

# ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော်



ရန်ကုန်တိုင်းဒေသကြီး၊ ဒဂုံမြို့နယ်၊ မြို့မကျောင်းလမ်း စိန်ရတနာ ဓမ္မာစရိယ စာသင်တိုက် ပဓာန နာယက ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တသာသနဝရ

ပြုစုသည်

First Printing: April 2020 Circulation: 500 Copies

Price - kyats.....

Publisher: U Maung Maung Htut (Kaung Htut Literary House- Registration No. 01280) No. 27, Man Pyay 21st Street, East Ward 3 Thaketa Township, Yangon

Cover Design: Myint Maung Kyaw Layout Design: U Tun Naing Printed by KHL Printing CO PTE LTD, Singapore

#### CIP

၂၉၄ - ၃၈၂ သာ သာသနဝရ၊ ဘဒ္ဒန္တ ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ) ဘဒ္ဒန္တ သာသနဝရ။ ရန်ကုန်၊ ကောင်းထွဋ်စာပေ၊ ၂ဝ၂ဝ။ ၉ဝဝ စာ၊ ၃ဝ စင်တီ ၁။ ဗုဒ္ဓဘာသာစာပေ ၂။ တိဝိဋက (၁) ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ) (၂) စိန်ရတနာ မွောစရိယ စာသင်တိုက်

All rights reserved. Unauthorized reproduction, in any manner, is prohibited.

# ဥယေလညာရှိတို့

အနှစ်ချုပ်

ကျမ်းစာတော်



ကန်တော့ပန်း

# ကနိတော့ပန်း

ယော ဇိနော ဗုဒ္ဓဉာကာယ၊ ပူရေသိ ဒသ ပါရမီ။ အတုလံ ပုညံ ကတွာန၊ ဝန္ဓာမ ကတအဥ္စလီ။

ယော ဇီနော- လောဘ, ဒေါသ၊ မောဟ စသား၊ အတွင်းရန်များနှင့်၊ ဆိုးပါးယုတ်လှ၊ မာရ်နတ်စသား၊ အပြင်ရန် များကို၊ တုတ်စားမဖက်၊ တရားလက်နက်ဖြင့်၊ ဖြိုဖျက်သုတ်သင်၊ အောင်ပွဲဆင်၍၊ အောင်မြင်သူတို့အထွတ်၊ တမွတ်ဥသျှောင်၊ အခေါင်ထိပ်ဖျား၊ အကြင် အောင်တော်မူမြတ်စွာဘုရားသည်၊ ဗုဒ္ဓညာကာယ- သိရန်မှန်သမှု၊ မကျန်ရအောင်၊ တိကျစုံလင်၊ အကုန်မြင်လတ်၊ သဗ္ဗညုတဉာက်တော်မြတ်အကျိုးငှာ၊ ဗုဒ္ဓညာကာယ- ကျွတ် ထိုက်ကြပေ၊ များဝေနေ၏၊ ဘူနြွေစရိုက်၊ သူ့အကြုံကိုကို၊ နိုက်ရွတ် စုံလင်၊ အကုန်မြင်လတ်၊ သဗ္ဗညုတ ဉာက်တော်မြတ်အကျိုးငှာ၊ ဗုဒ္ဓညာကာယ- ဟောကြားစဖွယ်၊ နည်းသွယ်သွယ်ကို၊ ရြယ်လှယ်စုံလင်၊ အကုန် မြင်လတ်၊ သဗ္ဗညုတဉာက်တော်မြတ်အကျိုးငှာ၊

(၁၊ ၁) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- မီးပုံအတွင်း၊ ခုန်ကာ ဆင်း၍၊ ယုန်မင်းကိုယ့်အသား၊ လှူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိူင်းစရာ ဝိုင်းစရာ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထုး၊ ဆည်ပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၂) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- ဒါနမျိူးစုံ၊ အကုန်ပြုဘီ၊ မင်းသိဝီက၊ မျက်စိနစ်ကွင်း၊ ထုတ်လှူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ဝိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၃) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- သဒ္ဓါဝေလျှံ၊ မင်းဝေသာန်က၊ ရတနာတန်ဆာ၊ မျိုးစုံပါသည့်၊ ရတနာဆင်တော်၊ သားသမီးတော်နှင့်၊ ဇနီးတော်က အစ၊ တောင်းသမှု၊ မျိုးစုံ၊ အဖုံဖုံကို၊ အကုန်မရှင်း၊ ပေးလှူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ဝိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၄) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- အက်တ္တိဟု၊ မည်ရှိ ထင်ရား၊ လောင်းညွှန့်ဖျားက၊ ပုက္ကားဟန်ဆောင်ထား၊ နတ်သိကြားကို၊ ကိုယ်စားမည့် ကံပျင်းရွက်၊သုံးရက်ဆက်ပင်၊ ကိုယ့်တွက်မထား၊လှူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းခဲ့ ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းစြင့်လည်းကောင်။ (၁၊ ၅) အတုလံ ပုညံ ကတွာန-

သင်္ခပုဏ္ဏား၊ လောင်းညွန့်ဖျားက၊ ဘုရားပစ္စေက၊ နေပူ ကြွ၍၊ ခြေမှ ဇိနပ်၊ အမြန် ချွတ်လျက်၊ ကုန်းညွှတ်ဝပ်ဘွား၊ လူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှ၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၆) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- ကုရုတိုင်းမှ၊ မင်းခန္ဓဥယက၊ အခ္စနမည်လတ်၊ ဆင်တော်မြတ်ကို၊ ငတ်မွတ်ခေါင်းပါး၊ အစာရှား၍၊ များလှ အဖုံဖုံ၊ မျိုးစုံဒုကျ ကြုံနေရသည့်၊ ကလိင်္ဂတိုင်းအား၊ လူခြင်းအားဖြင့်၊ အများတွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိူင်းစရာ ခိုင်းစရာ တိုင်းစရာ ကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၇) အတုလံ ပုညံ ကတ္ဂာန- မဟာသုဒဿန၊ အမည်တော်ရလျှင်း၊ စကြာမင်းက၊ ခင်းကျင်း ပြထား၊ လူ့ဖွယ် များကို၊ အလိုရှိရာ၊ ကြိုက်တာ ယူသွား၊ နုတ်မြွက်ကြားလျက်၊ သူ့တစ်သက်လုံး၊ အုန်းအုန်းကျွက်ကျွက်၊ ရက်ရက်ရောရော၊ တဝေါဝေါပင်၊ အောတိုက် ချထား၊ လူ့ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်း ဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၈) အတုလံ ပုညံ ကတ္ဂာန- မဟာဂေါဝိန္ဒ၊ ဗုဒ္ဓလောင်းလျာ၊ မင်းဆရာက၊ မဟာ သမုဒြာအလား၊ လူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ စိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူး အားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၉) အတုလံ ပုညံ ကတ္ဂာန- နိမိမင်းမြတ်၊ ဗောဓိသတ်က၊ အလှူဇရပ်လေးခု၊ ကောင်းစွာ ပြုလျက်၊ ရာသက်ပန် လှူဗွယ်များ၊ လူခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၁၊ ၁ဂ) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- စန္ဓကုမာရ၊ အမည်တော်ရလတ်၊ ဗောဓိသတ်က၊ ထာဝရ လူရန်၊ အဓိဋ္ဌာန်၍၊ အလူခံပုဂ္ဂိုလ်များ၊ မလာရောက်ငြားက၊ ငါး,ခြောက်ရက်တိုင်၊ မစားသောက်နိုင်ဘဲ၊ အောင့်အဲ ခံစား၊ စောင့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊

(၂။ ၁) အတုလံ ပုညံ ကတ္စာန္- တန်ခိုးတြီးမား၊ သစ်ပါလ နဂါးက၊ မုဆိုးသား ဆယ့်ခြောက်ယောက်၊ နာခေါင်း ဖောက်ကာ၊ ထစ်းပိုးမှာ လှိုူထား၊ ထစ်းကြြင်ားလည်း၊ နဂါးအမျက်၊ လုံးဝ မထွက်အောင်၊ ငြိမ်သက် မလှုပ်ရှား၊ ထိန်းခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၂) အတုလံ ပုညံ ကတွာနု- မိခင်လုပ်ကျွေး၊ ဆင်ထရာအား၊ အမျက်မထားဘဲ၊ ကိုယ့်အား ရွယ်ရှိန်၊ ပုဆိန်အသုံးပြု၊ တဝုန်းဝုန်း ထုလည်း၊ သင်ဆရာအား၊ အမျက်မထားဘဲ၊ ကိုယ့်အား ရွယ်ရှိန်၊ ပုဆိန်အသုံးပြု၊ တဝုန်းဝုန်း ထုလည်း၊ သူ့တို အမျက်၊ မထွက်ရလို၊ နှတ်က ဆို၍၊ သီလကို အလေးထား၊ စောင့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှ၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၃) အတုလံ ပုညံ ကတွာနု- ဘုရိအတ္တနုဂါ။ အလမွာယ်သမားက၊ ပြာားစဉ်ခါ၊ ရိုက်ပုတ်ပါလည်း၊ စိတ်မှာအမျက်၊ လုံးဝ မထွက်အောင်၊ ငြိမ်သက် မလှုပ်ရှား၊ ထိန်းခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ၊ စိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှ၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၄) အတုလံ ပုညံ ကတွာနု- စမွေယျနဂါ။ အလမွာယ်သမားက၊ များပြား အထွေထွေ အရောင်ထွက်စေသော်၊ သေလျှင် သေစေ၊ ထွက်စေမည်ဟု၊ အဓိဋ္ဌာန်ပြုကာ၊ ပြုပြုသမှု၊ နှန ပြလျက်၊ သီလကို လေးစား၊ စောင့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရုံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ ဝိုင်းစရာကင်းမဲ့၊ တည်ကို၊ သီလကို လေးစား၊ စောင့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရုံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ ဝိုင်းစရာကင်းမဲ့၊ ကာသိလ်အထူး၊ ဆည်ပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၅)

အတုလံ ပုညံ ကတွာန-စုဋ္ဌဇောဓိပုဏ္ဏား၊ ကိုယ့်မယားကို၊ မင်းကား ချစ်ကြိုက်၊ သိမ်းယူလိုက်စဉ်၊ စိတ်တွင် ဒေါသ၊ ဖြစ်တုံရလည်း၊ ဒေါသရုပ်သိမ်း၊ သီလထိန်းကာ၊ အသည်းပမာ မယား၊ စွန့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်ပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၆) အတုလံ ပှညံ ကတွာန- ဗောဓိသတ္တ၊ ကျွဲမင်းဘဝက၊ မျောက်က ခုန်တက်၊ ကျောအထက်တွင်၊ ကျင်ကြီး ကျင်ငယ်၊ မဇ္ဇယ်မရာ၊ စွန့်တုံပါလည်း၊ ချို, ခွာဖြင့် ပြန်၊ မဝှေ့, မကန်ဘဲ၊ သည်းခံ မလှုပ်ရှား၊ နေခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၇) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- ရေဝယ်မျောပါ၊ သူယုတ်မာကို၊ ကရုကာထား၊ ဆယ်မိပြားလတ်၊ အလောင်းတော်ဆတ်က၊ ကျေးစွပ်ယောက်ျား၊ ထိုသူအားပင်၊ မေတ္တာတရား၊ ရင်ဝယ် ထားလျက်၊ အသက်ပင် စွန့်စား၊ ပေးခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှ၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၈) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- အလောင်းတော် မာတင်္ဂ၊ ရသေ့ဘဝက၊ ဒေါသပြင်းထန်၊ အံကို ကြိတ်ခဲ၊ ကိုယ့်ကို ဆဲကာ၊ ဇာတိမာန်အား၊ ခက်ထန်ပွားသည့်၊ ပုက္ထားကိုပင်၊ ဆံချည်မှုုင်မှုု၊ ဒေါသမထွက်၊ စိတ်မကွက်ဘဲ၊ အသက်ကိုပင်၊ ပြန်လျှင် သနား၊ ကယ်ခြင်း အားဖြင့်၊ အများတွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိူင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိူင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၉) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- မွေ နတ်သား၊ လောင်းညွန့်ဖျားက၊ ရထားဦးတေ့ကာ၊ ရန်တွေ့လာလတ်၊ အဓမ္မနတ်အား၊ ရန်မပွားရေး၊ ကြံဆ တွေး၍၊ လမ်းပေး ရှောင်ရှား၊ သွားခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နှိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာ ကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၂၊ ၁ဂ) အတုလံ ပှညံ ကတ္တာန- အလီနသတ္တုမင်းသား၊ လောင်းညွှန့်ဖျားက၊ ဖခင်ကိုယ်စား၊ ကိုယ့်ကို ထား၍၊ လူသားစားသည့်၊ ပေါ်ရှိသာဒထံ၊ အစားခံ မရွံ့မရှား၊ သွားခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊

(၃၊ ၁) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- အလောင်းတော်မြတ်၊ မင်း သောမနသ်က၊ ကိုယ်ရသည့် ထီးနန်း၊ မစံမြန်းဘဲ၊ လျှမ်းလျှမ်းတောက်ထိန်၊ မင်းစည်းစိမ်မြတ်၊ အရပ်ရပ်ကို၊ နှပ်တံတွေးအလား၊ စွန့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ဝိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမံ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၃၊ ၂) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- နေကြောင့် ပျက်ယွင်း၊ ဆီးနင်း မြင်ရ၊ သံဝေဂ ရကာ၊ ယုဥေယမင်းသား၊ လောင်းညွှန့်ဖျားက၊ မင်းသားစည်းစိမ်၊ တထိန်ထိန်နှင့်၊ အရှိန်အဝါ မြင့်မား၊ အခြံအရံများကို၊ ပယ်ရှားရောင်ခွာ၊ ရောင်ဝါ ဆင်မြန်း၊ မြတ်သက်န်းဖြင့်၊ ရဟန်းပြုရန်၊ ခွင့်ပန်စကား၊ ဆိုခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၃၊ ၃) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- အယောယရမင်းသား၊ လောင်းညွှန့်ဖျားက၊ လောကဒုက္ခ၊ သံဝေဂ ရကာ၊ လောကခေါင်ထိပ်၊ မင်းတံဆိပ်ကိုပင်၊ စိတ်တွင် မထား၊ စွန့်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ဝိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၃၊ ၄) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- မဟာကဥ္စနသတို့သား၊ လောင်းညွှန့်ဖျားက၊ များလှ ဥစွာ၊ စွန့်ပစ်နာ၍၊ တောမှာ ဝင်သွား၊ ရဟန်းပြုခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းစြင်လည်းကောင်း၊ (၃၊ ၅) အတုလံ ပုညံ တတွား၊ ရဟန်းပြုခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှ၊ ကည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၃၊ ၅) အတုလံ ပုညံ

ကတွာန- ဗောဓိသတ္တ၊ သောကမည်ဘိ၊ ပညာရှိက၊ ကာမချမ်းသာ၊ အဖြာဖြာကို၊ ရှောင်ခွာ ပယ်ရှား၊ တောထွက်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ စိုင်းစရာ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊

- (၄) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- သေနကမင်းသား၊ လောင်းညွှန့်များက၊ ပုဏ္ဏားအိတ်တွင်း၊ မြွေရှိ ခြင်းကို၊ ထင်လင်းတိကျ၊ ဟောညွှန်ပြလျက်၊ ပုဏ္ဏားအသက်ဘေး၊ ကင်းစင်ဝေးအောင်၊ ကြံဆောင် ညွှန်ကြား၊ ပေးခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းဖဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၅) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- သမုဒြာလှိုင်းလုံး၊ တဝုန်းဝုန်းထက်၊ လက်ပစ်ကူးထ၊ မင်းဇနက က၊ ငါဟ ယောက်ျား၊ ပြခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၆) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- စန္တီဝါဒီ၊ မည်တော်ရှိလတ်၊ ရသေ့မြတ်က၊ လက်ဖြတ် ခြေဖြတ်၊ နားနှာခေါင်း ဖြတ်လျက်၊ နိုပ်စက်ထန်ပြင်း၊ ကလာဗုမင်းအပေါ် ၊ စိတ်ထားတော် မပြု၊ မေတ္တာတော်ကို မယွင်း၊ သည်းခံခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၅၊ ၁) အတုလံ ပုညံ ကတွာန-မဟာသုတသောမ၊ ဗုဒ္ဓလောင်းလျာ၊ မင်းမဟာက၊ သစ္စာစောင့်ကာ၊ သက်စွန့်ကာပင်၊ မင်းတစ်ရာ့တစ်ပါး၊ လွှတ်စေခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်း ဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၇၊ ၂) အတုလံ ပုညံ ကတ္စာန- ဗောဓိသတ္တ၊ မျောက်မင်းဘဝက၊ ဒုက္ခတွေ့ကြောင်း၊ မိကျောင်း ခေါ် ရာဆီ၊ လာမည် ပြောကာ၊ လာသာ လာလျက်၊ သစ္စာစကား၊ ပြုခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းခဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်း ဖြင့်လည်းကောင်း၊ (ဂု၊ ၃) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- သစ္စမည်လတ်၊ ရသေ့မြတ်က၊ လောကအထွတ်၊ သစ္စာ မြတ်ဖြင့်၊ ညီညွတ်စေခြင်း၊ စောင့်ရှောက်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိူင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၅၊ ၄) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- အမွေးအတောင် မစုံသေး၊ ငုံးမင်းကလေးက၊ ရှေ့မှ တိုးလာ၊ ရောင်ဝါ ထိန်ညီး၊ တောမီးကြီးကို၊ သစ္စာဆိုထား၊ တားခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာ ကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (ဂု၊ ၅) အတုလံ ပုသံ ကတ္စာန- ငါးတို့သနင်း၊ ငါးရုံမင်းက၊ အိုင်တွင်း ရေရှား၊ ဒုက္ခများသော်၊ ငါးတို့ ချမ်းသာ၊ ရစိမ့်ငှာဟု၊ သစ္စာပြုကာ၊ မိုးဒေဝါကို၊ သည်းစွာ ထန်စွာ၊ လျုံစွာ အလွန်အမင်း၊ ရွာစေခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမျို ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ (ဂု၊ ၆) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- ကကၠဒီပါယန၊ ရသေ့ဘဝဝယ်၊ သူငယ်ချင်း၏ သား၊ မြွေကိုက်ထားစဉ်၊ ငါကား ရသေ့ဘဝ၊ နှစ်ပရိစ္ဆေဒကို၊ တွက်ဆရေသော်၊ ငါးဆယ်ကျော်အထိ၊ မပျော်မရှင်၊ မကြည်လင် မချမ်းမြ၊ နေရသည်မှာ၊ မှန်ကန်ပါက၊ ကလေးမှ အဆိပ်များ၊ ပြယ်စေသားဟု၊ သစ္ဆာပြုလျက်၊

നേ

ကလေးအသက်အား၊ ကယ်ခြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းမူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊

- (၈) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- တေမိမင်းသား၊ လောင်းညွှန့်များက၊ ဗျောက်မရဘဲ၊ စိတ်ဝယ်စွဲသည့်၊ ငရဲလမ်းလျှောက်၊ မင်းအဖြစ် ကြောက်ကာ၊ ဆယ့်ခြောက်နှစ်မှု။ ဆွံ့အ လေဟန်၊ အဓိဋ္ဌာန်၍၊ ကျင့်ကြံ ပွားများ၊ နေသောအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နိုင်းစရာ ခိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၉၊ ၁) အတုလံ ပုညံ ကတ္စာန- ကေရာဇ်မင်း၊ ထင်လင်းမည်သာ၊ အလောင်းလျာတို့၊ ကိုယ့်ကို မြေမြှုပ်၊ အလွန်ယုတ်မာ၊ နန်းလုလာသည့်၊ လွန်စွာ ဆိုးလု၊ ဒဗ္ဗသေန၊ မင်းဗာလအား၊ သားလှပမာ၊ မေတ္တာတရား၊ ထားသောအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နှိုင်းစရာ မိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်း ဖြင့်လည်းကောင်း၊ (၉၊ ၂) အတုလံ ပုညံ ကတွာနသုဝက္ကာသာမ၊ မင်းသားဘဝက၊ မိဘနှစ်ပါး၊ ကျောင်းမှာ ထားလျက်၊ တောသို့ ထွက်ကာ၊ အသီးအရွက် ရှာစဉ်၊ များစွာ တိရစ္ဆာန်၊ အခြံအရံ၌၊ အမန်ဖန် အထပ်ထပ်၊ မေတ္တာ ဖြန့်၍၊ အကြောက်အလန့်ကင်းပါး၊ နေဖြင်းအားဖြင့်၊ အများ တွန့်တာ၊ ရွံ့ရော ဖြစ်၍၊ နှိုင်းစရာ မိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနှိုင်းမဲ့ကောင်းမှ၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၁၀) အတုလံ ပုညံ ကတွာန- မဟာလောမဟံသ၊ အမည်တော်ရတောင်း၊ ဘုရားအလောင်း ရသေ့က၊ ဦးခေါင်းရိုးများ၊ ခေါင်းခုထားကာ၊ သုသာန်မှာ မလှုပ်မယှက်၊ အိပ်စက်လတ်သော်၊ နှပ်တံတွေး ထွေး၊ ပန်းပန်ပေးကာ၊ မျိုးစုံစွာပင်၊ ချမ်းသာသုခ၊ ဒုက္ခတွေ ပေး၊ ကလေးတို့ကို၊ မဆိုမြေည်၊ မကြည်မချစ်၊ ဥပေက္ခာတရား၊ ပွားသောအားဖြင့်၊ အများ တွန့်ကာ၊ ရွံ့စရာ ဖြစ်၍၊ နှိုင်းစရာ စိုင်းစရာ၊ တိုင်းစရာကင်းတဲ့၊ အနိုင်းခဲ့ကောင်းမှု၊ ကုသိုလ်အထူး၊ ဆည်းပူးအားထုတ်၊ ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ ဒသ ပါရမီ-

ဒါန သီလ၊ နေကွမျှ ပည ဝီရိယာ။ ခန္တီ သစ္စ၊ ဓိဋ္ဌာန၊ မေတ္တ ဥပေကွာ-ဆိုတဲ့

ဆယ်ဖြာစုံညီ၊ ပါရဝီအပေါင်း၊ အကျင့်ကောင်းတို့ကို၊ ပူရေသိ- ခိုးကြိုးအလား၊ စိတ်ခွန်အားဖြင့်၊ ကြွားကြွားဝင့်ဝင့်၊ မားမားတင့်စွာ၊ ဖြည့်ကျင့် ဆည်းပူးတော်မူခဲ့လေပြီ။ တံ ဇိနံ- ပါရမီတော်ဂုက်၊ ကောင်းမှုဟုန်ဖြင့်၊ ရန်အကုန် အောင်ပြီး၊ ထိုဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်ကြီးကို၊ မယံ- ရှင်တော် ဟောကြား၊ မြတ်တရားကို၊ လေးစားကော်ရော်၊ ပူဖော်လိုသည့်၊ ဘုရားတပည့်တော်တို့သည်၊ ကတအဥ္စလီ- အူလှိုက် သည်းလှိုက်၊ နှစ်မြိုက် ကြည်နူး၊ ဦးထိပ်ထက်တွင်၊ လက်အုပ်တင်ကြကုန်လျက်၊ ဝန္ဓာမ- ဘုရားဖြစ်ရန်၊ အဓိဋ္ဌာန်ဖြင့်၊ ကျင့်ကြံ ကြီးကုတ်၊ အားထုတ်ခဲ့ပုံ၊ ဂုက်ပေါင်းစုံကို၊ အာရုံယူကာ၊ ရည်စူးကာဖြင့်၊ သဒ္ဓါမြတ်နီး၊ ရို့ရို့ကျိုးစွာ၊ ရှိခိုးကန်တော့ကြပါ၏ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား---။ ။

\* \* \* \* \* \* \*



န္ဒဒါန်း

# န္ဒဒါန်

## ၁။ ဤကျမ်ိဳးဓာ ဖြစ်ပေါ် လာရကြောင်း

၂.၁။ မိမိသည် ဗုဒ္ဓသာသနာတော် ထွန်းကား ပြန့်ပွားရေးကို မကြာမကြာ စဉ်းစားမိ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားရင်း ကမ္ဘာမှာ ရှိသော ဗုဒ္ဓသာသနားတော် ထွန်းကား ပြန့်ပွားရေးကို မကြာမကြာ စဉ်းစားမိ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားရင်း ကမ္ဘာမှာ ရှိသော ဗုဒ္ဓသာသာဦးရေကို လေ့လာဖြစ်ပါသည်။ ထိုသို့ လေ့လာသောအခါ ပီတာဟာဇေး၏ ၂၀၁၃ ခုနှစ် လေ့လာတွေ့ ရှိချက်အချ တစ်ကမ္ဘာလုံးရှိ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဦးရေသည် သန်း (၇၀၀၀) ကျော် ရှိရကား ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဦးရေသည် ကမ္ဘာလူဦးရေသည် ကက္ဘာလူဦးရေသည် ကုန္တာလူဦးရေသည် ကုန္တာလူဦးရေသည် တုန်းမှုပါသည်။ ကုန္တာလူဦးရေသည် သန်း (၇၀၀၀) ကျော် ရှိရကား ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဦးရေသည် ကုန္တာလူဦးရေသည် တုန်းမှုပါသည်။ ထိုသို့ တစ်ကမ္ဘာလုံးအတိုင်းအတာဖြင့် ကြည့်သောအခါ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဦးရေသည် အလွန် နည်းနေသည်ကို တွေ့ရ၏။ ထိုအခါ ထိုသို့ နည်းနေခြင်း၏ အကြောင်းကို ဆက်လက်တွေးမိ၏။ ထိုသို့ ဘာ့ကြောင့် နည်းနေရသနည်း? ဘာ လိုနေသနည်း? တို့ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာမှာ ဒီလောက်ကောင်းတဲ့ တရားတွေ များစွာ ရှိပါလျက် ဘာ့ကြောင့် ဘာသာဝင်အရေအတွက် နည်းနေရသနည်း?... စသည် သေည်ဖြင့် တွေးတော စဉ်းစားသောအခါ (၁) ဘာသန္တရ (အထူးသဖြင့် အင်္ဂလိပ်စာ) ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်းတော်များ နည်းပါးခြင်း။ (၂) ဝိဋကတ်ကျမ်းစာများက နိုင်ငံရြားဘာသာဖြစ်သော ပါဋိဘာသာဖြင့်သာ တည်ရှိနေ၍ လေ့လာရ စက်ခဲခြင်း။ (၃) ထိုပိဋကတ်ကျမ်းစာများကို တစ်စုတစ်စည်းတည်း ရေးသားထားသော ကျမ်းစာ မရှိ သေးခြင်း၊ (၄) အသင်းအဖွဲ့ဖြင့် သာသနာပြုမှု နည်းပါးခြင်း၊ (၅) နည်းပျူဟာပိုင်း အားနည်းခြင်း- စသည်တို့ကို ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်အရေအတွက် နည်းခြင်းစ် အကြောင်းအဖြစ် တွေ့ရပါသည်။

မှန်ပါသည်၊ (၁) မိမိတို့ ရဟန်းတော်များ ဘာသန္တရ (အထူးသဖြင့် အင်္ဂလိပ်စာ)ကျွမ်းကျင်မှု အားနည်းသောအခါ အရေးကြီးသော၊ လေးနက်သော တရားစကားများကို ပေါက်အောင်၊ ယုံကြည်အောင်၊ သက်ဝင်အောင် ဟောဖို့ ပြောဖို့ မလွယ်ကူပါ။ လူတို့သည် မိမိတို့၏ ဘာသာကို ပင်ကိုကပင် အလွန် အစွဲ ကြီးကြ၏။တရြားဘာသာတရားကိုမလေ့လာဖြစ်အောင်ဘာသာရေးခေါင်းဆောင်များကတံခါးပိတ်ထားကြ၏။ တရြားဘာသာတရားသည် မိစ္ဆာဝါဒ (မှားယွင်းသော အယူ) ဖြစ်ကြောင်း ဟောပြော ရေးသားထားကြ၏။ မိုင်းတိုက်ထားကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ လူတို့သည် သက်ဆိုင်ရာ မိမိတို့ဘာသာသာ အမုန်၊ အရြား ဘာသာများကား အမှား-ဟု ထင်နေတတ်ကြသည်။ ထို့ပြင် သက်ဆိုင်ရာ ဘာသာဝင်အားလုံးကလည်း ထိုသို့ပင် ထင်နေကြပြီး အခြားဘာသာ လေ့လာနေသူတစ်ယောက်ကို တွေ့က ကျီးကန်းများပမာ ဝိုင်း၍ ဇိအားပေးကြသည်။ ထိုအခါ အလွန် စိတ်ထက်သန်သူများကသာ အခြားဘာသာကျမ်းစာများကို စိုး၍ လေ့လာကြရသည်။ ဘယ်သူမှ မသိအောင် ခြင်ထောင်ထဲမှာ လေ့လာဖတ်ရှုကြရသည်။ ဘာသာတစ်ခုကို လေ့လာခွင့်ရဖို့မှာ ထိုမျှအထိ စက်ခဲပါ၏။ ယခု အခါမှာတော့ အင်တာနက်မှ လေ့လာခွင့် ရနိုင်၍ တော်ပါသေး၏။ ထိုသို့ပင် လေ့လာခွင့် ရလင့်ကစား စိုး၍သာ လေ့လာရေညီ ဖြစ်၏။ ထိုသို့ အခြားဘာသာကို လေ့လာခွင့် နည်းနေကြသည့် အတွက်လည်း အခြားဘာသာအကြောင်းကို မသိကြရကား အခြားဘာသာကို လွယ်လွယ်နှင့် ယုံကြည်ကြဖို့ ဖြေစိနိုင်ပေ။ မိမိတို့နိုင်ငံက အောက်တန်းကျနေသည့်အတွက်ကြောင့်လည်း ဒီနိုင်ငံသူနိုင်ငံသားတွေ ကိုးကွယ်တဲ့ ဘာသာဟာ အဆင့်အတန်း မမြင့်နိုင်ဘူး-ဟု အချို့ နိုင်ငံကြီးသားများက ထင်ကောင်း ထင်နိုင် စရာ ရှိသည်။ ထို့အတြောင်းကြောင့်လည်း အချို့နိုင်ငံကြီးသားများက ပင်ကိုကပင် ယုံကြည်ရှေ နည်းနေနိုင်စရာ ရှိသည်။ သို့ဖြစ်၍ တရြားဘာသာဝင် တစ်ယောက်အား ဝုဒ္ဓဘာသာတရားကို ယုံကြည်အောင် ဟောပြရသည်မှာ လွန်စွာ စက်ခဲလှ၏။ ပင်ကိုကပင် စက်ခဲလှသည့်အတွက် ဘာသန္တရ (အထူးသဖြင့် အင်္ဂလိစ်စာ)ကျွန်းကျန် လှူင်ကား ပြောဇွယ်ပင် မရှိတော့ပေ။ သို့ဖြစ်၍ ထေရပါခင့ဇ္ဇဘာသာ ကမ္ဘာကို ထိုးဖောက်စို့ဆိုလျှင် ဘာသန္တရ (အထူးသဖြင့် အင်္ဂလိစ်စာ)ကို အထူး ကျွမ်းကျင်အောင် လေ့လာသင့်ကြပါသည်။

(၂) ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်အရေအတွက် နည်းနေခြင်း၏ နောက်တစ်ကြောင်းက ပိဋကတ် ကျမ်းစာများ နိုင်ငံခြားဘာသာဖြစ်သော ပါဠိဘာသာဖြင့်သာ တည်ရှိနေ၍ လေ့လာရ ခက်ခဲခြင်း ဖြစ်သည်။ မှန်ပါသည်၊ ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာတရားကို သက်ဆိုင်ရာ ဘာသာအသီးအသီးသို့သာ ပြန်ထားပါက လေ့လာရ လွယ်ကူ လျှင်မြန်ရကား သိသူ၊ ယုံကြည်သက်ဝင်သူ၊ ကိုးကွယ်သူ ပိုမို များပြားလာပြီး ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် အရေအတွက် များစွာ တိုးပွားလာနိုင်ပါသည်။ ဤအကြောင်းကို မိမိတို့ မြန်မာနိုင်ငံ၌ပင် အထင်အရှား တွေမြင် နိုင်ပါသည်။ အချို့ အခြားဘာသာမှ ကူးပြောင်းလာပြီး ဆရာတော်များ (ဆရာတော်များမှ ပညာရှိ နိုင်ငံကျော် စာရေးဆရာ ဆရာတော်များ)ပင် ဖြစ်နေကြပါသည်။ ထိုဆရာတော်များသည် ဘာသာပြန်ကျမ်းစာများကို ဖတ်ရှု လေ့လာပြီး ထိုသို့ အကျော်အမော် ဆရာတော်များအထိ ဖြစ်လာခဲ့ကြသည်။ ရန်ကုန်မြို့၌ပင် ကြည့်ပါ၊ အချို့ ဒကာ,ဒကာမများသည် အဘိမ္မော၊ ဋီကာကျော်၊ ဝိသုဒ္ဓိမဂ်ကျမ်းစာတို့ကို အလွန် ကျမ်းကျင်နေကြပြီ၊ တပည့်ပေါင်းများစွာကို ပို့ချပေးနေသော ဆရာကြီး၊ ဆရာမကြီးများ ဖြစ်နေကြပြီ။ တချို့ဆရာမကြီးများသည် တပည့်ပေါင်း သိန်းနှင့် ရှိ၍ပင် မွေးထုတ်ပြီးကြပြီ။ တရိူ့ဆရာကြီးများလည်း စေတ်မီလေ့လာနည်း အဘိဓမ္မာစာအုပ်များကိုပင် ရေးသားထားကြပြီ။ ထိုဆရာကြီး၊ ဆရာမကြီးများသည် ပါဠိကျွမ်းကျင်သူများ မဟုတ်ကြပါ၊ အဘိဓမ္မာ၊ ဋီကာကျော်၊ ဝိသုဒ္ဓိမဂ်ပါဋီကျမ်းစာများကို မဖတ်နိုင်ကြပါ။ အဘိဓမ္မာ၊ ဋီကာကျော်၊ ဝိသုဒ္ဓိမဂ်မြန်မာပြန်များကို ဖတ်ရှုလေ့လာပြီး ထိုဘာသာရပ်တို့တွင် ကျွမ်းကျင်သူများ ဖြစ်နေကြပါသည်။ ကျွမ်းကျင်ရုံမျှမက သိန်းနှင့်ချီသော တပည့်များကိုပင် ပို့ချပေးပြီး ဖြစ်ကြပါသည်။ သို့ပင် ဖြစ်လင့်ကစား ပိဋကတ် သုံးပုံနှင့် စာလျှင်တော့ သူတို့တတ်ကျွမ်းမှုမှာ နည်းပါးသေးသည်။ ကျန်ပိဋကတ်ကျမ်းစာများကိုလည်း ထိုသို့ ဘာသာပြန်ထားပါက ထိုသို့ပင် ကျယ်ပြန့်လာနိုင်စရာ ရှိပါသည်။ အထူးသဖြင့် အဋ္ဌကထာ၊ ဋီကာများ ဘာသာပြန်စရာ များစွာ ကျန်ပါသေးသည်။ ပညာရှင်များအနေဖြင့် တစ်ဦးချင်းသော်လည်းကောင်း၊ အဖွဲ့ အစည်း ဖွဲ့ ရှိသော်လည်းကောင်း ကျန်နေသေးသော ကျမ်းစာများကိုလည်း မြန်မာပြန်ဆိုသင့်ကြပါသည်။ မကြာသော

क्षेत्र 🚯

ကာလမှာတော့ နည်းပညာဖြင့် အလွန် လျှင်မြန်စွာ ပြန်ဆိုနိုင်ကောင်း ပြန်ဆိုနိုင်ပါလိမ့်မံမည်။ ပါဠိဘာသာမှ မြန်မာ၊ အင်္ဂလိပ်နှင့် အခြားဘာသာအမျိုးမျိူးသို့ ပြန်ဆိုနိုင်လျှင်ကား မိမိတို့ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာ ဒီရေအလား တိုးပွားလာမည်မှာမလွဲသေရာ ဖြစ်ပါသည်။ ယခုမူကားပါဠိဘာသာဖြင့်သာရှိသောကျမ်းစာကများနေ၍လူဝတ် ကြောင်များ မဆိုထားနှင့်၊ ရဟန်းတော်များပင် ပိဋကတ်သုံးပုံကို ကုန်စင်အောင် ဖတ်ဖူးသော ရဟန်းတော်များ အတော်ရှားပါသည်။ ဤနေရာ၌ အမြော်အမြင်ရှိသော အခြားဘာသာဝင်ခေါင်းဆောင်များသည် သူတို့ ဘာသာ၏ ကျမ်းစာကို မြန်မာပြန်ပြီး ဖြန့်ချီလိုက်၍ မြန်မာနိုင်ငံ၌ သူတို့ဘာသာဝင်များ တိုးပွားလာသည်ကို သတိပြုသင့်ပါသည်။

ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင် နည်းပါးခြင်း၏ အခြားအကြောင်းများမှာ (၃) ဝိဋကတ်ကျမ်းစာများကို တစ်စု တစ်စည်းတည်း ရေးထားသော ကျမ်းစာ မရှိသေးခြင်း၊ (၄) အသင်းအဖွဲ့ ဖြင့် သာသနာပြုမှု နည်းပါးခြင်း၊ (၅) နည်းဗျူဟာဝိုင်း အားနည်းခြင်း- စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည်။ ထိုအချက်များအနက် စိဓိသည် နံပါတ် (၃) အချက်ကို အထူးစဉ်းစားမိပါသည်။ အချိန်တိုအတွင်း ဘာသာဝင်အရေအတွက် ကြောက်စမန်းလိလ် တိုးပွား သွားသော တခြားဘာသာများသည် အဓိက သူတို့ကျမ်းစာကား တစ်အုပ်၊ နှစ်အုပ်မျှသာ ရှိကြပါသည်။ သူတို့ဘာသာဝင်များသည် သူတို့ဘာသာ၏ ကျမ်းစာများကို နှံ့စပ်စွာ၊ နက်ရှိုင်းစွာ၊ ကျွေနှံစွာ၊ ကျွမ်းကျင် သည်အထိ လေ့လာနိုင်ကြပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ သူတို့သည် သူတို့ဘာသာအကြောင်းကို ကောင်းကောင်း သိကြ၊ ပြောပြနိုင်ကြ၊ ရှင်းပြနိုင်ကြ၊ ဆွေးနွေးနိုင်ကြပါသည်။

မိမိတို့ဘာသာ၌ကား ပါဠိတော်ချည်း အုပ်ရေ (၄၀)၊ အဋ္ဌကထာ၊ ဋီကာနှင့်ပါ ဆိုလျှင် အုပ်ရေ (၁၀၀)ကျော်အထိ ရှိပါသည်။ ထိုကျမ်းစာများကား အရေအတွက် များရုံသာမက ခက်လည်း ခက်ခဲလုပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ထိုကျမ်းစာများကို ရဟန်းတော်များသည်ပင် ကုန်ဝင်အောင်၊ နံ့စပ်အောင်၊ ကျွမ်းကျင်အောင် (နက်နက် ရှိုင်းရှိုင်း၊ လွှမ်းလွှမ်းခြုံချုံ) လေ့လာနိုင်သူ ရှားပါးလှပါသည်။ လူပုဂ္ဂိုလ်အများစုကား ရဟန်းတော်များ တစ်ဆင့် ဟောပြော၊ ရေးသားပြသော ကောက်နတ်ချက်သာသာမျကိုသာ သိနားလည်ခွင့် ရကြပါသည်။ နံ့စပ်ဖို့၊ ကျွမ်းကျင်ဖို့ဆိုသည်မှာ အတော်ပင် အလှမ်းဝေးလှပါသည်။ မိမိတို့တိုယ်တိုင် မနံ့စပ်၊ မကျွမ်းကျင်ရကား သူတစ်ပါးတို့အား ဟောပြ၊ ပြောပြ၊ သင်ကြားပြ၊ ဆွေးနွေးပြဖို့ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်တော့ပါ။ ထိုသို့ ဟောပြော သင်ကြား၊ ဆွေးနွေးမပြနိုင်လျှင် အဘယ်မှာ ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင် တိုးပွားပါတော့မည်နည်း။ ဤအချက်ကို လေးလေးနက်နက် စဉ်းစားမိသောအခါမိမိသည် မိမိတို့ဘာသာ၏ ကျမ်းစာများဖြစ်သော ပိဋကတ်သုံးဝုံကျမ်းစာ များကို ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာကျင့်စဉ်ကျမ်းအမည်ဖြင့် တစ်စုတစ်စည်းတည်း ရေးသင့်ကြောင်း စဉ်းစားမိပါ တော့သည်။ ထိုသို့ ရေးသောအခါ အဖွဲ့ဖွဲ့ကာ ရေးသင့်ကြောင်း၊ ထိုအဖွဲ့က ရေးသားပြီးသောအခါ ဤ ကျမ်းစာကို ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာအားလုံး တညီတညွတ်တည်း အသုံးပြုရမည့် ကျမ်းစာအဖြစ် ပြဋ္ဌာန်းပေးဖို့ နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့သို့ တင်ပြသင့်ကြောင်း၊ နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကအဖွဲ့က အများ ပြည်သူသို့ ရပြပြီး ဖွဲ့စည်းပုံအခြေခံဥပဒေကဲ့သို့ ပြည်သူ့ဆန္စခံယူပွဲ ကျင်းပသင့်ကြောင်း၊ ထိုသို့ ကျင်းပ၍ ပြည်သူ့ဆန္ဒ ရပြီးပါက နိုင်ငံတော်သံဃမဟာနာယကက တစ်နိုင်ငံလုံး ဗုဒ္ဓဘာသာစုံညီအစည်းအဝေးကြီး ခေါ် ယူ၍ သို့မဟုတ် တိုင်းနှင့်ပြည်နယ်အလိုက် ဗုဒ္ဓဘာသာကိုယ်စားလှယ်စုံညီ အစည်းအဝေးကြီး ခေါ် ယူ၍ ထိုကျမ်းစာကို ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာကျင့်စဉ်ကျမ်းအဖြစ် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာအားလုံး တညီတညွှတ်တည်း တစ်ပြေးညီ အသုံးပြုရမည့် ကျမ်းစာအဖြစ် ပြဋ္ဌာန်းပေးသင့်ကြောင်း၊ ထို့နောင် အင်္ဂလိပ်ဘာသာနှင့် အခြား ဘာသာအသီးအသီးသို့ ပြန်ဆိုသင့်ကြောင်း၊ ထိုသို့ စီစဉ်နိုင်ပါက ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာ အတိုင်းထက်အလွန်

ထွန်းကား ပြန့်ပွားလာနိုင်ကြောင်း... စသည် စသည်ဖြင့် မီးစိုးကြွက်လျှောက် တွေးကာ စိတ်ကူးယဉ်ခဲ့ မိပါသည်။ ထိုသို့ စိတ်ကူးယဉ်ရုံသာမက (၂၇၊ ၆၊ ၂၀၁၃)နေ့က ရန်ကုန်မြို့ အောင်ဆန်းတောရ၌ ကျင်းပသော မြန်မာနိုင်ငံလုံးဆိုင်ရာ သံဃာ့အစည်းအစေးကြီးသို့ တင်ပြလျှောက်ထားသော လျှောက်ထားလွှာ၌ပင် ထည့်သွင်း လျှောက်ထားခဲ့ဖူးပါသည်။ ထိုလျှောက်ထားလွှာမှာ အောက်ပါအတိုင်း ဖြစ်ပါသည်။

- (၁) ပရိယတ္တိပညာရေးနှင့် ဗုဒ္ဓဘာသာပညာရေး မြှင့်တင်ရန်၊
- (၂) သာသနာ့သမိုင်းလေ့လာရေးဌာန တည်ထောင်ဗွင့်လှစ်ရန်၊
- (၃) ဘာသာခြားများ၏ အယူဝါဒကို လေ့လာရေးဌာန တည်ထောင်ဖွင့်လှစ်ရန်၊
- (၄) ဘာသာပြန်ဌာန တည်ထောင်ဗွင့်လှစ်ရန်၊
- (၅) နိုင်ငံတကာဆက်ဆံရေးဌာန တည်ထောင်ဖွင့်လှစ်ရန်၊
- (၆) ဗုဒ္ဓဘာသာ ဂျာနယ်၊ သတင်းစာ-စသည် ထုတ်ဝေရန်၊
- (၇) ဗုဒ္ဓဘာသာ ရေဒီယို၊ ရုပ်သံလိုင်းတစ်လိုင်း တည်ထောင်ရန်၊

#### (၈) ဗုဒ္ဓဘာသာကျင့်စဉ်ကျမ်းကြီး ရေးသားပြုစု၍ ဆန္ဒခံယူကာ အတည်ပြု ထုတ်ဝေရန်၊

- (၉) တိုင်းရင်းသား ဗုဒ္ဓဘာသာသင်တန်းကျောင်း ဗွင့်လှစ်ရန်၊
- (၁ဂ) နိုင်ငံခြားသား ဗုဒ္ဓဘာသာသင်တန်းကျောင်း ဗွင့်လှစ်ရန်။

ထိုသို့တင်ပြသည်အထိ စိတ်ဝင်တစားကြိုးစားခဲ့သော်လည်းထိုသို့အဆင့်ဆင့် စီစဉ်ရန် ခဲယဉ်းကြောင်း တစ်ဖန် တွေးမိပြန်ပါသည်။ ထိုသို့ တွေးမိ၍ မိမိကိုယ်တိုင် တစ်ပါးတည်း ရေးနိုင်လောက်၊ မရေးနိုင်လောက် မိမိကိုယ်ကိုသာ မေးခွန်းထုတ်ခဲ့ရပါသည်။ မိမိကိုယ်ကို အထပ်ထပ် မေးကြည့်သောအခါ လွန်ခဲ့သော ဆယ်နှစ် ကျော်ကျော်ကပင် မူလပဏ္ဏာသနှင့် ဥပရိပဏ္ဏာသနှစ်ကျမ်းကို အနှစ်ချုပ် မြန်မာပြန်ဆို၍ "အနိုင်းမဲ့ဗုဒ္ဓ၏ အနိုင်းမဲ့တရားတော်များ" အမည်ဖြင့် ရေးသားထုတ်ဝေခဲ့ဖူးရာ ထိုပုံစံမျိုး ရေးရလျှင် ရေးနိုင်လောက်ပါသည်-ဟု စဉ်းစားမိခဲ့ပါသည်။ ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး ဤကျမ်းစာကို ရေးသားရန် အားခံခဲ့ပါတော့သည်။

- (၄) အသင်းအစွဲ့ဖြင့် သာသနာပြုမှု နည်းပါးခြင်းသည်လည်း ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင် နည်းပါးခြင်း၏ အကြောင်းတစ်စု ဖြစ်သည်-ဟူသော စကားကို နိုင်ငံတကာသို့ပြန့်ပွားမှုနည်းပါးခြင်း၏ အကြောင်းကို ရည်ရွယ်၍ ဆိုခဲ့ပါသည်။ မှန်ပါသည်။ ရံဖန်ရံခါ မြန်မာနိုင်ငံမှ သာသနာပြုစွင်းရည် အလွန်မှ ပြည့်ဝသော ပညာရှင် ဆရာတော်များ ပေါ် ပေါက်ခဲ့ပါသည်။ သို့သော် ဆရာတော်များသည် များသောအားဖြင့် တစ်သီးပုဂ္ဂလသာ သာသနာပြုတော်မှုခဲ့ကြပါသည်၊ အဖွဲ့ အစည်းဖြင့် သာသနာပြုတော်မမှုခဲ့ကြပါ။ သို့ဖြစ်၍ ဆရာတော်များသည် ဆရာတော်များ သက်တော် ထင်ရှားရှိစဉ်မှာသာ အောင်မြင်တော်မူကြပြီး ဆရာတော်များ လွန်တော်မူသောအခါ အဆက်ပြတ်သွားခဲ့ကြပါသည်။ အဖွဲ့ အစည်းဖြင့် သာသနာပြုလျှင်ကား ထိုသို့ မဖြစ်နိုင်ပါ။ ဆင့်ကဲ ဆင့်ကဲ လက်ဆင့်ကမ်းကာ ဖျိုးဆက်ပေါင်းများစွာ သာသနာပြုသွားနိုင်ကြပါမည်။ သို့ဖြစ်၍ ထေရဝါဒ ဗုဒ္ဓသာသနာတော် ပိုဗို ထွန်းကား ပြန့်ပွားဖို့ရာ အဖွဲ့ အစည်းဖြင့် သာသနာပြုသွာ။ အလေ့အကျင့်ကို ပြုစုပျိုးထောင်သင့်ကြပါသည်။
- (၅) နည်းဗျူဟာဝိုင်း အားနည်းခြင်းကိုလည်း အကြောင်းတစ်ခုအဖြစ် တင်ပြခဲ့ရာ နည်းဗျူဟာ ဟူသည် စည်းရုံးခြင်း၊ သင်ကြားခြင်း၊ ဟောပြောခြင်း၊ ဆွေးနွေးခြင်း၊ ရေးသားဖြန့်ဝေခြင်း၊ ကြော်ပြာခြင်း-စသည်ကို ဆိုလိုပါသည်။ တစ်ချို့ဘာသာများကား အလွန်စည်းရုံးကြသည်။ အိမ်တံခါး လာခေါက်ရွိပင်

8

လက်ကမ်းစာစောင် ဖြန့်ဝေကြသည်။ ကိုးရီယားနိုင်ငံ၌ တခြားဘာသာဝင်များသည် မြန်မာလုပ်သားများကိုပင် စနေ၊ တနင်္ဂနွေများ၌ အဆောင်တံခါး လာခေါက်ကာ စည်းရုံးကြသည်။ ကားဖြင့် လာခေါ် သည်၊ မုန့်ကြွေးသည်၊ အင်္ဂလိပ်စာသင်တန်း၊ လက်မှုပညာသင်တန်း-စသည်ကို ပို့ချပေးကြသည်။ ပြီးတော့ သူတို့နှင့် အတူ ဝတ်ပြုဖို့ ခေါ် သည်။ မြန်မာနိုင်ငံ၌လည်း ရထားဘူတာ၊ ကားဂိတ်၊ လေဆိပ်-စသည်၌ သူတို့လက်ကမ်းစာစောင်လေးများ ကမ်း၍ စည်းရုံးကြသည်။ ကုန်ကုန်ပြောရလျှင် မိမိတို့ ဘုန်းကြီးများကိုပင် သူတို့လက်ကမ်းစာစောင်လေးများ ကမ်း၍ စည်းရုံးသွားကြသေည်။ ကုန်ကုန်ပြောရလျှင် မိမိတို့ ဘုန်းကြီးများကိုပင် သူတို့လက်ကမ်းစာစောင်ကို ထိုးပေး၍ စည်းရုံးသွားကြသေးသည်။ မိမိတို့ဘာသာ၌ကား စည်းရုံးသည်-ဟု ကြေားဖူးသလောက်ပင် ဖြစ်သည်။ စည်းရုံးသည့် နည်းဗျူဟာကိုပင် မစဉ်းစားမိကြပါ။ ဤအချက်ကိုလည်း စဉ်းစားသင့်ကြပါသည်။ သင်တြား၊ ဟောပြော၊ ဆွေးနွေး၊ ရေးသားရာ၌ အဆင့်အမျိုးမျိုး စီစဉ်သင့်ပါသည်။ အစမှ စ၍ အဆင့်ဆင့် သင်ယူ လေ့လာနိုင်ရန် ဖြစ်ပါသည်။ ကျဉ်းရာမှ ကျယ်ရာသို့၊ တိမ်ရာမှ နက်ရာသို့၊ နှိမ့်ရာမှ မြင့်ရာသို့၊ လွယ်ရာမှ ဓက်ရာသို့ အဆင့်ဆင့် စီစဉ်ထားသင့်ပါသည်။ ဖြစ်နိုင်လျှင် သင်ယူသူပတိုပြုစနစ်ဖြင့် စီစဉ်ထားသင့်ပါသည်။ နိုင်ငံခြားသားများ အများအားဖြင့် သီလိုသော အချက်အလက်များကိုလည်း စစ်တမ်းကောက်ကာ ထိုအချက် များနှင့် ညီအောင်လည်း စီစဉ်သင့်ပါသည်။ သို့မှသာ ပိုမို ထိရောက်ပါမည်။

ဤပြဆိုခဲ့သော အကြောင်းများအပြင် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်နည်းပါးခြင်း၏ အခြားအကြောင်း များလည်း ရှိနိုင်ပါသေးသည်၊ ထိုအကြောင်းများကိုလည်း စဉ်းစား ဖော်ထုတ်၍ ပြုပြင်သင့်ကြပါသည်။

## ၂။ ရေးသားထားပုံ အစီအစဉ်

၂.၂။ ဓိမိသည် ပြဆိုခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ဆုံးဖြတ်ခဲ့ပြီး ဤကျမ်းစာကို အောက်ပါ အစီအစဉ်အတိုင်း ရေးသားပြုစုရန် ဆုံးဖြတ်ခဲ့ပါသည်။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် အခန်းကြီးဖွဲ့ပုံ အစီအစဉ်

- (၁) ကန်တော့ပန်း
- (J) &3|\$:
- (၃) ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း
- (၄) ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်း
- (၅) ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်မူသည်အထိ ဖြစ်တော်စဉ်
- (၆) ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်တော်များ
- (၇) ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များ
- (၈) ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)
- (၉) ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရွိမနိကာယ်)
- (၁၀) ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၃) (သံယုတ္တနိကာယ်)
- (၁၁) ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၄) (အင်္ဂုတ္တရနိကာယ်)
- (၁၂) ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၅) (ခုဒ္ဒကနိကာယ်)
- (၁၃) ဘုရားရှင် ပညတ်တော်မူခဲ့သော ဝိနည်းများ (ခုဒ္ဒကနိကာယ်)

- (၁၄) ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူခဲ့သော အဘိဓမ္မာများ (ခုဒ္ဒကနိကာယ်)
- (၁၅) ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူခန်း-တို့ ဖြစ်ပါသည်။

#### (၃) ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း

ထို(၁၅)ခန်းအနက် ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်းကို ဗုဒ္ဓဝံသပါဠိတော်လာ သုမေပေတ္ထနာ ကထာကိုဘာသာပြန်၍ရေးသားထားပါသည်။ထိုသို့ရေးသားရာ၌သာသနာရေးဦးစီးဌာနကပုံနှိပ်ထုတ်ဝေသော ဗုဒ္ဓဝင်ပါဠိတော်မြန်မာပြန်ကို မှီပြမ်းပြပါသည်။ ဖတ်ရှု လေ့လာသူများ လွယ်ကူစွာ ဖတ်ရှုလေ့လာနိုင်ရန် ဝါကျ တိုများ သုံး၍ သွက်သွက်လက်လက် ရေးသားထားပါသည်။ လှလှပပ ရေးသားထားပါသည်။ စာပေရသ မွေရသကို အပြည့်အဝ ခံစားကြရပါလိမ့်မည်။

#### (၄) ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီ ပြည့်နေး

ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်းကိုကား စရိယာပိဋကပါဠိတော် တစ်ကျမ်းလုံးကို ဘာသာပြန်ဆို ရေးသားထားပါသည်။ မိမိကား ပါဠိတော်များအနက် ဤစရိယာပိဋကပါဠိတော်ကို အခံစားရဆုံး ဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဤပါဠိတော်၏ အနှစ်ချုပ်ကိုပင် ယူ၍ ဤကျမ်း၏ ကျမ်းဦးဘုရားရှိခိုးဂါထာ၏ အနက်များကို ရေးသား မြယ်မှုန်းထားပါသည်။ ဤအခန်းကို ဖတ်ရှ၍ စာရှသူများလည်း မိမိနည်းတူ မွေရသကို ခံစားကြရလိမ့်မည်-ဟု ယုံကြည်ပါသည်။ ဤပါဠိတော်သည် ဘုရားအလောင်း ပါရမီဖြည့်တော်မူခဲ့ပုံကို အနှစ်ချုပ် ဟောကြား ထားသော ပါဠိတော် ဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဤပါဠိတော်ကို ဘာသာပြန်ဆိုကာ ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်းအဖြစ် တင်ပြထားခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

#### (၅) ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးတဝ ဘုရားဖြစ်သည်အထိ ဖြစ်တော်စဉ်

ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်သည်အထိ ဖြစ်တော်စဉ်ကို တင်ပြရာ၌ ပါဠိတော်များတွင် ဘုရားရှင် ကိုယ်တော်တိုင် တိုက်ရိုက်ဟောကြားထားသော၊ သို့မဟုတ် တိုက်ရိုက် ပါရှိသော အကြောင်းအရာများကိုသာ တင်ပြထားပါသည်။ အဋ္ဌကထာ၊ ဋီကာများမှာ ပါသော အကြောင်းအရာများကို တင်ပြမထားပါ။ ထိုသို့ တင်ပြမထားခြင်းမှာ ဘုရားဟော သက်သက်ကိုသာ ခံစားစေလိုခြင်းကြောင့် ဖြစ်ပါသည်။

#### (၆) ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်တော်များ အစန်း

ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များအခန်းကို ရေးသားရာ၌လည်း ပါဠိတော်များတွင် ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်တိုင် တိုက်ရိုက်ဟောကြားထားသော၊ သို့မဟုတ် တိုက်ရိုက်ပါရှိသော ဂုက်တော်များကိုသာ ရေးသားတင်ပြ ထားပါသည်။ ဤအခန်းကို ဖတ်ပြီးပါက ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များကို ပိုမို ကြည်ညိုလာကြပါလိမ့်မည်။ ပီတိများ တစွားဖွား ဖြစ်ရပါလိမ့်မည်။ ယခင်က မသိဖူး၊ မကြည်ညိုဖူးသေးသော ဂုက်တော်များကိုလည်း သိခွင့်၊ ကြည်ညိုနှင့် ရကြပါလိမ့်မည်။

#### क्षेत्र 🚯

#### (၅) ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များ အခန်း

ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များအခန်းကိုလည်း ထို့အတူပင် ရေးသားထားပါသည်။ ဤအခန်း၌ ဘုရား ရှင်၏ တန်ခိုးတော်များကို အံ့ဩဖွယ်ရာ ဖတ်ရှု ကြည်ညိုစွင့် ကြေပါမည်။ ဥပမာ- ပါထိကတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူရာ၌ စိတ်ဝင်စားဖွယ်၊ ရင်ခုန်ဖွယ်၊ ရင်သပ်ရှုမောဖွယ်၊ ကြည်ညိုဖွယ် အလွန်ကောင်းလုပါသည်။ ထိုအခန်းကို ဖတ်ရှုပြီး စာရှသူတို့ ဘုရားရှင်ကို တစ်ဝကြီး ကြည်ညိုကြရပါလိမ့်မည်။

## (၈-၁၄) ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်၊ ဝိနည်း၊ အတိဓမ္မာ အခန်းများ

ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များအခန်းကား အကျယ်ဝန်းဆုံးအခန်း ဖြစ်ပါသည်။ ဤအခန်း၌လည်း သုတ္တန်များကို တင်ပြရာ၌ ဘုရားဟောသုတ္တန်များကိုသာ တင်ပြ၍ မထေရ်မြတ်များ ဟောသည့် သုတ္တန်များကိုကား ချန်လုပ်ထားခဲ့ပါသည်။ ဘုရားဟောသက်သက် ဖတ်ရှ ကြည်ညိုရန်ပင် ဖြစ်ပါသည်။ ထို့ပြင် သုတ္တန်ဆိုသော်လည်း သုတ္တန်အားလုံးကို ရေးသားမထားပါ။ ဒီယန်ကာယ်၊ မရွိမန်ကာယ်၊ သံယုတ္တန်ကာယ်နှင့် အင်္ဂုတ္တရန်ကာယ်-ဟူသော နိကာယ်ကြီးလေးရပ်နှင့် ခုဒ္ဒကန်ကာယ်မှ ခုဒ္ဒကင်းကျမ်း တွဲကိုသာ ရေးသား တင်ပြထားပါသည်။ အခြားခုဒ္ဒကကျမ်းစာများကိုကား အနှစ်သာရအားဖြင့် ပြဆိုခဲ့သော ကျမ်းများ၌ အများအားဖြင့် အကျုံးဝင်သည်-ဟု ယူဆပါသည်။ တိပ်ဋကစာမေးပွဲကြီး ပြဋ္ဌာန်းကျမ်းစာများကိုပင် သုတ်သုံးကျမ်းကိုသာ သုတ္တန်ပိဋကအဖြစ် ပြဋ္ဌာန်းထားသည်ကို နမူနာယူပါသည်။ ဤအခန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ သုတ္တန်၍ အဓိပ္ပာယ်ကိုလည်းကောင်း၊ အခြားအခန်းများနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဝိနည်း၍ အဓိပ္ပာယ်က သဘိမွော၏ အဓိပ္ပာယ်ကိုလည်းကောင်း၊ အခြားအခန်းများနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဝိနည်း၏ အဓိပ္ပာယ်၊ အဘိဓမ္မာ၏ အဓိပ္ပာယ်တိုလည်းကောင်း ကျမ်းစာများ၌ ရေးသားထားတော် မူကြသည့်အတိုင်း အသီးအသီး ရေးသား တင်ပြပါဦးမည်။

#### သုတ္တန်မည်ပုံ

ဤ၌ ကြိုတင် မှတ်သားထားရမည်မှာ သုတ္တန်နှင့် သုတ်သည် အဓိပ္ပာယ်အားဖြင့် အတူတူပင် ဖြစ်သည်-ဟူသော အချက် ဖြစ်ပါသည်။

သုတ္တန်ဟူသည် - မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါးအကျိုးစီးပွား- စသော အကျိူးစီးပွားတို့ကို ထင်ရှားပြသော တရား ဖြစ်သည်။(၁)

တစ်နည်းအားဖြင့် သုတ္တန်၌ မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါးအကျိုးစီးပွား- စသော အကျိုးစီးပွားတို့ကို ဟောထားတော်မူသည်။ မှန်ပါသည်၊ သုတ္တန်တရားသည် တရားနာပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အလိုဆန္ဒကို လိုက်လျော၍ ဟောတော်မူထားသော တရား ဖြစ်သည်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အလိုဆန္ဒမှာလည်း မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါး အကျိုး စီးပွား- စသော အကျိုးစီးပွားတို့ကို ရလိုမူပင် ဖြစ်သည်။ သို့ဖြစ်၍ သုတ္တန်ဟူသည် မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါး အကျိုးစီးပွား- စသော အကျိုးစီးပွားတို့ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားတော်မူရာ နေရာဌာနသဖွယ် ဖြစ်သော တရား ဖြစ်သည်။ (၂)

တစ်နည်းအားဖြင့် သုတ္တန်ဟူသည် မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါးအကျိုးစီးပွား- စသော အကျိုးစီးပွား

P

တို့ကို သီးပွင့်ပေးတတ်သော တရား ဖြစ်သည်။ ဥပမာအားဖြင့် သစ်ပင်သည် အသီးအပွင့်ကို သီးပွင့်ပေး သကဲ့သို့ ဖြစ်သည်။ (၃)

တစ်နည်းအားဖြင့် သုတ္တန်ဟူသည် မိမိအကျိူးစီးပွား, သူတစ်ပါးအကျိူးစီးပွား- စသော အကျိုးစီးပွား တို့ကို ယိုစီးသွန်ချပေးသော တရား ဖြစ်သည်။ ဥပမာအားဖြင့် နွားမသည် နို့ရည်ကို ယိုစီးသွန်ချပေးသကဲ့သို့ ဖြစ်သည်။ (၄)

တစ်နည်းအားဖြင့် သုတ္တန်ဟူသည် မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါးအကျိုးစီးပွား- စသော အကျိုးစီးပွား တို့ကို ကောင်းစွာ စောင့်ရှောက်တတ်သော တရား ဖြစ်သည်။ (၅)

တစ်နည်းအားဖြင့် သုတ္တန်ဟူသည် တမျဉ်းကြိုး ပန်းသီချည်နှင့် တူသော တရား ဖြစ်သည်။ မှန်ပါသည်၊ လက်သမားတို့၏ တမျဉ်းကြိုးသည် တိုင်းတာစရာ ပစ္စည်းတစ်ခု ဖြစ်သကဲ့သို့ သုတ္တန်သည်လည်း တရား ဆုံးဖြတ်သော ပညာရှိတို့ နိုင်းယှဉ် စံထား၍ ဆုံးဖြတ်ဖွယ်ရာ တရားကျင့်ထုံး ဖြစ်ပါသည်။

ပန်းသီချည်နှင့်တူပုံမှာ-ချည်ဖြင့်သီကုံးထားသောပန်းတို့သည်သာမန်အနောင့်အယှက်ကြောင့်မပြန့်ကျဲ မပျောက်ပျက်နိုင်ကြပါ၊ ထို့အတူ သုတ္တန်ဖြင့် သီကုံးထားသော မိမိအကျိုးစီးပွား, သူတစ်ပါးအကျိုးစီးပွား-စသော အကျိုးစီးပွားတို့သည်လည်း မိစ္ဆာဝါဒအနှောင့်အယှက်ကြောင့် မပြန့်ကျဲ မပျောက်ပျက်နိုင်ကြပါ။ (၆)

ဖော်ပြပါ အဓိပ္ပာယ်များကား ကျမ်းစာများ၌ ဖွင့်ဆိုထားသော သုတ္တန်၏ အဓိပ္ပာယ်များ ဖြစ်ပါသည်။

#### မဟာသတိပဌာန သုတ္တန်

ဤအခန်းကား ကျယ်ဝန်းရုံသာကေ မှတ်သားဖွယ်၊ လိုက်နာကျင့်ကြံဖွယ်လည်း များပြားလှပါသည်။ သာကေအားဖြင့် မဟာသတိပဋ္ဌာန်သုတ်ကို ရှေးဦးစွာ ဖော်ပြလိုပါသည်။ မဟာသတိပဋ္ဌာန်သုတ်သည် ပိဋကတ် သုံးပုံထဲမှ ကြည်ညိုရော အကောင်းဆုံး သုတ်၊ မှတ်သားဖွယ် လိုက်နာကျင့်ကြံဖွယ် အများဆုံးသုတ် ဖြစ်ပါသည်။ ဤမဟာသတိပဋ္ဌာန်သုတ်ကို ဒီယန်ကာယ် မဟာဝါပါဠိတော်နှင့် မရွိမန်ကာယ် မူလပဏ္ဏာသပါဠိတော်၌ တွေ့ရှိ ရပါသည်။ ဤကျမ်း၌ကား မရွိမန်ကာယ် မူလပဏ္ဏာသပါဠိတော်၌ လာသော သုတ္တန်ကိုသာ ဖော်ပြထား ပါသည်။ စိမိသည် ဤသုတ္တန်ကို တစ်မိုစိမ့် ဖတ်တိုင်းဖတ်တိုင်း ငြိမ်းရှမ်း အေးမြလှပါသည်၊ ကြည်ညိုသဒ္ဒါ ပွားများရပါသည်။ စာရှသူများလည်း မိမိတဲ့သို့ပင် ဤသုတ္တန်ကို ဖတ်ရှလေ့လာသော အခါ ပြိမ်းချမ်း အေးမြကျ၊ ကြည်ညိုသဒ္ဒါ ပွားကြလိမ့်မည်ဟု ယုံကြည်ပါသည်။ ထို့အပြင် ဤသုတ္တန်ကြီးကို စာပေရသပါ ထည့်စပ်၍ စံစား ကြည်ညိုသဒ္ဒါ လင်္ကာလင်္မမည်ဟု ယုံကြည်ပါသည်။ စို့အပြင် ဤသုတ္တန်ကြီးကို စာပေရသပါ ထည့်စပ်၍ စံစား ကြည်ညိုနိုင်ရန် လင်္ကာရေးဖွဲ့ ပူဇော်ထားပါသည်။ စံစား ကြည်ညိုကြည့်ပါ-

#### ဟောသတိပဌာန သုတ္တန် လင်္ကာ

သံသရာထဲဝယ်၊ တဝဲလည်လည်ကို၊ ကြောက်ဗွယ်ရှပွား၊ ရဟန်းများတို့၊ နိဗ္ဗာန်သွားရန်၊ လမ်းကြောင်းမှန်ကား၊ သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး၊ မြမှတ်သားလော့။

လေးပါးသတိပဋ္ဌာန်၊ တရားမွန်မှာ၊ ကိုယ်မှာ သတိ၊ ဝေဒနာသတိနှင့်၊ စိတ်သတိတစ်ဖြာ၊ သဘောမှာ သတိတရား၊ ထားခြင်းများတည်း။

GĐ

မှတ်သားတစ်ဖြာ၊ ကိုယ်မှာ သတိတရား၊ ထားပုံကားမှု၊ နာသီးဗျား၌၊ သတိစိုက်လျက်၊ ဝင်ထွက်လေနစ်ခု၊ ကောင်းစွာ ရှု၏၊ ဥပမာကား၊ ပွတ်သမားမှာ၊ ပွတ်ဆွဲရာတွင်၊ ရှည်လျှင် ရှည်ဆွဲ၊ တို တို ဆွဲရာ၊ သိပမာသို့၊ အာနာပါနေ၊ ထွက်ဝင်လေကို၊ ရှည်လျှင် ရှည်သိ၊ တို, တို သိ၏။ လေ၏ ဝင်တုန်း၊ စ, လယ်, ဆုံးကို၊ အားလုံး သိကာ၊ ထွက်လာပြန်တုန်း၊ စ, လယ်, ဆုံးလည်း၊ အားလုံးပင် သိ၊ ကြမ်းသည့် ဝင်လေ၊ ထွက်သည့်လေကို၊ ငြိမ်းစေလျက် တစ်ဖန်၊ ရှူရှိုက်ပြန်၏၊ ဤသည့်နည်းမှာ၊ အာနာပါန၊ မှတ်သားကြလော့။ ဣရိယာပထကား၊ သွား, ရပ်, ထိုင်, လျောင်း၊ ပြုတုံရောင်းက၊ ပြုသမျှပင် သိ၊ မြိ မှတ်ဘိလော့။ သတိသမ္မဇဉ်၊ ဆင်ခြင်ပုံကား၊ ရှေ့တိုးသွားရာ၊ နောက်ဆုတ်ရာနင့်၊တည့်တည့်သာကြည့်၊စောင်းငဲ့ကြည့်ရာ၊ကွေး,ဆန့်ရာပြင်၊သပိတ်,သင်္ကန်း၊ ကိုင်,ဖုံးလွှမ်းရာ၊စားရာတစ်ချက်၊သောက်,ခဲ,လျက်,ရာ၊ကျင်နှစ်ဖြာစွန့်လတ်၊သွား,ရပ်,ထိုင်စဉ်၊ အိပ်စဉ်, ထ, ပြော၊ ငြိမ်သော အခါ၊ အသီးသီးမှာပင်၊ ပြဲ ဆင်ခြင်၏။ ထို့ပြင် တစ်ပါး၊ ကောက်စပါး, ပဲ၊ နမ်း, ဆန်လည်း ရှိ၊ ပြည့်သည့် အိတ်မှာ၊ ဖြေကာ အထဲရှိ၊ ခွဲကာ ကြည့်သို့၊ မိမိခန္ဓာ၊ ကိုယ်မှာ ပေါ် လွင်၊ ဆံပင်အစ၊ ဆုံးမှ ကျင်ငယ်၊ စက်ဆုပ်ဖွယ်သာ၊ ရှိကြပါ-ဟု၊ ကြည့်ရှု အစဉ်၊ မြို ဆင်ခြင်၏။ ထို့ပြင်တစ်ပါး၊ နွားသတ်သမားလည်း၊ နွားအား သတ်ပြီး၊ လမ်းမကြီး၏၊ အသီးအသီး ပေါင်းဆုံ၊ လမ်းစုဆို၌၊ အသားပုံမျိုးစုံ၊ ပုံကာ ပုံကာ၊ ကြည့်သည့်ပမာသို့၊ ဤစန္ဓာတွင်၊ ပေါ် လွင်လုပေ၊ မြေ, ရေ, လေ, မီး၊ ဓာတ်ကြီးတို့သာ၊ ရှိကြပါ-ဟု၊ ကြည့်ရှ အစဉ်၊ မြဲ ဆင်ခြင်၏။ ထို့ပြင်တစ်ထွေ၊ သူသေပုပ်အလား၊ ခွေးစားအလောင်း၊ သွေးသားကောင်းလျက်၊ ကြောယှက် အလောင်းအသွင်၊ အသားပင် မရှိ၊ သွေးမရှိသား၊ အရိုးများ တခြားစီ၊ တစ်လီ ခရုသင်း၊ အဆင်းပမာ၊ ရိုးဖြူသာ ရှိ၊ ကြာသည့် အချိန်မှာ၊ နှစ်ချီလာ၍၊ အရိုးမှာ ဆွေးသွား၊ အမှုန့် ဖြစ်သွားသည့်၊ အလောင်းများပမာ၊ ကိုယ့်ခန္ဓာကို၊ ယှဉ်ကာ အစဉ်၊ ရှူဆင်ခြင်၏။

ထို့ပြင်ဝေဒနာ၊ နပဿနာ၌၊ ချမ်းသာ, ဆင်းရဲ၊ မဆင်းရဲ မချမ်းသာ၊ ခံစားပါက၊ ခံစားရမှု၊ ဉာက်ဖြင့် ရှု၏။ ငါးခုအာရုံ၊ ကာမဂုက် စဝ်, မစဝ်၊ ခြောက်ရပ် ဝေဒနာ၊ ခံစားပါက၊ ခံစားရမှု၊ ဉာက်ဖြင့် ရှုကာ၊ ဆင်ခြင်ရာ၏။

တစ်ဖြာ စိတ္တာ၊ နပဿနာ၌၊ ရာ, ဒေါ, မော, သံ၊ မဟဂ္ဂတံနှင့်၊ ဥတ္တရံ, သမာ၊ ဝိမုတ္တာစိတ်၊ ဆန့်ကျင်စိတ်ကို၊ ခွဲစိတ် တိကျ၊ ရှုကြည့်ရ၏။

ထိုမှ တစ်ဇန်၊ မွောနုပဿနာ၊ ရှုပွားရာတွင်၊ ကိုယ်တွင် နီဝရက၊ ရှိတုံကမူ၊ ရှိသရှု ရှိရှိ၊ ရှု၍ ကြည့်၏။ မှတ်သိ တစ်ဖြာ၊ ခန္ဓာတွင်လည်း၊ သည်ပင် သည်ခန္ဓာ၊ သည်ဟာ ဖြစ်ပျက်၊ အချက်ချက်ကို၊ ကွက်ကွက်ကွင်းကွင်း၊ ရှင်းရှင်း သေချာ၊ ရှုကြည့်ရာ၏။ တစ်ဖြာ မှတ်ကြ၊ အာယတနဉ့်၊ ဒွါရကို သီ၊ အာရုံ သိကာ၊ ထိုနှစ်ဖြာ ပေါင်းမှ၊ ဖြစ်ကြ ပေါ် လွင်၊ သံယောစဉ်နှင့်၊ သံယောစဉ်ဖြစ်ကြောင်း၊ ကင်းပျောက်ကြောင်းပါ၊ နောင်ခါ မဖြစ်ကြောင်း၊ အကြောင်းကြောင်းကို၊ ကောင်းကောင်း စုံစီ၊ အကုန်သိ၏။ မှတ်သိ တစ်ဖြာ၊ တေရွှင်မှာလည်း၊ ကိုယ်မှာ ရှိ, မရှိ၊ ရှိမည့်အကြောင်း၊ ပြည့်စုံကြောင်းကို၊ ကောင်းကောင်း စုံလင်၊ အသီးအသီး မြင်၏။ ထို့ပြင် တစ်ဖြာ၊ သစ္စာမှာလည်း၊ ဤဟာ ဒုက္ခ၊ ဒုက္ခ ဖြစ်ကြောင်း၊ ချုင်, ချုပ်ကြောင်းပင်၊ အမှန် မြင်၏။ ထိုပြင် တစ်ဖြာ၊ ဇာတိ, ဇရာ၊ မရကာ, သောက၊ ပရိဒေဝနှင့်၊ ဒုက္ခ, ဒေါမနဿ၊ ဥပါယာသတို့၊

ဒုက္ခ အစစ်၊ အမှန် ဖြစ်၏။ မချစ်နှင့် တွဲ၊ ချစ်နှင့် ခွဲရ၊ မရ လိုရာ၊ အချုပ်မှာကား၊ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ ငါးဖြာ မွေ၊ ဒုက္ခ အစစ်၊ အမှန် ဖြစ်၏။ စင်စစ် သမုဒယ၊ မှန်သစ္စကား၊ ကာမ, ဘဝ၊ 8ဘဝ တကှာ၊ ဤသုံးဖြာတည်း။ သစ္စာနီရောဓ၊ နိဗ္ဗာနသာ၊ သစ္စာမဂ္ဂ၊ မြတ်မွေကား၊ ရှစ်ဝ မဂ္ဂင်၊ တရား ပင်-ဟု၊ ဖြစ်စဉ် သဘာဝ၊ ရှကြည့်ရ၏။

သတိပဋ္ဌာန်လေးဝ၊ ဤစမ္မကို၊ ဗုဒ္ဓဟောပြ၊ နည်းနယအတိုင်းသာ၊ ပွားတုံပါက၊ မှန်စွာ မယွင်း၊ ခုနစ်ရက်အတွင်းမှာ၊ အနာဂါမ် ရဟန္တာ၊ ဖြစ်နိုင်ပါကြောင်း၊ ကောင်းစွာ တိကျ၊ မိန့်မြွက် ဟသည်၊ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ ရ်သေ့ံတည်း၊ ။‡

#### ကကစုပမ သုတ္တန်

ထို့အပြင် ကကစူပမသုတ္တန်ခေါ် လျှဉပမာ ဒေသနာတော်မြတ်ကလည်း ကမ္ဘာကျော် ဒေသနာတစ်ပုဒ် ဖြစ်ပါသည်။ ဤဒေသနာတော်မြတ်၌ စိတ်ဝင်စားဖွယ် ဇာတ်လမ်းဝတ္ထုလေးလည်း ပါရှိပါသေးသည်။ ထိုဝတ္ထု၏ အမည်မှာ ဝေဒေဟိကာဝတ္ထု ဖြစ်၏။ ဖတ်ရှု ခံစားကြည့်ပါ---

"ရဟန်းတို့--- ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား-ဤသာဝတ္ထိမြို့၌ပင် ဝေဒေဟိကာ-ဟူသော အိမ့်ရှင်မ တစ်ယောက် ရှိခဲ့ဖူး၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုဝေဒေဟိကာအိမ့်ရှင်မ၏ ကောင်းသတင်းသည် 'ဝေဒေဟိကာ သည် သိမ်မွေ့ နူးညံ့သူ ဖြစ်၏၊ မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချသူ ဖြစ်၏၊ ပြိမ်းအေးသူ ဖြစ်၏'ဟု ကျော်စောနေ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုဝေဒေဟိကာအိမ့်ရှင်မမှာ ကာဠီ-ဟူသော ကျွန်မလေးတစ်ယောက် ရှိ၏၊ ထိုကာဠီသည် ကျွမ်းကျင်သူ၊ မပျင်းရှိသူ၊ အိမ်မှုကိစ္စတို့ကို ကောင်းစွာ ပြုစီရင်တတ်သူ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---တစ်နေ့၌ ကာဠီ-ဟူသော ကျွန်မသည် 'င့ါအရှင်မ၏ ကောင်းသတင်းသည် အတော် ကျော်စောနေ၏၊ င့ါအရှင်မ၏ သန္တာနိ၌ အမျက်ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် မထွက်လေသလော? သို့မဟုတ် အမျက်ဒေါသ တကယ် မရှိ၍ အပြင် မထွက်လေသလော? သို့မဟုတ် အိမ်မှုကိစ္စတို့ကို ငါက ကောင်းစွာ ပြုစီရင်ပေးသောကြောင့် သူ့သန္တာနိ၌ အမျက်ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် မထွက်လေ သလော? သို့မဟုတ် အမျက်ဒေါသ တကယ် မရှိ၍ အပြင် မထွက်လေသလော? ထိုအကြောင်းကို သေချာ သိရအောင် အရှင်မကို ငါ စမ်းကြည့်ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ရဟန်းတို့--- ကာဠီကျွန်မသည် ထိုသို့ စမ်းကြည့်လိုသည့်အတွက် တစ်နေ့၌ နေမြင့်မှ အိပ်ရာထ၏။ ထိုအခါ၌ ဝေဒေဟိကာက ကာဠီအား ဤသို့ မေး၏-

'ဟဲ့ ကာဠီ---'

`ရု&--- ′

'ဟဲ့ ဘာဖြစ်လို့ နေမြင့်မှ အိပ်ရာထသလဲ'

`ဘာမှ မဖြစ်ပါဘူး'

`ဘာမှ မဖြစ်ဘဲနှင့်များ၊ ကျွန်ယုတ်မနယ် နေမြင့်မှ အိပ်ရာထရတယ်-လို့'ဟု ပြောကာ စိတ်ဆိုး

कि इंग्रहः

မာန်ဆိုးဖြင့် မျက်မှောင်ကြုတ်ပြ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ကာဠီသည် 'ငါ့အရှင်မ၏ သန္တာန်၌ အမျက် ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် မထွက်ခြင်း ဖြစ်၏။ တကယ် မရှိ၍ မဟုတ်။ တကယ်တော့ ဝါက အိမ်မှုကိစွ များကို ကောင်းစွာ ပြုစီရင်ပေးနေသောကြောင့်သာ သူ့.သန္တာန်၌ ရှိသော ဒေါသအမျက် အပြင်မထွက်

ခြင်း ဖြစ်၏၊ ဒေါသအမျက် တကယ် မရှိ၍ အပြင် မထွက်ခြင်း မဟုတ်။ ဝိုသေချာအောင် ငါ အရှင်မကို တိုးပြီး စမ်းရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားပြန်၏။

ရဟန်းတို့---နောက်တစ်နေ့၌ ကာဠီသည် ပိုပြီး နေမြင့်မှ အိပ်ရာထ၏ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဝေဒေဟိကာက ကာဠီအား ဤသို့ မေး၏-

'ဟဲ့ ကာဠီ---'

`ရုင်---′

'ဟဲ့ ဘာဖြစ်လို့ နေမြင့်မှ အိပ်ရာထသလဲ'

'ဘာမှ မဖြစ်ပါဘူး'

`ဘာမှ မြေစ်ဘဲနှင့်များ၊ ကျွန်ယုတ်မနယ် နေမြင့်မှ အိပ်ရာထရတယ်-လို့'ဟု ပြောကာ စိတ်ဆိုးမာန်ဆိုးဖြင့် ဆဲဆို ကြိမ်းမောင်း၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ကာဠိသည် `ပုံအရှင်မ၏ သန္တာန်၌ အမျက်ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် မထွက်ခြင်း ဖြစ်၏၊ တကယ် မရှိ၍ မဟုတ်။ တကယ်တော့ ငါက အိမ်မှုကိစ္စများကို ကောင်းစွာ ပြုစီရင်ပေးနေသောကြောင့်သာ သူ့သန္တာန်၌ ရှိသော ဒေါသအမျက် အပြင် မထွက်ခြင်း ဖြစ်၏၊ ဒေါသအမျက် တကယ် မရှိ၍ အပြင် မထွက်ခြင်း မဟုတ်။ ဝိုသေချာအောင် ငါ အရှင်မကို တိုးပြီး စမ်းရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားပြန်၏။

ရဟန်းတို့---နောက်တစ်နေ့ ၌ ကာဋီသည် ဝိုပြီး နေမြင့်မှ အိပ်ရာထ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဝေဒေဟိကာက ကာဋီအား ဤသို့ မေး၏-

'ဟဲ့ ကာဠီ---'

'ရှင်---'

'ဟဲ့ ဘာဖြစ်လို့ နေမြင့်မှ အိပ်ရာထသလဲ'

`ဘာမှ မဖြစ်ပါဘူး'

'ဘာမှ မဖြစ်ဘဲနှင့်များ၊ ကျွန်ယုတ်မနယ် နေမြင့်မှ အိပ်ရာထရတယ်-လို့'ဟု ပြောကာ စိတ်ဆိုး မာန်ဆိုးဖြင့် တံခါးကျင်(ကန့်လန့်ကျင်)ကို ယူပြီး ကာဠီဏ် ဦးခေါင်းကို ရိုက်စွဲ၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ကာဠီသည် သွေးသံရဲရဲ ကွဲနေသော ဦးခေါင်းကြီးဖြင့် 'အရပ်ကတို့--- သိမ်မွေ့ နူးညံ့သူ၏ လုပ်ရပ်ကို ကြည့်ကြပါဦး၊ မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချသူ၏ လုပ်ရပ်ကို ကြည့်ကြပါဦး၊ ဘယ့်နယ်တော်၊ နေမြင့်မှ အိပ်ရာ ထရမလား ဆိုပြီး စိတ်ဆိုးမာန်ဆုံးဖြင့် တံခါးကျင်ကို ယူပြီး ကျွန်မလေးတစ်ယောက်၏ ဦးခေါင်းကို ရက်ရက် စက်စက် ရိုက်ခွဲရတယ်-လို့'ဟု အိမ်နီးချင်းတို့အား ပြောဆို တိုင်တန်းရာ၏။

බේ

ရဟန်းတို့---ထိုအခါမှ စ၍ 'ဝေဒေဟိကာအိမ့်ရှင်မသည် ကြမ်းတမ်း၏၊ ရိုင်းစိုင်း၏၊ ခက်မာ၏' ဟု ဝေဒေဟိကာ၏ သတင်းဆိုးသည် ပျံ့နှံ့သွားတော့၏၊

ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင် ဤသာသနာတော်၌ တချို့ရဟန်းသည် မနှစ်သက်ဖွယ်စကားများ မိမိကို မထိသေးမီ အလွန်နူးညံ့သူ၊ မိမိကိုယ်ကို အလွန်နှိမ်ချသူ၊ အလွန်ပြီမ်းအေးသူ ဖြစ်၏။ ရဟန်း တို့--- ထိုရဟန်းကို တကယ် နူးညံ့သူ၊ တကယ် မိမိကိုယ်ကို နှိမ်ချသူ၊ တကယ် ငြိမ်းအေးသူ-ဟု မဆို ထိုက်သေး။ မနှစ်သက်ဖွယ်စကားများ မိမိကို ထိကြပါလျက် အလွန်နူးညံ့၊ မိမိကိုယ်ကို အလွန်နှိစ်ချ၊ အလွန် ငြိမ်းအေးသော ရဟန်းကိုသာ တကယ် နူးညံ့သူ၊ တကယ် မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချသူ၊ တကယ် ငြိမ်းအေးသူ-ဟု ဆိုထိုက်၏း•ံး

ဤသုတ္တန်၏ ဆိုလိုရင်းအဓိပ္ပာယ်က ရှင်းလှပါသည်။ ဤသုတ္တန်ဒေသနာတော်မြတ်ကိုလည်း အကျဉ်း ချုံး၍ လင်္ကာရေးဖွဲ့ ပူဇော်ထားပါသည်။ လင်္ကာကို ဖတ်ရှုရင်းပင် ဤသုတ္တန်၏ အရသာကို စံစားကြည်ညို နိုင်ပါသည်။

# ကကစူပမ သုတ္တန် လင်္ကာ

မိမိအပြစ်၊ ချစ်သူ့အပြစ်ကို၊ သူတစ်ပါးဆိုက၊ သည်းစံကြကာ၊ အာဏနည်ညေ်လျှင်း၊ မြင်းကဲ့သို့သာ၊ မြတ်စွာဗုဒ္ဓ၊ အဆုံးအမကို၊ နလုံးက စိုက်စွာ၊ လိုက်နာရာ၏။ တစ်ဖြာ ထိုပြင်၊ အင်ကြင်းပင်တော၊ ကောင်းသော အပင်မှန်၊ အကုန်ချန်၍၊ မကောင်းမှန်သမှု၊ သုတ်သင်ရသို့၊ ကုသလထိုထို၊ မျိုးစုံကို စု၊ အကုန်ပြုကာ၊ အကုသလ၊ မပြုကြနင့်။ ရှေးက ဖြစ်ဘီ၊ ဝေဒေဟိကာ၊ ပုံပမာသို့၊ သူတကာ ကောင်းမှ၊ ကောင်းမပြနှင့်။ ပစ္စယအတွက်၊ ဆုံးမ မင်္ကေတာ၊ မစိုင်မာဘူး။ ချိန်ခါသင့်တန်၊ ဟုတ်မှန် ချိုသာ၊ ကျိုးရှိစွာနင့်၊ မေတ္တာတရား၊ ငါးပါးစုံစွာ၊ ပါ မပါ-ဟု၊ ဆယ်ဖြာ စကား၊ နားဝယ် ကြားက၊ တုံးတိုက် ကျားကိုက်၊ စိတ်လိုက် မာန်ပါ၊ မတုံ့ရာဘူး။ မတ္တာတရား၊ မြိစွာထားလော့။ မြေားတူစွာ၊မြေ့အာကာသ၊ ဂင်္ဂတစ်ထွေ၊ကြောင်ရေအိတ်ပမာ၊ မေတ္တာတရား၊ ကောင်းစွာ ထားလော့။ တရြားသူက၊ လျှဖြင့် ခန္ဓာ၊ တိုက်တုံပါလည်း၊ စိတ်မှာ စိုးစီ၊ မဆိုးဘိတဲ၊ တိုးထည့် မေတ္တာ၊ ပွားတုံရာ-ဟု၊ ကရုကာရှေ့ထား၊ မိန့်မြွက်ကြားသည်၊ မာန်အား မြိုသည့် ပုဆိန်တည်း။ ။ 💤

#### အဂ္ဂိက္ခစ္ဓောပမ သုတ္တန်

နောက်သုတ္တန်တစ်မျိုးကိုလည်း ဖတ်ရှု စံစားစေချင်ပါသည်။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောသလတိုင်းသို့ ဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ရဟန်းသံဃာ များစွာလည်း လိုက်ပါ လာကြ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် တစ်ခုသော အရပ်၌ မီးပုံကြီးတစ်ပုံကို မြင်တော်မူ၏။ ထိုမီးပုံကြီးသည် အခိုးအလျှံများ ထွက်နေ၏၊ မီးတောက်မီးလျှံများ တစ်ပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် လမ်းပေါ် မှ ဘေးသို့ ဆင်းကြွတော်မူပြီး သစ်ပင်တစ်ပင်၏အောက် ခင်းထားသော နေရာတစ်နေရာ၌ ထိုင်တော်မူ၏။ ထိုသို့ ထိုင်တော်မူလျက် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏- €D \$31\$:

"ရဟန်းတို့---မီးပုံကြီးကို သင်တို့ မြင်ကြ၏လော" "မှန်ပါ၊ မြင်ကြပါသည် ဘုရား"

ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ္တန်မြတ်ကို ဟောကြားတော်မူ၏။ ထိုသုတ္တန်မြတ်ကို မိမိက လင်္ကာဖွဲ့၍ ဇော်ကျူးထားပါသည်။ ဇတ်ရှ ခံစားကြည့်ပါ။

#### အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမ သုတ္တန် လင်္ကာ

- (၁) လောကထွတ်ထား၊ မြတ်ဘုရား၏၊ သားလှ-ဟုခေါ်၊ ရဟန်းတော်သည်၊ ရဲရဲနီတုံ၊ မီးပုံပိုက်လျက်၊ ခြုံသိုင်းဖက်က၊ ပူလှ လောင်လှ၊ ပြင်းထန်လှ၍၊ ဒုက္ခ ကြီးစွာ၊ ခံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံ ဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်းဝေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ။ မာတုဂါမ၊ ထိတုံကမှ၊ မုချမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေချာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မြတ်သည်သာ။
- (၂) မှတ်ပါ တစ်မူ၊ အားရှိသူက၊ ရှိသမှု အကုန်လုံး၊ အားကို သုံး၍၊ ခြေသလုံးနှစ်ရပ်၊ သားမြီးပတ်က၊ စူးလှ ရှလှ၊ နာကျင်လှသည့်၊ ဒုက္ခကြီးစွာ၊ ခံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်းဝေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ။ ကိုယ့်မှာ သီလ၊ ကင်းစင်ပလျက်၊ ဒကာဒကာမ ရိုကျိုး၊ မြတ်မြတ်နိုးစွာ၊ ရှိခိုးပူဇော်၊ ဖူးမြော်မာန်လျှော့၊ ကန်တော့သည့်ကံ၊ မိန့်မိန့် ခံက၊ မုရမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေချာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မြေတ်သည်သာ။
- (၃) မှတ်ပါ တစ်မှု၊ အားရှိသူက၊ ကိုယ့်ရင်ဝ၌၊ လှံထိုးစိုက်မှု၊ ကိုတ်လှ ခဲလှ၊ မှူးလဲ ကျအောင်၊ ဒုက္ခ ပြင်းစွာ၊ ခံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်းဝေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ။ ကိုယ့်မှာ သီလ၊ ကင်းစင်ပလျက်၊ ဒကာဒကာမ ရွှင်ကြည်၊ လက်အုပ်ရှိခြင်း၊ ခံတုံလျှင်းက၊ မုရျမလွှဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေချာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မြေတ်သည်သာ။
- (၄) မှတ်ပါ တစ်လီ၊ ရဲရဲနီအောင်၊ တပြောင်ပြောင်ဖြင့်၊ တောက်လောင်နေငြား၊ သံပြား သံချပ်၊ ကိုယ်ကို ပတ်က၊ ပူလှ လောင်လှ၊ ပြင်းထန်လှ၍၊ ဒုက္ခ ကြီးစွာ၊ ခံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ့ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်းဝေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ။ ကိုယ့်မှာ သီလ၊ ကင်းစင်ပ လျက်၊ ဒကာဒကာမ လှူဒါန်း၊ မြတ်သင်္ကန်းကို၊ ဖုံးလွှမ်းဝတ်ရုံ၊ သုံးစွဲတုံက၊ မုချမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ့ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေချာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မမြတ်သည်သာ။
- (၅) မှတ်ပါ တစ်လီ၊ ရဲရဲနီအောင်၊ တပြောင်ပြောင်ဖြင့်၊ တောက်လောက်နေဆဲ၊ သံတွေခဲကို၊ ကိုက်ခဲမျိုက၊ ပူလှ လောင်လှ၊ ပြင်းထန်လှ၍၊ ဒုက္ခကြီးစွာ၊ ခံရပါလည်း၊

ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်းဝေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ။ ကိုယ့်မှာ သီလ၊ ကင်းစင်ပလျက်၊ ဒကာဒကာမ ကြိုးပန်း၊ လှူသည့်ဆွမ်းကို၊ ငန်းငန်းတက် သာယာ၊ တကှာအလိုလိုက်၊ မျက်နှာပြောင်တိုက်ကာ၊ စားသောက်ပါက၊ မုရျမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေရာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မြေတ်သည်သာ။

- (၆) မှတ်ပါ တစ်မူ၊ လောလောပူကျက်၊ သံကုတင်ထက်မှာ၊ ထိုင်, အိပ်ပါက၊ ပူလှ လောင်လှ၊ ပြင်းထန်လှ၍၊ ဒုက္ခကြီးစွာ၊ ခံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်းဝေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ။ ကိုယ့်မှာ သီလ၊ ကင်းစင်ပလျက်၊ ဒကာဒကာမ လူကြ၊ ကုတင်-စသား၊ နေရာများ၌၊ အိပ်လိုက်, ထိုင်လိုက်၊ သုံးစွဲလိုက်က၊ မုချမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေရာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မမြတ်သည်သာ။
- (၇) မှတ်ပါတစ်မူ၊ အားရှိသူသည်၊ ရဲရဲနီအောင်၊ ရှဲရှဲလောင်သည့်၊ ပြောင်ပြောင်ညီးညီး၊ ကြေးအိုးကြီး၌၊ ခေါင်းငိုက်စိုက်တွဲ၊ ကိုယ့်ကို ဆွဲချ၊ ထည့်တုံကမူ၊ ပူလှ လောင်လှ၊ ပြင်းထန်လှ၍၊ ဒုက္ခတြီးမွာ၊ ခံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခခံရေး၊ ကွာလှမ်း ဝေး၍၊ မြတ်သေး သည်သာ၊ကိုယ့်မှာသီလ၊ကင်းစင်ပလျက်၊ဒကာဒကာမလှူအပ်၊ကျောင်းတော်မြတ်၌၊နေလတ်, ထိုင်လတ်၊ သုံးစွဲလတ်က၊ မုချမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးမွာ ဒုက္ခ၊ ခံရမည်မှာ၊ လွန်သေရာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မမြတ်သည်သာ။

သို့တွက်တာကြောင့်၊ ဒကာ,ဒကာမလှူထား၊ အကျိုးများစေ၊ တစ်ထွေ ရဟန်းဘဝ၊ အကျိုး များလှဖို့၊ အပ္ပမာဒတရား၊ လက်ကိုင်ထား၍၊ ကြိုးစား သီလ၊ ဖြည့်ကျင့်ကြ-ဟု၊ ဩဝါဒ တရား၊ မိန့်မြွက်ကြားသည်၊ တရားကြိမ်ဒက် ပြင်းပြင်းတည်း။ ။

မြတ်စွာဘုရား၏ ဤသုတ္တန်ဒေသနာတော်မြတ် ပြီးဆုံးသော အခါ ရဟန်းခြောက်ကျိပ်တို့ သွေးအန် ကြ၏။ ခုတိယ ရဟန်းခြောက်ကျိပ်တို့ကား လူထွက်ခဲ့ကြ၏။ တတိယ ရဟန်းခြောက်ကျိပ်တို့ကား ရဟန္တာ ဖြစ်ခဲ့ ကြလေသည်။ 🕏

မှတ်ချက်။

။ ဤသုတ္တန်၌ "မှတ်ပါ တစ်မှ၊ အားရှိသူက၊ ရှိသမှု၊ အကုန်လုံး၊ အားကို သုံး၍၊ ခြေသလုံးနှစ်ရပ်၊ သားမြီးပတ်က၊ စူးလှ ရှလှ၊ နာကျင်လှသည့်၊ ဒုက္ခကြီးစွာ၊ စံရပါလည်း၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ဒုက္ခစ်ရေး၊ ကွာလှမ်းပေး၍၊ မြတ်သေးသည်သာ၊၊ ကိုယ့်မှာ သီလ၊ ကင်းစစ်ပလျက်၊ ဒကာ ဒကာမ ရိုကိုး၊ မြတ်မြတ်နိုးစွာ၊ ရှိနီးပူစေ၏၊ ဖူးမြော်မာန်လျှော့၊ ကန်တော့သည့်ကံ၊ မိန့်မိန့်ခံက၊ မှုရမလွဲ၊ ငရဲဘုံဘဝ၊ ပလုံကနဲ ကျကာ၊ ကြီးစွာ ဒုက္ခ၊ စံရမည်မှာ၊ လွန်သေရာ၍၊ လွန်စွာ ဆိုးလတ်၊ မြော်သည်သာ။"ဟုသောဤစကားသည် သားမြီးဖြင့်ခြေသလုံးအပတ်စံရသည်က တော်သေး၏၊ ကိုယ်က သီလမရှိဘဲ သူတစ်ပါး၏ ရှိနိုးခ်င်း ငရဲစံရမှာ သေရာ၍ မြေတ်-ဟု အဓိပ္ပာယ်ရသည်။ ဤစကားကို ထောက်ဆလျှင် ရှိနိုးခြင်းသည် ရဟန်း၏ ခြေထောက်ကို မိမိ၏ ဦးခေါင်းဖြင့် တိုက်၍ အရှိအသေ ပြုရင်း-ဟု အဓိပ္ပာယ်ရသည်။ ဤအဓိပ္ပာယ်သည် ယုတ္တိ ရှိ၏၊ အဘယ့်ကြောင့်စိုသော် မိမိ ရှိသေလးစားရသူ၏ အနိမ့်ဆုံး-ဟု သတ်မှတ်ကြသော ကိုယ်အဂါအစိတ်အပိုင်းကို မိမိ၏

कि देवीरः

အမြတ်ဆုံး-ဟု သတ်မှတ်ကြသော ကိုယ်အင်္ဂါအစိတ်အပိုင်းဖြင့် အရိုအသေပြုခြင်း ဖြစ်သော ကြောင့်တည်း။

#### ဝေပဓိတ္တိ သုတ္တန်

နောက်သုတ္တန်တစ်မျိုးကိုကား ဒေသနာဖြစ်ပေါ် လာပုံ ဇာတ်လမ်းကိုပါ လင်္ကာဖွဲ့ ဆိုထားပါ၏။ ထို သုတ္တန်ကား ဝေပစိတ္တိသုတ္တန်ပါ။ ဗတ်ရှ ခံစားကြည့်ကြရအောင်ပါ။

#### ဝေပစိတ္တိ သုတ္တန် လင်္ကာ

ရှေးသရောအခါ၊ နတ်အသူရာတို့၊ သူငါပြိုင်ကြဲ၊ စစ်ဆင်နွှဲရာ၊ အသူရာများ၊ တဖွားဖွားကျ၊ ရုံးကုန်ကြ၏။ ထိုသည့်အခါ၊ နတ်ဒေဝါတို့၊ အသူရာခေါင်ထိပ်၊ ဝေပစိတ်အား၊ နတ်သိကြားထံသို့၊ ဖမ်း၍ပို့ရာ၊အသူရာခေါင်ထိပ်၊ဝေပစိတ်က၊ဒေါသမီးပေါက်၊ဟုန်းဟုန်းတောက်ကာ၊ခြိမ်းခြောက် စကား၊ အမြောက်အမြားကို၊ သိကြားနား အရောက်၊ တည့်တည့် ပေါက်၏၊ ထိုသည့်အခါ၊ အနားမှာရှိ၊ မာတလိက၊ ဝေပစိတ္ထိဒက်၊ သည်းမခံရေး၊ တုံ့ပြန်ရေးကို၊ အလေးပေး လျှောက် ထား၊ တောင်းဆိုငြားသော်၊ နတ်များသနင်း၊ သိကြားမင်းက၊ **ခွေးက ကိုယ့်ကိုက်၊ ပြန်မကိုက် သို့၊ လူမိုက်ယှဉ်တိုက်၊ ပြိုင်မမိုက်ရာ၊** ထိုအခါ ပြန်လျက်၊ သူ့အမျက်အား၊ တားပြီးသားတည်း၊ မှတ်သား တစ်ဖန်၊ သည်းခံခြင်းထက်၊ ကဲလွန်တက်လတ်၊ မြတ်သည့်မွော၊ မရှိရာဘူး၊ ကိုယ့်မှာ ခွန်အား၊ ရှိတုံငြားလျက်၊ အားနွဲ့သူအား၊ သည်းခံငြားမှ၊ မှတ်သား ခန္တီ၊ မြတ်လှ သည်သာ၊ ကိုယ့်မှာ အဟုတ်၊ ခွန်အားယုတ်က၊ မဟုတ်လည်း စံ၊ ဟုတ်လည်း စံလိမ့်၊ တစ်ဖန် မှတ်သား၊ လူမိုက်အားကား၊ ခွန်အားမစစ်၊ ဆိုတုံလစ်၏၊ အားအစစ်ကား၊ တရား စောင့်သူ၊ အားသာဟူ၏၊ သူ အမျက်ထွက်၊ ကိုယ် ပြန်ထွက်က၊ ထိုအမျက်မှာ၊ လွန်ယုတ်မာ၏၊ ပြန်ကာ အမျက်၊ ကိုယ်မထွက်က၊ အောင်ခက်ခဲလှ၊ အောင်ပွဲရဟူ၊ မိမိသူတစ်ပါး၊ ကျိူးစီးပွား လည်း၊ ကြီးထွားတိုးအောင်၊ အကျိုးဆောင်၏၊ အသိတရား၊ ကင်းသူများက၊ နှစ်ပါး ထိုအကျိုး၊ ပွားများတိုးဖို့၊ သယ်ပိုးသူကို၊ လူအ ဆိုကြ၊ ချိုးနှိမ်ကြ-ဟု၊ မိုးတိမ်က သိကြား၊ တန်ခိုးအရှိန်က ထွားလျက်၊ လက်နက်ဝရဇိန်၊ အရှိန်မာန်ကင်း၊ သည်းခံခြင်း၏၊ ကောင်းမြတ်ခြင်း ဂုက်၊ အဖုံဖုံကို၊ စုံစုံစိစိ၊ ပြောတုံဘိ၏၊ ငါ၏ ချစ်သား၊ ရဟန်းများတို့၊ ချစ်သားတို့ကား၊ ဘုရားသားမွန်၊ ပုဂ္ဂိုလ် မှန်လျက်၊ ဘယ်တွက် ဘယ်တာ၊ သည်းမခံရာဟု၊ မြတ်စွာဗုဒ္ဓ၊ မိန့်မြွက် ဟသည်-----ကမ္ဘာ့ငြိမ်းချမ်းရေးတရားတည်း။ ။ 💠

#### బంగ్రుం చిర్రాక్

နောက်တစ်မျိုးက သလွေခသုတ္တန်ပါ၊ ဤသုတ္တန်က လောကအတွက်ရော သာသနာအတွက်ပါ အလွန် အကျိုးများသည့် သုတ္တန်ပါ။ မိမိစိတ်ကို ဖြူစင်အောင် ထားနည်း၊ သန့်ရှင်းအောင် ထားနည်း၊ စင်ကြယ်အောင် ထားနည်း၊ စိတ်၏ အညစ်အကြေးတို့ကို ဆေးကြောနည်း၊ သန့်စင်နည်း၊ အချင်လိုက် နွာချနည်းတို့ကို ဟောထားတာပါ။ ဤသုတ္တန်ကိုသာ ဆောင်ထားပြီး အမြဲတမ်း ဆင်ခြင် ပြုပြင်နေပါက မိမိတို့စိတ်က ထာဝရ လှပနေမှာပါ။ လင်္ကာဖွဲ့ ဆိုထားသည့် ဤသုတ္တန်ဒေသနာတော်မြတ်ကို ဖတ်ရှု ခံစားကြည့်ရအောင်ပါ။

## బంగ్రం భర్యక్ గుగ్గూ

ရုပ်နာဝ်နှစ်ဖြာ၊ ဝါးခန္ဓာကို၊ ငါ, ဝါ့ဝစ္စာ၊ ငါ့လိပ်ပြာတို့၊ ဘာတစ်ခုမှျ၊ မဟုတ်ကြဟု၊ အမှန် ရှလျှင်၊ အမြင်မှောက်မှား၊ အယူများကို၊ မြစ်ဖျားကလှန်၊ ဘာမှု၊ မကျန်အောင်၊ ဧကန်ပိုင်ပိုင်၊ ပယ်နှတ်နိုင်၏၊မှတ်သိတစ်ဖြာ၊သူတကာက၊မညှာတာညှာ်းဆဲ၊ရှောင်လွှဲသုစရိုက်၊အမိုက်တိုက် မင္ဂင်၊ ဆယ်ခွင် ရြံသိုင်း၊ ထိုင်းမှိုင်း, ပျံ့ပြား၊ ယုံမှား, မျက်ကြီး၊ ရန်ပြုံးကြီးကာ၊ တစ်ဖြာ ကျေးရူးကန်း၊ ပြိုင်ဆိုင်တန်းလျက်၊ တစ်ချက် မနာလို၊ ဝန်တို, စဉ်းလဲ၊ လှည့်လည်း လှည့်ပတ်၊ တစ်ရပ် ဓက်ထန်၊ မာန်မာနကြီးလျက်၊ အပြောခက်ဘဲ၊ မိတ်ယုတ်ရှိကာ၊ တစ်ဖြာ မေ့လျော၊ ပေါ့ဆ မယုံကြည်၊ တစ်လီ မရက်ကြောက်၊ ထို့နောက်တစ်ခွင်၊ အကြားအမြင့်နည်းဘဲ၊ လွန်ပျင်းရှိ၍၊ သတိ, ပညာ၊ ကင်းကွာ တစ်ယူသန်၊ ဖြစ်တုံပြန်လည်း၊ ဧကန် တို့က၊ မဖြစ်စေရ-ဟု၊ စိတ်က တွေးလစ်၊ ကြေးအညစ်ကို၊ ဆေးပစ် နွာချ၊ သုတ်သင်ကြလော့၊ ကုသလအရာ၊ စိတ်ဖြစ်ကာမှု၊ ကျိုးများလှ၏၊ ကာယနှင့် နွတ်၊ ပြော, ပြုလုပ်က၊ ပြောပြဖွယ်ရာ၊ ဘယ်ဟာ တစ်စ်၊ အမှန် ရှိလိမ့်၊ မှတ်သိတစ်ဖြာ၊ကိုယ်သာညွှန်ညစ်၊နှစ်တုံလစ်က၊ညွန်နှစ်သူတစ်ပါး၊မကယ်အားနိုင်၊ကိုယ်ကား တရား၊ မရှိပြားက၊ တစ်ပါးသူအား၊ တရားစကားကို၊ ဟောကြားရန်ဖြင့်၊ မှန်မသင့်သည်-----ရုင့်၍ ချင့်ရှိတည်း။ ။ •••

#### အလဂဒ္ဓုပမ သုတ္တန်

နောက်သုတ္တန်တစ်မျိုးကလည်း ကမ္ဘာကျော် သုတ္တန်ပါ။ ထိုသုတ္တန်ကတော့ အလဂဒ္ဒူပမသုတ္တန် ဖြစ်ပါ၏။ ရဟန်းများ ပညာသင်မမှားဖို့ သတိပေးထားတော်မူတာပါ။ သတိပေးထားတော်မူပုံက မြွေဖမ်းပုံ ဥပမာပြ၍ သတိပေးထားတော်မူတာပါ။ ထိုမျှမက ဝိပဿနာသဘောတရားတို့ကိုလည်း ဆက်လက် ဟောပြထားပါ၏။ ဤသုတ္တန်ဒေသနာတော်မြတ်ကိုလည်း မိမိက လင်္ကာရေးဖွဲ့ ပူဇော်ထားပါသည်။ ဖတ်ရှ ပူဇော်ကြရအောင်ပါ။

## အလဂဒ္ဓုပမ သုတ္တန် လင်္ကာ

ကာမဂုက်ထု၊ ပမာပြုက၊ အရိုးစုအလား၊ အသားတစ်ပမာ၊ တစ်ဖြာ မြက်မီး၊ မီးတွင်း အိပ်မက်၊ တစ်ချက်အငှား၊ ပစ္စည်းအလားတည့်၊ သီးရှိ သစ်ပင်၊ ထို့ပြင် စင်းတုံး၊ လုံးလုံး တူပြန်၊ လုံတံကျင် မြွေခေါင်း၊ ဤပုံအပေါင်းကား၊ ကောင်းကောင်း ပြီသ၊ တူညီမှု၍၊ ကာမဥပမာ၊ မှန်လှ စွာ၏။ တစ်ဖြာထို့ပြင်၊ မြွေဖမ်းစဉ်မှာ၊ မကျွမ်းကျင်က၊ အကိုက်ခံရသို့၊ ဓမ္မသင်ပြန်၊ မကြံ, မသိ၊ မကျင့်ဘိက၊ ကာလကြာညောင်း၊ ဆင်းရဲကြောင်းတည်း။ တစ်ကြောင်း ထို့ပြင်၊ မြွေ ဖမ်းစဉ်မှာ၊ ကျွမ်းကျင်တုံက၊ အကိုက်မခံရသို့၊ ဓမ္မသင်ပြန်၊ ကြံစည် သုံးသပ်၊ မပြတ် အစဉ်၊ ရှ ဆင်ခြင်၍၊ **€** \$9\$:

8

သိလျှင် ကောင်းစွာ၊ ကျင့်တုံပါက၊ ကာလကြာညောင်း၊ ချမ်းသာကြောင်းတည်း။ တစ်ကြောင်း မှတ်လင့်၊ ဖောင်ဖြင့် ကူးပြီး၊ ဖောင်ကြီးကို ကြိုက်၊ မသိမ်းပိုက်သို့၊ နှစ်မြိုက်ဖွယ်ရာ၊ မြတ် မွှောလည်း၊ သံသရာရေပြင်၊ ကူးဖို့ပင်တည်း။ စိတ်တွင် အလွန်ကြိုက်၊ မသိမ်းပိုက်နှင့်၊ နှစ်မြိုက် လွန်ကာ၊ ရုပ်စန္ဓာနှင့်၊ နာမ်န္ဓာ သုံးဝ၊ ပဉ္စ အာရုံ၊ တစ်ဖုံ မိစ္ဆာ၊ အယူကိုသာလျှင်၊ ငါ, ငါ့ဥစ္စာ၊ ဝိုလိပ်ပြာ-ဟု၊ လွဲစွာ နှလုံးပြု၊ ပုထုဇဉ် ရှု၏။ ထိုသည့်တရား၊ ခြောက်ပါးသည်ပင်၊ အရိယာ အမြင်က၊ ငါ, ငါ့ဥစွာ၊ ငါ့လိပ်ပြာတို့၊ မပါ ကင်းပ၊ အနတ္တတည်း။ ကိုယ်ပ ဝတ္ထု၊ မရှိမှုက၊ ပန်းမှု, မပန်းမှု၊ နှစ်ခု နှစ်ထွေ၊ ဖြစ်နိုင်စေ၏။ တစ်ထွေ ကိုယ်တွင်း၊ ဖြစ်စေခြင်းမှာ၊ နည်းတူ သာတည်း၊ ဘယ်အရာ ဘယ်ဝတ္ထု၊ ဘယ်တစ်ခုမှု၊၊ မြေကြဘူး၊၊ အတ္တဝါဒုံ၊၊ ယူမှားမှုမှာ၊ ကြီးစွာခုက္ခ၊ ဖြစ်ဝေကြ၏။ ငါ, ငါ့ဥစ္စာ၊ ငါ့လိပ်ပြာတို့၊ ဘာတစ်ခုမှု၊၊ မရှိကြဘဲ၊ နောင်လည်းပဲ ငါ၊ မြဲတော့မှာ-ဟု၊ လွဲစွာ ရှုက၊ လူ့ဘလနွား၊ တရားအစစ်၊ စကန် ဖြစ်၏၊ စင်စစ် နှစ်ဖြာ၊ ရုပ်နာမ်မှာလည်း၊ ဘယ်ဟာမှု၊ မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲကာ၊ ငါ, ငါ့ဥစ္စာ၊ ငါ့လိပ်ပြာသဘာဝ၊ ကင်းစင်ကြ-ဟု၊ အမြံ ရှုလော့၊ ရှုက ရဟန္တာ၊ ဖြစ်ပော်သာတည့်။ တစ်ဖြာထိုပြင်၊ အမြင်ကွဲပြား၊ သူတစ်ပါးက၊ မတရား ကျိန်စု၊ ကိုယ့်နှိမ်ချလည်း၊ အာယာတတရား၊ မထားကြရာ၊၊ မြှောက်ပြန်ပါလည်း၊ ဝမ်းသာရွှင်ပျ၊ မြောက် ကြွလင့်။ ထင်းနှင့် တူစွာ၊ ငါးဓန္ဓာကို၊ တွယ်တာကင်းပ၊ ပယ်စွန့်ကြ-ဟု၊ ငုဒ္ဓဘုရား၊ မိန့်မှာကြားသည်၊ သနားကရုကာ အပြည့်တည်း၊

#### နိဓိကဏ္ဍ သုတ္တန်

နောက်သုတ္တန်တစ်မျိုးကတော့ နိဓိကက္ကသုတ္တန်ပါ။ ဤသုတ္တန်မှာ ဘုရားရှင်က ကောင်းမှုကို ရွှေအိုးနှင့် နိူင်းဟောထားပါသည်။ လောက၌ ပကတိရွှေအိုး မြှုပ်ထားပါက အကြောင်းမညီညွှတ်လျှင် ပျောက်ပျက် တတ်ကြောင်း၊ ထိုပကတိရွှေအိုးသည် တမလွန်ဘဝသို့လည်း မလိုက်ပါနိုင်ကြောင်း၊ ကောင်းမှုရွှေအိုးကတော့ မည်သည့်အခါမှ မပျောက်ပျက်တော့ကြောင်း၊ ရောက်လေရာဘဝသို့ လိုက်ပါကြောင်း၊ ဘုရားဖြစ်သည်အထိ ကောင်းကျိုးအမျိုးမျိုးကို လိုရာပေးနိုင်ကြောင်း မြိုင်မြိုင်ဆိုင်ဆိုင် ဟောကြားထားပါသည်။ ဤသုတ္တန်ကို ဖတ်ရှု လေ့လာပါက ကုသိုလ်ပြုဖို့ အားတက်စေပါသည်၊ ယုံကြည်မှုသဒ္ဒါတရားကိုလည်း ပိုမို ခိုင်မြိစေပါသည်။ ဤသုတ္တန်ဒေသနာတော်မြတ်ကိုလည်း မိဓိက လင်္ကာရေးဖွဲ့ ပူဇော်ထားပါ၏။ ဖတ်ရှု လေ့လာ ပူဇော်စေချင် ပါသည်။

#### နိဓိကဏ္ဍ သုတ္တန် လင်္ကာ

မြေမြှုပ်ထားရာ၊ ရွှေအိုးမှာကား၊ နေရာရွေ့တတ်၊ မေ့လျော့တတ်နှင့်၊ နတ်နင်္ဂါရွှေ့၊ ဘီလူးပွေ့ယူ၊ မုန်းသူမွေစံ၊ နှိပ်စက်ဖန်ကြောင့်၊ ကံကုန်လတ်က၊ ပျောက်ပျက်ရ၏၊ ဒါန, သီလာ၊ ဘာဝနာဖြင့်၊ သံဃာ, စေတီ၊ တစ်လီ ပုဂ္ဂလ၊ ဝေးမှ ဧည့်များ၊ မိဘများနှင့်၊ ကို, မ များထံ၊ မြှုပ်နှံ ရွှေအိုး၊ ကောင်းမှုမျိုးကား၊ သူများမဖောက်၊ ကိုယ့်နောက်သို့သာ၊ အစဉ်ပါလျက်၊ သွားရာ ဘဝ၊ ယူသွားရ၏၊ သူများ မဆိုင်၊ ကိုယ်သာပိုင်လျက်၊ မဗျက် သူခိုး၊ မြတ်ရွှေအိုးတည်း၊ နှစ်မျိုး နတ်လူ၊ ဆူဆူသုခ၊ တောင့်တတိုင်းသာ၊ ပေးတတ်စွာ၏၊ တစ်ဖြာ ထို့ပြင်၊ ကံစွမ်းအင်ကြောင့်၊ အသွင် လှပ၊ အသံက သာ၊ အာကာ ရြွေရံ၊ အတန်တန်ကို၊ လိုပြန် ကြံဆ၊ ပြည့်စုံရ၏၊ ပဒေသမင်း၊ စကြာ မင်းနှင့်၊ နတ်မင်းဘဝ၊ လိုတိုင်းရ၏၊ သုဓအတန်တန်၊ ပြည့်စုံပြန်က၊ ဈာန်, မဂ်, ဇလ၊ နိဗ္ဗာန တိုင်၊ မုချမသွေ၊ ရနိုင်ပေ၏၊ တစ်ထွေ သာဝက၊ ပစ္စေကနှင့်၊ ဗုဒ္ဓဖြစ်ရန်၊ ကောင်းမှုတံသာ၊ အားကိုး ရာသည်၊ လိုတာပေးရိုး မြတ်ရွှေအိုး။ ။

#### ရာဟုလ သံယုတ်

နောက်တစ်မျိုးကတော့ သုတ်တစ်သုတ်တည်း မဟုတ်ပါ၊ သုတ္တန်များစွာကို လင်္ကာဖွဲ့ဆို ပူဇော်ထား ပါ၏။ ထိုသုတ္တန်များကား ရာဟုလသံယုတ်မှာ ဟောကြားထားသော သုတ္တန်များပါ။ ဤသုတ္တန်များကလည်း မိမိနလုံးသားကို ထိလှပါ၏။ စာရှသူတို့နလုံးသားကိုလည်း အတော်ပင် ထိလိမ့်မည် ထင်ပါသည်။ ဤလင်္ကာ များကိုကား ဖတ်ရှု ခံစားရုံသာမက ကောင်းစွာ ဆောင်ထား, ပွားများထားသင့်ကြပါသည်။

## ရာဟုလ သံယုတ် လင်္ကာများ

(c)

- (က) မျက်စိတွင်မည်၊ ရုပ်အကြည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ၁ ) နားဟု တွင်မည်၊ ရုပ်အကြည်လည်း၊ မတည်မြှု လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဂ) နှာခေါင်းတွင်မည်၊ ရုပ်အကြည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) လျှာဟု တွင်မည်၊ ရုပ်အကြည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (င) ကိုယ်ဟု တွင်မည်၊ ရုပ်အကြည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) မနောတွင်မည်၊ စိတ်အကြည်လည်း၊ မတည်မြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(i

- (က) အဆင်းတွင်မည်၊ ရုပ်တို့သည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ၁ ) အသံတွင်မည်၊ ရုပ်တို့သည်လည်း မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ဂ ) အနံ့တွင်မည်၊ ရုပ်တို့သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) အရသာတွင်မည်၊ ရုပ်တို့သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( c ) အတွေ့တွင်မည်၊ ရုပ်တို့သည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) သဘောတွင်မည်၊ ရုပ်နာမ်သည်လည်း၊ မတည်မမြုံ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(9)

- (က) မျက်စိ၌ မှီ၊ သိစိတ်သည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) နား၌ တည်မှီ၊ သိစိတ်သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ဂ ) နှာခေါင်း၌ မို၊ သိစိတ်သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) လျှာ၌ တည်မှီ၊ သိစိတ်သည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

₹at:

P

- ( c ) ကိုယ်၌ တည်မှီ၊ သိစိတ်သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) မနောတွင်မည်၊ သိစိတ်သည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(9)

- (က) မျက်စိ၌ မို၊ အတွေ့သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ခ ) နား၌ တည်မှီ၊ အတွေ့သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ဂ ) နှာခေါင်း၌ မို၊ အတွေ့ သည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) လျှာ၌ တည်မှီ၊ အတွေ့သည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( c ) ကိုယ်၌ တည်မှီ၊ အတွေ့ သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) စိတ်နှင့် ယှဉ်မှီ၊ အတွေ့သည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

#### (9)

- (က) မျက်စိအတွေ့၊ ကြောင်းပြု၍ပင်၊ ဖြစ်ပေါ် ၍လာ၊ ဝေဒနာသည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) နား၌ အတွေ့၊ ကြောင်းပြု၍ပင်၊ ဖြစ်ပေါ်၍လာ၊ ဝေဒနာသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဂ ) နှာခေါင်းအတွေ့၊ ကြောင်းပြု၍ပင်၊ ဖြစ်ပေါ်၍လာ၊ ဝေဒနာသည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) လျှာ၌ အတွေ့၊ ကြောင်းပြု၍ပင်၊ ဖြစ်ပေါ်၍လာ၊ ဝေဒနာသည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (c) ကိုယ်၌ အတွေ့၊ ကြောင်းပြ၍ပင်၊ ဖြစ်ပေါ်၍လာ၊ ဝေဒနာသည်လည်းလည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) စိတ်၌ အတွေ့၊ ကြောင်းပြု၍ပင်၊ ဖြစ်ပေါ်၍လာ၊ ဝေဒနာသည်လည်းလည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

#### (G)

- (က) အဆင်း အဆင်းဟု၊ မှတ်သားမှုမည်၊ သညာသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) အသံ အသံဟု၊ မှတ်သားမှုမည်၊ သညာသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ဂ ) အနံ့ အနံ့ဟု၊ မှတ်သားမှုမည်၊ သညာသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) အရသာ အရသာဟု၊ မှတ်သားမှုမည်၊ သညာသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( c ) အတွေ့အတွေ့ ဟု၊ မှတ်သားမှုမည်၊ သညာသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) သဘော သဘောဟု၊ မှတ်သားမှုမည်၊ သညာသည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

#### ဝိဋကတ်သုံးဝုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော်

(9)

- (က) အဆင်း ကြည့်ရေး၊ လှုံ့ ဆော်ပေးမှ၊ စေတနာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) အသံ နားထောင်ရေး၊ လုံ့ဆော်ပေးမှု၊ စေတနာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ဂ ) အနံ့ ရှူရေး၊ လှုံ့ ဆော်ပေးမှု၊ စေတနာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) အရသာ ခံစားရေး၊ လှုံ့ဆော်ပေးမှု၊ စေတနာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြို လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( c ) တွေ့ထိဖွယ် ထိရေး၊ လှုံ့ဆော်ပေးမှု၊ စေတနာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (စ) သဘော သိရေး၊ လှုံ့ဆော်ပေးမှု၊ စေတနာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(e)

- (က) အဆင်းမက်မှု၊ တကှာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ခ) အသံ မက်မှု၊ တကှာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဂ) အနံ့ မက်မှု တကှာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) အရသာ မက်မှု၊ တကှာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( c ) အတွေ့ မက်မှု၊ တကှာဟုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) သဘော မက်မှု၊ တကှာဟုည်ေ၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(e)

- (က) စက်မာနေတတ်၊ ပထဝီဓာတ်မည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) ယိုစီးနေတတ်၊ အာပေါဓာတ်မည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဂ ) လောင်မြိုက်နေတတ်၊ တေဇောဓာတ်မည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြို၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) တွန်းကန်နေတတ်၊ ဝါယောဓာတ်မည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(i) \$31\$:

( c ) အကြားအလပ်၊ အာကာသဓာတ်မည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

(စ) အာရုံသိတတ်၊ ဝိညာကဓာတ်မည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ အစိုးလည်း မရပါ။

(oc)

- (က) ဖောက်ပြန်တတ်မှု၊ ရုပ်အစုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မမြံ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( စ ) ခံစားတတ်မှု၊ ဝေဒနာအစုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( ဂ ) မှတ်သားတတ်မှု၊ သညာအစုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြီ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- (ဃ) နိုးဆော်တတ်မှု၊ သဓါရအစုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။
- ( c ) အာရုံသိမှု၊ ဝိညာက်အစုမည်၊ သဘောသည်လည်း၊ မတည်မြေ၊ လွန်ဆင်းရဲ၊ အစိုးလည်း မရပါ။

#### သမုဒြာပမာ ဒေသနာ

ဤသည်ကား စာရှသူများကို အလွန်စိတ်ဝင်စားဖွယ်ကောင်းသော သုတ္တန်အချို့နှင့် မိတ်ဆက် ပေးခြင်းမျှသာ ဖြစ်ပါ၏။ ဤကျင်း၌ သုတ္တန်ဒေသနာသည် သမုဒြာပမာ ကျယ်ဝန်းစွာ ပါရှိ၏။ ထိုသုတ္တန်ဒေသနာတို့ကား တစ်မျိုးစီ တောင်းသည်ချည်း ဖြစ်ပါ၏။ ဥပါလိသုတ်၊ ရှေ့ပါလသုတ်၊ တလပဏ္ဏိတသုတ်၊ ဒေဝဒူတသုတ်၊ အနာထဝိုကိုကောဝါဒသုတ်၊ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်၊ ဒက္စိကဝိဘင်္ဂသုတ်၊ နန္ဒကောဝါဒသုတ်၊ ပုတ္တမံသူပမသုတ်-သေည်တို့သည် ဆယ်ခါမက၊ အခါတစ်ရာဇတ်လည်း ကောင်းနေ မည်သာ ဖြစ်ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားဒေသနာတို့ကား အစ, အလယ်, အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းမြတ် လှပေသည်။ သေချာ ဇတ်ကြည့်လျှင်ကား ကြေည်ညိုဘဲ မနေနိုင်အောင် ဖြစ်ရပါ၏။ ဘုရားရှင်၏ တရားတော်ကို သိရပြီးထိုသို့မနေနိုင်အောင် ခံစားရသောကြောင့်ပင် ဗြဟ္မာယုပုက္ကားကြီးသည် မိမိကိုယ်တိုင်က အသက်(၁၂၀) ရှိနေသူ ဖြစ်လျက် မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို သူ၏ ခံတွင်းဖြင့် စုပ်ကာ အရိုအသေ ပြခဲ့လေသည်။

ကောသလမင်းကလည်း သူကိုယ်တိုင် ရှင်ဘုရင်တစ်ပါး ဖြစ်ပါလျက် ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားကြီးကဲ့သို့ပင် မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို သူ၏ ခံတွင်းဖြင့် စုပ်ကာ အရှိအသေ ပြခဲ့ဖူးပါသည်။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်တို့သည် ထိုမှုအထိ ကြည်ညိုဖွယ်ကောင်းကြ၏။ စာရှသူလည်း ဤစာအုပ်ကို ဖတ်နေသောအခါ ထိုသို့ ကြည်ညိုစိတ်များ တဖွားဖွား ပေါ် လာပါလိမ့်မည်။ ထိုအပြင် တရားဈေးရုံကြီးထဲ ရောက်နေသည့်အလား၊ တရားပန်းခြံကြီးထဲ ရောက်နေသည့်အလား၊ တရားရတနာသိုက်ကို တွေ့နေသည့်အလား ခံစားရပါလိမ့်မည်။ မိဓိကလည်း စာရှသူကို အောက်ပါအတိုင်း တိုက်တွန်းလိုပါ၏-

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော်

ယထာပီ အာပကာ ပစ္စယေ၊ အနစ္ထဝိကေဝ ဥစ္စိနေ။ စဝမိမံ ပေက္ခိတ္စာန ၊အနရှုပံ စရိတံ စရေ။ ယထာပိ ပုပ္မမယျာနာ၊ အနစ္ထဝိကေဝ ဥစ္စိနေ။ စဝမိမံ ပေက္ခိတ္စာန ၊အနရှုပံ စရိတံ စရေ။ ယထာပိ ရတနရာသိမှာ၊ အနစ္ထဝိကေဝ ဥစ္စိနေ။ စဝမိမံ ပေက္ခိတ္စာန ၊အနရှုပံ စရိတံ စရေ။

ဈေးရုံကြီးထဲမှ မိမိနှင့် သင့်လျော်သည့် ပစ္စည်းတို့ကို ရွေးချယ် ဝယ်ယူသကဲ့သို့ ဤကျမ်းစာကို ဖတ်ရှ လေ့လာ၍ မိမိစရိုက်နှင့် သင့်လျော်သည့် တရားတို့ကို ကျင့်ကြံပါ။

ပန်းခြံကြီးထဲမှ မိမိနှင့် သင့်လျော်သည့် ပန်းပွင့်တို့ကို ရွေးချယ် ခူးယူသကဲ့သို့ ဤကျမ်းစာကို ဖတ်ရှ လေ့လာ၍ မိမိစရိုက်နှင့် သင့်လျော်သည့် တရားတို့ကို ကျင့်ကြံပါ။

ရတနာသိုက်ကြီးထဲမှ မိမိနှင့် သင့်လျော်သည့် ရတနာတို့ကို ရွေးချယ် ကောက်ယူ ပန်ဆင်သကဲ့သို့ ဤကျမ်းဓာကို ဖတ်ရှု လေ့လာ၍ မိမိစရိုက်နှင့် သင့်လျော်သည့် တရားတို့ကို ကျင့်ကြံပါ။

#### င်နည်းမည်ပု<u>ံ</u>

- (၁) နည်းမျိုးစုံရှိသော ပိဋကသည် ဝိနည်းပိဋက မည်၏။
- (၂) ထူးဆန်းသည့်နည်းရှိသော ပိဋကသည် ဝိနည်းပိဋက မည်၏။
- (၃) ကိုယ်နှင့် နှတ်ကို ဆုံးမတတ်သော ပိဋကသည် ဝိနည်းပိဋက မည်၏။

ဤကျမ်း၌ သုတ်၊ ဝိနည်း၊ အဘိမွှော-ဟု လောက၌ သုံးနွန်းနေကျ အစဉ်အတိုင်း ရေးသားထားပါသည်။ တစ်နည်းအားဖြင့် လူပုဂ္ဂိုလ်များနှင့်ပါ သက်ဆိုင်သော သုတ္တန်ဝိဋကကို ရှေ့မှာ ထားပါသည်။ ဝိနည်း အကြောင်းအရာများကို ရေးသားရာ၌ ကျမ်းကြီး သိပ်ကြီးလွန်းသွားမည် စိုးသောကြောင့် လိုရင်းကျင့်ဝတ် သိက္ခာပုဒ်များကိုသာ အဓိက ရေးသားထားပါသည်။ ဝိနည်းဟူသည် စည်းကမ်းဥပဒေပင် ဖြစ်၍ လိုရင်း စည်းကမ်းဥပဒေများကိုသာ ဦးစားပေး ရေးသားထားပါသည်။ အကျယ် သိလိုပါက ဝိနည်းပါဋိတော်၊ မြန်မာပြန် - စသည်တို့ကို ကြည့်ရှုရန် ဖြစ်ပါသည်။

#### အတိမ္အောမည်ပုံ

- (၁) တိုးပွားခြင်းရှိသော(ကျယ်ပြန့်သော) တရားတို့ကို ဟောကြားထားရာ ဖြစ်သော ဝိဋကသည် အဘိမ္ဘောဝိဋကမည်၏။
- (၂) အမှတ်အသားနှင့် တကွ ဖြစ်သော တရားတို့ကို ဟောကြားထားရာ ဖြစ်သော ဝိဋကသည် အဘိဓမ္မာဝိဋကမည်၏။
- (၃) ပူဇော်ထိုက်သော တရားတို့ကို ဟောကြားထားရာ ဖြစ်သော ဝိဋကသည် အဘိမ္မော ဝိဋကမည်၏။

(၄) ပိုင်းခြား(သတ်မှတ်)ထားသော တရားတို့ကို ဟောကြားထားရာ ဖြစ်သော ဝိဋကသည် အဘိဓမ္မာဝိဋကမည်၏။

(၅) လွန်ကဲသော(သာလွန် ဖြင့်မြတ်သော) တရားတို့ကို ဟောကြားထားရာ ဖြစ်သော ပိဋကသည် အဘိမ္မောပိဋကမည်၏။

အဘိမ္မောသည် တရားသဘောချည်း ဖြစ်၏၊ နက်ပြောလည်း နက်ပြော၊ ကျယ်ဝန်းလည်း ကျယ်ဝန်း လှပါ၏။ သို့ဖြစ်၍ အနှစ်ချုပ်-ဟု ဆိုသော်လည်း အဘိမ္မောခုနှစ်ကျမ်းလုံး ခြုံမိင့်မိအောင် အနှစ်ချုပ်ရန် မလွယ်ကူပါ။ သို့သော် အရင်အနဒ္ဒါ မထေရ်မြတ်ကား အဘိဓမ္မာခုနစ်ကျမ်းကို အနစ်ချုပ်၍ အဘိဓမ္မတ္ထသင်္ဂဟ (အဘိမ္မေတ္တသင်္ဂြိုဟ်)ကျမ်းအမည်ဖြင့် ပြုစုတော်မူခဲ့ပါသည်။ အဘိမ္မေတ္တသင်္ဂြိုဟ်ကျမ်းသည် အဘိမ္မော ခုနှစ်ကျမ်းလုံးကို ခြုံမိငုံမိအောင် အနှစ်ချုပ်ထားသော ကျမ်း ဖြစ်ပါ၏။ သို့ဖြစ်၍ ထို(အဘိဓမ္မတ္ထသင်္ဂြိုဟ်) ကျမ်းကိုပင် ဘာသာပြန်၍ အဘိဓမ္မာအနှစ်ချုပ်အဖြစ် ရေးသားထားပါသည်။ ထိုသို့ရေးသားရာ၌ ကျေးဇူးရှင် ပန်းကုံးဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တကုမာရမထေရ်မြတ်၏အဘိဓမ္မတ္ထသင်္ဂဟပန်းကုံးကျမ်းကိုအထူးမိုငြမ်းပြထားပါသည်။ လိုအပ်ရာရာ၌ သင်္ဂြိုဟ်ဘာသာဋီကာ၊ အဘိဓမ္မာအဋ္ဌကာထာများနှင့် ဆိုင်ရာအဖွင့်ကျမ်းစာများ၊ ဝိသုဒ္ဓိမဂ် အဋ္ဌကထာနှင့် ဆိုင်ရာ အဖွင့်ကျမ်းစာများ၊ မဟာစည်ဆရာတော်၏ ဝိသုဒ္ဓိမဂ်မြန်မာပြန်- စသည်တို့တိုလည်း မှီငြမ်းပြုပါသည်။ ဤအဘိဓမ္မာအခန်းသည် ကျဉ်းပင် ကျဉ်းသော်လည်း အတော်ပင် ပြည့်စုံပါသည်။ ထို့ကြောင့် ဤအဘိဓမ္မာအနစ်ချုပ်အခန်းကလည်း စာရှသူ၏ စိတ်နလုံးကို အထူးနှစ်သက် ရှင်ပြုံးစေပါလိမ့်မည်။ ဤနေရာ၌ လက်ဆောင်တစ်ခု ပေးလိုပါ၏။ ထိုလက်ဆောင်မှာ ဝီထိအချုပ်မှတ်ဖွယ်လင်္ကာ ဖြစ်ပါသည်။ ကြလင်္ကာသည် မိမိ ရဟန်းတစ်ဝါအရ မြောင်းမြမြို့ တိုက်သစ်ပဇ္ဈောတာရုံစာသင်တိုက်၌ စာချဘုန်းကြီးပေါက်စ ဖြစ်စဉ်က ထိုအခါက တိုက်သစ်ပဇ္ဇောတာရုံစာသင်တိုက်၏ ပဓာန နာယကဆရာတော် ဖြစ်တော်မူသော (ဗောဓိဆရာတော်) ဘဒ္ဒန္တ ဂုကိဿရ မထေရ်မြတ်က "သာသန... မင်း ကလေးတွေကို ဝီထိတွေ ပိုင်အောင် ချပေးစမ်း"ဟု မိန့်တော်မူချက်အရ မိမိကိုယ်တိုင် ရေးသားခဲ့သော လင်္ကာ ဖြစ်ပါသည်။ အမှတ်တရလက်ဆောင် အဖြစ် စာရှသူတို့အား မျှဝေပေးလိုက်ပါသည်။

#### ဝီထိအချပ် မှတ်ဖွယ် လင်္ကာ

ပဋိနောင်တွင်၊ ဘဝင် ဆယ့်ခြောက်၊ ထို့နောက် မနော၊ လော ခုနှစ်ဝ၊ များစွာ ဘဝင်၊ ဇန်း, ညာဉ်, သမ်, တီ၊ ဝုဋ္ဌီ, ဇောယှဉ်၊ ရုံ, ဘဝင်ချ၊ မန, ဇော, ရုံ၊ တစ်ဖုံ ဘဝင်နော၊ မနော, ပ, ဉ၊ န, ဂေါ, ဈာန် တစ်၊ အာဒိ ဖြစ်၏၊ ဘိဉ် တစ်, မဂ် တစ်၊ ဗိုလ် ဖြစ် ဒွိ, တိ၊ နိုရောသမံ၊ စတုဈာန် ဒွိ၊ နို ဂါ, ဟတ် ဗိုလ်၊ တစ်ကြိမ် ဆိုကာ၊ ဈာန်သမာ၌၊ များစွာ ဈာန်ချ၊ ဇလသမာ၊ ဥပစာကို၊ နှ ချည်း ဆို၍၊ ဗိုလ် ကြိမ် များစွာ၊ ချကြရာ၏၊ မရကာသန္န၊ ဇောချ ဝါးဖြာ၊ တဒါ, ဘဝင်, စုတိ၊ ကျလေဘိသည်၊ ဝီထိအချုပ် မှတ်ဖွယ်တည်း။ ။

#### ဝိဋကမည်ပုံ

- (၁) သင်ယူထိုက်သော ကျမ်းဂန်သည် ဝိဋကမည်၏။ 💠
- (၂) သုတ်-စသည်တို့ကို ထည့်စရာ ဖြစ်သော(တောင်းစသည်နှင့် တူသော) ကျမ်းဂန်သည် ဝိဋက မည်၏။ 🛨

#### ဝိဋကတ်သုံးပုံအနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော်

#### နိကာယ်စေါ်ပုံ

- (၁) အပေါင်းအစုကို နိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။
- (၂) တည်နေရာ(တည်ရှိရာ နေရာ)ကို နိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။ 😯

#### ဒီယနိကာယ်

ရှည်လျားသော သုတ္တန်တို့၏ အပေါင်းအစုကို ဒီဃနိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။

#### မၛွိုမနိုကာယ်

အလယ်အလတ် (မတို မရှည်) ဖြစ်သော သုတ္တန်တို့၏ အပေါင်းအစုကို မၛိျမနိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။

# သံယုတ္တနိကာယ်

သုတ်နှင့် ဝဂ်တို့ကို ယှဉ်စပ်ထားရာဖြစ်သော နိကာယ်ကို သံယုတ္တနိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။ 💠

တစ်နည်း ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်၊ထိုထိုမွေတို့နှင့် ဆက်စပ်၍ ဟောထားသော သုတ်တို့၏ အပေါင်းအစုကို သံယုတ္တနိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။ ရာဟုလာနှင့် စပ်၍ ဟောထားသော သုတ်များကို ရာဟုလသံယုတ်၊ ထိုသုတ်တို့၏ အပေါင်းအစုကို သံယုတ္တနိကာယ် - စသည်ဖြင့် ယူဆထားပါသည်။ (အတ္တနော မတိ)

#### အင်္ဂုတ္တရနိကာယ်

အဂါ(အချက်အလက်)တစ်ခု တစ်ခု တိုး၍တိုး၍ တစ်ဆင့် တစ်ဆင့် မြှင့်ကာ မြှင့်ကာ အဆင့်ဆင့် ဟောကြားထားသော သုတ်တို့၏ အပေါင်းအစုကို အင်္ဂုတ္တရနိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။

#### ခုဒ္ဒကနိကာယ်

သေးငယ်သော သုတ်တို့၏ အပေါင်းအစုကို ခုဒ္ဒကနိကာယ်-ဟု ခေါ် သည်။

## ဗိဋကနှင့် နိုကာယ် ဆက်နွယ်ပုံ

| စိဋက နိကာယ်    | కిలు | မၛွိမ | သံယုတ္တ | အင်္ဂုတ္တရ | ခုဒ္ဒက |
|----------------|------|-------|---------|------------|--------|
| ဝိနည် <u>း</u> |      |       |         |            | 1      |
| သုတ္တန်        | 1    | 11    | - 1     | 1          | 1      |
| အဘိဓမ္မာ       | 100  |       |         |            | 1      |

\$31\$:

ô

## (၁၅) ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူစန်း

ဤအခန်းကိုကား ဒီယန်ကာယ်လာ မဟာပရိန်စွာနသုတ်ကို မြန်မာပြန်၍ ဒီယန်ကာယ်အခန်း၌ မထည့်တော့ဘဲ ဤအခန်းသို့ ပြောင်းရွှေ့ထားပါသည်။ တရားဓမ္မအားလုံး ဟောကြားတော်မူပြီး ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်ဝံဝင်သွားတော်မူပုံကို အစဉ်အတိုင်း သိရှိ ခံစားနိုင်ရန် ဖြစ်ပါသည်။ ဤအခန်း၌ သိမှတ်ဖွယ်ရာ အဖြာဖြာနှင့်အတူ ကြေကွဲဖွယ်၊ ဝမ်းနည်းဖွယ်၊ လွမ်းဆွတ် တသဖွယ်၊ မျက်ရည်ကျဖွယ်တို့ကိုလည်း တစ်ပြိုင်နက် ခံစားကြရပါမည်။ နောက်ဆုံးတော့ ဘုရားရှင်သည်ပင် မမြိပုံကို အထူး သံဝေဂ ယူကြရပါမည်။

# ၃။ ဘာသာအယူဝါဒအမျိုးအမျိုးနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဘုရားရှင်၏ ဖိန့်မှာရက်

၂.၃။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောသလတိုင်းသို့ ဒေသစာရီ ကြချီတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကေသမုတ္တနိဂုံးသို့ ရောက်တော်မူ၏။ ကေသမုတ္တနိဂုံးသား ကာလာမမင်းတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရား ရောက်တော်မူလာကြောင်း ကြားသိကြ၍ မြတ်စွာဘုရားအထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကာ ဤသို့ လျှောက် ထားကြကုန်၏-

မြတ်စွာဘုရား---အရို့သော သမက၊ ဒြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဤနိဂုံးသို့ ရောက် လာကြပါကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ဒြာဟ္မကတို့သည် ဝိမိတို့အယူဝါဒကိုသာ လွန်စွာ မြှင့်တင်၍ ဟောကြပါကုန်၏။ သူတစ်ပါးတို့၏ အယူဝါဒကိုကား ထိပါးကြ၊ ပုတ်စတ်ကြ၊ မထိမဲ့မြင်ပြုကြ၊ ရှုတ်ရကြ၊ ရေးဖျက်ကြပါကုန်၏။ သုတ်ပြား သမက၊ ဒြာဟ္မကများလည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်ကြပါကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရား--- အလွန်များပြားသော အယူဝါဒများကို ကြားရသည့်အတွက် တပည့်တော်တို့လည်း ငသိုင်းများ ဟင်းဟုန်ဆိုသကဲ့သို့ ဟုန်ကုန်၊ ထွေကုန်၊ တွေဝေကုန်ပါပြီ။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုသမက်ရာဟွကများ၏ အယူဝါဒများ အနက် အဘယ်သမကစြာဟ္မက၏ အယူဝါဒသည် မှန်ပါသနည်း၊ မိန့်ကြားတော်မူပါ။ ကာလာမမင်းတို့က ထိုသို့ လျှောက်ထားကြ၍ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသုတ္တန်ကို ဟောကြားတော်မူခဲ့၏။ ဤသုတ္တန်သည် ကေသမုတ္တ နိဂုံး၌ ဟောတော်မူသော သုတ္တန်ဖြစ်၍ ကေသမုတ္တသုတ္တန်-ဟု အမည်တွင်ခဲ့သည်။ တစ်နည်းအားဖြင့် ကာလာမမင်းတို့အား ဟောကြားတော်မူသော သုတ္တန်ဖြစ်၍ ကေသမုတ္တသုတ္တန်-ဟု အမည်တွင်ခဲ့သည်။ တစ်နည်းအားဖြင့် ကာလာမမင်းတို့အား ဟောကြားတော်မူသော သုတ္တန် ဖြစ်၍ ကာလာမသုတ္တန်-ဟုလည်း အမည်တွင်ခဲ့သည်။ မိမိက ဤသုတ္တန်ကိုလည်း လင်္ကာရေးမွဲ, ပူဇော်ထားပါ၏။ ဖတ်ရှ လေ့လာ ပူဇော်ကြည့်ပါ။

# ကေသမုတ္တိ သုတ္တန် လင်္ကာ

ကာလာမမင်းသား၊ ဒကာများတို့၊ မှတ်သားကုန်လင့်၊ စိတ်မလွင့်နှင့်၊ (၁) တစ်ဆင့်စကား၊ (၂) အဆင့်ဆင့်စကားနှင့်၊ (၃) အများပြောကြ၊ ကောလာဟလ ယုံ၊ (၄) တစ်ဖုံ ဝိဋက၊ ကျမ်းကိုး ပြလျက်၊ (၅၆) ကြံဆ, နည်းမှီ၊ (၇) အကြောင်းသည် ကောင်းလှ၊ (၈)သဘောကျသည့် အယူ၊ (၉) ထိုသူ သင့်မြတ်၊ (၁၀) ဆရာမြတ်-ဟု၊ အတည်ပြကာ၊ မယူရာဘူး။ ကိုယ်မှာ ကျင့်ပြား၊ ဆိုးကျိုးများက၊ တရားမစစ်၊ အမှားဖြစ်၍၊ ထား မသင့်စွာ၊ ပယ်စွန့်ရာ၏။ တစ်ဖြာ လောဘ၊ ဒေါသ, မောဟာ၊ ဖြစ်တုံပါက၊ ပါကာတိကံ၊ အဒိန္နံ နှင့်၊ ကာမံ မုသား၊ ဤလေးပါးကို၊ များထိုထိုမှု၊ ကိုယ်တိုင်ပြုကာ၊ ပြုစေရာ၏၊ ထိုမှာ မကောင်း၊ ဆင်းရဲကြောင်း-ဟု၊ ကောင်းကောင်း မှတ်ကြ။ ထိုမှ တစ်ဖြာ၊ ကိုယ်မှာ ကျင့်ပြား၊ ကောင်းကျိုးများက၊ တရား အစစ်၊ အမှန် ဖြစ်၍၊ နှစ်နှစ်ကာကာ၊ ကျင့်သုံးရာ၏၊ တစ်ဖြာအလောဘ၊ အဒေါသနှင့်၊ အမောဟတို့သာ၊ ဖြစ်တုံပါက၊ ပါကာတိ-စသား၊ အပြစ်များကို၊ ရောင်ရား ဝေးစွာ၊ ရောင်စေရာ၏၊ ထိုမှာ အကျင့်ကောင်း၊ ချမ်းသာကြောင်းသာ၊ မှတ်ဖွယ်ရာတည်။ မေတ္တာ, ကရကာ၊ မုဒိတာနှင့်၊ ဥပေကွာတရား၊ ကျင့်ကြံပွားက၊ လောက, တလော့နဲ၊ အမှန် စင်စစ်၊ ရှိတုံလစ်က၊ ရောက်ရ နတ်ဘုံ၊ မရှိတုံက၊ ပစ္စက္ခရမ်းသာ၊ ရဖို့ရာ ဖြစ်၊ စင်စစ် ပါပ၊ ရိုက ကင်းကွာ၊ မရှိပါက၊ နှစ်ဖက်လှ စင်ကြယ်၊ ကိုယ်ဝယ် အပြည့်အဝ၊ တွေ့ ဖြင်ရ-ဟု၊ လေးဝ ထောက်တည်ရာ၊ ရမည်သာတည့်၊ မြတ်စွာဗုဒ္ဓ၊ ဟောညွှန်ပြသည်-----မွေ ကြေညာ စာတမ်းတည်း။

ယခုခေတ်၌လည်း ဘာသာအမျိုးမျိုးက အမျိုးမျိုး စည်းရုံးနိုင်စရာ ရှိပါသည်။ တစ်ချို့ ဘာသာများက သူတို့ဘာသာသို့ ကူးပြောင်းလာသူများအကြောင်း၊ ထောက်ခံသူများအကြောင်း ဝီဒီယိုမိုင်များ တင်ကာ လိုင်းပေါ် မှ တွင်တွင် စည်းရုံးနေပုံကို မကြာမကြာ တွေ့ ရ၏။ အင်တာနက်ခေတ်မှာ သာ၍ စည်းရုံးမှု များပြား ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ မိမိတို့ကာ မိမိတို့ဘာသာအကြောင်းကို ခိုင်ခိုင်မာမာ သိထားဖို့ လိုပါသည်။ ကိုယ်ခံအား ကောင်းထားဖို့ လိုပါသည်။ ဤကျမ်းစာမျိုးကို အထူး ကျေးမွန်အောင် လေ့လာထားဖို့ လိုပါသည်။ အခြား ဘာသာ များ၏ အကြောင်းကိုလည်း သိတန်သမျှ သိထားဖို့ လိုပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ အခြားဘာသာများ၏ အချုပ်ကို ကြုံတင် လေ့လာထားပြီး မိမိတို့ဘာသာနှင့် နှိုင်းယှဉ် လေ့လာနိုင်ရန် အမြွက်မျှ ဖော်ပြလိုက်ပါသည်။

#### စရစ်ယာန်ဘာသာ အချပ်

ခရစ်ယာန်ဘာသာ၏ ဝတ္ထုကြောင်းသည် ထိုဘာသာကို ထူထောင်သော ထာဝရနတ်ဘုရားသခင်က လူပြည်သို့ လူသားအသွင်ဖြင့် သက်ဆင်းတော်မူလာသည်၊ ထိုသို့ ဆင်းသက်လာသူမှာ သခင်ယေရှ ဖြစ်သည်-ဟူသော ဝတ္ထုကြောင်းအရ ပေါ်ထွန်းလာခြင်း ဖြစ်သည်။

ဤဘာသာ၏ ဦးတည်ရက်မှာ ထာဝရ နတ်ဘုရားသခင်ကို အကြွင်းမဲ့ ယုံကြည်ရေး၊ ထာဝရဘုရား သခင်၏ ဝိညာဉ်တော်ကိန်းသော ယေရှကို ယုံကြည်ရေး၊ လူ့ဂုက်သိကွာကို လေးစားရေး၊ လူသားအားလုံးကို အပြည့်အဝမေတ္တာထားရေးနှင့် အစွမ်းကုန် သည်းခံရေး၊ အလုပ်အကိုင်ထက်ကိုယ်ကျင့်တရားကိုဦးစားပေးရေး၊ အပေါ် ယံ ဟန်ပြမဟုတ်ဘဲ အတွင်းစိတ်ဓာတ်ကပါ ကောင်းမွန်ရေး၊ ယေရှသခင် ပြန်ရှင်လာမည်-ဟု ယုံကြည်ရေး-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည်။

သို့သော် ၁၉ ရာစုနှစ် ကုန်ခါနီးသောအခါ ဇီဝဓာတုဗေဒ သိပ္ပံပညာက သက်ရှိ ရုပ်များကို ဖြစ်ပေါ် စေသော တန်ခိုးတော်ရှင် မရှိကြောင်းသဘောတရားကို ထုတ်ဖော်လာပြီး စိတ်ပညာကလည်း အတ္တဝိညာဉ် ဟူသည် မရှိကြောင်း (စိတ်ဝိညာဉ်လည်း သီးခြားမရှိ၊ အကြောင်းတိုက်ဆိုင်မှသာ (ပဋိစွသမုပ္ပါဒ်သဘောအရ) ဖြစ်ပေါ်လာသော အရာ ဖြစ်ပြီး ပျောက်သွားသော အရာသာ ဖြစ်ကြောင်း) ထုတ်ဖော် ပြောဆိုခဲ့ကြသည်။ (လူတို့ကိုးကွယ်ရာ ဘာသာကြီးများ၊ စာ၆၁၀း၊) ξáξ:
ω

#### အစ္စလာမ်တာသာ အချပ်

- အစ္စလာမ်သည် မွတ်စလင်တို့၏ ဘာသာ ဖြစ်သည်၊ တစ်ဆူတည်းသော ထာဝရနတ်ဘုရားအား ယုံကြည်မှုကို အခြေခံသည်၊ တမန်တော် မှဟမ္မဒ်က တစ်ဆင့် ဟောပြောသည်။
- မွတ်စလင်၏ အဓိပ္ပါယ်မှာ "သစ္စာခံသူ"ဟု ဖြစ်သည်၊ တစ်နည်းအားဖြင့် မွတ်စလင်ဆိုသည်မှာ အစ္စလာမ်ဘာသာကို ကိုးကွယ်သူ ဖြစ်သည်။
- အလ္လာဟိ၏ အဓိပ္ပါယ်မှာ ထာဝရနတ်ဘုရား ဖြစ်သည်။
- ဤဘာသာက အခြေခံကျမ်းစာ ကုရ်အာန်တစ်ခုတည်းကိုသာ အမိအရ ဆုပ်ကိုင်ထားသည်။
- ရုပ်တုကိုးကွယ်မှုကို တားမြစ်သည်။

## အစ္စလာမ်တာသာ၏ ခေါင်းစဉ် (၃)ခု

- (၁) အီမန် -ယုံကြည်ကိုးကွယ်ရာ အယူဝါဒ
- (၂) အီဗာဒသ်-ဘာသာရေးတာဝန်နှင့်
- (၃) အီဆန် -အကျင့်သီလ

## (၁) အီမန် - ယုံကြည်ကိုးကွယ်ရာ အယူဝါဒ

#### သရကဝုံ (၂) ပါး

ပထမသရကဂုံ-''လားအိလားဟာ အီလ္လာအလ္လာဟ်"(အလ္လာဟ်အရှင်မြတ်မှ တစ်ပါး အခြားကိုးကွယ်ရာ ဘုရားမရှိ)။

ဒုတိယသရကဂုံ- 'မှဟမွာဒ် ရစူလ် အလ္လာ' (မှဟမွာဒ်သခင်သည် အလ္လာဟ်အရှင်မြတ်၏ တမန်တော် ဖြစ်သည်)။

#### အလ္လာကိုယုံကြည်ပုံ

အလ္လာဟ်အရှင်မြတ်သည် သူ၏ ဗျာဒိတ်တော်များ၊ မုက္ခပါဌ်တော်များကို (၁) တမန်တော် မုဟမ္ဗာဒ် သစင်မှ တစ်ဆင့်၊ (၂) ကုရ်အာန်ကျမ်းဖြင့်၊ (၃)သူ၏ ကောင်းကင်တမန်များမှ တစ်ဆင့် ချပေးသည်။

ကုရ်အာန်ကျမ်းတော်မြတ်သည် ကောင်းကင်ဘုံ၌ ထာဝရဘုရားသခင် ရေးသားထားသော စာခွေထဲမှာ ပါသော စာများနှင့် ထပ်တူထပ်မှု၊ပင် ဖြစ်သည်။

ကမ္ဘာပျက်သော (ကေယာမတ်)နေ့တွင် အလ္လာသာလျှင် တရားစီရင်မည်

သေသူများအားလုံး ပြန်လည် ရှင်ပြန် ထမြောက်ကြလတ္တံ့၊ ထိုအခါ အလ္လာက ထာဝရ တရားစီရင်ခြင်းကို နောက်ဆုံးအဓိန့် ချလတ္တံ့၊ မိမိတို့ ပြုခဲ့ကြသော ကုသိုလ် အကုသိုလ်အလျောက် ငရဲနှင့် ကောင်းကင်သုခဘုံသို့ အသီးသီး သွားကြရလတ္တံ့။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော်

#### (၂) အီဗာဒသ် – ဘာသာရေးတာဝန်

## ကျင့်စဉ်ကျောက်တိုင်ကြီး (၅) စု

- (၁) အီမန်-သရကဂုံကို အထပ်ထပ် ရွတ်ပွားခြင်း၊
- (၂)နာမာ့ဖ်-ဘုရားဝတ်ပြု ဆုတောင်းခြင်း၊ (ပါဠိမှ နမောနှင့် အဓိပ္ပာယ်တူနေသည်။)
- (၃) ဇကာ့တ်-ဒါနပြုခြင်း၊ (ပါဠိမှ စာဂနင့် အဓိပ္ပာယ်တူနေသည်။)
- (၄) ရှိဏ[ရမ္မာဒမ်(ရမ်ဖမ်)] ဝါရောင်လမြတ်တွင် ဥပုသ်ရက်ရှည် စောင့်ရခြင်း၊
- (၅) ဟာ့ဂ်ျ-ဘုရားဖူးသွားခြင်း။ (ဘုရားဖူးသွားရာ၌ တရားထိုင်ခြင်း၊ သားကောင် သတိ၍ ယစ်ပူဇော် ခြင်းများ ပါဝင်သည်။)

#### (၃) အီဆန် - ကိုယ်ကျင့်သီလ

မိဘများကို ချစ်ခင်စွာ ဆက်ဆံရမည်။ သူတစ်ပါးအိမ်ရာကို မပြစ်မှားရ၊ မလိမ်ညာရ၊ ပေးကမ်းရမည်၊ မိန်းမ(၄)ယောက်အထိ လက်ထပ်နိုင်သည်။ ကျေးကျွန်မကို လက်ထပ်နိုင်သည်။

မွတ်ဆလင်အချင်းချင်း ညီရင်းအစ်ကို -ဟု မှတ်ယူရသည်။ တရားဥပဒေ အုပ်စိုးမှု လုံးဝ မရှိတော့သော အခါကျမှသာ ရန်သူတို့ကို တိုက်ခိုက်ကြရမည်။ ချုပ်တည်း၍ ခုခံတိုက်ခိုက်ခြင်း မပြုဘဲ နေသူများကို ရန်မပြုရ-စသည်။

#### ဟိန္ဒုဘာသာ အချပ်

## သံသရာမှ လွတ်မြောက်ရန် နည်း (၃) နည်း

- (၁) ကမ္မမဂ္ဂ-ကံဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း
- (၂) ဉာကမဂ္ဂ-ဉာက်ဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း
- (၃) ဘတ္တိမဂ္ဂ-ဆုတောင်းပတ္တနာပြုခြင်းဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း

#### (၁) ကမ္မမဂ္ဂ - ကံဇြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း

ဤနည်း၌ ကံဟူသည် ကောင်းမှုပြုရင်းသဘော ဖြစ်သည်။ ပေးကမ်းစွန့်ကြဲခြင်း၊ လူမှုကျင့်ဝတ်တို့ကို ပြုခြင်း၊ သီလစောင့်ခြင်း၊ သေသူကို ရည်စူး၍ ထမင်းကျွေးခြင်း၊ ဂဂါမြစ်ထဲ ရေဆင်းဆိုး၍ အပြစ်များကို ဆေးကြော သန့်စင်ခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်သည်။

## (၂) ဉာကမဂ္ဂ - ဉာက်ဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း

ဤနည်းကား အာထဗွနဝေဒ-ကျမ်း၌ လာသော (အစွမ်းမျိုးစုံပြ) မန္တန်၊ မန္တရားများကို ရွတ်ဆိုခြင်း၊ ယောဂ ကျင့်ခြင်း၊ ကမ္ဗဋ္ဌာန်းတရား အားထုတ်ခြင်း၊ (ထိုသို့ အားထုတ်၍ စတုတ္တဈာန်နှင့် အဘိညာဉ်အထိ ရကြသည်။)

ဃာ

#### (၃) ဘတ္တိမဂ္ဂ – ဆုတောင်းပတ္တနာပြုရင်းဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း

ဤနည်းသည် နတ်ပူဇော်၍ဆုတောင်းခြင်းဖြစ်သည်။ဤနည်းသည်လူကြိုက်အများဆုံးနည်းဖြစ်သည်။ (၁) ဣရဝေဒ၊ (၂) ယဇုဝေဒ၊ (၃) သာမဝေဒ-ဟူသော ဝေဒကျမ်းတို့၌ လာသော နည်းအတိုင်း နတ်များစွာကို ပူဇော် ဆုတောင်းခြင်း၊ ဖန်ဆင်းရှင် ပြဟ္မာ၊ ဖျက်ဆီးရှင် သိဝနှင့် စောင့်ရှောက်သော အရှင်ဝိဿနိုး-တို့ကို ပူဇော် ဆုတောင်းခြင်း၊ သိဝ၏ ကြင်ရာများကို ပူဇော်ဆုတောင်းခြင်း၊ (ဟိန္ဒူများ ကိုးကွယ်သော နတ်များမှာ ၃၃ ကုဋေ အထိ ရှိသည်ဟု ဆိုသည်။) ထူးခြားသည်မှာ ဟိန္ဒူများသည် နွားမကိုလည်း ကိုးကွယ် ပူဇော်ကြသည်။ နွားထီးများကိုကား ဘေးမဲ့ လွှတ်လေ့ရှိကြသည်။

#### တိန္ဒုတာသာ၏ အယူအဆ

ကောင်းသော ကံက ကောင်းသော အကျိုးကို ပေး၍ မကောင်းသော ကံက မကောင်းသော အကျိုးကို ပေးသည်ဟု ယုံကြည်သည်။ အရာအားလုံးတို့၏ အစစ်အမှန် တည်ရှိခြင်းသဘောကို ဗြဟ္မ၊ အတ္တမ-ဟု ယူဆသည်။ (တချို့က ဘာမှ မရှိခြင်းသဘောကို ဗြဟ္မ၊ အတ္တမ-ဟု ဆိုသည်။) သက်ရှိသက်မဲ့တို့၏ ခြစ် အသွင်သည် ဗြဟ္မ၊ အတ္တမ၏ အစိတ်အဝိုင်းသာ ဖြစ်သည်၊ သမုဒြာနှင့် သမုဒြာမှ ဖြစ်ပေါ် လာသော ရေဖွားပမာ ဖြစ်သည်-ဟု ယူဆသည်။ ဝိညာဉ်က ကိုယ်နေ့ာမှ ထွက်၍ သံသရာလည်သည်-ဟု ယူဆသည်။ ထိုတိုညာဉ်သည် ဗြဟ္မ၊ အတ္တမ၏ အစိတ်အပိုင်း ဖြစ်သည်။ ထိုဗြဟ္မ၊ အတ္တမမှ အရာခပ်သိမ်း ဖြစ်ပေါ် လာ၍ နောက်ဆုံး ထိုဗြဟ္မ၊ အတ္တမသို့ပင် မြန်လည် ပေါင်းစည်းသွားရမည်။ ထိုသို့ ပေါင်းစည်းသွားခြင်းသည် နိုဗွာန် ရောက်ခြင်း ဖြစ်သည်-ဟု ယူဆသည်။ ထိုသို့ ပေါင်းစည်းသွားရန်နှင့် သုဂတိဘဝသို့ ရောက်ရန် နည်းလမ်း သုံးသွယ်ဖြင့် ကျင့်ကြသည်။ စတုတ္တဈာန် ရရှိက ထိုသို့ ပေါင်းစည်းသွားမြီ-ဟု ယုံကြည်ကြသည်။ အဟိသာဝါဒကို ဂျိန်းဘာသာမှ ယူကာ သက်သတ်လွတ် စားလေ့ရှိသည်။

ဤကား ယခုစေတိ၌ တွေ့ရသည့် အထင်ရှားဆုံး ဘာသာကြီးများ ဖြစ်သည်။ ဂျိန်းဘာသာ၊ ဆစ်စ် ဘာသာ၊ တောက်ဘာသာ၊ ကွန်ဖြူးရုပ်ဘာသာ၊ ရှင်တိုဘာသာ၊ ဇိုရိုအက်စတာဘာသာ၊ ယုဒဘာသာ- စသော ဘာသာများလည်း ရှိကြသေးသည်။ အားလုံး သိကြသည့်အတိုင်း ယခုစေတိ၌ စည်းရုံးရန် အလွန် လွယ်ပါ၏။ အင်တာနက် ရှိနေသောကြောင့် ဖြစ်သည်။ ဈေးပြိုင်စနစ်ကဲ့သို့ ဖြစ်နေရကား ဘာသာတိုင်းက စည်းရုံးကြပေလိမ့်မည်။ ထိုထိုစည်းရုံးမှုကို ခံနိုင်ရန် ထေရဝါဒဗုဒ္ဓဘာသာဝင်များအနေဖြင့် ဤကျမ်းစာမျိုးကို ကျေးနှစ်စွာ ဖတ်ရှု လေ့လာ ထားကြရန် လိုအပ်ပါသည်။ အထူးသဖြင့် ကေသမုတ္တိသုတ် (ကာလာမသုတ်)ကို ဒိုးလိုမွေ ရေလိုနောက် လေ့လာထားရန် လိုအပ်ပါသည်။

# ၄။ ဘုရားရှင် ရှီးမြှင့်တော်မူသော ဘာသာရေး လွတ်လပ်ခွင့်

၂.၄။ ဤ၌ အချို့ဘာသာတို့သည် သူတို့၏ ဘုရားသစင်ကို အကြွင်းဖဲ့ ကြည်ညို့ကို ကြည်ညို ယုံကြည့်ကို ယုံကြည်ရမည်-ဟု ဆိုကြသည်။ ဗုဒ္ဓဘုရားရှင်ကား ထိုသို့ မိန့်တော်မမူ၊ ဘာသာရေးလွတ်လပ်ခွင့် အထူး ရှီးမြှင့်တော်မူသည်။ မရွှိမပဏ္ဍာသပ်ဠိတော်၊ ဥပါလိသုတ္တန့်(မ၂။၄၂။)၌ တရြားဘာသာဝင် ဖြစ်သူ

బి

ဥပါလိသူကြွယ်သည် ဘုရားရှင်၏ တရားတော်ကို ကြားနာရပြီး "ဗုဒ္ဓဘာသာ ပြောင်းပါတော့မည် ဘုရား"-ဟု လျှောက်၏။ ထိုအခါ ဘုရားရှင်က-"သူကြွယ်--- စဉ်းစားပါဦး၊ သင်ကဲ့သို့ ထင်ရှားသော ပုဂ္ဂိုလ်အတွက် သေသေချာချာ ကျကျနန စဉ်းစားပြီး ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည်သာ ကောင်းပါ၏" ဟု မိန့်ကြားတော်မူခဲ့သည်။ အင်္ဂုတ္တိုရ်ပါဠိတော်၊ သီဟသုတ္တန်(အံ၊၃။၂၉။)၌လည်း သီဟစစ်သူကြီးအား ထို့အတူပင် မိန့်ကြားတော်မူခဲ့သည်။

ထို့အပြင် မူလပဏ္ဏာသပါဠိတော်၊ ဝီမံသကသုတ်(မ၊၁။၃၉၂။)၌ "ငါဘုရားကိုပင် ဘုရား ဟုတ်, မဟုတ် သေချာ စုံစမ်းပြီးမှ ကိုးကွယ်လိုက ကိုးကွယ်ကြ" ဟု မိန့်ကြားတော်မူခဲ့သည်။

ဤသည်တို့ကား ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်တိုင် ရီးမြှင့်တော်မူခဲ့သော ဘာသာရေး လွတ်လပ်ခွင့်များ ဖြစ်ပါသည်။

## ၅။ ဆုံးပြတ်ချက် အထူးများ

၂.၅။ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဒကာဒကာမတို့သည် ပိဋကတ်သုံးပုံ-ဟူသော အသံကို ကြားလျှင် သဲသဲလှုပ် ကြည်ညိုကြ၏။ဝိဋကတ်သုံးပုံဆိုလျှင်မိမိတို့ကိုယ်တိုင်လည်းဖတ်ရှုကြည်ညိုချင်ကြ၏။ နီးစပ်ရာ ဆရာတော်များ ကိုလည်း လူမည် လူမည် တကဲကဲ ပြုကြ၏။ ဤကျမ်းစာကလည်း ပိဋကတ်သုံးပုံ အနစ်ချုပ် ဖြစ်နေ၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤကျမ်းစာမျိုးကို ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဒကာဒကာမတို့သည် မိမိကိုယ်တိုင်လည်း ဖတ်ရှ ကြည်ညို၍ နီးစပ်ရာ ဆရာတော်များကိုလည်း လှူချင်ကြမည်မှာ သေချာ၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤကျမ်းစာ၏ ပရိသတ်သည် အလွန် ကျယ်ဝန်း များပြားလှ၏။ အလယ်တန်းအဆင့်မှ စ၍ ပိဋကတ်ပညာရှင်ဆရာတော်များအထိ ဖတ်ရှု လေ့လာကြမည်မှာ သေချာ၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤကျမ်းစာမျိုးကို သမန်ကာ လျှံကာ တော်အောင်လျော်အောင် မရေးရဲပါ။ သတိ, ဝီရိယ, ဉာက် မီးကုန်ယမ်းကုန် သုံး၍ သေသေချာချာ ကျကျနန ရေးရပါသည်။ ပရုစ်ကိုပင် မိမိကိုယ်တိုင် ခုနစ်ကြိမ်၊ မြန်မာစာပါမောက္ခ ဆရာမကြီး ဒေါက်တာ ဒေါ် အေးချမ်းက တစ်ကြိမ်၊ ပေါင်း ရှစ်ကြိမ်အထိ ဖတ်ထားကြပါသည်။ ထိုမျှအထိ ကျကျနန ကြိုးစား ရေးသားထား၍ အချို့ အလွန်စက်ခဲသော ပုဒ်များကိုပင် ယုတ္တိရှိရှိ ပီပီပြင်ပြင် ပညာရှင်များ လက်ခံနိုင်လောက်၊ သဘောကျလောက်အောင် ဆုံးဖြတ်ထားသည်ကို တွေ့ ရပါလိမ့်မည်။ ဥပမာ-သုတ္တနိပါတ်ပါဠိတော် (၃၈၃) ၌ လာသော ယံ ယံ ဒိသကံ-ပုဒ်၏ အဆုံးအဖြတ်မျိုး၊ သုတ္တနိပါတ်ပါဠိတော်၌ပင် (၃၈၄)၌ လာသော အာရဇယာရဇယာ-ပုဒ်၏ အဆုံးအဖြတ်မျိုး- စသည်တို့ကို တွေ့ရပါလိမ့်မည်။ အခြား အဆုံးအဖြတ်များလည်း များစွာ ပါဝင်ပါသေး၏။ ထိုထိုအဆုံးအဖြတ်များကို ဆိုင်ရာဆိုင်ရာ ထိုထိုသုတ္တန်များ၌ တွေ့ကြရပါလိမ့်မည်။ ထိုထိုအဆုံးအဖြတ်များကို တွေ့၍ ပညာရှင်ဆရာတော်များ နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်ကြ လိမ့်မည်၊ နောင်လာနောက်သားများအတွက်လည်း ဗဟုသုတ များစွာ တိုးပွားကြလိမ့်မည်-ဟု ယုံကြည် မျှော်လင့်ပါသည်။

# ၆။ ဤကျမ်းစာကို ဖတ်ရှုလေ့လာရကျိုး

၂.၆။မဟာပရိနိဗ္ဗာနသုတ်(ဒီ၊၂။၁၂၇။)၌အာနန္မာ---ငါဘုရားဟောကြားထား,ပညတ်ထားခဲ့သောတရား တော်နှင့် ဝိနည်းတော်သည် ငါဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူသွားသော အခါ၌ သင်တို့၏ ဆရာ (ဘုရား) ပင်

ω

ဖြစ်ပေ၏-ဟု ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်တိုင် မိန့်ကြားတော်မူခဲ့၏။ ဝတ္တလိသုတ်(သံ၊၂၈၉၈၊)၌လည်း "ဝတ္တလိ---တရားကို မြင်သော သူသည် ငါဘုရားကို မြင်သည် မည်၏၊ ငါဘုရားကို မြင်သော သူသည် တရားကို မြင်သည် မည်၏"ဟု ဟောကြားတော်မူခဲ့၏။ ဤစကားတော်တို့ကို ထောက်ဆပါက **တရားသည်ပင် ဘုရား မည်၏**။ သာဓကတစ်ခု ပြပါဦးမည်။

ဥပရိပဏ္ဍာသပါဠိတော် ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ္တန်(မ၊၃၊၂၈၁၊)၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဘဂ္ဂဝ အိုးထိန်းသည်ထံသို့ ကြွတော်မူ၍ ဤသို့ ခွင့်တောင်းတော်မူ၏-

"ဘဂ္ဂဝ--- အကယ်၍ သင့်မှာ ဝန်မလေးလျှင် သင်၏ အိုးလုပ်တဲ၌ တစ်ညဉ့်မျှ တည်းခိုပါရစေ"

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်မှာတော့ ဝန်မလေးပါ။ သို့သော် ဤတဲထဲသို့ ပထမရောက်နှင့်နေသော ရဟန်းတစ်ပါး ရှိပါသည် ဘုရား---။ သူ သဘောတူ ခွင့်ပြုလျှင် ချမ်းသာသလို(စိတ်တိုင်းကျ) သီတင်းသုံး တော်မူပါ ဘုရား---"

ထိုအခါ၌ ပုတ္ကုသာတိ-ဟူသော အမျိုးကောင်းသား တစ်ယောက်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ရည်မှန်းကာ လူ့ဘောင်မှ ထွက်ခွာ၍ ရဟန်းဘောင်သို့ သဒ္ဓါတရားဖြင့် ဝင်ရောက်ခဲ့သူ ဖြစ်၏။ ထိုပုတ္တုသာတိရဟန်းသည် ဘဂ္ဂဝဒိုးထိန်းသည်၏ တဲထဲသို့ ရှေးဦးစွာ ရောက်နှင့်နေသူ ဖြစ်၏။

ထို့ကြောင့်မြတ်စွာဘုရားသည်ပုတ္ကုသာတိရဟန်းထံကြွရောက်တော်မူ၍ဤသို့ခွင့်တောင်းတော်မူသည်-

"ရဟန်း--- အကယ်၍ သင့်မှာ ဝန်မလေးလျှင် ဤအလုပ်တဲ၌ တစ်ညဉ့်မျှ တည်းစိုပါရစေ"

"ငါ့ရှင်--- အိုးထိန်းသည်၏ တဲကြီးသည် အကျယ်ကြီး ဖြစ်၏ ချမ်းသာသလို (စိတ်တိုင်းကျ) တည်းခို နိုင်ပါသည် ငါ့ရှင်--- "

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အိုးထိန်းသည်၏ အလုပ်တဲထဲသို့ ဝင်တော်မူ၍ တစ်နေရာ၌ မြက် အခင်းကို စင်းကာ တင်ပလ္လင်ရွေလျက် ထိုင်တော်မူ၏။ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်ဖြောင့်မတ်မတ် ထားတော် မူပြီး ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ဦးတည်သော သတိကို ထားတော်မူ၏ (ကမ္မဋ္ဌာန်းထိုင်တော်မူ၏)။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ညဉ့်၏ အချိန်ပိုင်းများစွာကို (သန်းခေါင်လောက်အထိ) ထိုင်လျက်ပင် ကုန်လွန်စေတော်မူ၏။ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည်လည်း ညဉ့်၏ အချိန်ပိုင်းများစွာကို ထိုင်လျက်ပင် ကုန်လွန်စေ၏။

ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားမှာ "ဤအမျိုးကောင်းသားလေးသည် ကြည်ညိုဖွယ် နေထိုင်၏။ (သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်းမှု ပြ၏။) ငါ သူ့ကို မေးမြန်းရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံဖြစ်တော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုက္ကုသာတိရဟန်းအား ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူသည်-

"ရဟန်း--- ဘယ်သူ့ကို ရည်မှန်း၍ သင် ရဟန်းပြုလာသနည်း။ သင်၏ ဆရာ အဘယ်သူနည်း။ အဘယ်သူ၏ တရားကို သင် နှစ်သက် သဘောကျသနည်း"

"ငါ့ရှင်--- သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသွားသော သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတမ-ဆိုသူသည် ရှိ၏။ သူ၏ ဂုက်သတင်းသည် ဤသို့ ကျော်စောနေ၏- "မြတ်စွာဘုရားသည် ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သောကြောင့် အရဟံမည်တော်မူပါပေ၏"-စသည်ဖြင့် ကျော်စောနေ၏။ ငါသည် ထိုသို့ ကျော်စောတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုခဲ့၏။ ထိုဘုရားသည် ငါ၏ ဆရာ ဖြစ်တော်မူ၏။ ထိုဘုရား၏ တရားတော်ကို ငါ နှစ်သက်သဘောကျ၏"

"ရဟန်း--- ထိုဘုရား အစု ဘယ်မှာ သီတင်းသုံးတော်မူသနည်း"

"ငါ့ရှင်--- ဥတ္တရတိုင်း နယ်တစ်နယ်၌ သာဝတ္ထိဆိုသော မြို့ ရှိ၏။ ထိုသာဝတ္ထိမြို့၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏"

"ရဟန်း--- ထိုဘုရားကို သင် မြင်ဖူးသလော၊ မြင်ရင်ကော သင် သိလောက်သလော"

"ငါ့ရှင်--- ထိုဘုရားကို ငါ မမြင်ဖူးဘူး၊ မြင်ရင်လည်း ငါ မသိလောက်ဘူး"

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ "သော်---ဤအမျိုးကောင်းသားလေးသည် ငါ့ကို ရည်မှန်းပြီး ရဟန်းပြုလာ ပေ၏၊ ငါ သူ့အား တရားဟောရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ်တော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုတ္တုသာတိရဟန်းအား "ရဟန်း--- သင့်အား ငါ တရားဟောမည်၊ ထိုတရားကို သင် နာယူပါ၊ ကောင်းစွာ နှလုံး သွင်းပါ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

"ကောင်းပါပြီ ငါ့ရှင်---"ဟု ပုတ္တုသာတိ ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ကတိပေး၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပုတ္တုသာတိရဟန်းအား တရားဟောတော်မူ၏။ တရားပြီးဆုံးသောအခါ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည်မြတ်စွာဘုရား၏ တရားကို ကောင်းကောင်းကြီး သဘောပေါက်၏ အချိုရှာ သကာတွေ့ သကဲ့သို့ စံစားရ၏ ပီတိများ တဖွားဖွား ဖြစ်ပေါ်၏ "ဒါ ငါရှာနေတဲ့ ဘုရား ဖြစ်ကို ဖြစ်ရမည်"ဟု ဆုံးဖြတ်ချက် ချနိုင်၏။ သို့ဖြစ်၍ ထိုင်နေရာမှ ထကာ သင်္ကန်းကို လက်ဝဲပုခုံးပေါ်၌ လက်တန်တော့တင်ပြီး မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေစမိုးတော်တို့ကို မိမိဦးခေါင်းဖြင့် တိုက်၍ ရှိရိုးဦးချ၏။ ထိုသို့ ရှိရိုးဦးချပြီး မြတ်စွာဘုရားအား အခုလို လျှောက်ထား တောင်းပန်လေသည်-

"မြတ်စွာဘုရား--- မိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့်အလျောက် မကျွမ်းကျင်သည့်အလျောက် အပြစ်က တပည့်တော်ကို လွှမ်းမိုးသွားပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရားကိုပင် 'ငါ့ရှင်'ဟူသော အသုံးအနှန်းဖြင့် သုံးနှန်းသင့်၏-ဟု မှတ်ထင်ခဲ့မိပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်၏ အပြစ်ကို အပြစ်အားဖြင့် ခံယူ တော်မူပါဘုရား။ နောင်အခါ အပြစ်မဖြစ်အောင် တောင့်စည်းပါမည် ဘုရား---"။

ဤ၌ စာရှသူ သေချာ စဉ်းစားကြည့်ပါ။ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည် တရားမနာရသေးစင်က မြတ်စွာဘုရား၏ ခန္ဓာကိုယ်ကို ဖူးမြင်ရသော်လည်း မြတ်စွာဘုရား-ဟု မသိသေးပါ။ ဘုရားရှင်၏ တရားတော်ကို နာကြား ပြီး၍ တရားတော်ကို သဘောပေါက်သွားသော အခါ ပီတိတွေ တဖွားဖွား ဖြစ်၏။ ပြောမပြနိုင်လောက် အောင်သော ခံစားမှုတို့ကို ခံစားရ၏။ ဤမှုအထိ အဆင့်မြင်သည့်တရားတို့ကို ဟောနိုင်သူသည် ဘုရားဖဲ ဖြစ်ရမည်။ အခြားသူ မဖြစ်နိုင်-ဟု ရဲခြဲကြီး ဆုံးဖြတ်ချက်ချ၏။ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည် တရားကို မြင်၍ ဘုရားကို မြင်ခဲ့ပြီ။ သို့ဖြစ်၍ အထက်ပါအတိုင်း လျှောက်ထားခဲ့၏။ ဤ၌ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည် သုတ္တန်တစ်ခုတည်းကို နာကြား၍ ဘုရား-ဟု သိသွားခဲ့သည်။ စာရှသူသည်ကား ဘုရားရှင် ၄၅ ပါပတ်လုံး ဟောကြားတော်မူခဲ့သော တရားတော်များကို အနှစ်ချုပ်အားဖြင့် အကုန် သိစ္စင်ရပြီ။ စာရှသူသည် အဘယ်မှာ ဘုရားကို မြင်သူ

ယေ

ဖြစ်ပါ တော့မည်နည်း။ ဘုရားကို မြင်သူ ဇကန်ပင် ဖြစ်တော့မည်သာ။ အမှန်တကယ်လည်း ဤစာအုပ်ကို ဖတ်ရင်းဖတ်ရင်း မြတ်စွာဘုရားကို မျက်စီဖြင့် ဖူးမြင်နေရသကဲ့သို့ စိတ်ထဲမှာ ဖူးမြင်ရပါလိမ့်မည်။ ထို့အတူ တရားတော်၏ အရသာကိုလည်း အရှင်ပုတ္ထုသာတိကဲ့သို့ ပြောမပြနိုင်လောက်အောင် ခံစားရပါ လိမ့်မည်။ အရှင်ပုက္ကုသာတိကဲ့သို့သော သံဃာများစွာကိုလည်း မျက်စိဖြင့် ဖူးမြင်နေရသကဲ့သို့ စိတ်ထဲမှာ ဖူးမြင်နေရ ပါလိမ့်မည်။ ဤတရားတို့ကို သံဃာတော်များ အဆက်ဆက် လက်ဆင့်ကမ်း သယ်ဆောင်လာ၍သာ ဤတရားများကို သိခွင့်ရပေသည်-ဟု သံဃာတော်များ၏ ဂုက်ကျေးဇူးကို လက်တွေ့ သိရှိလာပါလိမ့်မည်။ မြတ်စွာဘုရားကိုလည်း ရှေးကထက် ပို၍ ကြည်ညိုလာပါလိမ့်မည်၊ စာရှသူ ရုတ်ဆိုနေကျဖြစ်သော ဗုဒ္ဓံ သရကံ ဂစ္တာမိ၊ နမော တဿ၊ ဣတိဝိ သော ဘဂဝါ- စသည်တို့သည် ရှေးကထက် ဝို၍ လေးနက်လာပါလိမ့်မည်။ ရတနာသုံးပါးကို ရှိသေခြင်းအား၊ အလေးအမြတ်ပြူခြင်းအား၊ သဒ္ဓါအား၊ သတိအား၊ ပညာအားတို့လည်း ဆထက်ထမ်းပိုး တိုးပွားလာပါလိမ့်မည်။ ကောင်းမှုတရားများလည်း တိုးပွားလာပါလိမ့်မည်။ လောကခံကိုလည်း ခံနိုင်ရည် ရှိလာပါလိမ့်မည်။ ပိုမို ရင့်ကျက်သူတစ်ယောက် ဖြစ်လာပါလိမ့်မည်။ "ငါ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူတကွ နေနေသည်"-ဟု မှတ်ထင်လာပါလိမ့်မည်။ စာရှသူ၏ ခန္ဓာကိုယ်သည် စေတီထိုက်သော ခန္ဓာကိုယ် ဖြစ်နေပါလိမ့်မည်။ ဘုရားဆုကိုပင် တောင်းချင်လာတတ်ပါသည်။ ကျူးလွန်ဖွယ် တစ်စုံတစ်ခု ကြုံသောအခါ မြတ်စွာဘုရားကို မျက်စိထဲ မြင်နေရသကဲ့သို့ ဖြစ်ကာ ရှက်ကြောက်မှု ဖြစ်ပြီး ရှောင်ကြဉ်ပါလိမ့်မည်။ ဘုရားရှင်က လက်တို့ပြီး ဟောပြနေသကဲ့သို့လည်း ခံစားရပါလိမ့်မည်။ မသိသေးသော အကြောင်းအရာများကိုလည်း သိရှိလာပါလိမ့်မည်။ သိပြီးသော အကြောင်းအရာများလည်း ရှင်းရှင်းလင်းလင်း ဖြစ်သွားပါလိမ့်မည်။ ယုံမှား သံသယများလည်း ကင်းပျောက်သွားပါလိမ့်မည်။ အယူအဆများလည်း ဝိုမို နိုင်မာလာပါလိမ့်မည်။ အလွန့် အလွန် ခိုင်မာသည့် အားကိုးရာ ရ၍ အားရှိပြီး လက်မတထောင်ထောင် ဖြစ်နေပါလိမ့်မည်။ နောက်ဆုံးအနေဖြင့် ပြောရလျှင် ကောင်းကင်ပေါ် က ကြယ်တာရာများကို ရေတွက်နေက ကုန်မည် မဟုတ်ဘဲ မောရုံသာ အဖတ်တင် သကဲ့သို့ ဤကျမ်းစာ ဖတ်ရှု လေ့လာရကျိုးများကို ဖော်ပြနေက ကုန်နိုင်မည် မဟုတ်ဘဲ မောရုံသာ အဖတ်တင်ပါ လိမ့်မည်။ ဤတရားတော်များသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့သည့်အတိုင်း တစ်သွေမတိမ်း ရှိပါ၏။ ဤတရားတော်များကို နာကြား၍ လူ့ချမ်းသာ၊ နတ်ချမ်းသာ၊ ပြဟ္မာ့ချမ်းသာ၊ ဈာန်ချမ်းသာ၊ မဂ်ချမ်းသာ၊ ဗိုလ်ချမ်းသာ၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာတို့ကို ရရှိသွားသော လူ၊ နတ်၊ ပြဟ္မာ သတ္တဝါတို့သည် ကုဋေကုဋာမက အသင်္ချေ အသင်္ချာမက အလွန့်အလွန် များပြားလုပြီ။ စာရှသူလည်း ထိုတရားတို့ကိုပင် ဖတ်ရှု လေ့လာနေသည် ဖြစ်ရကား သူတို့ ရသော ထိုချမ်းသာတို့ကို အဘယ့်ကြောင့် မရဘဲ ရှိမည်နည်း။ ဇကန်မှချ ရကို ရရမည်သာ။

## ၇။ ကျေးစူးဂုဏ်အင် မှတ်တမ်းတင်

၂.၇။ မိမိသည် ဤမျှအထိ ကြီးမားသော ကျမ်းစာကြီးကို ပြုစုနိုင်သည့် စွမ်းရည်၊ ပိဋကတ်သုံးပုံကို လေ့လာနိုင်သည့် အသိဉာက်တို့ကို လမ်းပေါ်က ကောက်ရခဲ့သည် မဟုတ်ပါ။ ကျေးဇူးရှင် ဆရာတော်ဘုရားများက သင်ကြားပေးလိုက်၍သာ ရရှိခဲ့ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ထိုကျေးဇူးရှင်ဆရာတော်ဘုရားများ၏ ကျေးဇူးသည် အလွန့်အလွန် ကြီးမားလှပါသည်။ ထို့ကြောင့် ထိုကျေးဇူးရှင် ဆရာတော်ဘုရားများအား ဤကျမ်းစာကြီးဖြင့် ထိုက်ထိုက်တန်တန် ကျေးဇူးဆပ်ပါသည်။

ထိုဆရာတော်ဘုရားများမှာ-

မန္တလေးတိုင်းဒေသကြီး မြင်းခြဲမြို့နယ်၊ ကံတော်ရွာ၊ ထန်းပင်ခြဲကျောင်း ဆရာတော်ဘုရားများ ဖြစ်ကြ ပါသော ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ အဂ္ဂငံသ၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ တေဇနိယ (ကကြီး စကွေးမှ စ၍ အခြေခံအားလုံး သင်ပေးတော်မူခဲ့သော ဆရာတော်၊ကျေးဇူးရှင်ဆရာတော်ဘုရားဤကျမ်းစာကြီးကိုမြင်သွားတော်မူစေ ရှင်ပါဘီ။)၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ စန္ဒိမာ၊ မြောင်းမြမြို့ တိုက်သစ်ပဇ္ဈာတာရုံ စာသင်တိုက်နှင့် မှော်ဘီမြို့ သာသနာ့ဝန်ဆောင် စာသင်တိုက်တို့၏ ပဓာန နာယကဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ ကုမာရ (ပန်းကုံးဆရာတော်)၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ မွေက၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ ဂုကိဿရ(ဟေဇ်ကျမ်းပြဆရာတော်)၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ ကုသလ၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ နန္ဒ၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ ထြဘာသ၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ ဝဇိရဉာက၊ ဆရာတော် ဘဒ္ဒန္တ တေဇနိယ-တို့ ဖြစ်ပါသည်။

ထို့အပြင် အောက်ဖော်ပြပါ ဒကာဒကာမများအားလည်း ဤကျမ်းစာကြီးဖြင့် လေးလေးနက်နက် ကျေးဇူး ဆပ်ပါသည်။

မန္တလေးတိုင်းဒေသကြီး မြင်းခြဲမြို့နယ်၊ ကံတော်ရွာ စမည်းတော် ဦးဉာက်ထွန်း+မယ်တော် ခေါ်ရှိန် (စမည်းတော် မယ်တော်တို့လည်း ဤကျမ်းစာကြီးကို မြင်စေချင်စမ်းပါဘီ။)၊ ရဟန်းဒါယကာ+ရဟန်းဒါယိကာမ များ ဖြစ်ကြသော ဦးသာဇံ+ဒေါ် စန်းရီ၊ ဒေါ် စင်မျိုးညွှန့်၊ ဒေါ် မီမီအောင်၊ ဦးယဉ်ဇော်ထူး+ ဒေါ် စင်မာလာထွန်း၊ ဦးလှဝင်း+ဒေါ် အေးမြသဲဖြူ ဒေါ် သန်းမြင့်၊ ဦးရန်အောင်+ဒေါက်တာ ဒေါ် ပပ၊ ဒေါ် စင်ထွေးရီနှင့် ပစ္စည်းလေးပါး ဒကာဒကာများ။

ထို့အပြင် ဤကျမ်းစာကြီး ပြုစုနိုင်ရေးအတွက် မိမိကိုယ်စား စာသင်တိုက်တာဝန်များကို ထမ်းဆောင် နေကြပါသော စိန်ရတနာ စာချဘုန်းကြီးများ၊ ဤကျမ်းစာကြီးကို ကူညီ ပရုစ်ဖတ်ပေးပါသော မြန်မာစာ ပါမောက္ခ ဒေါက်တာ ဒေါ်အေးချမ်း၊ ဤကျမ်းစာကြီး ပြီးစီးအောင်မြင်ရေးအတွက် အဖက်ဖက်က ဝိုင်းဝန်း ကူညီကြပါသော ပန်းရီ ဒီဇိုင်းပညာရှင် ဦးမြင့်မောင်ကျော်၊ ပန်းရီ ဒီဇိုင်းပညာရှင် ဦးကျော်မင်းမောင်၊ ဦးစန်းဦး (စိတ်ကူးချိုချိရာစာဆုပ်တိုက်)၊ ဦးထွန်းနိုင်(စိန်ရတနာ)၊ ဦးစန်းလွင်(စိန်ရတနာ)၊ ဤကျမ်းစာကြီး ဖြစ်မြောက် ရေးအတွက် ပင်မအလှူရှင် ဒေါက်တာ ဒေါ် စင်စင်ရီ(ရှိုင်းဟုပ်)မိသားစုနှင့် မိမိတို့ တတ်အားသမျှ လှူခါန်းကြ ပါသော (ဦးကျော်စောနိုင်)+ဒေါ် တင်ဝင်းရည်၊ ဒေါ် သဇင်မြင့်၊ ဒေါ် လုံလုံဝင်း၊ ဒေါ် မြင့်မြင့်မိုး၊ ဦးကျော်တျော်စေ+ Dr ဝါဝါမဥ္စူ ဦးထွေးမောင်+ဒေါ် မြစန်း၊ ဦးမောင်မောင်+(ဒေါ် စန်းစန်းအေး)၊ ဦးမောင်သန်း +ဒေါ် ရှုအင်၊ ဦးတီဝိုး + ဒေါ် ချင်းဟွားတို့အားလည်း အထူး ကျေးစူးတင်ရှိပါတြောင်း ဤနီဒါန်းတွင် မှတ်တမ်းတင်အပ်ပါသည်။

क्षि इंग्रहः

ယော

# ၈။ ပန်ကြားလွှာ

၂.၈။ အာဒိမၛွန္တကလျာကံ၊ သုဒ္ပံ ပုဏ္က်ဝ ကေဝလံ။ အနုယုဥ္ပံ ကရောန္တောပိ၊ စေ န သာဓေမိ ဣစ္ဆိတံ။ တံ ဟာယနံ ပူရေယျာထ၊ သကဂန္ထံဝ ဓာရယံ။

မိမိသည် ဤကျမ်းစာကြီးကို အစ, အလယ်, အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းအောင်၊ ထက်ဝန်းကျင် သန့်ရှင်း စင်ကြယ် ပြည့်စုံအောင် အစွမ်းကုန် ကြီးစား ပြုစုခဲ့ပါသော်လည်း ပုထုဇဉ်အလျောက် လိုအပ်ချက် ရှိကောင်း ရှိနိုင်ပါသည်။ အကယ်၍ ရှိခဲ့ပါက ထိုလိုအပ်ချက်ကို ပညာရှိများက မိမိတို့ ကျမ်းစာအလား သဘောထားလျက် ဖြည့်စွက်ပေးတော်မူကြစေလိုပါသည်။

# ၉။ တိုက်တွန်းလွှာ

၂.၉။ မဟာ ကာရုက်ကော ပညော၊ ပါယေသိ ဓမ္မစီရကံ။ ကူမိနာ သောက္ကာပတ္တေန၊ ဘာဇယာမိ ကရာ ကရံ။ အဟော ဝေါ တဿ ပီတတ္တံ၊ အဟော ဝေါ တဿ သာယနံ။

မဟာကရုကာတော်ရှင်၊ သဗ္ဗညျတဉာက်တော်ရှင် ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်သည် ရနံ့ပျံ့မွှေး တရား နို့ချိုအေးကို သားလှရတနာ ဝေနေယျာအား ယုယပိုက်ထွေး တိုက်ကျွေးတော်မူခဲ့လေပြီ။

ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်၏ ရနံ့ပျံ့မွှေး ထိုတရားနို့ချိုအေးကို အကျွန်ုပ်က ပိဋကတ်အနှစ်ချုပ် ရတနာရွှေအုပ် ဖြင့် ဗုဒ္ဓသွေးသား စာရှသူများအား ယုယကြင်နာစွာ လက်ဆင့်ကမ်းပါ၏။

ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်၏ ရနံ့ပျံ့မွှေး ထိုတရားနို့ချိုအေးကို အားရဝမ်းသာ သောက်ကျိုက်ခွင့်ရ၊ ခံစားခွင့် ရကြသည့် ဗုဒ္ဓသွေးသား စာရှုသူများကား ဪ---ကံကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊

> အယံ ဂန္ထော ဗုဒ္ဓေါ နာမ၊ သော ယာတော တဝ သန္တိက်။ တမို စိတ္တံ ပသာဒေဟိ၊ မာ ဝိရာဓေသိ တံ ခဏံ။

ယော ဝေါ အာနန္ဒ မယာ ဓမ္မော စ ဝိနယော စ ဒေသိတော ပညတွေ့အ၊ သော ဝေါ မမစ္စယေန သတ္ထာ။ အာနန္ဒာ---သုတ်၊ အဘိဓမ္မာ၊ ဝိနည်းတရားတို့ကို ငါဘုရား အပြည့်အစုံ ဟောကြား၊ ပညတ်ထားခဲ့ပြီ။ ငါဘုရား လွန်တော်မူသောအခါ ထိုသုတ်၊ အဘိဓမ္မာ၊ ဝိနည်းတရားတို့သည် သင်တို့၏ ဆရာဘုရားပင် ဖြစ်သည်-ဟူသော ဘုရားရှင်၏ မိန့်မှာတော်မူချက်နှင့် အညီ ဤဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ်ကျမ်းစာသည် မြတ်စွာဘုရားပင် မည်၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် စာရှသူတို့ထံသို့ ကြွရောက်တော်မူလာပါပြီ။ စာရှသူ၏ စိတ်ကို ထိုမြတ်စွာဘုရားအား ကြည်ညိုစေလော့။ ရောမအခွင့်အရေးကြီးကို လက်မလွတ်စေလင့်။

#### အရှင်သာသနဝရ

၁၃၀၁ ခုနှစ်၊ သီတင်းကျွတ်လဆန်း ၄ ရက် (၂၊ ၁ဂ၊ ၂၀၁၉)ဗုဒ္ဓဟူးနေ့ ညနေ ၅ နာရီတီတီ

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော်

# နာပိုခ် တပ်ထားပုံ

| o.o=      | အစန်းကြီး ၁ (ကန်တော့ပန်း)၊ စာပိုဒ် ၁။                                                                                   |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| J.0=      | အခန်းကြီး ၂ (နိဒါန်း)၊ စာပိုဒ် ၁။                                                                                       |
| =coo.q    | အခန်းကြီး ၃ (ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း)၊ စာပိုဒ် ဂဂဝ၊၊                                                              |
| 9.0.000=  | အစန်းကြီး ၄ (ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်စန်း)၊ အစန်း ၁ (ဒါနပါရစီဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ)၊ စာပိုဒ်<br>(၁၀၁။                 |
| 9.J.000=  | အခန်းကြီး ၄ (ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်း)၊ အခန်း ၂ (သီလပါရမီဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ)၊<br>စာဝိုဒ် ဂဝ၁။                  |
| 9.2,000=  | အခန်းကြီး ၄ (ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်း)၊ အခန်း ၃ (နေကွမွပါရမီ-စသည်တို့ကို<br>ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ)၊ စာပို့ခ် ၀ပ၁။ |
| ၅.၀၁=     | အခန်းကြီး ၅ (ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်)၊ စာပိုဒ် ပ၁။                                               |
| =co.3     | အခန်းကြီး ၆ (ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များ)၊ စာပိုဒ် ဂ၁။                                                                      |
| =coo.p    | အခန်းကြီး ၇ (ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များ)၊ စာဝိုဒ် ဂဂ၁။                                                                  |
| e.o.co=   | အခန်းကြီး ၈ (ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်))၊ သီလကွန်ပါဠိတော်၊<br>စာပိုဒ် ဂ၀၁။                   |
| െ.പ്ര.റാ= | အခန်းကြီး ၈ (ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်))၊ မဟာဝါပါဠိတော်၊<br>စာဝိုဒ် ဂဝ၁။                     |
| =000.9.0  | အခန်းကြီး ၈ (ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်))၊ ပါထိကဝဂ်ပါဠိတော်၊<br>စာပိုဒ် ဂဝ၁။                  |
| =000.0.9  | အစန်းကြီး ၉ (ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရွိမနိကာယ်))၊ မူလပဏ္ဍာသ<br>ပါဠိတော်၊ စာပိုဒ် ဂဂ၁။              |
| e.J.000=  | အခန်းကြီး ၉ (ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရွိမနီကာယ်))၊ မရွိမပဏ္ဍာသ<br>ပါဠိတော်၊ စာပိုဒ် ဂဂ၁။            |
| =coo.ç.9  | အခန်းကြီး ၉ (ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရွိမန်ကာယ်))၊ ဥပရိပဏ္ဍာသ<br>ပါဠိတော်၊ စာပိုဒ် ဂပၥ။             |
|           |                                                                                                                         |

# ပိဋကတိသုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းဓာတော်

(පහහෙදු)

# ဓာတိကာ

| အကြောင်းအရာ                                                 | စာမျက်နှာ |
|-------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                             |           |
| വള                                                          |           |
| ကန်စတာ့ပန်း                                                 | ന്        |
| <i>နှ</i> စ်                                                |           |
| နိုခါန်း                                                    |           |
| ၁။ ဤကျမ်းစာ ဖြစ်ပေါ်လာရကြောင်း                              | ကံ        |
| ၂။ ရေးသားထားပုံ အစီအစဉ်                                     | 8         |
| ပိဋကတ်သုံးပုံ အနစ်ချုပ်ကျမ်းစာတော် အခန်းကြီးဖွဲ့ပုံ အစီအစဉ် | 8         |
| (၃) ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းစန်း၌                          | 8         |
| (၄) ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီ ဖြည့်စန်း၌                       | 8         |
| (၅) ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်သည်အဝ            | 8         |
| ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်အစန်း၌                                      | 8         |
| (၆) ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များ အခန်း၌                          | 8         |
| (၇) ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များ အခန်း၌                       | ٩         |
| (၈-၁၄) ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်၊ ဝိနည်းနှင့်   |           |
| အဘိဓမ္မာအဓန်းများ၌                                          | P         |
| သုတ္တန်မည်ပုံ                                               | P         |
| မဟာသတိပဋ္ဌာန သုတ္တန် အညွှန်း                                | ନ         |
| မဟာသတိပဋ္ဌာန သုတ္တန် လင်္ကာ                                 | ନ         |
| ကကစူပမ သုတ္တန် အညွှန်း                                      | ò         |
| ကကစူပမ သုတ္တန် လင်္ကာ                                       | ခေါ်      |
| အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမ သုတ္တန် အညွှန်း                             | ഒി്       |
| အဂ္ဂိက္ခနောပမ သုတ္တန် လင်္ကာ                                | ခံ        |

#### ယား

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                                                      | စာမျက်နှာ |  |
|------------------------------------------------------------------|-----------|--|
| ဝေပစိတ္တိ သုတ္တန် အညွှန်း                                        | o         |  |
| ဝေပစိတ္ထိ သုတ္တန် လင်္ကာ                                         | 0         |  |
| သလွေခ သုတ္တန် အညွှန်း                                            | 0         |  |
| သလ္လေခ သုတ္တန် လင်္ကာ                                            | റി        |  |
| အလဂဒ္ဒူပမ သုတ္တန် အညွှန်း                                        | റി        |  |
| အလဂဒ္ဒူပမ သုတ္တန် လင်္ကာ                                         | റി        |  |
| နိဓိကဏ္ဍ သုတ္တန် အညွှန်း                                         | 8         |  |
| နိဓိကဏ္ဍ သုတ္တန် လင်္ကာ                                          | 8         |  |
| ရာဟုလ သံယုတ် အညွှန်း                                             | 8         |  |
| ရာဟုလ သံယုတ် လင်္ကာများ                                          | 8         |  |
| သမုဒြာပမာ ဒေသနာ                                                  | 60        |  |
| ဝိနည်းမည်ပု <u>ံ</u>                                             | ð         |  |
| အဘိဓမ္မာမည်ပုံ                                                   | δ         |  |
| ဝီထိအချုပ် မှတ်ဖွယ် လင်္ကာ                                       | ဂေါ       |  |
| ဝိဋကမည်ပုံ                                                       | ဂေါ       |  |
| နိကာယ်ခေါ်ပုံ                                                    | ဂေါ်      |  |
| ဒီဃနိကာယ်                                                        | ဂေါ်      |  |
| မၛွိုမနိုကာယ်                                                    | റി        |  |
| သံယုတ္တနိကာယ်                                                    | ပေါ်      |  |
| အင်္ဂုတ္တရနိကာယ်                                                 | റി        |  |
| ခုဒ္ဓကနိကာယ်                                                     | രവ        |  |
| ပိဋကနှင့် နိကာယ် ဆက်နွယ်ပုံ                                      | ဂေါ်      |  |
| (၁၅) ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူခန်း                           | ô         |  |
| ၃။ ဘာသာအယူဝါဒအမျိုးအမျိုးနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဘုရားရှင်၏ မိန့်မှာချက် | ô         |  |
| ကေသမုတ္တိ သုတ္တန် လင်္ကာ                                         | ô         |  |
| စရစ်ယာန်ဘာသာ အချုပ်                                              | ဂါး       |  |
| အစ္စလာမ်ဘာသာ အချုပ်                                              | ಬ         |  |
| အစ္စလာမ်ဘာသာ၏ ခေါင်းစဉ် (၃)ခု                                    | ω         |  |
| (၁) အီမန် –ယုံကြည်ကိုးကွယ်ရာ အယူဝါဒ                              | ಬ         |  |
| သရကဂုံနှစ်ပါး                                                    | ಬ         |  |
| အလ္လာတ်ကို ယုံကြည်ပုံ                                            | బ         |  |
| (၂) အီဗာဒသိ – ဘာသာရေးတာဝန်                                       | ယာ        |  |
| ကျင့်စဉ်ကျောက်တိုင်ကြီး ငါးခု                                    | ဃာ        |  |
| (၃) အီဆန် - ကိုယ်ကျင့်သီလ                                        | ဃာ        |  |

# www.dhammadownload.com

നന്ന

| အကြောင်းအရာ                                                                                   | စာမျက်နှာ |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--|
| ဟိန္ဒူဘာသာ အချုပ်                                                                             | ဃာ        |  |
| သံသရာမှ လွတ်မြောက်ရန် နည်း သုံးနည်း                                                           | ဃာ        |  |
| (၁) ကမ္မမဂ္ဂ - ကံဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း                                                 | ဃာ        |  |
| (၂) ဉာကမဂ္ဂ - ဉာက်ဖြင့် သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း<br>(၃) ဘတ္တိမဂ္ဂ - ဆုတောင်းပတ္တနာပြုခြင်းဖြင့် | ဃာ        |  |
| သံသရာမှ လွတ်စေသော နည်း                                                                        | టి        |  |
| ဟိန္ဒူဘာသာ၏ အယူအဆ                                                                             | టి        |  |
| ၄။ ဘုရားရှင် ချီးမြှင့်တော်မူသော ဘာသာရေး လွတ်လပ်ခွင့်                                         | చి        |  |
| ၅။ ဆုံးဖြတ်ချက် အထူးများ                                                                      | టి        |  |
| ၆။ ဤကျမ်းစာကို ဖတ်ရှုလေ့လာရကျိုး                                                              | టి        |  |
| ၇။ ကျေးဖူးဂုဏ်အင် မှတ်တမ်းတင်                                                                 | ယေ        |  |
| ၈။ ပန်ကြားလွှာ                                                                                | ట         |  |
| ၉။ တိုက်တွန်းလွှာ                                                                             | ယော       |  |
| စာဝိုဒ်တဝ်ထားပုံ                                                                              | ယော်      |  |
| သင်္ကေတများ၏ အဓိပ္ပါယ်                                                                        | တေ        |  |
| <b>್ಟ್</b>                                                                                    |           |  |
| ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းစန်း                                                                 | 9         |  |
| ဘုရားအလောင်းတော် သုမေဓာ ဘုရားဆုပန်ခဲ့ပုံ                                                      | ១         |  |
| ഒവഃ                                                                                           |           |  |
| ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်စန်း                                                               | ၁၅        |  |
| ၁။ ဒါနပါရဓီဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ                                                               | ၁၇        |  |
| ၁။ အကိတ္တိရသေ့ ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                                      | ၁၇        |  |
| ၂။ သင်္ခပုဏ္ဏား ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                                     | ၁၈        |  |
| ၃။ ကုရုမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                                         | ၁၈        |  |
| ၄။ မဟာသုဒဿန စကြဝတေးမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                             | ၁၉        |  |
| ၅။ မဟာဂေါဝိန္ဒပုဏ္ထား ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                               | ၁၉        |  |
| ၆။ နိမိမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                                         | ၁၉        |  |
| ၇။ စန္ဒကုမာရမင်းသား ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                                                 | Jo        |  |

| အကြောင်းအရာ                                              | စာမျက်နှာ |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| 00 0 1 1 9 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                 |           |
| ၈။ သိဝိမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                    | Jo        |
| ၉။ ဝေဿန္တရာမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                | ၂၁        |
| ၁၀။ ယုန်ပညာရှိ ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                 | J9        |
| ၂။ သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ                         | Jo        |
| ၁။ အမိကို လုပ်ကျွေးသော သီလဝဆင် သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ | Jo        |
| ၂။ ဘူရိဒတ္တနဂါးမင်း သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ            | ĴĠ        |
| ၃။ စမွေယျနဂါးမင်း သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ              | JE        |
| ၄။ စူဋတေဓိပုဏ္ဏား သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ              | ၂၆        |
| ၅။ ကျွဲမင်း သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                    | J9        |
| ၆။ ဆတ်မင်း သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                     | ၂၈        |
| ဂု။ မာတင်္ဂရသေ့ သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                | ၂၈        |
| ၈။ ဓမ္မနတ်သား သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                  | Je        |
| ၉။ အလီနသတ္တုမင်းသား သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ            | Je        |
| ၁၀။ သင်္ခပါလနဂါးမင်း သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ           | 90        |
| ၃။ နေကွမွပါရမီ– စသည်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ         | po        |
| ၁။ ယုဓဥ္စယမင်းသား နေက္ခမ္မပါရမီဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ          | ၃၁        |
| ၂။ သောမနဿမင်းသား နေက္စမ္မပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ          | ၃၁        |
| ၃။ အယောဃရမင်းသား နေက္ခမ္မပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ          | PJ        |
| ၄။ မဟာကဥ္စနသတို့သား နေက္ခမ္မပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ       | 99        |
| ၅။ သောဏပညာရှိ နေကွမ္မပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ              | 99        |
| ၆။ တေမိမင်းသား အဓိဋ္ဌာန်ပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ           | 99        |
| ၇။ မျောက်မင်း သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                | ୧୭        |
| ၈။ သစ္စရသေ့ သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                  | ୧୭        |
| ၉။ ငုံးမင်း သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                  | ୧୭        |
| ၁ဝ။ ငါးမင်း သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ                  | 96        |
| ၁၁။ ကက္ဒဒီပါယနရသေ့ သစ္စာပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ           | 99        |
| ၁၂။ သုတသောမမင်း သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ              | 99        |
| ၁၃။ သုဝဏ္ဏသာမသတို့သား မေတ္တာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ       | 99        |
| ၁၄။ ဧကရာဇမင်း မေတ္တာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ               | 99        |
| ၁၅။ မဟာလောမဟံသရသေ့ ဥပေကွာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ          | 90        |

unofform 8

| အကြောင်းအရာ                                                                      | စာမျက်နှာ |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| <b>8</b> :                                                                       |           |
|                                                                                  |           |
| ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်                                   | ୧୯        |
| ဘုရားအလောင်းတော်၏ အံ့ဖွယ်များ                                                    | 90        |
| ဘုရားအလောင်းတော် မွေးဖွားရာဒေသ–စသည်                                              | 90        |
| ဘုရားအလောင်းတော် တောထွက်တော်မူခြင်း                                              | 99        |
| ဘုရားအလောင်းတော် အာဠာရနှင့် ဥဒကတို့ထံ ချဉ်းကပ်ခြင်း                              | 99        |
| ဘုရားအလောင်းတော်၏ ဉာက်၌ ထင်လာသော ဥပမာသုံးမျိုး                                   | 99        |
| ဘုရားအလောင်းတော် ဒုက္ကရစရိယာ ကျင့်တော်ပုံ                                        | 9G        |
| ဘုရားဖြစ်တော်မူရြင်း                                                             | 99        |
| ခြောက်                                                                           |           |
| ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်တော်များ                                                          | 90        |
| ဘုရားဂုက်တော် ကိုးပါး                                                            | ၅၁        |
| ဘုရားရှင်၏ လက္ခကာတော်ကြီး ၃၂ ပါးနှင့် အခြားဂုဏ်တော်များ                          | อูป       |
| ೯೬೬ ಬಿ.                                                                          | ၅၆        |
| မရွိုမသီလ                                                                        | อา        |
| မဟာသီလ                                                                           | ୭୯        |
| ဘုရားရှင်၏ အားတော် ၁၀ ပါး                                                        | Go        |
| ဘုရားရှင်၏ ဝေသာရဇ္ဈဉာက်တော် ၄ ပါး                                                | GJ        |
| ဘုရားရှင်သည် ခြင်္သေ့နှင့် တူတော်မူပုံ                                           | 69        |
| ခုနှစ်                                                                           |           |
| ဘုရားရှင်၏ တန်စိုးတော်များ                                                       | ©9        |
| ဥရုဝေလကဿပအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                                                  | Gq        |
| ကောရခတ္တိယတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                            | 90        |
| ဂင်္ဂါမြစ်ကို ကူးရာ၌ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                                          | ၇၁        |
| ရတနာစင်္ကြံကို ဖန်ဆင်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                                       | ၇၁        |
| ဗကဗြဟ္မာအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                                                   | า<br>กับ  |
| တောင်္ကြိုးတော်တို့အား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                                        |           |
| ဆွေတောမျိုးတော်ပုံ့အား တန်စိုးပြတော်မူပုံ<br>သောက်ရေကြည်အောင် တန်စိုးပြတော်မူပုံ | 99        |
| amming the age or a defendance of                                                | 95        |

| အကြောင်းအရာ                                            | စာမျက်နှာ  |  |
|--------------------------------------------------------|------------|--|
| တဝရီပုဣားကြီးတပည့်တို့အား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ           | 79         |  |
| ဝတ္တလိရဟန်းအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                      | าก         |  |
| သုပ္ပဝါသာမင်းသမီးအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ                | ဂို၆       |  |
| ထူကရွာ၌ တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ                            | 99         |  |
| ကဋ္ဌာရမဋ္ရကတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ | 99         |  |
| ပါထီကပုတ္တတက္တတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ဒိုးပြတော်မူပုံ  | ၇၈         |  |
| ရှစ်                                                   |            |  |
| ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနီကာယ်)  | စ၅         |  |
| o။ ជំលញ្ចនុំព <u>ិ</u> ជ្រិចចាាំ                       |            |  |
| ၁။ ဗြတ္စရာလသုတ်                                        | စ၉         |  |
| ပရိဗ္ဗာဇကကထာ                                           | စ၉         |  |
| စူဠသီလခန်း                                             | ၉၀         |  |
| မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိပြခန်း                                     | ၉၀         |  |
| နိဂုံး                                                 | ၆၁         |  |
| ၂။ သာမညဇလသုတ်                                          | ej         |  |
| မင်းနှင့်အမတ်တို့ ဆိုင်ရာစကား                          | eJ         |  |
| ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့ အကျိုး (၁)                            | <b>C</b> 9 |  |
| ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့အကျိုး (၂)                             | ୧୭         |  |
| ရဟန်းဘဝ၏ သာ၍မွန်မြတ်သော အကျိုးများ(၃-၁၄)               | ලඉ         |  |
| ထူနြွေကို စောင့်စည်းခြင်း                              | ၉၆         |  |
| တရားသတိနှင့် ဆင်ခြင်ဉာက်                               | ee         |  |
| ရောင့်ရဲလွယ် <u>ရ</u> ြင်း                             | ୯୧         |  |
| နီဝရကငါးပါးကို ပယ်ခြင်း                                | ୯୧         |  |
| စျာန်အဘိညာဉ်များကို ရခြင်း                             | ၉၈         |  |
| နိုဂုံး                                                | Ge         |  |
| ၃။ အမ္မဋ္ဌသုတ်                                         | 000        |  |
| ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ထားဝတ္ထု                                | 000        |  |
| အမွဋ္ဌလုလင်ကို ဘုရားရှင်ထံ စေလွှတ်ခြင်း                | 000        |  |
| ဇာတ်နှိမ့် –ဟူသော စကားဖြင့် ရှေးဦးစွာ ရှုတ်ချခြင်း     | 000        |  |

မာတိတာ

| အကြောင်းအရာ                                                     | စာမျက်နှာ |
|-----------------------------------------------------------------|-----------|
| ဇာတ်နိမ့် –ဟူသော စကားဖြင့် နှစ်ကြိမ်မြောက် ရှတ်ချ <u>ရ</u> ြင်း | ၁၀၂       |
| ဇာတ်နိမ့် – ဟူသော စကားဖြင့် သုံးကြိမ်မြောက် ရှုတ်ချခြင်း        | ၁၀၂       |
| ကျွန်မ၏သား ဝါဒ                                                  | ၁၀၂       |
| အမွဋ္ဌ၏ အဆက်အနွယ်အကြောင်း                                       | 209       |
| မင်းမျိုးသည် မြင့်မြတ်သည့် အကြောင်း                             | ၁၀၅       |
| အသိဉာက်(ဝိဇ္ဇာ)နှင့် အကျင့် (စရက)အကြောင်း                       | ၁၀၅       |
| ပျက်စီးကြောင်း လေးပါး                                           | ၁၀၅       |
| ရှေးက ရသေ့တို့အကြောင်းကို မေးမြန်းခြင်း                         | 200       |
| လက္ခကာနှစ်မျိုးကို ပြတော်မူခြင်း                                | ၁၀၈       |
| ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ဘုရားထံတော် ချဉ်းကပ်ခြင်း                    | ၁၀၉       |
| ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထားခြင်း                  | 000       |
| ၄။ သောကဒဏ္ဍသုတ်                                                 | 000       |
| စမွာမြို့နေ ပုဏ္ဏားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့အကြောင်း              | ၁၁၁       |
| သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား၏ ဂုက်ကို ပြဆိုရာ                                | ၁၁၂       |
| မြတ်စွာဘုရား၏ ဝုက်ကို ရီးကျူးပြဆိုရာ                            | ၁၁၃       |
| သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား စိတ်အကြံဖြစ်ပုံ                                 | ၁၁၄       |
| ပုဏ္ဏား - ဟု သတ်မှတ်ခြင်း                                       | ၁၁၅       |
| သီလနှင့် ပညာကို အမြတ်ဆုံး – ဟု ဆိုခြင်း                         | ၁၁၇       |
| သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားက ဆွမ်းစားပင့်ခြင်း                              | ၁၁၈       |
| ၅။ ကူဋ္ဌဒန္တသုတ်                                                | ၁၁၉       |
| ခါကုမတရွာနေ ပုဏ္ဏားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့အကြောင်း              | ၁၁၉       |
| ကူဋဒန္ထပုတ္ထား၏ ဂုဏ်ကို ပြဆိုရာ                                 | ၁၂၀       |
| မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်ကို ရီးကျူးခြင်း                              | ວງ໐       |
| မဟာဝိဇိတမင်း ယဇ်ပူဇော်ပုံကို ပြဆိုရာ                            | ാ്യര      |
| အင်္ဂါလေးပါး                                                    | ວງວ       |
| အင်္ဂါရှစ်ပါး                                                   | ၁၂၂       |
| အင်္ဂါလေးပါး                                                    | စ၂၂       |
| စိတ်ထားသုံးပါး                                                  | စ၂၂       |
| အခြင်းအရာဆယ်ပါး                                                 | ٥١٦       |
| တစ်ဆယ့်ရြောက်ပါးသော အကြောင်း                                    | ၁၂၃       |
| အမြဲတမ်းအလူဖြစ်သော မျိုးရိုးစဉ်ဆက်အလူ။                          | ၁၂၅       |
| ကူဋဒန္ထပုဏ္ဏားက သတ္တဝါတို့အား ဘေးမဲ့ပေးခြင်း                    | ၁၂၇       |
| ကူဋဒန္ထပုဏ္ဏား သောတာပန် တည်ခြင်း                                |           |

ç

| အကြောင်းအရာ                                                                                  | စာမျက်နှာ          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ၆။ တောလိသုတ်                                                                                 |                    |
| ပုဏ္ဏားတမန်ဝတ္ထု                                                                             | ၁၂၈                |
| တစ်ဖို့တည်းအတွက် ပွားများထားသော သမာဓိ                                                        | ၁၂၈                |
| အရိယဖိုလ်လေးပါး                                                                              | ၁၃၀<br>၁၂ <u>၆</u> |
| အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော အရိယမဂ်                                                                  | 090                |
| ရဟန်းနှစ်ပါးဝတ္ထု                                                                            | 250                |
| ၇။ မဟာသီဟနာဒသုတ်                                                                             | ၁၃၃                |
| အစေလကဿပဝတ္ထု                                                                                 | 200                |
| မေးမြန်းစိစစ်စေရြင်းကို ပြရာ                                                                 | 999                |
| အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော အရိယမဂ်                                                                  | 266                |
| ခြိုးရ်သောအကျင့် အားထုတ်မှုကို ပြဆိုရာ                                                       | ၁၃၅                |
| မြူးရြဲသောအကျင့် အားထုတ်ရှုံ ဂျဆုရာ<br>မြူးရြဲသောအကျင့်ကို အားထုတ်၍ အကျိုးမရှိပုံကို ပြဆိုရာ | ၁၃၅                |
| သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာနှင့် ပြည့်စုံခြင်း                                                           | ၁၃၆                |
| ရဲရင့်သော စကားကို မြွက်ဆိုခြင်း                                                              | ၁၃၇                |
| ရရပ္သမေတာ မကားကို မွှုက်ဆုံမြင်း<br>တိတ္ထိဖြစ်ဖူးသူတို့ အစမ်းကျင့်သုံးရခြင်းကို ပြဆိုရာ      | ၁၃၈<br>၁၃၉         |
| ၈။ ပေါင္မပါဒသုတ်                                                                             | 290                |
| ပေါဋပါဒပရိဗိုဇ်ဝတ္ထု                                                                         | 090                |
| သညာ၏ ချုပ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ                                                                   | 090                |
| အကြောင်းရှိ၍ သညာဖြစ်ခြင်း၊ သညာချုပ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ                                          | 999                |
| သညာသည် အတ္တဟုတ် မဟုတ် ပြဆိုရာ                                                                | 999                |
| ဆင်ဆရာ့သား စိတ္တနင့် ပေါင္ခပါဒပရိဗိုဇ်ဝတ္ထု                                                  | ၁၄၅                |
| ကေန် (နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း) မဟုတ်သော တရားများ                                                | 999<br>999         |
| eကန် (နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း) တရားများ                                                         | ၁၄၅                |
| အတ္တဘောရခြင်း သုံးမျိုး                                                                      | 999                |
| ဆင်ဆရာ့သား စိတ္တ ရဟန်းအဖြစ်ကို တောင်းခြင်း                                                   | ၁၅၀                |
| ၉။ ကေဝဋ္ရသုတ်                                                                                | ၁၅၁                |
| သူကြွယ်သား ဧကဝဋ္ဇဝတ္ထု                                                                       | ეჟე                |
| ပြာဋိဟာ (စွမ်းရည်ထူး) သုံးပါး                                                                | ၁၅၁                |
| တန်ခိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)                                                          | ാള്യ               |
| အတစ်ဟောခြင်း ပြာဋိဟာ (အတစ်ဟောခြင်း စွမ်းရည်ထူး)                                              | ാള്യ               |
| ဆုံးမခြင်းပြာဋိဟာ (ဆုံးမခြင်းစွမ်းရည်ထူး)                                                    | ၁၅၃                |
| မဟာဘုတ်လေးပါးချုပ်ရာကို ရှာသော ရဟန်းဝတ္ထု                                                    | ၁၅၃                |
| ကမ်းကြည့်ငှက် ဥပမာ                                                                           | 299                |
|                                                                                              | 707                |

ഗഗീന്ന േ

| အကြောင်းအရာ                                                   | စာမျက်နှာ   |
|---------------------------------------------------------------|-------------|
| ၁၀။ လောဟိစ္စသုတ်                                              | 200         |
|                                                               | <b>ე</b> ეე |
| လောဟိစ္စပုဏ္ထားဝတ္ထု<br>လောဟိစ္စပုဏ္ထားအား မေးမြန်းစိစစ်ခြင်း | ၁၅၅         |
| ောင်ရှိတွင်ကို အောင်ရေးမြန်မာမျှင်း                           | ၁၅၆         |
| အပြစ်တင်ထိုက်သော ဆရာသုံးဦး                                    | ၁၅၈         |
| အပြစ်မတင်ထိုက်သော ဆရာများ                                     | ୦၅၉         |
| ၁၁။ တေဝိဇ္ဇသုတ်                                               | ၁၆ဝ         |
| ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဓါဇတို့ တိုင်ပင်ခန်း                        | ၁၆၀         |
| အစိရဝတီမြစ် ဥပမာ                                              | ၁၆၂         |
| ပြဟွာပြည်သို့ သွားရာလမ်းကို ဟောကြားခြင်း                      | 969         |
| Jii aaaggggcay                                                |             |
| ၁။ မဟာပဒါနသုတ်                                                | ၁၆၉         |
| ပုဗွေနိဝါသဉာက်နှင့် စပ်သော စကား                               | ၁၆၉         |
| နိခါန်း                                                       | ၁၆၉         |
| ဗြဟ္ဓာတို့ လျှောက်ထားကြခြင်း                                  | ၁၇၁         |
| ၂။ မဟာနိဒါနသုတ်                                               | ၁၇၃         |
| ပဋိစ္စသမုပ္မာဒ်တရားတော်                                       | ၁၇၃         |
| ၃။ မဟာသုဒဿနသုတ်                                               | 000         |
| ကုသာဝတီနေပြည်တော်                                             | 200         |
| စကြာရတနာ                                                      | ၁၈၁         |
| ဆင်ရတနာ                                                       | ၁၈၁         |
| မြင်းရတနာ                                                     | ၁၈၁         |
| ပတ္တမြားရတနာ                                                  | ၁၈၂         |
| မိဖုရားရတနာ                                                   | ၁၈၂         |
| သူဌေးရတနာ                                                     | ാപ്പെ       |
| သားကြီးရတနာ                                                   | ၁၈၂         |
| တန်ခိုးလေးပါးနှင့် ပြည့်စုံခြင်း                              | ၁၈၂         |
| ဓမ္မနန်းပြာသာဒ်နှင့် ဓမ္မရေကန်                                | ၁၈၃         |
| ဈာန်နှင့် ပြည့်စုံခြင်း                                       | ၁၈၄         |
| မြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် –စသည်                          | ၁၈၄         |
| သုဘဒ္ဒါမိဖုရားကြီး စစားခြင်း                                  | ၁၈၅         |
| <u> ပြဟ္စာ့ပြည်သို့</u> လားတော်မူ <u>ရ</u> ြင်း               | ၁၈၆         |

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                              | စာမျတ်နှာ   |
|------------------------------------------|-------------|
|                                          |             |
| ၄။ ဇနဝသဘသုတ်                             | ၁၈၇         |
| နာတိကရွာသားတို့၏ အမေးကို ဇြေတော်မူခြင်း  | ၁၈၇         |
| အရှင်အာနန္ဒာ၏ သွယ်ဝိုက်သော စကား          | ၁၈၇         |
| ဇနဝသဘနတ်သား                              | ၁၈၉         |
| နတ်သဘင်                                  | ၁၉၀         |
| သနင်္ကုမာရဗြဟ္မာမင်းအကြောင်း             | ၁၉၁         |
| ထ္ကုန္မိပါဒ်ကို ပွားများပြီးသူ           | ၁၉၂         |
| သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး                         | <b>୦</b> ୧୨ |
| သမာဓိဏ် အခြံအရံ ခုနစ်ပါး                 | <b>୦</b> ၉၄ |
| ၅။ မဟာဂေါဝိန္မသုတ်                       | ၁၉၆         |
| နတ်သဘင်                                  | ၁၉၆         |
| မဇောက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဝုက်ရှစ်ပါး      | ၁၉၆         |
| သနင်္ကမာရဗြဟ္မာအကြောင်း                  | ၁၉၈         |
| မဖောက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဝုက်ရှစ်ပါး      | ၁၉၈         |
| ဂေါဝိန္ဒပုဏ္ထားဝတ္ထု                     | ୦၉၉         |
| မဟာဂေါဝိန္ဓဝတ္ထု                         | ୦၉၉         |
| မင်းစည်းစိမ်ကို ခွဲဝေရြင်း               | Joo         |
| ကျော်စောသတင်း ပျံ့နှံ့၍ ထွက်ရြင်း        | ၂၀၁         |
| ငြဟ္မာမင်းနှင့် ဆွေးနွေး <u>ခြ</u> င်း   | آەل         |
| ရေကုမင်းအား လျှောက်ထားခြင်း              | 705         |
| မင်းခြောက်ပါးတို့အား လျှောက်ထားခြင်း     | Jog         |
| ပုဏ္ဏားသူဌေး - စသည်တို့အား ပြောကြားရြင်း | Jog         |
| မယားတို့အား ပြောကြားခြင်း                | ၂၀၅         |
| မဟာဂေါဝိန္ဓပုဏ္ဏား ရဟန်းပြုခြင်း         | Jog         |
| ၆။ မဟာသမယသုတ်                            | Jog         |
| နတ်အစည်းအဝေး                             | ၂၀၈         |
| ၇။ သတ္တပဉ္စသုတ်                          | ၂၁၃         |
| ပဉ္စသိခနတ်သား၏ သီချင်းဂါထာ               | Jog         |
| သိကြားမင်း ချဉ်းကပ်ခြင်း                 | ၂၁၅         |
| ဂေါပကနတ်သားဝတ္ထု                         | ၂၁၆         |
| ဝေဒနာကမ္မဋ္ဌာန်း                         | ၂၁၈         |
| ပါတိမောက္မွသံဝရသီလ                       | ၂၁၉         |

**හ**න්තා ෙටේ

| အကြောင်းအရာ                                             | စာမျက်နှာ       |
|---------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>ဘူနြို့ယသံဝရသီလ</b>                                  | ე <b>ე</b> 0    |
| ဝမ်းမြောက်မှုကို ရဖူးခြင်း                              | 775             |
| ၃။ ប៉ាលី៣០បិបៅខ្លិចចារិ                                 |                 |
| ၁။ ပါထိကသုတ်                                            | JJ9             |
| သုနက္ခတ်ရဟန်းဝတ္ထု                                      | JJ9             |
| အစ –ဟု သိအပ်သော တရားကို သတ်မှတ်ခြင်း                    | JJ@             |
| ၂။ ဥဒုမ္မရိကသုတ်                                        | JP9             |
| နိကြောပေရိဗိုလ်ဝတ္ထု                                    | J <b>P</b> 9    |
| ညစ်ညူးရင်း အမျိုးမျိုး                                  | Jac             |
| အစွံအပွေးနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ            | ၂၃၈             |
| အခေါက်နှင့်တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ                | J96             |
| အကာနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ                  | J90             |
| အထွတ်အထိပ်, အနှစ်သာရနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ | J90             |
| နိုကြောမပရိဗိုလ် မှိုင်တွေရြင်း                         | J90             |
| အရဟတ္တဇိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုနိုင်ခြင်း                  | J9J             |
| ပရိဗိုစ်တို့ မှိုင်တွေကြခြင်း                           | J99             |
| ၃။ စတ္တဝတ္တိသုတ်                                        | J9 <b>9</b>     |
| မိမိသာလျှင် ကျွန်းကြီးသဗွယ် မှီခိုရာ ဖြစ်ခြင်း          | J99             |
| ဒင္အနေမိစကြဝတေးမင်း                                     | J99             |
| မြတ်သော စကြာမင်း ကျင့်ဝတ်                               | J9B             |
| စကြာရတနာ ဖြစ်ပေါ်လာခြင်း                                | J99             |
| ဒုတိယစကြာမင်း – စသည်                                    | J99             |
| အသက်အဆင်း-စသည် ယုတ်လျော့ခြင်းအကြောင်း                   | Jço             |
| ဆယ်နှစ်သက်တမ်းအချိန်                                    | ၂၅၁             |
| အသက်၊ အဆင်း – စသည် တိုးပွားခြင်း အကြောင်း               | J9 <del>2</del> |
| သင်္ခစကြဝတေးမင်း ဖြစ်ပေါ်ခြင်း                          | J98             |
| မေတ္တေယျဘုရား ပွင့်တော်မူရြင်း                          | J99             |
| ရဟန်း၏ အသက်၊ အဆင်း – စသည် တိုးပွားခြင်းအကြောင်း         | J99             |
| ၄။ အဂ္ဂညသုတ်                                            | <sub>ეე</sub> ნ |
| ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဒါဇ                                   | <sub>ქე</sub> ც |

#### േറി

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                              | စာမျက်နှာ |
|------------------------------------------|-----------|
| အမျိုးလေးပါး                             | J99       |
| မြေဆီဖြစ်ပေါ်လာခြင်း                     | Joe       |
| လ၊ နေ –စသည်တို့ ဖြစ်ပေါ်လာခြင်း          | Joe       |
| မြေလွှာဖြစ်ပေါ်လာခြင်း                   | J90       |
| နွယ်ချိုဖြစ်ပေါ် လာခြင်း                 | ၂၆၀       |
| အလိုအလျောက် သလေးဆန် ဖြစ်ပေါ်လာခြင်း      | ၂၆၀       |
| မိန်းမ၊ ယောက်ျား လိင် ထင်ရှားဖြစ်ခြင်း   | JGo       |
| မေထုန်အကျင့်                             | ၂€၁       |
| သလေးဆန် ခွဲဝေရြင်း                       | ၂၆၁       |
| မဟာသမ္မတမင်း                             | ĴĠJ       |
| ပုဏ္ဏားအစု                               | آ<br>آ    |
| အသည် (ကုန်သွယ်လယ်လုပ်) အစု               | ၂၆၃       |
| သူဆင်းရဲအစု                              | ၂၆၃       |
| ဒုစရိုက် – စသည်အကြောင်း                  | Jeg       |
| တေဓိပက္ခိယတရား ပွားများခြင်း             | Jeç       |
| ၅။ သမ္မသာဒနီယသုတ်                        | JGG       |
| အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ ရဲရင့်သော စကားသံ       | JEE       |
| ကုသိုလ်တရားဒေသနာ                         | ၂၆၈       |
| အာယတနကို သတ်မှတ်ခြင်း ဒေသနာ              | ၂၆၈       |
| အမိဝမ်း၌ ပဋိသန္ဓေယူပုံ ဒေသနာ             | ၂၆၈       |
| အတပ်ညွှန်းခြင်း အစီအရင် ဒေသနာ            | ၂၆၈       |
| ဉာက်အမြင်သို့ ရောက်ခြင်း ဒေသနာ           | ၂၆၈       |
| ပုဂ္ဂိုလ်ကို သတ်မှတ်ခြင်း ဒေသနာ          | Jee       |
| ပဓာနုတေရွှင် ဒေသနာ                       | JGe       |
| အကျင့်ပဋိပဒါ ဒေသနာ                       | ၂၆၉       |
| နှတ်အကျင့် ပဋိပဒါ ဒေသနာ                  | JGG       |
| လူတို့၏ အကျင့်သီလ ဒေသနာ                  | Jee       |
| ဆုံးမနည်း ဒေသနာ                          | Jee       |
| တစ်ပါးသူတို့ လွတ်မြောက်သော ဉာက်အရာ ဒေသနာ | ၂၆၉       |
| သဿတဝါဒ ဒေသနာ                             | ၂၆၉       |
| ပုဗွေနိဝါသာနုဿတိဉာက်အရာ ဒေသနာ            | JEe       |
| စုတူပပါတဉာက် ဒေသနာ                       | ၂၆၉       |
| ကျွန်ဝိဓ ဒေသနာ                           | ၂၆၉       |
|                                          |           |

| အကြောင်းအရာ                                            | ာမျက်နှာ         |
|--------------------------------------------------------|------------------|
| ဘုရားရှင်၏ အခြားသော ဂုက်ကို ပြခြင်း                    | <b>ე</b> ე0      |
| အနယောဂဒါန အမျိုးအစား                                   | J90              |
| အံ့ဩဇွယ်ဖြစ်ပုံ ထူးဆန်းပုံ အချက်                       | <sup>၂</sup> ပ်၁ |
| ၆။ ပါသာဒိကသုတ်                                         | J9J              |
| ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော သာသနာ                           | 705              |
| ဘုရားအစစ် ဟောအပ်သော သာသနာ                              | 705              |
| တပည့်တို့ တောင့်တပူပန်ထိုက်သော ဆရာ                     | J99              |
| တပည့်တို့ မတောင့်တမပူပန်ထိုက်သော ဆရာ                   | J99              |
| သာသနာမပြည့်စုံခြင်း – စသည်                             | J99              |
| သံဂါယနာတင်ထိုက်သော တရား                                | ၂၇၈              |
| သိစေသင့်သော အစီအရင်                                    | ၂၇၈              |
| ပစ္စည်းလေးပါး ခွင့်ပြုကြောင်း                          | JJe              |
| ရျမ်းသာခံစားကြောင်း အကျင့်                             | ၂၈၀              |
| ချမ်းသာခံစားကြောင်းအကျင့်၏ အကျိုးအာနိသင်               | ၂၀၁              |
| အာသဝေါကင်းသူနှင့် မထိုက်သောအရာ                         | ၂၀၁              |
| အမေးနှင့် အဖြေ                                         | ၂၈၁              |
| မဟောကြားသော အရာ                                        | ၂၈၂              |
| ဟောကြားသော အရာ                                         | ၂၈၃              |
| ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်သော မိစ္ဆာအယူ                  | Jeg              |
| နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်သော မိစ္ဆာအယူ                 | Jog              |
| ၇။ လက္ခဏသုတ်                                           | Jeo              |
| မဟာပုရိသလက္ခဏာ သုံးဆယ့်နှစ်ပါး                         | ၂၈၈              |
| (၁) သုပ္ပတိဋိတ ပါဒ လက္ခကာတော်                          | ၂၈၈              |
| (၂) ပါဒ တလ စတ္တ လက္စကာတော်                             | JoB              |
| (၃-၅) အာယတ ပကို – စသော လက္ခကာတော် သုံးပါး              | ၂၈၉              |
| (၆) သတ္တုဿဒ လက္ခကာတော်                                 | J60              |
| (၇ - ၈) မုဒု တလုန ဟတ္ထ ပါဒ လက္ခကာတော်နှင့်             |                  |
| ဇာလ ဟတ္ထ ပါဒ လက္ခကာတော်                                | 760              |
| (၉-၁၀) ဥဿစ်ပါဒ လက္ခဏာတော်နှင့် ဥဒ္ဓဝ္ဂ လောမ လက္ခဏာတော် | 760              |
| (၁၁) ന്റേ ഡ് സന്റന്നത്നെ                               | ၂၉၁              |
| (၁၂) သုခုမစ္ဆဝိ လက္ခဏာတော်                             | ၂၉၁              |
| (၁၃) သုဝဏ္ဏ ဝဏ္ဏ လက္ခဏာတော်                            | JeJ              |
| (၁၄) ကောသောဟိတ ဝတ္ထ ဂုယှ လက္ခဏာတော်                    | J@J              |

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                                                   | စာမျက်နှာ |
|---------------------------------------------------------------|-----------|
| (၁၅–၁၆) ပရိမက္ကလ လက္စကာတော်နှင့်                              | ••••••    |
| အနောနမ ဖဏ္ဏု ပရိမသန လက္ခဏာတော်                                | Jep       |
| (၁၇–၁၉) သီဟ ပုဗ္ဗဒ္ဓ ကာယ–စသော လက္ခဏာတော်သုံးပါး               | J@P       |
| (၂၀) ရသဂ္ဂ သဂ္ဂိတာ လက္စဏာတော်                                 | Je9       |
| (၂၁–၂၂) အဘိနီလ နေတ္တ လက္ခဏာတော်နှင့်                          |           |
| ဂေါပခုမ လက္ခကာတော်                                            | Je9       |
| (၂၃) ဥက္ခီသ သီသ လက္ခဏာတော်                                    | Jeg       |
| (၂၄-၂၅) ဧကေက လောမ တာ လက္ခဏာတော်နှင့် ဥဏ္ဏာ လက္ခဏာတော်         | ၂၉၅       |
| (၂၆-၂၇) စတ္တာလီသ သမ ဒန္တ လက္ခဏာတော်နှင့် အ ဝိရဋ္ဌ ဒန္တ လက္ခဏာ | တော်၂၉၅   |
| (၂၈–၂၉) ပဟူတ ဖိဝှါ လက္ခဏာတော်နှင့် ဗြဟ္မဿရ လက္ခဏာတော်         | Jee       |
| (၃၀) သီဟ ဟန လက္ခဏာတော်                                        | Jee       |
| (၃၁–၃၂) သမ ဒန္တ လက္ခဏာတော်နှင့် သုသုတ္တ ဒါဌ လက္ခဏာတော်        | J@9       |
| ၈။ သိင်္ဂါလသုတ်                                               | ၂၉၈       |
| သိဂါလလုလင်                                                    | ၂၉၈       |
| အရပ်ခြောက်မျက်နှာ                                             | Jeo       |
| ညစ်ညူးသော ကံလေးပါး                                            | Jee       |
| အကြောင်းလေးပါး                                                | Jee       |
| စည်းစိမ်ပျက်ကြောင်း ခြောက်ပါး                                 | JEE       |
| သေရည်သေရက်သောက်ခြင်း၏ အပြစ်ခြောက်ပါး                          | Jee       |
| အခါမဲ့ သွားလာခြင်း၏ အပြစ်ခြောတ်ပါး                            | Jee       |
| ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှုခြင်း၏ အပြစ် ခြောက်ပါး                    | 900       |
| လောင်းကစားခြင်း၏ အပြစ် ခြောက်ပါး                              | 900       |
| ခင်ပွန်းယုတ်၏ အပြစ် ခြောက်ပါး                                 | 900       |
| ပျင်းရိခြင်း၏ အပြစ် ခြောက်ပါး                                 | 200       |
| తిరుణ్యర్గ                                                    | 200       |
| စိတ်တောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေ                         | Pol       |
| အရပ်ခြောက်ပါးကို လုံခြုံစေခြင်း                               | 909       |
| ၉။ အာင္ရာနာင္ရွိယသုတ်                                         | ρος       |
| V 7 1 7 1                                                     |           |

ငါး

# www.dhammadownload.com

ഗേരീന്ന ഉ

| အကြောင်းအရာ                                             | စာမျက်နှာ |      |
|---------------------------------------------------------|-----------|------|
| Ri                                                      | •••••     | •••• |
| ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရွိမနိကာယ်) | ၃၁၁       |      |
| on අගලෝකත්දීපත්                                         |           |      |
| ၁။ မူလပရိယာယဝဂ်                                         | გაე       |      |
| ၁။ မူလပရိယာယသုတ်                                        | ၃၁၇       |      |
| အမှတ် (၁) ပုထုဇဉ်အပိုင်း                                | २०१       |      |
| အမှတ် (၂) သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်အပိုင်း                         | ၃၁၈       |      |
| အမှတ် (၃) ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်အပိုင်း                        | ၃၁၈       |      |
| အမှတ် (၄) မြတ်စွာဘုရားအဝိုင်း                           | ၃၁၉       |      |
| ၂။ သဗ္ဗာသဝသုတ်                                          | ၃၂၀       |      |
| သိမြင်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ                 | 570       |      |
| စောင့်စည်းခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ             | PJJ       |      |
| မှီဝဲခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ                  | <b>PU</b> |      |
| သည်းခံခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ                 | PJJ       |      |
| ရှောင်ကြဉ်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ             | 919       |      |
| ပယ်ဖျောက်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ              | 919       |      |
| ပွားများခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ               | 919       |      |
| ၃။ ဓမ္မဒါယာဒသုတ်                                        | 9.19      |      |
| ၄။ ဘယဘေရဝသုတ်                                           | ၃၂၈       |      |
| ၅။ အာကခေ်ယျသုတ်                                         | ၃၃၁       |      |
| ၆။ ဝတ္ထသုတ်                                             | 999       |      |
| ၇။ သလွေခသုတ်                                            | 699       |      |
| ၈။ မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ်                                     | 999       |      |
| ကာယာနပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် အကျယ်                              | 998       |      |
| (၁) ထွက်သက်ဝင်သက်ကို ရှုဆင်ခြင်ပုံ အပိုင်း              | 999       |      |
| (၂)  ဆူရိယာပုတ်ကို ဆင်ခြင်ပုံအပိုင်း                    | २५०       |      |

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                                      | စာမျက်နှာ         |
|--------------------------------------------------|-------------------|
|                                                  |                   |
| (၃) သတိသမွဇဉ်ဖြင့် ဆင်ရြင်ပုံ အပိုင်း            | ၃၄၁               |
| (၄) စက်ဆုဝ်ဗွယ် -ဟု နှလုံးသွင်းပုံ အပိုင်း       | 990               |
| (၅) ဓာတ်ခွဲ၍ နှလုံးသွင်းပုံ အပိုင်း              | P9J               |
| (၆) သူသေကောင် ကိုးမျိုးကဲ့သို့ ဆင်ခြင်ပုံအပိုင်း | P9J               |
| ဝေဒနာနပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် အကျယ်                      | 999               |
| စိတ္တာနုပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် အကျယ်                    | 999               |
| ဓမ္မာနုပဿနာ သတိပဌာန်အကျယ်                        | <b>२</b> 9១       |
| နီဝရကအပိုင်း                                     | 999               |
| ခန္ဓာအဝိုင်း                                     | 999               |
| အာယတနအ <b>ိုင်း</b>                              | P96               |
| <b>ဗော</b> ရွှင်အဝိုင်း                          | 29€               |
| သစ္စာအပိုင်း                                     | 999               |
| ခုက္မသစ္မွာအကျယ်                                 | 999               |
| သမုဒယသစ္စာအကျယ်                                  | 990               |
| နိရောသေစွာအကျယ်                                  | P98               |
| မဂ္ဂသစ္စာအကျယ်                                   | 99e               |
| ၂။ သီဟနာဒဝဂ်                                     | <del>2</del> 90   |
| ၁။ စူဠသီဟနာဒသုတ်                                 | <b>20</b> 2       |
| ၂။ မဟာသီဟနာဒသုတ်                                 | <del>ე</del> ჟ6   |
| ၃။ မဟာဒုက္ခက္ခန္မသုတ်                            | <b>ခု၆</b> ၁      |
| ၄။ စူဠခုက္ခက္ခန္မသုတ်                            | <del>ද</del> ලිනු |
| ၅။ စေတောခိလသုတ်                                  | ଚ୍ଚତି             |
| ၆။ ဝနပတ္ထသုတ်                                    | ନ୍ତିନ             |
| ၇။ မခုပိဏ္ဍိကသုတ်                                | P9J               |
| ၈။ ဒွေဓာဝိတတ္တသုတ်                               | ୧୨୭               |
| ၉။ ဝိတတ္တသဏ္ဌာနသုတ်                              | 998               |
| ၃။ ဩ၀မ္မဝဂ်                                      | 202               |
| ၁။ ကကစူပမသုတ်                                    | ၃၈၅               |

unon 8

| အတြောင်းအရာ             | စာမျက်နှာ |
|-------------------------|-----------|
| °                       |           |
| ၂။ အလဂဒ္ဒူပသေုတ်        | 9€0       |
| ၃။ ဝန္ဓိကသုတ်           | ୧୯୧       |
| ၄။ ရထဝိနီတသုတ်          | 999       |
| ၅။ နိဝါပသုတ်            | 909       |
| ၆။ ပါသရာသိသုတ်          | 909       |
| ၇။ စူဋ္ဌဟတ္ထိပဒေါပမသုတ် | 909       |
| ၈။ မဟာသာရောပမသုတ်       | 900       |
| ട്വ സെന്നുവരു           | ၄၂၁       |
| ၁။ စူဠဂေါသိင်္ဂသုတ်     | 9JP       |
| ၂။ မဟာဂေါသိင်္ဂသုတ်     | 9J6       |
| ၃။ မဟာဂေါပါလကသုတ်       | 9,10      |
| ၄။ စူဠဂေါပါလကသုတ်       | 990       |
| ၅။ စူဠသစ္စကသုတ်         | 99J       |
| ၆။ မဟာသစ္စကသုတ်         | 999       |
| ၇။ စူဠတဏှာသင်္ခယသုတ်    | 990       |
| ၈။ မဟာတကှာသင်္ခယသုတ်    | 999       |
| ၉။ မဟာအဿပုရသုတ်         | 999       |
| ၁၀။ စူဠအဿပုရသုတ်        | 998       |
| ၅။ ရုဋ္ဌယမကဝဂ်          | ၄၅၁       |
| ၁။ သာလေယျကသုတ်          | 999       |
| ၂။ စူဠဝေဒလ္လသုတ်        | 999       |
| ၃။ စူဠဓမ္မသမာဒါနသုတ်    | 999       |
| ၄။ မဟာဓမ္မသမာဒါနသုတ်    | 996       |
| ၅။ ဝီမံသကသုတ်           | 969       |
|                         |           |

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                                       | စာမျတ်နှာ          |
|---------------------------------------------------|--------------------|
| ၆။ ကောသမ္ဓိယသုတ်                                  | <b>9</b> 6ე        |
| ဂု။ ဗြဟ္မနိမန္တနိုကသုတ်                           | 960                |
| ၂။ စ၍စစဏ္ဍာသပါဠိတော်                              |                    |
| ၁။ ဂဟပတိဝဝ်                                       | 990                |
| ၁။ ကန္ဒရကသုတ်                                     | 999                |
| ၂။ သေစသုတ်                                        | 900                |
| ၃။ ပေါတလိယသုတ်<br>ကာမဂုဏ်တို့၏ အပြစ်ကို ဆိုရာစကား | <b>၄၈၄</b><br>၄၈၆  |
| ၄။ ဇီဝကသုတ်                                       | ୨୭၆                |
| ၅။ ဥပါလိသုတ်                                      | 960                |
| ၆။ ကုတ္တုရဝတိကသုတ်                                | ၅၀၁                |
| ၇။ အဘယရာဖကုမာရသုတ်<br>စကားခြောက်စွန်း             | ე <b>იე</b><br>ეინ |
| ၈။ ဗဟုဝေဒနီယသုတ်                                  | ၅ဝ၈                |
| ၉။ အပဏ္ဏကသုတ်                                     | ၅၁၀                |
| ၂။ ဘိက္ဆုဝဂ်                                      | 909                |
| ၁။ အမ္မလဋ္ဌိကရာဟုလောဝါဒသုတ်                       | ඉංගු               |
| ၂။ မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်                              | വം                 |
| ၃။ စူဠမာလုကျသုတ်                                  | <b>3</b> J9        |
| ၄။ မဟာမာလုကျသုတ်                                  | <b>១</b> J9        |
| ၅။ ဘဒ္ဒါလိသုတ်                                    | ၅၃၁                |
| ၆။ လဋုကိတောပသေုတ်                                 | 996                |
| ၇။ စာတုမသုတ်                                      | 999                |
|                                                   |                    |

# www.dhammadownload.com

#### ഗാർത

| အကြောင်းအရာ          | စာမျက်နှာ          |
|----------------------|--------------------|
| ၈။ နဠကပါနသုတ်        |                    |
| ၉။ ကီဋာဂိရိသုတ်      | 229                |
| ၃။ ပရိဗ္ဗာရကဝဂ်      | 998                |
| ၁။ တေဝိဇ္ဇဝစ္ထသုတ်   | <b>ე</b> ၆၁        |
| ၂။ အင္ဂိဝစ္လွသုတ်    | ე6-                |
| ၃။ မဟာဝစ္ဆသုတ်       | ენნ                |
| ၄။ ဒီဃနာသုတ်         | องา                |
| ၅။ မာဂဏ္ဍိယသုတ်      | 999                |
| ၆။ မဟာသကုလုဒါယိသုတ်  | ၅၈၃                |
| ၇။ သမကာမုဏ္ဍိတသုတ်   | ୭୧၂                |
| ၈။ စူဠသကုလုဒါယိသုတ်  | ე <b>၉</b> €       |
| ၉။ ဝေခနသသုတ်         | €oJ                |
| ၄။ ရာစဝဝ်            | Gog                |
| ၁။ ဃဋိကာရသုတ်        | ၆၀၇                |
| ၂။ ရဋ္ဌပါလသုတ်       | ഭാൃ                |
| ၃။ မဃဒေဝသုတ်         | ော၉                |
| ၄။ ဗောဓိရာဖကုမာရသုတ် | ©J <sub>P</sub>    |
| ၅။ အင်္ဂုလိမာလသုတ်   | $\epsilon_{ m Jq}$ |
| ၆။ ဝိယဇာတိကသုတ်      | € <sub>P</sub> J   |
| ၇။ ဓမ္မစေတိယသုတ်     | e <sub>9</sub> e   |
| ၈။ ကဏ္ဏကတ္ထလသုတ်     | 690                |
| ၅။ ဗြာဟ္မဏဝဂ်        | <sup>6</sup> 69    |
| ၁။ ဗြဟ္မာယုသုတ်      | 698                |
| ၂။ သေလသုတ်           | 699                |
| ၃။ အဿလာယနသုတ်        | ලෙල                |

റ

| အကြောင်းအရာ              | စာမျတ်နှာ        |
|--------------------------|------------------|
| ၄။ စက်ီသုတ်              | 669              |
| ၅။ ဧသုကာရီသုတ်           | ၆၇၃              |
| ၆။ ဝါသေဋ္ဌသုတ်           | ၆၇၈              |
| ၇။ သုဘသုတ်               | வே               |
| ၈။ သင်္ဂါရဝသုတ်          | 6 <sub>6</sub> 0 |
| ၃။ ဥ၀ရိဝဏ္ဏာသပါဋိငဏ်     |                  |
| JII C303000g             | G <sub>C</sub> O |
| ၁။ ဒေဝဒဟသုတ်             | ଜେନ୍             |
| ၂။ ပဥ္စတ္တယသုတ်          | 900              |
| ၃။ ကိန္တိသုတ်            | ၇၀၁              |
| ၄။ သာမဂါမသုတ်            | 905              |
| ၅။ သုနက္မွတ္တသုတ်        | ୧୦၅              |
| ၆။ အာနေဥသပ္ပါယသုတ်       | ၇၀၈              |
| ၇။ ဂဏကမောဂ္ဂလ္လာနသုတ်    | ၇၁၀              |
| ၈။ ဂေါပကမောဝ္ဂလ္လာနသုတ်  | १०५              |
| ၉။ မတာပုဏ္ဏမသုတ်         | ୧୦୧              |
| ၁၀။ စူင္ငပုဏ္ဏသေုတ်      | ୧၂୦              |
| Jii 3280308              | ль.              |
| ၁။ အနုပဒသုတ်             | ୧J୭              |
| ၂။ ဆဗ္ဗိသောနေသုတ်        | 9J9              |
| ၃။ သပ္ပုရိသသုတ်          | % ୧୯             |
| ၄။ သေဝိတဗ္ဗာသေဝိတဗ္ဗသုတ် | ၇၃၁              |
| ၅။ ဗဟုဓာတုကသုတ်          | 999              |
| ၆။ တ္ကသိဂိလိသုတ်         | 999              |
|                          |                  |

**ග**නිතා වෙ

| အကြောင်းအရာ                | စာမျက်နှာ     |
|----------------------------|---------------|
|                            |               |
| ၇။ မဟာစတ္တာရီသကသုတ်        | ၇၃၈           |
| ၈။ အာနာပါနဿတိသုတ်          | 998           |
| ၉။ ကာယဂတာသတိသုတ်           | ၇၄၈           |
| ၁ဝ။ သင်္ခါရူပပတ္တိသုတ်     | 999           |
| ၃။ သူညတဝဂ်                 | 999           |
| ၁။ စူဠသုညတသုတ်             | ୧୭୧           |
| ၂။ မဟာသုညတသုတ်             | ୧୭€           |
| ၃။ အစ္ဆရိယအမျှတသုတ်        | ၇၆၃           |
| ၄။ ဒန္တဘူဓိသုတ်            | <b>ନ୍</b> ଜ୍ୱ |
| ၅။ ဘူဓိဇသုတ်               | ၇၆၈           |
| ၆။ ဥပတ္တိလေသသုတ်           | ११०           |
| ၇။ ဗာလပဏ္ဍိတသုတ်           | 999           |
| ၈။ ဒေဝဒူတသုတ်              | ୧୨୧           |
| <b>ç</b> ც გთბინ           | dob           |
| ၁။ ဘဒ္ဒေကရတ္တသုတ်          | ବୃଦ୍ଧଶ        |
| ၂။ ဟောကစ္စာနဘဒ္ဒေကရတ္တသုတ် | ବୃଦ୍          |
| ၃။ စူဠကမ္မဝိဘင်္ဂသုတ်      | ୨၉୦           |
| ၄။ မဟာကမ္မဝိဘင်္ဂသုတ်      | 966           |
| ၅။ သဋ္ဌာယတနဝိဘင်္ဂသုတ်     | ୨୧୯           |
| ၆။ ဥဒ္ဒေသဝိဘင်္ဂသုတ်       | 609           |
| ၇။ အရဏဝိဘင်္ဂသုတ်          | ၈၀၆           |
| ၈။ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်         | <b>600</b>    |
| ၉။ သစ္စဝိဘင်္ဂသုတ်         | ၈၁၆           |
| ၁၀။ ဒက္ရွိဏာဝိဘင်္ဂသုတ်    | စ၁၉           |

### ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

| အကြောင်းအရာ                     | စာမျက်နှာ       |
|---------------------------------|-----------------|
|                                 |                 |
| ၅။ သဠာယတနဝဂ်                    | واه             |
| ၁။ အနာထဝိဏ္ဍိတောဝါဒသုတ်         | ച്ചെ            |
| ၂။ ဆန္နောဝါဒသုတ်                | ဈေစ             |
| ၃။ ပုဏ္ဏောဝါဒသုတ်               | <del>၈</del> ၃၁ |
| ၄။ နန္ဒကောဝါဒသုတ်               | <del>၈</del> ၃၃ |
| ၅။ စူဠရာဟုလောဝါဒသုတ်            | <del>စ</del> ၃၇ |
| ၆။ ဆဆတ္တသုတ်                    | စ၃၉             |
| ၇။ မဟာသဋ္ဌာယတနိကသုတ်            | ୭၄၂             |
| ၈။ နဂရဝိန္ဓေယျသုတ်              | 999             |
| ၉။ ဝိဏ္ဍပါတပါရိသုဒ္ဓိသုတ်       | 696             |
| ၁၀။ တ္ကန္ဖြိယဘာ၀နာသုတ်          | ၈၄၈             |
| c <b></b> ងលូងល្វឲ្ស(១)         |                 |
| မှတ်သားဗွယ်ရာ အစြာစြာ           | စ၅၁             |
| c <b>ង</b> លូងប្រព័ <b>(</b> 1) |                 |
| မှတ်ချက်နှင့် ဆုံးဖြတ်ချက်များ  | el9             |
| <b>េ</b> ភាពិភាពិស្តី(२)        |                 |
| သုတ္တန်အစိပ္ပါယ် အသွယ်သွယ်      | ୯୧୯             |
| <b>េ</b> ភាពិភាពិស្តី(ç)        |                 |
| ကျမ်းညွှန်းများ                 | 696             |
|                                 |                 |

တေ

# သင်္ကေတများ၏ အခ်ိပ္ပါယ်

- " " ဤသင်္ကေတအတွင်းရှိ စကားရပ်သည် ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးဦး၏ ပြောဆိုပုံကို ပြသော စကားရပ် ဖြစ်သည်။ တစ်ခါတစ်ရံ နာမည်ကို ပြသော စကားရပ် ဖြစ်သည်။
- " ` ′ ′ ဤသင်္ကေဝအတွင်းရှိ စကားရပ်သည် ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးဦး၏ ပြောဆိုပုံ စကားရပ်အတွင်း၌ အခြားသူတစ်ဦး၏ ပြောဆိုပုံကို ပြသော စကားရပ် ဖြစ်သည်။
- ( ) ဤသင်္ကေတအတွင်းရှိ စကားရပ်သည် ရှေ့က ကပ်လျက်ရှိသော စကားရပ်နှင့် အဓိပ္ပါယ်သဘောတူသော စကားရပ် ဖြစ်သည်။ တစ်ခါတစ်ရံ ၎င်းအတွင်းရှိ စကားရပ်သည် မှုရင်းပါဠိတော်တွင် တိုက်ရိုက်မလာ၊ မြန်မာအသုံးအနှန်းအရ ပြည့်စုံစေရန် ဖြည့်စွက်ထားသော စကားရပ် ဖြစ်သည်။ တစ်ခါတစ်ရံ ၎င်းအတွင်းရှိ စကားရပ်သည် အမှာစကားရပ် ဖြစ်သည်။
- --- ဤသင်္ကေတသည် အာလုပ်ပုဒ်(ခေါ် ဆိုသောပုဒ်)ကို ပြသော သင်္ကေတ ဖြစ်သည်။
- ဤသင်္ကေတသည် နောက်ပုဒ်နှင့် တစ်ဆက်တည်းဟု ပြသော သင်္ကေတ ဖြစ်သည်။
- 🕁 ဤသင်္ကေတသည် နောက်ဆက်တွဲ၌ ကျမ်းညွှန်းကို ပြမည့် သင်္ကေတ ဖြစ်သည်။
- \* ဤသင်္ကေတသည် နောက်ဆက်တွဲ၌ မှတ်ချက်၊ ဆုံးဖြတ်ချက်တို့ကို ပြမည့် သင်္ကေတ ဖြစ်သည်။
- [ ] ဤသင်္ကေတအတွင်းရှိ ကေားရပ်သည် ရှေ့၌ ဖော်ပြခဲ့ပြီးသည်ကို ပြန်ညွှန်းသော ကေားရပ် ဖြစ်သည်။

# ဂ္ဂတောက်သည်ကို

အနှစ်ချုပ်

ကျမ်းစာတော်

(ഗയക്ക്)



ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း

# ဘုရားအလောင်းတော် သုမေဓာ ဘုရားဆုပနိုခဲ့ပုံ

၃.00၁။\* ဤဘဒ္ဒကမ္ဘာမှ ပြန်၍ ရေတွက်သော် လေး အသရေနနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်းအထက်၌ အမရဝတီ မည်သော မြို့သည် ရှိ၏၊ ထိုမြို့သည် ရှချင်ဗွယ်ရှိ၏၊ ပျော်မွေ့ ဗွယ် ကောင်း၏။

၃.ဂဂ၂။ ထိုမြို့သည် စားဗွယ်ထမင်း၊ သောက်ဗွယ် အဖျော်နှင့် ပြည့်စုံ၏ ဆင်သံ၊ မြင်းသံ၊ စည်ကြီးသံ၊ စရသင်း သံ၊ ရထားသံ၊ "စားကြကုန်၊ သောက် ကြကုန်" ဟူ၍ ထမင်း၊ အဖျော်နှင့် စစ်သော ကြွေးကြောဲသံ-ဟူသော အသံတို့ညံနေ ၏ တိတ်ဆိတ်နေသည် မရှိ၊ လှုပ်ရှားသက်ဝင်နေ၏။

၃.ဂပ၃။ ထိုမြို့သည် အလုံးစုံသော မြို့အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံ ၏ အလုံးစုံသော အလုပ်အမှုတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ ရတနာ ခုနှစ်ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ လူအမျိုးမျိုးတို့ ရောပြမ်းနေထိုင် လျက် ရှိ၏ နတ်မြို့ကဲ့သို့ ပြည့်စုံ၏ ဘုန်းကဲရှင်တို့၏ နေရာ ဖြစ်၏။

၃.ဂပ၄။ ထိုအမရဝတီမြို့၌ သုမေစာမည်သော ပုဏ္ဏား သည် ရှိ၏၊ ထိုပုဏ္ဏားသည် ကုဋေများစွာသော ဥစ္စာကို သိုမိုးသိမ်းဆည်းထား၏၊ များစွာသော ဥစ္စာစပါး ရှိ၏။ ၃.ဂဂ၅၊ ထိုပုထ္ထားသည် ဗေဒင်ကို သရေ့ရွာယ် (ရုတ်ဖတ်) တတ်၏ ဗေဒင်ကျမ်းတို့ကို ဆောင်ထားနိုင်၏၊ သုံးပါးသော ဝေဒကျမ်းတို့၏ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ရောက်၏ လက္ခကာကျမ်း ကိုလည်း တစ်ဖက်ကမ်းပေ တတ်ပြောက် ကျွမ်းကျင်၏၊ ဣတိဟာသ(ပုရာက်)ကျမ်းကိုလည်း တစ်ဖက်ကမ်းပေ တတ်ပြောက်ကျွမ်းကျင်၏ မိမိတို့၏ အကျင့်တရား၌ အထွတ် ဘထိပြောက်ကျွမ်းကျင်၏ မိမိတို့၏ တေခင်သုံးပုံနှင့် ယစ် မှုစော်ပုံအစီအရင်-စသည်ကို ပြသော တရားကိုလည်း အပြည့် အစုံ တတ်ပြောက် ကျွမ်းကျင်၏။

၃.ဂ၀၆။ ထိုအခါ ငါဘုရားသည် ထိုသုမေတ ဖြစ်ခဲ့၏။ သုမေဓာသူမျှေဖြစ်သော ဘဝ၌ ဘုရားအလောင်း ငါသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ချဉ်းကပ်လျက် ထိုင်နေပြီးလျှင် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- "ဘဝသစ်၌ ဖြစ်ရြေင်းမည်သည် ဆင်းရဲလှ၏ ကိုယ်နွော၏ ပျက်စီးရြေင်းသည်လည်း ဆင်းရဲလှပေ၏"

၃.ဂဂဂု။ ထိုအခါ သုမောဘဝ၌ ဖြစ်သော ငါသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်မိပြန်၏- "ငါသည် ပဋိသန္ဓေနရခြင်း သဘော ရှိ၏ အိုရခြင်းသဘော ရှိ၏ နာရခြင်းသဘော ရှိ၏ ထို့ကြောင့် အိုခြင်းကင်းရာ၊ သေခြင်းကင်းရာ၊ ဘေးမရှိရာ၊ အေးငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်ကို ရှာမိုးတော့အံ့။ ၃.ဂဂ၈။ ငါသည် ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်-စသော အပုပ် အသိုး အမျိုးမျိုး ပြည့်သော ဤကိုယ်ကောင်ပုပ်ကို ငဲ့ကွက် လိုရှင်ခြင်း မရှိဘဲ စွန့်ပစ်၍ သွားရလျှင် ကောင်းမည်။

၃.ပဂ၉။ ဘဝသုံးဖြာ သံသရာမှ လွတ်ရာလွတ်ကြောင်း ကောင်းမြတ်သော အကျင့်သည် စင်စစ်ဧကန် အမှန်ပင် ရှိရ မည်၊ ဘဝသုံးဖြာ သံသရာမှ လွတ်မြောက်ရာ လွတ်မြောက် ကြောင်း ကောင်းမြတ်သော အကျင့်ကား မရှိသည် မြေစိနိုင်၊ ဘဝသုံးဖြာ သံသရာမှ လွတ်မြောက်စို့ရာ ကောင်းမြတ်သော ထိုအကျင့်ကို မရမနေ ရှာဖွေတော့အဲ့။။

၃.ဂ၁ဂ။ ဆင်းရဲ ရှိလျှင် ချမ်းသာလည်း ရှိသကဲ့သို့ ထို့ အတူ ဘဝရှိလျှင် ဘဝကင်းရာ နိဗ္ဗာန်လည်း မချွတ်ဖကန် အမှန်ပင် ရှိရမည်။

၃.ဂ၁၁။ အပူ ရှိလျှင် အအေးလည်း ရှိသကဲ့သို့ ထို့အတူ မီးသုံးမျိုး (အိုခြင်းမီး၊ နာခြင်းမီး၊ သေခြင်းမီး) ရှိလျှင် မီး ငြိမ်းရာ (နိဗ္ဗာန်) လည်း မလွဲစကန် အမှန်ပင် ရှိရမည်။

၃.ဂ၁၂။ မကောင်းမှု ရှိလျှင် ကောင်းမှုလည်း ရှိသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ဇာတိ ရှိလျှင် ဇာတိမရှိရာ (နိဗ္ဗာန်)လည်း မလွဲ ဇကန် အမှန်ပင် ရှိရမည်။

၃.၀၁၃။ မစင်လူးသော လူသည် ရေပြည့်သော တစ်ဖက် ဆည်ကန်ကို တွေ့ မြင်ပါလျက် ထိုတစ်ဖက်ဆည်ကန်သို့ သွားရာလမ်းကို ရော့မှီးဘဲ နေအံ့၊ ထိုအပြစ်သည် တစ်ဖက် ဆည်ကန်၏ အပြစ် မဟုတ်သကဲ့သို့-

၃.၀၁၄၊ ဤအတူ ကိလေသာအညစ်အကြေးကို ဆေးရန် အမြိုက်နိဗွာန် တစ်ဖက်ဆည်ကန် ရှိပါလျက် ထို အမြိုက် နိဗွာန် တစ်ဖက်ဆည်ကန်သို့ သွားရာလမ်းကို မရာမှီးဘဲ နေအံ့၊ ထိုအပြစ်သည် အမြိုက်နိဗွာန် တစ်ဖက်ဆည်ကန်၏ အပြစ် မဟုတ်ချေ။

၃.ဂ၁၅။ ရန်သူတို့ ဝန်းရံစံထားရသော လူသည် ပြေး သွားရန် လမ်း ရှိပါလျက် မပြေးဘဲ နေငြားအံ့၊ ထိုအပြစ် သည်လည်း လမ်း၏ အပြစ် မဟုတ်သကဲ့သို့-

၃.ဂ၁၆။ ဤအတူ ကိလေသာရန်သူတို့ ဝန်းရံခံနေ ရသူသည် အေးဗြိမ်းသော နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်း ရှိပါလျက် ထိုလမ်းကို သွေားဘဲ နေပြားအံ့၊ ထိုအပြစ်သည် အေးငြိမ်းသော နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်း၏ အပြစ် မဟုတ်ချေ။

၃.ဂ၁ဂု။ အနာရောဂါ နှိပ်စက်ခံရသော ယောက်ျားသည် ဆေးဆရာ ရှိပါလျက် ထိုအနာရောဂါကို ဖကုစားဘဲ နေပြား အုံ့၊ ထိုအပြစ်သည် ဆေးဆရာ၏ အပြစ် မဟုတ်သကဲ့သို့-

၃.၀၁၈။ ဤအတူ ကိလေသာအနာတို့၏ နှိပ်စက်ခြင်း စံရ၍ ဆင်းရဲသော သူသည် ထိုကိလေသာအနာကို ကုစား တတ်သော ဆရာကို မရှာမှီး မဆည်းကပ်ဘဲ နေပြားအံ့၊ ထိုအပြစ်သည် ဆရာ၏ အပြစ် ဟေုတ်ချေ။

၃.၀၁၉။ လည်ပင်း၌ အကောင်ပုင် ဖွဲ့ ရျည်စံထားရသော လူသည် လည်ပင်း၌ ဖွဲ့ ချည်ထားသော အကောင်ပုဝ်ကို စက်ဆုဝ်သည် ဖြစ်၍ ဖြေချွတ်ပြီးလျှင် အလိုရှိတိုင်း ချမ်းသာ လွတ်လပ်စွာ သွားရာသကဲ့သို့-

၃.၀၂ပ၊ ထို့အတူပင် ငါသည် ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်-စသော အပုပ်အသိုးအမျိုးမျိုးတို့၏ပေါင်းစုရာ ဤကိုယ်ကောင်ပုဝ်ကို ငှဲကွက်ခြင်း၊ လိုချင်ခြင်း မရှိဘဲ စွန့်ပစ်၍ သွားတော့အံ့။

၃.ဂ၂၁။ ယောက်ျား၊ ဓိန်းမတို့သည် ကျင်ကြီးစွန့်ရာ အရပ်၌ ကျင်ကြီးကို စွန့်ပြီးလျှင် ငဲ့ကွက်ခြင်း၊ လိုချင်ခြင်း မရှိဘဲ သွားကုန်သကဲ့သို့-

၃.၀၂၂။ ဤအတူပင် ငါသည် အပုပ်အသိုး အမျိုးမျိုး ပြည့်သော ဤကိုယ်ကို စွန့်ပစ်၍ သွားတော့အံ့။

၃.၀၂၃။ လှေပိုင်ရှင်တို့သည် ဆွေးမြည့်ပျက်စီးလျက် ရေလိုသော လှေကို ငဲ့ကွက်ခြင်း မရှိဘဲ စွန့်ပစ်၍ သွားကုန် သကဲ့သို့-

၃.၀၂၄။ ဤအတူပင် အပေါက်ကိုးပေါက်ရှိ၍ အမြဲမြေတိ ယိုစီးလျက်ရှိသော ဤကိုယ်ခန္ဓာကို ငါသည် စွန့်ပစ်၍ သွား တော့အဲ့။

၃.ဂ၂၅။ လူတစ်ယောက်သည် ဘက္ဘာကို ယူ၍ နီးသူ တို့နှင့်အတူသွားလတ်သော်ဘက္ဘာလှယက်ဖျက်ဆီးခံရမည့် ဘေးကို မြင်ခြင်းကြောင့် နီးသူတို့ကို စွန့်၍ သွားသကဲ့သို့-

၃.ဂ၂၆။ ဤအတူပင် ဤကိုယ်သည် ခိုးသူကြီးနှင့် အလွန် တူ၏၊ ငါသည် ကုသိုလ်ကို လုယက် ဖျက်ဆီးခံရမည်

(\*) ဤကြယ်ပွင့်ပြထားသော ပုဒ်တို့၏ အဓိပ္ပာယ်ကို နောက်ဆက်တွဲ "မှတ်ချက်နှင့် ဆုံးဖြတ်ချက်များ" အခန်း၌ စာပိုဒ်စဉ်အတိုင်း သီးခြား ပြဆိုထားပါသည်။

### 🚱 ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း

ကြောက်သောကြောင့် ဤကိုယ်ခန္ဓာကို စွန့်ပစ်၍ သွားတော့ အံ့"ဟု ဆင်ခြင်၏။

၃.ဂ၂၅။ ဝါသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၍ ကုဋေအရာမက များစွာသော ဥစ္စာကို ဆင်းရဲချမ်းသာမရွေး စပ်သိမ်းသော သူတို့အား ပေးလူမြီးလျှင် ဟိမဝန္တာသို့ ဝင်ရောက်၏။

၃.၀၂၈၊ ဟိဝေန္တာ၏ အနီး၌ မရိုကမည်သော တောင်သည် ရှိ၏၊ ငါသည် ထိုတောင်၌ သစ်မ်းကျောင်းကို ကောင်းစွာ ဆောက်လုပ်ထား၏၊ သစ်ရွက်ခိုးကျောင်းကို ကောင်းစွာ ဖန်ဆင်းထား၏။

၃.၀၂၉။ ထိုသခ်စ်းကျောင်း၌ စင်္ကြံကို ဖန်ဆင်းထား၏ အဘိညာဉ်စွမ်းအားကို ရရှိ၏။ ထိုအဘိညာဉ်သည် အပြစ် ငါးမျိုးကင်း၏၊ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်ခြင်း- စသော ဂုက်ရှစ်မျိုးနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အပြစ်ငါးမျိုး-ဟူသည် နိုဝရကငါးပါးပင် ဖြစ်သည်။

၃.၀၃၀။ ထိုသင်္ခမ်းကျောင်း၌ အပြစ်ကိုးမျိုးရှိသော အဝတ်\*ကို စွန့်ပယ်၏၊ ဝှက်ကျေးဇူး ဆယ့်နှစ်မျိုးနှင့် ပြည့်စုံသော လျှော်တေသက်န်း\*ကို ဝတ်ရုံ၏။

၃.၀၃၁။ အဖြစ်ရှစ်မြိုးနှင့် ရောပြွမ်းသော သစ်မ်း ကျောင်း\*ကို စွန့်ပယ်၏၊ ဝှက်ကျေးရူး ဆယ်မျိုးတို့နှင့် ပြည့်စုံသော သစ်ပင်ရင်း\*သို့ ချဉ်းကဝ်၏။

၃.ဂ၃၂။ ကြချ စိုက်ပျိုးရသော စပါးကို အကြွင်းမဲ့ စွန့်ပယ် ၏ အလိုလို ကြွေကျသော သစ်သီးကို အစားအစာအဖြစ် ဖြင့် ယူ၏။ ထိုသစ်သီးသည် များစွာသော ဂုက်နှင့် ပြည့်စုံ၏။

၃.ဂ၃၃။ ထိုသစ်မ်းကျောင်း၌ ထိုင်ရာ၊ ရင်ရာ၊ စင်္ကြံသွား ရာ၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းလုံ့လဝီရိယကို အားထုတ်၏၊ ခုနစ်ရက် အတွင်း၌ အဘိညာဉ်စွမ်းအားကို ရ၏။

၃.ဂ၃၄။ ဤသို့ ငါသည် ရသေ့တို့၏ သာသနာ၌ အဘိညာဉ်တန်နီးရနေစဉ်လောက၏အကြီးအမှူးဖြစ်သော ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရားသည် ပွင့်တော်မူလေ၏။

၃.ဂ၃၅၊ ငါသည် ဈာန်၌ ပျော်မွေ့နေသည်ဖြစ်၍ ဒီပင်္ကရာ မြတ်စွာဘုရား ပဋိသန္ဓေနေတော်မူရာအခါ၊ မွေးဖွားတော် မူရာအခါ၊ ဘုရားဖြစ်တော်မူရာအခါ၊ တရားဟောတော်မူရာ အခါတို့၌ ဖြစ်ပေါ်ကြသော နိမိတ်ကြီးလေးပါးတို့ကို မတွေ့ မြင်လိုက်ရပေ၊

၃.၀၃၆။ တိုင်းဇွန်ပြည်ဖျားက လူတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ပင့်ဖိတ်ပြီးလျှင် ထိုမြတ်စွာဘုရား ကြွလာတော် မူမည့် လမ်းကို ပြင်နေကြကုန်၏၊ သူတို့သည် တက်တက် ကြွကြွ ပျော်ပျော်ရွှင်ရွှင် လမ်းပြင်နေကြ၏။

၃.ဂ၃ဂု။ ထိုအခါ ငါသည် မိမိသင်္ခရေးကျာင်းမှ ထွက်ခဲ့၍ လျှော်တေသင်္ကန်းတို့ကို ခါလျက် ကောင်းကင်၌ ဈာန်ဖြင့် သွား၏။

၃.ဂ၃၈။ နှစ်သက် ရွှင်လန်း ဝမ်းမြောက်နေသော လူ အပေါင်းကိုတွေ့မြင်ရသည်ရှိသော်ထိုကော်၌ပင်ကောင်းကင် မှ သက်ဆင်း၍ လူတို့ကို မေးမြန်း၏။

၃.ပ၃၉။ "ဤလူအပေါင်းသည် ဘယ်သူ့အတွက် လမ်း ပြင်နေကြပါသနည်း"

၃.၀၄ဂ။ ထိုသူတို့သည် "လောက၌ ဒီပက်ရာမည်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ပွင့်တော်မူ၏ ဒီပင်္ကရာမည်သော မြတ်စွာဘုရားသည် သစ္စာလေးပါးကို သိတော်မူ၏ အမြတ် ဆုံး ဖြစ်တော်မူ၏ လောက၏ ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဖြစ်တော်မူ၏၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားအတွက် လမ်းပြင်နေကြ ပါသည်"ဟု ဖြေကြားကုန်၏၊

၃.೧၄၁။ ထိုအခါ "မြတ်စွာဘုရား"ဟူသော စကားသံကို ကြားရြေင်းကြောင့် ငါ့မှာ ပီတိ ဖြစ်၏ ငါသည် "မြတ်စွာဘုရား --- မြတ်စွာဘုရား"ဟု ဆိုလျက် ဝမ်းသာ ကြည်နူးခဲ့ရပေ၏။

၃.၀၄၂။ ဝါသည် နှစ်သက်အံ့ဩသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ထိုနေရာ၌ ရပ်တည်လျက် ဤသို့ ဆင်ခြင်စဉ်းစား၏-"ငါသည် ဤမြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ကုသိုလ်မျိူးစေ့တို့ကို စိုက်ပျိုးတော့အုံ၊ ဤအခွင့်ကောင်းကို ငါ လုံးဝ လက် လွေတိ စေရ"

၃.၀၄၃။ "အကယ်၍ ဖြတ်စွာဘုရားအတွက် လမ်းပြင်နေ ကုန်ငြားအံ့၊ ငါ့အား ပြင်စရာ နေရာတစ်ခုကို ပေးကြပါကုန် လော့၊ ငါသည်လည်း လမ်းပြင်ပါအံ့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

၃.ဂ၄၄။ ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် လမ်းပြင်ရန် တစ်ခုသော နေရာကိုင့်အားပေးကုန်၏ ထိုအခါငါသည် "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား"ဟု ဆင်ခြင်လျက် လမ်းကို ပြင်နေ၏။

၃.ဂ၄၅။ ငါ၏ တာဝန်ကျ နေရာသည် ပြင်၍ မပြီးမီ မာရ်ငါးပါးကို အောင်တော်မူသော ဒီပက်ရာမြတ်စွာဘုရား သည် ကြွလာတော်မူ၏။ ရဟန္တာလေးသိန်းတို့လည်း ဘုရား ရှင်၏ နောက်တော်မူ လိုက်ပါလာကြ၏။

၃.၀၄၆။ လူ၊ နတ်တို့သည် အလွန်ဝမ်းမြောက်စွာ စရီးဦး ကြိုဆိုကုန်၏၊ များစွာသော စည်ကြီးတို့ကို တီးကုန်၏၊ ကောင်းရီးပေးသံကို ပြုကြကုန်၏။ ၃.ပ၄ဂု။ နတ်တို့သည် လူတို့ကို တွေ့မြင်ကြရကုန်၏။ လူတို့သည်လည်း နတ်တို့ကို တွေ့မြင်ကြရကုန်၏။ ထို နတ်၊ လူနှစ်ဦးလုံးတို့ပင်လက်အုပ်ရီလျက်မြတ်စွာဘုရားနောက်မှ တကောက်ကောက် လိုက်ကြကုန်၏။

၃.၀၄၈။ နတ်တို့သည် နတ်တူရိယာတို့ကို တီးမှုတ် ကုန်လျက်၊ လူတို့သည်လည်း လူတူရိယာတို့ကို တီးမှုတ် ကုန်လျက် မြတ်စွာဘုရားနောက်မှ ဝိုင်းဆုံ လိုက်ကြကုန်၏။

၃.၀၄၉။ ကောင်းကင်၌ သွားကုန်သော နုတ်တို့သည် နတ်၌ဖြစ်သော မန္ဒာရဝနတ်ပန်းကိုလည်းကောင်း၊ ပဒုမွာ ကြာပန်းကိုလည်းကောင်း၊ ပင်လယ်ကသစ်ပန်းကိုလည်း ကောင်း အရပ်မျက်နှာအသီးအသီးမှ ကြံပြန့် ပုဇော်ကုန်၏။

၃.ပ၅ဂ။ ကောင်းကင်၌ သွားကုန်သော နတ်တို့သည် နတ်၌ ဖြစ်သော စန္ဒကူးမှုန့်ကိုလည်းကောင်း၊ ဖြတ်သော နံ့သာအားလုံးကိုလည်းကောင်းအရပ်မျက်နာအသီးအသီးမှ ကြုံဖြန့်ပူဇတ်ကုန်၏။

၃.ပ၅၁။ မြေပြင်၌ သွားကုန်သော လူတို့သည် စံကားပန်း၊ ထင်းရှူးပန်း၊ ထိမ်ပန်း၊ ကုံကော်ပန်း၊ ပုန်းညက်ပန်း၊ ဆပ်သွား ပန်းတို့ကိုအရပ်မျက်နာအသီးအသီးသို့ကြဲဖြန့်ပူဖော်ကုန်၏။

၃.ပ၅၂။ ငါသည် ထိုနေရာ၌ ဆံပင်တို့ကို ဖြေပြီးလျှင် လျှော်တေသက်န်းကိုလည်းကောင်း၊ သားရေပိုင်း (စမွစက်) ကိုလည်းကောင်း ညွှန်ပျောင်း၌ ဖြန့်စင်း၍ အလျားမှောက် လျက် လျောင်းပေးခဲ့ပေ၏။

၃.၀၅၃။ "မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်ရဟန္တာတို့နှင့် တကွတပည့်တော်ကို နင်း၍ကြွသွားတော်မူပါညှန်ပျောင်း၌ နင်းတော်မေူပါလင့်၊ ဤသို့ တပည့်တော်အား နင်း၍ ကြွ သွားခြင်းသည် တပည့်တော်အတွက် ကောင်းကျိုး ဖြစ်ပါ လိမ့်မည်"ဟု လျှောက်၏

၃.ပ၅၄။ မြေပေါ်၌ လျောင်းအိပ်သော ငါ့မှာ ဤသို့ စိတ်အကြံ ဖြစ်ခဲ့ပေ၏- "ငါ အလိုရိုလတ်သော် ဤနေ့ပင် ငါ၏ ကိလေသာတို့ကို လောင်ကျွမ်းစေနိုင်၏။ ရဟန္တာ ဖြစ်နိုင်၏"

၃.ပ၅၅။ "ဤဒီပက်ရာမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ဖထင်ရှားသော အသွင်ဖြင့် တရားကို မျက်မှောက်ပြုသဖြင့် (ရဟန္တာဖြစ်သဖြင့်) ငါ့အတွက် ဘာအကျိုး ရှိမည်နည်း၊ ငါသည် နတ်နှင့် တကွသော လောက၌ သဗ္ဗညုတဉာက်ကို ရ၍ မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်ဦးအုံ" ၃.၈၅၆။ "ငါသည် ကိုယ့်စွန်းအားကို မြင်သော ယောက်ျား မြတ် ဖြစ်ပါလျက် တစ်ယောက်တည်း ကူးမြောက်သဖြင့် ငါ့မှာ ဘာအကျိုးရှိည်ေနည်း၊ ငါသည် သဗ္ဗညျတဉာက်ကို ရ၍ နတ်နှင့်တက္ခသော လောကကို ကယ်တင်ပေအုံ"

၃.၀၅၇။ "ဝါသည် ယောက်ျားမြတ်ဖြစ်သော မြတ်စွာ ဘုရားအပေါ်၌ပြုရသောဤလွန်ကဲသောကောင်းမှုကြောင့် သင္စညုတဉာက်ကို ရ၍ များစွာသော လူအပေါင်းကို ကယ်တင်နိုင်ရပါလို၏"

၃.ပ၅၈။ "ငါသည် သံသရာရေအလျဉ်ကို ဖြတ်တောက်၍ ဘဝသုံးပါးတို့ကို ဖျက်ဆီးကာ အရိယာမဝှင်တည်းဟူသော တရားလှေသင်္ဘောကို ကောင်းစွာ တက်စီးလျက် နတ်နှင့် တကူသော လောကကို ကယ်တင်ပေအံ့"

၃.ပ၅၉။ "(၁) လူသား ဖြစ်ခြင်း၊ (၂) ယောက်ျား ဖြစ်ခြင်း၊ (၃) အရေဟတ္တနိုလ်ကို ရနိုင်လောက်သော အကြောင်း ရှိပြီးသူ ဖြစ်ခြင်း၊ (၄) သက်တော်ထင်ရှား ရှိသော ဖြတ်စွာဘုရားကို ဖူးတွေ့ ရခြင်း၊ (၅) ရသေ့၊ ရဟန်း ဖြစ်ခြင်း၊ (၆) သမာပတိ ရှစ်ပါး၊ အဘိညာဉ်ငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊ (၇) (အသက်ကို စွန့်၍) ဆုတောင်းခြင်း၊ (၈) ထက်သန်သော အလိုဆန္ဒ ရှိခြင်း၊ ဤရှစ်ပါးသော အကြောင်းတရားတို့ ပြည့်စုံခြင်း ကြောင့် ဘုရားဆုပန်မှုသည် ပြည့်စုံနိုင်၏"

၃.၀၆၀။ ဒီပက်ရာ မြတ်စွာဘုရားသည် ငါ၏ ဦးခေါင်း အနှီး၌ ရပ်လျက် မိန့်တော်မူသည်မှာ-

၃.၀၆၁။ "ဤရသေ့ကို ကြည့်ရှကုန်လော့၊ ဤရသေ့ သည် ဤဘဒ္ဒကမ္ဘာမှ နောက် မရေတွက်နိုင်သော ကမ္ဘာ၌ လောက၌ ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂ၆၂။ ထိုအခါ ဘုရားအလောင်းသည် ပျော်မွေ့ဖွယ် ကောင်းသော ကဝိလမည်သော မြို့မှ ထွက်၍ ကမ္မဌာန်း စီးဖြန်းခြင်းလုံ့လဝီရိယကို အားထုတ်လျက် ပြုနိုင်ခဲသော အကျင့်ကို ကျင့်လိမ့်မည်။

၃.၀၆၃။ ထိုအခါ ဘုရားအလောင်းသည် ဆိတ်ကျောင်း ညောင်ပင်ရင်း၌ ထိုင်၍ ထိုညောင်ပင်ရင်း၌ နို့ယနာဆွမ်းကို ခံယူပြီးလျှင် နေရခွရာမြစ်သို့ ချဉ်းကပ်လိမ့်မည်။

၃.၀၆၄။ ထိုဘုရားအလောင်းသည် နေရခွရာဖြစ်ကမ်း၌ နို့ဃနာဆွမ်းကို သုံးဆောင်မြီးလျှင် နတ်တို့ စီရင်ထားသော ဖြတ်သော လမ်းစရီးဖြင့် တေစိပင်ရင်းသို့ ရျဉ်းကပ်လိမ့်မည်။

### 🚱 ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း

၃.၀၆၅။ ထို့နောက် အတုမရှိသော၊ များသော အခြံအရံ ရှိသော မြတ်စွာဘုရားသည် တေဓိမက္ကိုင်ကို လက်ယာရစ် လှည့်သည်ကို ပြုပြီးလျှင် ညောင်ဗုဒ္ဓဟေဝင်ရင်း၌ ပွင့် လိမ့်မည်။

၃.ဂ၆၆၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ မယ်တော်ရင်းသည် မာယာ မည်သော မိဗုရားဖြစ်၍ စမည်းတော်သည် သုဒ္ဓေါဒန မည်သော မင်းဖြစ်လိမ့်မည်၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ဂေါတမ အမည်ရှိလိမ့်မည်။

၃.ဂ၆ဂု။ ကောလိတနှင့် ဥပတိဿ (သာရိပုတ္တရာနှင့် မောဂ္ဂလာန်)တို့သည် အဂ္ဂသာဝက (အမြတ်ဆုံးတပည့်)တို့ ဖြစ်ကြလိမ့်မည်။ အာနန္ဒာမည်သော ရဟန်းသည် အလုပ် အကျွေး ဖြစ်၍ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို ပြုစုလုပ်ကျွေးလိမ့်မည်။

၃.၀၆၈။ ခေမာနှင့် ဥပ္ပလဝက်တို့သည် အဂ္ဂသာဝိကာ (အမြတ်ဆုံးတပည့်မ)တို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရား၏ ဗောဓိပင်ကို ညောင်ဗုဒ္ဓဟေပင်-ဟု ခေါ် ထိုကြ လိမ့်မည်။

၃.၈၆၉။ စိတ္တနင့် ဟတ္တာဠာဝကတို့သည် အမြတ်ဆုံး အလုပ်အကျေးဒါယကာတို့ ဗြစ်ကုန်လိမ့်သည်။ ဥတ္တရာနင့် နန္ဓမာတာတို့သည် အမြတ်ဆုံး အလုပ်အကျွေးဒါယိကာမတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်သည်"

၃.၀ဂဂ။ လူ၊ နတ်တို့သည် အတုမရှိသော မြတ်စွာဘုရား ၏ ဤစကားကို ကြားနာရကုန်သည်ရှိသော် "ဤ ရသေ့ကား ဘုရားအလောင်း ဖြစ်သတဲ့ "ဟု အလွန် ဝမ်းမြောက် ကုန်လျက်-

၃.ဂဂု၁။ ကြွေးကြော်သံ (ပွဲတင်သံ)တို့ကို ဖြစ်စေကြ ကုန်၏၊ လက်ပန်းပေါက်လည်း ခတ်ကြကုန်၏၊ ရွှင်လန်း လည်း ရွှင်လန်းကုန်၏၊ လောကဓာတ်တစ်သောင်းရှိ နတ် နှင့် တက္ခသော လူတို့သည် လက်အုပ်ရှိကာ ရှိစိုးကြကုန်၏၊

၃.ပဂျ၂၊ အကယ်၍ ငါတို့သည် ဤ ဒီပက်ရာမြတ်စွာ ဘုရား၏ သာသနာတော်ကို လွဲရော်ကုန်အုံ၊ အနာဂတ် ကာလတွင် ဤဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်၌ ဖြစ်ရပါလိုကုန်၏။

၃.ဂဂု၃။ မြစ်ကို ကူးကုန်သော လူတို့သည် မျက်နှာ ချင်းဆိုင် (တူရှု) ဆိပ်ကမ်းကို လွှဲချော်ကုန်သည်ရှိသော် အောက်ဆိပ်ကမ်းကို ယူ၍ မြစ်မကြီးကို ကူးကုန်သကဲ့သို့-

၃.ပဂု၄။ ဤအတူပင် ငါတို့အားလုံးတို့သည် အကယ်၍ ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရားကို လက်လွတ်ကုန်အံ့၊ အနာဂတ် ကာလ၌ ဤဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်၌ ဖြစ်ရ ပါလိုကုန်၏"ဟု ဆုတောင်းကုန်၏။

၃.ပဂု၅။ အဝေးမှ ဆောင်ယူလာသော အလှူဝတ္ထုတို့ ကိုပင် ခံယူတော်မူထိုက်သော ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရားသည် ဝါ၏ ကောင်းမူကို မိန့်ကြားတော်မူပြီးလျှင် လက်ယာခြေကို ကြွရီတော်မူ၏။

၃.ပဂု၆။ ထိုအရပ်၌ ဖြတ်စွာဘုရား၏ သားတော် ဖြစ် ကုန်သော ရဟန်းအားလုံးတို့သည် ငှါကို အရှိအသေ ပြုကြ ကုန်၏ နတ်၊ လူ၊ အသုရာတို့သည် ရှိသေစွာ ရှိစိုး၍ပြန်သွား ကြကုန်၏။

၃.ဂဂုဂု၊ ထိုအခါ ငါမြင်နိုင်လောက်ရာအရပ်ကို သံဃာနှင့် တက္ခသော မြတ်စွာဘုရား ကျော်လွန်သွားမှသာ ငါသည် လျောင်းနေရာမှ ထ၍ ထက်ဝယ်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့ စွေနေ၏။

၃.ဂဂု၈။ ထိုအခါ ငါသည် ကိုယ်၊ စိတ်ချမ်းသာ၍ ဝမ်းမြောက် နှစ်သက်စွာ ထက်ဝယ်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့ နွေနေ၏။

၃.ဂဂု၉။ ထိုအခါ ငါသည် တင်ပလ္လင်စွေ ထိုင်ပြီးလျှင် ဤသို့ စဉ်းစားဆင်ခြင်၏- "ငါသည် ဈာန်ကို ကျွမ်းကျင် အောင် လေ့လာပြီးဖြစ်၏ အဘိညာဉ်တို့ကိုလည်း တစ်ဖက် ကမ်းစပ် နိုင်နင်းကျွမ်းကျင်၏။

၃.0၀၀။ တစ်သောင်းသော လောကဓာတ်၌ ငါနှင့် တူသော ရသေ့တို့ မရှိကုန်၊ ငါသည် တန်ခိုးဂုက်တို့၌ အတူ မရှိသူ ဖြစ်၏ ထိုမျှလောက်အထိ အဆင့်မြင့်သော ချမ်းသာ ကို ရခဲ့ပေ၏"ဟု ဆင်ခြင်၏။

၃.၀၀၁။ ငါ ထက်ဝယ်ပလ္လင်ဇွဲ့ ခွေရာ အခါ၌ တစ်သောင်း သော လောကဓာတ်၌ နေကုန်သော ဗြဟ္မာကြီးတို့သည် "သင်သည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဗြစ်လိမ့်မည်"ဟု ကျယ်စွာ သော ကြွေးကြော်သံကို ကြွေးကြော်ကြကုန်၏-

၃.ဂ၅။ "သုမေစာရသေ့မြတ်--- ရှေးအခါက ဘုရား အလောင်းတို့မြတ်သော ထက်ဝယ်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့ ရွေရာအခါ၌ နိမိတ်တို့သည် ထင်ကုန်သကဲ့သို့ ယခုလည်း ထိုနိမိတ် တို့သည် ထင်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ဖကန် ဘုရားဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.ပခ၃။ ရေးအခါက ဘုရားအလောင်းတို့ ဖြတ်သော ထက်ဝယ်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့ နွေရာအခါ၌ အအေးသည် ကင်း ပျောက်၏။ အပူသည် ငြိမ်းအေး၏။ ယခုလည်း ထိုနီမိတ် တို့သည် ထင်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ဧကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။ ၃.၀၀၄။ ရေးအခါက ဘုရားအလောင်းတို့ ဖြတ်သော ထက်ဝယ်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့ နွေရာအခါ၌ တစ်သောင်းသော လောကဓာတ်တို့သည် အသံတိတ်ဆိတ်လျက် အနောင့် အယှက် ကင်းကုန်၏။ ယခုလည်း ထိုနီမိတ်တို့သည် ထင် ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့် မည်။

၃.ဂ၈၅။ ရှေးအခါက ဘုရားအလောင်းတို့ ဖြတ်သော ထက်ဝယ်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့စွေရာအခါ၌ ပြင်းထန်သော လေ တို့သည် မတိုက်စတ်ကုန်။ ဖြစ်တို့သည် မစီးဆင်းကုန်။ ယခုလည်း ထိုနိမိတ်တို့သည် ထင်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်စကန် ဘုရား ဗြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂ၀၆။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အရှိန်၌ ကုန်းပန်း၊ ရေပန်း အားလုံးတို့သည် ပွင့်ကုန်၏။ ယခုလည်း ထိုပန်းအားလုံးတို့သည် ပွင့်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ဖကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂဂု။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အရှိန်၌ နွယ်ပင်၊ သစ်ပင်တို့သည် အသီး သီးကုန်၏။ ယခုလည်း ထိုအပင်အားလုံးတို့သည် အသီး သီးလျက် ရှိကုန် ၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိန်မည်။

၃.ဂ၈၈။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အရှိန်၌ ကောင်းကင်၌ တည်သော ရတနာ၊ မြေ၌ တည်သော ရတနာတို့သည် ထွန်းလင်းတောက်ပကုန်၏။ ယခုလည်း ထိုရတနာတို့သည် တောက်ပလျက် ရှိကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မျွေတ်ကေန် ဘုရား မြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂ၈၉။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ့ ခွေ နေသော အရှိန်၌ လူ၌ ဖြစ်သော တူရိယာ၊ နတ်၌ ဖြစ်သော တူရိယာတို့သည် အလိုလို မြည်ကုန်၏။ ယခုလည်း ထို နှစ်မျိူးသော တူရိယာတို့သည် အလိုလို မြည်လျက် ရိုကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် ရွှေတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်စည်။

၃.ဂ၉ဂ။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အချိန်၌ ဆန်းကြယ်သော ပန်းပွင့်မိုးတို့သည် ကောင်းကင်မှ ရွာကုန်၏။ ယနလည်း ထိုပန်းပွင့်မိုးတို့သည် ရွာလျက် ရှိကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် ချွတ်စကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂ၉၁။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အရှိန်၌ ဟောသမုဒ္ဒရာသည် ဝဲလည်၏။ တစ် သောင်းသော လောကဓာတ်သည် တုန်လှုပ်၏၊ ယခုလည်း ထိုနှစ်မျိုးတို့သည် မြည်ဟီးလျက် ရှိကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ဧကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂ၉၂။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ နွေ နေသော အရှိန်၌ လောကဓာတ်တစ်သောင်း၌ ရှိသော ငရဲမီးတို့သည် ဗြိမ်းအေးကုန်၏။ ယခုလည်း ထိုငရဲမီးတို့သည် ဗြိမ်းအေးလျက် ရှိကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.၀၉၃။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နေ့ နေသော အချိန်၌ နေမင်းသည် အညစ်အကြေး ကင်းစင်၏။ အလုံးစုံသော ကြယ်တာရာတို့သည် ထင်ရှားကုန်၏။ ယစု လည်း နေမင်းသည် အညစ်အကြေး ကင်းစင်၏။ ထိုကြယ် တာရာတို့သည် ထင်ရှားကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်စကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်စည်။

၃.ဂ၉၄။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အရှိနှိ၌ မိုးမရွာဘဲ ရေသည် မြေမှ ပန်းထွက်၏။ ယခုလည်းထိုရေသည်မြေမှ ပန်းထွက်လျက်ရှိ၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ဖကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.၀၉၅။ ရေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ့ နွေ နေသော အရှိန်၌ ကြယ်တာရာအပေါင်းနှင့် နကွတ်တို့သည် ကောင်းကင်အဝန်း၌ တင့်တယ်ကုန်၏၊ ဝိသာခါ နကွတ်သည် စန်း(လ)နှင့် ယှဉ်လျက် ရှိ၏၊ ယခုလည်း ထိုနိမိတ်တို့သည် ထင်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ် လိမ့်မည်။

၃.၀၉၆။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ခွေ နေသော အရှိနို၌ တွင်း၌ နေသော သတ္တဝါ၊ ချောက်၌ နေ သော သတ္တဝါတို့သည် မိမိတို့နေရာမှ ထွက်ကုန်၏။ ယခု လည်း ထိုသတ္တဝါတို့သည် မိမိတို့နေရာမှ ထွက်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.ဂ၉၇။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ့ နွေ နေသော အရှိန်၌ သတ္တဝါတို့ မပျော်မွေ့ခြင်းသည် မြေစီ၊ တင်းတိမ်ရောင့်ရဲကုန်၏၊ ယခုလည်း သတ္တဝါတို့ မပျော်မွေ့ ခြင်းသည် မြေစီ။ သတ္တဝါအားလုံးသည် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ် လိမ့်မည်။

၃.ဂ၉၈၊ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ စွေ နေသော အရှိန်၌ အနာရောဂါတို့သည် ကင်းပြိမ်းကုန်၏။ ဆာလောင်ခြင်းသည်လည်း ကင်းပျောက်၏။ ယခုလည်း ထိုနိမိတ်တို့သည် ထင်လာကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်စကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

### 😝 ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း

၃.၀၉၉။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အမျိန်၌ တပ်မက်မှု နည်းပါး၏။ အမျက်ထွက် ခြင်းနှင့် တွေဝေခြင်း ကင်းပျောက်၏။ ယခုလည်း တပ်မက်မှု နည်းပါး၏။ အမျက်ထွက်ခြင်းနှင့် တွေဝေခြင်း ကင်းပျောက် ၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ဧကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.၁၀၀။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နေ နေသော အရှိန်၌ ကြောက်မက်ဖွယ်ဘေးသည် မဖြစ်ခဲ့။ ယခုလည်း ကြောက်မက်ဖွယ်ဘေးသည် မဖြစ်။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မချွတ်ကေန် ဘုရား ဗြစ်လိမ့်မည်။

၃.၁၀၁။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ ဧခု နေသော အရှိန်၌ မြူမှန်သည် အထက်သို့ မတက်ခဲ့။ ယခုလည်း မြူမှန်သည် အထက်သို့ မတက်။ ထို့အကြောင်း ကြောင့် သင်သည် မျွေတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်ည်။

၃.၁၀၂။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ နွေ နေသော အရှိန်၌ မကောင်းသော အနံ့သည် ကင်းရှင်း၏။ နတ်၌ဖြစ်သောရနံ့သည်လှိုင်၏၊ ယနလည်းမကောင်းသော အနံ့သည် ကင်းရှင်း၏။ နတ်၌ ဖြစ်သော ရနံ့သည် လှိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.၁ပ၃။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ နေသော အချိန်၌ အရုပငြဟွာတို့မှ တစ်ပါး အလုံးစုံသော နတ်၊ငြဟွာတို့ကို တွေ့မြင်ရကုန်၏။ ယခုလည်း အရုပငြဟွာ တို့မှ တစ်ပါး အလုံးစုံသော နတ်၊ ပြဟွာတို့ကို တွေ့မြင်ရကုန် ၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်စကန် ဘုရားဖြစ်လိမ့်မည်။

၃.၁၀၄။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နေ နေသောအရှိန်၌ငရဲရှိသမျှကိုတွေ့မြင်ရကုန်၏၊ ယခုလည်း ငရဲရှိသမျှကို တွေ့မြင်ရကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်စကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။

၃,၁၀၅။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ခွေ နေသော အချိန်၌ နှံရံတံတိုင်း၊ တံခါးရွက်၊ ကျောက်တောင် တို့သည် အပိတ်အပင် အဆီးအတားတို့ မြေစိကုန်။ ယခုလည်း နှံရံတံတိုင်း၊ တံခါးရွက်၊ ကျောက်တောင်တို့သည် အဝိတ်အပင် အဆီးအတားတို့ မြေစိကုန်။ ထိုတံတိုင်း-စသည်တို့သည်ဟင်းလင်းမြစ်ကုန်၏၊ထို့ကြောင့် သင်သည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်ညေ်။

၃.၁၀၆။ ရှေးဘုရားအလောင်းတို့ ထက်ဝယ်စွဲ နေ နေသော အချိန်၌ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း မရှိပေ။ ယခုလည်း ထိုနိမိတ်တို့သည် ထင်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် သင်သည် မစျွတ်ဖကန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။ ၃.၁၀ဂု။ အရှင်ရသေ့--- သင်သည် လုံ့လဝီရိယကို မြိုမ် စွာ အားထုတ်ပါလော့၊ နောက်မဆုတ်ပါလင့်။ ရှေ့သို့သာ တိုးပါလော့။ သင်သည် မချွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်။ ငါတို့သည်လည်း ဤအကြောင်းကို ကောင်းကောင်း သိကုန်၏"ဟု ကျယ်စွာသောကြွေးကြော်သံကို ကြွေးကြော် ကုန်၏။

၃.၁၀၈၊ ထိုအခါ ငါသည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကား တော်နှင့် လောကဓာတ်တစ်သောင်း၌ နေသော နတ်၊ ပြဟွာ တို့၏ စကားတို့ကို ကြားရသည်ရှိသော် နှစ်သက် ရွှင်လန်း ဝမ်းမြောက်သည် ဖြစ်၍ ဤသို့ ဆင်ခြင်ခဲ့ဖေ၏-

၃.၁၀၉။ "မြတ်စွာဘုရားတို့သည် နှစ်မျိုးသော စကားကို မိန့်ဆိုလေ့ မရှိကုန်။ မြတ်စွာဘုရားတို့သည် အချည်းနီးသော စကားကို မိန့်ဆိုလေ့မရှိကုန်။ မြတ်စွာဘုရားတို့၌ ချွတ်ယွင်း သော စကား မရှိချေ။ ထို့ကြောင့် ငါသည် မချွတ်ဖကန် ဘုရား ဖြစ်တော့မည်။

၃.၁၁၀။ ကောင်းကင်၌ ပစ်အပ်သော ခဲသည် မြေ၌ မရွတ်ကေန် ကျသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် မြတ်စွာဘုရားတို့၍ ကေားသည် မရွတ်ကေန် မှန်၏။ မြတ်စွာဘုရားတို့၌ ရွတ် ယွင်းသော စကား မရှိချေ။ ထို့ကြောင့် ငါသည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်တော့မည်။

၃.၁၁၁၊ အလုံးစုံသော သတ္တဝါတို့၏ သေခြင်းသည် မျှတ် ကေန် ဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် မြတ်စွာဘုရားတို့၏ စကား သည် မရွတ်စကန် မှန်၏၊ မြတ်စွာဘုရားတို့၌ ရွတ်ယွင်းသော စကား မရှိချေ၊ ထို့ကြောင့် ငါသည် မရွတ်ကေန် ဘုရား ဖြစ်တော့မည်။

၃.၁၁၂၊ ညဉ့်ကုန်လတ်သော် နေထွက်ခြင်းသည် မချွတ် ကေန် ဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် မြတ်စွာဘုရားတို့၏ စကား သည် မချွတ်ဧကန် မှန်၏။ မြတ်စွာဘုရားတို့၌ ချွတ်ယွင်း သော စကား မရှိချေ။ ထို့ကြောင့် ငါသည် မချွတ်ဧကန် ဘုရား ဖြစ်တော့မည်။

၃.၁၁၃။ အိပ်စက်ရာလိုက်ဂူမှ ထွက်သော ခြင်္သေ့မင်း၏ ဟောက်ခြင်းသည် မချွတ်စကန် ဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ဘုရားမြတ်တို့၏ စကားသည် မချွတ်စကန် မှန်၏။ မြတ်စွာ ဘုရားတို့၌ ချွတ်ယွင်းသော စကား မရှိချေ။ ထို့ကြောင့် ငါသည် မချွတ်စကန် ဘုရား ဖြစ်တော့မည်။

၃.၁၁၄။ ကိုယ်ဝန်ဆောင်မိန်းမတို့၏ ကလေးမွေးဖွား ခြင်းသည် မရွတ်စကန် ဖြစ်သကဲ့သို့ ထိုအတူပင် ဘုရားမြတ် တို့၏ စကားသည် မရွတ်စကန် မှန်၏။ မြတ်စွာဘုရားတို့၌ ချွတ်ယွင်းသော စကား မရှိချေ။ ထို့ကြောင့် ငါသည် မချွတ် ဖကန် ဘုရား ဖြစ်တော့မည်။

၃.၁၁၅။ ငါသည် ယခုအခါ အရပ်ဆယ်မျက်နာတို့၌ ရှိရှိသမျှသော သဘောတရားတို့အနက် ဘုရားဖြစ်ကြောင်း တရားတို့ကို ထိုထို<u>တြံကြ</u> အရပ်အသီးသီး၌ စူးစမ်းရှာဖွေ တော့ဘုံ"

၃.၁၁၆။ ဝါသည် ထိုသို့ စူးစမ်းဆင်ခြင်လတ်သော် ရှေး ဘုရားအလောင်းတို့ လျှောက်လှမ်းခဲ့သည့် လမ်းမသဖွယ် ဖြစ်သော ဒါနပါရမီ-စသော ပါရမီဆယ်ပါးကို အစဉ်အတိုင်း တွေ့မြင်၏။ ထိုသို့ တွေ့မြင်သောကြောင့် ငါသည် မိမိ ကိုယ်ကို ဤသို့ တိုက်တွန်း၏-

၃.၁၁၇။ "သုမေစာ--- သင်သည် သမွာသမွောဓိဉာက် ကို ရြေင်းငှာ အကယ်၍ အလိုရှိငြားအုံ၊ ဤဒါနပါရမီ-စသော ပါရမီဆယ်ပါးကို အလွန် မြဲမြံအောင် ပြု၍ ဆောက်တည် ဖြည့်ကျင့်ပါလော့။

၃.၁၁၈။ ရေပြည့်သော အိုးသည် မှောက်ထားလိုက်သည် ရှိသော် ရေကို အကြွင်းမဲ့ အန်ထုတ်သကဲ့သို့၊ ထိုသို့ အန်ထုတ် ရာ၌ ရေကို ရန်မထားသကဲ့သို့-

၃.၁၁၉။ ထို့အတူပင် သင်သည် အယုတ်၊ အမြတ်၊ အလတ် ဖြစ်သော တောင်းစံသူပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို တွေ့ မြင်သည် ရှိသော် မှောက်ထားသော အိုးကဲ့သို့ အလှူဝတ္ထုကို အကြွင်းမဲ့ ပေးလှုပါလော့။

၃.၁၂၀။ စာမရီသားကောင် (အောင်းသတ္တဝါ)သည် တစ်စုံတစ်စု၌ သစ်ပင်, ချုံနွယ်-စသည်၌ မြီးဆံ ငြီနေလတ် သော် ထိုနေရာ၌ပင် သေစေကာမူ မြီးဆံကို မပျက်စီးစေ သကဲ့သို့-

၃.၁၂၁။ ထို့အတူပင် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ၊ ဣန္တြိယ သံဝရသီလ၊ အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလနှင့် ပစ္စယသန္ဓိဿိတ သီလ-ဟူသော သီလလေးပါးကို စြည့်ကျင့်ပါလော့၊ စာမရီ သားကောင်သည် ခြီးဆံကို စောင့်ရောက်သကဲ့သို့ အခါ စပ်သိမ်း သီလကို စောင့်ရောက်ပါလော့။

၃.၁၂၂။ နောင်အိမ်၌ ကြာမြင့်စွာ နေရသော လူ တစ်ယောက်သည် ဆင်းရဲဝေဒနာ နိပ်စက်ခံရသည် ဖြစ်၍ ထိုနောင်အိမ်၌ တပ်မက်ခြင်းကို မဖြစ်စေဘဲ လွတ်မြောက် ခြင်းကိုသာလျှင် ရှာဖွေသကဲ့သို့-

၃.၁၂၃။ ထို့အတူပင် သင်သည် အလုံးစုံသော ဘဝတို့ကို နောင်အိမ်တို့ကဲ့သို့ ရှပါလော့၊ ဘဝမှ လွတ်မြောက်ခြင်း အကျိုးငှာ တောထွက်ရန် ဦးတည်ပါလော့။

၃.၁၂၄။ ဆွမ်းစံသော ရဟန်းသည် အယုတ်၊ အမြတ်၊ အလတ်ဖြစ်သော အိမ်တို့ကို မခွဲခြားဘဲ စံလတ်သော် မျှတ နိုင်လောက်သော အာဟာရကို ရသကဲ့သို့-

၃.၁၂၅။ ထို့အတူပင် သင်သည် အခါစပ်သိမ်း ပညာရှိသူ မှန်သမှူကို ဖေးမြန်းလျက် ပညာပါရမီကို ဖြည့်ကျင့်သည် ရှိသော် သမ္မာသမွှောဓိဉာက်ကို ရလိမ့်မည်။

၃.၁၂၆။ သားတို့သနင်း ခြင်္သေမင်းသည် ထိုင်ရာ၊ ရပ်ရာ၊ စင်္ကြံသွားရာတို့၌ မတွန့်ဆုတ်သော ဝီရိယရိုလျက် အခါ စပ်သိမ်း စိတ်ကို ပင့်မြှောက်ထားသကဲ့သို့-

၃.၁၂၇။ ထို့အတူပင် သင်သည် အလုံးစုံသော ဘဝ၌ လုံးလင်ရိယကိုမြဲမြဲစွာပင့်မြှောက်၍ ဒီရိယပါရစီကို ဗြည့်ကျင့် ပါလော့။ ဤသို့ ဖြည့်ကျင့်သည်ရှိသော် သမွာသမွောဓိ ဉာက်ကို ရလိမ့်မည်။

၃.၁၂၈၊ မြေကြီးမည်သည် စင်ကြယ်သော အရာဝတ္ထုကို ဖြစ်စေ၊ မစင်ကြယ်သော အရာဝတ္ထုကို ဖြစ်စေ ပစ်ချသမျှ အရာဝတ္ထုမှန်သမျှကို သည်းစံ၍ ထိုပစ်ချခြင်းကြောင့် မှန်းခြင်း၊ ရှစ်ခြင်းကို ပြေသကဲ့သို့-

၃.၁၂၉၊ ထို့အတူပင် သင်သည်လည်း ကောင်းစွာ မြတ်နိုး သူ၊မထိမဲ့မြင်ပြသူ အားလုံးတို့အား သည်းစံလျက် စန္တီပါရမီကို ဖြည့်ကျင့်ပါလော့။ ဤသို့ ဖြည့်ကျင့်သည်ရှိသော် သမ္မာ သမ္မောဓိဉာက်ကို ရလိမ့်မည်။

၃.၁၃ပ။ နတ်နှင့် တကွသော လောက၌ ရှိန်သဖွယ် ဖြစ် သော သောက်ရှူးကြယ်မည်သည် မိုးဥတု၌ ဖြစ်စေ၊ ဆောင်း ဥတု၊ နွေဥတု၌ ဖြစ်စေ သွားမြဲလမ်းမှ ဖဖယ် ဖရွေ့သကဲ့သို့-

၃.၁၃၁။ ထို့အတူပင် သင်သည်လည်း သစ္စာစကားတို့၌ ပြောဆိုမြဲလမ်းမှ ဖဇယ်မရွေ့မှု၍ သစွာပါရမီကို ဖြည့်ကျင့် ပါလော့။ ဤသို့ ဖြည့်ကျင့်သည်ရှိသော် သမ္မာသမွှောဓိ ဉာက်ကို ရလိမ့်မည်။

၃.၁၃၂။ လှုပ်ရှားခြင်းမရှိတဲ ကောင်းစွာ တည်တံ့သော ကျောက်တောင်သည် ပြင်းထန်သော လေတို့ကြောင့် မတုန် မလှုပ် မိမိနေရာ၌သာလျှင် တည်နေသကဲ့သို့-

၃.၁၃၃။ ထို့အတူပင် သင်သည် အဓိဋ္ဌာန်ပါရစိ၌ အခါ စပ်သိမ်း တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိသူ ဖြစ်ပါလော့။ အဓိဋ္ဌာန်ပါရစီကို ဖြည့်ကျင့်သည်ရှိသော် သမ္မာသမွှောဓိဉာက်ကို ရုလိမ့်မည်။

### 😝 ဘုရားအလောင်းတော် ဆုတောင်းခန်း

၃.၁၃၄၊ ရေမည်သည် ကောင်းသော လူ၊ မကောင်းသော လူတို့ကို အအေးဖြင့် အညီအမျှ ပျံ့နှံ့တွေ့ ထိ၍ မြူအညစ် အကြေးကို မျှောချပေးသကဲ့သို့-

၃.၁၃၅။ ထို့အတူပင် သင်သည် မိမိအကျိုးကို ဆောင် သောသူ၊ မိမိအကျိုးကို မဆောင်သောသူတို့ကို အညီအမှု မေတ္တာ့ပွားပါလော့။ ဤသို့ မေတ္တာ့ပွားသည်ရှိသော် သမွာ သမွှောင်ဉာက်ကို ရလိမ့်မည်။

၃.၁၃၆။ မြေကြီးမည်သည် မစင်ကြယ်သော အရာကို ဖြစ်စေ၊ စင်ကြယ်သော အရာကို ဖြစ်စေ မိမိအပေါ် သို့ ပစ်ချ ကြသည်ရှိသော် ထိုအရာနှစ်မျိုးတို့ကို မုန်းခြင်း၊ ချစ်ခြင်း မြောဘဲ လျစ်လျူရှသကဲ့သို့-

၃.၁၃ဂု။ ထို့အတူပင် သင်သည် ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ၌ အခါ စပ်သိမ်း ရှိန်သဖွယ်ဖြစ်ပါလော့။ဥပေကွာပါရစီကို ဖြည့်ကျင့် ပါလော့။ ဤသို့ ဖြည့်ကျင့်သည်ရှိသော် သမ္မာသမွှောဓိဉာက် ကို ရလိန်မည်။

၃.၁၃၈။ လောက၌ သမ္မာသမွောဓိဉာက်ကို ရင့်ကျက်စေ တတ်ကုန်သောတရားတို့သည် ဤမျှလောက်တို့သာတည်း။ ဤမျှထက် ပိုလွန်သော အခြားတရား မရှိချေ။ ထိုပါရမီ တရားတို့ကို ဖြဲမြဲမွာ ဆောက်တည်ပါလော့။

၃.၁၃၉။ ထိုပါရမီတရားတို့ကို သုံးသပ် ဆင်ခြင်စဉ် ငါ၏ ဆင်ခြင်ဉာက် တရားတန်ခိုးတော်ကြောင့် လောကဓာတ် တစ်သောင်း၌ ရှိသော မြေကြီးသည် တုန်လှုပ်လေ၏။

၃.၁၄ဂ။ ကြိတ်ညှစ်အပ်သော ကြညှစ်စက် ယန္တရားကဲ့သို့ မြေကြီးသည် လှုပ်ရှား၏။ တုန်လှုပ်၏။ မြည်ဟည်း၏။

၃.၁၄၁။ မြတ်စွာဘုရားအား ဆွမ်းကပ်ရာအရပ်၌ တည် ရှိသော ပရိသတ်အားလုံးသည် ထိုဆွမ်းကပ်ရာ အရပ်၌ တုန်လှုပ်သည် ဖြစ်၍ မိန်းမောတွေဝေလျက် မြေ၌ လဲကျ၏။

၃.၁၄၂။ ထိုဆွမ်းကပ်ရာ အရပ်၌ အထောင်မကသော အိုးငယ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ အရာမက များစွာသော အိုးကြီးတို့သည်လည်းကောင်းအချင်းချင်းထိနိုက်ကုန်သည် ဖြစ်၍ မှုန့်မှုန့်ညက်ညက် ကွဲကျတာ ရောယှက်ကုန်၏။

၃.၁၄၃။ များစွာသော လူတို့သည် ထိတ်လန့်ကြောက်ရုံ, တုန်လှုပ်ကုန်လျက် စိုးရိမ်ပူပန်သော စိတ်ရှိကုန်သည် ဖြစ်၍ စုဝေးကြပြီးလျှင် ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှဉ်းကပ် ကြကုန်၏။ ၃.၁၄၄။ "စကျွငါးမျိုးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရား--- လောကအတွက် ကောင်းခြင်း ဖြစ်ပါမည်လော၊ သို့မဟုတ် မကောင်းခြင်း ဖြစ်ပါမည်လော၊ အဘယ်သို့လျှင် ဖြစ်ပါလိမ့်မည်နည်း၊ အလုံးစုံသော လောကသည် ကြောက် လန့်နေပါ၏၊ ထိုကြောက်လန့်ခြင်းကို ပယ်ဖျောက်တော် မူပါဘုရား"ဟု လျှောက်ကုန်၏။

၃.၁၄၅။ ထိုအခါ ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလူ တို့ကို မိန့်တော်မူ၏။- "သင်တို့သည် ဤမြေလှုပ်ရာ၌ ရွံ့ရှား ခြင်း ကင်းကြကုန်လော့၊ မကြောက်ကြကုန်လင့်။

၃.၁၄၆။ "သင်သည် လောက၌ ဘုရား ဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု သူမေဓာရသေ့ကို ငါသည် ယနေ့ ဗျာဒိတ်စကား မိန့်ကြား၏။ ထိုသုမေဓာရသေ့သည် ရှေးရှေးမြတ်စွာဘုရားတို့ဖြည့်ကျင့် ခဲ့ကြသော ပါရမီတရားကို ဆင်ခြင်သုံးသပ်၏။

၃.၁၄၇။ ထိုသုမောရသေသည် ဘုရားဖြစ်ကြောင်း ပါရမီတရားကို အကြွင်းမရှိ ဆင်ခြင်သုံးသပ်စဉ် ထိုသို့ ဆင်ခြင်သုံးသပ်ခြင်းကြောင့် ဤမြေကြီးသည် တစ်လောက လုံး တုန်လုပ်၏"

၃.၁၄၈။ ဤသို့ မြတ်စွာဘုရား၏ စကားတော်ကို ကြားနာရ၍ လူအပေါင်းတို့၏ စိတ်သည် ငြိမ်းအေးလေ၏။ ထိုအခါ လူအားလုံးတို့သည် ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ တစ်ဖန် ငါ့ကိုပင် ရှိမိုးကုန်၏။

၃.၁၄၉။ ထိုအခါ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားဂုက် ပါရမီတော် ကို ဆောက်တည်၍ စိတ်ကို မြဲမြံအောင် ပြုလျက် ဒီပက်ရာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးပြီးလျှင် နေရာမှ ထဏ်။

၃.၁၅၀။ထိုအခါ နတ်၊ လူတို့သည် နတ်၌ ဖြစ်သော ပန်း၊ လူ၌ ဖြစ်သော ပန်းတို့ကို ယူ၍ နေရာမှ ထသော ငါ့အား ပန်းပွင့်တို့ဖြင့် ကောင်းစွာ ကြံဖြန့်ပူစော်ကုန်၏။

၃.၁၅၁။ ထိုနတ်၊ လူတို့သည် ကောင်းကျိုးချစ်းသာ မင်္ဂလာစကားကို ပြောကြားကြကုန်၏၊ "အရှင်ရသေ့သည် မြင့်မြတ်သော ဆုကို တောင့်တပေ၏၊ ထိုဆုသည် အလို ရှိတိုင်း ပြည့်ပါစေသော်။

၃.၁၅၂။ အလုံးစုံသော ဘေးရန်တို့သည် ရှောင်ကွင်းကြ ပါစေသော်။ စိုးရိမ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ အနာရောဂါ သည်လည်းကောင်း ကင်းဝေးပါစေသော်။ အရှင်ရသေ့အား အန္တရာယ်တို့သည် မဖြစ်ကြပါစေသော်။ သမ္မာသမွှောဓိ ဉာက်မြတ်သို့ လျင်မြန်စွာ ရောက်ပါစေသော်။ ၃.၁၅၃။ ကြီးသော လုံ့လရှိတော်မူသော အရှင်ရသေ့---ပွင့်လေ့ရှိသော သစ်ပင်တို့သည် အရှိန်ရောက်လျှင် ပွင့်ကုန် သကဲ့သို့ တို့အတူပင် အရှင်ရသေ့သည် ဘုရားဉာက် တော်ဖြင့် ပွင့်ပါစေသော်။

၃.၁၅၄။ ကြီးသော လုံ့လရိုတော်မူသော အရှင်ရသေ့---အလုံးစုံသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ပါရမီဆယ်ပါးတို့ကို ဖြည့်ကျင့်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အရှင်ရသေ့သည် ပါရမီဆယ်ပါးတို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူပါ။

၃.၁၅၅၊ ကြီးသော လုံ့လရှိတော်မူသော အရှင်ရသေ့---အလုံးစုံသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဇောဓိမက္ကိုင်၌ ပွင့်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အရှင်ရသေ့သည် မြတ်စွာ ဘုရားတို့ ပွင့်ရာ ဇောဓိပင်၌ ပွင့်တော်မူပါစေသော်။

၃.၁၅၆။ ကြီးသော လုံ့လရှိတော်မူသော အရှင်ရသေ့---အလုံးစုံသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဓမ္မစကြာကို ဟော ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အရှင်ရသေ့သည် မွေစကြာကို ဟောတော်မူနိုင်ပါစေသော်။ ၃.၁၅၇။ လပြည့်နေ့၌ ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်သော လသည် တင့်တယ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အရှင်ရသေ့သည် စိတ်အလိုပြည့်သည် ဖြစ်၍ လောကဓာတ်တစ်သောင်း၌ တင့်တယ်တော်မူပါစေသော်။

၃.၁၅၈။ ရာဟုမှ လွတ်မြောက်သော နေသည် အလင်း ရောင်ဖြင့် အလွန်တင့်တယ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အရှင် ရသေ့သည် လောကမှ လွတ်မြောက်လျက် မြတ်စွာဘုရား အသရေဖြင့် တင့်တယ်တော်မူပါစေသော်။

၃.၁၅၉။ အလုံးစုံသော မြစ်တို့သည် သမုဒ္ဒရာသို့ စီးဝင် ကုန်သကဲ့သို့ ဤအတူ နတ်နှင့် တကွသော လူတို့သည် အရှင်ရသေ့၏ ထံသို့ ချဉ်းကပ်နိုင်ကြပါစေသော်"

၃.၁၆ဂ။ ထိုအခါ ထိုနတ်၊ လူတို့၏ ဤသို့ အထူး ရှီးမွမ်း ခြင်းခံရသော ထိုသုမေဓာသည် ပါရမီတရား ဆယ်ပါးတို့ကို ဆောက်တည်ပြီးလျှင် ထိုတရားတို့ကို ဖြည့်ကျင့်လိုသည် ဖြစ်၍ တောအုပ်သို့ ဝင်ခဲ့လေပြီ။ 🏰



ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်း

# ချွန်ဂျွမ်စ္မွာ ဖြည့်ယါင့်ခဲ့င့်များ

#### ၁။ အကိတ္တိရသေ့ ဒါနပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂဂ၁။ သာရီပုတြာ--- လေးအသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း တို့ပတ်လုံး ဒါန၊ သီလ-စသော အကျင့်ကို ငါ ကျင့်ခဲ့ဖူး၏။ အလုံးစုံသော ထိုအကျင့်သည် သမ္မာသမွှောဓိဉာက်ကို ရင့်ကျက်စေနိုင်ပေ၏။

၄.၁.၀၀၂။ လွန်ပြီးသော ကမ္ဘာတို့၌ ဘဝကြီးငယ်၌ ကျင့် ခဲ့သော အကျင့်ကို ချန်ထား၍ ဤဘဒ္ဒကမ္ဘာ၌ ကျင့်ခဲ့သော အကျင့်ကိုသာလျှင် မိန့်ဆိုပေအံ့။ ငါ၏ စကားကို သင် နာလော့။

၄.၁.၀၀၃။ အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် အကိတ္တိမည်သော ရသေ့ဖြစ်၍ လူသံတိတ်ထိတ်သော တောအုပ်ကြီးအတွင်းသို့ ဝင်လျက် နေ၏။

၄.၁.ဂဂ၄။ ထိုအခါ ဝါ၏ အကျင့်တန်စိုးကြောင့် သိကြား မင်းသည် ပြင်းစွာ ပူလောင်သည် ဖြစ်၍ ပုဏ္ဏားအသွင်ကို ဖန်ဆင်းကာ ငါ့ထံသို့ ဆွမ်းခံလာရပ်၏။

၄.၁.ဂဂ၅။ ငါ၏ သခ်မ်းကျောင်းတံခါး၌ ရပ်နေသည်ကို မြင်၍ တောမှ ဆောင်ယူခဲ့သော ဆီမပါ၊ ဆားမပါသော ကံပြင်းရွက်ပြုတ်ကို မိမိအိုးခွက်ဖြင့် လောင်းလှူလိုက်၏။

၄.၁.ဂပ၆။ ငါသည် ပုဏ္ဏားအသွင်ကို ဖန်ဆင်းလာသော ထိုသိကြားမင်းအား ကံပြင်းရွက်ပြုတ်ကို လှူဒါန်း၍ အိုးခွက် ကို မှောက်ပြီးလျှင် နောက်တစ်ဖန် အစာရှာစိုးခြင်းကို မပြု တော့ဘဲ သစ်ရွက်မိုးကျောင်းသို့ ဝင်၏။

၄.၁.ဂဂဂူ၊ ပုက္ကားသည် ဒုတိယ၊ တတိယနေ့တို့ ၌လည်း င့ါတံသို့ ဆွမ်းခံရောက်လာပြန်၏၊ ငါသည် တွယ်တာ ကပ်ပြီ ခြင်း မရှိဘဲ ရှေးနည်းအတူပင် တော့န်လေ့ဝ် ပေးလူ၏။

၄.၁.గာ၈။ ထိုသုံးရက်ပတ်လုံး မစားဘဲ လှူခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ငါ၏ ကိုယ်ခန္ဓာ၌ အဆင်း ဇောက်ပြန် ပျက်စီးခြင်း အလျှင်းမရှိခဲ့ပေ၊ ငါသည် ပီတိသုရေပြင်သာ ထိုနေ့ တို့ကို ကုန်လွန်စေ၏။

၄.၁.ဂ၀၉။ အကယ်၍ ငါသည် တစ်လ၊ နှစ်လအထိ မြတ်သော အလှူမံပုဂ္ဂိုလ်ကို ပြေားအံ့။ ငါသည် ထိုတစ်လ၊ နှစ်လအထိ မတုန်မလှုပ် မတွန့်ဆုတ်ဘဲ အလှူကို ပေးလှူ လို၏။

၄.၁.ဂ၁ဂ။ ထိုအလှူစံပုဂ္ဂိုလ်အား အလှူကို ပေးလှူသော ငါသည် အရြံအရံအကျော်အစောကို ဖြစ်စေ၊ လာဘ်လာဘ ကိုဖြစ်စေမတောင့်တခဲ့ပေ။ ငါသည် သဗ္ဗညုတဉာက် ကိုသာ တောင့်တလျက် ထိုကောင်းမှုတို့ကို ပြုခဲ့ပေ၏။ ။

#### ၂။ သင်္ခပုဏ္ဏား ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ပ၁၁။ သာရီပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား ငါသည် အခါတစ်ပါး၌ သစ်အမည်ရှိသော ပုဏ္ဏား ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ မဟာသမုဒ္ဒရာကို ကူးလိုသည် ဖြစ်၍ သင်္ဘောဆိပ်သို့ ချဉ်း ကပ်၏။

၄.၁.ဂ၁၂။ ထိုအခါ ငါသည် ပူပြင်း၍ ကြမ်းတမ်းသော မြေပြင်၌ ကြွလာတော်မူသော ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတစ်ပါးကို ခရီး ရင်ဆိုင် ဖူးမြင်ရ၏။

၄.၁.ဂ၁၃၊ ငါသည် ထိုပစ္စေကဗုဒ္ဓါကို ခရီးရင်ဆိုင် ဖူးမြင်ရ သည်ရှိသော် ဤအကြောင်းကို အထူးကြံစည်၏ "ကောင်းမှု ကို အလိုရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်အတွက် ကောင်းမှုမျိုးစေ့ကို စိုက်ပျိုးရာ ဤလယ်ယာမြေသည် ဆိုက်ရောက်လာပေ၏။

၄.၁.ဂ၁၄။ လယ်ထွန်ယောက်ျားသည် များစွာသော အသီးအနံတို့ ပေါက်ရောက်နိုင်သော လယ်ယာမြေကို တွေ့ မြင်ပါလျက် ထိုလယ်ယာမြေ၌ မျိုးစေ့ကို မစိုက်ပျိုးငြားအုံ၊ ထိုသူသည် စပါးကို အမှန်တကယ် အလိုရှိသောသူ မဟုတ် သကဲ့သို့-

၄.၁.ဂ၁၅။ ဤအတူပင် ကောင်းမှုကို အလိုရှိသော ငါသည် အမြတ်ဆုံး လယ်ယာမြေသဗွယ် ဖြစ်သော အရှင် ပစ္စေကဗုဒ္ဓိကိုတွေ့မြင်ရပါလျက်အကယ်၍ထိုလယ်ယာမြေ သဗွယ် အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓိ၌ ကောင်းမှုကို မပြငြားအံ့၊ ငါသည် ကောင်းမှုကို အမှန်တကယ် အလိုရှိသူ မဟုတ်နိုင်ချေ။

၄.၁.ဂ၁၆။ ဘွဲ့ တံဆိပ်ကို အလိုရှိသော အမတ်သည် မင်း၏ နန်းတော်တွင်း၌ နေသော လူအပေါင်းအပေါ် ၌ လည်းကောင်း၊ (ပြင်ပငိုလိပါအပေါင်းအပေါ် ၌ လည်းကောင်း မင်းမိန့်အတိုင်း မကျင့်ငြားအဲ့)၊ ထိုသူတို့အား ဥစွာ၊ စပါးကို မပေးပြားအုံးထိုအမတ်သည် ဘွဲ့ တံဆိပ်နှင့် လွဲချော်သကဲ့သို့-

၄.၁.ပ၁၇။ ဤအတူပင် ကောင်းမှုကို အလိုရှိသော ငါသည် အလှူနံပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ကြီးကို ဖူးမြင်ရပါလျက် အကယ် ၍ထိုအလှူနံပုဂ္ဂိုလ်အားအလှူကို မေပးလှူငြားအုံ၊ ကောင်းမှု နှင့် လွဲရော်ရတော့အုံ" ၄.၁.(၁၁၈၊ ငါသည် ဤသို့ ကြံစည်ပြီးလျှင် ဇိနပ်ကို ချွတ်၍ ထိုပစွေကဗုဒ္ဓါဏ်၊ ခြေတော်တို့ကို ရှိခိုးလျက် ထီးနှင့် ဇိနပ်ကို ပေးလှူ၏။

၄.၁.ဂ၁၉၊ ငါသည် ထိုပစ္စေကဗုဒ္ဓိထက်ပင် အဆ ရာပေါင်း များစွာ သိမ်မွေ့ သူ၊ ချမ်းသာစွာ ကြီးပြင်းခဲ့သူ ဖြစ်၏ သို့သော် လည်း ငါသည် ဒါနပါရမီကို ဖြည့်ကျင့်လိုသည် ဖြစ်၍ ဤသို့ ထိုပစစ္စကဗုဒ္ဓိအား ပေးလှူခဲ့၏။

#### ၃။ ကုရူမင်း ဒါနပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂ၂၀။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား ငါသည် အခါတစ်ပါး၌ ကုန္ဒပတ္တမြို့တော်မြတ်၌ ကုသိုလ်ဆယ်ပါး တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ဓန္ဒပူယမည်သော မင်း ဖြစ်၏။

၄.၁.ဂ၂၁။ ထိုစုနဉ္စယမင်းဖြစ်သော အခါ၌ ကလိင်္ဂတိုင်း နိုင်ငံမှ ပုဏ္ဏားတို့သည် ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်ရောက်လာကုန်၏ ဘုန်းကျက်သရေကို ဖြစ်စေတတ်သော၊ ဘုန်းကံရှိသော မင်္ဂလာဆင်-ဟု သတ်မှတ်ထားသော ဆင်တော်ကို ငါ့ထံမှ တောင်းခံကြကုန်၏။

၄.၁.၀၂၂။ "အရှင်မင်းဖြတ်--- ကျွန်ုပ်တို့၏ တိုင်း၊ စရိုင်၊ ဇနပုဒ်သည် မိုးရွာခြင်း မရှိပါ။ အစားအစာကို ရရန် ခဲယဉ်း နေပါဏ်။ ကြီးစွာ ငတ်မွတ်လျက် ရှိပါဏ်။ ညိုသောအဆင်း ရှိသည် ဖြစ်၍ အဥနအမည်ရှိသော ဆင်တော်ကို ပေးလှူပါ" ဟု တောင်းခဲ့ကြကုန်၏။

၄.၁.၀၂၃။ "ဆိုက်ရောက်လာသော အလျှစံပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပယ်ရှားရန် မသင့်လျော်ရေ။ ဒါနပါရမီကို ဗြည့်ကျင့်အုံ-ဟူသော ငါ၏ ဆောက်တည်ခြင်းသည် မျက်စီးပါစေလင့်။ ငါသည် မြတ်သော ဆင်တော်ကို ပေးလှူအံ့"ဟု-

၄.၁.၀၂၄။ နလုံးသွင်းမြီးလျှင် ဆင်တော်ကို နာမောင်း၌ ကိုင်၍ ရတနာကရားဖြင့် ရေကို ပုဏ္ဏားတို့လက်၌ သွန်း လောင်းလျက် ဆင်ကို ပုဏ္ဏားတို့အား ပေးလူ၏။

၄.၁.၀၂၅၊ ထိုအလှူခံပုဂ္ဂိုလ်အား ဆင်ကို ပေးလှူသည် ရှိသော် အမတ်တို့သည် ဤစကားကို လျှောက်ဆိုကုန်၏၊ အရှင်မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်၏ ဆင်တော်သည် ဘုန်းကျက်သရေကို ဖြစ်စေတတ်ပါ၏၊ မင်္ဂလာနှင့် ပြည့်စုံ ပါ၏၊ စစ်မြေပြင်၌ အောင်ပွဲယင်စေပါ၏၊ ထိုဆင်တော်ကို

# 💿 ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်ခန်း

အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်တို့အား အဘယ့်ကြောင့် ပေးလှူဘိသနည်း။ ထိုဆင်တော်ကို လူူသည်ရှိသော် အရှင်မင်းဖြတ်သည် မင်းအဖြစ်ကို အဘယ်သို့ ပြုလုပ်နိုင်တော့မည်နည်း"ဟု လျှောက်ကုန်၏။

၄.၁.ဂ ၂၆။ "အမတ်တို့--- ဝါ၏အလုံးစုံသော မင်းစည်းစိမ် ကိုပင် ဖြစ်စေ၊ မိမိ၏ ကိုယ်ခန္ဓာကိုပင် ဖြစ်စေ ပေးလှူအုံ။ ငါသည် သဗ္ဗညုတဉာက်ကို ချစ်မြတ်နိုး၏။ ထို့ကြောင့် ငါသည် ဆင်တော်ကို ပေးလှူ၏"ဟု ဆိုခဲ့ပြီ။ ။

#### ၄။ မဟာသုဒဿန စကြဝတေးမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂ၂ဂု၊ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ကုသဝတီမြို့၌ မဟာသုဒဿနမည်သော စကြဝတေးမင်း ဖြစ်၏။

၄.၁.၀၂၈၊ ထိုအခါ ငါသည် ထိုကုသဝတီမြို့၏ ထိုထို အရပ်၌ တစ်နေ့ သုံးကြိမ် ကြေညာစေ၏၊ အဘယ်သူသည် အဘယ်အရာဝတ္ထုကို အလိုရှိသနည်း၊ တောင့်တသနည်း၊ အဘယ်သူအား အဘယ်ဥစွာကို ပေးစေချင်သနည်း၊

၄.၁.၈ ၂၅၊ အဘယ်သူသည် ဆာလောင်သနည်။ အဘယ် သူသည်မွတ်သိပ်(ရေဆာ)သနည်။ အဘယ်သူသည်ပန်းကို အလိုရှိသနည်။ အဘယ်သူသည် နံ့သာရည်အပျစ်ကို အလို ရှိသနည်။ အဘယ်သူသည် အဝတ်အထည် မရှိ၍ အရောင် အမျိုးမျိုးသော အဝတ်တို့ကို အလိုရှိသနည်း။

၄.၁.ဂ၃ဂ။ အဘယ်သူသည် လမ်းခရီး၌ ထီးကို ယူမည် နည်း၊ အဘယ်သူသည် နူးညံ့လှပသော ဇိနဝ်တို့ကို ယူမည် နည်း၊ ဤသို့ ညချမ်းအခါ၌လည်းကောင်း၊ နံနက်အခါ၌ လည်းကောင်း ထိုထိုအရပ်၌ ကြေညာစေ၏

၄.၁.၀၃၁။ ထိုပေးလှူဖွယ်ဥစွာကို အရာမက များစွာ သော အရပ်ဌာနတို့၌ တောင်းသူတို့ကို ရည်ရွယ်၍ စီရင် ထား၏။

၄.၁.၀၃၂။ နေ့အခါ၌ ဖြစ်စေ၊ ညဉ့်အခါ၌ ဖြစ်စေ အလှူစံ ဖုန်းတောင်းယာစကာသည် အကယ်၍ လာငြားအဲ့။ အလို ရှိသော ဥစွာကို ရ၍ တပွေ့တဝိုက်ကြီး ပိုက်လျက် ပြန်သွား ရ၏။

၄.၁.ပ၃၃။ ငါသည် ဤသို့သဘောရှိသော အလှူကြီးကို ရာသက်ပန် ပေးလှူ၏။ ငါသည် ဥစ္စာကို မနစ်သက်၍ ပေးလှူသည်လည်း မဟုတ်။ ငါ့ထံ၌ ဥစ္စာကို စုဆောင်း ထားခြင်း မရှိသည်လည်း မဟုတ်။

၄.၁.ဂ၃၄။ ဥပမာအားဖြင့် ရောဂါဝေဒနာခံစားနေသူသည် ရောဂါပျောက်ကင်းခြင်းတု ဥစွာဖြင့် ဆေးဆရာကို ရောင့်ရဲ စေ၍ ရောဂါပျောက်ကာ ကျန်းမာလာသကဲ့သို့-

၄.၁.ပ၃၅။ ထို့အတူပင် ဝါသည် အလှူစံ ဖုန်းတောင်း ယာစကာတို့၏ စိတ်အလိုကို ပြည့်စေလျက် တွယ်တာ ကပ်ငြိမှု မရှိ၊ တောင့်တမှုမရှိဘဲ သမ္မာသမွှောဓိဉာက်သို့ ရောက်ခြင်းငှာသာ လှူဖွယ်ကို ပေးလူ၏။

#### ၅။ မဟာဂေါဝိန္ဒပုဏ္ဏား ဒါနပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂ၃၆။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အဓါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ခုနစ်ပြည်ထောင်သော မင်းတို့၏ ပုရော ဟိတ် ဖြစ်၍ ရမျှဒိပ်မင်းအားလုံးတို့၏ ပူစော်ခြင်းကို ခံရသော ဟောဂေါင်နှံပုက္ကား ဖြစ်၏။

၄.၁.ဂ၃ဂု။ ထိုအခါ ခုနစ်ပြည်ထောင်တို့က ငါ့အား လက်ဆောင်ဥစွာ ပေးကြ၏၊ ငါသည် ထိုလက်ဆောင်ဥစွာ များဖြင့် မည်သူမျှ ဟေားမြစ်နိုင်သည့် အလှူကြီးကို ပေးလှူ ၏၊ ငါ၏ အလှူကြီးသည် သမုဒ္ဒရာနှင့် တူ၏၊

၄.၁.ပ၃၈။ ငါသည် ဥစ္စာစပါးကို မနှစ်သက်သည်လည်း မဟုတ်၊ ငါ့ထံ၌လည်း ဥစ္စာကို စုဆောင်းခြင်း မရှိသည် မဟုတ်၊ ငါ့သည် သဗ္ဗည၂တဉာက်ကို ရှစ်မြတ်နိုး၏၊ ထို့ ကြောင့် မြတ်သော ဥစ္စာကို ငါ ပေးလူ၏။ ။

#### ၆။ နိမိမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ပ၃၉။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ဓိတိလာမြို့တော်မြတ်၌ ပညာလည်းရှိ မိမိ၊ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားတို့၏ ကောင်းမှုကိုလည်း အလိုရှိသော နိမိမည်သော မင်းကြီး ဖြစ်၏။

၄.၁.ဂ၄ဂ။ ထိုအခါ ငါသည် မှခ်လေးခုရှိသော လေး ဆောင်တွဲရရပ်ကို ပြုလုပ်စေပြီးလျှင် ထိုရရပ်၌ သား၊ ငှက်၊ လူ-စသည်တို့အား အလှူကို ပေး၏။

၄.၁.၀၄၁။ အဝတ်၊ အိပ်ရာနေရာ၊ ထမင်း၊ အဖျော်နှင့်

ဘောဇဉ်တို့ကို အသက်ထက်ဆုံး မပြတ် ပြုလုပ်၍ အလှူ ကြီးကို ပေး၏။

၄.၁.ဂ၄၂။ ဥပမာအားဖြင့် ဥစ္စာ-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် သူဌေးကို ဆည်းကပ်သော သူစစားသည် ကိုယ်၊ နူတ်၊ စိတ်ဖြင့် သူဌေး နှစ်သက်အောင် ပြုသကဲ့သို့-

၄.၁.၊၄၃။ ထိုအတူပင် အလုံးစုံသော ဘဝ၌ သဗ္ဗညျတ ဉာက်ကို ရှာဖွေသော ငါသည် သတ္တဝါတို့ကို ပေးလှူခြင်းဖြင့် နှစ်သက်အောင် ပြု၏။ ။

#### ဂု။ စန္ဒကုမာရမင်းသား ဒါနပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂ၄၄။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ငါသည်ပုပ္မဝတီမြို့၌ဇကရာဇ်မင်း၏သားစန္နကုမာရ အမည်ရှိသော မင်းသား ဖြစ်၏။

၄.၁.ဂ၄၅၊ ထိုအခါ ယဇ်ပူဇော်ခံရမည့်ဘေးမှ လွတ် မြောက်သော ငါသည် ယဇ်တွင်းမှ ထွက်မြောက်လတ်သော် သံဝေဂဉာက် ရင့်သန်လှ၍ အလှူကြီးတို ပေးလှူ၏။

၄.၁.ဂ၄၆။ ငါသည် အလှူခံတို့ကို မလှူရဘဲ ငါးညဉ့်၊ ခြောက်ညဉ့်တို့တိုင်အောင်ပင် စားသောက်ဖွယ်ကို မစား သောက်ခဲပေ။

၄.၁.ဂ၄ဂု။ ဥပမာအားဖြင့် ကုန်သည်သည် ဘဏ္ဍာကို စုဆောင်း၍ အမြတ်များများ ရမည့်အရပ်သို့ သွား၍ ရောင်း သကဲ့သို့-

၄.၁.ဂ၄၈။ ထိုအတူပင် မိဓိတးမည့် ထမင်းမှပင် သူ တစ်ပါးတို့အား လူခြင်းသည် အကျိုးများ၏၊ ထို့ကြောင့် သူတစ်ပါးအား ပေးလူခြင်းသည် အဆ အရာမက များသော အကျိုးအာနိသင် ရှိနိုင်၏။

၄.၁.ဂ၄၉၊ ငါသည် ထိုအကျိုးထူးကို သိ၍ ဘဝကြီးငယ်၌ အလှူကို ပေးလှူ၏။ သင္စညျတဉာက်ကို ခြေင်းငှာ ငါသည် အလှူပေးခြင်းမှ နောက်မဆုတ်။

#### ဂ။ သိဝိမင်း ဒါနပါရမီ ဗြည်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂ၅ဂ။ ငါသည် အရိဋအမည်ရှိသော မြို့၌ သိစိ မည်သော မင်း ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ ငါသည် မြတ်သော ပလ္လင်၌ ထိုင်နေ၍ ဤသို့ ကြံစည်၏-

၄.၁.ပ၅၁။ "ငါ မေးလှူဖူးသေးသော အလှူသည် မရှိ၊ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ငါ၏ မျက်စိကိုမူလည်း တောင်းလာငြားအုံ၊ ငါသည်ထိုသူအား မျက်စိကိုပင် ထုတ်၍ တုန်လုပ်ခြင်းမရှိဘဲ မေးလှူအုံ "ဟု ကြံစည်၏။

၄.၁.ဂ၅၂။ နတ်တို့ကို အစိုးရသော သိကြားမင်းသည် ငါ၏ အကြံအစည်ကို သိ၍ နတ်ပရိသတ်၌ ထိုင်နေလျက် ဤစကားကို မိန့်ဆို၏-

၄.၁.၈၅၃။ "တန်ခိုးကြီးသော သိဝိမင်းသည် မြတ်သော ပလ္လင်၌ ထိုင်နေလျက် အမျိုးမျိုးသော အလှူကို ကြံစည် လတ်သော် ထိုသိဝိမင်းသည် မလှူဖူးသော အလှူကို မြေင်ချေ။

၄.၁.ဂ၅၄။ ဤအတြံအစည်သည် မှန်သလော၊ မမှန် သလော-ဟု စူးစမ်းအုံ၊ ထိုသိဝိမင်း၏ စိတ်ကို သိရရုံ တစ်မှဟုတ်မှု၊ ဆိုင်းငံ့ကုန်လော့"ဟု မိန့်ဆို၏။

၄.၁.ဂ၅၅။ သိကြားမင်းသည် သူအိုသူကန်းအသွင်ဖြင့် မင်းကြီးထံသို့ ချဉ်းကပ်လေ၏။

၄.၁.ဂ၅၆။ ထိုအခါ သိကြားမင်းသည် လက်နှစ်ဇက်ကို မြှောက်၍ ဦးခေါင်း၌ လက်အုပ်ချီပြီးလျှင် ဤစကားကို လျှောက်ဆို၏-

၄.၁.ဂ၅ဂု၊ "တိုင်းနိုင်ငံကို တိုးတက်စေတတ်သော တရားစောင့်သော မင်းကြီး--- အရှင်မင်းကြီးကို တောင်းစံ ပါဏ်၊ အရှင်မင်းကြီး၏ 'အလှုု၌ မွေ့လျော်၏' ဟူသော ကျော်စောသံသည် နတ်၊ လူတို့၌ ပျံ့နံ့လျက် ရှိပါဏ်။

၄.၁.ဂ၅၈။ မင်းကြီး--- ကျွန်ုပ်၏ မျက်စိနှစ်လုံးတို့သည် ကန်းပါကုန်၏၊ ကွယ်ပါကုန်၏၊ ကျွန်ုပ်အား မျက်စိတစ်လုံးကို လှူပါလော့၊ အရှင်မင်းကြီးလည်း (မျက်စိ) တစ်လုံးဖြင့် မျှတ တော်မူပါလော့ 'ဟု လျှောက်ဆို၏၊

၄.၁.ဂ၅၉။ ငါသည် ထိုသိကြားမင်း၏ စကားကို ကြားရ သော် ရှှင်လန်းတက်ကြွ ဝမ်းမြောက်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ လက်အုပ်ရီပြီးလျှင် ဤစကားကို ဆို၏-

၄.၁.ဂ၆ဂ။ "ဝါသည် ယခုပင် ကြံစည်၍ ပလ္လင်မှ ဆင်းကာ ဤနေရာသို့ လာ၏။ သင်သည် ငါ၏ စိတ်ကို သိ၍ မျက်စိကို တောင်းရန်လာသော သူ ဖြစ်ပေ၏။

၄.၁.ဂ၆၁။ ဪ---ငါ၏ စိတ်အလိုသည် ပြည့်စုံလေပြီ၊ ဪ---ငါ၏ အကြံအစည်သည် ပြည့်လေပြီ၊ ယနေ့ ငါသည်

# 💿 ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်ခန်း

ရှေး၌ မလှူခဲ့ဖူးသေးသော မြတ်သော အလှူကို အလှူခံ ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား ပေးလှူပေအံ့"ဟု ပြောဆို၏။

၄,၁,ဂ၆၂။ "သိဝကမည်သော ဆေးသမား--- လာလော့၊ ထလော့၊ မနေးကွေးလင့်၊ မတုန်လှုပ်လင့်။ ငါ၏ မျက်စိ နှစ်လုံးကို စွာထုတ်၍ အလှူခံအား လှူလော့"ဟု ဆို၏။

၄.၁.၈၆၃။ ထိုအခါ ငါ၏ စကားကို လိုက်နာတတ်သော ထိုသိဝကဆေးသမားသည် ငါ စေနိုင်းသည် ဖြစ်၍ ငါ၏ မျက်စိနှစ်လုံးတို့ကို ထန်းသီးဆံနှစ်ကို နတ်သကဲ့သို့ ထုတ် နတ်၍ အလှူမံအား ပေးလှူလေ၏။

၄.၁.၈၆၄။ ငါသည် မျက်စိတို့ကို ပေးလှူရန် ထုတ်ဆဲ အခါ၌လည်းကောင်း၊ လှူဆဲအခါ၌လည်းကောင်း၊ လှူပြီး သော အခါ၌လည်းကောင်း စိတ်၏ တွန့်တိုခြင်းသည် မရှိ၊ ထိုသို့ မရှိခြင်းသည် သဗ္ဗညုတဉာက်ကို ရလိုဖောကြောင့် ဖြစ်ပေ၏။

၄.၁.0၆၅။ ငါသည် မျက်စီနှစ်လုံးတို့ကို မချစ်မနှစ်သက် သည် ဟေုတ်ပေ၊ ငါသည်မိမိကိုယ်ကို မချစ်မနှစ် သက်သည် မဟုတ်ပေ၊ ထို့ထက် ငါသည် သဗ္ဗညုတဉာက်ကို ပို၍ ချစ် မြတ်နိုး၏၊ ထို့တြောင့် ငါသည် မျက်စီကို ပေးလူ၏။ ။

#### ၉။ ဝေဿ္ဌနရမင်း ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.ဂ၆၆။ ဇုဿတီမည်သော မင်းသမီးသည် ငါ၏ မယ်တော် ဖြစ်လေ၏၊ ထိုမင်းသမီးသည် အတိတ်ဘဝတို့၌ သိကြားမင်း ချစ်မြတ်နီးသော မိဖုရား ဖြစ်လေ၏။

၄.၁.ဂ၆ဂူ၊ ထိုဓိဖုရား အသက်ကုန်ခါနီးသည်ကို သိ၍ သိကြားမင်းသည်"ဓိဖုရားဖြတ်--- သင်သည် အကယ်၍ အလိုရှိမှု သင့်အား ဆုလာဘ်ဆယ်ပါးတို့ကို ငါ ပေးအံ့"ဟု ဤစကားကို ဆို၏။

၄.၁.0၆၈၊ ဤသို့ ဆိုလတ်သော် ထိုမိဖုရားသည် သိကြား မင်းအား ဤသို့ ပြန်လျှောက်၏-"ကျွန်ပ်မှာ အဘယ် အပြစ် ရှိပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ်သည် အရှင် မချစ်မနစ်သက်သူ ဖြစ်ပါ သလော၊ လေသည်သစ်ပင်ကို ရွေ့ရှားစေသကဲ့သို့ကျွန်ုပ်ကို ပျော်မွေ့ဖွယ်ဌာနမှ ရွေ့ရှားစေလိုပါသလော"

၄.၁.ဂ၆၉။ ဤသို့ ဆိုလတ်သော် သိကြားမင်းသည် ဓိစုရားအား ဤသို့ ပြန်ပြော၏-"သင်သည် မကောင်းမှုကို ဖြစိသည်လည်း မဟုတ်၊ သင်သည် ငါ မရစ်မနှစ်သက်သူ လည်း မဟုတ်။ ၄.၁.ဂဂုပ။ သင်၏ အသက်သည် ဤမျှလောက်သာ ရှိ၍ စုတေမည့် အခါသည် ဖြစ်တော့မည်၊ ငါ ပေးသော ဆုလာဘ် ဆယ်ပါးတို့ကို ခံယူပါလော့"

၄.၁.ဂဂု၁။ ထိုမိဖုရားသည် နှစ်သက်ရွှင်လန်းဝမ်းမြောက် သည် ဖြစ်၍ ငါအပါအဝင် **ဆုလာဘ်ဆယ်ပါးတို့ကို** \* စံယူ၏။

၄.၁.ဂဂု၂၊ ထိုဗုဿတိဓိဗုရားသည် ထိုတာဝတိိသာနတ် ပြည်မှ စုတေလတ်သော် မင်းမျိုး၌ ဗြစ်လေ၏၊ ဇေတုတ္တရာ မြို့၌ သဉ္စယ(သိဉ္စည်း)မင်းနှင့် ပေါင်းဖက်လေ၏။

၄.၁.ပဂု၃။ ငါသည် ချစ်လှစွာသော မယ်တော် ဇုဿတီ မိဇုရား၏ ဝမ်းသို့ သက်ဝင်သောအခါ ငါ၏ မယ်တော်သည် ငါ၏ တန်နီးကြောင့် အခါစပ်သိမ်း အလှူ၌ မွေ့လျော်သူ ဖြစ်၏။

၄.၁.ဂဂု၄။ ဥစ္စာမရှိသူ၊ အနာရောဂါ နိုပ်စက်ခံရသူ၊ အိုမင်းသူ၊ သူတောင်းစား၊ ခရီးသွား၊ သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၊ စည်းစိမ်ဥစ္စာ ပျက်စီး ကုန်ခန်း သူ၊ ဥစ္စာမသိမ်းဆည်းသူတို့အား အလှူကို ပေးလှူလေ၏။

၄.၁.ဂဂု၅၊ ဗုဿတီမိဗုရားသည် ငါ့ကို ဆယ်လတို့ ပတ်လုံး လွယ်ခဲ့ရ၍ မြို့ကို လက်ယာရစ် လှည့်လည်ခြင်းကို ပြုလတ်သော် ကုန်သည်တို့၏ လမ်းကြား၌ ငါ့ကို မွေးဖွား လေ၏။

၄.၁.ဂဂု၆၊ ဝါဏီအဆည်သည် မယ်တော်ဘက်မှ လာသော အမည်လည်း မဟုတ်၊ စမည်းတော်ဘက်မှ လာသော အမည်လည်း မဟုတ်၊ ကုန်သည်တို့၏ လမ်းကြား၌ မွေးဖွားသူ ဖြစ်သောကြောင့် "ဝေဿန္တရ"ဟူသော အမည်သည် ဖြစ် လေ၏

၄.၁.ဂဂုဂု၊ ငါသည် ရှစ်နှစ်သား အရွယ်မှာပင် ပြာသာဒ် ဆောင်ပါသော အိမ်တော်၌ ထိုင်လျက် အလှူကို ပေးလှူရန် ကြံစည်၏။

၄.၁.ဂဂု၈၊ "တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ငှါကို အကယ်၍ တောင်းလာပြားအုံ၊ ဝါသည် ငါ၏ နှလုံးကိုပင် ဖြစ်စေ၊ မျက်စ်ကိုပင် ဖြစ်စေ၊ အသားကိုပင် ဖြစ်စေ၊ အသွေး ကိုပင် ဖြစ်စေ ထုတ်၍ လှူလို၏၊ ငါ၏ ကိုယ်ကိုပင်သော် လည်း ကျွန်အဖြစ်ဖြင့် ပြောကြား၍ လူူလို၏"

၄.၁.၀ဂု၉။ ငါသည် ထိုသို့ ကြံစည်စဉ် ဤမြေကြီးသည် တုန်လှုပ်လေ၏။

၄.၁.၀၈၀။ ငါသည် လခွဲတိုင်း လခွဲတိုင်း တစ်ဆယ့်

ငါးရက် လပြည့်ဥပုသ်နေ့၌ ပစ္စယဆင်တော်ကို တက်စီး၍ အလူုကို လူုရန် အလှူဇရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၏။

၄.၁.၀၁၁။ ကလိဂ်တိုင်းနိုင်ငံမှ ပုဏ္ဏားတို့သည် ငါ့ထံသို့ လာရောက်ကုန်၏ ဘုန်းကျက်သရေနှင့် ပြည့်စုံသော မင်္ဂလာ ဆင်တော်-ဟု သတ်မှတ်ထားသော ဆင်တော်ကို ငါ့ထံမှ တောင်းကုန်၏။

၄.၁.ဂဓ၂။ "မင်းကြီး--- ကျွန်ုပ်တို့၏ စနပုဒ်သည် မိုး ရွာခြင်း မရှိသည် ဖြစ်၍ ပြင်းစွာ ငတ်မွတ်ခြင်းဟူသော ခုန္တိကွန္တရကပ် ဆိုက်ရောက်နေပါ၏၊ အလုံးစုံ ဖြူ၍ ဆင် တို့တွင် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်သော ဆင်တော်မြတ်ကို လှူတော် မှပါ"ဟု တောင်းကုန်၏။

၄.၁.ဂစဉ။ "ပုက္ထားတို့ တောင်းသမျှဝတ္ထုကို ငါသည် ပေးလှူအုံးတုန်လှုပ်လိမ့်မည်ဟေုတ်၊ငါသည်ထင်ရှားရှိသော ဝတ္ထုကို မလျှို့ဝှက်၊ ငါ၏ စိတ်သည် ပေးလှူခြင်း၌ မွေ့လျော် ၏။

၄.၁.ဂဂ၄၊ ရောက်လာသော ထိုအလှူခံတို့ကို ငါ ပယ်ရန် မသင့်လျော်ချေ၊ ဝါ၏ ဒါနပါရမီကို ဆောက်တည်ခြင်းသည် မပျက်စီးပါစေလင့်၊ ငါသည် မြတ်သော ဆင်ကို ပေးလှူအုံ" ဟု ကြံစည်၍-

၄.၁.ဂ၈၅။ ဆင်ကို နာမောင်း၌ ကိုင်လျက် ရတနာကရား ဖြင့် ရေကို ပုဏ္ဏားတို့၏ လက်၌ သွန်းလောင်း၍ ဆင်ကို ပုဏ္ဏား တို့အား ပေးလှူ၏။

၄.၁.ဂ၈၆။ အလုံးစုံ ဖြူသော ဆင်တော်မြတ်ကို ပေးလှူ စဉ်အခါ၌လည်း မြေကြီးသည် နောက်တစ်ဖန် တုန်လှုပ် လေ၏။

၄.၁.ဂရေ။ ထိုဆင်တော်ကို လှူခြင်းကြောင့် သိဝိပြည်သူ တို့သည် အမျက်ထွက်ကုန်၍ စည်းဝေးကြပြီးလျှင် "ဝင်္က တောင်သို့ သွားလော့"ဟု ငါ့ကို နိုင်ငံမှ နှင်ထုတ်ကြကုန်၏။

၄.၁.ဂ၈၈။ ထိုသိဝိပြည်သူတို့ နှင်ထုတ်ကုန်သည်ရှိသော် ငါသည် မတုန်မကျွပ် မတွန့်မတိုသော အလူကြီးကို ပေးလှူ ရန် တစ်ခုသော ဆုလာဘ်(အခွင့်အရေး)ကို တောင်းဆို၏။

၄.၁.ဂ၈၉။ သိဝိပြည်သူအားလုံးတို့သည် ငါ့အား ထိုအရွင့် အရေးကို ပေးကုန်၏၊ ထိုအခါ ငါသည် မောင်းထု၍ အလှူ ကြီးကို ပေးလှူ၏။

၄.၁.ဂ၉ဂ။ ထိုသို့ ပေးလှူလတ်သော် "အလှူကြောင့် ဤမင်းကို နင်ထုတ်ကုန်၏ ဤမင်းသည် ယခုတစ်ဗန် အလှူ ကိုလှူပြန်၏"ဟုအလှူပေးရာအရပ်၌အုတ်အုတ်ကျက်ကျက် ကြောက်မက်ဖွယ် အသံကြီးသည် ဖြစ်လေ၏။

၄.၁.೧၉၁။ ထိုအခါ ငါသည် ဆင်၊ မြင်း၊ ရထားတို့ကို ပေးလှူ၍ ကျွန်မိန်းမ၊ ကျွန်ယောက်ျား၊ နွား၊ ဥစွာ-ဟူသော ကြီးစွာသော အလှူကို ပေးလှူပြီးလျှင် မြို့မှ ထွက်၏။

၄.၁.ပ၉၂။ ငါသည် မြို့မှ ထွက်၍ ပြန်လှည့်ကြည့်ရှသော အခါ၌လည်း မြေကြီးသည် တုန်လုပ်လေ၏။

၄.၁.ဂ၉၃။ ရထား၌ ကထားသော မြင်းလေးစီးနှင့် ရထား တို့ကိုလည်း ပုဏ္ဏားတို့အား ပေးလှူပြီးလျှင် နောက်လိုက် မပါတစ်ကိုယ်တည်းသာ ဖြစ်သော ငါသည် လမ်းလေးခွဆုံ၌ ရပ်လျက် မဒ္ဓိမိစုားအား ဤစကားကို ပြောဆိုအီ-

၄.၁.ဂ၉၄။ "မဒ္ဒီ---ကကှာဇိန်သည် ညီမငယ် ဖြစ်၍ ပေါ့၏ သင်သည် ကကှာဇိန်ကို ရီလော့၊ ဇာလီကား အစ်ကို ဖြစ်၍ လေး၏ ငါသည် ဇာလီကို ရီမည်"

၄.၁.ဂ၉၅။ မဒ္ဒိသည် ပခုမွှာကြာ၊ ပုက္ကာရိုက်ကြာနှင့် တူသော ကကှာဖိန်ကို ရှိ၏ ငါသည် ရွှေစင်ရုပ်နှင့် တူသော ဇာလီမင်းသားကို ရှိ၏။

၄.၁.ဂ၉၆၊ အပူဇော်ခံ အမျိုး၊ နူးညံ့သိမ်မွေသည့် မင်းမျိုး ဖြစ်ကုန်သော ဝါတို့ လေးဦးသားတို့သည် မညီညွှတ်သော မြေ၊ ညီညွှတ်သော မြေကို နင်းကုန်လျက် ဝက်တောင်သို့ သွားကြကုန်၏။

၄.၁.၀၉၇။ လမ်းအနီး၌လည်းကောင်း၊ ခရီးရင်ဆိုင်၌ လည်းကောင်းလာကြသော သူတို့အား "ဝက်န္တတောင်သည် အဘယ်မှာနည်း"ဟု ငါတို့သည် လမ်းခရီးကို ဖေးမြန်းရ ကုန်၏။

၄.၁.ပ၉၈၊ ထိုသူတို့သည် ထိုလမ်းမရီး၌ ဝါတို့ကို တွေ့မြင် ကုန်သော် "ဝင်္ကန္တတောင်သည် ဝေးလှ၏"ဟု သနားသော အသံကို မြွက်ဆိုကြကုန်၏ ထိုသူတို့သည် သနားမြင်း သဘောကို ခံစားကြရကုန်၏၊

၄.၁.(၈၉)၊ သူငယ်ဖြစ်သော သားသမီးတို့သည် တောအုပ် ကြီး၌ အသီးရှိသော သစ်ပင်တို့ကို တွေ့မြင်ကြသော အခါ သစ်သီးစားလို၍ ငိုယိုကြကုန်၏။

၄.၁.၁ဂဂ၊ မြင့်သော၊ ကြီးသော သစ်ပင်တို့သည် ငိုယို နေသော သူငယ်တို့ကို မြင်သော် သူငယ်တို့ မီအောင် အလိုလိုပင် ညွှတ်ကိုင်း၍ ပေးကြကုန်၏။

# 💿 ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်ခန်း

၄.၁.၁ဂ၁။ မဒ္ဒီမိစုရားသည် ထူးဆန်းသော ကြက်သီး မွေးညင်းထလောက်သောဤအံ့ဩဇွယ်ကိုတွေ့မြင်ရသည် ရှိသော်-

၄.၁.၁၀၂။ "ဝေဿန္တရာမင်း၏ တန်နီးကြောင့် သစ်ပင် တို့သည်အလိုလိုပင်ညွှတ်ကိုင်းကုန်၏ ဤသို့ဖြစ်ခြင်းသည် လောက၌ အုံဩဇွယ် ကောင်းပေစွ၊ ထူးဆန်းပေစွ၊ ကြက်သီး မွေးညင်း ထစ္စယ်ကောင်းလေစွ"ဟု ရီးမွမ်း ပြောဆိုလေ၏။

၄.၁.၁ဂ၃။ နတ်တို့သည် သူငယ်တို့ကို သနားကြသဖြင့် ယူဇနာသုံးဆယ် လမ်းခရီးကို ချုံ၍ ဖေကြကုန်၏ ဇေတုတ္တရာ ပြည်မှ ထွက်သော နေ့၌ပင်လျှင် စေတနိုင်ငံသို့ ဆိုက်ရောက် ကုန်၏။

၄.၁.၁၀၄။ ထိုအခါ ဦးရီးတော်ဖြစ်ကြကုန်သော မင်း ခြောက်သောင်းတို့သည် စေတနိုင်ငံ၌ နေကုန်၏၊ အလုံး စုံသောမင်းတို့သည် လက်အုပ်ရီကုန်၍ ငိုယိုလျက် ရှဉ်းကပ် လာကြကုန်၏။

၄.၁.၁ပ၅။ ထိုစေတနိုင်ငံ၌ စေတမင်းတို့နှင့်လည်း ကောင်း၊ စေတမင်းသားတို့နှင့်လည်းကောင်း နုတ်ဆက်စကား ပြောကြားပြီးသော် ဝါတို့သည် ထိုမြို့မှ ထွက်စွာကုန်၍ ဝင်္က တောင်သို့ သွားကြကုန်၏။

၄.၁.၁၀၆။ သိကြားမင်းသည် တန်ခိုးကြီးသော ဝိသကြုံ နတ်သားကို ခေါ်၍ "သင်္ခမ်းကျောင်းကို ကောင်းစွာ ဆောက် လုပ်၍ ပျော်မွေ့ဖွယ်သော သစ်ရွက်မိုးကျောင်းကို ဖန်ဆင်း ရေလော့"ဟု စေနိုင်းလိုက်၏။

၄.၁.၁၀၃။ သိကြားမင်း၏ စကားကို ကြားနာလျက် တန်ခိုးကြီးသော ဝိသကြုံနတ်သားသည် သစ်မ်းကျောင်းကို ကောင်းစွာ ဆောက်လုပ်၍ ပျော်မွေ့ဖွယ်သော သစ်ရွက်မိုး ကျောင်းကို ဖန်ဆင်းလေ၏။

၄.၁.၁ဂ၈၊ လေးယောက်သား ဝါတို့သည် ဝက်တောင် ကြား၌ လူသူ ရောယှက်ခြင်းမရှိ တိတ်ဆိတ်သော တောအုပ် ကြီးထဲသို့ သက်ဝင်၍ ထိုတောအုပ်ကြီးတွင် နေကြကုန်၏။

၄.၁.၁၀၉။ ထိုအခါ ဝါတို့လေးဦးတို့သည် အချင်းချင်း (တစ်ဦးကို တစ်ဦး) စိုးရိမ်ခြင်းကို ပယ်ဖျောက်ကုန်လျက် သင်္ခမ်းကျောင်း၌ နေကြကုန်၏။

၄.၁.၁၁၀။ ငါသည် သစ်ခ်းကျောင်း၌ သားသမီးငယ်တို့ကို စောင့်ရှောက်လျက် နေရ၏၊ မဒ္ဒီမိဇုရားသည် သစ်သီးကို ရှာ၍ ငါတို့ သုံးယောက်ကို ကျွေးမွေး၏။ ၄.၁.၁၁၁။ ငါသည် တောအုပ်ကြီး၌ နေစဉ် ခရီးသွားသူ ဇူဇကာပုထ္ကားသည် ငါထဲသို့ ရှဉ်းကပ်လာ၏ သူသည် ငါ၏ ဇာလီ၊ ကဏှာဇိန် သားသမီးနှစ်ယောက်လုံးကို တောင်း လေ၏

၄.၁.၁၁၂။ ဇူဇကာပုထ္ထား ချဉ်းကပ်လာသည်ကို မြင်ရ သော် ငါ့မှာ ရွှင်လန်းခြင်း ဖြစ်လေ၏၊ ထိုအခါ ငါသည် သားသမီးနှစ်ယောက်တို့ကို ကိုင်၍ ပုထ္ထားအား ပေးလူ၏။

၄.၁.၁၁၃။ ဇူဇကာပုဏ္ဏားအား မိမိသားသမီးတို့ကို စွန့်လှူစဉ်အခါ၌လည်း မြေကြီးသည် တုန်လှုပ်လေ၏။

၄.၁.၁၁၄။ သိကြားမင်းသည်လည်း နတ်ပြည်မှ သက် ဆင်း၍ ပုဏ္ဏားအသွင် ဖန်ဆင်းလျက် ငါ့ထံသို့ လာပြီးလျှင် မဒီမိရားကို တောင်းလေ၏။

၄.၁.၁၁၅၊ ငါသည် ကြည်လင်သော စိတ်အကြံ ရှိသည် ဖြစ်၍ မန္ဒီကို လက်၌ ကိုင်လျက် ရေဖြင့် ပုထ္ထား၏ လက်ခုပ် ကို ပြည့်စေပြီးလျှင် ထိုပုထ္ထားအား မန္ဒီကို ပေးလျှ၏။

၄.၁.၁၁၆။ မန္ဒီမိဖုရားကို ပေးလှူလတ်သော် ကောင်းကင် ၌ နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့သည် ဝမ်းမြောက်ကြကုန်၏၊ ထိုအခါ၌ လည်း မြေကြီးသည် တုန်လှုပ်လေ၏။

၄.၁.၁၁၅။ ဇာလီမင်းသား၊ သဓီးကကှာဖိန်နှင့် မရှိမိဗုရား တို့ကို စွန့်လွှတ်လှူခါန်းသော ငါသည် သမ္မာသမွှောဓိဉာက် ကို ရလိုသောဇောကြောင့် လုံးဝ မတွန့်တို မဆုတ်နှစ်ခဲ့ပေ။

၄.၁.၁၁၈။ ငါသည် သားသမီးနှစ်ယောက်တို့ကို မျေစ် သည် မဟုတ်၊ မဒ္ဒီဓိဖုရားကို မချစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ ငါသည် သဗ္ဗညုတဉာက်ကို ဝို၍ ချစ်မြတ်နီး၏ ထို့ကြောင့် ငါသည် ချစ်သော သားမယားတို့ကို ပေးလျှ၏။

၄.၁.၁၁၉။ ထို့နောက် တစ်ဖန် တောအုပ်ကြီးထဲ၌ မယ်တော်၊ မည်းတော်တို့နှင့် ပေါင်းဆုံရသော် သနားဗွယ် ငိုကြွေးနေကြကုန်သော၊ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို မေးမြန်း ပြောဆိုနေကြကုန်သော-

၄.၁.၁၂ဂ။ မယ်တော်၊ စည်းတော်တို့ထံသို့ ရှိသေ လေးစားစွာ ချဉ်းကပ်၏။ ထိုအခါ၌လည်း မြေကြီးသည် တုန်လှုပ်လေ၏။

၄.၁.၁၂၁။ ထို့နောက် တစ်ဖန် ဆွေတော်မျိုးတော်တို့နှင့် တကွ တောအုပ်ကြီးထဲမှ ထွက်ခဲ့ကြ၍ ပျော်မွေ့ဖွယ်ကောင်း သော ပြည်မြတ်ဖြစ်သော ဇေတုတ္တရာမြို့တော်သို့ ဝင်လေ၏။ ၄.၁.၁၂၂။ ထိုနေ့၌ ရတနာခုနစ်ပါးမိုးတို့သည် ရွာသွန်း ကုန်၏ သည်းစွာသော မိုးသည် ရွာချလေ၏ ထိုအခါ၌လည်း မြေကြီးသည် ပြင်းစွာ တုန်လုပ်လေ၏။

၄.၁.၁၂၃။ အသက်မရှိသော ဤမြေကြီးသည်ပင် ချမ်းသာ၊ဆင်းရဲကိုမသိဘဲလျက်ငါ၏အလှူစွမ်းအားကြောင့် ခုနှစ်ကြိမ်တိုင်တိုင် တုန်လှုပ်ခဲ့လေ၏။

#### ၁၀။ ယုန်ပညာရှိ ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၁.၁၂၄။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား ဝါသည် အခါတစ်ပါး၌ ယှန်ငယ် ဖြစ်၏။ ထိုစဉ်က ဝါသည် မြက်၊ သစ်ရွက်၊ ဟင်းရွက်၊ ဟင်းသီးကိုသာ စား၏ သူတစ်ပါးကိုညှဉ်း ဆဲခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ တော၌သာ လှည့်လည် ကျက်စား၏။

၄.၁.၁၂၅။ ထိုအခါ မျောက်၊ မြေနွေး၊ ဖျံ နှင့် ငါတို့သည် နီးနီးကပ်ကပ် တပေါင်းတည်း နေကြကုန်၏။ သူတို့သည် ငါ့ထံ ညဉ့်၊ နံနက်တိုင်း ဆည်းကပ်လာကြကုန်၏။

၄.၁.၁၂၆။ ငါသည် ထိုသူတို့ကို "အကုသိုလ်တို့ကို ရှောင် ကြဉ်ကုန်လော့၊ ကုသိုလ်တို့ကို နှလုံးသွင်းကုန်လော့"ဟု ဆုံးဖ၏။

၄.၁.၁၂၇။ ဥပုသိနေ့၌ လပြည့်သည်ကို မြင်၍ "ယနေ့ ကား ဥပုသိနေ့တည်း"ဟု ထိုသုံးယောက်သော သူတို့အား ထိုနေ့၌ ကျင့်ရမည့် ကျင့်ဝတ်အစဉ်ကို ပြောကြား၏။

၄.၁.၁၂၈။ "အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်အား လှူရန် အလှူဝတ္ထုတို့ကို စီရင်ကြကုန်လော့၊ အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်အား လှူဖွယ်ဝတ္ထုကို လှူ၍ ဥပုသ်ကို ကျင့်သုံးကုန်လော့"ဟု ဆုံးမလေ၏။

၄.၁.၁၂၅၊ ထိုသူသုံးဦးတို့သည် ငါ၏ စကားကို ကောင်းပြီ-ဟု ဆိုကုန်၍ စွင်းအားရှိသလောက် လှူခါန်းဖွယ်ဝတ္ထုတို့ကို စီရင်ပြီးလျှင် အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှာဖွေကြကုန်၏။

၄.၁.၁၃ဂ။ ငါသည် ထိုင်ကာ အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်အား လျောက် ပတ်သော လှူဒါန်းဇွယ်ဝတ္ထုကို ကြံစည်၏ "အကယ်၍ ငါသည် အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်ကို မြေားအံ့၊ ငါသည် အဘယ် မည်သော လှူဒါန်းဇွယ်ဝတ္ထုကို လှူရအံ့နည်း"ဟု ကြံစည်၏။

၄.၁.၁၃၁။ ငါ့မှာ နှမ်း၊ ပဲတီစိမ်း၊ ပဲလွန်း၊ ဆန်၊ ထောပတ်-စသည်တို့ မရှိကုန်။ ငါသည် မြက်ကိုသာ စားသုံး၏ မြက်ကို လူခြန်းရန်လည်း မသင့်။ ၄.၁.၁၃၂။ "အကယ်၍ တစ်စုံတစ်ဦးသော အလှူခံ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဝါ၏ ထံသို့ ထမင်းအတွက် လာ၍ အလှူခံပြားအုံး ငါသည်မိမိကိုယ်ကိုလှူအုံးထိုအလှူစံပုဂ္ဂိုလ်သည် အချည်းနှီး ပြန်မသွားစေရ"ဟု ကြံစည်၏။

၄.၁.၁၃၃။ သိကြားမင်းသည် ဝါ၏ အကြံအစည်ကို သိ၍ ပုဏ္ဏားအသွင်ဖြင့် ဝါ၏ အလှူကို စမ်းသပ်ခြင်းငှာ ငါ၏ နေရာ ချုံသို့ ချဉ်းကဝ်လာ၏။

၄.၁.၁၃၄။ ငါသည် ထိုပုဏ္ဏားအသွင် ဖန်ဆင်းလာသော သိကြားမင်းကို မြင်ရသော် ကောင်းစွာ နှစ်သက်သည် ဖြစ်၍ ဤစကားကို ဆို၏- "အစာအာဟာရ အလှူစံရန် ငါထံသို့ အသင်ပုဏ္ဏား ဆိုက်ရောက်လာခြင်းသည် ကောင်းမြတ်လှ ပါပေ၏။

၄.၁.၁၃၅။ ယနေ့ သင့်အား ငါသည် ရှေး၌ မလှူခဲ့ဇူး သေးသောအလှူမြတ်ကိုပေးလှူအံ့၊သင်သည်သီလဝှက်နှင့် ပြည့်စုံ၏ သူတစ်ပါးတို့ကို ညှဉ်းဆဲရန် မသင့်လျော်။

၄.၁.၁၃၆။ ပုက္ကား--- လာလော့၊ ထင်းအမျိုးမျိုးတို့ကို စုရုံး၍ ဓီးကို မွှေးလော့၊ ငါသည် ဓိမိကိုယ်ကို ရှို့ရြှိုက်အံ့၊ သင်သည် ကျက်သော အသားကို စားရလိမ့်မည်"ဟု ဆို၏။

၄.၁.၁၃ဂု။ ပုဏ္ဏားအသွင်ဆောင်သော သိကြားမင်းသည် ကောင်းပြီ-ဟု ဆိုကာ ရွှင်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ အမျိုးမျိုး သော ထင်းတို့ကို စုရုံးလေ၏၊ အတွင်း၌ မီးကျီးစု ရှိအောင် ကြီးစွာသော ထင်းပုံကို ပြလေ၏။

၄.၁.၁၃၈။ ထိုထင်းပုံ၌ လျင်မြန်စွာ မီးတောက် ကြီးမား လာအောင် မီးကို မွှေးလေ၏ ငါသည် မြူမှုန့် ကပ်ရောက် သော ကိုယ်ကို ခါ၍ သင့်လျော်ရာ၌ နေ၏။

၄.၁.၁၃၉။ မီးပုံကြီး တဟုန်းဟုန်း တောက်လောင်သော အခါ ငါသည် မီးပုံကြီးထဲသို့ ခုန်၍ ဆင်း၏။

၄.၁.၁၄၀၊ အေးသော ရေမည်သည် သုံးစွဲသူ မည်သူ့အား မဆို ပူပန်ခြင်း၊ ပူလောင်ခြင်းကို ပြိမ်းစေသကဲ့သို့ ထို့အတူ ပီတိသည် သာယာဖွယ်ကို ငါ့အား ပေး၏။

၄.၁.၁၄၁။ ထိုအခါ တောက်လောင်နေသော မီးထဲသို့ ဝင်သော ငါ၏ ပူပန်ခြင်းကို ငြိမ်းစေ၏။

၄.၁.၁၄၂၊ ငါသည် အရေပါး၊ အရေထူ၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး၊ နှလုံးသားတို့နှင့်တကွ ဓန္ဓာကိုယ်တစ်ခုလုံးကို ပုက္ကား အား အကြင်းမဲ့ ပေးလှူ၏။ J

# သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ

#### ၁။ အမိကို လုပ်ကျွေးသော သီလဝဆင် သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၂.ဂ၁။ အဓါတစ်ပါး၌ ငါသည် တောအုပ်ကြီးထဲ၌ အဓိကို လုပ်ကျွေးမွေးမြူသော ဆင် ဖြစ်၏ ထိုအခါ မြေပြင်၌ သီလဂုက်အားဖြင့် ငါနှင့် တူသူ မရှိ။

၄.၂.ဂ၂။ တောမုဆိုးသည် တောအုပ်၌ ငါ့ကို တွေ့မြင် လတ်သော် "မင်းကြီး---သင်မင်းကြီးနှင့် ထိုက်တန်သော ဆင်သည် တောအုပ်၌ နေ၏။

၄,၂.၀၃။ ထိုဆင်ကို ကျုံးသွင်းခြင်းဖြင့် ဖမ်းယူရန် မလို။ ဆင်မဖြင့် အောင်းခြင်း၊ တွင်းရခြင်းဖြင့်လည်း ဖမ်းယူရန် မလို။ နာမောင်းကို ကိုင်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် အလိုလို သာလျှင် ဤမြို့အရပ်သို့ လာပါလိမ့်မည်"ဟု မင်းအား လျှောက်ကြားလေ၏

၄.၂.၀၄။ မင်းသည်လည်း ထိုမှဆိုး၏ စကားကို ကြားရ သော် နှစ်သက်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ဆင်ဆရာကို စေ လွှတ်လေ၏။ ထိုဆင်ဆရာသည် ဆင်ကို ဆုံးမတတ်၏၊ ဆင်ဆုံးမနည်းပညာကို ကောင်းစွာ သင်ယူထား၍ ကျွမ်း ကျင်၏။ ၄.၂.ဂ၅။ ဆင်ကို ဆုံးမတတ်သော ထိုဆင်ဆရာသည် တောအုပ်သို့ သွားသည်ရှိသော် အဓိ၏ အစားအစာအတွက် ပဒုမ္မာကြာအိုင်၌ ကြာခွယ်နတ်နေသော ငါ့ကို တွေ့မြင်၏။

၄.၂.ဂ၆။ ထိုဆင်ဆရာသည် ဝါ၏ သီလဂုက်ကို သိ သဖြင့် လက္ခကာကိုစူးမေးဆင်ခြည်၏ "ချစ်သား---လာလော့"ဟု ဆို၍ ငါ၏ နာမောင်းကို ကိုင်လေ၏။

၄.၂.ဂဂု။ ထိုအခါက ငါ၏ ပြကတေ့အားသည် ယခုအခါ ဆင်တစ်ထောင်တို့၏ အားနှင့် ညီမှု၏။

၄.၂.ဂ၈။ အကယ်၍ ငါသည် ငါ့ကို ဇမ်းယူခြင်းငှာ ကင်လာကုန်သော သူတို့အား အမျက်ထွက်ငြားအုံ၊ ထိုလူ တို့၏ တစ်တိုင်းပြည်လုံးကိုပင် ကြေမှုန့်စေရန် စွမ်းနိုင်သူ ဖြစ်၏။

၄.၂.ဂ၉။ ထိုသို့ စွမ်းနိုင်သော်လည်း ငါသည် သီလပါရမီ ဖြည့်ခြင်းငှာ သီလကို စောင့်ရှောက်ထားသဖြင့် ငါ့ကို ဆင် ရည်တိုင်၌ ထည့်သွင်းသော်လည်း ဒေါသအမျက် မထွက် ခဲ့ချေ။

၄.၂.၁ဂ။ အကယ်၍ ထိုသူတို့သည် ငါ့ကို ထိုနေရာ၌ ပုဆိန်တို့ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ လုံမ၊ မိုန်းတို့ဖြင့် ဖြစ်စေ ထိုးခုတ် နှိပ်စက်ကုန်ငြားသော်လည်း ငါသည် ငါ၏ သီလ ကျိုးမျက် မည်ကို ကြောက်ခြင်းကြောင့် ထိုသူတို့အား အမျက် မထွက်လို။ ။

#### ၂။ ဘူရိဒတ္တနဂါးမင်း သီလပါရမီ ဇြည်ကျင့်ခဲ့ပုံ

- ၄.၂.၁၁။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် တန်ခိုးကြီးသော ဘူရိဒတ္တနဂါး ဖြစ်၏ ထိုအခါ ငါသည် ဝိရူပက္ခနဂါးမင်းကြီးနှင့် အတူ နတ်ပြည်သို့ သွား၏။
- ၄.၂.၁၂။ ငါသည် ထိုနတ်ပြည်၌ စင်စစ် ချမ်းသာနှင့် ပြည့်စုံကုန်သော နတ်တို့ကို တွေ့မြင်ရသော် ထိုနတ်ပြည်သို့ ရောက်ရန် အကျိုးငှာ သီလအကျင့်ကို ဆောက်တည်၏။
- ၄.၂.၁၃။ ထိုအခါ ငါသည် ကိုယ်လက်သုတ်သင်ခြင်း ကိစ္စကိုပြပြီးလျှင်မျှဘရုံမျှအစာကို စား၍အင်္ဂါလေးပါးတို့ကို အဓိဋ္ဌာန်လျက် တောင်ပို့ထိပ်၌ အိပ်၏။
- ၄.၂.၁၄။ "တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူမှာ အရေပါး၊ အရေထူ၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး ဤအင်္ဂါတို့ဖြင့် ပြုဇွယ်ကိစွ ရှိအုံ။ ထိုသူသည် ဝါ၏ ထိုအင်္ဂါတို့ကို ယူဆောင်ပါစေ၊ ပေးလှူ ပြီးသား ဖြစ်၏"ဟု ဆောက်တည်၍ အိပ်၏။
- ၄.၂.၁၅။ ကျေးဇူးမသိတတ်သည့် နေသာဒပုဏ္ဏား ညွှန်ပြလိုက်သော အလမ္မာယ်သမားသည် ငါ့ကို ဖမ်းယူ၏။ ပြရုပ်၌ ထည့်၍ ထိုထိုအရပ်၌ ကစားခိုင်း၏။
- ၄,၂.၀၁၆။ ပစြုပိ၌ ထည့်ခြင်းခံရသော်လည်း၊ လက်ဖြင့် ပြင်းစွာ ပုတ်စတ်ခြင်းခံရသော်လည်း ငါ၏သီလကျိူးပျက် မည်ကို ကြောက်ခြင်းကြောင့် ငါသည် အလမွာယ် မြွေသမား ကို အမျက်မထွက်ခဲ့။
- ၄.၂.၁၇။ မိမိအသက်ကို စွန့်ခြင်းသည် ငါ့အတွက် မြက်ပင်ထက် ပေါ့ပါးသေး၏ သီလကို လွန်ကျူးခြေင်းသည် ငါ့အတွက် မြေကြီးကို စွာလှန်ရသကဲ့သို့ ဝန်လေး၏။
- ၄.၂.၁၈။ ငါသည် ဘဝတစ်ရာဆက်တိုက် ဝါ၏အသက်ကို စွန့်လို၏၊ ငါသည် လေးကျွန်းလုံး ရမည့်အကြောင်းကြောင့်ပင် သီလကို မျှက်စီးစေလို။
- ၄.၂.၁၉။ ငါသည် ထိုသို့ သီလပါရခီဖြည့်ခြင်းမှာ သီလကို စောင့်ထားသဖြင့် ငါ့ကို ပြချပ်၌ ထည့်သွင်းသော်လည်း ဒေါသအမျက် လုံးဝ ထွေက်ခဲ့ချေ။ ။

#### ၃။ စမွေယျနဂါးမင်း သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

- ၄,၂,၂၈။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် တန်ခိုးကြီးသော စမွေယျနဂါးမင်း ဖြစ်၏ ထိုအခါ၌လည်း တရားကို စောင့်သူ၊ သီလအကျင့်နှင့် ပြည်စုံသူ ဖြစ်၏။
- ၄.၂.၂၁။ ထိုအခါ ကုသိုလ်တရားကို ကျင့်လေ့ရှိသော၊ ဥပုသ်ကျင့်သုံးသော ငါ့ကို မြွေဖမ်းသမားသည် ဖမ်းယူ၍ နန်းတော်တံခါး၌ ကစားစေ၏
- ၄.၂.၂၂။ ထိုမြွေဖင်းသမားသည် အညို၊ အရွှေ၊ အနီ-စသော အဆင်းအမျိူးမျိုးကို ကြံစည်၏၊ ငါသည် ထို မြွေဖင်းသမား၏ စိတ်သို့ အစဉ်လိုက်လျက် ကြံစည်သော အဆင်းနှင့် တူသော အဆင်းရှိသည် ဖြစ်၏။
- ၄.၂.၂၃။ ငါသည် ကုန်းကို ရေဖြစ်အောင် ပြုနိုင်၏၊ ရေ ကိုလည်း ကုန်းဖြစ်အောင် ပြုနိုင်၏၊ အကယ်၍ ငါသည် ထိုမြွေဖစ်းသမားအား အမျက်ထွက်ငြားအံ့၊ တစ်ကေချင်း ပြာဖြစ်အောင် ပြုနိုင်၏၊
- ၄.၂.၂၄။ ငါသည် အကယ်၍ စိတ်အလို လိုက်သည် ဖြစ်အုံ၊ သီလပျက်တော့အုံ၊ သီလပျက်သောသူမှာ မြတ်သော အကျိုးသည် မပြီးစီးနိုင်ရေ။
- ၄.၂.၂၅။ ဤကိုယ်သည် ပျက်စီးမူလည်း ပျက်စီးပါစေ၊ ဤနေရာ၌ပင် ဇရိုဖရဲကြံမူလည်း ကြံပါစေ၊ ရွဲပြာကဲ့သို့ ဇရိုဖရဲ ကြံသော်လည်း ငါသည် သီလကိုမူ မျှက်ဆီးလို။

#### ၄။ ရူဠဗောဓိပုဏ္ဏား သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

- ၄.၂.၂၆။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ကောင်းသော သီလရှိသော စုဋတေဓိ ပုဣား ဖြစ်၏ ထိုအခါ ဘဝကို ကြောက်ဗွယ်ဘေးအဖြစ်ဖြင့် ရှမြင်၍ ဘဝမှ ထွက်မြောက်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို ဘေးမရှိသည်၏ အဖြစ်ဖြင့် မြင်လျက် တောထွက်၏။
- ၄.၂.၂၇။ ဝါ၏ ဇနီးဟောင်း ပုက္ကေးမသည် ရွှေနှင့် တူသော အဆင်းရှိသူ ဖြစ်၏ ထိုပုက္ကေးမသည်လည်း ဝဋ်မှ ထွက်မြောက်ခြင်းငှာ တောထွက်၏
- ၄.၂.၂၈။ ငါတို့သည် တွယ်တာခြင်းမရှိကုန်၊ အနောင် အဖွဲ့ ကို ဖြတ်ပြီးကုန်ပြီ၊ ဆွေမျိုးဉာတိအပေါင်း၌လည်း ငဲ့

### ထာ ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီစြည့်ခန်း

ကွက်ခြင်း မရှိကုန်။ ထိုငါတို့သည် အနယ်နယ်သို့ လှည့်လည် ကုန်လတ်သော် တရာကသီမြို့သို့ ရောက်ကြကုန်၏။

- ၄.၂.၂၉။ ထိုမြို့၌ ရင့်ကျက်သော ပညာရှိကုန်သော ငါတို့သည် အမျိုးအပေါင်းနှင့် ရောနောခြင်း မရှိကုန်ဘဲ နေကြကုန်၏ ငါတို့နှစ်ယောက်တို့သည် လူတို့နှင့် ရောယှက် ခြင်း ကင်း၍ အသံတိတ်ဆိတ်သော မင်းဥယျာဉ်၌ နေကြ ကုန်၏။
- ၄.၂.၃၀။ ထိုအခါ မင်းသည် ဥယျာဉ်ကြည့်ရှုခြင်းငှာ ထွက်လတ်သော် ပုက္ကေးမကို တွေ့မြင်၏ ငါ၏ထံသို့ ချဉ်း ကပ်ပြီးလျှင် "ဤမိန်းမသည် သင်နှင့် အသို့ တော်စပ်သနည်း၊ အဘယ်သူ၏ဇနီး ဖြစ်သနည်း"ဟု ငါ့ကို မေးလေ၏။
- ၄.၂.၃၁။ ဤသို့ မေးလတ်သော် ငါသည် ထိုမင်းအား "ဤမိန်းမသည် ငါ၏ဇနီး မဟုတ်၊ တရားကျင့်ဖက် အပေါင်း အဖော်မျှသာ ဖြစ်၏၊ ရသေ့သာသနာ၌ သီတင်းသုံးဖော် တည်း"ဟု ပြောဆို၏။
- ၄.၂.၃၂။ မင်းသည် ထိုပုရှေားမ၌ တပ်စွန်း မက်မောသည် ဖြစ်၍ မင်းချင်းယောက်ျားတို့ကို ဆွဲခေါ် နိုင်းပြီးလျှင် အနိုင် အထက်ပြုကာ နှိပ်စက်လျက် နန်းတွင်းသို့ သွင်း၏။
- ၄.၂.၃၃။ ငါ၏ ထိမ်းမြားယေား ဖြစ်သော၊ ရသေ့သာသနာ ၌ အတူတကွ တရားကျင့်ဖက်ဖြစ်သော သူကို ဆွေငင်၍ ခေါ် ဆောင်သွားလတ်သော် ငါသည် အမျက်ထွက်၏။
- ၄.၂.၃၄။ ငါသည် အမျက်ထွက်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် သီလအကျင့်ကို အောက်မေ့၏။ ထိုအမျက်ထွက်ရာ အရပ်၌ ပင်လျှင် အမျက်ထွက်ခြင်းကို နှိမ်နင်း၏။ အမျက်ကို တိုးပွား ရွင့် မပေးခဲ့ရေ။
- ၄.၂.၃၅။ "အကယ်၍ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ဤမူကျွေးမကို ထက်သော လုံဖြင့် ထိုးငြားသော်လည်း ငါသည် သမ္မာသမ္မောဓိဉာက်ကို ရလိုသောကြောင့် သီလကို မဖျက်ဆီးလို။ အကြောင်းမှာ သမ္မာသမ္မောဓိဉာက်ကို ရလို သောကြောင့် ဖြစ်၏။
- ၄.၂.၃၆။ ငါသည် ဤပုက္ကေးမကို မချစ်သည် မဟုတ်။ ငါ့မှာ အင်အားမရှိသည်လည်း မဟုတ်။ ငါသည် သဗ္ပညုတ ဉာက်ကို သာ၍ ချစ်မြတ်နီး၏။ ထို့ကြောင့် သီလကို စောင့်ရှောက်၏"

#### ၅။ ကျွဲမင်း သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

- ၄.၂.၃ဂု။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား ငါသည် တောကွဲကြီးဖြစ်ခဲ့၏ထိုအခါ၌ငါသည်တော၌ကျက်စား၏။ ကြီးထွားသော ကိုယ်ခန္ဓာ ရှိ၏။ ကြီးသော အား ရှိ၏။ ကြောက်ဖွယ်အသွင် ရှိ၏
- ၄.၂.၃၈။ ထိုတောအုပ်ကြီးတွင် ချိုင့်ဝှမ်းရာအရပ်၊ တောင်ရောက်ကြားအရပ်၊ သစ်ပင်ရင်းအရပ်၊ ရေကန် (အနီး) အရပ်တို့အနက် ကျွဲတို့၏ နေရာဌာန ဖြစ်နိုင်သော အရပ်၌-
- ၄.၂.၃၉။ ချမ်းသာစွာ နေရအံ့သော အရပ်ကို စုံစမ်းရန် လှည့်လည်လတ်သော် တောအုပ်ကြီးထဲ၌ ကောင်းသော အရပ်ကို တွေ့မြင်ရ၏၊ ငါသည် ထိုအရပ်သို့ ကပ်ရောက်၍ ရပ်လည်း ရပ်၏ အိပ်လည်း အိပ်၏။
- ၄.၂.၄ဂ။ ထိုသို့ နေလတ်သော် ဤအရပ်သို့ မျောက် တစ်ကောင်သည် ရောက်လာ၏။ ထိုမျောက်သည် ယုတ်မာ သော အကျင့် ရှိ၏ လျှင်ပေါ်လော်လည်၏။ ဝါ၏ ပန်း၊ နုဖုး၊ မျက်ခုံးတို့ပေါ် ၌ ကျင်ငယ်ကိုလည်း စွန့်၏၊ ကျင်ကြီးကိုလည်း စွန့်၏။
- ၄.၂.၄၁။ ထိုမျောက်သည် တစ်နေ့ တစ်ကြိန် ဖြစ်စေ၊ နှစ်ကြိန်ဖြစ်စေ၊ သုံးကြိန်ဖြစ်စေ၊ လေးကြိန်ဖြစ်စေ၊ တစ်နေကုန် ဖြစ်စေ ငါ့ကို အမြီ ဖျက်ဆီး၏။ ငါသည် ထိုမျောက်၏ နှိပ်စက် ဖြင်းကို စံနေရသည် ဖြစ်၏။
- ၄.၂.၄၂။ သစ်ပင်စောင့်နတ်သည် နှိပ်စက်ခံနေရသော င့ါကို မြင်ရသော် "ဤ အလွန်ယုတ်မာသော မျောက်ကို ဦးချိ တို့ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ခွာတို့ဖြင့် ဖြစ်စေ ဖျက်ဆီးလော့"ဟု ငါ့အား ပြောကြား၏။
- ၄.၂.၄၃။ ဤသို့ သစ်ပင်စောင့်နတ် ပြောကြားလတ်သော် ငါသည် ထိုသစ်ပင်စောင့်နတ်အား "သင်သည် အကောင်ပုပ် နှင့် တူသော၊ ယုတ်ညံ့သူတို့၏ အကျင့် ဖြစ်သော မကောင်းမှ ဖြင့် အဘယ့်ကြောင့် ငါ့ကို လိမ်းကျံဘိသနည်း"ဟု ပြန်၍ ပြောဆို၏။
- ၄.၂.၄၄။ "ဝါသည် ထိုမျောက်အား အကယ်၍ အမျက် ထွက်ခြားဆုံး ထိုမျောက်ထက်ပင် ယုတ်ညံ့သူ ဖြစ်ရာ၏၊ ငါ၏ သီလသည်လည်း ပျက်စီးရာ၏၊ ပညာရှိတို့သည်လည်း ငါ့ကို ကဲ့ရှဲကုန်ရာ၏။
- ၄.၂.၄၅။ ပညာရှိတို့ အကဲ့ရဲခံရသော အသက်ရှင် ခြင်းထက် စင်ကြယ်သော သီလဖြင့် သေရခြင်းသည်

င့်၊အတွက် မြတ်၏၊ ဝါသည် အသက်-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့်ပင် သူတစ်ပါအား ညှဉ်းဆဲခြင်းကို အဘယ့်ကြောင့် ပြုရမည်နည်း။

၄.၂.၄၆။ ဤမျောက်သည် ငါကဲ့သို့ မှတ်ထင်၍ အခြား သော သူတို့ကို ဤသို့ပြုမှုလိမ့်မည်၊ ထိုသူတို့သည် သာလျှင် ထိုမျောက်ကို သတ်ကြလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ ငါ၏ လွတ်မြောက် ခြင်းသည် ဖြစ်လိမ့်မည်"

၄.၂.၄ဝု။ ပညာရှိသော သူသည် အယုတ်၊ အလတ်၊ အမြတ်ဖြစ်သောသူတို့၏မထိမဲ့မြင်ပြုရင်းကိုသည်းစံသည် ရှိသော် စိတ်ဖြင့်တောင့်တတိုင်းသောဆုကိုတောင့်တသည့် အတိုင်း ရနိုင်၏။

#### ၆။ ဆတ်မင်း သီလပါရမီ ဇြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၂.၄၈၊ သာရီပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် "ရုရှ"မည်သော ဆတ်မင်း ဖြစ်၏ ငါသည် လှော်ပြီး ဦးပြီးသော ရွှေအဆင်းနှင့် တူသောအဆင်း ရှိ၏ မြတ်သော သီလ ရှိ၏ ကောင်းစွာ တည်ကြည်သော စိတ် ရှိ၏

၄.၂.၄၉။ ငါသည် မွေ့လျော်ဗွယ်၊ ကြည်နူးဇွယ် ကောင်း သော၊ လူသူမရှိ တိတ်ဆိတ်သော၊ သာယာသော ဂဂါမြစ် ကမ်းအရဝ်၌ နေ၏။

၄.၂.၅၀။ ထိုအခါ ဂဂ်ဖြစ်အထက်ပိုင်း၌ နေသော လူတစ်ယောက်သည် တြွေးမြီရှင်တို့၏ နှိပ်စက်ခြင်းခံရ သည်ဖြစ်၍ ရှင်လိုလည်း ရှင်စေ၊ သေလိုလည်း သေစေ-ဟု သဘောထားကာ ဂဂ်ဖြစ်ထဲသို့ ခုန်ချ၏။

၄.၂.၅၁။ ထိုလူသည် ဂင်္ဂါမြစ်၏ ပြင်းစွာသော ရေစီးထဲ၌ ညဉ့်နေ့ပတ်လုံး မျောနေ၏ သနားစဗွယ်အသံကို မြည်တမ်း လျက် ဂင်္ဂါမြစ်၏ အလယ်မှ မျောသွားလေ၏။

၄.၂.၅၂။ ငါသည် သနားစဇွယ် ငိုကြွေးသော ထိုလူသား ၏အသံကိုကြားရသော် ဂဂ်မြစ်ကမ်း၌ ရပ်လျက် "သင်သည် အဘယ်သူ ဖြစ်သနည်း"ဟု မေး၏။

၄.၂.၅၃။ ထိုအခါ ထိုလူသည် သူ့အကြောင်းကို ဖြေကြားလေ၏။

၄.၂.၅၄။ ငါသည် ထိုသူအား သနားခြင်းကြောင့် ငါ့

အသက်ကို စွန့်၍ ညဉ့်အမိုက်မှောင်၌ မြစ်သို့ သက်ဆင်း လျက် ထိုလူကို ဆယ်ယူ၏။

၄.၂.၅၅။ ငါသည် ထိုလူ သက်သာရာ ရသောအခါကို သိ၍ ထိုသူထံမှ ဆုလာဘ်တစ်ခုကို တောင်း၏၊ ဤအရပ်၌ ငါ နေ၏-ဟု မည်သူ့အားမှု၊ မပြောပါနှင့်ဟု ပြော၏။

၄.၂.၅၆။ ထိုလူသည် မြို့သို့ ပြန်ရောက်၍ မင်းက မေး မြန်းသော အခါ ဥစွာရလိုမှုကြောင့် ပြောကြား၏ ထိုလူသည် မင်းကို ခေါ် ဆောင်၍ ငါ့ထံသို့ လာ၏။

၄.၂.၅ဂု။ ငါသည် အကြောင်းစုံကို မင်းအား ရှင်းပြ၏ မင်းသည် ငါ့စကားအားလုံးကို ကြားရသော် "မိတ်ဆွေကို ပြစ်မှားသော သူယုတ်မာကို ဤနေရာ၌ပင် သတ်အုံ"ဟု ထိုလူကို ပစ်သတ်ရန် မြားကို တင်၏။

၄.၂.၅၈။ ငါသည် ထိုလူကို စောင့်ရှောက်လို၍ "မင်းကြီး ---ကြံလူသည် အသက်ရှင်ပါစေ၊ ကျွန်ုပ်သည် အသင် မင်းကြီး အလိုရှိတိုင်း အပြုခံပါအုံ"ဟု မိမိ၏ ကိုယ်ဖြင့် ဖလှယ်လေ၏။ သို့သော် မင်းက ငါ့ကို မသတ်ခဲ့။

၄.၂.၅၉။ ထိုအခါ ငါသည် ငါ၏ သီလကို စောင့်ရှောက်၏ ငါ၏ အသက်ကို ဖေစောင့်ရှောက်ခဲ့ချေ။ ထိုအခါကလည်း ငါသည် သမ္မာသမွှောဓိဉာက်ကို ရလိုသောကြောင့် သီလကို စောင့်ထိန်းခဲ့၏။ ။

#### ၇။ မာတင်္ဂရသေ့ သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၂.၆၀။ သာရီပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ရသေ့တစ်ပါး ဖြစ်၏ ထိုအခါ၌ ငါသည် ပြင်းထန်သော အကျင့်သီလရှိ၏ ကောင်းမွာ တည်ကြည်၏ အမည်အားဖြင့် "မာတင်္ဂ"ဟု ထင်ရှား၏။

၄.၂.၆၁။ ထိုအခါ ငါနှင့် ဇာတိမန္တပုက္ကားတို့သည် ဂဂါ ဖြစ်ကမ်း၌ နေကြကုန်၏၊ ငါသည် ဂဂါဖြစ်၏ အထက်ပိုင်း၌ နေ၏၊ ဇာတိမန္တပုက္ကားသည် ဂဂါဖြစ်၏ အောက်ပိုင်း၌ နေ၏။

၄.၂.၆၂။ ဇာတိမန္တပုဣားသည် ကမ်းရိုးတစ်လျှောက်၌ လှည့်လည်သောအခါ ဂဂါမြစ်အထက်ပိုင်း၌ ငါ၏ သင်္ခမ်း ကျောင်းကို တွေ့မြင်၏၊ ထိုအခါ ငါ့ကို ရေရွတ်၍ ဦးထိပ် ကွဲအောင် ကျိန်ဆံ၏။

# 💿 ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်ခန်း

၄.၂.၆၃။ ငါသည် ထိုပုဏ္ထားအား အကယ်၍ အမျက် ထွက်ငြားအုံ၊ သီလကို အကယ်၍ မစောင့်ရှောက်ငြားအုံ၊ ငါသည် ထိုပုဏ္ဏားအား ကြည့်ရှုရုံမှုဖြင့် ဖွဲ့ပြာကဲ့သို့ ပြုနိုင်၏။

၄.၂.၆၄။ ထိုအခါ ထိုဇာတိမန္တပုဣားသည် အမျက်ထွက် စိတ်ဆိုး၍ ငါ့ကို ယင်းသို့ ကျိန်ဆဲ၏၊ ထိုကျိန်ဆဲခြင်းသည် ထိုဇာတိမန္တပုဣား၏ ဦးထိပ်၌သာလျှင် ကျမည် ဖြစ်၏ ငါသည် ထိုကျရောက်မည့်ဘေးကို မကျအောင် နည်း ပရိယာသိတစ်ခုဖြင့် ပြုလုပ်ပေး၏။

၄.၂.၆၅။ ထိုအခါ ငါသည် ငါ၏ သီလကို စောင့်ရှောက်၏ ငါ၏ အသက်ကို မစောင့်ရှောက်ခွဲချေ၊ ထိုအခါ ငါသည် သမွာ သမွှောဓိဉာက်ကို ရလိုသောကြောင့် သီလရှိသူ ဖြစ်၏။ ။

#### ၈။ ဓမ္မနတ်သား သီလပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၂.၆၆။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် "စမွ"မည်သော၊ မြတ်သော နတ်သား ဖြစ်၏ ထိုအခါ ငါသည် များစွာသော အခြံအရံ ရှိ၏ တန်ခိုး ကြီး၏ လောကတစ်ခုလုံးကို စောင့်ရောက်တတ်၏။

၄.၂.၆၇။ ထိုအခါ ငါသည် များစွာသော လူအပေါင်းကို ကုသိုလ်ကမွပထတရားဆယ်ပါးတို့ကို ဆောက်တည်စေ လျက် မြို့ရွာတို့သို့ လှည့်လည်၏ ထိုအခါ ငါ၏ နောက်သို့ အဆွေစင်ပွန်းများ၊ အခြံအရံပရိသတ်များလည်း လိုက်လာ ကြ၏။

၄.၂.၆၈။ ထိုအခါ ယုတ်မာစဉ်းလဲသော အခမ္ဗနတ်သည် ရှိ၏ ထိုနတ်သည်လည်း ဤရမျူဒိမ်ကျွန်း မြေအပြင်၌ အကုသိုလ်ကမ္မပထတရား ဆယ်ပါးတို့ကို ပြလျက် လှည့် လည်၏ သူ၏ နောက်သို့လည်းအဆွေခင်ပွန်းများ၊ အင်္ခြံအရံ ပရိသတ်များ လိုက်လာကြ၏

၄.၂.၆၉။ ငါတို့သည် ဆန့်ကျင်ကုန်၏။ ရထားဦးချင်း ထိခိုက်ကုန်လျက် ငါတို့နှစ်ဦး ခရီးရင်ဆိုင် တွေ့ဆုံမိကုန်၏။

၄.၂.ဂုပ။ ထိုအခါ ကောင်းသော မွေနတ်နှင့် ယုတ်မာ သော အမွေနတ်တို့ ကြောက်မက်ဗွယ် ခိုက်ရန်ဖြစ်ကုန်၏ လမ်းခရီးမှ လွှဲဖယ်ပေးဖို့ရာ ကြီးစွာသော စစ်ထိုးခြင်းသို့ ဦးတည်နေကြကုန်၏

၄.၂.ဂု၁။ ငါသည် ထိုအမွေနတ်အား အကယ်၍ အမျက် ထွက်ပြားအံ့၊မြိုးရိသော အကျင့်ဂုဏ်ကို အကယ်၍ ဖျက်ဆီး ငြားအံ့၊ ငါသည် ထိုအမွေနတ်အား အခြံအရံပရိသတ်နှင့် တကွ မြူမှုန့်ဖြစ်အောင် ပြနိုင်၏။

၄.၂.ဂ၂။ သို့သော်လည်း ဝါသည် သီလစောင့်ရှောက် ခြင်းဖြင့် စိတ်ကို ပြိမ်းအေးစေ၍ ဓိမိပရိသတ်နှင့်တကွ လမ်းမှ သက်ဆင်းလွှဲဖယ်လျက် အမွေနတ်အား လမ်းစရီးကို ပေး၏။

၄.၂.ဂု၃။ ငါသည် စိတ်၏ ငြိမ်းအေးခြင်းကို ပြု၍ လမ်း စရီးမှ သက်ဆင်းသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် မြေကြီးသည် အမွေ နတ်အား ဟင်းလင်းပေါက်ကို ပေးလေ၏။ အမွေနတ်သည် မြေမျိုခြင်းကို ခံရလေတော့၏။ ။

#### ၉။ အလိနသတ္တုမင်းသား သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၂.ဂု၄။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား ပဉ္စာလ တိုင်း ကဝိလမြို့တော်မြတ်၌ သီလဂုက်နှင့် ပြည့်စုံသော "ဇယဋ္ဌိသ"မည်သော မင်းသည် ရှိ၏။

၄.၂.ဂု၅။ ငါသည် ထိုမင်း၏ "အလီနသတ္တု" အမည် ရှိသော သားတော် ဖြစ်၏ ထိုအခါ ငါသည် အကြားအမြင် များသူ ဖြစ်၏ ကောင်းသော သီလ ရှိ၏ ဂုက်နှင့် ပြည့်စုံ၏ အခါစပ်သိမ်း ပရိသတ်ကို စောင့်ရှောက်တတ်၏

၄.၂.၅၆။ ဝါ၏ ဓမည်းတော် ဇယဒ္ဓိသမင်းသည် သမင် တောသို့ သွား၍ လူသားစား စူဠပေါရိသာဒထံသို့ ချဉ်းကပ် လေ၏။ ထိုစူဠပေါရိသာဒသည် ငါ၏ ဓမည်းတော်ကို "သင်သည် ငါ၏အစာ ဖြစ်၏။ မလှုပ်လေလင့်"ဟု ဆိုကာ ဇမ်းယူလေ၏။

၄.၂.ဂုဂု၊ပေါ်ရိသာဒဏ် ထိုစကားကို ကြား၍ ငါ၏ စမည်းတော်သည် ကြောက်ရုံ့လျက် ထိတ်လန့် တုန်လှုပ်၏ ပေါ်ရိသာဒကို တွေ့မြင်ခြင်းကြောင့် စမည်းတော်၏ ပေါင် နှစ်ဖက်တို့သည် တင်းမာတောင့်တင်းကုန်၏။

၄.၂.ဂု၈၊ သမင်သားကို ယူ၍ ငါ့ကို လွှတ်ပါလော့၊ "နန်းတော်၌ တရားဟောသော နန္ဒမည်သော ပုဏ္ဏားအား ဥစ္စာကို ပေးပြီးသော် တစ်ဖန် ပြန်လာအံ့"ဟု ပေါရိသာဒ အား ဝန်ခံခဲ့ကာ မည်းတော်သည် ငါ့ကို ခေါ်၍ မိန့်ဆို၏-

၄.၂.ဂ၉။ "ချစ်သား--- သင်သည် တိုင်းပြည်ကို လက်ခံ လော့။ ဤပြည်သူအပေါင်းကို ဖမေ့လျော့လင့်။ ငါသည် 'ပြန်လာပါမည်'ဟု ပေါရိသာဒအား ဝန်ခံခဲ့၏"

- ၄.၂.၈၀။ ထိုအခါ ငါသည် မယ်တော်ခမည်းတော်တို့ကို ရှိခိုး၍ မိမိကိုယ်ကို ခမည်းတော့်ကိုယ်စား ဗလှယ်ပြီးလျှင် ပေါ်ရိသာဒထဲသို့ လာပြီးသော် လေး၊ သန်လျက်တို့ကို ချထား လျက် ပေါ်ရိသာဒထဲသို့ ချဉ်းကဝ်၏။
- ၄.၂.၁၁။ "ထိုပေါရိသာဒသည် လက်နက်ကိုင်လာသော င့ါကို မြင်ရသော် ထိတ်လန့်နိုင်စရာ ရှိ၏ ငါသည် သူတစ်ပါး တို့အား ထိတ်လန့်စေခြင်းကို ပြခဲ့သော် ထိုပြုခြင်းကြောင့် သီလသည် ပျက်စီးလိမ့်မည်"
- ၄.၂.၈၂။ ငါသည် သီလကျိူးပျက်မည်ကို ကြောက်ခြင်း ကြောင့် ထိုပေါ်ရိသာဒအား မချစ်မနှစ်သက်သော စကားကို မပြောကြားခဲ့၊ မေတ္တာစိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ အကျိူးရှိသော စကားကိုသာ ဆိုလေ့ရှိသော ငါသည် ဤစကားကိုပြောဆို၏။
- ၄.၂.၈၃။ "ဘကြီးတော်---ကြီးစွာသော မီးကို တောက် လောင်စေပါလော့၊ ကျွန်ုပ်သည် သစ်ပင်မှ ခုန်ချပါအုံ၊ ကောင်းစွာ ကျက်သောအခါ ကျွန်ုပ်ကို ဘကြီးတော် စားပါ လော"
- ၄.၂.၈၄။ ဤသို့ သီလအကျင့်-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ငါ၏ အသက်ကိုပင် မစောင့်ရှောက်ခဲ့၊ ငါသည် အမြဲပြေတံပါကာတိပါတကံကိုပြုသော ထိုပေါရိသာဒကိုပင် ရဟန်းပြုစေခဲ့၏။ ။

#### ၁၀။ သင်္ခပါလနဂါးမင်း သီလပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၂.၅ေ။ သာရိပူတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် သင်္ခပါလမည်သော နဂါးမင်း ဖြစ်၏။ ထိုအခါ ငါသည် အစွယ်ဟူသော လက်နက် ရှိ၏။ ပြင်းထန်သော အဆိပ် ရှိ၏။ လျှာနှစ်ခု ရှိ၏။ နတ်နဂါးတို့ကို အစိုးရ၏။ တန်ခိုး ကြီး၏။

- ၄.၂.၆၆။ ထိုအခါ ငါသည် လူမျိုးစုံ သွားလာကြရာ လမ်းဆုံလမ်းမ လမ်းလေးရွဋ္ဌ် အင်္ဂါလေးပါးတို့ကို အဓိဋ္ဌာန် လျက် ဥပုသ်စောင့်ကာ နေ၏။
- ၄.၂.၈၇။ "ဝါ၏ အရေပါး၊ အရေထူ၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး-ဟူသော ဤအင်္ဂါတို့ဖြင့် တစ်စုံတစ်ယောက်မှာ ပြုဖွယ် ကိစ္စရှိခြားအံ့၊ထိုသူသည်ငါ၏ထိုအင်္ဂါတို့ကိုယူဆောင်ပါစေ၊ ပေးလှူပြီးသား ဖြစ်၏"ဟု ဆောက်တည်၍ နေ၏။
- ၄.၂.၈၈၊ ထိုအခါ ကြမ်းတမ်းသော ကိုယ်၊ နုတ်၊ စိတ် ရှိ ကုန်သော၊ သနားခြင်း (ကရုကာ)ကင်းခဲ့ကုန်သော တစ်ကျိပ် ခြောက်ယောက်သော မှဆိုးသားတို့သည် ငါ့ကို တွေ့မြင် ကုန်၏၊ ထိုတွေ့မြင်ရာ အရပ်၌ တုတ်၊ လုံတံ၊ ဆောက်ပုတ် တို့ကို ကိုင်ကုန်လျက် ဝိုတံသို့ ရည်းကပ်လာကုန်၏။
- ၄.၂.၈၉။ မုဆိုးသားတို့သည် ငါ၏ နာခေါင်း၊ အမြီး၊ ကျောဆစ်ရိုး၌ထိုးဖောက်၍ ဆိုင်းထမ်းပိုး၌ လှူိပြီးလျှင် ငါ့ကို သယ်ဆောင်ကြလေကုန်၏။
- ၄.၂.၉၀။ ထိုစဉ်အခါ၌ ငါသည် အလိုနိုခဲ့သော် သမုဒ္ဒရာနှင့် တကွ တောနှင့်တကွ တောင်နှင့်တကွသော မြေကြီးကိုပင် နှာခေါင်းလေဖြင့် လောင်ကျွမ်းစေနိုင်၏။
- ၄.၂.၉၁။ သို့သော်လည်း ဝါသည် တံကျင်တို့ဖြင့် ထိုး ဖောက်ကုန်သော၊လုံတို့ဖြင့်လည်းထိုးရွာကုန်သော မှဆိုးသား တို့ကို အမျက်မထွက်၊ ဤသို့ အမျက်မထွက်မြင်းသည် ငါ၏ သီလပရမတ္တပါရစီတည်း။ ။

7

# နေက္ခမ္မပါရမီ – စသည်ိတို့ကို

# ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံများ

#### ၁။ ယုဓဉ္စယမင်းသား နေက္ခမ္မပါရမီ ဗြည်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂဂ၁။ အဓါတစ်ပါး၌ ငါသည် ယုချွေယမည်သော မင်းသား ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ၌ ငါသည် မရေတွက်နိုင်အောင် များပြားသော အခြံအရံ ရှိ၏၊ ထိုအခါ နေပူရှိန်ကြောင့် ပျက်ကျသော ဆီးနင်းပေါက်ကို မြင်၍ ထိတ်လန့် (သံဝေဂ) ရ၏။

၄.၃.ဂ၀၂။ ငါသည် ထိုဆီးနှင်းပေါက် ပျက်ခြင်းကိုပင်လျှင် အလေးအနက် ရှ၍ ထိတ်လန့်ခြင်းသံဝေဂတို အကြိမ်ကြိမ် ပွားများ၏၊ မသ်တော်၊ မေည်းတော်တို့ကို ရိုဒိုး၍ ရဟန်းပြုခွင့် တောင်း၏။

၄.၃.ပဂ၃။ ထိုအခါ တိုင်းသူပြည်သားတို့သည် လက်အုပ် ရှီကုန်လျက် ရဟန်းမပြုရန် ငါ့ကို တောင်းပန်ကြကုန်၏၊ မေည်းတော်သည်လည်း "ချစ်သား--- ကြွယ်ဝ စည်ကား သော မြေအပြင်၌ မင်းအဖြစ်ကို ယနေ့ပင် ပြုကျင့်လော့"ဟု ပြောကာ ရဟန်းမပြုရန် တောင်းပန်၏။

၄.၃.၀ဂ၄။ ဝါသည် တိုင်းသူပြည်သားတို့ ထိုသို့ သနားဗွယ်ငိုကြွေးတောင်းပန်နေကြကုန်စဉ်ပင်ငဲ့ကွက်ခြင်း မရှိဘဲသာလျှင် စွန့်လွှတ်၏။ ၄.၃.၀၀၅။ ငါသည် အလုံးစုံသော မြေအပြင်ကို လည်းကောင်း၊ မင်းအဖြစ်ကိုလည်းကောင်း၊ ဆွေမျိုး၊ အလုပ် အကျွေး၊ အရြီအရဲကိုလည်းကောင်း စွန့်သည်ရှိသော် သမွှာ သမွှောခိဉာက်ကို ရလိုသောကြောင့် ဘာကိုမျှ ငဲ့ကွက်ခြင်း မရှိခဲ့ပေ။

၄.၃.ဂဂ၆။ ငါသည် မယ်တော်၊ မေည်းတော်တို့ကို မျေစ် မနှစ်သက်သည် မဟုတ်၊ များစွာသော အခြံအရံကိုလည်း မချစ်မနှစ်သက်သည် မဟုတ်၊ ငါသည် ထိုသူတို့ထက် သင္ပညာတဉာက်ကို သာ၍ ချစ်မြတ်နိုး၏၊ ထို့ကြောင့် မင်း အဖြစ်ကိုပစ် စွန့်လွှတ်၏။ ။

#### ၂။ သောမနဿမင်းသား နေက္ခမ္မပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂ၀၇။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ့ကုန္ဓပတ္တမြို့တော်၌ "သောနေဿ"ဟု ကျော်စောထင်ရှားသော မင်းသား ဖြစ်၏။ ထိုအခါ၌ ငါသည် မြတ်နိုးဖွယ်ကောင်းသူ၊ ကြင်နာဖွယ်တောင်းသူ ဖြစ်၏။

၄.၃.ဂဂၐ။သီလရှိ၏။ဂုက်နှင့်ပြည့်စုံ၏၊ဉာက်ကောင်း၏။

ကြီးသော သူတို့အား ရိုသေလေးစား၏။ အရှက်(ဟိရီ ) ရှိ၏။ လူတို့ကို ရီးမြှောက်မူ၌ ကျွမ်းကျင်၏။

၄.၃.ဂဂ၉။ ငါနှင့် ရင်းနှီးသော ရသေ့သည် ရှိ၏။ ထို ရသေ့သည် ပလွှားဝါကြွားတတ်၏။ ခြံနှင့် ပန်းပင်ငယ်တို့ကို စိုက်ပျိုး၍ အသက်မွေး၏။

၄.၃.ဂ၁ဂ၊ ဆန်မရှိသော ဖွဲအစုနှင့် တူ၏၊ အတွင်း၌ အခေါင်းရှိသည့် သစ်ပင်နှင့် တူ၏။ အနစ်မရှိသော ငှက်ပျော ပင်နှင့် တူ၏။ ငါသည် ထိုရသေ့ကို တွေ့မြင်ရသော်-

၄.၃.ဂ၁၁။ "ဤရသေ့မှာ သူတော်ကောင်းတရား မရှိ၊ ရဟန်းဂုက်သိက္ခာ မရှိ။ အသက်မွေးမှ-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် အရှက်တည်း-ဟူသော ဖြူစင်သော တရားကို စွန့်ပစ်၏"ဟု ကြံစည်၏။

၄.၃.ဂ၁၂။ ထိုအခါ နယ်စပ်၌ သူပုန်ထ၏။ ငါ၏ မေည်း တော်သည် ထိုအရေးကို နှိမ်နင်းဖို့ သွားခါနီး၌ ငါ့ကို မှာထား၏-

၄.၃.၀၁၃။ "ချစ်သား--- သင်သည် သီလအကျင့် အလွန် မြင့်သော ဆရာရသေ့ကို မမေ့မလျော့လင့်။ ဆရာရသေ့ အလိုရှိရာကို ဖြည့်ဆည်းပေးလော့၊ ထိုရသေ့သည် အလို ရှိသမျှကို ပေးဘတ်၏"ဟု မှာထား၏။

၄.၃.ဂ၁၄။ ငါသည် ထိုရသေ့ထံသို့ စစားခြင်းငှာ သွား၍ ထိုရသေ့အား "သူကြွယ်--- အသို့နည်း၊ ကျန်းမာ၏လော။ သင့်အတွက် အဘယ်ဝတ္ထုကို ဆောင်စေလိုသနည်း"ဟု ပြော၏။

၄.၃.ဂ၁၅။ မာန်တက်နေသော၊ ပလွှားတတ်သော ထိုရသေ့သည် ထိုအကြောင်းကြောင့် ငါ့အား အမျက်ထွက် လေ၏၊ အမျက်ထွက်၍ "ယနေ့ သင့်ကို သတ်စေအုံ၊ သို့မဟုတ်နိုင်ငံမှမူလည်းနှင်ထုတ်စေအုံ"ဟုပြောဆိုလေ၏။

၄.၃.ဂ၁၆။ စမည်းတော်မင်းကြီးသည် နယ်စဝ်သူပုန် များကို နှိမ်နင်းပြီး ပြန်လာလတ်သော် ပလွှားဝါကြွားတတ် သော ရသေ့ကို "အရှင်---အသို့ပါနည်း၊ ကျန်းမာ၏လော။ အရှင့်အား မြတ်မြတ်နိုးနီး ပြုစု၏လော"ဟု မေးလျှောက်၏။

၄.၃.ဂ၁ဂျ၊ ယုတ်မာသော ရသေ့သည် ငါ့ကို သတ်စေ နိုင်လောက်သည့် ကေားတို့ဖြင့် မင်းကြီးအား ပြောကြား လေ၏၊ ထိုရသေ့၏ ထိုစကားကို ကြား၍ မြေအပြင်ကို အစိုးရသော မင်းကြီးသည် အမိန့်ပေးလေ၏။ ၄.၃.ဂ၁၈။ "ထိုနေရာ၌ပင်လျှင်ထိုမင်းသား၏ဦးခေါင်းကို ဖြတ်၍ ကိုယ်ကို လေးပိုင်းပြုလျက် လမ်းခရီးတစ်ခုမှ လမ်းခရီးတစ်ခုသို့ ဆောင်ယူပြကြကုန်၊ ထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် ရသေ့ကို ရှတ်ချခြင်းကြောင့်တည်း"ဟု အမိန့်ပေးလေ၏။

၄.၃.ဂ၁၉။ ထိုအခါ သနားခြင်း (ကရုကာ)ကင်းမဲ့ ကုန်သော၊ ကြမ်းတမ်းခက်ထန်ကုန်သော သူသတ်သမား တို့သည်လာကြကုန်၍ ငါသည် အဓိရင်နှင်၌ ထိုင်နေစဉ် ငါ့ကို ဆွဲငင်၍ ခေါ် ဆောင်ကြကုန်၏။

၄.၃.ဂ၂ဂ။ ငါ့ကို မြဲမြံစွာ နောင်ကြီးဖွဲ့ ချည်နေကြ ကုန်သော ထိုသူသတ်သမားတို့အား "ငါ့ကို လျင်မြန်စွာ မင်းအား ပြကြကုန်ဦးလော့၊ ငါ့မှာ မင်းမှုကိစ္စတို့သည် ရှိကုန် ၏"ဟု ငါသည် ပြောဆို၏။

၄.၃.၀၂၁။ ထိုသူသတ်သမားတို့သည် ယုတ်မာသော ရသေ့ကို မှီဝဲဆည်းကပ်သော၊ ယုတ်မာသော မင်းအား ပြက ကုန်၏၊ ငါသည် ထိုမင်းကို မြင်သော် အကြောင်းစုံကို လျှောက်တင်ပြ၏၊ ငါ၏ အလိုသို့ လိုက်စေရန်လည်း ဆွဲဆောင်နိုင်၏။

၄.၃.ဂ၂၂။ ထိုအခါ ထိုမင်းသည် ငါ့ကို တောင်းပန်၏ ငါ့အား မြတ်သော မင်းအဖြစ်ကို ပေး၏ ငါသည် မောဟ အနိုက်တိုက်ကို ဖျက်ဆီး၍ ရဟန်းဘောင်သို့သာ ဝင်ရောက် ၏။

၄.၃.၀၂၃။ ငါသည် မြတ်သော မင်းအဖြစ်ကို မနှစ်သက် သည် မဟုတ်။ ကာမစည်းစိမ်ကို မနှစ်သက်သည်လည်း မဟုတ်။ ငါသည် ထိုမင်းအဖြစ်နှင့် ကာမစည်းစိမ်တို့ထက် သဗ္ဗညုတဉာက်ကို သာ၍ ချစ်မြတ်နိုး၏။ ထို့ကြောင့် မင်း အဖြစ်ကို စွန့်လွှတ်၏။

#### ၃။ အယောယရမင်းသား နေက္ခမ္မပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂ၂၄။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ကာသိမင်း၏ သား ဖြစ်၏၊ ငါ၏ အမည်မှာ အယောပာရ ဖြစ်၏။ ထိုသို့ အမည်တွင်ခြင်းမှာ သံအိမ်၌ ကြီးပြင်းသောကြောင့် ဖြစ်၏ (ဘီလူးဘေးကို ရှောင်ရှားမို့ရာ သံအိမ်ထဲ ထည့်၍ မွေးမြူခဲ့ကြသည်။)

၄.၃.ဂ၂၅၊ ငါသည် ဆင်းရဲသဖြင့် အသက်ရှင်ခဲ့ရ၏၊ သံအိမ်ကျဉ်း၌ မွေးဖြူခံခဲ့ရ၏၊ (တစ်ဆယ့်မြောက်နှစ် မြောက်သောအခါ) "ချစ်သား---ယနေ့ပင်လျှင် တစ်နိုင်ငံ လုံးကို လက်ခံ၍ မင်းပြုပါလော့"ဟု တင်မြှောက်၏၊

# 💿 ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်ခန်း

၄.၃.၀၂၆။ ထိုသို့ တင်မြှောက်သောအခါ ငါသည် မင်းကို ရှိခိုး၍ လက်အုပ်ချီပြီးလျှင် ဤသို့ လျှောက်ဆို၏-

၄-၃.၀၂၇။ "မြေအပြင်၌ အယုတ်၊ အမြတ်၊ အလတ် လူသားအားလုံးတို့သည် အစောင့်အရောက် မလိုဘဲ မိမိတို့ အိမ်၌ပင် ဆွေမျိုးတို့နှင့် အတူတကွ ကြီးပြင်းကြကုန်၏။

၄.၃.၀၂၈။ ကျွန်ုပ်သည်ကား လ၊ နေ၊ အလင်းရောင် မရှိသော သံအိမ်၌ ကြီးပြင်းခဲ့ရ၏၊ သံအိမ်ကျဉ်း၌ ကျွန်ုပ်၏ ဤသို့ကြီးပြင်းရခြင်းသည် လောက၌ မည်သူနှင့်မှု၊မတူချေ။

၄.၃.ဂ၂၉။ ကျွန်ုပ်သည် အကောင်ပုပ်တို့ဖြင့် ပြည့်သော မယ်တော်ဝမ်းမှ ထွက်လတ်သော် ထို့ထက် အလွန် ပြင်း ထန်စွာ ဆင်းရဲလှသော သံအိမ်၌ တစ်ဖန် အထည့်ခံခဲ့ရ၏။

၄.၃.ဂ၃၀။ ကျွန်ပ်သည် ထိုသို့သဘောရှိသော၊ အလွန် ကြန်းတမ်းသော ဆင်းရဲခြင်းသို့ ရောက်ပြီးသူ ဖြစ်ပါလျက် မင်းအဖြစ်၌ အကယ်၍ မွေ့လျော်ငြားအုံ၊ ကျွန်ုပ်သည် မဟာလူမိုက်ကြီးသာ ဖြစ်စရာ ရှိပါတော့၏။

၄.၃.၀၃၁။ ကျွန်ုပ်သည် ကိုယ်ကို ငြီးငွေ့သူ ဖြစ်၏၊ မင်းအဖြစ်ကိုလည်း အလိုမရှိသူ ဖြစ်၏၊ ကျွန်ုပ်သည် သေမင်း မနှိပ်စက်နိုင်ရာ နိဗ္ဗာန်ကိုသာ ရှာဖွေပါအံ့"ဟု လျှောက်ဆို၏၊

၄.၃.၊၃၂။ ငါသည်ဤသို့ကြံစည်ပြီးသော် လူအပေါင်းတို့ ငိုကြွေးမြည်တမ်းစဉ် ဆင်ပြောင်ကြီးကဲ့သို့ အနောင်အဖွဲ့ ကို ဖြတ်၍ တောအုပ်သို့ ဝင်၏။

၄.၃.ဂ၃၃။ ငါသည် မယ်တော်၊ ခမည်းတော်တို့ကို မျေစိ သည် မဟုတ်၊ ငါသည် များစွာသော အခြံအရံကိုလည်း မချစ်သည် မဟုတ်၊ ငါသည် သဗ္ဗညုတဉာက်ကို သာ၍ ချစ်မြတ်နီး၏ ထို့ကြောင့် မင်းအဖြစ်ကို စွန့်လွှတ်၏။ ။

#### ၄။ မဟာကဥ္စနသတို့သား နေက္ခမ္မပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၈၃၄။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား ဝါသည် ကာသိတိုင်း ဗာရာကသိမြို့တော်က ပုက္ကားမျိုး၌ ဗြစ်၏။ ထိုအခါ ငါ့မှာ နမ တစ်ယောက်၊ ညီငယ် ခုနစ်ယောက် ရှိ၍ မွေးချင်း ရှစ်ယောက် ရှိ၏။

၄.၃.ဂ၃၅၊ ဤ ညီအစ်ကို မောင်နှမတို့တွင် ဝါသည် အစ်ကိုကြီး ဖြစ်၏၊ ဖြူစင်သောတရား-ဟူသော အရှက် တရားနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဝါသည် ဘဝကို ကြောက်မက်ဖွယ် အဖြစ်ဖြင့် ရှုမြင်၍ ဘဝ၏ ထွက်ပေါက်ဖြစ်သော ရဟန်း ဘဝကို သဘောကျ၏။

၄.၃.ဂ၃၆။ ငါ၏ မိဘတို့သည် စေနိုင်း၍ ငါ၏ မိတ်ဆွေ တို့သည် "အမျိုးဆက်ကို ပေးဆောင်ပါလော့"ဟု ငါ့ကို ကာမဂုက်တို့ဖြင့် ဗိတ်ကုန်၏။

၄.၃.၀၃၇။ ထိုမိတ်ဆွေတို့သည် လူ့ဘဝ၌ ချမ်းသာကို ပေးဆောင်တတ်သော စကားကို ပြောဆိုကြ၏၊ ထိုစကား သည် ငါ့အတွက်ကား ရဲရဲပူလောင်သော သံထယ်သွား ကဲ့သို့ ကြမ်းတမ်းသော စကားသာ ဖြစ်ခဲ့ချေတော့၏။

၄.၃.၀၃၈။ ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် သူတို့စကား ပစ်ပယ် သော ငါ့ကို "အဆွေ---အကယ်၍ ကာမဂုက်တို့ကို မသုံး ဆောင်အံ့၊ အဘယ်အရာကို အဆွေသည် တောင့်တပါ သနည်း"ဟု မေးကုန်၏။

၄.၃.ဂ၃၉။ ဝါသည် ထိုမိတ်ဆွေတို့အား "ဝါသည် လူ့ ဘဝကို မတောင့်တ၊ ဝါသည် ရဟန်းဘဝကို အလွန် သဘော ကျ၏"ဟု ဖြေလိုက်၏။

၄.၃.ဂ၄ဂ။ ထိုသူတို့သည် ငါ့စကားကို ကြား၍ ဓိဘ တို့အား ပြောကြားကုန်၏။ ထိုအခါ မိဘတို့သည် "အချင်းတို့ --- ငါတို့အားလုံး ရဟန်းပြုကုန်စို့"ဟု ပြောကြကုန်၏။

၄.၃.၀၄၁။ ဝါတို့မိသားစု အားလုံးသည် မရေတွက် နိုင်သော ဥစ္စာကို စွန့်၍ တောအုပ်ကြီးထဲသို့ ဝင်ကာ ရဟန်း ပြုခဲ့ကြလေ၏။

#### ၅။ သောဏပညာရှိ နေကျွမ္မပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၀၄၂။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား ငါသည် အခါတစ်ပါး၌ ဗြဟ္မဝမုနမြို့၌ ဗြစ်၏၊ ထိုမြို့၌ ငါသည် ဥစ္စာများစွာ ရှိသော သူဌေးမျိုး၌ ဖြစ်၏။

၄.၃.၀၄၃။ ထိုအခါ၌လည်း ငါသည် အဓိုက်မှောင်ဖြင့် လွှစ်းရိုးသော အဓိုက်တိုက်လောကကို ရှုမြင်ရသော် ငါ၏ စိတ်သည် သံအသွားတပ် လုံတံဖြင့် နှိပ်စက်သကဲ့သို့ ဘဝထဲသို့ ဆက်လက် ကျင်လည်ရန် တွန့်ဆုတ်၏။

၄.၃.ဂ၄၄။ ထိုအခါ ငါသည် အိမ်၌ နေသူတို့၏ အမျိုးမျိုး သော မကောင်းမှုကို မြင်ရသော် "ဘယ်အခါ ငါသည် အိမ်မှ ထွက်၍ တောသို့ ဝင်ရအံ့နည်း"ဟု ကြံစည်၏။ ၄.၃.၊၄၅။ ထိုအခါ၌လည်း ဆွေမျိုးတို့သည် ငါ့ကို ကာမ စည်းစိမ်တို့ဖြင့် ဖိတ်ကုန်၏၊ ထိုဆွေမျိုးတို့အားလည်း "ငါ့ကို ထိုကာမစည်းစိမ်တို့ဖြင့် မဖိတ်ကုန်လင့်"ဟု ငါ၏ ဆန္ဓကို ပြောကြား၏။

၄.၃.ဂ၄၆။ ဝါ၏ ညီငယ် နန္ဒသည် ပညာရှိသူ ဖြစ်၏ ထိုညီငယ်သည်လည်း ငါ့ကို အတုလိုက်ကာ ကျင့်သည် ဖြစ်၍ ရဟန်းအဖြစ်ကို နှစ်သက်၏။

၄.၃.၀၄ဂု။ ထိုအခါ၌လည်း သောကမည်သော ငါ၊ နန္ဒမည်သော ညီငယ်နှင့် ငါ၏ ဓိဘတို့သည် စည်းစိမ်တို့ကို စွန့်၍ တောအုပ်ကြီးထဲသို့ ဝင်ကာ ရဟန်းပြခဲ့ကြကုန်၏။

#### ၆။ တေမိမင်းသား အဓိဋ္ဌာန်ပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၀၄၈။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ကာသိမင်း၏ သား ဖြစ်၏၊ အမည်အားဖြင့် ငါ့ကို "မူဂပက္ခ" ဟူ၍လည်းကောင်း၊ "တေမိယ"ဟူ၍ လည်း ကောင်း ခေါ် ဆိုကြကုန်၏။

၄.၃.ဂ၄၉။ ထိုအခါ ကာသိမင်း၏ တစ်သောင်း ခြောက် ထောင်သော မောင်းမမိဿံတို့အား သားယောက်ျား မရှိ၊ အရှိန်ကာလ ကြာမြင့်သောအခါ ငါတစ်ယောက်တည်းသာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

၄.၃.ဂ၅ဂ။ မေည်းတော်သည် ခဲနဲယဉ်းယဉ်းရထားသော၊ သားချစ်ဖြစ်သော ငါ့ကို မြတ်သော အိပ်ရာ၌ ထီးဖြူကို ဆောင်းမိုး၍ မွေးဖြူလေ၏။ ထိုအခါ၌ ငါသည် မြတ်သော အမျိုးဇာတ် ရှိ၏။ အရောင်အဆင်း ကြည်လင်တောက်ပ၏။

၄.၃.ဂ၅၁။ ထိုအခါမြတ်သောအိပ်ရာ၌အိပ်သော ငါသည် အိပ်ရာမှ နီးသည်ရှိသော် ထီးဖြူကို မြင်၏။ "ဤ ထီးဖြူကို ဆောင်းစဲ့ရြေင်းတည်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် ငါသည် ငရဲသို့ လားခဲ့ရဖူး၏"ဟုလည်း အမှတ်ရနေ၏။

၄.၃.ဂ၅၂။ ထိုထီးဖြူကို မြင်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ငါ့မှာ ထိတ်လန့်ခြင်း၊ ကြောက်ရှံ့ခြင်း ဖြစ်လေ၏။ "ငါသည် အဘယ်သို့လျှင် ဤမင်းအိမ်မှ လွတ်မြောက်ရပါအံ့နည်း"ဟု စူးစမ်းဆင်ခြင်၏။

၄.၃.ပ၅၃။ ငါ၏ ရှေးဘဝက အမိတော်ဖူးသော နတ်သမီး သည် ငါ၏ အကျိုးကို အလိုရှိသည် ဖြစ်၍ ဆင်းရဲသို့ ရောက် နေသောင္ပါကိုမြင်ရသော် (အသူ၊ ဆွံ့သူ၊ နားပင်းသူ)ယောင် ဆောင်ရန် တိုက်တွန်း၏။

၄.၃.ဂ၅၄။ "သင်သည် လူအားလုံးတို့အား ပညာရှိ ကြောင်းကို ထင်ရှား မပြလင့်။ လူအ-ဟု ထင်ပါစေလော့။ လူအားလုံးက သင့်ကို မထိမဲ့မြင် အောက်မေ့ပါစေ။ ဤသို့ ပြုသော် သင့်အတွက် အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်"

၄.၃.ဂ၅၅။ ဤသို့ ဆိုသော် ငါသည် ထိုနတ်သမီးအား ဤသို့ ပြောဆိုလေ၏-"မိခင်နတ်သမီး--- သင် ဆိုသော စကားအတိုင်း ကျွန်ုပ်သည် လိုက်နာ ပြုကျင့်ပေအံ့။ မိခင် နတ်သမီး--- သင်သည် ကျွန်ုပ်၏ အကျိုးကို အလိုရှိသူ ဖြစ်ပါပေ၏"

၄.၃.ဂ၅၆။ ငါသည်ထိုနတ်သမီး၏စကားကိုကြားရသော် (သမုဒ္ဒရာ၌ ကြည်းကုန်းကို ရသကဲ့သို့) တက်ကြွ ရွှင်လန်း သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ မိခင်နတ်သမီး အကြံပေးသည့် အတိုင်း ဆောက်တည်၏။

၄.၃.ဂ၅ဂု၊ ဝါသည် အသူ၊ နားပင်းသူ၊ ဆွံ့သူ (မသွား နိုင်သူ) ဖြစ်၏ ထိုသို့ အဓိဋ္ဌာန်၍ တစ်ဆယ့်ခြောက်နှစ်တို့ ပတ်လုံး နေ၏။

၄.၃.ပ၅၈။ ထိုအခါ ငါ၏ လက်၊ မြေတို့ကိုလည်းကောင်း၊ လျှာကိုလည်းကောင်း၊ နားကိုလည်းကောင်း ဆုပ်နယ် ကုန်လျက် ငါ၏ အင်္ဂါမချို့သည်၏ အဖြစ်ကို မြင်ကြရသော် ငတုံး-ဟု ပြောဆို ကဲ့နဲ့ကြကုန်၏။

၄.၃.၀၅၉။ ထိုအခါ တိုင်းသားပြည်သူ အားလုံးနှင့် စစ်သူကြီး၊ ပုရောဟိတ်တို့သည် အားလုံး တစ်စိတ် တစ်ဝမ်းတည်းဖြစ်ကုန်လျက်(ငါ့ကို)စွန့်ပစ်ရန် သဘောတူ ကြကုန်၏။

၄.၃.ဂ၆ဂ။ ဝါသည် ထိုသူတို့၏ အလိုကို ကြားရသော် "ဝါ၏ ဆန္ဒ ပြည့်ဝလေပြီ"ဟု တက်ကြွရွင်လန်းသော စိတ် ဖြစ်၏။

၄.၃.ဂ၆၁။ ထိုအခါ ငါ့ကို ရေချိုးစေ၍ နံ့သာအပျစ်ဖြင့် လိမ်းကျုံပေးပြီးလျှင် မကိုဋ်ကို ဆောင်းစေလျက် ထီးဖြုဖြင့် ဘိသိက်သွန်းပြီးသော် မြို့ကို လက်ယာရစ် လှည့်ကြကုန်၏။

၄.၃.ဂ၆၂။ ခုနှစ်ရက်ပတ်လုံး ထီးဖြူဆောင်း၍ နေဝန်း တက်လတ်သော် ရထားထိန်းသည် ငါ့ကို ရထားဖြင့် ထုတ် ဆောင်လျက် တောသို့ မောင်းလေ၏။

၄.၃.(၆၃။ ရထားထိန်းသည် ရထားကို တစ်နေရာ၌

# ထာ ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီစြည့်ခန်း

ရပ်၍ ကထားသော သိန္ဓောမြင်းကို **ရထားမှ ရွတ်ကာ**\* ဝုံကို မြေ၌ မြှုပ်ရန် တွင်းကို တူးလေ၏။ ထိုအခါ ငါသည် ရထား ထိန်းအား ငုံကို တွင်း၌ မြှေုပ်ရန် တရားဟော၍ ရဟန်း ပြ၏။

၄.၃.ဂ၆၄။ ထိုသို့ တေဓိယမင်းသား ဖြစ်စဉ် အဓိဋ္ဌာန် ဆောက်တည်ထားသော ငါ့ကို ညှဉ်းပန်းမှုအမျိုးမျိုးတို့ဖြင့် ခြိမ်းခြောက်သော်လည်း ငါသည် သဗ္ပညာတဉာက်ကို ရလိုဖောကြောင့် ထိုအဓိဌာန်ကို မဗျက်ခွဲပေ။

၄.၃.ဂ၆၅။ ငါသည် မိဘတို့ကို ရေခြံသည် မဟုတ်၊ ငါ၏ ကိုယ်ကိုလည်း မချစ်သည် မဟုတ်၊ ငါသည် သဗ္ဗညုတ ဉာက်ကို သာ၍ ချစ်မြတ်နီး၏၊ ထို့ကြောင့် အ,ယောင်၊ ဆွံ့ယောင်၊ နားပင်းယောင် ဆောင်သော အကျင့်ကို ဆောက်တည်၏။

၄.၃.ဂ၆၆။ ထိုသို့ ဆောက်တည်၍ တစ်ဆယ့်ခြောက် နှစ်တို့ပတ်လုံး နေ၏၊ အဓိဋ္ဌာန်အားဖြင့် ငါနှင့် တူသော သူသည် မရှိချေ။ ဤကား ငါ၏ အဓိဋ္ဌာန်ပါရမီတည်း။

#### ဂု။ မျောက်မင်း သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂ၆ဂု။ အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် မြစ်ကမ်းအနီး တစ်ခု သော ရောက်၌ မျောက်ဖြစ်၏ ထိုအခါမိကျောင်းတစ်ကောင် ၏ ဘေးရန်ကြောင့် (တစ်ဇက်ကမ်းသို့) သွား၍ မရ ဖြစ်နေ၏။

၄.၃.ဂ၆၈။ ဤမှာဘက်ကမ်းမှ ထိုမှာဘက်ကမ်းသို့ ငါ ရပ်၍ ခုန်သော နေရာ၌ ရန်သူမိကျောင်းသည် နေ၏။

၄.၃.ဂ၆၉။ ထိုခ်ကျောင်းသည် ဝိုကို "လာလော့"ဟု ဆို၏ ဝါသည်လည်း "လာမည်"ဟု ဆိုပြီးလျှင် ထိုဓိကျောင်း၏ ဦးထိပ်ကို နှင်း၍ ထိုမှာဘက်ကမ်းသို့ ခုန်ကျော်၏။

၄.၃.ဂဂုဂ။ ငါသည် ထိုမိကျောင်းအား မမှန်စကားကို မဆို၊ ဆိုသော စကားအတိုင်းသာ ပြ၏ သစ္စာအားဖြင့် ဝါနှင့် တူသော သူသည် မရှိ။ ဤကား ငါ၏ သစ္စာပါရမီတည်း။ ၊

#### ၈။ သစ္စရသေ့ သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂဂု၁။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် "သစွ"အမည်ရှိသော ရသေ့ ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ သစွာစကားဖြင့် လောကကို စောင့်ရှောက်၏၊ လူအပေါင်းကို ညီညွတ်အောင် ပြု၏။ ။

#### ၉။ ငုံးမင်း သစ္စာပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂဂု၂။ သာရိပူတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် မဂဇေ႒ိုင်း၌ ငုံးငယ် ဖြစ်၏။ ထိုအခါ ငါ့မှာ အတောင် မပေါက်သေး။ နနယ်လှသေး၏။ အသိုက်၌ သားတစ်လေးသဗ္ဗယ် ဖြစ်နေသေး၏။

၄.၃.ဂဂု၃။ ထိုအခါ အမိသည် (အစာကို) နွတ်သီးဖြင့် ဆောင်ယူ၍ ငါ့ကို မွေးမြူရ၏။ ငါသည် ထိုအမိ၏ အတွေ့ အထိဖြင့် အသက်ရှင်နေရ၏ ငါ့မှာ ကိုယ်အား မရှိသေးပေ။

၄.၃.ပဂု၄။ တစ်ခုသော နှစ်၊ နွေလအခါ၌ တောမီးသည် လောင်လျက် ငါတို့၏ အနီးသို့ ကပ်ရောက်လာ၏။

၄.၃.ပဂု၅။ စီးတောက်မီးလျှံ ကြီးမားစွာ ရှိသော ထို တောမီးသည် တဖျင်းဖျင်း အသံမြည်လျက် တဖြည်းဖြည်း လောင်ကျွမ်းကာ ငါ၏ အနီးသို့ ကဝ်ရောက်လာ၏။

၄.၃.၊ဂု၆။ လျင်သော အဟုန်ဖြင့် လာနေသော တောစီး ကြီးကို ကြောက်ရုံ့ကုန်၊ ထိတ်လန့်ကုန်သည် ဖြစ်၍ ငါ၏မိဘ တို့သည် အသိုက်၌ ငါ့ကို စွန့်ပစ်ကုန်လျက် ကိုယ်လွတ်ရုန်းကာ သွားကြကုန်၏။

၄.၃.ဂဂုဂု၊ ဝါသည် ခြေနှင့် အတောင်တို့ကို ဆန့်တန်း ကြည့်၏။ ငါ့မှာ ကိုယ်အား မရှိ။ သွားခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်။ သို့ ဖြစ်၍ ငါသည် ထိုအသိုက်၌ ဤသို့ ကြံ၏-

၄-၃.ဂ၇၈။ "ကြောက်ရွံ့ထိတ်လန့် တုန်လုပ်သော ငါသည် မိဘတို့၏ အတောင်ကြားသို့ ဝင်ကပ်၍ လိုက်ပြေးလို၏။ သို့သော် မိဘတို့သည် ငါ့ကို စွန့်ပစ်ကုန်လျက် ပျံသွားကြ ကုန်ပြီ၊ ယခု ငါသည် အဘယ်သို့ ပြန်ုင်ဆုံနည်။။

၄.၃.ဂဂု၉၊ လောက၌ သီလဂုက်၊ သန့်စင်သော သစွာ ဂုက်၊ ရုစ်ခြင်းမေတ္တာနှင့် သနားခြင်းကရုကာတို့သည် ရှိ ကုန်၏၊ ငါသည် ထိုသစွာစကားဖြင့် မြတ်သော သစွာဆိုခြင်း ကို ပြုဆုံ"

၄.၃.ဂ၀ဂ၊ ငါသည် မှန်သော တရားစွမ်းအားကို ဆင်ခြင် ၍ ရှေး၌ ပွင့်ခဲ့ပြီးကုန်သော မြတ်စွာဘုရားတို့ကို အောက်မေ့ လျက် သစ္စာဆို၏။

၄.၃.၀၀၀၊ "ဝါ့မှာ အတောင်တို့သည် ရှိကုန်၏ သို့သော် မျှနိုင်သေး။ခြေတို့သည်ရှိကုန်၏ သို့သော်မသွားနိုင်သေး။ မိဘတို့သည်လည်း ငါ့ကို စွန့်သွားကြကုန်ပြီး ဤစကား မှန်ကန်သောကြောင့် အို တောမီး--- နောက်သို့ ပြန်ဆုတ် ပါလော့" ၄.၃.ဂ၅။ ငါ သစွာ ပြုသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ကြီးစွာ တောက်လောင်နေသော တောမီးသည် ရေသို့ ရောက်လာ သော မီးကဲ့သို့ ဆယ့်မြောက်မယ်\*တိုင်အောင်သော အရပ်တို့ကို ကွင်း၍ လောင်လေ၏၊ သစွာအားဖြင့် ငါနှင့် တူသော သူသည် မရှိချေ။ ဤကား ငါ၏ သစွာဒါရမီတည်း။

#### ၁၀။ ငါးမင်း သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂဝ၃။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည်ကြီးစွာသော ရေအိုင်၌ ငါးမင်း ဖြစ်၏ ထိုအခါ နေ့ဥတု၌ နေပူကြောင့် ရေအိုင်၌ ရေသည် ကုန်ခန်းလေ၏။

၄.၃.ဂ၈၄။ ထိုသို့ ကုန်စန်းသောကြောင့် ကျီး၊ လင်းတ၊ ဝန်လိုငှက်၊ စွန်ရဲနှင့် သိမ်းတို့သည် ရွံ့နွံထဲ၌ နေကြ၍ ငါး တို့ကို ထိုးသုတ်ပြီးလျှင် နေ့ရော ညဉ့်ပါ စားကုန်၏။

၄.၃.ဂ၈၅။ ထိုအခါ ငါသည် ဆွေမျိုးတို့နှင့်တကွ အနှိပ်စက် ခံရ၍ "ဆွေမျိုးတို့ကို ဆင်းရဲဒုက္ခမှ အဘယ်သို့ လွတ်စေရ အဲ့နည်း"ဟု ကြဲစည်၏။

၄.၃.ဂ၈၆။ ကြံစည်ပြီးသော် "သစ္စာသည်သာ ဝါနှင့် င့ါဆွေမျိုးတို့၏ မှီရာ ဖြစ်သည်"ဟု မြင်၏။ ငါသည် သစ္စာ၌ တည်၍ ဆွေမျိုးတို့ကို ထိုကြီးစွာသော ပျက်စီးခြင်းမှ လွတ် စေ၏။

၄.၃.ဂဂျေ၊ ငါသည် ဤသို့ သစ္စာဆို၏-"ငါသည် သိတတ် သည့်အရွယ်မှ စ၍ မည်သည့်သတ္တဝါကိုမျ နာကျင်စေ လိုသော စိတ်ဖြင့် မညှဉ်းဆဲခဲ့ဇူးပါ။

၄.၃.ဂ၈၈။ ဤသစ္စာစကားကြောင့် မိုးသည် ရွာသွန်းပါ စေသတည်း၊ မိုးနတ်သား--- ထစ်ချန်း၍ ရွာသွန်းပါလော့။ ကျိုးအပေါင်း၏ ဥစ္စာအိုးကို မိုးရွာခြင်းဖြင့် ဗျက်ဆီးပါလော့။ ကျိုးအပေါင်းတို့ဝမ်းနည်းပူဆွေးရအောင်မိုးကိုရွာချပါလော့။ ငါးတို့ကို ဝမ်းနည်းပူဆွေးခြင်းမှ လွှတ်မြောက်စေပါလော့"

၄.၃.ဂ၈၉။ သစ္စာမြတ်ကို ပြုသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် မိုး နတ်သားသည် ထစ်ချန်း၍ ချက်ချင်းပင် ရွာသွန်း၏၊ ထိုသို့ ရွာသွန်းသဖြင့် ကုန်းရော၊ ချိုင့်ဝှမ်းပါ မိုးရေတို့ ပြည့်လေ တော့၏။

၄.၃.ဂ၉ဂ။ ဝါသည် ဤသို့ သစ္စာမြတ်ကို ပြု၍ သစွာ တန်ခိုးစွမ်းအားဖြင့် မိုးကြီးကို ရွာစေ၏၊ သစွာအားဖြင့် ဝါနှင့် တူသော သူ မရှိချေ။ ဤကား ငါ၏ သစွာပါရမီတည်း။

#### ၁၁။ ကဏှဒိပါယနရသေ့ သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.ဂ၉၁။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် ကကှဒီပါယနမည်သော ရသေ့ ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ အနစ်ငါးဆယ်ကျော်တို့ပတ်လုံး မပျော်မွေဘဲ (ရသေ့ ဘဝ၌) နေ၏။

၄.၃.ဂ၉၂၊ ငါ၏ ဤမပျော်မွေ့သော စိတ်ကို မည်သူမျ မသိချေ၊ ငါသည်လည်း မည်သူ့ကိုမျှ ထိုအကြောင်းကို မပြောကြားခဲ့ပေ။

၄.၃.ဂ၉၃။ ငါနှင့် တရားကျင့်ဖက် အဖော်ဖြစ်သော မက္ကာမျ ရသေ့ကြီးသည် ကံမကောင်း အကြောင်းမလှ၍ တံကျင် လျှိုရင်းကို စံရ၏။

၄.၃.ဂ၉၄။ ငါသည် ထိုရသေ့ကို လုပ်ကျွေး၍ ရောဂါ ပျောက်စေ၏ ထိုရသေ့ကို ပန်ကြားပြီးလျှင် ငါသည် မိမိ နေရာဖြစ်သော သင်္ခမ်းကျောင်းသို့ ပြန်လာ၏။

၄.၃.ပ၉၅။ ဝါ၏ လူ့ဘဝက သူငယ်ချင်းဖြစ်သော ပုဏ္ဏား သည် ဇနီးနှင့် (ယညဒတ်မည်သော ) သားငယ်ကို ခေါ် လျက် သုံးယောက်သားတို့သည် စရီးသွားစည့်သည်အဖြစ်ဖြင့် လာကြကုန်၏။

၄.၃.ဂ၉၆။ ငါသည် ထိုသူတို့နှင့် အတူ မိမိသင်မ်းကျောင်း ၌ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာစကားစမြည် ပြောနေစဉ်သူငယ်သည် ဂျင်လုံးကို မြှောက်ကစား၍ အဆိပ်ပြင်းသော မြွေတစ်ကောင် ကို ထိခိုက်ဓိလေ၏။

၄.၃.ဂ၉၇။ ထိုအခါ ထိုသူငယ်သည် ဂျင်လုံးသွားသော လမ်းကို ရှာဖွေသော် ထိုမြွေ၏ ဦးခေါင်းကို လက်ဖြင့် ကိုင်မိ လေ၏။

၄.၃.ဂ၉၈။ ထိုအခါ မြွေသည် လွန်စွာ အမျက်ထွက်သည် ဖြစ်၍ ချက်ချင်းပင် ထိုသူငယ်ကို ကိုက်လေ၏။

၄.၃.ဂ၉၉။ မြွေကိုက်ခံရသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် သူငယ် သည် မြေ၌ လဲကျ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါသည် စိတ် ဆင်းရဲခဲ့ရ၏၊ ထို (သားအမိသားအဖ သုံးယောက်တို့၏) ဆင်းရဲကို (ငါ့ကိုယ်၌ ဖြစ်သကဲ့သို့) ခံစားရ၏။

၄.၃.၁၀၀။ ငါသည် သောကပြောင့် စူးဝင်ကုန်သည် ဖြစ်၍ စိတ်ဆင်းရဲကုန်သော ထိုသူတို့ကို သက်သာစေလို၍ အလွန်မြင့်မြတ်သော သစ္စာပြုခြင်းကို ရှေးဦးစွာ ပြု၏။

၄.၃.၁၀၁။ "ငါသည် ခုနှစ်ရက်မျှသာလျှင် ကုသိုလ်ကို

# ထား ဘုရားအလောင်းတော် ပါရစီဖြည့်ခန်း

အလိုရှိသည် ဖြစ်၍၊ ကြည်ညိုသောစိတ် ရှိသည်ဖြစ်၍ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏ ထိုမှ နောက်၌ အနှစ် ငါးဆယ် ကျော်တို့ပတ်လုံး ဤအကျင့်ကို ငါသည် စိတ်ပေါဘဲသာလျှင် ကျင့်၏။ ဤသစွာကြောင့် ယညာဇတ်အား ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါ စေသတည်း။ အဆိပ်သည် ပျောက်ပါစေသတည်း။ အသက် ရည်ပါစေသတည်း"ဟု (သစွာပြ၏)။

၄.၃.သ၊ ၂၊ အဆိပ်အဟုန်ဖြင့် (မိန်းမောတွေဝေ၍) တုန်လှုပ် နေသော သူငယ်သည် ငါ သစွာပြုသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် တွေဝေခြင်း ကင်း၍ ထလေ၏ သူငယ့်သန္တာန်မှာ အဆိပ် ပြယ်ကာ ချက်ချင်းပင် ကျန်းမာလေတော့၏ သစွာအားဖြင့် ငါနှင့် တူသော သူ မရှိချေ။ ဤကား ငါ၏ သစွာပါရမီတည်း။

## ၁၂။ သုတသောမမင်း သစ္စာပါရမိ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၁၀၃။ သာရိပုတြာ--- နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် "သုတသောမ" မည်သော မင်း ဖြစ်၏ ထို အခါ ပေါရိသာဒ၏ ဖမ်းယူခြင်းကို စံရသည် ဖြစ်၍ နန္ဒပုက္ကား ထံ၌ မိမိ၏ တရားနာပြန်လာရန် ချိန်းချက်ထားခဲ့ခြင်းကို အောက်မေ့အမှတ်ရ၏။

၄.၃.၁၀၄။ ပေါ်ရိသာဒသည် တစ်ရာ့တစ်ပါးသော မင်း တို့၏ လက်ဝါးပြင်ကို ကြိုးဖြင့် သီကုံး၍ ထိုမင်းတို့အား နွမ်းနယ်စေပြီးသော် ငှါကိုလည်း ယစ်ပူစော်ရာသို့ ခေါ် ဆောင် လေ၏

၄.၃.၁ဂ၅။ ပေါ်ရိသာဒသည် ငှါကို "အသို့နည်း၊ သင်သည် လွတ်မြောက်ခြင်းကို အလိုရှိသလော၊ အကယ်၍ သင်သည် င့ါထံသို့ တစ်ဖန် ပြန်လာအံ့၊ သင့်အလိုအတိုင်း လွှတ်ပေး လိုက်မည်"ဟု ပြောလေ၏။

၄.၃.၁၀၆။ ထိုအခါ ငါသည် ထိုပေါ်ရှိသာဒအား "တစ်ဇန် ပြန်လာပါမည်"ဟု ဝန်ခံခဲ့၍ မွေ့လျော်ဗွယ် ကုန္ဓပတ္တမြို့သို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် မယ်တော်၊ ခမည်းတော်တို့အား မင်းအဖြစ်ကို အဝ်နှင်း၏။

၄.၃.၁၀ဂု။ ငါသည် နန္ဒပုက္ကား၏ တရားကို နာ၍ နန္ဒ ပုက္ကားအား ဥစ္စာကို ပေးပြီးသော် ပေါရိသာဒထံသို့ပြန်လာ၏။

၄.၃.၁၀၈။ ထိုအခါ "သတ်လိမ့်မည်"ဟုလည်းကောင်း၊ "သတ်လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟုလည်းကောင်း ငါ့မှာ ယုံမှား သံသယမရှိ။ "သတ်လိမ့်မည်"ဟု ကျိန်းသေတွက်လျက် သာ ပြန်လာ၏၊ ပေါ်ရိသာဒထံသို့ ရောက်သော အခါ၌ကား ပေါ်ရိသာဒအား တရားဟော၍ ထိုမင်း တစ်ရာကျော်တို့ကိုပင် လွှတ်စေနိုင်၏။ ငါသည် သစွာစကားကို စောင့်စည်းလျက် အသက်ကို စွန့်ရန် ပြန်လာ၏ သစွာအားဖြင့် ငါနှင့် တူသော သူ မရှိချေ၊ ဤကား ငါ၏ သစွာပါရမီတည်း၊

#### ၁၃။ သုဝဏ္ဏသာမသတို့သား မေတ္တာပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၁ဂ၉။ အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် တော၌ "သာမ" မည်သော ရသေ့ပျို ဖြစ်၏။ ငါ့ကို သိကြားမင်း ဖန်ဆင်းပေး လိုက်သကဲ့သို့ ဖြစ်၏။ ထိုအခါ ငါသည် တောအုပ်၌ ရြသေ့၊ ကျားတို့ကိုပင် မေတ္တာဖြင့် ဓိဓိအပေါ် သို့ ညွှတ်စေနိုင်၏။

၄.၃.၁၁()၊ ငါသည် တော၌ ခြင်္သေ့၊ ကျား၊ သစ်၊ ဝံ၊ ကျွဲ၊ ချေ၊ စိုင်၊ ဆတ်၊ သမင်နှင့် တောဝက်တို့ ခြံရံလျက် နေ၏။

၄.၃.၁၁၁။ ထိုအခါ မည်သည့် သတ္တဝါကမျှ ဝါ့ကို လေန့်။ ငါသည်လည်း မည်သည့်သတ္တဝါကိုမျှ မကြောက်။ ငါသည် မေတ္တာစွမ်းအားဖြင့် တောအုပ်၌ ပျော်မွေ့၏။

#### ၁၄။ ဧကရာဇမင်း မေတ္တာပါရမီ ဗြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၁၁၂။ သာရိပုတြာ---နောက်တစ်မျိုးကား အခါ တစ်ပါး၌ ငါသည် "ကေရာဇ"ဟု ထင်ရှား ကျော်စောသော မင်း ဖြစ်၏။ ထိုအခါ မြတ်သော သီလကို ဆောက်တည်၍ ကာသိတိုင်းသူ၊ တိုင်းသားအပေါင်းကို ဆုံးမ၏။

၄.၃.၁၁၃။ ဝါသည် ကုသိုလ်ကမ္မပထတရား ဆယ်ပါး တို့ကို အကြွင်းမဲ့ ကျင့်သုံး၏။ သင်္ဂဟဝတ္တုလေးပါးတို့ဖြင့် တိုင်းသူပြည်သားများကို ရီးမြှောက်၏။

၄.၃.၁၁၄။ ဒဗ္ဗသေနမင်းသည် ဤလောကအတွက်ရော တမလွန်လောကအတွက်ပါ ဤသို့ မမေ့မလျော့ ကျင့်သော င့ါထံသို့ ရည်းကပ်လာ၍ ငါ၏ မြို့ကို လှယက်လျက်-

၄.၃.၁၁၅၊ စစ်သည်ဗိုလ်ပါတို့နှင့်တကွတိုင်းသူပြည်သား အားလုံးကို သူ၏ လက်သို့ ရောက်အောင် ပြုပြီးလျှင် ငါ့ကို တွင်း၌ မြှုပ်ရန် အဓိန့်ပေးလေ၏။

၄.၃.၁၁၆။ ငါ၏ တိုင်းပြည်ကို လုယက်၍ ယူသော မင်း ကိုပင် ငါသည် ချစ်လှစွာသော သားကဲ့သို့ ရှုကြည့်၏။ aç

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

ထို့ကြောင့် ထိုမင်းသည် ငါ့ကို မသတ်နိုင်ခဲ့။ မေတ္တာအားဖြင့် ငါနှင့် တူသော သူ မရှိချေ။ ဤကား ငါ၏ မေတ္တာပါရမီတည်း။

၁၅။ မဟာလောမဟံသရသေ့ ဥပေက္ခာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပုံ

၄.၃.၁၁၇။ ငါသည် အခါတစ်ပါး၌ မဟာလောမဟံသ ရသေ့ ဖြစ်၏။ ထိုအခါ ငါသည် သုသာန်၌ သူသေကောင် အရိုးကို ခေါင်းဆုံး၍ အိပ်၏ ရွာသူသားငယ်တို့သည် ငါ့ထံသို့ ကဝ်ရောက်၍ ရုပ်သွင်အမျိုးမျိုးကို လုပ်၍ ပြုကျကုန်၏။

၄.၃.၁၁၈။ အချို့သော သူငယ်တို့သည် ရွှင်လန်း တက် ကြွသော စိတ်ရိုကုန်၍ နံ့သာပန်းကိုလည်းကောင်း၊ အမျိုးမျိုး သော ဘောဇဉ်လက်ဆောင်တို့ကိုလည်းကောင်း ပို့ဆောင် ပေးကြကုန်၏။

၄.၃.၁၁၉။ အရိျ့သူငယ်တို့သည် ငါ့အား ဆင်းရဲဒုကွကို ပေးကုန်၏။ အရိျ့သူငယ်တို့သည်ကား ငါ့အား ချစ်းသာ သုဓကို ပေးကုန်၏။ ငါသည် ထိုသူငယ်အားလုံးတို့အပေါ်၌ တူမျှသော စိတ်ရှိ၏။ ချစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း မရှိချေ။

၄.၃.၁၂၀။ ငါသည် ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ၌လည်းကောင်း၊ အခြံအရဲ ရှိခြင်း၊ အခြံအရဲ မရှိခြင်းတို့၌လည်းကောင်း ရှိန်ခွင်လျှာညီမျှ၍လောကစံတရားအားလုံးတို့၌ တူမျှသော စိတ် ရှိ၏။ ဤကား ဝါ၏ ဥပေကွာပါရမီတည်း။ 🏞



ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ် www.dhammadownload.com

# ဘုရားအလောင်းတော် မွေးဖွားရာဒေသ – စသည်

# မွေးဖွားရာမြို့နှင့် မယ်တော်၊ ၁မည်းတော်

၅,၊၁၈၊ သာရိပူတြာ--- ငါ၏ မြို့တော်ကို "ကဝိလဝတ်" ဟူ၍ ခေါ် ၏၊ ငါ၏ ခမည်းတော်ကို "သုဒ္ဒေါဒနမင်း"ဟူ၍ ခေါ် ၏၊ ငါ၏ မယ်တော်ရင်းကို "မာယာဓိဗုရား"ဟူ၍ ခေါ် ၏။ 🛨

#### ဘုရားအလောင်းတော်၏ အံ့ဗွယ်များ

၅.ဂ၂။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုအခါ ဆွမ်းခံပြန်ကြွလာကြသော ရဟန်းများစွာသည် မွောရုံသို့ ကြွရောက်ကြပြီး ဤသို့ ပြောကြားနေကြ၏-

"ငါ့ရှင်တို့--- မြတ်စွာဘုရား၏ တန်ခိုးအာနတော် ကြီးပုံသည် အံ့ဩဒွယ်ကောင်းပေစွ။ မြတ်စွာဘုရားသည် ရှေးရှေးကပရိနိဗ္ဗာနှစ်ပြီးကြသော ဘုရားများကိုပင်သိတော် မူနိုင်ပါပေ၏။ ထိုရှေးဘုရားတို့၏ အမျိုးအနွယ်-စသည်ကို အစုံ သိတော်မူပါပေ၏"ဟု ပြောကြားနေကြ၏။ ၅.ပ၃။ ထိုသို့ မြောကြားကြသော အခါ အရင်အာနနာ သည် ထိုရဟန်းတို့အား ဤသို့ လျှောက်ထားခဲ့၏- "အရှင် ဘုရားတို့--- မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့သည် အုံဩဇွယ်လည်း ကောင်းတော်မူကြ၏။ အုံဩဇွယ်သဘောများနှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူကြ၏။ ထူးလည်း ထူးခြားတော်မူကြ၏။ ထူးခြားသော သဘောများနှင့်လည်းပြည့်စုံတော်မူကြ၏"ဟု လျှောက်ထားခဲ့၏။

၅.ပ၄။ ထိုအခါ၌မြတ်စွာဘုရားကြွရောက်တော်မူလာပြီး အကြောင်းစုံကို သိတော်မူ၍ အရှင်အာနန္ဓာအား-

"အာနန္ဒာ--- မြတ်စွာဘုရား၏ အံ့ဩဖွယ်ဖြစ်သော ထူးခြားသော သဘောများကို ပြောပြလိုက်ပါ"ဟု မိန့်ကြား တော်မူ၏။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် ဤသို့ လျှောက်ထားခဲ့၏-"မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ တပည့်တော် ဤသို့ ကြားနာ မှတ်သားခဲ့ရဖူးသည် ဘုရား-

(၁) ဘုရားအလောင်းတော်သည် သတိနှင့် အသိ ယှဉ် လျက် တုသိတာနတ်ပြည်၌ ပဋိသန္ဓေနေခဲ့ပါသည် ဘုရား။

- (၂) ဘုရားအလောင်းတော်သည် သတိနှင့် အသိ ယှဉ် လျက် ဘုသိတာနတ်ပြည်၌ တည်ရှိခဲ့ပါသည် ဘုရား။
- (၃) ဘုရားအလောင်းတော်သည် တုသိတာနှတ်ပြည်၌ တုသိတာနှတ်သက် ကုန်သည်အထိ တည်ရှိခဲ့ပါ သည် ဘုရား။
- (၄) ဘုရားအလောင်းတော်သည် တုသိတာနှတ်ပြည်မှ သတိနှင့် အသိ ယှဉ်လျက် စုတေခဲ့ပြီး မယ်တော့် ဝမ်းတိုက်သို့ သက်ဝင်ခဲ့ပါသည် ဘုရား၊
- (၅) ဘုရားအလောင်းတော် တုသိတာနတ်ပြည်မှ စုတေ ၍ မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်သို့ သက်ဝင်သော အခါ တစ်လောကလုံးကို ကြီးမားကျယ်ပြန့် မွန်မြတ်သော အလင်းရောင်ကြီးသည် ဖုံးလွှမ်းသွားခဲ့ပါသည် ဘုရား။ ထိုအလင်းရောင်သည် နတ်တို့၏ ကိုယ်ရောင် ကိုယ်ဝါထက် သာပါသည် ဘုရား။ အပိတ်အပင် အတားအဆီး မရှိသော အမှောင်အတိ ဖြစ်နေသော လောကန္တရိတ်ငရဲ-ဆိုသည်မှာ ရှိပါသည် ဘုရား။ အရှိန်အဝါ အလွန်ကြီးမားသော လ၊ နေတို့၏ အရောင်များ မရောက်သော နေရာများလည်း ရှိကြ ပါသည် ဘုရား၊ ထိုငရဲ၊ ထိုအရပ်တို့၌ပင် အလင်း ရောင်ကြီးသည် ထွန်းလင်း တောက်ပပါသည် ဘုရား။ ထိုငရဲ၊ ထိုအရပ်တို့၌ ရှိကြသော သတ္တဝါတို့သည် ထိုအရောင်ဖြင့် 'ဤအရပ်၌ ဖြစ်ကြသော တခြား သတ္တဝါတို့လည်း ရှိကြသေးသကိုး'ဟု အချင်းချင်း သိကြရပါသည် ဘုရား။ ဤတစ်သောင်းသော လောကဓာတ်ကြီးသည်လည်း ထက်အောက်ဗီလာ ယိမ်းထိုး လှုပ်ခါခဲ့ပါသည် ဘုရား။
- (၆) ဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော်ဝမ်းတိုက်သို့ သက်ရောက်ပြီးသော အခါ၌ ဘုရားအလောင်း တော်ကို ဖြစ်စေ၊ ဘုရားအလောင်း၏ မယ်တော်ကို ဖြစ်စေ လူ၊ ဘီလူး-စသည် မည်သူမှု မညှင်းဆဲ နိုင်ရန် နတ်သားလေးယောက် လာရောက်ပြီး အရပ် လေးမျက်နာမှ စောင့်ရှောက်ကြပါသည် ဘုရား။
- (၇) ဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော်ဝမ်းတိုက်သို့ သက်ရောက်ပြီးသောအခါ ဘုရားအလောင်း၏ မယ်တော်သည် ပကတိသဘောအားဖြင့် (အလိုလို) ငါးပါးသီလနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသည်ဘုရား။ (သူ တစ်ပါးထံမှ မခံယူရဘဲ ဓိဓိဘာသာ ဆောက်တည်၍ ငါးပါးသီလနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။)
- (၈) ဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်သို့

- သက်ရောက်ပြီးသောအခါ ဘုရားအလောင်းတော် ၏ မယ်တော်သည် အမျိုးသားတို့အပေါ် ၌ ကာမ ဂုက်စိတ်ကင်းပါသည်ဘုရား၊ မည်သည့်အမျိုးသား မျှလည်း ဘုရားအလောင်းတော်၏ မယ်တော်ကို တပ်မက်သော စိတ်ဖြင့် မြုစ်မှားနိုင်ပါ ဘုရား။
- (၉) ဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်သို့ သက် ရောက်ပြီးသောအခါ ဘုရားအလောင်းတော်၏ မယ်တော်၌ နှစ်သက်ဖွယ် အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ-ဟူသော ကာမဝုက်အာရုံ ငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံပါသည် ဘုရား။
- (၁၀) ဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော့်ဝန်းတိုက်သို့ သက်ရောက်ပြီးသောအခါဘုရားအလောင်းတော် ၏ မယ်တော်၌ အနာရောဂါကင်း၍ ကျန်းမာ ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံပါသည် ဘုရား၊ ဥပမောအားဖြင့် ဝေဠရိယ ကြောင်မျက်ရွဲရတနာ၏ အတွင်း၌ သိထားသော ကြိုးကို မြင်ရသကဲ့သို့ ဝင်းဗိုက် အတွင်း၌ ရှိသော အဂါကြီးငယ်နှင့် ပြည့်စုံသော ဘုရားအလောင်းတော်ကို ဘုရားအလောင်း တော်၏ မယ်တော်သည် တွေ့မြင်နေရပါသည် ဘုရား။
- (၁၁)ဘုရားအလောင်းတော် ဗွားမြင်ပြီးနောက် ခုနှစ်ရက် မြောက်နေ့၌ ဘုရားအလောင်းတော်၏ မယ်တော် သည် နတ်ရွာစံ၍ တုသိတာနတ်ပြည်၌ ဖြစ်ခဲ့ ပါသည် ဘုရား။
- (၁၂) တခြား အမျိုးသမီးများသည် ကိုယ်ဝန်ကို ကိုးလ ဖြစ်စေ၊ဆယ်လဖြစ်စေလွယ်၍မွေးဖွားကြပါသည် ဘုရား၊ ဘုရားအလောင်းတော်၏ မယ်တော်ကား ဘုရားအလောင်းတော်ကို ဆယ်လတိတိသာ လွယ်၍ မွေးဖွားခဲ့ပါသည် ဘုရား။
- (၁၃) တခြား အမျိုးသမီးများသည် ထိုင်လျက် ဖြစ်စေ၊ လျောင်းလျက်ဖြစ်စေ မွေးဖွားကြပါသည် ဘုရား။ ဘုရားအလောင်းတော်၏ မယ်တော်ကား ရပ် လျက်သာ ဘုရားအလောင်းတော်ကို မွေးဖွားခဲ့ပါ သည် ဘုရား။
- (၁၄) မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်မှ ဘုရားအလောင်းတော် ဖွားဖြင်သော အခါ နတ်တို့က ရှေးဦးစွာ ခံယူ၍ လူတို့က နောက်မှ ခံယူကြပါသည် ဘုရား။
- (၁၅) မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်မှ ဘုရားအလောင်းတော် ဖွားမြင်သောအခါ ဘုရားအလောင်းတော် မြေသို့

# 🚯 ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်

မရောက်မီပင် နတ်မင်းကြီးလေးပါးက ဘုရား အလောင်းတော်ကို ခံယူ၍ မယ်တော်၏ ရှေ့၌ ထားကြပါသည်ဘုရား။ 'မိစုရားကြီး--- ဝမ်းမြောက် တော်မူပါ။ မိစုရားကြီး၏ တန်ခိုးကြီးသော သား တော် ဖွားမြင်လာပါပြီ'ဟုလည်း ပြောကြားကြ ပါသည် ဘုရား။

- (၁၆) ဥပမာအားဖြင့် ပတ္တမြားရတနာကို ကာသီတိုင်းဖြစ် အဝတ်ပေါ် ၌ ချထားလျှင် ပတ္တမြားရတနာသည် ကာသီတိုင်းဖြစ် အဝတ်ကို မညစ်ပေဝေပါ ဘုရား။ ကာသီတိုင်းဖြစ် အဝတ်သည်လည်း ပတ္တမြား ရတနာကို မညစ်ပေဝေပါ ဘုရား။ အကြောင်းမှာ နှစ်ပျိုးလုံး သန့်ရှင်း စင်ကြယ်နေသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။
  - ထို့အတူ ဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော့်ဝမ်း တိုက်မှ ဖွားမြင်လာသော အခါ ရေ၊ သလိပ်၊ သွေး-စသော အညစ်အကြေးများ မပေမပွဘဲ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်စွာသာ ဖွားမြင်လာပါသည် ဘုရား။
- (၁၇) မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်မှ ဘုရားအလောင်းတော် ဖွားမြင်သောအခါ အေးသော ရေအလျဉ်နှင့် ပူသော ရေအလျဉ်-ဟူသော ရေအလျဉ်နှစ်မျိုး ကောင်းကင်မှ စီးကျလာပါသည် ဘုရား။
- (၁၈) ဘုရားအလောင်းတော်သည် ဗွားလျှင် ဗွားချင်း ညီညွှတ်သော မြေတို့ဖြင့် မြေပေါ်၌ ရပ်တည်ကာ မြောက်အရပ်သို့ ခုနှစ်လှမ်း ကြွသွားခဲ့ပါသည် ဘုရား။ နတ်များက ထီးဖြူများဖြင့် ဆောင်းပေး ထားကြပါသည် ဘုရား။ ထိုအခါ၌ ဘုရားအလောင်း တော်သည် အရပ်မျက်နှာအားလုံးကို ကြည့်ရှခဲ့ ပါသည် ဘုရား။ 'လောက၌ ငါသည် ထိပ်ဆုံးက ဖြစ်၏။ လောက၌ ငါသည် အကြီးဆုံး ဖြစ်၏။ လောက၌ ငါသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။ ဤဘဝ သည် ဝါ၏ဆုံးဘဝ ဖြစ်၏။ ယခု နောက်ထပ် ဘဝသစ် မရှိတော့ပြီ'ဟု ရဲရင့်သော စကားကို ကြီးဝါးပြောဆိုခဲ့ပါသည် ဘုရား။
- (၁၉) မယ်တော့်ဝမ်းတိုက်မှ ဘုရားအလောင်းတော် ဖွားမြင်သောအခါ လူ၊ နတ်၊ ပြဟွာ တစ်လောက လုံးကို ကြီးမားကျယ်ပြန့် မွန်မြတ်သော အလင်း ရောင်ကြီးက ဗုံးလွှမ်းသွားခဲ့ပါသည် ဘုရား၊ ထို အလင်းရောင်သည် နတ်တို့၏ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါ ထက် သာပါသည် ဘုရား၊ ဤတစ်သောင်းသော

လောကဓာတ်ကြီးသည်လည်း ထက်အောက် ဖီလာ ယိမ်းထိုး လှုပ်ခါခဲ့ပါသည် ဘုရား။

ဤသဘောများသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ တပည့် တော် ကြားနာ မှတ်သားခဲ့ရသော မြတ်စွာဘုရား၏ အံ့သြ ဖွယ်ဖြစ်သော ထူးခြားသော သဘောများဖြစ်ပါသည် ဘုရား" -ဟု လျှောက်ထားခဲ့သည်။ 1•

### ဘုရားအလောင်းတော် တောထွက်တော်မူခြင်း

၅.ဂ၅၊ သာရိပုတြာ---ငါသည် နှစ်ဆယ့်ကိုးနှစ်တို့ ပတ်လုံး ထီးနန်းကို အုပ်စိုး၍ နေ၏၊ ငါ့မှာ ရမွ၊ သုရမှ၊ သုဘအားဖြင့်မြတ်သောပြာသာဒ်ဆောင်ပါသောအိမ်တော် သုံးဆောင် ရှိ၏၊

ကောင်းစွာ တန်ဆာဆင်ထားအပ်သော မောင်းမပေါင်း လေးသောင်းရှိ၏ ငါ၏ မိဖုရားသည် ဘဒ္ဒကဥ္ဆနာ "ယသော ရော" မည်၏ သားတော်သည် "ရာဟုလာ" မည်၏။

ငါသည် နိုဓိတ်လေးပါးတို့ကို တွေ့မြင်၍ မြင်းယာဉ်ဖြင့် တောထွက်တော်မူ၏။ ခြောက်နှစ်ပတ်လုံး ဒုက္ကရစရိယာ (ပြုနိုင်ခဲသော အကျ¢်)ကို ကျင့်တော်မူ၏။ -!-

# ဘုရားအလောင်းတော် အာဠာရနှင့် ဥဒကတို့ထံ ချဉ်းကပ်ခြင်း

၅.ဂ၆။ အခါတစ်ပါး၌ ဝေသာလီမြို့ မဟာဝုန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပါသော ကျောင်းတော်ကြီး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မှု၏။ ထိုအချိန်သည် နံနက်စောစော အချိန် ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီ မြို့သို့ ဆွမ်းခံဝင်လိုသည် ဖြစ်၍ သဝိတ်သက်န်းကို ယူ ဆောင်လျက် ကောင်းစွာ ဝတ်ရုံထားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်ရင်း ဟောဝှန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပါသော ကျောင်းတော်ကြီး ဆီသို့ ဦးတည်လာ၏။ အဝေးမှ လာနေသော သစ္စကကို အရှင်အာနန္ဒာ မြင်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- သစ္စက လာနေပါသည်ဘုရား။ သူသည် ဝါဒရုင်းပြိုင်၍ ပြောဆိုတတ်သူ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ သူ့ကိုယ်သူ ပညာရှိ-ဟုလည်း ပြောဆိုလေ့ရှိပါသည် ဘုရား။ သူ့ကို လူအများကလည်း သူတော်ကောင်း-ဟု သတ်မှတ် ထားပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား---သစ္စကသည် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ ရတနာသုံးပါး၏ အပြစ်ကို ရှာနေသူ ဖြစ်ပါ သည်ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား---သစ္စကအား သနားသော အားဖြင့် တစ်ကေမျှ ထိုင်တော်မှစေရျင်ပါသည် ဘုရား"

ထိုကဲ့သို့ လျှောက်ထားသော အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အသင့်ခင်းထားသော နေရာ၌ တစ်စကမျှ ထိုင်နေတော် မူ၏၊ ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်လာပြီး မြတ်စွာဘုရားနှင့် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ စကားပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကား များကို ပြောဆိုပြီးသောအခါ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော ထိုသစ္စကအား မြတ်စွာဘုရား သည် ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

၅.၀၇။ "သစ္စက--- ငါဘုရား ဘုရားမဖြစ်မီ ဘုရား အလောင်းသာ ဖြစ်စဉ်က--

'လူ့ဝတ်ကြောင်ဘဝသည် ကျဉ်းမြောင်း၏၊ ကိလေသာ မြူထရာ လမ်းကြောင်း ဖြစ်၏။ ရဟန်းဘဝသည် လွင်ပြင် သဗွယ် ဖြစ်၏။ လူဝတ်ကြောင်ဘဝ၌ နေထိုင်သူသည် ဤမြတ်သော အကျင့်ကို စင်စစ် ပြည့်စုံအောင် ကျင့်ရန် မလွယ်။ ငါ ရဟန်းပြုရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား ကြံစည် ၏။ သစ္စက--- ငါဘုရား ထိုသို့ စဉ်းစားကြံစည်ပြီး ရဟန်း ပြုသောအခါ မိဘများသည် သဘောမတူ၍ မျက်ရည်နှင့် မျက်ခွက် ဖြစ်ကာ ငိုယိုပြီး ကျန်ရစ်ခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ ရဟန်း ပြပြီးသောအခါ ကုသိုလ်တရား၊ နိဗ္ဗာန်တရားကို ရှာဖွေရင်း ကာလာမန္တယ်ဖွား အာဋ္ဌာရရသေ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၏။ ထိုသို့ ချဉ်းကပ်ပြီး အာဋ္ဌာရအား 'ငါ့ရှင် အာဋ္ဌာရ--- သင်၏ အယူဝါဒအတိုင်း မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လိုပါသည်'ဟု ပြောကြား၏။ ထိုအခါ၌ အာဠာရရသေ့က 'အရှင်---ကျင့်လိုက ကျင့်ပါ၊ ပညာရှိသူသည် ဤတရားကို မကြာခင် ကိုယ်တိုင် သိနိုင်ပါသည်'ဟု ခွင့်ပေး၏။ သစ္စက--- ငါသည် ထိုတရားကို မကြာမီမှာပင် အမြန် သင်ယူ၏။ သစ္စက---ငါသည် နုတ်ခမ်းလှုပ်ရုံ ပြန်ရွတ်ဆိုရုံမှုဖြင့် 'သိပြီ၊ ကျွမ်းကျင် ပြီ'ဟု ပြောနိုင်၏။ ငါကိုယ်တိုင်ကလည်း 'သိပြီ၊ မြင်ပြီ'ဟု ဝန်ခံ၏ သူတစ်ပါးတို့ကလည်း ငါ့ကို ထိုသို့ အသိအမှတ် ပြူကြ၏။ 'ကာလာမနွယ်ဖွား အာဋ္ဌာရရသေ့သည် ဤ တရားကို ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုတာ နေရကြောင်း ယုံကြည်မှုသက်သက်ဖြင့် ပြောတာ မဟုတ်၊ အာဋ္ဌာရ ရသေ့သည် ဤတရားကို တကယ် သိ၊ တကယ် မြင်ကာ နေတာ ဖြစ်၏'ဟု ငါ စဉ်းစားမိ၏။

ထိုသို့ စဉ်းစားပြီးသောအခါ ပါသည် အာဋ္ဌာရရသေ့ထံသို့ ချဉ်းကဝ်ပြီး 'ငါ့ရှင်အာဠာရ--- ဤတရားကို ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုကာနေသည်'ဟုသင်ပြော၏ ထိုတရားသည် ဘာပါနည်း'ဟု မေးမြန်း၏။ ထိုသို့ မေးသောအခါ အာဠာရ ရသေ့သည် 'အာကိခ္မညာယတနဈာန်'ဟု ဖြေကြား၏။ ထိုအခါ၌ ငါသည် 'အာငှာရရသေ့မှာသာ သချိ၊ ဝီရိယ၊ သတိ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့ ရှိသည် မဟုတ်၊ ငါ့မှာလည်း ရှိ၏ ငါလည်း အာကိခ္မညာယတနဈာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန် ကြိုးစား ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ သစ္စက---မကြွာစီပင် ငါသည် ထိုအာကိခ္မညာယတနဈာန်ကို မျက်မှောက်ပြု၍ နေနိုင်၏။

သစ္စက--- ထို့နောက် ငါသည် အာဠာရရသေ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်ကာ 'သင်ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြု၍ နေရ၏-ဆိုသည်မှာ ဤအာကိဍ္ဍညာယတနစျာန်လား'ဟု မေးမြန်း ၏။ ဟုတ်မှန်ကြောင်း အာဋ္ဌာရရသေ့ ဖြေကြားသော အခါ 'ငါလည်း ဤအာကိဥ္ကသာယတန္ဈာန်ကို ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြု၍ နေရပြီ'ဟု ပြောကြား၏။ ထိုအခါ၌ အာဌာရ ရသေ့က 'သင်ကဲ့သို့ သီတင်းသုံးဖော်ကို တွေ့ ရခြင်းသည် ငါတို့ ကံကောင်းလေစွ၊ ငါ သိသော တရားကို သင် သိပြီ။ သင်နှင့် ငါ အတူတူ ဖြစ်၏၊ ငါ့ရှင်---လာ၊ ငါတို့နှစ်ဦး ပေါင်းကာ ဤဂိုက်းကို ခေါင်းဆောင်ကြစို့'ဟု ပြောကြား၏။ သစ္စက--- ထိုအခါက ငါ၏ ဆရာဖြစ်သော အာဋ္ဌာရ ရသေ့သည် တပည့်ဖြစ်သော ငါ့ကို သူနှင့် တန်းတူထား၏။ မွန်မြတ်သော ပူဇော်ခြင်းဖြင့်လည်း ဝါ့ကို ပူဇော်၏။ သို့သော် ငါသည် 'ဤအာကိဉ္စညာယတနဈာန်သည် နိဗ္ဗာန် ရောက် ကြောင်း မဟုတ်၊ အာကိဥ္စညာယတနုဗြဟ္မာ့ဘုံသို့ ရောက် ကြောင်းသာ ဖြစ်၏'ဟု စဉ်းစားကာ အာဠာရရသေ့ထံမှ ထွက်စွာခဲ့၏။

၅.ပေ။ သစ္စက--- ထို့နောက် ငါသည် ဥဒကရသေ့ထံသို့ ရှည်းကပ်ခဲ့ပြန်၏။ ဥဒကရသေ့ထံ၌ နေဝသညာနာသညာ-ယတနဈာန်ကို ရအောင် ကျင့်၏။ သစ္စက--- ထိုအခါ၌ ဥဒကရသေ့က 'ဤိုက်းကို အရင်သာ ခေါင်းဆောင်ပါ'ဟု ပြောကြား၏။ ဥဒကရသေ့သည် သီတင်းသုံးဖော်ဖြစ်သော ငါ့ကို ဆရာ့အရာ၌ ထား၏။ မွန်မြတ်သော ပူဖော်ခြင်း ဖြင့်လည်း ငါ့ကို ပူဖော်၏။ သို့သော် ငါသည် 'ဤနေဝသညာ-နာသညာယတနဈာန်သည် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်၊ ဆင့သညာနာသညာယတနာမြဟ္မာဘုံသို့ ရောက်ကြောင်း သာ ဖြစ်၏ဟု စဉ်းစားကာ ဥဒကရသေ့ထံမှလည်း ထွက်ခွာ ခဲ့၏။

# 健 ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်

# ဘုရားအလောင်းတော်၏ ဉာဏ်၌ ထင်လာသော ဥပမာသုံးမျိုး

၅.၁၉။ အမြတ်ဆုံးနိဗ္ဗာန်ကို ရှာမိုးလျက် မဂတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်သောအခါ ဥရဝေလတော၏အနီး သေနာနီငုံး\*သို့ ရောက်တော်မူ၏။ ထိုသေနာနီဝုံး၌ မွေ့လျော်ဖွယ်ကောင်းသော မြေပြင်း ကြည်နူးဖွယ် ကောင်း သော တောအုပ်၊ တသွင်သွင် စီးဆင်းနေသော မြစ်ရေ အလျဉ်၊ သန့်ရှင်းသာယာ၍ မွေ့လျော်ဖွယ်ကောင်းသော ဆိုပ်ကမ်းနှင့် အနီးအနားမှ ဆွမ်းခံရွာတို့ကို တွေ့မြင်ရ၏။ ထိုအခါ၌ ငါဘုရားအလောင်းတော်သည် 'ဤနေရာသည် ကမ္ပဋ္ဌာန်းအားထုတ်လိုသော အမျိုးကောင်းသားအတွက် သင့်လျော်သော နေရာ ဖြစ်၏'ဟု ဆင်ခြင် သုံးသပ် ဆုံးဖြတ် ကာ ထိုသေနာနီဂုံး၌ပင် သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

၅.၁၀။ သစ္စက--- ဝါ၏ ဉာက်၌ ဥပမာသုံးမျိုး ထင်လာ၏။ ထိုဥပမာသုံးမျိုးသည် အလွန်အံ့ဩစရာကောင်း၏၊ ရှေး ကလည်း မကြားဖူး။ သစ္စက--- ဥပမာအားဖြင့် စိုသော ထင်းကို ရေထဲ၌ ချထား၏။ ထိုအခါ၌ လူတစ်ယောက်သည် 'ဤထင်းအနီကို မီးပွတ်နဲ၌ ပွတ်တိုက်ကာ မီးတောက် စေအံ့'ဟု ရည်ရွယ်၍ မီးပွတ်နဲတို ယူလာသည် ဆိုပါတော့။ သစ္စက--- အသို့နည်း၊ ထိုလူသည် ထိုရေထဲက ထင်းအစိုကို မီးပွတ်နဲဝှိ၌ ပွတ်တိုက်အာင် ပြုနိုင်ရာ သလောက်အောင် ပြုနိုင်ရာ သလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- မြေုနိုင်ရာပါ၊ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော်- ထိုထင်းသည် စိုလည်း စိုနေပါ၏၊ စိုရုံသာမက ရေထဲ၌ ချထားသော ထင်းလည်း ဖြစ်နေပါ၏။ စင်စစ်ကား ထိုလူသည် ပင်ပန်းရုံသာ ရှိပါမည်"

"သစ္စက--- ထို့အတူပင် တချို့ သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ကိုယ်ရော စိတ်ပါ ကာမဂုက်တို့နှင့် မကင်းဘဲလည်း နေကြ၏၊ သူတို့၏ ကိုယ်တွင်းသန္တာနန်၌ ကိလေသာကာမကိုလည်း မေယ်ကြ ရသေး၊ သစ္စက--- ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် လုံ့လပြုမှုကြောင့် ဖြစ်သော ဒုက္ခ ဝေဒနာကို ခံစားကြရသည် ဖြစ်စေ၊ မခံစားကြရသည် ဖြစ်စေ၊ လောကုတ္တရာမင်ကို မေနနိုင်ကြ၊ သစ္စက----ဤကား ငါ့မှာ ထင်လာသော ပထမဆုံး ဥပမာ ဖြစ်၏။

၅.၁၁။ သစ္စက---ငါ့မှာ ထင်လာသော ဒုတိယဥပမာကား စိုနေသော ထင်းကို ရေနှင့် ဝေးရာ ကုန်းပေါ် ၌ တင်ထား၏။ ထိုအခါ၌ လူတစ်ယောက်သည် `ဤထင်းအစိုကို မီးပွတ်ခုံ၌ ပွတ်တိုက်ကာ မီးတောက်စေအုံ'ဟု ရည်ရွယ်၍ မီးပွတ်စုံကို ယူလာသည် ဆိုပါတော့။ သစ္စက--- အသို့နည်။ ထိုလူသည် ထိုကုန်းပေါ်၌ တင်ထားသော ထင်းအစိုကို စီးပွတ်စုံ၌ ပွတ်တိုက်ကာ စီးတောက်အောင် ပြုနိုင်ရာသလော"

"အရှင် ဂေါတမ---မပြုနိုင်ရာပါ၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော်-ထိုထင်းသည် ရေနှင့် ဝေးရာကုန်းပေါ် ၌ တင်ထားသော ထင်း ဖြစ်သော်လည်း စိုနေပါဏ်။ စင်စစ်ကား ထိုလူသည် ပင်ပန်း ရှိသာ ရှိပါမည်"

"သစ္စက--- ထို့အတူပင် တချို့သမက၊ ပြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ကိုယ်ရော စိတ်ပါ ကာမ ဂုက်တို့နှင့် ကင်း၍ နေကြ၏ သို့သော် သူတို့၏ ကိုယ်တွင်း သန္တာနိုင်၌ ကိလေသာကာမကိုကား မပယ်ကြရသေး၊ သစ္စက---ထိုသမက၊ပြာဟွက (သူတော်စင်းသူတော်မြတ်) တို့သည် လုံ့လပြုမူကြောင့် ဖြစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာကို ခံစား ကြရသည် ဖြစ်စေ၊ မခံစားကြရသည် ဖြစ်စေ လောကုတ္တရာ မဂ်ကို မရနိုင်ကြ။ သစ္စက---- ဤကား ငါ့မှာ ထင်လာသော ဒုတိယဥပမာ ဖြစ်၏။

၅.၁၂။ သစ္စက---ဝါ့မှာ ထင်လာသော တတိယ ဥပမာ ကား- ခြောက်နေသော ထင်းကို ရေနှင့် ပေးရာ ကုန်းပေါ် ၌ တင်ထား၏။ ထိုအခါ၌ လူတစ်ယောက်သည် 'ဤထင်း အခြောက်ကို မီးမွတ်နဲ့၌ ပွတ်တိုက်ကာ မီးတောက်စေနှံ' ဟု ရည်ရွယ်၍ မီးမွတ်နံကို ယူလာသည် ဆိုပါတော့။ သစ္စက-- အသို့နည်။ ထိုလူသည် ထိုကုန်းပေါ် ၌ တင်ထားသော ထင်းအခြောက်ကို မီးပွတ်နံ၌ ပွတ်တိုက်ကာ မီးတောက် အောင် ပြုနိုင်ရာသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ပြုနိုင်ရာပါ၏အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် ထိုထင်းသည် ခြောက်လည်း ခြောက်နေပါ၏ ခြောက်ရုံသာ မက ရေနှင့်ဝေးရာ ကုန်းပေါ်၌ တင်ထားသော ထင်းလည်း ဖြစ်နေပါ၏"

"သစ္စက--- ထို့အတူပင် တချို့ သမက၊ ပြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ ကာမ ဂုက်တို့နှင့် ကင်း၍ နေကြ၏၊ သူတို့၏ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်က ကိလေသာများကိုလည်း ပယ်ထားကြ၏။ သစ္စက--- ထို သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ယုံလပြုမှုကြောင့် ဖြစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာကို ခံစားရသည် ဖြစ်စေ၊ မခံစားရသည် ဖြစ်စေ လောကုတ္တရာမဂ်တို ရနိုင် ကြ၏၊ သစ္စက----ဤကားဝါ့မှာ ထင်လာသော တတိယဥပမာ ဖြစ်၏။

# ဘုရားအလောင်းတော် ဒုက္ကရစရိယာ ကျင့်ပုံ

၅.၁၃။ သစ္စက---ထို့နောက် ဝါသည် 'အံကို ကြိတ်ပြီး စိတ်ကို စိနိုင်ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားပြီးဥပမာအားဖြင့်အားကောင်းသော လူတစ်ယောက် က အားမရှိသော လူတစ်ယောက်ကို ဦးခေါင်း၌ ကိုင်ကာ စိနိုင်သကဲ့သို့ ငါသည် အံကို ကြိတ်ပြီး စိတ်ကို ဇိနိုပ် လိုက်သောအခါငါ၏လက်ကတီးကြားတို့မှ ရွေးများ ယိုစီးကျ လာ၏။ ဝိရိယအားနှင့် သတိအားလည်း ကောင်းနေ၏။ သို့သော် ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်မှုကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ကား ပူလောင်နေ၏၊ မငြိမ်းအေး။ သစ္စက---ထိုမှုလောက် ပြင်းပြင်းထန်ထန်ရစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာသည်ပင် ဝါ၏စိတ်ကို လုခ်းမိုး၍ မတည်နိုင်။

၅.၁၄။ သစ္စက--- ထွက်သက်ဝင်သက်မရှိသော ၅၇န်ကို ဝင်စားရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု ငါ စဉ်းစား၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး ငါသည် စံတွင်းပေါက်၊ နှာခေါင်းပေါက်တို့မှ ထွက်သက်ဝင်သက်တို့ကို ဝိတ်ထား၏။ ထိုအခါ၌ ဥပမာ အားဖြင့် ပန်းပဲသမားတို့ ဖားဖိုကို ဆွဲသောအခါ လွန်ကဲ ပြင်းထန်သော အသံ ဖြစ်ပေါ် လာသကဲ့သို့ နားပေါက်တို့မှ လွန်ကဲပြင်းထန်သော လေထွက်သံများ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ဝိနိုယအားနှင့် သတိအားလည်း ကောင်းနေ၏။ သို့သော် ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်မှုကြောင့် စန္ဓာကိုယ်ကား ပူလောင် နေ၏။ မငြိမ်အေား။ သစ္စက--- ထိုမျှလောက် ပြင်းပြင်း ထန်ထန် ဖြစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာသည်လည်း ဝါ၏ စိတ်ကို လွှစ်းဖိုး၍ မတည်နိုင်။

၅.၁၅။ သစ္စက--- 'ထွက်သက်ဝင်သက်မရှိသော ဈာန်ကိုပင် ဝင်စားရလျှင် ကောင်းမည် ဟု ငါ စဉ်းစား၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး ငါသည် ခံတွင်းပေါက်၊ နာခေါင်းပေါက်နှင့် နားပေါက်တို့မှ ထွက်သက်ဝင်သက်တို့ကို ဝိတ်ထား၏။ ထိုအခါ၌ ဥပမာအားဖြင့် အားကောင်းသော လူတစ်ယောက် သည် ချွန်ထက်သော သံစူးဖြင့် ဦးထိပ်ကို ထိုးစိုက်သကဲ့သို့ အလွန်ပြင်းထန်သော လေတို့သည် ငါ၏ ဦးထိပ်ကို ဇိကြိတ် ခွဲကြ၏။ အားကောင်းသော လူတစ်ယောက်သည် ခိုင်ခံ့သော သားရေကြိုးဖြင့် ဦးခေါင်းကို ရစ်ပတ်ထားသကဲ့သို့ ငါ၏ ဦးခေါင်းသည် အပြင်းအထန် ကိုက်ခဲ၏။ ကျွမ်းကျင်သော နွားသတ်သမားသည် ထက်မြက်သော သားလီးဓားငယ်ဖြင့် ဝမ်းဗိုက်ကို ရစ်လှီးသကဲ့သို့ အလွန် ပြင်းထန်သော လေတို့ သည် ငါ၏ ဝမ်းဗိုက်ကို ရစ်လှီးခဲ့ကြ၏။ အလွန် အားကောင်း သော လူနစ်ယောက်သည် အလွန် အားနည်းသော လူ တစ်ယောက်ကို လက်မောင်းမှ ကိုင်ကာ မီးကျီးတွင်း၌ ကင်ကုန်သကဲ့သို့ ငါ၏ ခန္ဓာကိုယ်သည် အလွန် ပြင်းထန်စွာ

ပူလောင်၏။ ဝီရိယအားနှင့် သတိအားလည်း ကောင်းနေ၏။ သို့သော် ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်မှုကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ကား ပုလောင်နေ၏။ မငြိမ်းအေး။ သစ္စက--- ထိုမျှလောက် ပြင်းပြင်းထန်ထန် ဖြစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာသည်ပင် ငါ၏ စိတ်ကို လွှစ်းခိုး၍ ဖတည်နိုင်။ သစ္စက--- တချို့နတ်တို့သည် ငါ့ကို ဖြင်၍ 'ရဟန်းဂေါတမ သေပြီ' ဟု ပြောကြ၏။ တချို့နတ်တို့ကား 'ရဟန်းဂေါတမ သေသသား၊ သေခါနီးပြီ'ဟု ပြောကြ၏။ တချို့နတ်တို့ကား 'ရဟန်းဂေါတမ သေသည် ပောက်၊ တချို့နတ်တို့ကား 'ရဟန်းဂေါတမ သေသည် လည်း ပော့တ်၊ သေခါနီးသည်လည်း ပော့တ်၊ ရဟန်း ဂေါတမသည် ရဟန္တာ ဖြစ်၏၊ ရဟန္တာ၏ နေခြင်းသည် ဤသို့ သဘောရှိ၏'ဟု ပြောကြ၏။

၅.၁၆။ သစ္စက---- 'အာဟာရ လုံးဝဖြတ်ဖို့ ကြိုးစားရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု ငါ စဉ်းစား၏။ သစ္စက--- ထိုအခါ၌ နတ်တို့သည် ငါထံသို့ ချဉ်းကပ်လာကြပြီး 'အဆွေတော်---အာဟာရ လုံးဝဖြတ်ဖို့ ကြိုးစားပျနှင့်၊ အကယ်၍ အာဟာရ လုံးဝဖြတ်ဖို့ သင်ကြိုးစားလျှင် ကျွန်ုပ်တို့သည် နတ်ဩဇာကို သင်၏ မွှေးညှင်းပေါက်တို့မှ ထည့်ရပါလိမ့်မည်။ ထို နတ်ဩဇာဖြင့် သင်သည် အသက်ရှင်နေလိမ့်မည်'ဟု ပြောကြားခဲ့ကြ၏၊ သစ္စက--- ထိုအခါ၌ ငါသည် 'ငါ အစာ လုံးဝ မစားတော့ဘူး'ဟု ဆုံးဖြတ်လိုက်လျှင် နာတ်တို့သည် နတ်ဩဇာကို ငါ၏ မွေးညှင်းပေါက်တို့မှ ထည့်ကြလိမ့်မည်၊ ထည်လည်း ထိုနတ်ဩဇာဖြင့် အသက်ရှင်နေရလိမ့်မည် ထိုသို့ ဖြစ်က ငါ၏ လိမ်ညာမှု ဖြစ်လိမ့်မည်'ဟု စဉ်းစား၏။ သစ္စက--- ငါသည် ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး အာဟာရဖြတ်မည့် အစီအစဉ်ကို ဖျက်သိမ်း၏။

၅.၁၇။ သစ္စက--- ငါသည် 'အစာအာဟာရ အနည်းငယ် ကိုသာ စားသောက်နေရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု ကြံကာ တစ်လက်ဖက် တစ်လက်ဖက်မှုလောက်သော ပဲရည် ကိုသာ စားသောက်နေ၏။ ထိုအခါ၌ အာဟာရနည်းပါး မှုကြောင့် ငါ၏ အင်္ဂါကြီးငယ်တို့သည် ကန်စွန်းနွယ်၏ အဆစ်၊ နွယ်ပုတ်နွယ်ငန်း၏ အဆစ်တို့ကဲ့သို့ ဖြစ်ပေါ် ခဲ့ကြ၏။ ဝါ၏ တင်္ဂါးဆုံသားသည် ကုလားအုတ်ခြေရာကဲ့သို့ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ဝါ၏ ကျောကုန်းရိုးသည် ပုတီးကုန်းကဲ့သို့ ခုန်းလိုက် စွက်လိုက် ဖြစ်ပေါ် နေ၏။ ဇရပ်ဆွေး၏ အခြင် တို့သည် ဇရိုဇရဲ အထက်တင် အောက်ကျပျက်စီးကျနေကုန် သကဲ့သို့ ငါ၏ နံရိုးတို့သည် ဇရိုဇရဲ အထက်တင် အောက်ကျ ဖြစ်နေကြ၏။ နက်သော ရေတွင်းကဲ့သို့ ငါ၏ ဖျက်တွင်း တို့သည် ဆိုုင်နေခဲ့ကြ၏။ အနာဆွတ်ထားသော ဘူးခါး သီးသည် လေနေပူနှင့် တွေ့ထိကာ ရုံ့တွနေသကဲ့သို့ ငါ၏ ဦးခေါင်းရေသည် ရှုံ့တွနေ၏။

# 🔠 ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်

သစ္စက--- ငါသည် 'ဝမ်းရေကို သုံးသပ်မည်'ဟု သုံးသပ် လိုက်သောအခါ ကျောကုန်းရိုးကိုသာ ကိုင်မိ၏။ 'ကျောကုန်း ရိုးကို သုံးသပ်မည်'ဟု သုံးသပ်လိုက်သောအခါ ဝမ်းရေ ကိုသာ ကိုင်မိ၏။ သစ္စက---ငါ၏ ဝမ်းရေသည် ကျောကုန်း ရိုးကို ကပ်နေ၏။ ငါသည် ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ် စွန့်ရန် သွားသော အခါ ထိုစွန့်သော နေရာ၌ပင် မှောက်ခုံလဲကျ၏။ ငါသည် ခန္ဓာကိုယ်ကို သက်သာစေလိုသည့်အတွက် လက်ဖြင့် ပွတ်သပ်သောအခါ အမြစ်ဆွေးနေသော အမွေး တို့သည် ငါ၏ကိုယ်မှ ကျွတ်ကြကုန်၏။ သစ္စက--- လူ တို့သည် ငါ့ကို မြင်ပြီး 'ရဟန်းဂေါတမသည် အသားမည်း သည်'ဟု ပြောကြ၏။ တချို့ လူတို့ကား 'ရဟန်းဂေါတမသည် အသားဝါသည်'ဟု ပြောကြ၏။ တချို့လူတို့ကား 'ရဟန်း ဂေါတမသည် ကြမ်းပိုးကျောကုန်းအဆင်းရှိသည်'ဟု ပြောကြ၏။ သစ္စက---ငါဘုရား၏ ဤကဲ့သို့ သန့်ရှင်း ဖြူစင်သော အသားအရေသည်ပင် ထိုမူလောက်အထိ ပျက်စီးခဲ့ရ၏။

### ဘုရားဖြစ်တော်မူခြင်း

၅.၁၈။ သစ္စက--- ငါသည် 'အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပ္ပန် ကာလသုံးပါးလုံး၌ လုံ့လပြုမှုကြောင့် ဖြစ်သော ပြင်း ထန်သော ဒုက္ခဝေဒနာကို စံစားကြရသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဤမျှသာ ဖြစ်မည်၊ ဤမျှထက် မဝိုလွန်နိုင်။ ဤပူလောင်စင်စါး ပြင်းထန်သော အကျင့်ဖြင့် ငါ တရားထူးကို ရေနိုင်၊ သစ္စာ လေးပါးကို သိကျောင်း တခြားလမ်းစဉ် ရှိနိုင်သေး၏'ဟု စဉ်းစားမိ၏။ သစ္စက--- စည်းတော် သုဒ္ဓေါ့ဒနမင်းကြီး လယ်ထွန်မင်္ဂလာသာင် ဆင်ယင်ကျင်းပနေရှိန်၌ ငါသည် အေးမြသော သပြေပင်ရိပ်၌ ထိုင်လျက် အာနာပါနသာတိ ပထမဈာန် ဝင်စားခဲ့ဖူးသည်ကို အမုတ်ရကာ 'ထိုအာနာ- ပါနဿတိပထမဈာန်သည် သစ္စာလေးပါးကို သိကြောင်း လမ်းဝဉ် ဖြစ်လေသလော'ဟု စဉ်းစား၏။ သစ္စက--- 'ဤ အာနာပါနပထမဈာန်သည်သာသစ္စာလေးပါးကို သိကြောင်း လမ်းဝဉ် ဖြစ်သည်'ဟု သတိကပ်သော အသိဓာတ် ငါ့မှာ ဖြစ်ပေါ် (လာ၏။ သစ္စက--- 'ငါသည် ကာမဝှက်တရား၊ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် ကင်းသော ရှမ်းသာကို ကြောက်နေ လေသလော'ဟု စိမိကိုယ်ကို စဉ်းစား ဆင်ခြင်ကြည့်သော အခါ 'ငါသည် ကာမဝှက်တရား၊ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် ကင်းသော ရှမ်းသာကို ကြောက်'ဟု သိရှိလာ၏။

၅.၁၉၊ သစ္စက--- ထို့နောက် ငါသည် 'ဤအလွန် ဝိန်ကြံ၊ နေသော ကိုယ်ဖြင့် ပထမဈာန်ချမ်းသာကို ရစို့ မလွယ်၊ ကြမ်းတမ်းသော အာဟာရကို ငါ စားရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားပြီး ကြမ်းတမ်းသော အာဟာရ ဖြစ်သော ဆွမ်း၊ မှန်-စသည်တို့ကို ပြန်စား၏။ သစ္စက----ထိုအခါ၌ 'ရဟန်း ဂေါတမောည် လာဘ်လာသများဖို့ ကျင့်နေမြီ၊ လာဘ်လာဘ များဖို့သက်သို့ လည်လာပြီ၊ ကမွဋ္ဌာန်းမှ ထွက်လာပြီ'ဟု ထင်ကြလျက် ငါ့ကို ပြီးငွေ့ စိတ်ပျက်ကာ ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်း ငါးပါးတို့သည် ငါ့ထံမှ ထွက်စွာသွားကြ၏။

၅,၂၀၊ သစ္စက--- ငါသည် ကြမ်းတမ်းသော အာဟာရကို ဘုဉ်းပေးသုံးထောင်လျက် အားရှိအောင် ပြုကာ ကြိုးစား အားထုတ်သောအခါ ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယ ဈာန်၊ တေတ္ထဈာန်၊ ပုဇေ္တနိဝါသဉာက် (ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသော ဘဝကို အောက်မေနင်သော ဉာက်၊) ဒီရွစတျွေညာက် (နတ်ချက်စီဖြင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသနေ့နေခြင်းကို သိသော ဉာက်)နှင့် အာသဝက္မယဉာက် (သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ်စေသော ဉာက်) နှင့် သဋ္ဌည၂တဉာက်တို့ကို ရရှိကာ ဘုရားဖြစ်တော်မူ၏ -iwww.dhammadownload.com



သရားရှင်၏ ဘုရားရှင်၏ www.dhammadownload.com

# ဘုရားဂုဏ်တော် ကိုးပါး

၆.၀၁။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သက္ကတိုင်း ကပိလဝတ်မြို့ နိုကြောဓာရုံကျောင်း၌ သီတင်းသုံး နေတော် မှု၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သာကီဝင် မဟာနာမိ မင်းအား ဤသို့ ဟောတော်မူ၏- "မဟာနာမ်---ယုံကြည်မှု ရှိသူသည် မဂ်၊ ဇိုလ်ကို ရနိုင်၏၊ ယုံကြည်မှု မရှိသူသည် မဂ်၊ ဗိုလ်ကို မရနိုင်။ ထက်သန်သော လုံ့လရှိသူသည် မဂ်၊ ဗိုလ်ကို ရနိုင်၏၊ ပျင်းရှိသူသည် မဂ်၊ ဗိုလ်ကို မရနိုင်။ တရား သတိရှိသူသည် မဂ်၊ ဗိုလ်ကို ရနိုင်၏၊ တရားသတိ မရှိ သူသည် မဂ်၊ ဗိုလ်ကို မရနိုင်။ တည်ကြည်သူသည် မဂ်၊ ဖိုလ်ကို ရနိုင်၏၊ မတည်ကြည်သူသည် မဂ်၊ ဖိုလ်ကို မရနိုင်။ ပညာရှိသူသည် မဂ်၊ ဗိုလ်ကို ရနိုင်၏၊ ပညာ မရှိ သူသည် မဂ်၊ ဖိုလ်ကို မရနိုင်။မဟာနာမ်--- သင်သည် ဤ တရားငါးမျိုးတို့၌ တည်၍ ဤသို့လည်း ဆက်လက် ပွားများလေလော့။ မဟာနာမ်--- သင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို "မြတ်စွာဘုရား သည် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အကြောင်း ကြောင့်လည်း "အရဟံ" မည်တော်မူပါပေ၏ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း "သမွှာသမျှဒွ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ အသိ ဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက)နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "ဝိဇ္ဇာစရကသမွန္န" မည်တော်မူ ပါပေ၏၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော

အကြောင်းကြောင့်လည်း "သုဂတ" မည်တော်မူပါပေ၏ လောကကို သိတော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "လောကဝိဒူ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ ဆုံးမထိုက်သူကို ဆုံးမတတ်သည့် အတုမှဲပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်တော်မူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း "အနုတ္တရော ပုရိသဒမ္မသာရထိ"မည်တော်မူ ပါပေ၏၊ နတ်၊ လူတို့၏ဆရာ ဖြစ်တော်မူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း "သတ္တာ ဒေဝမနညာာနံ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ (သစ္စာလေးပါးတရားတို့ကို) သိစေတော်မူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း "ပုဒ္ဓ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ ဘုန်းတန်ခိုးကြီး ကြောင့်လည်း "ပုဒ္ဓ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ ဘုန်းတန်ခိုးကြီး တော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "ဘဂဝါ" မည်တော် မူပါပေ၏"ဟု အဗန်ခန် ပွားများတော့။

မဟာနာမ်--- ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်တော်ကို အစန်ဖန် ပွားများသောအခါ၌ အရိယာတပည့်မှာ ရာဂ လွှစ်းမိုးသော စိတ် မဖြစ်၊ ဒေါသလွှစ်းမိုးသော စိတ် မဖြစ်၊ မောဟလွှစ်းမိုးသော စိတ် မဖြစ်၊ ထိုအခါ၌ ထိုသူမှာ မြတ်စွာဘုရားကို အာရုံပြု၍ မြောင့်မတ်သော စိတ်သှ ဖြစ်၏။ မဟာနာမ်--- မြောင့်မတ်သော စိတ်ရှိသော အရိယာ တပည့်သည် အနက်သိနားလည်မှုကို ရ၏ ပါဠိသိနားလည် မှုကို ရ၏၊ တရားနှင့် စပ်သော ဝစ်းမြောက်မှုကို ရ၏ ဝမ်းမြောက်သူမှာ နှစ်သက်မှု ဖြစ်၏၊ နှစ်သက်သော စိတ် ရှိသူ၏ ကိုယ်သည် ငြိမ်းအေး၏။ ကိုယ်ပြိမ်းအေးသူသည် ရှမ်းသာကို ခံစားရ၏။ ရှမ်းသာသူ၏ စိတ်သည် တည်ကြည် ၏။ မဟာနာမီ--- သင်သည် ဤမြတ်စွာဘုရားဂုက်တော်ကို သွားနေစဉ်လည်း အဖန်ဖန် ပွားများလော့။ ရဝိနေစဉ်လည်း အဖန်ဖန် ပွားများလော့။ ထိုင်နေစဉ်လည်း အဖန်ဖန် ပွားများ လော့။ အိပ်နေစဉ်လည်း အဖန်ဖန် ပွားများလော့။ အလုပ် တိစ္စကို ပြုလုပ်စီမံနေစဉ်လည်း အဖန်ဖန် ပွားများလော့။ သားသမီးတို့ဖြင့် ကျဉ်းမြောင်းသော အိမ်၌နေစဉ်လည်း အဖန်ဖန် ပွားများလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ \*\*

# ဘုရားရှင်၏ လက္ခဏာတော်ကြီး ၃၂ ပါးနှင့် အခြားဂုဏ်တော်များ

၆.၀၂။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာ ဝါးရာနှင့်အတူ ဝိဒေဟတိုင်း၌ ဒေသစာရီ ကြွရီတော်မူ၏။ ထိုအခါ အသက်တစ်ရာနှစ်ဆယ်ရှိသော ဗြဟ္မာယုပုထ္ထား သည် ဓိထိလာပြည်၌ နေ၏၊ သူသည် ဗေဒင်သုံးဝုံတို့၏ ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၏၊ ထိုပြဟွာယုပုထ္ထားသည် မြတ်စွာဘုရား ဇိဒေဟတိုင်းသို့ ရောက်လာကြောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်သတင်းကို ကြားသိလေ၏။

၆.၀၃။ ထိုစဉ်အခါ၌ ပြက္ခာယုပုဣား၏ တပည့်ဖြစ်သော ဥတ္တရလုလင်သည် ရှိ၏ ထိုလုလင်သည်လည်း ဗေဒင်သုံးပုံ တို့၏ ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၏ ထိုပြက္ခာယုပုဣားသည် ဥတ္တရလုလင်ကို ဤသို့ ပြော၏- "ချစ်သား ဥတ္တရ---လာလော့၊ သင်သည် ရဟန်းဂေါတမထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'ရဟန်းဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျံ့နှံ့၍ထွက်သလော၊ အမှန်အတိုင်း မဟုတ်ဘဲ ပျံ့နှံ့၍ထွက် သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်သလော'တု ဝါတို့ သိနိုင်ရန်အလို့ဘု ရဟန်း ဂေါတမကို သိအောင် စုံစမ်းချေလော့"

"အရှင်--- ကျွန်ပ်သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို သိအောင် အဘယ်သို့ စုံစမ်းရပါမည်နည်း"

"ချစ်သား ဥတ္တရ--- ငါတို့၍ ဝေဒကျမ်းတို့၌ သုံးဆယ့် နှစ်ပါးသော ယောက်ျားခြတ်လကွကာတို့သည် လာကုန်၏၊ ယင်းလကွကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်အတွက် နှစ်မျိူးသော ဖြစ်ကိန်းတို့သာလျှင် ရိုကုန်၏၊ အခြားသော ဖြစ်ကိန်း မရှိ။ ထိုယောက်ျားမြတ်သည် အကယ်၍ လူ့ ဘောင်၌ နေငြားအုံ၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ရမည်၊ အကယ်၍ လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ငြားအုံ၊ ဘုရား ဖြစ်ရမည်။ ချစ်သားဥတ္တရ--- ဝါသည် သင့်အား ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင်ကြားပေးထားပြီးပြီ မဟုတ်လော၊ သင်သည် ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင်ယူပြီးပြီ မဟုတ်လော"

၆.၀၄။ "အရှင်--- ကောင်းပါပြီ"ဟု ဥတ္တရလုလင်သည် ပြဟ္မာယုပုဏ္ထားအား လက်ခံပြီးလျှင် နေရာမှ ထ၍ ပြဟ္မာယု ပုဏ္ဏားကို ရှိခိုးလျက် အရှိအသေပြုတာ ဝိဒေဟတိုင်း မြတ်စွာဘုရားရှိရာသို့ သွားလေ၏ သူသည် မကြာမီမြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ရောက်၏၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်သောအခါ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် နုတ်ဆက်စကား ပြောကြား၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော ဥတ္တရလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခကာတို့ကို ကြည့်ရှု ရှာဖွေ၏။ မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော် ၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခဏာတို့ကို များသောအားဖြင့် တွေ့ မြင်၏၊ နှစ်ပါးတို့ကိုကား မတွေ့ မြင်၊ အအိမ်ဖြင့် ဗုံးလွှမ်းသော ယောက်ျား အင်္ဂါနှင့် ရှည်ပြန့်သော လျှာတော်တို့၌ ယုံမှား၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏- "ဤ ဥတ္တရလုလင်သည် ငါ၏ သုံးဆယ့် နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို များသော အားဖြင့် တွေ့ မြင်၏၊ နစ်ပါးတို့ကိုကား မတွေ့ မြင်၊ အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းသော ယောက်ျားအင်္ဂါနှင့် ရှည်ပြန့်သော လျှာတော် တို့၌ ယုံမှား၏။ ငါသည် တန်ခိုးဖန်ဆင်းပြရလျှင် ကောင်း မည်"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလှှမ်းသော ယောက်ျားအင်္ဂါကို ဥတ္တရလုလင် မြင်နိုင်ရန် တန်စိုးဖန်ဆင်း တော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် လျှာတော်ကို ထုတ်၍ နားတွင်းနှစ်ဖော်တို့ကိုလည်း အပြန်အလှန် သုံးသပ် တော်မူ၏။ နာခေါင်းပေါက် နှစ်စုတို့ကိုလည်း အပြန်အလှန် သုံးသပ်တော်မူ၏။ နေ့မျာင် တစ်ခုလုံးကိုလည်း လျှာဖြင့် ဖုံးအုပ်တော်မူ၏။ နေ့မျာင် တစ်ခုလုံးကိုလည်း လျှာဖြင့် ဖုံးအုပ်တော်မူ၏။ ထိုအခါ ဥတ္တရလုလင်မှာ ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်၏- "ရဟန်းဂေါတမသေည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ထောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်သာတည်း၊ ဝါသည် အကယ်၍ ရဟန်းဂေါတမနောက်သို့ အစဉ်လိုက်ရလျှင် ထိုပျောန်းဂေါတမ၏ အုရိယာပုတ်ကို မြင်ရာ၏"ဟု အကြံဖြစ်၏။ ထိုနောက်ဥတ္တရလုလင်သည် ခုနှစ်လပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်သို့ အရိပ်တဲ့သို့ လိုက်လေ၏။

၆.၀၅။ ခုနှစ်လလွန်သောအခါ ဥတ္တရလုလင်သည် ဝိဒေဟတိုင်း မိထိလာပြည်သို့ ပြန်သွား၏ မိထိလာပြည်သို့



ရောက်သောအခါ ဗြဟ္မာယုပုဏ္ထား၏ ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားအား ရှိန်းပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ ထိုင်နေသော ဥတ္တရလုလင်ကို ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားသည် ဤသို့ မေး၏- "ချစ်သား ဥတ္တရ--- ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကျော်စော သတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ အမှန် အတိုင်း မဟုတ်ဘဲ ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ သည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်သလော"

"အရှင်--- ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျံ့နှံ့၍ ထွက်ပါ၏၊ အမှန်အတိုင်းမဟုတ်ဘဲ ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သည် မဟုတ်ပါ၊ ထိုအရှင်ဂေါတသေည် ကျော်စောသည့်အတိုင်းပင် မှန်ပါ၏ မမှန်သည် မဟုတ်ပါ၊ အရှင်--- ထိုအရှင်ဂေါတမသည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံပါ၏။

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အညီအညွှတ် ကောင်းစွာ ထိသော ခြေဖဝါး ရှိပါ၏။ (၁)

ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ အောက်ခြေဖဝါးပြင်တို့၌ အကန့် တစ်ထောင် အကွစ်ပုံတောင်းတို့နှင့် တကွသော၊ အလုံး စုံသော အခြင်းအရာနှင့် ပြည့်စုံသော စက်ဝိုင်းတို့ ပါရှိပါ ကုန်၏။ (၂)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရှည်သော ဖနောင့် ရှိပါ၏။ (၃)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရှည်သော လက်ချောင်း ခြေချောင်း ရှိပါ၏။ (၄)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် နူးညံ့သိမ်မွေ့သော လက်ဇဝါး ခြေဇဝါး ရှိပါ၏။ (၅)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် လေသွန်တံခါး၌ စီထားသော ရွှေပွတ်လုံးကဲ့သို့ ညီညွှတ်သော လက်ခြေ ရှိပါ၏။ (၆)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် (ဖမိုးမှသည် လေးသစ်တက်၍ အထက်၌ တည်သော) မြင့်သော မမျက် ရှိပါ၏၊ (၇)

ထိုအရှင်ဂေါတသေည် ဇကီသားကောင် (တောဆိတ် နက်)၏ သလုံးမြင်းခေါင်းနှင့် တူသော ပြည့်ဖြို့သော သလုံး မြင်းခေါင်း ရှိပါ၏၊ (စ)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရဝ်လျက်သာလျှင် မကိုင်းညွှတ် ဘဲ နှစ်ဖက်သော လက်ဝါးအပြင်တို့ဖြင့် ပုဆစ်ဒူးတို့ကို သုံးသပ် ဆုပ်နယ်နိုင်ပါ၏။ (၉)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းသော အင်္ဂါဇာတ် ရှိပါ၏။ (၁၀) ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရွှေစင်ရုပ်နှင့် တူသော အဆင်း ရှိပါ၏၊ ရွှေအဆင်းနှင့် တူသော အရေ ရှိပါ၏။ (၁၁)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် သိမ်မွေ့သော အရေ ရှိပါ၏၊ အရေသိမ်မွေ့သောကြောင့် ကိုယ်၌ မြူအညစ်အကြေး မလိမ်းကျုံ မကပ်ငြိပါ။ (၁၂)

ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ မွေးညင်းပေါက်တို့၌ တစ်ချောင်းစီ တစ်ချောင်းစီ ပေါက်သော မွေးညင်း ရှိပါ၏။ မွေးညင်းပေါက် တစ်ခုတစ်ခု၌ တစ်ချောင်းတစ်ချောင်းစီသော မွေးညင်း ရှိပါကုန်၏။ (၁၃)

ထိုအရှင်ဂေါတသေည့် အထက်သို့ ကော့တက်သော မွှေးညင်း ရှိပါ၏ အထက်သို့ ကော့တက်ကုန်သော မွေးညင်း တို့သည် ညိုပါကုန်၏၊ မျက်စဉ်းညိုအဆင်း ရှိပါကုန်၏၊ ရစ်ပတ်၍ လည်ပါကုန်၏၊ လက်ယာရစ်လည်၍ တည်ပါ ကုန်၏၊ (၁၄)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ပြဟ္မာ့တိုယ်နှင့် တူသောကိုယ် (ဖြောင့်မတ်သော ကိုယ်) ရှိပါ၏။ (၁၅)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် **အရဝ်စုနှစ်ပါး\***၌ ပြည့်ဖြိုးသော အသား ရှိပါ၏။ (၁၆)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကေသရာခြင်္သေ့မင်း၏ ရှေ့ ထက်ဝက်ကိုယ်နှင့် တူသော ကိုယ် ရှိပါ၏၊ (၁၇)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ပခုံးစွန်းနှစ်ဖက်အတွင်း၌ ပြည့်ဖြိုးသော အသား ရှိပါ၏။ (၁၈)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ပညောင်ပင်အဝန်းကဲ့သို့ ဝန်းသော ကိုယ် ရှိပါ၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကိုယ်သည် အရပ်ရှိသလောက် အလဲရှိပါ၏၊ အလံ ရှိသလောက် အရပ် ရှိပါ၏။ (၁၉)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ညီညွှတ်စွာ လုံးသော လည်ပင်း ရှိပါ၏။ (၂၀)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အရသာကို ဆောင်နိုင်သော အကြော ရှိပါ၏။ (၂၁)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကေသရာခြင်္သေ့မင်း၏ မေးနှင့် တူသော မေး ရှိပါ၏။ (၂၂)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် သွားလေးဆယ် ရှိပါ၏။ (၂၃) ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ညီညွှတ်သော သွား ရှိပါ၏။ (၂၄) ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မကျွဲသော သွား ရှိပါ၏။ (၂၅)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အလွန်ဖြူစင်သော အစွယ် လေးရောင်း ရှိပါ၏။ (၂၆)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရှည်ပြန့်သော လျှာ ရှိပါ၏။ (၂၇)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ပြဟွာ၏ အသံနှင့် တူသော အသံ ရှိပါ၏၊ ကရဝိက်ငှက်အသံနှင့် တူသော အသံ ရှိပါ၏။ (၂၈)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အလွန်ညိုသော မျက်လုံး ရှိပါ၏။ (၂၉)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် နွားငယ်ကလေး၏ မျက်မှောင်နှင့် တူသော မျက်မှောင် ရှိပါ၏။ (၃၀)

ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ (ဥဏ္ဏလုံ) မွေးရှင်သည် မျက်မှောင် နှစ်ဖက်အကြား၌ပေါက်ပါ၏ ဖြူဗွေး နူးညံ့သော လဲဝါဂွမ်းနှင့် တူပါ၏ (၃၁)

ထိုအရှင်ဂေါတသေည် သင်းကျစ်ပြား ပတ်ထားသကဲ့ သို့သော ဦးခေါင်း ရှိပါ၏၊ (၃၂)

ထိုအရှင်ဂေါတမသည်ဤသုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျား မြတ် လက္ခဏာတို့နှင့် ပြည့်စုံပါ၏။

၆.၀၆။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကြွသွားသည်ရှိသော် လက်ယာခြေတော်ဖြင့် ရှေးဦးစွာ ကြွတော်မူ၏။ ထိုအရှင် ဂေါတမသည် မဝေးလွန်းရာ၌ ခြေတော်ကို နတ်ကြွတော် မှု၏။ မနီးလွန်းရာ၌ ခြေတော်ကို ချတော်မှု၏။ မမြန်လွန်းဘဲ ကြွသွားတော်မူ၏။ မနေးလွန်းဘဲ ကြွသွားတော်မူ၏။ ပုဆစ်ဒူးအချင်းချင်း မထိခိုက်စေဘဲ ကြွသွားတော်မူ၏။ ဖမျက်အချင်းချင်း မထိခိုက်စေဘဲ ကြွသွားတော်မှု၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကြွသွားတော်မူသည်ရှိသော် ပေါင်ကို မြှောက်တော်မမှု၊ညွှတ်တော်မမှု၊တောင့်ထားတော် မမှ၊ ခါတော်မမှု။ ထိုအရှင်ဂေါတမ ကြွသွားတော်မူလတ် သော် အောက်ပိုင်းကိုယ်သည်သာ လုပ်၏၊ ကိုယ်အားယူ၍ ကြွတော်မမူးထိုအရှင်ဂေါတမသည် ပြန်ကြည့်တော်မူ သည်ရှိသော် အလုံးစုံသော ကိုယ်ဖြင့်သာလျှင် ပြန်ကြည့် တော်မှု၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အထက်သို့ မော့ကြည့် တော်မမူ၊ အောက်သို့ ငုံ့ကြည့်တော်မမူ၊ ထိုထို ဤဤ ကြည့်လျက် ကြွသွားတော်မမူ၊ ထမ်းပိုးတစ်ပြန်မျှကိုသာ ကြည့်တော်မူ၏။ ထမ်းပိုးတစ်ပြန်ထက် အလွန်လည်း ထို အရှင်ဂေါတမအား အပိတ်အပင်မရှိသော ဘက်အမြင်သည် ဖြစ်တော်မှု၏။

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရွာတွင်းသို့ ဝင်တော်မူသည် ရှိသော် ကိုယ်ကို မြှောက်တော်မေ့။ ညွှတ်တော်မမူ။ တောင့် ထားတော်မမူ။ ခါတော်မမူ။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် နေရာ၏ မဝေးလွန်း မနီးလွန်း၌ ကိုယ်ကို လှည့်တော်မူ၏။ လက်ဖြင့် မောက်၍ နေရာ၌ ထိုင်တော်မမူ၊ နေရာ၌ ကိုယ်ကိုလည်း ပစ်ချတော်မေမူ၊ မေနာဉ် ကိုယ်ကိုလည်း ပစ်ချတော်မေမူ၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရွာတွင်း၌ နေတော်မူ သည်ရှိသော် လက်ဆောတော်မေ့။ ခြေဆောတော်မေ့၊ ခုဆစ်အချင်းချင်း တင်၍ ထိုင်တော်မေ့၊ မေးကို လက်ထောက်၍လည်း တိုင်တော်မေ့၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ရွာတွင်း၌ နေတော်မူသည်ရှိသော် မြောက်ရာရှုံး မတုန်လှုပ်၊ မော်မှာသည်ရှိသော် မတုန်လှုပ်၊ မေချက်ရာသည် မတြောက်ရုံ့၊ မတွန့် ဆုတ်၊ မတုန်လှုပ်၊ မချောက်ရားသံ တြက်သီးမွေးညင်းထမှု တက်းသည် ဖြစ်၍ ကင်းဆိတ်ရာ (နီဗွာန်)သို့ ညွှတ်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ကင်းဆိတ်ရာ (နီဗွာန်)သို့ ညွှတ်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ကင်းဆိတ်ရာ (နီဗွာန်)သို့ ညွှတ်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ကင်းစို့တည်း ရွာတွင်း၌ နေတော်မူ၏။

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် သပိတ်ဆေးရေကို ယူသည် ရှိသော် သပိတ်ကို မြှောက်တော်မမှု၊ ညွှတ်တော်မမှု၊ တောင့် ထားတော်မမှု၊ ခါတော်မမှု၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မနည်းလွန်း မများလွန်းသော သပိတ်ဆေးရေကို စံယူတော် မူ၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မေလာက် လောက် အသံကို ပြု၍ သပိတ်ကို ဆေးတော်မမှု၊ လောက် မြေ၌ ချ၍ လက်ဆေးတော်မမှု၊ လက်ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မှု၏။ သပိတ်ဆေးလျှင် လက် ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မှု၏။ သပိတ်ဆေးလျှင် လက် ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မှု၏။ သပိတ်ဆေးလျှင် လက် ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မှု၏။ သပိတ်ဆေးလျှင် လတ် ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မှု၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် သပိတ် ဆေးရာကို မနီးလွန်း မဝေးလွန်း၌ စွန့်တော်မူ၏။ ဗရိုဇရဲ ပြန့်ကျွံ၍ စွန့်တော်မမှု။

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ဆွမ်းကို နံယူသည်ရှိသော် သဝိတ် ကို မြှောက်တော်မမှု၊ ညွှတ်တော်မမှု၊ တောင့်ထားတော်မမှု၊ ခါတော်မမှု၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် နေည်းလွန်း၊ မများ လွန်းသော ဆွမ်းကို ခံယူတော်မှု၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် တင်းကို ဟင်းပမာကဖြင့် သုံးဆောင်တော်မှု၏။ ဟင်းဖြင့် ဆွမ်းလုတ်ကို လွန်စေတော်မမှု။ အရှင်ဂေါတမသည် ခံတွင်း၌ ဆွမ်းလုတ်ကို နှန်ကြိမ် သုံးကြိမ် လွေး၍ မျိုချတော်မှု၏။ တစ်စုံတစ်ခုသော ဆွမ်းဝါးဖတ်သည် ဖကြေညက်ဘဲ ထို အရှင်ဂေါတမေ၏ ကိုယ်တော်သို့ မဝင်၊ တစ်စုံတစ်ခုသော ဆွမ်းဝါးဖတ်သည် ထုံကွင်းကျွန်၊၊ ထိုပြင် ဆွမ်းလုတ်သို့ ညွတ်လျက် အရသာကို သိသည် ဖြစ်၍ ထုံအရှင်ဂေါတမသည် အာဟာရကို သုံးဆောင်တော်မှု၏။ အရှေသာကို တပ်မက်သောအားဖြင့် သိသည်ဖြစ်၍ သုံးဆောင် တော်မမှု၏။ အရှေသာကို တပ်မက်သောအားဖြင့် သိသည်ဖြစ်၍ သုံးဆောင် တော်မမှု၏



ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မြူးထူးရန်၊ မာန်ယစ်ရန်၊ တန်ဆာ ဆင်ရန်၊ အသားအရေ စွံ့ဖြိုးတိုးပွားရန် သုံးဆောင်တော် မူသည် မဟုတ်။ "စန္ဓာကိုယ် တည်တုံရန်၊ မျှတရန်၊ ပင်ပန်း မြင်းပြီးရန်၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ရှီးမြှောက်ရန် အတွက်သာ သုံးဆောင်တော်မူ၏ ဤသို့ မှီဝဲခြင်းဖြင့် ဝေဒနာဟောင်း ကိုလည်း ပယ်ဈောက်အုံ၊ ဝေဒနာသစ်ကိုလည်း ရေစြစ်စေအုံ၊ ငှုံမှာမျာတြင်းသည်လည်းကောင်း၊ ချစ်းသာစွာ နေရေဝင်းသည် လည်းကောင်း ဖြစ်လိမ့်ဆည်"ဟု အင်္ဂါရုစ်ပါးနှင့် ပြည်စုံသော အာဟာရကို သုံးဆောင်တော်မူ၏။ ထိုအရှင်ခေါင်းသည်သည်းတောင်မော်မှု၏။ ထိုအရှင်ခေါင်းသည်သည်းတော်မူ၏။ သုံးဆောင်တော်မူ၏။ သို့အတွင်မှာ အပြောင်းမှာ၊ သဝိတ်ကို မြှောက်တော်မေ့။ ညွှတ်တော်မမူ။ တောင့်ထား တော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မမူ၊ ခါတော်မေ့၊

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မနည်းလွန်း၊ မများလွန်းသော သပိတ်ဆေးရေကို ခံယူတော်မူ၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် စလောက်စလောက်အသံကိုပြု၍သပိတ်ကိုဆေးတော်မမှု၊ မှောက်လှန်၍ ဆေးတော်မမူ။ သပိတ်ကို မြေ၌ ချ၍ လက်ဆေးတော်မမူ။ လက်ဆေးလျှင် သပိတ်ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မူ၏ သပိတ်ဆေးလျှင် လက်ဆေးပြီး ဖြစ်တော်မူ၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မနီးလွန်း မဝေးလွန်း၌ သပိတ်ဆေး ရေကို စွန့်တော်မှု၏။ ဖရိုဖရဲ ဖြန့်ကြံ၍ စွန့်တော်မမှု။ ထိုအရှင် ဂေါတမသည် ဆွမ်းစားပြီးသည်ရှိသော် သဝိတ်ကို မြေ၌ ချတော်မမှု၊ မနီးလွန်း မဝေးလွန်း၌ ထားတော်မှု၏။ သဝိတ် ကို အလိုမရှိသည်လည်း မဟုတ်၊ သပိတ်၌ အခါလေးမြင့် စောင့်ရှောက်သည်လည်း မဟုတ်၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ဆွမ်းစားပြီးသည်ရှိသော် တစ်ကောမျှ ဆိတ်ဆိတ် နေတော် မှု၏။ အနမောဒနာ ပြုရအံ့သော အခါကိုမူကား လွန်စေတော် မမူ။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ဆွမ်းစားပြီးသည်ရှိသော် အန မောဒနာ ပြုတော်မှု၏။ ထိုဆွမ်းကို ကွဲရွဲတော်မမှ၊ အခြား ဆွမ်းကို မတောင့်တ၊ စင်စစ်အားဖြင့် ထိုပရိသတ်ကို တရား စကားဖြင့် အကျိုး စီးပွားကို သိမြင်စေတော်မှု၏။ တရားကို ဆောက်တည် စေတော်မူ၏။ တရားကျင့်သုံးရန် ထက်သန် ရှင်လန်းစေတော်မှု၏။

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ထိုပရိသတ်ကို တရားစကားဖြင့် အကျိုးစီးပွားကို သိမြင်စေလျက် တရားကို ဆောက်တည် စေကာ တရားကျင့်သုံးရန် ထက်သန့်ရွှင်လန်းစေတော်မူ ပြီးသော် နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြွတော်မူ၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမ သည် အလွန် လျင်ပြန်စွာ ကြွသွားတော်မမူ၊ အလွန် နေးကွေးစွာ ကြွသွားတော်မမူ၊ လွတ်မြောက်လိုသကဲ့သို့ ကြွသွားတော်မမူ၊ ထိုအရှင်စေါတမ၏ ကိုယ်တော်၌ သင်္ကန်း သည် အလွန်လည်း မြေင့်တက်၊ အလွန်လည်း မလျောကျ၊ ကိုယ်တော်၌ ကပ်ပြီသည်လည်း ပောုတ်။ ကိုယ်တော်မှ ကွာနေသည်လည်း ပောုတ်။ ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကိုယ် တော်မှသင်္ကန်းသည် လေလည်းမလွင့်။ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကိုယ်တော်၌ အညစ်အကြေးသည်လည်း မလိမ်းကျံ (မကပ်ပြီ)။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကျောင်းတော်သို့ သွား၍ ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူ၏။ ထိုင်ပြီးနောက် ခြေဆေးတော်မူ၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ခြေကီ တန်ဆာ ဆင်ခြင်းနှင့် ယှည်သော လုံ့လကို အဖန်ဖန် အားထုတ်၍ ဆင်တော်မမူ။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ခြေဆေးပြီးနောက် ထက်ဝယ်ခွဲ့ နွေ၍ ကိုယ်ကို ဖြောင့်စွာ ထားလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်း ကို ရေးရှ သတိကို ဖြစ်ဝေကာ ထိုင်နေတော်မူ၏။

ထိုအရှင်ဂေါတမသည် မိမိကိုယ်ကို ဆင်းရဲစေရန်လည်း အားမထုတ်၊ သူတစ်ပါးကို ဆင်းရဲစေရန်လည်း အားမထုတ်၊ နစ်ဦးလုံး ဆင်းရဲစေရန်လည်း အားမထုတ်၊ ကိုယ်ကျိုး၊ သူကျိုး နစ်ဦးလုံးအကျိုးနှင့် လောကသားအားလုံး၏ အကျိုး စီးပွားကိုသာလျှင်ကြံစည်စဉ်းစား၍ နေတော်မှု၏။ ထိုအရှင် ဂေါတမသည် ကျောင်းသို့ ရောက်သည်ရှိသော် ပရိသတ်၌ တရားဟောတော်မူ၏။ ထိုပရိသတ်ကို မမြှောက်ပင့်၊ ထိုပရိသတ်ကို မနိမ့်ချ၊ စင်စစ်အမှန်အားဖြင့် ထိုပရိသတ်ကို တရားစကားဖြင့် အကျိုးစီးပွားကို သိမြင်စေလျက် တရားကို ဆောက်တည်စေကာ တရားကျင့်သုံးရန် ထက်သန် ရှင်လန်း စေတော်မှု၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ခံတွင်းတော်မှ အင်္ဂါ ရှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသည့် အသံတော်သည် ပေါ် ထွက်၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ အသံတော်သည် သန့်ရှင်း၏၊ သိလွယ် ၏၊ သာယာ၏၊ နာပျော်ဖွယ်ကောင်း၏၊ လုံးစည်း၏၊ ဗရိုဖရဲ မကျဲ၊ နက်နှဲ၏၊ ပွဲတင်ထပ်၏။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ပရိသတ်ရှိသလောက် အသံတော်ဖြင့် သိစေနိုင်၏၊ ထို ပရိသတ်မှ အပသို့ ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ အသံတော်သည် မထွက်။ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် တရားစကားဖြင့် အကျိုး စီးပွားကို သိမြင်စေလျက် တရားကို ဆောက်တည်စေကာ တရားကျင့်သုံးရန် ထက်သန် ရွှင်လန်းစေပြီးသော် ထို ပရိသတ်ရှိ လူတို့သည် မစ္စန့်လိုသောစိတ် ရိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ဖူးမြော်ကြကုန်လျက်သာလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်သွားကြ ရကုန်၏။

အရှင်--- ကျွန်ုပ်တို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတမ ကြွသွား တော်မူနေသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏။ ရပ်နေတော် မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏။ ရွာတွင်းသို့ ဝင်တော် မူနေသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏။ ရွာတွင်း၌ ဆိတ်ဆိတ် ထိုင်နေတော်မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏။ ရွာတွင်း၌ စားသောက်တော်မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏။ ရွာတွင်း၌ စားသောက်တော်မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏။ ဆွမ်းစားပြီး၍ ဆိတ်ဆိတ် ထိုင်နေတော်မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏၊ ဆွမ်းစားပြီး၍ အနမောဒနာ ပြုတော်မူ သည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏ ကျောင်းသို့ ကြွတော်မူ သည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏ ကျောင်းတွင်းသို့ ရောက်၍ ဆိတ်ဆိတ် ထိုင်နေတော်မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏၊ ကျောင်းတွင်းသို့ ရောက်၍ ပရိသတ်၌ တရားဟောတော် မူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ဟူသည်ကိုလည်း မြင်ခဲ့ရပါကုန်၏၊ တိုအရှင်ဂေါတမသည် ဟူသို့ ဤသို့သော သဘော ရှိပါ၏။ ဤသို့ ဤသို့သော သဘောထက် သာလွန်သော သဘောလည်း ရိုတော်မူပါ သေး၏"ဟု ပြောကြား၏။

6.၀၇။ ဤသို့ ပြောကြားသော် ပြဟွာယုပုဣားသည် နေရာမှ ထ၍ လက်ဝဲတစ်ဖက် ပခုံးထက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ်တင်လျက် မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာသို့ လက်အုပ် ရှီကာ-

"နမောတဿဘဂဝတောအရဟတောသမွာသမွုဒ္မဿ။ နမောတဿဘဂဝတောအရဟတောသမွာသမွုဒ္မဿ။ နမောတဿဘဂဝတောအရဟတောသမွာသမွုဒ္မဿ" ဟူ၍ သုံးကြိန်တိုင်တိုင် ဥဒါန်းကျူးရင့်လေ၏။

[ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံ သော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာ ဘုရားအား ရှိခိုးပါ၏။ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရား အား ရှိခိုးပါ၏။ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားအား ရှိနီးပါ၏။]

ဝါတို့သည် တစ်ချိန်ချိန်၌ ထိုအရှင်ဂေါတမနင့် အတူ တွေ့ ဆုံကောင်း တွေ့ ဆုံနိုင်ကုန်တန်ရာ၏။ စိုးစဉ်းမှုသော စကားပြောဟောမှုသည်လည်း ဖြစ်ကောင်းတန်ရာ၏-ဟု ပြောဆို၏။ ••

### စ္စဋ္ဌသီလ

၆.ဂ၈၊ ရဟန်းတို့--- ပုထုဇဉ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်ကို ပြောခဲ့လျှင် အနည်းငယ်မျှသာဖြစ်သော၊ နိပ့် ကျသော သီလမှူဖြင့်သာ ပြောနိုင်ရာ၏၊ ရဟန်းတို့---ထိုသီလမှူ-ဟူသည် အဘယ်နည်း- 6.ဂ၉၊ ရဟန်းတို့--- ပုထုစဉ်သည် "ရဟန်းဂေါတသေည် အသက်သတ်ခြင်းကို ပယ်၍အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြည် တော်မူ၏။ တုတ်ကို ချထားပြီး ဖြစ်၏၊ လက်နက်ကို ချ ထားပြီး ဖြစ်၏၊ ရှက်ခြင်းရှိ၏၊ သနားတတ်၏၊ စပ်သိမ်းသော သတ္တဝါတို့၏အစီးအပွားကို လိုလားလျက် နေတော်မူ၏"ဟု သော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

"ရဟန်းဂေါတမသည် မပေးသောဥစ္စာကို ယူခြင်းကို ပယ်၍ မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏။ ပေးသည်ကိုသာ ယူ၏။ ပေးသည်ကိုသာ အလိုရှိ၏။ မနီး မဝှက်။ စင်ကြယ်သော ကိုယ်ဖြင့် နေတော်မူ၏"ဟု သော် လည်း ပုထုရာ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

"ရဟန်းဂေါတမသည် မြေတ်သော အကျင့်ကို ပယ်၍ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်တော်မှ၏ ယုတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လေ့မရှိ၊ ရွာသူတို့၏ အလေ့ဖြစ်သော မေထုန်အကျင့်မှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှ၏"ဟုသော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင် ရာ၏။

6.၁၀။ "ရဟန်းဂေါတမသည် မမှန်ပြောခြင်းကို ပယ်၍ မမှန်ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏။ အမှန်ကိုသာ ဆိုလေ့ ရှိတော်မူ၏။ မှန်သော စကားချင်း ဆက်စပ်စေတော်မူတတ် ၏ တည်သော စကား ရှိ၏ ယုံကြည်ထိုက်သော စကားရှိ၏ လောကကို လှည့်စားတော်မမူ"ဟုသော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

"ရဟန်းဂေါတမသည် ကုန်းစကားကိုပယ်၍ ကုန်းစကားမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏။ ဤသူတို့ထံမှ နားထောင်၍ ထိုသူတို့နှင့် ဤသူတို့ ကွဲပြားခြင်းငှာ ထိုသူတို့ထံ၌ မပြောတတ်၊ ထိုသူ တို့ထဲမှ နားထောင်၍ ဤသူတို့နှင့် ထိုသူတို့ ကွဲပြားခြင်းငှာ ဤသူတို့နှင့် ထိုသူတို့ ကွဲပြားခြင်းငှာ ဤသူတို့ထံ၌ မပြောတတ်၊ ဤသို့ ကွဲပြားသူတို့ကိုလည်း စေ့စပ်တော်မူတတ်၏ ညီညွှတ်သူတို့ကိုလည်း အားပေးတော် ဟုတတ်၏ ညီညွှတ်ခြင်း၌ မွေ့ လျော်တော်မူ၏ ညီညွှတ်ခြင်း၌ ပေ့ လျော်တော်မူ၏ ညီညွှတ်ခြင်း၌ ပေ့ လျော်တော်မူ၏ ညီညွှတ်ခြင်း၌ ညီညွှတ်ခြင်းကို နှစ်သက်တော်မူ၏၊ ညီညွှတ်ခြင်းကို ခိုတော်မူတတ်၏" ဟု တော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏ ထိုတော်မူတတ်၏" ဟု တော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏

"ရဟန်းဂေါတသေည့် ကြမ်းသော စကားကို ပယ်၍ ကြမ်းသော စကားမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏ အကြင်စကားသည် အပြစ်ကင်း၏၊ နားချမ်းသာ၏၊ နှစ်လိုဖွယ်ရှိ၏၊ နှလုံးသို့ သက်၏၊ ယဉ်ကျေး၏၊ လူအများ နှစ်သက်၏၊ လူအများ နှစ်မြိုက်၏၊ ထိုသို့ သဘောရှိသော စကားကိုသာ ဆိုတော်မူ တတ်၏"ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။



"ရဟန်းဂေါတသေည် ပြိန်ဖျင်းသော စကားကို ပယ်၍ ပြိန်ဖျင်းသော စကားမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏။ သင့်သော အခါ၌သာ ပြောဆိုလေ့ရှိ၏ ဟုတ်သည်ကိုသာ ပြောဆိုလေ့ ရှိ၏ အကျိုးနှင့် စပ်သည်ကိုသာ ပြောဆိုလေ့ရှိ၏ တရားနှင့် စပ်သည်ကိုသာ ပြောဆိုလေ့ရှိ၏ အဆုံးအမနှင့် စပ်သည် ကိုသာ ပြောဆိုလေ့ရှိ၏၊ သင့်သော အခါ၌ အကြောင်းနှင့် တကွသော၊ အပိုင်းအခြားရှိသော၊ အစီးအပွားနှင့် စပ်သော၊ မှတ်သားလောက်သော စကားကိုသာ ပြောဆိုတော်မူ၏။ ဟုသော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၁၁။ "ရဟန်းဂေါတမသည် မျိုးစေ့အပေါင်း၊ အပင် အပေါင်းကို ဖျက်ဆီးခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"ဟု သော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

"ရဟန်းဂေါတသေည် ဆွမ်းတစ်နှပ်သာ စားလေ့ရှိတော် မူ၏ ညစာစားခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏ နေ့ လွဲစားခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ကခြင်း၊ သီဆိုခြင်း၊ တီးမှတ်ခြင်း သူတော်ကောင်းတရား၏ ဆူးပြောင့်ဖြစ်သော ပွဲကြည့်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ပန်းပန်ခြင်း၊ နုံ့သာခြယ်ခြင်း၊ နုံ့သာပျောင်းလိမ်းခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် မြင့်သော နေရာ၊ မြတ်သော နေရာမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ရွှေ၊ ငွေကို ခံယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ် တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် **ကောက်စိမ်း**\*ကို ခံယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် အသားစိမ်းကို စံယူခြင်းမှ ရှောင် ကြဉ်တော်မှအ်"

"ရဟန်းဂေါတမသည် မိန်းမအို၊ မိန်းမပျိုကို ခံယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မှု၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ကျွန်မိန်းမ၊ ကျွန်ယောက်ျားကို ခံယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ဆိတ်၊ သိုးကို ခံယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ကြက်၊ ဝက်ကို စံယူခြင်းမှ

ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ဆင်၊ နွား၊ မြင်း၊ မြည်းကို စံယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် လယ်၊ ယာကို ခံယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မှု၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှုကို ဆောင်ရွက်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မှ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ဝယ်မှု၊ ရောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်တော် မှု၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် ချိန်စဉ်းလဲ၊ အသပြာစဉ်းလဲ၊ ခြင်တွယ်တိုင်းတာ စဉ်းလဲခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတသေည် တံစိုးယူခြင်း၊ လှည့်ဖြားခြင်း၊ အတု ပြု၍ လိမ်ခြင်းတည်း-ဟူသော ကောက်ကျစ်ခြင်းမှ ရှောင် ကြဉ်တော်မူ၏"

"ရဟန်းဂေါတမသည် သတ်ခြင်း၊ ဖြတ်ခြင်း၊ နောင်ဖွဲ့ခြင်း၊ စရီးသွားတို့ကို လုယက်ခြင်း၊ ရွာ၊ နိဂုံးတို့ကို ဖျက်ဆီးခြင်း၊ တားပြတိုက်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မူ၏"ဟု သော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။ အမှန်ဝင်စစ်အားဖြင့် ဖြတ်စွာ ဘုရားဝုက်တော်သည်ကား ထို့ထက် အဆပေါင်း များစွာ ရှိသော၏။

# မဂ္ဂိမသီလ

၆.၁၂၊ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည်၍ လူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြ ပြီးလျှင် ဤသို့သော မျိုးစေ့အပေါင်း၊ အပင်အပေါင်း ဖျက်ဆီးခြင်းကို ပြုလုပ်လျက် နေကြ၏၊ ထိုဖျက်ဆီးခြင်း တို့ကား အဘယ်နည်း၊ အမြစ်မျိုးစေ့၊ ပင်စည်မျိုးစေ့၊ အဆစ် မျိုးစေ့၊ အညွှန့်မျိုးစေ့နှင့် အစေ့မျိုးစေ့တို့ကို ဖျက်ဆီးခြင်း တို့တည်း၊ "ရဟန်းဂေါတမသည်ဤသို့သောမျိုးစေ့အပေါင်း၊ အပင်အပေါင်းကို ဖျက်ဆီးခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏" ဟုသော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

6.၁၃။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လူူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် ဤသို့သော သိုမှီးသုံးဆောင်ခြင်းကို ပြုလျက် နေကြ၏ ထိုသိုမှီးသုံးဆောင်ခြင်းတို့ကား အဘယ်နည်း။ ဆွမ်းကို သိုမှီးခြင်း၊ အဖျော်ကို သိုမှီးခြင်း၊ အဝော်ကို သိုမှီးခြင်း၊ ယာဉ်ကို သိုမှီးခြင်း၊ အိပ်ရာကို သိုမှီးခြင်း၊ နွံသာကို သိုမှီးခြင်းနှင့် အခြား စားသုံးဖွယ်ကို သိုမှီးခြင်းတို့တည်း။ "ရဟန်း ဂေါတမသည် ဤသို့သော သိုမှီးသုံးဆောင်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏" ဟုသော်လည်း ပုထုရဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၁၄။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည်၍ လူူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြ ပြီးလျှင် ဤသို့သော သူတော်ကောင်းတရား၏ ဆူးငြောင့် ဖြစ်သော ပွဲကြည့်ခြင်းကို ပြုလျက် နေကြ၏၊ (သူတော် ကောင်းတရား၏) ဆူးငြောင့်ဖြစ်သော ထိုပွဲတို့ကား အဘယ်နည်း။ ကခြင်း၊ သီဆိုခြင်း၊ တီးမှုတ်ခြင်း သဘင်ပွဲ၊ စာဟောပွဲ၊ လက်ဝါးတီးပွဲ၊ ကြေးနင်းခွက်ခွင်း-စသည်တီးပွဲ၊ စည်တီးပွဲ၊ ပန်းချီပြပွဲ၊ သံလုံးကစားပွဲ၊ ဝါးထောင်၍ ကစားပွဲ၊ အရိုးဆေးပွဲ၊ ဆင်တိုက်ပွဲ၊ မြင်းတိုက်ပွဲ၊ ကျွဲတိုက်ပွဲ၊ နွား တိုက်ပွဲ၊ ဆိတ်တိုက်ပွဲ၊ သိုးတိုက်ပွဲ၊ ကြက်တိုက်ပွဲ၊ ငုံးတိုက်ပွဲ၊ တုတ်သိုင်းပွဲ၊ လက်ဝေ့ထိုးပွဲ၊ လက်ပမ်းလုံးပွဲ၊ စစ်ထိုးပွဲ၊ စစ်သည်စစ်ဆေးပွဲ၊ စစ်ဆင်ပွဲ နှင့် စစ်အင်ကျင်းပွဲတို့တည်း။ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဤသို့သော သူတော်ကောင်းတရား ၏ ဆူးငြောင့်ဖြစ်သော ပွဲကြည့်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏" ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၁၅။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လျှသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော လောင်းကစားခြင်းကို ပြုလျက် နေကြ၏၊ ထိုလောင်းကစားခြင်းတို့ကား အဘယ်နည်း၊ ရှစ်ကွက်ကျား ကစားခြင်း၊ ဆယ်ကွက်ကျား ကစားခြင်း၊ ကောင်းကင်ကျား ကစားခြင်း၊ ဖိုးလမင်းကျား ကစားခြင်း၊ ဇယ်တောက်ကစားခြင်း၊ အန်ကစားခြင်း၊ ကျည်းသားရှိက် ကစားခြင်း၊ စုတ်ခတ်ရေးကစားခြင်း၊ ဂေါ် လီကစားခြင်း၊ ပီပီမှတ်ကစားခြင်း၊ ထွန်ငယ်ဖြင့် ကစားခြင်း၊ ကျွမ်းထိုး ကစားခြင်း၊ စကြာဖြင့် ကစားခြင်း၊ ခြင်ခွက်ငယ်ဖြင့် ကစား ခြင်း၊ ရထားငယ်ဖြင့် ကစားခြင်း၊ လေးငယ်ဖြင့် ကစားခြင်း၊ အက္ခရာဝှက်ကစားခြင်း၊ စိတ်အကြံဖော်တမ်း ကစားခြင်းနှင့် ကျိုးယောင်၊ ကန်းယောင် ပြု၍ ကစားခြင်းတို့တည်း။ "ရဟန်း ဂေါတမသည် ဤသို့သော မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော လောင်းကစားပြုခြင်းမှရောင်ကြည်တော်မှု၏"ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၁၆၊ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ရွှိ လှူသော သုံးအောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မြင့်သော နေရာ၊ မြတ်သော နေရာကို သုံးစွဲခြင်း ပြုလျက် နေကြ၏၊ ထိုနေရာတို့ကား အဘယ်နည်း၊ **မြင့်လှန်းသော** နေရာ\*၊ **ပလ္လင်**\*၊ မွေးရှည်ကော်စောကြီး၊ ဆန်းကြယ်သော သားမွေးအခင်း၊ ဖြူသော သားမွေးအခင်း၊ ပန်းပြောက်ခြယ် သားမွေးအခင်း၊ ကြုသော သားမွေးအခင်း၊ ပန်းပြောက်ခြယ် သားမွေးအခင်း၊ လဲသွတ်အခင်း၊ ရုပ်ပုံဖြယ် သားမွေးအခင်း၊ နှစ်စက်မွေးရှိအခင်း၊တစ်စက်မွေးရှိအခင်း၊ ဝရှုရည်ထိုအခင်း၊ ပိုးရည်အခင်း၊ သားမွေး အခင်းကြီး၊ ဆင်ကုန်းနီး၊ မြင်းကုန်းနီး၊ ထေားခင်းနီး၊ သစ်နက်ရေအခင်း၊ ပိုငိုရေ အခင်း၊ နီသော မျက်နှာကြက်နှင့် အုံးနီနှစ်စက် ရှိသော နေရာတို့တည်း၊ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဤသို့သော မြင့်သော နေရာပ မြတ်သောနေရာမှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏" ဟုသော်လည်း

၆.၁၇။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည်၍ လူူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြ ပြီးလျှင် ဤသို့သော လိမ်းခြယ်ခြင်း၊ ဆင်ယင်ခြင်းကို ပြုလျက် နေကြ၏၊ ထိုလိမ်းခြယ်ခြင်း၊ ဆင်ယင်ခြင်းတို့ကား အဘယ်နည်း၊ နံ့သာဖြင့် ပွတ်သပ်ခြင်း၊ ဆီဖြင့် ဆုပ်နယ်ခြင်း၊ နံ့သာဖြင့် ရေချိုးခြင်း၊ လက်ရုံးကြီးထွားရန် ထုရိုက်ခြင်း၊ မှန်ကြည်ခြင်း၊ မျက်စဉ်းဆေးခြယ်ခြင်း၊ ပန်းပန်ခြင်း၊ နံ့သာခြယ်ခြင်း၊ နံ့သာပျောင်းလိမ်းခြင်း၊ မျက်နာကို ခြယ် ခြင်း၊ မျက်နာကို လိမ်းကျံခြင်း၊ လက်ဝတ် တန်ဆာဆင်ခြင်း၊ သျှောင်ထုံးခြင်း၊လက်ကိုင်တုတ်ဆောင်ခြင်း၊ကျည်တောက် လွယ်ခြင်း၊ သန်လျက် ဆောင်ခြင်း၊ ဆန်းကြယ်သော ထီးကို ထောင်းခြင်း၊ ဆန်းကြယ်သော မိနပ်ကို စီးခြင်း၊ သင်းကျစ် ဖွဲ့ပတ်ခြင်း၊ ပတ္တမြားဆံကျင် ထိုးခြင်း၊ သားမြီးယဝ် ဆောင်ခြင်းနှင့် အမြိတ်ရှည်ဝတ်ဖြူတို့ကို ဝတ်ခြင်းတို့တည်း။ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဤသို့သော လိမ်းခြယ်ခြင်း၊ ဆင်ယင် ရြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏" ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၁၈၊ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည်၍ လူုသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြ ပြီးလျှင် ဤသို့သော **စီလာကေား**\*ကို ပြောလျက် နေကြ၏ ထိုစကားတို့ကား အဘယ်နည်း၊ မင်းနှင့်စစ်သော စကား၊ ထိုစကားတို့ကား အဘယ်နည်း၊ မင်းနှင့်စစ်သော စကား၊ စစ်သည်နှင့်စစ်သော စကား၊ အမတ်ကြီးနှင့်စစ်သော စကား၊ စစ်သည်နှင့်စစ်သော စကား၊ ကြောက်ဖွယ်နှင့်စစ်သော



စကား၊ စစ်ထိုးခြင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ စားဖွယ်နှင့်စပ်သော စကား၊ သောက်ဖွယ်နှင့်စပ်သော စကား၊ အဝတ်နှင့်စပ်သော စကား၊ အဝတ်နှင့်စပ်သော စကား၊ အဝတ်နှင့်စပ်သော စကား၊ အင်္ကာနှင့်စပ်သော စကား၊ အနှင့်စပ်သော စကား၊ နှင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ သောင်္ကနှင့်စပ်သော စကား၊ သည်နှင့်စပ်သော စကား၊ နှင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ နှင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ နှင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ နှင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ မိန်းမနှင့်စပ်သော စကား၊ မြို့တွင်းလမ်းနှင့် စပ်သော စကား၊ မြို့တွင်းလမ်းနှင့် စပ်သော စကား၊ ရောစ်ယိုနှင့်စပ်သော စကား၊ သလွန် သူနှင့်စပ်သော စကား၊ အတွေတွေနှင့်စပ်သော စကား၊ သလွန် သူနှင့်စပ်သော စကား၊ အတွေတွေနှင့်စပ်သော စကား၊ လကာအကြောင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ သမုဒ္ဒရာအကြောင်း နှင့်စပ်သော စကား၊ သမုဒ္ဒရာအကြောင်း နှင့်စပ်သော စကား၊ သမုဒ္ဒရာအကြောင်း နှင့်စပ်သော စကား၊ မလာကအကြောင်းနှင့်စပ်သော စကား၊ သမုဒ္ဒရာအကြောင်း နှင့်စပ်သော စကားနှင့် ကြီးပွားခြင်း၊ ဆုတ်ယုတ်ခြင်းနှင့် စပ်သော စကားတို့တည်း၊ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဤသို့သောစီလာစကားကို ပြောခြင်းမှရောင်ကြည်တော်မူ၏"ဟု သော်လည်း ပုထုရဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၁၉။ ထိုပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လူသော သုံးဆောင်ဗွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် ဤသို့သော အငြင်းစကားကို ပြောလျက် နေကြ၏၊ ထိုအငြင်း စကားတို့ကား အဘယ်နည်း၊ သင်သည် <u>ဤ **မွေဝိနယ\***</u>ကို မသိ၊ ငါသည် ဤမွေဝိနယကို သိ၏ သင်သည် ဤမွေဝိနယကို အသို့ သိနိုင်အံ့နည်း၊ သင်သည် မှားသော အကျင့်ရှိသူ ဖြစ်၏၊ ငါသည် မှန်သော အကျင့်ရှိသူ ဖြစ်၏၊ ငါ၏ စကားသည် စေ့စပ်၏၊ သင်၏ စကားသည် မစေ့စပ်၊ သင်သည် ရှေးဦးစွာ ဆိုသင့်သည်ကို နောက်မှ ဆို၏ နောက်မှ ဆိုသင့်သည်ကို ရေးဦးစွာ ဆို၏ သင် ကြာမြင့်စွာ လေ့လာထားသော စကား သည် သင့်ဆီသို့ပြန်လှည့်၍တည်လေပြီ၊ သင့်အယူ၌ ရှိသော အပြစ်ကို ငါ တင်ပြပြီ၊ သင် အရေးနိမ့်ပြီ၊ ငါ တင်ပြသော အပြစ်မှ လွှတ်မြောက်ရန် ရှာကြံချေဦးလော့၊ အကယ်၍ စွမ်းနိုင်လျှင်လည်း ယခုပင် ဖြေရှင်းလော့၊ ထိုအငြင်းစကား တို့ကား ဤသည်တို့တည်း။ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဤသို့သော အငြင်းစကားကို ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော် မှု၏"ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၂၀။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လှူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် တမန်အမှ၊ အစေအပါးအမှ ဆောင်ရွက်ခြင်းကို ပြုလျက် နေကြ၏၊ ထိုတမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှုတို့တား အဘယ် နည်း။ မင်းတို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ အမတ်ကြီးတို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ မင်းမျိုးတို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ ပုက္ကားတို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ သူကြွယ်တို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ လုလင်ပျိုတို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ လုလင်ပျိုတို့၏ တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု၊ ထိုသူတို့၏ "ဤအရပ်ပုံ ထိုအရပ်သို့ လာလော့၊ ဤသည်ကို ဤအရပ်ပုံ ဆောင်သွားလော့၊ ဤသည်ကို ထို အရပ်မှ ဆောင်ခဲ့လော့" ဟူသော အမှုတို့တည်း။ "ရဟန်း ဂေါတသေည် ဤသို့သော တမန်အမှု၊ အစေအပါးအမှု ဆောင်ရွက်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏"ဟုသော်လည်း ပုထုရဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆. ၂၁၊ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လှူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် လာဘ်အလို့ငှာ အုံဖွယ်ကိုလည်း ဖြစ်စေကုန်၏ မြှောက်ပင့် ၍လည်း ပြောကုန်၏ အရိပ်အခြည်လည်း ပြကုန်၏၊ အတင်းအကျပ်လည်း ပြုကုန်၏ လာဘ်ဖြင့် လာဘဲကိုလည်း ရှာဗိုးကုန်၏၊ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဤသို့သော လာဘဲ အလို့တာ အုံဖွယ်ကို ဖြစ်စေပြင်း၊ မြှောက်ပင့်ဖြင်း-စသည်မှ ရောင်ကြဉ်တော်မူ၏ "ဟုသော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင် ရာ၏။ အမှန်စင်စစ်အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရားဂုက်တော်သည် ကား ထို့ထက် အဆပေါင်းများစွာ ရှိစသး၏။

#### မဟာသီလ

၆. ၂၂။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လူူသော သုံးဆောင်ဗွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မှားသော အသက်မွေးမှုဖြစ်သော **ဇီလာအတတ်\***ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏။ ထိုမှားသော အသက်မွေးမူဖြစ်သော ဇီလာအတတ်တို့ကား-အင်္ဂကျမ်း၊ နိမိတ်ကျမ်း၊ **ဥပျ်တ** ကျမ်း\*၊ အိပ်မက်ကျမ်း၊ လက္ခကာကျမ်း၊ ကြွက်ကိုက်ကျမ်း အတတ်၊ မီးပူဇော်ခြင်း၊ ယောက်မဖြင့် ပူဇော်ခြင်း၊ ဖွဲဖြင့် ပူဇော်ခြင်း၊ ဆန်ကွဲဖြင့် ပူဇော်ခြင်း၊ ဆန်ဖြင့် ပူဇော်ခြင်း၊ ထောပတ်ဖြင့် ပူဇော်ခြင်း၊ ဆီဖြင့် ပူဇော်ခြင်း၊ ခံတွင်းဖြင့် ပူ၏ေရြင်း၊ သွေးဖြင့် ပူ၏ေရြင်းအတတ်၊ အင်္ဂဝိစ္စာအတတ်၊ မြေကြန်အတတ်၊ မင်းမှုရေးရာအတတ်၊ ဘေးငြိမ်းခြင်းကို ပြုတတ်သော အတတ်၊ ဖုတ်တစ္ဆေအတတ်၊ မြေအိမ်၌ သင်ယူရသော အတတ်၊ မြွေအတတ်၊ အဆိပ်အတတ်၊ ကင်းမြီးကောက်အတတ်၊ ကြွက်ခဲနာကုအတတ်၊ ငှက်သံ အတတ်၊ ကျီးသံအတတ်၊ အသက်ဟောအတတ်၊ မြားလွဲ အတတ်၊ သားမြည်သံအတတ်-စသည်တို့တည်း။ "ရဟန်း ဂေါတမသည်မှားသော အသက်မွေးမှုစြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာ အတတ်ဖြင့် အသက်မွေးခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်တော်မှု၏" ဟုသော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၂၃။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လျှသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မှားသောအသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာအတတ် ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏။ ထို မှားသော အသက် မွေးမှုဖြစ်သော ဖီလာအတတ်တို့ကား- ကျောက်မျက်လက္ခကာ၊ အဝတ် အထည်လက္ခကာ၊ တုတ်တောင်ဝှေးလက္ခကာ၊ ဓားလက္ခကာ၊ သန်လျက်လက္ခကာ၊ မြားလက္ခကာ၊ လေးလက္ခကာ၊ ကြွင်းသော လက်နက်လက္ခကာ၊ မိန်းမလက္ခကာ၊ ယောက်ျား လက္ခကာ၊ သတို့သားလက္ခကာ၊ သတို့သမီးလက္ခကာ၊ ကျွန်ယောက်ျား လက္ခကာ၊ ကျွန်မိန်းမလက္ခကာ၊ ဆင် လက္ခကာ၊မြင်းလက္ခကာ၊ကျွဲလက္ခကာ၊နွားလားလက္ခကာ၊ နွားလက္ခဏာ၊ ဆိတ်လက္ခဏာ၊ သိုးလက္ခဏာ၊ ကြက် လက္ခကာ၊ ငုံးလက္ခကာ၊ ဇွတ်လက္ခကာ၊ သမင်ဒရယ် လက္ခကာ၊ လိပ်လက္ခကာ၊ သားကောင်လက္ခကာအတတ်-စသည်တို့တည်း။ "ရဟန်းဂေါတမသည် မှားသော အသက် မွေးမှု ဖြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာအတတ်ဖြင့် အသက်မွေး ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏"ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၂၄၊ ထို့ပြင်လည်း အရှို့သော အရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လှုုသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလှုုင် မှားသောအသက်မွေးမှုုဖြစ်သော ဤသို့သော စီလာအတတ် ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏။ ထို မှားသော အသက်မွေးမှု ဖြစ်သော စီလာအတတ်တို့ကား- ဝင်းတို့ စစ်ထွက်လိန်မည်။ မင်းတို့ စစ်ပြန်လာလှုပ်မည်။ ပြည်တွင်းမင်းတို့ စစ်တက်လိန်မည်။ ပြည်တွင်းမင်းတို့ စစ်တက်လိန်မည်။ ပြည်တွင်းမင်းတို့ စစ်ရာတက်လိန်မည်။ ပြည်ပမင်းတို့ စစ်တက်လိန်မည်။ ပြည်တွင်းမင်းတို့ စစ်ရာတက်လိန်မည်။ ပြည်တွင်းမင်းတို့ စစ်ရာတက်လိန်မည်။ ပြည်ပမင်းတို့ စစ်အောင်လိန်မည်။ ပြည်ပမင်းတို့ စစ်အောင်လိန်မည်။ ပြည်ပပင်းတို့ စစ်ရာတင်လိန်မည်။ ပြည်ပပင်းတို့ စစ်ရာတင်လိန်မည်။ ကျွှံသို့ ဟောသော အတတ်-စသည်တို့တည်း။ ကျောန်းဂေါတမသည် မှားသော အသက်မွေးမှုရှိဖြစ်သော ဤသို့သော စီလာအတတ်ဖြင့် အသက်မွေးမြင်းမှ ရောင်ကြဉ် တော်မှု၏ ဟုဘော်လည်း ပုထုစဉ်သည် ပြည်နိုင်ရာ၏

၆.၂၅။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက

(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လူူသော သုံးဆောင်ဗွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မှားသောအသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာ အတတ်ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏။ ထိုမှားသော အသက်မွေးမှ ဖြစ်သော ဖီလာအတတ်တို့ကား- လကြတ်လိမ့်မည်၊ နေကြတ် လိမ့်မည်၊ နုကွတ်ကြတ်လိမ့်မည်၊ လ၊ နေတို့ လမ်းမှန် သွား လိမ့်မည်၊ လ၊ နေတို့ လမ်းလွှဲ သွားလိမ့်မည်၊ နက္ခတ်တို့ လမ်းမှန်သွားလိမ့်မည်၊ နက္ခတ်တို့ လမ်းလွဲသွားလိမ့်မည်၊ ဥတ္တာ ကျလိမ့်မည်၊ ကြိတ်ထွက် (အရပ်မျက်နာတို့၌ ချောက်ချား)လိမ့်မည်၊ ငလျင် လုပ်လိမ့်မည်၊ မိုးထစ်ကြိုး လိမ့်မည်၊ လ၊ နေ၊ နကွတ်တို့ တက်ခြင်း၊ သက်ခြင်း၊ မှေးမှိန် ခြင်း၊ တောက်ပခြင်း ဖြစ်လိမ့်မည်၊ လကြတ်ခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ နေကြတ်ခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုး ဖြစ်လိမ့်မည်၊ နကွတ်ကြတ်ခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုး ဖြစ်လိမ့်မည်။ လ၊ နေတို့ လမ်းမှန်သွားခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုး ဖြစ်လိမ့်မည်၊ လ၊ နေတို့ လမ်းလွှဲသွားခြင်း ကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ နကွတ်တို့ လမ်းမှန် သွားခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ နကွတ်တို့ လမ်းလွှဲသွားခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ ဥတ္တာကျခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ ကြိတ် ထွက်ခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ ငလျင် လှုပ်ခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်၊ မိုးထစ်ကြိုး ခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုး ဖြစ်လိမ့်မည်။ လ၊ နေ၊ နက္ခတ်တို့ တက်ခြင်း၊ သက်ခြင်း၊ မှေးမိုန်ခြင်း၊ တောက်ပခြင်းကြောင့် ဤသို့ အကျိုးဖြစ်လိမ့်မည်။ ဤသို့ ဟောသော အတတ်-စသည်တို့တည်း။ "ရဟန်းဂေါတမသည် မှားသော အသက် မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာအတတ်ဖြင့် အသက်မွေး ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏"ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆၂၆၊ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လှုသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မှားသောအသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော စီလာအတတ် ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏၊ ထိုမှားသော အသက်မွေးမှုဖြစ်သော စီလာအတတ်တို့ကား- ခိုးကောင်းလိမ့်စည်၊ ဖိုးချေစ်းလိမ့် စည်၊ ဝပြောလိမ့်စည်၊ ခေါင်းပါးလိမ့်စည်၊ ဖြိမ်းချမ်းလိမ့် စည်၊ တေးများလိမ့်စည်၊ ရောင်များလိမ့်စည်၊ စောင်ကကင်း စည်၊ ဘေးများလိမ့်စည်၊ ရောင်များလိမ့်စည်၊ ရောင်ကင်း သိမ့်စည်-စသည်ဖြင့် ဟောခြင်းအတတ်၊ လက်ချိုးရေခြင်း အတတ်၊ ဂကန်းအတတ်၊ သင်္ချာအတတ်၊ ကရာအတတ်၊ လောကာယတကျမ်းအတတ်-စသည်တို့တည်း။ "ရဟန်း



ဂေါတမသည် မှားသော အသက် မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာအတတ်ဖြင့်အသက်မွေးခြင်းမှရောင်ကြဉ်တော်မူ၏"ဟု သော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၂ဂု။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည် ၍ လူူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြပြီးလျှင် မှားသောအသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဗီလာအတတ် ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏။ ထို မှားသော အသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဗီလာအတတ်တို့ကား- သတို့သမီး ဆောင်ယူ၍ ထိမ်းမြား ခြင်း၊ သတို့သမီးပေး၍ ထိမ်းမြားခြင်း၊ စေ့စပ်ပေးခြင်း၊ ကွာရှင်းပေးခြင်း၊ ဥစ္စာသိမ်းဆည်းစေခြင်း၊ ဥစ္စာဖြန့်ဖြူး စေခြင်း၊ ကျက်သရေတိုးစေခြင်း၊ ကျက်သရေ ယုတ်စေခြင်း၊ ကိုယ်ဝန်မတည်မြိသည်ကို တည်မြိစေခြင်း၊ လျှာနိုင်စေခြင်း၊ မေးခိုင်စေခြင်း၊ လက်ဟန့်မန္တန်စုတ်ခြင်း၊ နားပင်းမန္တန် စုတ်ခြင်း၊ မုန်၌ နတ်သွင်း၍ မေးခြင်း၊ သတို့သမီး၌ နတ် သွင်း၍ မေးခြင်း၊ နတ်မေးခြင်း၊ နေကို လုပ်ကျွေးခြင်း၊ ပြဟွာ ကို လုပ်ကျွေးခြင်း၊ ခံတွင်းမှ မီးတောက်စေခြင်း၊ သိရိ နတ်သမီးကို ပင့်ခေါ်ခြင်းအတတ်-စသည်တို့တည်း။ "ရဟန်း ဂေါတမသည် မှားသော အသက်မွေးမူ ဖြစ်သော ဤသို့သော ဖီလာအတတ်ဖြင့် အသက်မွေးခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော် မှု၏"ဟုသော်လည်း ပုထုဇဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

၆.၂၈။ ထို့ပြင်လည်း အချို့သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ ယုံကြည်၍ လူူသော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သုံးဆောင်ကြ ပြီးလျှင် မှားသောအသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဗီလာအတတ်ဖြင့် အသက်မွေးကြ၏။ ထို မှားသော အသက် မွေးမှုဖြစ်သော ဇီလာအတတ်တို့ကား- နတ်ကိုးခြင်း၊ တောင်းဆုပြည့်၍ နတ်ပူဇော်ခြင်း၊ ဇုတ်တစ္ဆေအတတ်ကို လေ့ကျင့်ခြင်း၊ မြေအိမ်၌ နေ၍ သင်အပ်သော အတတ်ကို လေ့ကျင့်ခြင်း၊ပက္ကုတ်ကို ယောက်ျားဖြစ်စေခြင်း၊ယောက်ျား ကို ပက္ကုက်ဖြစ်စေခြင်း၊ မြေကြန်အတတ်ကို လေ့ကျင့်ခြင်း၊ ဆောက်လုပ်မည့် မြေယာ၌ အစီအရင်ပြုခြင်း၊ ခံတွင်း ဆေးခြင်း၊ ရေချိုးစေခြင်း၊ မီးပူဇော်ခြင်း၊ ပျို့အန်စေခြင်း၊ ဝမ်းသက်စေခြင်း၊ သလိပ်-စသည့် ဒေါသတို့ကို အထက်သို့ လှန်စေခြင်း၊ အောက်သို့ လျှောစေခြင်း၊ ဦးခေါင်းမှ သွေး-စသော ဒေါသတို့ကို ထွက်စေခြင်း၊ နားဆီ ချက်ခြင်း၊ မျက်စဉ်းဆီချက်ခြင်း၊ နာနုပ်ခြင်း၊ ထက်သော မျက်စဉ်းဆေး ဖော်ခြင်း၊ အေးသော မျက်စဉ်းဆေးဖော်ခြင်း၊ တိမ်သလ္လာကို ဆေးကုခြင်း၊ ခွဲစိတ်ကုသခြင်း၊ သူငယ်နာ ဆေးကုခြင်း၊ မူလဆေးတို့ကို ပေးခြင်း၊ အနာဆေးတို့ကို ကပ်ခြင်း ခွာခြင်း အတတ်-စသည်တို့တည်း။ "ရဟန်းဂေါတမသည် မှားသော အသက်မွေးမှုဖြစ်သော ဤသို့သော ဇီလာအတတ်ဖြင့် အသက်မွေးခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်တော်မှု၏" ဟု သော်လည်း ပုထုရဉ်သည် ပြောနိုင်ရာ၏။

ရဟန်းတို့--- ပုထုဇဉ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်ကို ပြောခဲ့လျှင် ပြောနိုင်ရာသည့် အနည်းငယ်မျှသာ ဖြစ်သော နိမ့်ကျသော သီလမျှ-ဟုသည် ဤသည်ပင်တည်း။ အမှန် စင်စစ်အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရားဇုက်တော်သည်ကားထို့ထက် အဆပေါင်း များစွာ ရှိသေး၏ "i-

#### ဘုရားရှင်၏ အားတော် ဆယ်ပါး

6.၂၉။ အခါတစ်ပါး၌ ဝေသာလီမြို့၏ အနောက်ဘက် အပရပုရတောအုပ်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ ထိုအချိန်သည် လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ္တရဟန်း လူထွက်သွား၍ မကြာသေးမီအချိန် ဖြစ်၏။ တစ်နေ့၌ ထိုသုနက္ခတ္တ ရဟန်းလူထွက်သည် ဝေသာလီမြို့ထဲ ပရိသတ်များ၏ အလယ်၌ ဤသို့ ပြောကြားနေ၏-

"ရဟန်းဂေါတမမှာ တရားထူး မရှိ၊ သူ့ မှာ ရှိသော တရား များသည် သာမန်လူတို့၌ ရှိခေသာ ကုသလကမွပထတရား ဆယ်ပါးထက် မသာလွန်၊ ရဟန်းဂေါတမ ဟောပြသော တရားများသည် ကြံ့စည်ယူဆထားသော တရားများသာ ဖြစ်သည်။ စူးစမ်းလေ့လာထားသော တရားများသာ ဖြစ်သည်။ သို့သော် သူ ဟောပြသော တရားကို ကျင့်လျှင် ကား ဝဋိဒုက္ခမှ ကောင်းကောင်း လွှတ်မြောက်နိုင်သည်"

ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် ဝေသာလိမြို့ထဲ၌ ဆွမ်းခံကြနေတော်မူ၏ ထိုကြောင့် အရှင်သာရိပုတြာသည် သုနက္ခတ္တ၏ ထိုစကားကို ကြားတော်မူ၏။ ဆွမ်းခံ ပြန်ကြွ လာသောအခါ၌ ထိုစကားကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက် ထား၏။

၆.၃၀။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်ကြား တော်မူ၏-

"သာရိပုတြာ--- လူဖျင်းဖြစ်သော ထိုသုနက္ခတ္တသည် အမျက်ထွက်လေ့ရှိသူ ဖြစ်သည်။

သာရိပုတြာ--- လူဖျင်းဖြစ်သော သုနက္စတ္တသည် 'အပြစ်ကို ပြောမည်'ဟု ကြံပြီး ငါဘုရား၏ ဂုက်တော်ကိုသာ ပြောဓိလျက်သား ဖြစ်နေသည်။ ဝါဘုရား ဟောထားသော တရားကို ကျင့်လျှင် ဝဋိခုတွမှ လွတ်မြောက်နိုင်သော သဘောသည် ဝါဘုရား၏ ဝှက်တော်သာ ဖြစ်သည်။

သာရီပုတြာ--- လူဖျင်းဖြစ်သော သုနက္ခတ္တသည် ငါဘုရား၏ ဂုက်တော်ကိုးပါး၊ ဣခွိဇီဝ (တန်ခိုးအမျိုးမျိုးကို ဖန်ဆင်းနိုင်သော) အဘိညာဉ်၊ ဒိဗ္ဗသောတ (နတ်တို့၏ နားကဲ့သို့ ကြားနိုင်သော) အဘိညာဉ်၊ ပရစိတ္တဝိဇာနန (သူတစ်ပါးတို့၏ စိတ်ကို သိနိုင်သော) အဘိညာဉ်တို့ကိုပင် မသိနိုင်၊ မကြည်ညိုနိုင်ရာပေ။

၆.၃၁။ သာရိပုတြာ--- မြတ်စွာဘုရားမှာ အားတော် ဆယ်ပါး ရှိ၏။ ထိုဆယ်ပါးကား-

- (၁) ဖြစ်နိုင်သည်ကို ဖြစ်နိုင်သောအားဖြင့်၊ မဖြစ် နိုင်သည်ကို မဖြစ်နိုင်သောအားဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိတော်မူခြင်း၊
- (၂) အတိတ်၊အနာဂတ်၊ပစ္စုပွန်ကံတို့၏အကျိုးတရားကို အမှန်အတိုင်း သိတော်မူခြင်း၊
- (၃) ဂတိငါးပါး (ဘဝငါးမျိုး)သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်၊ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်တို့ကို အမှန် အတိုင်း သိတော်မူခြင်း၊
- (၄) များစွာသော ဓာတ်၊ အမျိုးမျိုးသော ဓာတ်တို့ကို အမှန်အတိုင်း သိတော်မူခြင်း၊
- (၅) သတ္တဝါ (သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်)တို့၏ စိတ်ထားအမျိုးမျိုးကို အမှန်အတိုင်း သိတော်မူခြင်း၊
- (၆) သူတစ်ပါးတို့၏ ဣန္ဒြေ (ပါရမီ) အနုအရင့်ကို အမှန် အတိုင်း သိတော်မူခြင်း၊
- (၇) ဈာန်၊ ဝိမောက္ခ၊ သမာဓိနှင့် သမာပတ်တို့၏ ညစ်နွမ်း
   ကြောင်း၊ ဖြူစင်ကြောင်း၊ ထမြောက်ကြောင်းတို့ကို
   အမှန်အတိုင်း သိတော်မှုခြင်း၊
- (၈) ရှေ့၌ နေဖူး (ဖြစ်ဖူး)သော ဘဝများစွာ၊ ကမ္ဘာများစွာ တို့ကို အောက်မေ့ အမှတ်ရတော်မူနိုင်ခြင်း၊
- (၉) စုတေကြ၊ ပဋိသန္ဓေနကြသော သတ္တဝါအမျိုးမျိုး ကို ဒိဗ္ဗစကျွအဘိညာဉ်ဖြင့် မြင်တော်မူခြင်းနှင့်
- (၁၀) အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကုန်ကြောင်း အရဟတ္တ ဖိုလ်ကို ရတော်မူခြင်းတို့ ဖြစ်သည်။

သာရိပုတြာ--- မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအားတော် ဆယ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသောကြောင့် အမြင့်မြတ်ဆုံး- ဟု ဝန်ခံတော်မူသည်။ ပရိသတ်အလယ်၌ ခြင်္သေ့ဟိန်းသံ ဟိန်းတော်မူသည်။ မွေ့စကြာရတနာကို လည်စေတော် မူသည်။ မွေစကြာတရားကို ဟောပြတော်မူသည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။ •••

# ဘုရားရှင်၏ ဝေသာရဇ္ဈဉာဏ်တော် လေးပါး

၆.၃၂။ ဘုရားရှင်သည် အရှင်သာရိပုတြာအား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"သာရိပုတြာ---မြတ်စွာဘုရားမှာ ဝေသာရဇ္ဇ (ရဲရင့် ကြောင်း)ဉာက်တော် လေးပါး ရှိတော်မူ၏။ အဘယ်လေးပါး တို့နည်း-ဟူမူ

- (၁) 'တရားအားလုံးကို သင်ကိုယ်တိုင် အမှန်အတိုင်း သိဏ်-ဟု ဝန်ခံထားသော်လည်း ဤတရားတို့ကိုကား သင် မသိသေး'ဟု လောက၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူက ယုတ္တိအထောက်အထားနှင့်တကွ ငါဘုရားကို အပြစ်တင် လိမ့်မည်-ဟုသော အရိပ်အယောင်မှုကိုပင် ငါဘုရား မြင်တော်မော့၊ ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည် ဘေးကင်းရန်ကွာ ရဲရင့်စွာ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။
- (၂) 'သင့်မှာ အာသဝေါများ ကုန်ပြီ-ဟု ဝန်ဝံထားသော် လည်း သင့်မှာ အာသဝေါများ မကုန်သေး'ဟု လောက၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူက ယုတ္တိအထောက်အထားနှင့် တကွ ငါဘုရားကို အပြစ်တင်လိမ့်စည်-ဟူသော အရိပ် အယောင်မျှကိုပင် ငါဘုရား မြင်တော်မမူ။ ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည် ဘေးကင်းရန်ကွာ ရဲရင့်စွာ သီတင်းသုံးနေ တော်မှတ်။
- (၃) 'ကျူးလွန်သူအတွက် ၅ာန်၊ မဝ်၊ ဖိုလ်၏ အန္တရာယ် ဖြစ်စေနိုင်သော အပြစ်တို့ကို သင် ဟောထားသော်လည်း ထိုအပြစ်တို့ကို ကျူးလွန်သူမှာ ၅ာန်၊ မဝ်၊ ဖိုလ်၏ အန္တရာယ် မဖြစ်နိုင်'ဟု လောက၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သုက ယုတ္တိအထောက်အထားနှင့်တကွ ငါဘုရားကို အပြစ်တင် လိမ့်စည်-ဟူသော အရိပ်အယောင်မှုကိုပင် ငါဘုရား ဖြင်တော်မေ့။ ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည် ဘေးကင်းရန်ကွာ ရဲရင့်စွာ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။
- (၄) 'လိုက်နာကျင့်သုံးသူကို ဝဋ်ဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်စေ နိုင်သော တရားတို့ကို သင် ဟောထားသော်လည်း ထို တရားတို့ကို လိုက်နာကျင့်သုံးသူသည် ဝဋ်ဒုက္ခမှ မလွတ် မြောက်နိုင်'ဟု လောက၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူက ယုတ္တိအထောက်အထားနှင့်တကွ ငါဘုရားကို အပြစ်

Gp

တင်လိမ့်ညေ်-ဟူသော အရိပ်အယောင်မှုကိုပင် ငါဘုရား မြင်တော်မမူ။ ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည် ဘေးကင်းရန်ကွာ ရဲရင့်စွာ သီတင်း သုံးနေတော်မှု၏။

သာရီပုတြာ---မြတ်စွာဘုရားသည် ဤဝေသာရစွ ဉာက်တော်လေးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသောကြောင့်လည်း အမြင့်မြတ်ဆုံး-ဟု ဝန်ခံတော်မူ၏။ ပရိသတ်အလယ်၌ ခြင်္သေ့ဟိန်းသံ ဟိန်းတော်မူ၏။ မမွာကြာရတနာကို လည်စေ တော်မူ၏။ (မွေစကြာတရားကို ဟောကြားတော်မူ၏) \*••

# ဘုရားရှင်သည် ခြင်္သေ့နှင့် တူတော်မူပုံ

6.၃၃။ ရဟန်းတို့---သားတို့သနင်း ခြင်္သေ့မင်းသည် ညနေရှမ်းအခါ နေရာမှ ထွက်၍ ကွန့်မြူးလျက် တင့်တယ်စွာ လှုပ်ရှားလျက် မတ်ဝန်းကျင် အရပ်လေးမျက်နာတို့ကို စောင်းငဲ့ကြည့်ရှင်းနောက်သုံးကြိမ်ဟောက်လျက်ကျက်စား ရန် ထွက်သွား၏ ထိုခြင်္သေ့မင်းသည် အကယ်၍ ဆင်၊ ကျွဲ၊ နွား၊ သင်္ဝ•သည်တို့ကို သတ်ပုတ်မှုလည်းလေးလေးစားစား သာလျှင် သတ်ပုတ်၏၊ မလေးမစား မသတ်ပုတ်။ အယုတ် သရြင့် ယုန်၊ ကြောင်-စသော ငယ်သော သတ္တဝါတို့ကိုပင် သတ်ပုတ်မှုလည်း လေးလေး စားစားသာလျှင် သတ်ပုတ်၏ မလေမစားမသတ်ပုတ်။ ထိုသို့ လေးလေးစားစား သတ်ပုတ် ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်။ "ဝါ၏ အားထုတ်မှု လမ်းစဉ် သည်မပျက်စီးပါစေလင့်"ဟု နလုံးသွင်းသောကြောင့်တည်း။

ရဟန်းတို,---"ခြင်္သေ့"ဟူသော အမည်သည် ပူဇော် အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သီတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ အမည် တော်ပင် ဖြစ်၏၊ ရဟန်းတို့---ပရိသတ်၌ မြတ်စွာဘုရား တရားဟောခြင်းသည်ပင် ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ ခြင်္သေ့ဟိန်းသံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမတို့ကို တရားဟောကြားတော် မူလည်း လေးလေးစားစားသာလျှင် ဟောကြားတော်မူ၏၊ မလေးမစား ဟောကြားတော်မေ့။

ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် အောက်ထစ်ဆုံး အားဖြင့် ကျွန်အစေစံ၊ မုဆိုး-စသော ပုထုဇဉ်တို့ကိုပင် တရားဟောကြားတော်မူလည်း လေးလေးစားစားသာလျှင် ဟောကြားတော်မူ၏။ လေးစေား ဟောကြားတော်မမူ။

ထိုသို့ လေးလေးစားစား ဟောကြားတော်မူခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း။

ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် တရားကို လေးစား၊ ရှိသေတော်မူသောကြောင့်တည်း-ဟု မိန့်တော်မူ၏။\*•ံ• www.dhammadownload.com



ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များ www.dhammadownload.com

# ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံများ

### ဥရုဝေလကဿပအား တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

၇.၀၀၁။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အဆင့်ဆင့် ဒေသစာရီ ကြွရီတော်မူသော် ဥရုဒေလတောသို့ ရောက် တော်မူ၏။ ထိုအခါ ဥရုဒေလတော၌ ဥရုဒေလကဿပ၊ နဒီ ကဿပနှင့် ဂယာကဿပ- ဟူသော ရသေ့သုံးယောက်တို့ နေကြ၏

ထိုရသေ့တို့တွင် ဥရုဝေလကဿပရသေ့သည် ငါးရာ သော ရသေ့တို့၏ အကြီးအမှူး ဖြစ်၏။ နဒီကဿပရသေ့ သည် သုံးရာသောရသေ့တို့၏ အကြီးအမှူး ဖြစ်၏။ ဂယာ ကဿပရသေ့သည် နှစ်ရာသော ရသေ့တို့၏ အကြီးအမှူး ဖြစ်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဥရုဝေလကဿပရသေ့၏ သင်္ခမ်းကျောင်းသို့ မျဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ဥရုဝေလကဿပ ရသေ့ကို "ကဿပ--- အကယ်၍ သင့်အား ဝန်မလေးမူ မီးတင်းကုပ်၌ တစ်ညမ့်မှု နေပါရစေ"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

"ရဟန်းကြီး--- ငါ့အား ဝန်မလေးပါ၊ သို့သော် ဤ မီးတင်း ကုပ်၌ ကြမ်းတမ်း၍ တန်ခိုးကြီးမားသော၊ လျင်မြန် ပြင်းထန် သည့် အဆိပ်ရှိသော နဂါးမင်းသည် ရှိ၏၊ ထိုနဂါးမင်းသည် သင့်ကို မညှဉ်းဆဲစေလင့်"ဟု လျှောက်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ခွင့် တောင်း၍ ဥရုဝေလကဿပရသေ့ကလည်း သုံးကြိမ်တိုင် အောင် ထိုသို့ပင် မြန်လျှောက်၏။

"ကဿပ--- နဂါးသည် ငှါကို မညှဉ်းဆဲနိုင်ရာ၊ သင်သည် မီးတင်းကုပ်ကို ခွင့်ပြုလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"ရဟန်းကြီး--- ချိမ်းသာသလို နေပါလော့"ဟု လျှောက် ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် မီးတင်းကုပ်သို့ ဝင်၍ မြက်အခင်းကို ခင်းကာ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေပြီးလျှင် ကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထား၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ရှေးရှ သတိကို ဖြစ်စေ လျက် ထိုင်တော်မူ၏။

ဂု.ဂဂ၂။ ထိုနဂါးသည် မြတ်စွာဘုရား ဝင်လာတော်မှ သည်ကို မြင်လေသော် နလုံးမသာယာသဖြင့် မီးမိုး လွှတ်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားအား "ငါသည် နဂါး၏ အရေဝပါး၊ အရေထု၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး၊ ရိုးတွင်းခြင်ဆီတို့ကို မထိနိက်စေမှု၍ ငါ၏ တန်မိုးဖြင့် နဂါး၏ တန်မိုးကို လွှမ်းမိုး ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံဖြစ်တော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့သဘောရှိသော တန်မိုး ဖန်ဆင်း ခြင်းကို ဖန်ဆင်း၍ မီးမိုးလွှတ်တော်မူ၏။ ထိုအခါ ထို နဂါးသည် အမျက်ကို သည်းမစံနိုင်သည် ဖြစ်၍ မီးလျှံ (မီးတောက်) လွှတ်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း တေဇောကသိုက်းလျှင် အာရုံရှိသော ဈာန်ကို ဝင်စားတော်မူ၍ စီးလျှံ(ဝီးတောက်) လွှတ်တော်မူ၏။ စီးလျှံ(ဝီးတောက်)နှင့် တကွ ဖြစ်ကုန်သော စီးနှစ်ခုတို့ တောက်ကုန်သည်ရှိသော် ဓီတင်းကုပ်သည် ထက်ဝန်းကျင် တောက်ပလျက် စီးလျှံ(ဝီးတောက်)နှင့် တကွ လောင်သကဲ့သို့ ဖြစ်လေ၏။

ထိုအခါ ရသေ့တို့သည် စီးတင်းကုပ်ကို ပိုင်းအုံ၍ "အချင်း တို့--- အလွန် အဆင်းလှသော ရဟန်းကြီးကို နဂါးသည် ညှဉ်းဆဲပြီ"ဟု ထိုကုန်၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုညဉ့် လွန်သောအခါ၌ ထိုနဂါး၏ အရေပါး၊ အရေထု၊ အသား၊အကြော၊အရိုးရိုးတွင်းခြင်ဆီတို့ကိုမထိစိုက်စေမှ၍ မိမိတန်စိုးဖြင့် နဂါး၏ တန်စိုးကို လွှမ်းမိုးတော်မူတာ နဂါးကို သဝိတ်ထဲ ထည့်၍ ဥရုဝေလကဿပရသေ့အား--

"ကဿပ---ဤသည်ကား သင်၏ နဂါးတည်း၊ ဝါ၏ တန်ခိုးဖြင့် ထိုနဂါး၏ တန်ခိုးကို လွှမ်းဖိုးလိုက်ပြီ"ဟု ပြတော် မှုဏ်။

ထိုအခါ ဥရုဝေလကဿပရသေ့မှာ "ရဟန်းကြီးသည် စင်စစ် တန်ခိုးကြီး၏ အာနုဘော်ကြီး၏ အလွန် ကြမ်းတမ်း၍ တန်ခိုးကြီးမားသော၊ လျင်မြန် ပြင်းထန်သည့် အဆိပ်ရှိသော နဂါး၏ တန်ခိုးကို မိမိတန်ခိုးဖြင့် လွှမ်းမိုးနိုင်၏ သို့ရာတွင် ငါ ကဲ့သို့ ရဟန္တာကား မဟုတ်သည်သာတည်း"ဟု အကြံဖြစ်၏

ထိုအခါ ဥရုဝေလကဿပရသေ့သည် ဤတန်ခိုး ပြုခြင်းကြောင့် မြတ်စွာဘုရားအား အလွန်ကြည်ညိုသည် ဖြစ်၍ "ရဟန်းကြီး--- ဤအရပ်၌သာလျှင် နေလော့၊ ကျွန်ုပ်သည် သင့်အား ဆွမ်းဝတ်ဖြင့် အမြီ လုပ်ကျွေးပါမည်" ဟု လျှောက်၏။

ဂု.ဂပ၃။ ထို့နောက် ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဥရုဝေလ ကဿပရသေ့၏ သင်္ခမ်းကျောင်းအနီး တစ်ခုသော တော အုပ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ နတ်မင်းကြီး လေးယောက်တို့သည် ညဉ့်ဦးယံလွန်ပြီးသော ညသန်းခေါင် ယံ အရှိန်၌ အလွန် နှစ်လို့ဗွယ်တောင်းသော အစာင်း ရှိသည် ဖြစ်၍တောအုပ်တစ်ခုလုံးကိုအရောင်မြင့်ထွန်းလင်းဝေလျက် ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုပြီးလျှင်ကြီးစွာသော မီးပုံကြီးတို့ကဲ့သို့ အရပ်လေးမျက်နာ၊ တို့၌ ရပ်တည်ကုန်၏။

ထိုအခါ ဥရုဝေလကဿပရသေ့သည် ထိုညဉ့်လွန်သော

အခါမြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို "ရဟန်းကြီး--- အချိန်တန်ပြီး ထွစ်းပြင်ပြီးပြီး ရဟန်းကြီး--- ညသန်းခေါင်ယံ အခါက အလွန် နှစ်လိုဖွယ်သော အဆင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ တောအုပ်တစ်နလုံးကို အရောင်ဖြင့် ထွန်းလင်း စေလျက် သင်ရဟန်းကြီးထံသို့ ရျဉ်းကပ်၍ သင်ရဟန်း ကြီးတို့ ကိုန်းကာ ကြီးစွာသော စီးပုံကြီးတို့တဲ့သို့ အရစ် လေးမျက်နှာတို့၌ ရပ်တည်လာကုန်သော သူတို့ကား အဘယ်သူတို့နည်း"ဟု မေး၏။

"ကဿပ--- ဤသူတို့ကား နတ်မင်းကြီးလေးယောက် တို့တည်း၊ ငါ့ထံသို့ တရားနာရန် ချဉ်းကပ်လာကုန်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထိုအခါ ဥရဝေလကဿပရသေ့မှာ "ရဟန်းကြီးသည် တန်ခိုးကြီး၏ အာနဘော်ကြီး၏ နတ်မင်းကြီးလေးယောက် တို့ပင် တရားနာရန် ရျဉ်းကပ်ကုန်ဘိ၏ သို့ရာတွင် ငါကဲ့သို့ ရဟန္တာကား မဟုတ်သည်သာတည်း"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ ထို့ နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ဥရဝေလကဿပရသေ့၏ ဆွမ်းကို ဘုဉ်းပေးတော်မူ၍ ထိုတောအုပ်၌ပင် သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ဂု.ဂာ၄။ ထိုနေ့ ညသန်းခေါင်ယံ အရှိန်၌ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် အလွန် နှစ်လိုဖွယ်သော အဆင်း ရှိသည် ဖြစ်၍ တောအုပ်တစ်ခုလုံးတို အရောင်ဖြင့် ထွန်းလင်း စေလျက် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ ရှေး၌ ဖြစ်သော အရောင် အဆင်းတို့ထက် သာလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိသည် ဖြစ်၍ ကြီးစွာသော စီးပုံကြီးကဲ့သို့ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်တည်

ထိုအခါ ဥရှဝေလကဿပရသေသည် ထိုညဉ့်လှန်သော အခါ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှဉ်းကင်၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှဉ်းကင်၍ မြတ်စွာဘုရားကို "ရဟန်းကြီး--- အရှိန်တန်ပြီး ဆွမ်းပြင်ပြီးပြီး၊ ရဟန်းကြီး--- ည သန်းခေါင်ယံ အခါက အလွန်နှစ်လိုဖွယ်သော အဆင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ တောအုပ်တစ်နယုံးကို အရောင်ဖြင့် ထွန်းလင်း ဝေလျက် သင် ရဟန်းကြီးထံသို့ ရျဉ်းကင်၍ သင် ရဟန်းကြီးကို ရှိန်းပြီးလျှင် ရေး၌ ဖြစ်သော အရောင်အဆင်း တို့ထက် သာလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိသော၊ ကြီးစွာသော ဒီးပုံ ကြီးကဲ့သို့ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရှစ်တည်လာသော သူကား အဘယ်သူနည်း ဟု မေး၏။

"ကဿပ---ဤသူကားနတ်တို့အရှင်သိကြားမင်းတည်။ ငါ့ထံသို့ တရားနာရန် ချဉ်းကပ်လာ၏"ဟု မိန့်တော် မူ၏။

ထိုအခါ ဥရုဝေလကဿပရသေ့မှာ "ရဟန်းကြီးသည်

တန်ခိုးကြီး၏၊ အာနတော်ကြီး၏၊ နတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းပင် တရားနာရန် ချဉ်းကပ်ဘိ၏၊ သို့ရာတွင် ငါကဲ့သို့ ရဟန္တာကား မဟုတ်သည်သာတည်း"ဟု အကြီ ဖြစ်၏၊

ထို့နောက်မြတ်စွာဘုရားသည်ဥရဝေလကဿပရသေ့၏ ဆွမ်းကို ဘုဉ်းပေးတော်မူ၍ ထိုတောအုပ်၌ပင် သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ဂ , ပဂ၅။ ထိုနေ့ည သန်းခေါင်ယံ အချိန်၌ကား သဟမ္မတိ ပြဟွာသည် အလွန်နစ်လိုဖွယ်သော အဆင်းရှိသည် ဖြစ်၍ တောအုပ်တစ်ခုလုံးကို အရောင်ဖြင့် ထွန်းလင်းစေလျက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုးပြီးလျှင် ရေး၌ ဖြစ်သော အရောင်အဆင်းတို့ထက် သာလွန် နှစ်လိုဖွယ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ကြီးစွာသော စီးပုံကြီးကဲ့သို့ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရုပ်တည်၏။

ထိုအခါ ဥရုဝေလကဿပရသေသည် ထိုညဉ့် လွန်သော အခါ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှဉ်းကဝ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို "ရဟန်းကြီး---- အချိန်တန်ပြီ၊ ဆွမ်းပြင် ပြီးပြီ၊ ရဟန်းကြီး ညဉ့်ဦးယံလွန်ပြီးသော ညသန်းခေါင်ယံ အခါက အလွန် နှစ်လိုဖွယ်သောအဆင်းရှိသည်ဖြစ်၍တောအုပ်တစ်စုလုံးကို အရောင်ဖြင့် ထွန်းလင်းစေလျက် သင်ရဟန်းကြီးထံသို့ ရှည်ကပ်၍ သင်ရဟန်းကြီးတံသို့ ရှည်ကပ်၍ သင်ရဟန်းကြီးတုံ ရှိရိုမိုပြီးလှူင် ရေး၌ ဖြစ်သော အရောင်၏ဆောင်းတို့ထက် သာလွန် နှစ်လိုဖွယ် ရှိသည် ဖြစ်၍ ကြီးစွာသော ဖီးပုံကြီးကဲ့သို့ တစ်စုသော နေရာ၌ ရပ်တည် လာသော သူကား အဘယ်သူနည်း"ဟု မေး၏။

"ကဿပ--- ဤသူကား သဟမ္မတိဒြဟွာတည်း၊ ငါ့ထံသို့ တရားနာရန် ချဉ်းကပ်လာ၏"ဟု မိန့်တော်မှ၏။ ထိုအခါ ဥရုဝေလကဿပရသေ့မှာ "ရဟန်းကြီးသည် တန်စိုးကြီး၏၊ အာနုဘော်ကြီး၏၊ သဟမ္မတိဒြဟွာကြီးသည်ပင် တရား နာရန် ချဉ်းကပ်ဘိ၏၊ သို့ရာတွင် ငါကဲ့သို့ ရဟန္တာကား မဟုတ်သည်သာတည်း"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ဂု.ပဂ၆။ ဤသို့ စသည်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားသည် တန်နိုး အမျိုးမျိုးကိုပြတော်မူပါလျက်ဥရှဝေလကဿမရသေ့သည် သူကဲ့သို့ ရဟန္တာမဟုတ်-ဟုပင် ထင်နေသောအခါ မြတ်စွာ ဘုရားမှာ "ဤလူမျင်းသည် 'ရဟန်းကြီးသည် တန်န်းကြီး၏ အာနုတော်ကြီး၏ သို့ရာတွင် ဝါကဲ့သို့ ရဟန္တာကား မဟုတ် သည်သာတည်း'ဟု အကြံဖြစ်နေသည်ကား ကြာမြင့်လှ ပေပြီ၊ ဝါသည် ဤဥရှဝေလကဿပရသေ့ကို ထိတ်လန့် စေရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ်တော်မူ၏။

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ဥရုဝေလကဿပ ရသေ့ကို "ကဿပ--- သင်ကား ရဟန္တာလည်း မဟုတ်၊ အရဟတ္တမဂ်နှင့် ပြည့်စုံသူလည်း မဟုတ်၊ သင့်မှာ ရဟန္တာ ဖြစ်ကြောင်းအကျင့်၊ အရဟတ္တမဂ်နှင့် ပြည့်စုံကြောင်း အကျင့်လည်း မရှိ"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

ထိုအခါကျမှ ဥရုဝေလကဿပရသေ့သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ခြေတို့၌ ဦးနိုက်၍ မြတ်စွာဘုရားကို-

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရှင့်အဖြစ်၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

"ကဿပ---သင်ကား ငါးရာသော ရသေ့တို့၏ အကြီး အကဲ ဖြစ်၏ ထိုရသေ့တို့ကို ပန်ကြားရေဦးလော့၊ ထိုရသေ့ တို့သည်လည်း သူတို့ဆန္ဒအတိုင်း ပြုကြကုန်လိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

ထို့နောက် ဥရုဝေလကဿပရသေ့သည် ထိုရသေ့တို့ ထံသို့ ရှဉ်းက၆၍ "ရသေ့တို့---ငါသည် ရဟန်းကြီးထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လို၏၊ အရှင်ရသေ့တို့သည် ဓိမိတို့ဆန္ဒအတိုင်း ပြုကုန်လော့"ဟု ပြောဆို၏။

"အရင် ရသေ့--- ကျွန်ုပ်တို့သည်ကား ရဟန်းကြီးကို ကြည်ညိုနဲ့ကြသည်မှာ ကြာမြင့်ရေပြီ၊ အရှင်ရသေ့သည် ရဟန်းကြီးထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို အကယ်၍ ကျင့်ပါမှ ကျွန်ုပ်တို့ အားလုံးပင် ရဟန်းကြီးထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါကုန်အံ့"ဟု ပြောဆိုကုန်၏။

ထိုအခါ ထိုရသေ့တို့သည် ဆံ၊ ဆံကျစ်၊ ပရိက္ခရာဆောင် ထမ်းပိုး၊ မီးမွှေယောက်မ-စသော ရသေ့အသုံးအဆောင် တို့ကို ရေ၌ မျှောပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရား ရှိတော်မူရာသို့ မျဉ်းကပ်ကုန်၍ ခြေတော်တို့၌ ဦးခိုက်ကုန်လျက် "အရှင် ဘုရား--- ကျွန်ုပ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရှင့် အဖြစ်၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါကုန်၏"ဟု လျှောက်ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့--- လာကုန်လော့၊ တရား ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားထား၏၊ ဝဋိဆင်းရဲ၏ အဆုံးကို ပြုခြင်းငှာ မြတ်သော အကျင့်ကို ကောင်းစွာ ကျင့်ကုန်လော့" ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထိုစကားတော်ဖြင့်ပင်လျှင် ထိုအရှင်တို့၏ ရဟန်း အဖြစ်သည်ပြီးလေ၏။

ဂု.ဂပဂု။ နုဒီကဿပရသေ့သည် ရေ၌ မျောလာသော ရသေ့အသုံးအဆောင်တို့ကို မြင်လတ်သော် "ဝါ၏ နောင်တော်မှာ ဘေးရန် မဖြစ်ပါစေလင့်"ဟု အင်္ကြံ ဖြစ်၍ "သွားကုန်လော့၊ ငါ့နောင်တော်အကြောင်းကို သိအောင် ပြုကုန်လော့"ဟု ပြောဆို၍ ရသေ့တို့ကို စေလွှတ်လိုက်၏။

နိမိကိုယ်တိုင်လည်း ရသေ့သုံးရာတို့နှင့် အတူ ဥရုဝေလ ကဿပထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ အရှင်ဥရုဝေလကဿပကို "ကဿပ--- ဤရဟန်းအဖြစ်သည် မြတ်ပါသလော"ဟု မေး၏။

"အိမ်း---င့ါရှင်---ဤရဟန်းအဖြစ်သည်မြတ်ပါပေ၏"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ ထိုရသေ့တို့သည် ရသေ့အသုံးအဆောင်တို့ကို ရေ၌ မျှောပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ခြေတော်တို့၌ ဦးနိုက်ကုန်လျက် "အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ပ် တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရှင့်အဖြစ်၊ ရဟန်းအဖြစ် ကို ရလိုပါကုန်၏"ဟု လျှောက်ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဥရုဝေလကဿပတို့ကဲ့သို့ပင် "ဖဟိ ဘိက္ခု" ခေါ် ၍ ရဟန်းပြုပေးတော်မူ၏။

ဂု.ဂပ၈။ ဂယာကဿပရသေ့နှင့် တပည့်ရသေ့တို့သည် လည်း ရေ၌ မျောလာသော ရသေ့အသုံးအဆောင်တို့ကို မြင်လတ်သော် ထိုအတူပင် လိုက်သွားကြ၍ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ရှဉ်းကပ်ကာ ရဟန်းပြုခဲ့ကြလေကုန်၏။ 👎

#### ကောရခတ္တိယတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

ဂု.ပး၉။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ထူလုစနပုဒ်၊ ဥတ္တရကာ မည်သော နိဂုံး၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်၍ သဝိတ်သက်န်းကို ယူလျက် နောက်လိုက်ရဟန်း သုနကွတ် နှင့် အတူ ဥတ္တရကာနိဂုံးသို့ ဆွမ်းစံဝင်တော်မူ၏။ ထိုအခါ အဝတ်မဝတ်သော ကောရတွေယတက္ကတွန်းသည် ရွေးကျင့် ကျင့်၏ လေးဖက်ထောက် သွား၏ မြေ၌ ချထားသည့် အစာ ကို ပါးစပ်ဖြင့်သာ ဟပ်၏ ပါးစပ်ဖြင့်သာ စား၏။ သုနကွတ် သည် ထိုကောရတွေယတက္ကတွန်းကို မြင်၍ "အချင်းတို့---ဤရဟန်းကား ရီးမွမ်းအဲ့သြဖွယ်ကောင်းလေစွတကား"ဟု ကြ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သုနက္ခတ်၏ စိတ်အကြံကို သိ၍ သုနက္ခတ်အား မိန့်တော်မူ၏။

"လူဖျင်း--- သင်သည် သာကီဝင်မင်းသား ဘုရား၏ တပည့်သား ရဟန်း-ဟု ဝန်ခံဘိ၏" "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တော်ကို ထိုကဲ့သို့ အဘယ့်ကြောင့် မိန့်တော်မူပါသနည်း"

"သုနက္ခတ်--- သင်သည် ဤကောရခတ္တိယတတ္တတွန်း ကို မြင်၍ ဤသို့ ကြံသည် မဟုတ်လော"

"ကြံပါသည် မြတ်စွာဘုရား "

"သုနက္မွတ်--- အဝတ်ဝေတ်သော ကောရစတ္တိယ တက္ကတွန်းကို 'ဤရဟန်းကား ရီးမွမ်းအံ့သြဖွယ်ကောင်း လေစွတကား'ဟု သင် ထင်ဘိ၏၊ ထိုသူသည် စုနစ်ရက် မြောက်သော နေ့၌ စားပိုးနင့်သော ရောဂါဖြင့် သေလိမ့်မည်၊ သေပြီးသော် အညံ့ဆုံးအသုရာဘုံ၌ ကာလကဉ္ဏိကာ မည်သော အသုရာ ဖြစ်လိမ့်မည်။ သေပြီးသော် ထိုသူကို ပြိတ်မြက်တောရှိသော သရီးင်း၌ စွန့်ကြလိမ့်မည်။

သုနက္မတိ--- သင် အလိုရိုခဲ့လျှင် ကွယ်လွန်သူ အဝတ် မဝတ်သော ကောရခတ္တိယတက္ကတွန်းထံသို့ သွား၍ 'အကရခတ္တိယ--- မိမိလားရာကို သိ၏လော'ဟု မေးလော့၊ သုနက္မတ်--- အဝတ်မဝတ်သော ကောရခတ္တိယတက္တတွန်း သည် 'သုနက္မတ်---မိမိလားရာတို သိ၏ အညံ့ဆုံး အသုရာ ဘုံ၌ ကာလကန္ဖိကာအသုရာ ဖြစ်နေ၏'ဟု ဖြေမည့် အကြောင်းသည် ရို၏"

ထိုအခါ သုနက္ခတ်သည် အဝတ်မဝတ်သော ကောရ-စတ္တိယတတ္တတွန်းထံသို့ သွားပြီးကျွင် "ငှါရှင် ကောရဓတ္တိယ--မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဟောထား၏၊ ငှါရှင် ကောရ ဓတ္တိယ--- ယင်းသို့ ဖြစ်သောကြောင့် ဆင်ဆင်ခြင်ခြင် အစာကို စားလော့၊ ဆင်ဆင်ခြင်ခြင် ရေကို သောက်လော့" ဟု ဆို၏။

ဂု.ဂ၁ဂ။ အဝတ်မဝတ်သော ကောရစတ္တိယတက္ကတွန်း သည် ခုနစ်ရက်မြောက်သော နေ့၌ စားပိုးနှင့်သော ရောဂါဖြင့် အမှန်ပင် သေလေ၏ သေပြီးသော် အညံ့ဆုံး အသုရာဘုံ၌ ကာလကဥ္စိကာမည်သော အသုရာ ဖြစ်၏၊ ထိုသူ့ကို ပြိတ်မြက်တောရှိသော သချိုင်း၌ စွန့်ကြကုန်၏။

ဂု.ပ၁၁။ ထိုအဓါ သုနက္ခတိသည် "အဝတ်ဝေတ်သော ကောရတွေယတက္ကတွန်း စားပိုးနင့်သော ရောဂ်ဖြင့် သေ၍ ပြိတ်မြက်တောရှိသော သချိုင်း၌ စွန့်ထားသည်"ဟု ကြား၏။ သုနက္ခတ်သည် ပြိတ်မြက်တောရှိသော သချိုင်း၌ အဝတ် မဝတ်သော ကောရစတ္ထိယတက္ကတွန်းထံသို့ သွားပြီးလျှင် "ကောရစတ္ထိယ— မိမိကားရာကို သိ၏လေ"ဟု လက်ဖြင့် သုံးကြိမ် ပုတ်၍ မေး၏။ ထိုအခါ အဝတ်မဝတ်သော ကောရစတ္ထိယတက္ကတွန်းသည် လက်ဖြင့် ကျောကို ပွတ်



လျက် ထပြီးလျှင် "သုနက္ခတ်--- မိမိလားရာကို သိ၏ အညံ့ရာံး အသုရာဘုံ၌ ကာလကဉ္စိကာ မည်သော အသုရာ ဖြစ်နေ၏"ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် ပက်လက် လဲကျလေ၏။

ဂု.ဂ၁၂။ ထို့နောက် သုနက္ခတ်သည် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခု သော နေရာ၌ ထိုင်၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော သုနက္ခတ်အား မြတ်စွာဘုရားသည်

"သုနက္မတ်--- အဝတ်မဝတ်သော ကောရစတ္တိယ တက္ကတွန်းကို အကြောင်းပြု၍ ငါ ဟောကြားသည့် အတိုင်း ဖြစ်သလော၊ မဖြစ်ဘူးလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဖြစ်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ 🖫

#### ဂင်္ဂါမြစ်ကို ကူးရာ၌ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ

ဂု.ဂ၁၃။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဂဂ်မြစ်သို့ ရျဉ်းကဝ်တော်မူ၏။ ထိုစဉ်အခါ၌ ဂဂ်မြစ်သည် ကမ်း၌ နား၍ ကျီးသောက်နိုင်လောက်အောင် ကမ်းနှင့်အညီ ရေပြည့် လျက် ရှိ၏။

ကမ်းတစ်ဖက်မှ ကမ်းတစ်ဖက်သို့ သွားရောက်လိုသော အချို့ သူတို့သည် လှေကို ရှာကုန်၏ အချို့သူတို့သည် သစ် ဖောင်ကို ရှာကုန်၏ အချို့သူတို့သည် ဝါးဖောင်ကို ရွဲ့ကုန်၏။

ထိုအခါ အားရှိသော ယောက်ျားသည် ကွေးသော လက်မောင်းကို ဆန့်သကဲ့သို့ ဆန့်သော လက်မောင်းကို ကွေးသကဲ့သို့ ဤအတူပင် မြတ်စွာဘုရားသည် ဂင်္ဂါမြစ်၏ ဤမှာဘက်ကမ်း၌ ကွယ်ခဲ့၍ ထိုမှာဘက်ကမ်း၌ ရဟန်း သံဃာနှင့်အတူ ထင်ရှားဖြစ်တော်မူ၏။ \*\*

# ရတနာစင်္ကြံကို ဇန်ဆင်း၍ တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

ဂု.ပ၁၄။ လောကကို အစိုးရသော သဟမ္မတိပြဟ္မာသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ် ရီလျက် "မြတ်စွာဘုရား--- ပညာချက်စီ၌ ကိလေသာမြူ နည်းပါးသော သတ္တဝါတို့သည် ဤလောက၌ ထင်ရှား ရှိပါ ကုန်၏၊ ဤသတ္တဝါအပေါင်းကို သနားတော်မူပါ။ တရားကို ဟောတော်မူပါ"ဟု တောင်းပန်လေ၏။ ဂု.ဂ၁၅၊ အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက)နှင့် ပြည့်စုံ တော်မူသော၊ တာဒိဂုက်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော၊ အလင်း ရောင်ကို ဆောင်တော်မူသော၊ အဆုံးစွန်သော ကိုယ်တော် ကို ဆောင်တော်မူသော၊ ပြိုင်ဘက်ပုဂ္ဂိုလ် ရှိတော်မမူသော မြတ်စွာဘုရားမှာ သတ္တဝါအားလုံးတို့အပေါ် ၌ သနားခြင်း ဖြစ်တော်မူလေ၏၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ စဉ်းစား ကြံစည်တော်မူ၏-

ဂု.ဂ၁၆။ "နတ်နှင့် တက္ခသော ဤလူတို့သည် 'လူတို့ထက် မြတ်သော ဤမြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်သို့ သဘော ရှိလေသနည်း၊ လူတို့၏ ကောင်းကျိုးကို ဖြစ်စစတတ်သော မြတ်စွာဘုရား၏ တန်ရိုးစွမ်းအားသည်လည်းကောင်း၊ အရေဟတ္တမင်္ဂယညာစွမ်းအားသည်လည်းကောင်း အဘယ်သို့ သဘော ရှိလေသနည်း၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ဒသဗလဉာကိ တော်စွမ်းအားသည် အဘယ်သို့ သဘော ရှိလေသနည်း"ဟု မသိနိုင်ကြကုန်။

ဂု.ဂ၁ဂု။ ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည် ဘုရားရှင်တို့၏ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော စွမ်းအားကို ယခု ပြပေအံ့၊ ကောင်းကင် ၌ ရတနာစင်္ကြံကို ဖန်ဆင်းပေအံ့"

ဂ.ပ၁၈၊ မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ စဉ်းစား ကြံစည်တော်မှ သောအခါ တစ်သောင်းသော စကြဝဠာ၌ နေကြကုန်သော နတ်၊ ဗြဟွာအပေါင်းတို့သည် အလွန် ဝမ်းမြောက်ကုန်သည် ဖြစ်၍ တစ်စဲနက် ကြွေးကြောဲသံကို ပြုကြလေကုန်၏။

ဂု.ဂ၁၉။ မြတ်စွာဘုရားသည် နတ်ပြည်နှင့် တကွသော မြေပြင် လူ ပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ အောက်၌ တည်ရာ မရှိသောများစွာသော လောကန္တရိုက်ငရဲတို့ကိုလည်းကောင်း အလင်းရောင်ဖြင့် ထွန်းလင်းစေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ထူထဲ သော အနိုက်မှောင်သည်လည်း ကွယ်ပျောက်လေ၏။ နတ်နှင့် တကွသော လူတို့သည် အုံဩစွယ် တန်ခိုးပြာဋီဟာ (တန်ခိုး စွမ်းရည်ထူး)ကို မြင်၍ အလွန်ဝမ်းမြောက်ကြလေကုန်၏။

ဂု.၀၂၀။ နတ်၊ ဂန္ဓဗွ၊ လူ၊ ရက္စိုသိတို့နှင့် တကွသော ဤလူ ပြည်၌လည်းကောင်း၊ အခြားနတ်ပြည်၊ ဗြဟ္မာပြည် ၌လည်းကောင်း ဤနှစ်ပါးစုံသော လောက၌ အောက်၊ အထက်၊ ဇီလာအားဖြင့် ပျံ့နှံလျက် မြင့်မြတ် ပြန့်ပြောသော အလင်းရောင်သည် ဖြစ်ပေါ် လေ၏။

ဂု.ဂ၂၁။ သတ္တဝါအားလုံးတို့ထက် မြတ်တော်မူသော၊ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်တော်မူသော၊ သတ္တဝါတို့ကို ဆုံးမတော်မူ တတ်သော၊ နတ်လူတို့၏ အပူဇော်ခံဖြစ်တော်မူသော၊ တန် နီးအာနဘော်ကြီးမားတော်မူသော၊အရာမကသော ဘုန်းတံ တို့ကြောင့်ဖြစ်သောလက္ခကာရှိတော်မူသောမြတ်စွာဘုရား သည် ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အံ့ဩဇ္ပယ် တန်ခိုး ပြာဋိဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြတော်မူ၏။

ဂု.ပ၂၂။ ထိုအခါ စကျွငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော၊ လူတို့ထက်မြတ်တော်မူသောမြတ်စွာဘုရားသည် သဟမ္မတိ မြဟ္မာ တောင်းပန်သည် ဖြစ်၍ နတ်လူတို့၏ အကျိူးစီးပွားကို ဆင်ခြင်တော်မူကာ ရတနာစကြီကို ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။

ဂု.ပ၂၃။ လောကဓာတ်တစ်သောင်း၌ မြင်းမိုရ်တောင် မြတ်တို့ကို အစဉ်အတိုင်း တည်ရှိသော တိုင်တို့ကဲ့သို့ ပြု၍ ထိုတိုင်တို့၏ အထက်၌ ရတနာစင်္ကြံကို ဇန်ဆင်း၍ ပြတော် မှု၏။

ဂု.၀၂၄။ မြတ်စွာဘုရားသည် လောကဓာတ်တစ်သောင်း ကို လွန်၍ စင်္ကြံကို ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။ ရတနာစင်္ကြံ၏ နံပါး နှစ်ဖက်၌ပိုင်းခြားအဝ်သော မြေအပြင်သည် အလုံးစုံ ရွှေရှည်း ဖြစ်၏။

ဂု.ဂ ၂၅။ ရတနာအမျိုးမျိုးတို့ဖြင့် စီမံအပ်သော ထုတ် လျောက်တို့ကိုလည်းကောင်း၊ ထိုထုတ်လျောက်တို့နှင့် လျော် ကုန်သော ရွှေဖြင့် စီမံသော ပျဉ်ရုပ်အမိုးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ စကြံ၏ နံပါးနှစ်ဗက်တို့၌ အလုံးစုံ ရွှေဖြင့် စီမံထားသော ပွတ်တိုင်တို့ကိုလည်းကောင်း ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။

ဂု.၀၂၆။ ပတ္တမြား၊ ပုလဲ၊ သဲတို့ဖြင့် ရောပြွမ်းလျက် ဖန်ဆင်း ထားသော ရတနာစကြံသည် တက်သစ်သော နေမင်းကဲ့သို့ အရပ်မျက်နှာအားလုံးတို့ကို ထွန်းလင်း တောက်ပ၏။

ဂု.ပ၂၇။ ထိုရတနာစကြီ၌ စိုင်ခဲ့သော ဝီရိယရှိတော် မူသော၊ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော လက္ခကာမြတ်တို့နှင့် ပြည့်စုံ တော်မူသော၊ မာရ်ငါးပါးကို အောင်တော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် အထူးတင့်တယ်တော်မူသည် ဖြစ်၍ စကြုံကွ တော်မူ၏။\*\*

## ဗကဗြဟ္မာအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ

ဂု.ပ၂။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္တိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် မြဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- အခါတစ်ပါး၌ ငါဘုရားသည် ဥက္ကဋ္ဌာမြို့ သုဘဂတော အင်ကြင်းပင်မင်းအောက်၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ဗကဗြဟွာမှာ 'ဤဗြဟွာ လောကသည် မြီ၏ နိုင်ခံ၏ ထာဝရ တည်၏။ ဤဗြဟွာ လောကထက် သာလွန်သော အခြားထွက်ပေါက် (နိဗ္ဗာန်)-ဟူသည် မရှိ'ဟု ဓိစ္ဆာအယူ ဖြစ်ပေါ် နေ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဒါဘုရားသည် ဗကဗြဟွာ၏ စိတ်အကြံကို သိတော် မူ၍ ဗြဟ္မာပြည်သို့ ကြတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ဗကဗြဟွာက ဝါဘုရားကို ခနီးဦးကြိုဆိုပြီး သူ၏မိစ္ဆာအယူကို လျှောက်ပြ၏။ ထိုအခါ ငါဘုရားသည် ဗကဗြဟ္မာအား သူ့အယူသည် မိစ္ဆာ အယူ ဖြစ်ကြောင်း ရှင်းပြတော်မူ၏။

ဂု.ပ၂၉။ ထိုအခါ ဗကဗြဟ္မာသည် ငါဘုရားအား မကျေ မနပ် ဖြစ်ကာ ငါဘုရားနှင့် တန်ခိုးပြိုင်လိုသည် ဖြစ်၍ ငါဘုရား အား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

'အဆွေတော်--- သင့်အား ကျွန်ုပ်ယခု ပုန်းကွယ်လိုက်မည်'

'ပြဟ္မာ---သင် စွမ်းနိုင်လျှင် ပုန်းကွယ်ပါ'

ရဟန်းတို.-- ထိုအခါ၌ ဗကဗြဟ္မာသည် `ရဟန်း ဂေါတမအား ပုန်းကွယ်လိုက်မည်၊ ရဟန်းဂေါတမအား ပုန်းကွယ်လိုက်မည်'ဟု ပြောကာ စင်စစ်ကား ငါဘုရားအား မပုန်းကွယ်နိုင်ခွဲ။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ငါဘုရားသည် ဗကဗြဟွာအား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

'ပြဟ္မာ--- သင့်အား ငါဘုရား ယခု ပုန်းကွယ်တော်မူမည်' 'အဆွေတော်--- အဆွေတော် စွမ်းနိုင်လျှင် ပုန်းကွယ်ပါ'

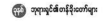
ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ငါဘုရားသည် ဗကမြဟွာ၊ ဇက မြဟွာ့ပရိသတ်နှင့် ဇကမြဟွာ၏ အခြွေအရံကို ငါဘုရား၏ အသံတော်ကိုသာ ကြားပြီး ငါဘုရားကို မမြင်စေရန် တန်ဒိုး

ရဟန်းတို့--- ငါဘုရားသည် ကွယ်ပျောက်တော်မူလျက် ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူ၏-

ဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုတော်မူ၏။

'ငါဘုရားသည် ဘဝအပေါ်၌ ဘေးအန္တရာယ် ကိုလည်း တွေ့မြင်တော်မူ၏။ ဘဝကင်းရာကို ရာမှီးသူတို့၏ ထင်ကာ ထင်ကာ ဖြစ်သော ဘဝကို ပင် တွေ့မြင်တော်မူ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါ ဘုရားသည် မည်သည့်ဘဝကိုမျှ ရှာမှီးတော်မမူတော့၊ ဘဝ တကာာကိုလည်း လက်ခံတော်မမူတော့'

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ဗကဗြဟွာ၊ ဗကဗြဟွာ၏ ပရိသတ်



နှင့် ဗကဗြဟွာ၏ အနွေအရံတို့သည် ဤသို့ တအံ့တတြ ဖြစ်ခဲ့ကြကုန်၏-

'အော်---ရဟန်းဂေါတမ၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကြီးပုံ သည် အုံဩဗွယ်ကောင်းပေမွ၊ ထူးဆန်းပေမွှ၊ ရဟန်း ဂေါတမကဲ့သို့ တန်ခိုးအာနဘော်ကြီးသော တခြားသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ရေးအခါက ဝါတို့ မတွေ့စူး၊ ကြေားဖူးခဲ့ကြ၊ ရဟန်းဂေါတမသည် ဘဝ၌ အလွန် ပျော်မွေ့ကြသော သတ္တဝါတို့၏ ဘဝကို အမြစ်ပါ မကျန် နတ်ပစ်တော်မှု၏'ဟု တအုံတတြ ဖြစ်ခဲ့ကြကုန်၏\*\* ဂု.ပ၃ဂု။ "ထက်ဝန်းကျင် သိမြင်နိုင်သော သဗ္ဗညုတ ဉာက်မျက်စိ ရိုတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---အရှင်ဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ရှိစိုးပါ၏ ဤရှိစိုးခြင်းသည် သုံးကြိန်မြောက် ရှိစိုးခြင်းပါ ဘုရား၊ မွေးဖွားတော်မူစဉ် မြေကြီးသည် တုန် လှုပ်၏ ထိုအခါက ပထမောကြိမ် ရှိစိုးပါ၏ ဘုရား၊ အရှင် ဘုရားငယ်စဉ်က သပြေပင်ရိပ်၌ ထိုင်လျက် အာနာ ပါနဿတိပထမဈာန် ဝင်စားနေစဉ် သပြေပင်ရိပ်သည် အရှင် ဘုရားကို မစွန့်လွှတ်ပါ၊ ထိုအခါကလည်း နှစ်ကြိန်မြောက် ရှိခိုးပါ၏ ဘုရား" •••

#### ဆွေတော်မျိုးတော်တို့အား တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

ဂု.ဂ၃ဂ။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဥဒါယီ မထေရိ တိုက်တွန်းသည် ဖြစ်၍ သာကီဝင်မင်းတို့အား အစဉ်သနား တော်မူသဖြင့် ကပိလမည်သော မြို့သို့ကြွ ရောက်တော်မူ၏။

ဂု.ဂ၃၁။ ထိုအခါ အလွန်မာနကြီးကုန်သော သာကီဝင် မင်းတို့သည် ဇာတိမာန်ဖြင့် စက်ထန်ကုန်သည် ဖြစ်၍ ရိုသေ ခြင်းကင်းလျက် မြတ်စွာဘုရားကို ရိုမစိုးကုန်။

ဂု.ဂ၃၂။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသာကီဝင်မင်းတို့၏ စိတ်အကြံကို သိ၍ ကောင်းကင်၌ စင်္ကြိုကွတော်မူ၏။ မိုး ကဲ့သို့ ရွာသွန်းတော်မူ၏။ မီးပျုံကဲ့သို့ တောက်ပတော်မူ၏။

ဂု.ပ၃၃။ အတုမရှိသော ရုပ်အဆင်းကို ပြ၍ တစ်ဝန် ကွယ် ပျောက်တော်မူ၏။ တစ်ပါးတည်းမှ အများအပြား ဖြစ်အောင် ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။ အများအပြားမှ တစ်ဖန် တစ်ပါးတည်း ဖြစ်အောင် ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။

ဂု.ပ၃၄။ မြတ်စွာဘုရားသည် အဓိုက်တိုက်ကို လည်း ကောင်း၊ အလင်းရောင်ကိုလည်းကောင်း၊ အများအပြား ပြတော်မူ၍ တန်စိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြူဦး လျှင် ဆွေမျိုးတို့ကို ဆုံးမတော်မှု၏။

ဂု.ပ၃၅၊ ထိုကော်၌ပင် လေးကျွန်းလုံးပျုံ့နှံသော မိုးကြီးသည် ရွာသွန်းလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေဿန္တရ ဇာတ်ကို ဟောတော်မူ၏။

ဂု.ပဉ၆။ ထိုအခါ ထိုမင်းအားလုံးတို့သည် အမျိုးမာန်တက် ခြင်းကို ပယ်ဖျောက်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ကုန်၏၊ ထိုအခါ သုဒ္ဓေါဒနမင်းသည် ဤသို့ လျှောက်ထားလေ၏-

#### သောက်ရေကြည်အောင် တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

ဂု.ဂ၃၈။ မြတ်စွာဘုရားသည် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူခါနီး၌ ပါဝါပြည် ရွှေပန်းထိမ်သည်သား စုနွှ၏ ဆွမ်းကို ဘုဉ်းပေး ပြီးတော်မူသော အခါ ကုသိနာရုံပြည်သို့ ကြွတော်မူ၏။

ဂု.ဂ၃၉။ ထိုသို့ ကြွတော်မူစဉ် ဖြတ်စွာဘုရားသည် လမ်းပေါ်မှ ဆင်း၍ တစ်ခုသော သစ်ပင်ရင်းသို့ ကြသွား ပြီးလျှင် အရင်အာနန္ဓာအား မိန့်တော်မူ၏-

"အာနန္ဒာ---ဝါ၏ ဒုကုဋ်သင်္ကန်းကြီးကို လေးထပ်ခေါက်၍ ခင်းပေးလော့၊ အာနန္ဒာ--- ငါ ပင်ပန်းလှပြီ၊ ထိုင်ဦးအံ့"ဟု မိန့်တော်မွ၏။

"အရှင်ဘုရား---ကောင်းပါပြီ"ဟု အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားပြီးလျှင် ဒုကုဋ်သက်န်းကြီး ကို လေးထပ်ခေါက်၍ စင်းပေး၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် စင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူပြီးလျှင် "အာနန္ဒာ---သောက်ရေကို စပ်ချေလော့၊ ဝါဘုရား ရေဆာတော်မူ၏။ ရေသောက်အုံ"ဟု အရှင်အာနန္ဒာအား မိန့်တော်မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာ ဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား--- လှည်းအစီးဝါးရာတို့ ယနပင် ဖြတ်ကူး သွားတြပါ၏ လှည်းများ ဖြတ်ကူးထားသောကြောင့် ထို အနည်းငယ်သော ချောင်းရေသည် ချောက်ချား နောက်ကျ လျက် စီးဆင်းနေပါဏ်၊ အရှင်ဘုရား---ကကုဓာဖြစ်သည် မဝေးလှတော့ပါ၊ ထိုဖြစ်သည် ကြည်လင်သော ရေ ရှိပါ၏ ချို့မြန်သော ရေ ရှိပါ၏ အေးမြသော ရေ ရှိပါ၏၊ ညွှန်ကင်း သော ရေ ရှိပါ၏ ကောင်းသော ဆိပ်ကန်း ရှိပါ၏ မွေ့လျော် ဇွယ် ရှိပါ၏၊ ထိုကကုဓာဖြစ်၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရေကို လည်း သောက်တော်မူရပါလိမ့်မည်၊ ကိုယ်တော်ကိုလည်း အေးမြအောင် ပြုတော်မူရပါလိမ့်မည်"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ---သောက်ရေကို စပ်ရေဖလာ့၊ ငါဘုရား ရေဆာတော်မူ၏။ ရေသောက်အံ့"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်အာနန္မာအား သုံးကြိန်အထိ စိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ "အရှင်ဘုရား---ကောင်းပငြီ"ဟု အရှင်အာနန္မာသည်မြတ်စွာ ဘုရားအားလျောက်ထား၍ သဝိတ်ကိုယုကာထိုရောင်းဆီသို့ ဘွားလေ၏။ ထိုအခါ လှည်းများ ဖြတ်ကူးထားသောကြောင့် ရောက်ရားနောက်ကျူလျက် စီးဆင်းနေသော ထိုချောင်းရေ အနည်းငယ်သည် အရှင်အာနန္မာ သွားလေလျှင် ကြည်လင် သန့်ရှင်း နောက်ကျူခြင်း ကင်းလျက် စီးဆင်းလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်အာနန္မာသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏။

"မြတ်စွာဘုရား၏ တန်နီးအာနဘော်ကြီးသည်၏ အဖြစ် သည် အုံဖွယ်ရိုပါပေစွ၊ ထူးဆန်းပါပေစွ၊ လှည်းများ ဖြတ်ကူး ထားသောကြောင့် ချောက်ချား နောက်ကျူလျက် စီးနေသော ဤရောင်းရေအနည်းငယ်သည် ငါ သွားသောအခါ ကြည်လင် သန့်ရှင်း နောက်ကျူကင်းလျက် စီးဆင်းဘိ၏"ဟု ဆင်ခြင်ရို သဝိတ်ဖြင့် သောက်ရေကို စပ်ယူကာ မြတ်စွာဘုရား ထိတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားအား ထိုအုံဖွယ်ကို လျှောက်ထား၍ ဆက်ကပ်၏-

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- သောက်ရေကို သုံးဆောင်တော်မူနိုင်ပဲပြီး ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော် မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား--- သောက်ရေကို သုံးဆောင် တော်မူနိုင်ပါပြီ"ဟုလည်း လျှောက်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် သောက်ရေကို သုံးဆောင်တော်မူ၏။ ဒီ

# ဗာ၀ရီပုဏ္ဏားကြီးတပည့်တို့အား တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

ဂု.ဂ၄ဂ၊ ဝေဒကျမ်းတို့၌ တစ်ဖက်ကမ်းစပ် တတ်မြောက် ပြီးသော တဝရီပုဏ္ဏားသည် ပစ္စည်းဥစ္စာ အသုံးအဆောင် တို့၌ကြောင့်ကြမရှိမှုကို လိုလားတောင့်တလျက်ကောသလ တိုင်းသူတို့၏ မွေ့လျော်ဖွယ်ရာ ဖြစ်သော သာဝတ္ထိမြို့မှ ဒက္ခိကာပထတိုင်းသို့ သွားလေ၏။

ဂု.ဂ၄၁။ ထိုဗာဝရီဟုဣားသည် အဿကတိုင်။ အဋက တိုင်းတို့၏ အလယ်ဗဟိုအရပ် ဂေါဓာဝရီမြစ်အလယ်ကျွန်း၌ ဆွမ်းစံခြင်။ သစ်သီ။ သစ်မြစ် ရှာဖွေခြင်းတို့ဖြင့် မှုုတလျက် နေ၏။ ဂု.၀၄၂။ ထို့နောက် တဝရိပုဇ္ဏားသည် ဝေဒကျမ်းတို့၌ ကမ်းတစ်ဇက်ရောက် တတ်မြောက်သော တပည့်မုဏ္ဏား တို့ကို ခေါ်ပြီးလျှင် "လုလင်ပုဇ္ဏားတို့---လာကြကုန်လော့၊ သင်တို့အား ပြောကြားအုံ၊ ငါ၏ စကားကို နားထောင် ကုန်လော့။

ဂု.ဂ၄၃။ လောက၌ မြတ်စွာဘုရား၏ ထင်ရှားပွင့်ခြင်း သည် အလွန် ရခဲလှ၏ ဘုရား-ဟူ၍ ကျော်စောသော ထို မြတ်စွာဘုရားသည် လောက၌ ယခု ပွင့်တော်မူပြီ၊ သာဝတ္ထိ မြို့သို့ လျင်စွာသွား၍ အခြေနှစ်ချောင်းရှိ သတ္တဝါတို့တွင် အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ကြချေ ကုန်လော့။

ဂု.ပ၄၄။ ထိုမြတ်စွာဘုရားအား ငါ၏ အသက်အရွယ် အမျိုးအနွယ်ကိုလည်းကောင်း၊ လက္ခကာနှင့် ဝေဒကျမ်းကို လည်းကောင်း၊ ငါ့တပည့်တို့ကိုလည်းကောင်း၊ ထို့ပြင် ဦးခေါင်းနှင့် ဦးခေါင်းပြုတ်ကျမှုတိုလည်းကောင်း ဤအမေး ခုနှစ်ခုတို့ကို 8တ်ဖြင့်သာလျှင် မေးကြကုန်လော့။

ဂု.ဂ၄၅။ အကယ်၍ အဝိတ်အပင်မရှိ မြင်စွမ်းတော် မူနိုင်သော မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်ခဲ့မှု စိတ်ဖြင့် မေးသော မေးခွန်း တို့ကို နုတ်ဖြင့် ဖြေကြားတော်မူလိမ့်မည်"ဟု ပြောကြား၏။

ဂု.ဂ၄၆။ အဇိတ၊ တိဿမေတ္တေယျ၊ ပုဏ္ဏက၊ မေတ္တစု၊ ဓောတက၊ ဥပသိဝ၊ နန္န၊ ပောမက၊ တောဒေယျ၊ ကပ္ပ၊ ဇတု ကဏ္ဏိပညာရှိ၊ ဘခြာဝှမ၊ ဥဒယ၊ ပေါသာလပုဏ္ဏား၊ မောယ ရာဇပညာရှိနှင့် ပိဂိယရသေ့ကြီး-ဟူသော တပည့်ပုဏ္ဏား တစ်ဆယ့်ခြောက်ယောက်တို့သည် တဝရိပုဏ္ဏား၏ တေားကို ကြားရ၍-

ဂု.ပ၄ဂု။ တဝရီပုက္ထားကို ရှိခိုးကြပြီးလျှင် အရှိအသေ ပြုလျက် မြောက်အရပ်သို့ ရှေးရှကာ ထွက်သွားကြကုန်၏။

ဂု.ဂ၄၈၊ မြတ်စွာဘုရားသည်ကား ထိုအချိန်၌ ရဟန်း သံဃာဒြံရံလျက် သာဝတ္ထိမြို့၏အနီး တောအတွင်း၌ ခြင်္သေ့မင်း ဟောက်သကဲ့သို့ ရဟန်းတို့အား တရားဟောနေ တော်မူ၏။

ဂု.ဂ၄၉။ အဇိတသည် နေမင်းကို မြင်ရဘိသကဲ့သို့ လည်းကောင်း၊ တစ်ဆယ့်ဝါးရက်နေ့၌ ထွက်လာသော လပြည့်ဝန်းကို မြင်ရဘိသကဲ့သို့လည်းကောင်း အရာမက သော ရောင်ရြည်ရှိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရ လေ၏။

**ဂု.ပ၅ပ။ ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ ပြည့်စုံ** 



သော လက္ခကာတော်ကို မြင်ရ၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ မတ်တတ်ရပ်လျက် ရွှင်လန်းနစ်သက်သည် ဖြစ်၍ စိတ်ဖြင့် မေးရွန်းတို့ကို မေးလျှောက်လေ၏။

ဂု.၀၅၁။ "ရည်ညွှန်း၍ တဝရီပုဣား၏ အရွယ်ကို ဟောတော်မူပါ၊ လက္ခကာအဂါနှင့်တကွ အနွယ်ကို ဟော တော်မူပါ၊ ဝေဒကျမ်းတို့၌ တစ်ဖက်ကမ်းရောက်သည်ကို ဟောတော်မူပါ၊ တဝရီပုဣားသည် အဘယ်မှုလောက်သော တပည့်အပေါင်းကို ငို့ရုပါသနည်း"ဟု စိတ်ဖြင့်သာ မေးခွန်း တို့ကို မေးလျှောက်၏။

ဂု.ပ၅၂။ "အဇိတ--- ပုဣား၏ အသက် တစ်ရာနှစ်ဆယ် ရှိ၏၊ ထိုပုဣားသည် အနွယ်အားဖြင့် ဗာဝရီ ဖြစ်၏၊ ထိုဗာဝရီပုဏ္ဏား၏ ကိုယ်၌ လက္ခကာအင်္ဂါတို့တား သုံးပါးတို့ တည်း၊ ဝေဒကျမ်း၌ တစ်ဖက်ကမ်းရောက် တတ်မြောက်၏။

ဂု.ပ၅၃၊ အဘိဓာန် (နိယက္ကု)ကျမ်း၊ အလင်္ကာ (ကေဋဘ) ကျမ်းနှင့် တကွသော လက္ခကာကျမ်း၊ ဣတိဟာသကျမ်း တို့ကို တပည့်ငါးရာတို့အား သင်ကြားပို့ချ၏ မိမိဘာသာရပ် ဖြစ်သော ဝေဒကျမ်း၌ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ရောက်၏"ဟု ဟောတော်မူ၏။

ဂု.၀၅၄။ "ယုံမှားမှုကို ဖြတ်တောက်တော်မူနိုင်သော လူတို့ထက် မြတ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---ဗာဝရီ ပုဏ္ကား၏ လက္ခဏာတို့ကို အကျယ်စိစစ်တော်မူလျက် ထင်စွာ ပြတော်မူပါ၊ ကျွန်ုပ်တို့အား ယုံမှား မဖြစ်ပါစေလင့်"

ဂု.၀၅၅။ "လုလင်--- ဗာဝရီပုက္ကားသည် လျှာဖြင့် မျက်နာကို ဖုံးအုပ်နိုင်၏ ထိုဗာဝရီ၏ မျက်မှောင်အကြား၌ ဥက္ကာလုံမွေးရှင် ပေါက်၏၊ ထိုဗာဝရီပုက္ကားမှာ အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းသော ယောက်ျားအင်္ဂါ ရို၏"ဟု သိလော့။

ဂု.ပ၅၆။ တစ်စုံတစ်ရာ အမေးပုစ္ဆာကို ဘာမျှ မကြားရဘဲ မြတ်စွာဘုရား ဖြေတော်မူသည်တို့ကို ကြားနာရ၍ ရသေ့ အားလုံးသည် ဝမ်းမြောက်ခြင်း ရှိသည် ဖြစ်၍ လက်အုပ် ရှီကာ အမျိုးမျိူး ကြံစည်စဉ်းစား၏။

ဂု.ပ၅၇။ "စိတ်ဖြင့် မေးသော ပြဿနာတို့ကို အဘယ်သူ မေးပါသနည်။ နတ်သည်ပင်လျှင် မေးသလော၊ ပြဟ္မာသည် ပင် မေးသလော၊ သုဇာသခင် သိကြားမင်းသည်ပင် မေး သလော၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤအမြေကို အဘယ်သူအား ဖြေကြားတော်မူပါသနည်း"ဟု အမျိူးမျိုး ကြံစည် စဉ်းတး၏။

ဂု.ပ၅၈။ "ဗာဝရီပုဏ္ဏားသည် ဦးခေါင်းကိုလည်းကောင်း၊ ဦးခေါင်းပြုတ်ကျမှုကိုလည်းကောင်း မေးလိုက်ပါ၏၊ မြတ်စွာ ဘုရား--- ဘုန်းတော်ကြီးသော အရှင်ဘုရားသည် ထိုအမေး ကို ဖြေကြားတော်မူပါ၊ ကျွန်ုပ်တို့၏ ယုံမှားကို ဖျောက်တော် မူပါ"

ဂု.ပ၅၉။ "အဇိတ--- အဝိဇ္ဇာ (အမှန်သေိမှု)သည် ဦးခေါင်း မည်၏၊ သဒ္ဒါ (ယုံကြည်မှု)၊ (သတိ) အောက်မေ့မှ၊ သမာဓိ (တည်ကြည်မှု)တို့နှင့်လည်းကောင်း၊ ဆန္ဒ (ကုသိုလ်ကို အလိုရှိမှု) စီရိယ (အားထုတ်မှု)နှင့်လည်းကောင်း ယှဉ်သော (အရဟတ္တမဂ်) ဝိဇ္ဇာသည် ဦးခေါင်းကို ဖြုတ်ချသော တရား မည်၏"ဟူ၍ သင် မှတ်လေလော့။

ဂု.ဂ၆ပ၊ ထိုသို့ ဖြေကြားတော်မူသော အခါမှ အဇိတ လုလင်သည် အားကြီးသော နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်မှုကြောင့် တက်ကြွသော ကိုယ်၊ စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ပခုံးတစ်ဖက်၌ သစ်နက်ရေကို တင်ကာ မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးခိုက်လေ၏။

ဂု.ဂ၆၁။ "ပညာစကျွရှိတော်မူသော အရှင်ဘုရား----တပည့်တို့နှင့် အတူတကွ တဝရီပုဏ္ဏားသည် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ တက်ကြွသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ အရှင်ဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ရှိခိုးလိုက်ပါ၏"

ဂု.ဂ၆၂။ "တပည့်တို့နှင့် အတူတကွ ဗာဝရီပုဏ္ဏားသည် ချမ်းသာပါစေ၊ အဇိတလုလင်--- သင်သည်လည်း ချမ်းသာ ပါစေ၊ အသက်ရှည်ပါစေ"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် မိန့်တော် မူဏီး‡

#### ဝက္ကလိမထေရ်အား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ

ဂ , ဂ၆၃။ ဝက္ကလိမထေရ်သည် မိမိ၏ ဘဝဖြစ်စဉ်ကို ကိုယ်တိုင်ပင် ဤသို့ပြန်ပြောပြတော်မူ၏ "ပါသည် ပက်လက် အိပ်တတ်ကာမျှ ငယ်ရွယ်စဉ်က ဆီဦးကဲ့သို့ သိမ်ဖွေ့ ၏ ပေါက်ခါစ ရွက်နကဲ့သို့ နူးညွှဲ၏ မြေဘုတ်ဘီလူးဘေးမှ ကြောက်လန့်ကုန်သော မိဘတို့သည် စိတ်စာင်းရဲကုန်သည် ဖြစ်၍ ငါ့ကို မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်ရင်း၌ အိပ်စေကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား----အရှင်ဘုရားအား ဤသူငယ်ကို လူမျပါ ကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား---- အရှင်ဘုရားသည် ကိုးကွယ်ရာ ဖြစ်တော်မှုပါဟု လျှောက်ထားကြကုန်၏။

၇.၀၆၄။ ထိုအခါ ကြောက်လန့်သူတို့၏ ကိုးကွယ်ရာ ဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရားသည် စက်လကွကာတို့ဖြင့် ပြည့် သော၊ရွှေကွန်ရက်နှင့်တူသော၊ နူးညံ့သိမ်မွေ့သော လက်ဖြင့် ငါ့ကို စံယူတော်မူ၏။

၅,ဂ၆၅။ ငါသည် ထိုအခါမှ စ၍ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ အစောင့်အရှောက်ကို ရ၍ အလုံးစုံသော ဘေးရန်တို့မှ လွှတ်မြောက်လျက် ချမ်းသာသဖြင့် ကြီးပြင်းခဲ့ရသူ ဖြစ်၏။

ဂု.၀၆၆။ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် တစ်စကမျှပင် ကင်းကွာလတ်သော် ပြီးငွေ့ပျင်းရိလျက် ရှိပေ၏၊ မွေးဖွား သည်မှ ခုနစ်နှစ်မျှ ရှိသေးလျက် ငါသည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ဂု.ပ၆ဂု။ ငါသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ရုပ်အဆင်းမြတ်ကို ဖူးမြော်လျက် မရောင့်ရဲနိုင် ဖြစ်နေ၏။

ဂု.ဂ၆၈။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ရုပ်အဆင်းမြတ်၌သာ မွေ့လျော်ခြင်းကို သိ၍ ငါ့ကို ဆုံးမ တော်မူ၏။ 'ဝတ္တလိ--- မသင့်လျော်၊ သူမိုက်တို့သာ နှစ်သက် သော ရုပ်အဆင်း၌ သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် မွေ့လျော်နေ ဘိသနည်း။

ဂု.ဂ၆၉၊ ပညာရှိသော သူသည် သူတော်ကောင်းတရားကို မြင်၏ ထိုသူသည် ငါဘုရားကို မြင်သည်သာတည်း။ သူတော် ကောင်းတရားကို မမြင်သော သူသည် ငါဘုရားကို မြင်သော် လည်း မြေင်သည် မည်၏။

ဂု.ပဂုဂ၊ ကိုယ်ခန္ဓာသည် အဆုံးအပိုင်းအခြား မရှိသော အပြစ် ရှိပေ၏ အဆိပ်ပင်နှင့် တူပေ၏၊ အလုံးစုံသော ရောဂါ တို့၏နေရာ ဖြစ်ပေ၏၊ အလုံးစုံသော ဆင်းရဲ၏ စုဝေးရာ ဖြစ်ပေ၏။

ဂု.ဂဂု၁။ ထို့ကြောင့် သင်သည် ရုပ်အဆင်း၌ ဗြီးငွေ့၍ ခန္ဓာတို့၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းကို ရှလတ်သော် နိတ္တန်သို့ လွယ်ကူစွာပင် ရောက်လိမ့်မည်'

ဂု.ဂဂျ ။ ဤသို့ မြတ်စွာဘုရား ဆုံးမတော်မူသည်ရှိသော် ငါသည် ဂိဇ္ဈကုဋ်တောင်ပေါ် သို့ တက်၍ တောင်ရောက် ကြား၌ ကြိမိုင်၏။

၅.ဂဂု၃။ မြတ်စွာဘုရားသည် တောင်ခြေ၌ ရပ်လျက် နှစ်သိမ့်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် "ဝက္ကလိ"ဟူသော စကားကို မိန့်ခေါ် တော်မူ၏။ ငါသည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားကို ကြားရ၍ ဝမ်းမြောက်၏။

ဂု.ပဂု၄။ ငါသည် အသူတစ်ရာ မကသော ကျောက် တောင်ဝှမ်း၌ ရော်ကျ၏ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား၏ တန်ခိုး အာနဘော်ကြောင့် ချမ်းသာသဖြင့်သာလျှင် မြေသို့ ရောက်ရ ပေ၏။

ဂု.ဂဂု၅။ မြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့အား မန္ဓာတို့၏ အဖြစ်၊ အပျက် တရားကို ဟောတော်မူ၏။ ငါသည် ထိုတရားကို သိ၍ အရဟတ္တဇိုလ်သို့ ရောက်၏း ••

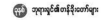
#### သုပ္ပဝါသာမင်းသမီးအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ

ဂု.ဂဂု၆။ အဓါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကုက္ခိုကာမြို့ ကုဏ္ဍဓာနတော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ကောလိယမင်းသမီး သုပ္ပဝါသာသည် ခုနှစ်နှစ်ပတ်လုံး ကိုယ်ဝန်ဆောင်ရ၏။ ကိုယ်ဝန်ကြောင့် ခုနှစ်ရက်ပတ်လုံး မိန်းမောတွေဝေရ၏။ ထိုသုပ္ပဝါသာမင်းသမီးသည် ပြင်း ထန်သော ဆင်းရဲဝေဒနာတို့ တွေ့ ထိသည်ရှိသော် ပြင်းပြာ ဘုရားသည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို ပယ်ခြင်းငှာ တရားဟောတော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင် သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူဖေစွတကား၊ သံဃာတော်သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို ပယ် ခြင်းငှာ ကောင်းစွာ ကျင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားဖေါ တဟည့်သံဃာတော်သည် ကောင်းစွာ ကျင့်တော်မူဖေစ တကာ။ နိစ္စာန်၌ ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲ မရှိ ထိုနိစ္စာန် သည် အလွန်ချစ်းသာလေစွတကား"ဟု ဤသုံးပါးသော

တို့နောက် ကောလိယမင်းသမီး သုပ္ပဝါသာသည် စင်ပွန်း သည်ကို ခေါ်၍ "အရှင့်သား--- လာလော့၊ သင်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ ကျွန်မ၏ သည်းစံပုံကို လျှောက်လော့"ဟု ဆို၏။

ထိုကောလိယမင်းသားသည် "ကောင်းပြီ"ဟု လက်ခံ၍ ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးလျက် တစ်ခုသော အရပ်၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာဘုရားအား သုပ္ပဝါသာ မှာလိုက်သည့်အတိုင်း လျောက်၏။ "ကောလိယ မင်းသင်း သုပ္ပဝါသာသည် ရောဂါမရှိမူ၍ ချစ်းသာစေ သတည်း၊ ရောဂါကင်းသော သားကို ဖွားစေသတည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ဖြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူလိုက်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ကောလိယမင်းသမီး သုပ္ပဝါသာသည် ရောဂါ မရှိမူ၍ ရောဂါကင်းသော သားကို ကောင်းစွာ စွားမြင်လေ၏။

"အရှင်ဘုရား--- ကောင်းပါပြီ"ဟု ထို ကောလိယမင်းသား သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားကို နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်၍



နေရာမှ ထလျက် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် အရှိအသေ ပြုကာ မိမိအိမ်သို့ပြန်သွားလေ၏၊ ကောလိယမင်းသားသည် ရောဂါကင်းသော သားကို ဖွားမြင်ပြီးသော၊ ရောဂါမရှိမူ၍ ချမ်းသာခြင်းရှိသော ကောလိယမင်းသမီး သုပ္ပဝါသာကို မြင်၍ ဤသို့ စဉ်းစားကြီးညီ၏ "ဪ--- မြတ်စွာဘုရား၏ ကြီးသော တန်ခိုး၊ ကြီးသော အာနုသော် ရှိသည်၏ အဖြစ် သည် အုံဖွယ်ရှိဖေစွ၊ သြော်--ထူးဆန်းလှပါဖေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူလိုက်သည်နှင့် တစ်မြိုင်နက် ဤ ကောလိယမင်းသမီး သုပ္ပဝါသာသည် ရောဂါမရှိမူ၍ ရောဂါ ကင်းသော သားကို ကောင်းစွာ ဖွားမြင်၏"ဟု နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ ရွှင်လန်းခြင်း ဖြစ်လေ၏:••

#### ထူဏရွာ၌ တန်ခိုးပြတော်မှုပုံ

ဂု.ဂဂု။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ မလ္လာတိုင်း၌ ဒေသတရီ လှည့်လည် တော်မူလတ်သော် မလ္လာမင်းတို့၏ ထူကမည်သော ရွာသို့ ရောက်ဖော်မူ၏။ ထူကရွာသား ပုဏ္ထားနှင့် အမျိုးသား တို့သည် "အချင်းတို့--- သာကိဝင်မင်းသားဖြစ်သော၊ သာကိဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသော ရဟန်းဂေါတသည် များစွာသော ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ မလွတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်ခဲ့ရာ ထူကရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏"ဟု ကြားကွ ကုန်၏။ ထိုအခါ ထုကရွာသား ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့သည် "ကတုံးရဟန်းယုတ်တို့သည် သောက်ရေကို မသောက်ကြရ စေကုန်လင့်"ဟု နှလုံးပိုတ်ကာ ရေတွင်းကို မြက်၊ ဖွဲတို့ဖြင့် ရေတွင်းနုတ်စမ်းဝတိုင်အောင် ဖို့ကြကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် လမ်းစရီးမှ ပြန်၍ သစ်ပင် ရင်းသို့ ရျဉ်းကပ်လျက် စင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော် မူပြီးသော် အရှင်အာနန္ဒာအား "အာနန္ဒာ---သွားချေ။ ငါ ဘုရား သောက်ရန် ထိုရေတွင်းမှ သောက်ရေကို စပ်ခဲ့လော့" ဟု ဓိန့်တော်မှု၏။

ကျှံသို့ မိန့်ဆိုလတ်သော် အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာ ဘုရားအား ရေတွင်းကို ထူကရွာသား ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသား တို့ ဖို့ဝိတ်ထားကြကြောင်းကို လျှောက်၏၊ သို့သော် မြတ်စွာ ဘုရားသည်အရှင်အာနန္ဒာအား သုံးကြိန်တိုင်အောင်ထိုကဲ့သို့ ပင် နိုင်းတော်မှု၏။

ထိုအခါ "အရှင်ဘုရား--- ကောင်းပါပြီ"ဟု အရှင်အာနန္ဒာ သည်မြတ်စွာဘုရား၏ စကားကို ဦးထိပ်ပန်ဆင်၍ သပိတ်ကို ယူလျက် ထိုရေတွင်းသို့ ရျဉ်းကပ်၏။ အရှင်အာနန္ဒာ ရည်းကပ်လတ်သော် ထိုရေတွင်းသည် ထိုအလုံးစုံသော မြက်၊ ဖွဲတို့ကို ရေတွင်းနုတ်ခမ်းဝမှ အန်ထုတ်၍ အထူးကြည်လင် သော ရေများ တွင်းနုတ်ခမ်းဝတိုင်အောင် ပြည့်လျက် တသွင်သွင် စီးထွက်တော့မည်ကဲ့သို့ တည်၏။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် "ဪ -- မြတ်စွာဘုရား၏ တန်ခိုးအာနတော်ကြီးသည်၏အဖြစ်သည် အုံဩဇယ် ရှိပါ ပေစွ၊ ထူးဆန်းပါပေစွ၊ ငါ ရျဉ်းကပ်မိသောအခါ ဤရေတွင်း သည် အလုံးစုံသော မြက်၊ စွဲတို့ကို တွင်းနွတ်ခမ်းဝမှ အန် ထုတ်၍ ကြည်လင်သော၊ မနောက်ကျသော၊ အထူး ကြည်လင်သော ရေဖြင့် ရေတွင်းနွတ်ခမ်းဝတိုင်အောင် တသွင်သွင် စီးထွက်တော့မည်ကဲ့သို့ တည်၏"ဟု စဉ်းစား ကြံစည်၏။ အရှင်အာနန္ဒာသည် ဤသို့ စဉ်းစား ကြံစည်၏ အရှင်အာနန္ဒာသည် ဤသို့ စဉ်းတုံကိုမည်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားအား ထို အကြောင်းကို လျှောက်ထား၍ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည်ရေကို သောက်တော်မူပါ၊ ကောင်းသော တေားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ရေကို သောက်တော်မူပါ၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ရေကို သောက်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။ †\*

#### ကဠာရမဋ္ဌကတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ

ဂု.ဂဂု၈၊ မြတ်စွာဘုရားသည် အခါတစ်ပါး၌ ဝေသာလီ ပြည် ဟောဝှန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပါသော ကျောင်းကြီး၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုစဉ်အခါ၌ အဝတ်မဝတ်သော ကဠာရမဋ္ဌကတတ္တတွန်းသည် ကျင့်ဝတ်ခုနစ်မျိုးတို့ကို ဆောက်တည်ကျင့်သုံး၏။

- (၁) အဝတ်ကို အသက်ထက်ဆုံး မဝတ်အံ့။
- (၂) မြတ်သော အကျင့်ကို အသက်ထက်ဆုံး ကျင့်အံ့၊ မေထုန်အကျင့်ကို အသက်ထက်ဆုံးရှောင်ကြဉ်အံ့။
- (၃) သေရည်နှင့် အသားတို့ဖြင့်သာ အသက်ထက်ဆုံး မျှတအဲ့၊ ထမင်း၊ မုန့်ကို အသက်ထက်ဆုံး မစားအဲ့။
- (၄) ဝေသာလီပြည်၏ အရှေ့အရပ် ဥဒေနစေတီ (နတ်ကွန်း)ကို လွန်၍ မသွားအံ့။
- (၅) ဝေသာလီပြည်၏ တောင်အရပ် ဂေါတမကစေတီ (နတ်ကွန်း) ကို လွန်၍ မသွားအံ့။
- (၆) ဝေသာလီပြည်၏ အနောက်အရပ် သတ္တမွစေတီ (နတ်ကွန်း) ကို လွန်၍ မသွားအံ့။

(၇) ဝေသာလီပြည်၏ မြောက်အရပ် ဗဟုမုတ္တစေတီ (နတ်ကွန်း) ကို လွန်၍ မသွားအံ့-ဟု ဆောက်တည် ကျင့်သုံး၏။

သူသည် ဤကျင့်ဝတ်ခုနှစ်မျိုးတို့ကို ဆောက်တည် ကျင့်သုံးသောကြောင့် ဝေသာလီပြည် ဝဇ္ဇီမင်းတို့၏ ရွာ၌ လာဘ်များခြင်း၊ အခြံအရံများခြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်၍ နေ၏။

ဂု.ဂဂု၉။ ထိုအခါ သုနုကွတ်သည် အဝတ်ဝေတ်သော ကဋ္ဌာရမ႖္ရကတက္ကတွန်းထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် အဝတ် မဝတ်သော ကဋ္ဌာရမ႖္ရကတက္ကတွန်းအား မေးစွန်းကို မေး၏။

ထိုသုနက္မွတ် မေးလတ်သော် အဝတ်မဝတ်သော ကဋာရ မဋ္ဌကတက္ကတွန်းသည် မေးခွန်းကို မဖြေနိုင်၊ ကဋာရမဋ္ဌက တက္ကတွန်းသည် မဖြေနိုင်သောကြောင့် အမျက်ထွက်မှု၊ စိတ်ပျက်မှု ၊ မနှစ်သက်မှုကို ဖော်ပြ၏။

ထိုအခါ သုနကွတ်အား ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏-

"အချင်းတို့---ရီးမွမ်း အုံဩဖွယ်ကောင်းသော ရဟန္တာကို ထိပါးမိလေစွတကား၊ ငါတို့မှာ ကြာမြင့်စွာ အကျိုးမဲ့ခြင်းငှာ၊ ဆင်းရဲခြင်းငှာ မဖြစ်စေလင့်"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ဂု.ဂဝဂ။ ထို့နောက် သုနက္ခတ်သည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သုနက္ခတ်ကို ဤသို့ မိန့်တော်မှု၏။

"လူဖျင်း--- သင်သည် သာကီဝင်မင်းသား ဘုရား၏ တပည့်သား ရဟန်း-ဟု ဝန်ခံဘိ၏"

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တော်ကို ထိုကဲ့သို့ အဘယ့်ကြောင့် မိန့်တော်မူပါသနည်း"

"သုနက္ခတ်---သင်သည်သင်၏မေးခွန်းကို ကဋ္ဌာရမဋ္ဋက တက္ကတွန်း မဖြေနိုင်သောအခါ သင်သည် ဤသို့ ကြံသည် မဟုတ်လော"

"ကြံပါသည် မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ့်ကြောင့် အရဟတ္တဖိုလ်ကို ဝန်တိုဘိသနည်း"

"လူဗျင်း--- ငါသည် အရဟတ္တဖိုလ်ကို ဝန်မတို၊ စင်စစ် သင့်မှာသာလျှင် ဤယုတ်မာသော ဓိစ္ဆာအယူသည် ဖြစ်ပေါ် နေ၏ ထိုအယူကို စွန့်လော့။ သင့်မှာ ကြာမြင့်စွာ အကျိူးခဲ့ ခြင်းငှာ မဖြစ်စေလင့်။ သုနက္ခတ်--- သင်သည် အဝတ် မဝတ်သော ကဋာရမ႖္ရကတတ္တတွန်းကို 'ဤရဟန်းကား ရီးမွမ်းအဲ့ဩဗွယ်ကောင်း၏"ဟု ထင်နေဘိ၏။ ကဠာရ မဋ္ဋကတက္ကတွန်းသည် မကြာမီပင် လူအဝတ်ကို ဝတ်လျက် စင်ပွန်းမနင့်အတူ လှည့်လည်ကာ ထမင်း၊ မုန့်ကို စားပြီးလျှင် အားလုံးသော ဝေသာလီပြည်ရှိ စေတီနတ်ကွန်းတို့ကို လွန်၍ အခြံအရံ ဆုတ်ယုတ်လျက် သေလိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထို့နောက် မကြာမီပင် ကဋ္ဌာရမဋ္ဋကတက္ကတွန်းသည် မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူသည့်အတိုင်း သေလေ၏။

ဂု.၀၁။ သုနက္မတ်သည် ထိုသတင်းကို ကြားလေ၏။ ထိုအခါ သုနက္မတ်သည် ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ငါ့ကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။ ထိုအခါ သုနက္မတ်အား ငါသည် ဤစကားကို မေး၏-

"သုနက္မတ်--- အဝတ်မဝတ်သော ကဋ္ဌာရမဋ္ရက တက္ဘတွန်းကို အကြောင်းပြု၍ ဝါ ဟောသည့်အတိုင်း ဖြစ်သလော၊ မဖြစ်ဘူးလော"

"မြတ်စွာဘုရား---ဖြစ်ပါသည်" ဟု လျှောက်၏။ 💠

#### ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ဒိုးပြတော်မူပုံ

ဂု.ဂမ၂။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီ ပြည် ဟောဝှန်တော ပြာသာခ်ဆောင်ပါသော ကျောင်းကြီး ၌ပင် သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအဓါ အဝတ်ဝေတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းသည် ဝေသာလီပြည် ဝဇ္ဇီမင်းတို့၏ ရွာ၌ လာဘ်များမြင်း၊ အမြံအရံများမြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းသည် ဝေသာလီ ပြည် ပရိသတ်အလယ်၌ ဤသို့သော စကားကို ပြော၏-

"ရဟန်းဂေါတမသည် သဒ္ဓညုတညာက်ကို ဝန်ခံ၏ ငါ သည်လည်း သဒ္ဓညုတညာက်ကို ဝန်ခံ၏ သဒ္ဓညုတညာက်ကို ဝန်ခံသော ပုဒ္ဂိုလ်သည် သဒ္ဓညုတညာက်ကို ဝန်ခံသော ပုဒ္ဂိုလ် နှင့် တန်ခိုးပြားဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြရန် ထိုက်၏ ရဟန်းဂေါတမသည် စရီးထက်ဝက်သို့ လာလျှင် ငါသည် လည်း စရီးထက်ဝက်သို့ သွားအုံ၊ ထိုနေရာ၌ ငါတို့ နှစ်ဦးလုံး တန်ခိုးပြားဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြုကျွကုန်အုံ၊ အကယ်၍ ရဟန်းဂေါတမသည် တန်ခိုးပြားဋိဟာ (တန်ခိုး စွမ်းရည်ထူး) တစ်ခုကို ပြလျှင် ငါသည် နှစ်ခု ပြအုံ၊ ပြောန်း ဂေါတမသည် တန်ခိုးပြားဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး) ခုစ်ခုကို ပြလျှင် ငါသည် လေးစု ပြအုံ၊ ရဟန်းဂေါတမသည် တန်ခိုး ပြလျှင် ငါသည် လေးစု ပြအုံ၊ ရဟန်းဂေါတမသည် တန်ခိုး ရှစ်ခု ပြအံ့၊ တန်ခိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးရွမ်းရည်ထူး)ကို ရဟန်း ဂေါတမ ပြတိုင်း ပြတိုင်းထက် ဝါသည် ဤသို့ နှစ်ဆ နှစ်ဆ တက်၍ ပြအံ့"ဟု ပြော၏။

ဂု.ပဂ၃။ ထိုအခါ သုနက္ခတ်ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏

သုနက္မတ်ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ပါထိကပုတ္တ တက္ကတွန်း ပြောသော စကားကို လျှောက်၏။

ဤသို့ လျှောက်သော် မြတ်စွာဘုရားသည် သုနက္ခတ် ရဟန်းအား ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏-

"သုနက္ခတ်---အဝတ်မဝတ်သောပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်း သည် ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမှု၍ ထိုစိတ်ကို ပေယ်မှု၍ ထိုအယူကို မစ္စန်မှု၍ ဝါ၏ မျက်မှောက်သို့ ဖေလာနိုင်၊ ထို စကားကို မရုပ်သိမ်းမှု၍ ထိုစိတ်ဂို ပေယ်မှု၍ ထိုအယူကို မစ္စန်မှု၍ 'ရဟန်းဝေါတမ၏ မျက်မှောက်သို့ ငါ သွားအုံ'ဟု အကာယ်၍ သူ့မှာ ဤသို့သော အကြံသည် မြစ်ပြားဆုံ၊ သူ၏ ဦးစေါင်းသည်ပင် ပြတ်၍ ကျရာ၏'ဟု မိန့်တော်မှု၏။

ဂု.ဂဝ၄၊ "မြတ်စွာဘုရား--- ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤစကားကို စောင့်စည်းတော်မူပါ၊ ကောင်း သော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို စောင့်စည်းတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

"သုနကွတ်---သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ဤစကားကို ဆိုသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ဤကေားကို မုချအားဖြင့် ထိုတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- အဝတ် မဝတ် သော ပါထိကပုတ္တ တက္ဘတွန်းသည် ပြောင်းလွဲသော ရုပ်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားမျက်မှောက်သို့ လာခဲ့သော် မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုစကားသည် မှားရာ၏"ဟု လျှောက်၏။

ဂု.ဂ၈၅။ "သုနက္စတ်--- မြတ်စွာဘုရားသည် နှစ်စွ ဖြစ်သော စကားကို ပြောရာသလော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"ခြတ်စွာဘုရား--- အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ တက္ကတွန်း ထိုသို့ ဖြက ထိုသို့ ဖြစ်မည်-ဟု မြတ်စွာဘုရား သည် ကိုယ်တိုင်ပင် သိတော်မူပါသလော။ သို့မဟုတ် ထို အကြောင်းကို နတ်တို့ကသော်လည်း မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားပါကုန်သလော"ဟု လျှောက်၏

ဂု.ပ၈၆။ "သုနက္ခတ်--- ထိုအကြောင်းကို ငါဘုရား

ကိုယ်တိုင်လည်း သိ၏ နတ်တို့ကလည်း လျှောက်ထား ကုန်၏။

အဇိတမည်သော လိစ္ဆဝီစစ်သူကြီးသည် ကွယ်လွန်၍ ယခု တာဝတိသာဘုံ၌ ဖြစ်နေ၏။ ထိုသူသည်လည်း ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'မြတ်စွာဘုရား--- အဝတ်မဝတ်သော ပါထိက ပုတ္တ တက္တတွန်းသည် အရှက်မရှိသူ ဖြစ်၏ မြတ်စွာဘုရား---အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းသည် မုသား ပြောတတ်သူ ဖြစ်၏၊ မြတ်စွာဘုရား--- အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းသည် ကျွန်ပ်ကိုလည်း 'အဇိတလိစ္ဆဝီ စစ်သူကြီးသည် ကြီးစွာသော ငရဲ၌ ဖြစ်၏'ဟု ဝဇ္ဇီမင်းတို့၏ ရွာ၌ပြောကြား၏။ မြတ်စွာဘုရား---ကျွန်ပ်သည်ကြီးစွာသော ငရဲ၌ မဖြစ်ပါ၊ တာဝတိသာဘုံ၌ ဖြစ်ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္တတွန်းသည် အရှက် မရှိသူ ဖြစ်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား--- အဝတ်မဝတ်သော ပါထိက ပုတ္တ တက္တတွန်းသည် မုသားပြောတတ်သူ ဖြစ်ပါ၏၊ မြတ်စွာ ဘုရား---အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းသည် ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမှု၍၊ ထိုစိတ်ကို မပယ်မှု၍၊ ထိုအယူကို မစွန့်မူ၍ မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်သို့ မလာနိုင်ပါ။ ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမှု၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မှု၍ ထိုအယူကို မစွန့်မှု၍ 'ရဟန်းဂေါတမ၏ မျက်မှောက်သို့ ငါ သွားအံ့'ဟု အကယ်၍ သူ့မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်ပြားအံ့၊ သူ၏ ဦးခေါင်းသည်ပင် ပြတ်၍ ကျရာ၏'ဟု လျှောက်၏။

သုနကွတ်--- ဝါသည်ဝေသာလီပြည်၌ ဆွမ်းခံ လှည့်လည် ၍ ဆွမ်းစားပြီးသော် ဆွမ်းခံရွာမှ ပြန်ကြခဲ့လျက် နေ့သန့်ဝင် နေခြင်းငှာ အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္တာတွန်း၏ ကျောင်းသို့ ချဉ်းကပ်အုံ၊ သုနကွတ်--- ယခု သင် ပြောကြားလို သူကို ပြောကြားလော့"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

ဂု.ဂဂျေ ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် ဝေသာလိ ပြည်သို့ ဆွမ်းခံဝင်၏။ ဝေသာလီပြည်၌ ဆွမ်းခံ လှည့်လည်၍ ဆွမ်းစားပြီးသော် ဆွမ်းခံရွာမှ ပြန်ကြခဲ့လျက် နေ့သန့်စင်နေ ခြင်းငှာ အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တဘက္ကဘွန်း၏ ကျောင်း သို့ ချဉ်းကပ်၏။

ထိုအခါ သုနက္ခတ်ရဟန်းသည် လျင်လျင်မြန်မြန် ဝေသာလီ ပြည်သို့ဝင်၍ထင်ရှားကုန်၊ထင်ရှားကုန်သော လိစ္ဆဝီမင်းတို့ငာ ရဉ်းကင်ပြီးလျှင် ဤစကားကို ဆို၏- "လိစ္ဆဝီမင်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီပြည်၌ ဆွမ်းခံလှည့်လည်၍ ဆွမ်းစားပြီးသော် ဆွမ်းခံရွာမှ ပြန်ကြွခဲ့လျက် နေ့သန့်ဝင် နေခြင်းငှာ အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္တတွန်း၏

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထတွေ)

ကျောင်းသို့ ချဉ်းကပ်၏။ လိစ္စဝီမင်းတို့--- နှီးမွှန်းအံ့သြဗွယ် ကောင်းကုန်သော ရဟန်းတို့၏ တန်ခိုးပြုခြင်းသည် ဖြစ် လိမ့်မည်"ဟု ပြော၏။

ထိုအခါထင်ရှားကုန်၊ ထင်ရှားကုန်သော လိစ္ဆဝီမင်းတို့မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏-

"အချင်းတို့---အံ့ရီးမွှမ်းဖွယ်တောင်းကုန်သော ရဟန်း တို့၏ တန်ခိုးပြခြင်းသည် ဖြစ်လိမ့်မည်တဲ့။ အချင်းတို့--- ယခု သွားကြကုန်စို့"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

သုနကွတ်သည် ထင်ရှားကုန်၊ ထင်ရှားကုန်သော ပုဏ္ဏား သူဌေး၊ အမျိုးသားသူဌေးများနှင့် အယူအမျိုးမျိုးရှိကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ ထံသို့ လည်း ချဉ်းကပ်၍ ထိုအကြောင်းကို ပြော၏၊

ထင်ရှားကုန် ထင်ရှားကုန်သော လိစ္ထဝိမင်းများ၊ ထင်ရှား ကုန်၊ ထင်ရှားကုန်သော ပုဏ္ဏားသူဌေး အမျိုးသားသူဌေး များနှင့် အယူအမျိုးမျိုးရှိကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်း၏ ကျောင်းသို့ ရှဉ်းကပ်ကြကုန်၏။ ထိုပရိသတ်ကား များလှ၏။ အရာအထောင်မက ဖြစ်၏။

ဂု.ဂစ။ အဝတ်မဝတ်သော ပါထီကပုတ္တတက္တတွန်း သည် "ထင်ရှားကုန်၊ ထင်ရှားကုန်သော လိစ္ဆဝီမင်းတို့ကြွလာ ကုန်သတဲ့၊ ထင်ရှားကုန် ထင်ရှားကုန်သော လုဏ္ဏား သူဌေးများ၊ အမျိုးသားသူဌေးများနှင့် အယူအမျိုးမျိုး ရှိကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့လည်း ကြွလာကုန် သတဲ့၊ ရဟန်းဂေါတမသည် ဝါဏ် ကျောင်း၌ နေသန့်စင်နေ မည်တဲ့"ဟု ကြားလေ၏ ကြားသောကြောင့် သူ့ မှာ ကြောက် လန့်မြင်း၊ တုန်လှုပ်ခြင်း၊ ကြက်သီးမွေးညင်းထခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ထိုအခါ အဝတ်မဝတ်သော ပါထီကပုတ္တတက္တတွန်း သည် ကြောက်လန့်သည် ဖြစ်၍ တုန်လှုပ်သည် ဖြစ်၍ ကြက်သီးမွေးညင်းထသည် ဖြစ်၍ တိန္ဒုကခါကုပရိပိုစိ ကျောင်း ရှိရာသို့ ရျဉ်းကပ်၏။

"အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းသည် ကြောက်လန့်သည် ဖြစ်၍ တုန်လုပ်သည် ဖြစ်၍ ကြက်သီး မွေးညင်း ထသည် ဖြစ်၍ တိန္ဖုကခါကုပရိဗိုဇ်ကျောင်းသို့ သွားလေသတဲ့"ဟု ထိုပရိသတ်သည် ကြားလေ၏ ထိုအဓါ ထိုပရိသတ်သည် ယောက်ျားတစ်ယောက်ကို စေနိုင်း၏-

"အမောင်ယောက်ျား--- လာလော့၊ တိန္ဘုကခါကုပရိုဗိုရ် ကျောင်း၌ အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္တတွန်းထံသို့ ရျဉ်းကပ်ပြီးလျှင် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္တတွန်း ကို 'င့ါရှင် ပါထိကပုတ္တ--- ခရီးထက်ဝက်တိုင်အောင်သာ ကြွပါ၊ ရဟန်းဂေါတသေည် ရှေးဦးစွာပင် ကြွလာ၍ အရင်၏ ကျောင်း၌ နေ့သန့်ဝင်နေပါသည်'ဟု ပြောရေျလော့"ဟူ၍ စေစိုင်း၏။

ဂု.ပ၅၉။ ထိုယောက်ျားသည် "အရှင်---ကောင်းပါဠီ"ဟု ထိုပရိသတ်အား ကတိပေး၍ တိန္ဒုကခါကုပရိဗိုဇ်ကျောင်း၌ အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းထံသို့ ချဉ်းကပ် ပြီးလျှင် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းအား ထို ပရိသတ်စေနိုင်းလိုက်သည့်အတိုင်း ပြောကြား၏။

ဤသို့ ပြောကြားသော် အဝတ်မဝတ်သော ပါတီကပုတ္တ တက္ကတွန်းသည် "ငှါရှင်--- လာပါဆုံ၊ ငါ့ရှင်--- လာပါဆုံ"ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင် လူးလွန့်၍ နေ၏၊ နေရာမှ ထရန်ပင် မဂ္ဂမ်းနိုင်။

ထိုအခါ ထိုယောက်ျားသည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိက ပုတ္တတတ္တတွန်းအား "ငါ့ရင် ပါထိကပုတ္တ--- သင်၏ တင်ပါး တို့သည် ထိုင်ခုံ၌ ဗြိကပ်နေပါသလော၊ ထိုင်ခုံသည် သင်၏ တင်ပါးတို့၌ ဗြိကပ်နေပါသလော၊ 'ငါ့ရှင်---လာပါအံ့၊ ငါ့ရှင်---လာပါအံ့'ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် လူးလွန့်၍ နေ၏၊ နေရာမှ ထရန်ပင် မစွမ်းနိုင်"ဟု ဆို၏။

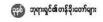
ဤသို့ ဆိုသော်လည်း အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ တတ္တတွန်းသည် "ငါ့ရှင်--- လာပါအုံ၊ ငါ့ရှင်--- လာပါအုံ"ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင် လူးလွန့်၍ နေ၏၊ နေရာမှ ထရန်ပင် မစွမ်းနိုင်၊

ဂု.ဂ၉ဂ။ ထိုယောက်ျားသည် "ဤအဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းကား ရှုံးပုံပေါ် ၏"ဟု သိသောအခါ ပရိသတ်ထံသို့ ပြန်လာ၍ ထိုအကြောင်းကို ပြောကြား၏။

ဤသို့ ပြောကြားသော် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုပရိသတ် အား ဤစကားကို ပြောကြားတော်မူ၏-

"ငှါရှင်တို့--- အဝတ်ဝေတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်း သည် ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမူ၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မူ၍ ထိုအယူကို မစွန့်မူ၍ ငါ၏ မျက်မှောက်သို့ မလာနိုင်၊ ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမူ၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မူ၍ ထိုအယူကို မစွန့်မူ၍ 'ရဟန်းဂေါတမ၏ မျက်မှောက်သို့ ငါ သွားအံ့'ဟု အကယ်၍ သူမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်ငြားအံ့၊ သူ၏ ဦးခေါင်းသည်ပင် ပြတ်၍ ကျရာ၏"

၇.၀၉၁။ ထိုအခါ လိစ္ဆဝီအမတ်ကြီးတစ်ဦးသည် နေရာမှ ထ၍ ထိုပရိသတ်အား ဤစကားကို ဆို၏-



"အရှင်တို့---သို့ဖြစ်လျှင်ကျွန်ုပ်ပြန်လာသည့်တိုင်အောင် စကာမျှ ဆိုင်းငုံကြပါဦး၊ ကျွန်ုပ်သည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္တတွန်းကို ဤပရိသတ်သို့ ခေါ် လာရန် တတ်နိုင်ကောင်း တတ်နိုင်ပါလိမ့်မည်"ဟု ဆို၏။

ထိုလိစ္ဆဝီအမတ်ကြီးသည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိက ပုတ္တတက္ကတွန်းထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းအား ဤစကားကို ဆို၏-

"ငါ့ရှင် ပါထိကပုတ္တ--- ကြွလာပါလော့၊ ကြွလာခြင်းသည် သင့်အတွက် ကောင်းမြတ်၏။ ထင်ရှားကုန်၊ ထင်ရှား ကုန်သော လိစ္ဆဝီမင်းတို့ ကြွလာပါကုန်၏။ ထင်ရှားကုန်၊ ထင်ရှားကုန်သော ပုဏ္ဏားသူဌေးများ အမျိုးသားသူဌေး များနှင့် အယူအမျိုးမျိုးရှိကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့လည်း ကြွလာပါကုန်၏၊ ရဟန်းဂေါတမသည်လည်း သင်၏ အရံ၌ နေ့သန့်စင်နေ၏၊ င့်ရှင် ပါထိကပုတ္ထ---ရဟန်းဂေါတမသည် ပရိသတ်ထဲ၌ ဤစကားကို ပြော၏၊ 'အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ တက္ကတွန်းသည် ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမူ၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မှု၍ ထိုအယူကို မစွန့်မှု၍ ငါ၏ မျက်မှောက်သို့ မလာနိုင်၊ ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမှု၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မှု၍ ထိုအယူကို မစွန့်မှု၍ ရဟန်းဂေါ်တမ၏ မျက်မှောက်သို့ ငါသွားအံ့ဟု အကယ်၍ သူ့မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်ငြားအံ့၊ သူ၏ ဦးခေါင်းသော်လည်း ပြတ်၍ ကျရာ၏'ဟု ဤစကားကို ပြော၏။ ငါ့ရင် ပါထိကပုတ္တ--- ကြွလာပါလော့၊ ကြွလာရုံဖြင့်ပင် သင့်ကို အနိုင်၊ ရဟန်းဂေါတမကို အရုံး ပေးကြပါကုန်အံ့"ဟု ဆို၏။

ဤသို့ ဆိုသော် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ တတ္တတွန်းသည် "ငိုရှင်--- လာပါအံ့၊ ငါ့ရှင်--- လာပါအံ့"ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် လူးလွန့်၍ နေ၏ နေရာမှ ထရန်ပင် မစ္စမ်းနိုင်။

ထိုအခါ လိစ္ဆဝီအမတ်ကြီးသည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတုန်းအား "ငါ့ရှင် ပါထိကပုတ္တ--- သင်၏ တင်ပါးတို့သည် ထိုင်ခုံ၌ ငြီကပ်နေပါသလော၊ ထိုင်ခုံသည် သင်၏ တင်ပါးတို့၌ ငြိကပ်၍ နေပါသလော၊ 'ငါ့ရှင်---လာပါအံ့၊ ငါ့ရှင်---လာပါအံ့'ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် လူးလွန့်၍ နေ၏ နေရာမှ ထရန်ပင် မစွမ်းနိုင်"ဟု ဆို၏။

ဤသို့ ပြောသော်လည်း ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းသည် "ငျဲရှင်--- လာပါအုံ၊ ငျဲရှင်--- လာပါအုံ"ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ ၌ပင်လျှင် လူးလွန့်၍ နေ၏ နေရာမှ ထရန်ပင် မစွမ်းနိုင်။ ထိုလိစ္ဆဝီအမတ်ကြီးသည် ထိုပရိသတ်ထံသို့ ပြန်လာ၍ ထိုအကြောင်းကို ပြောကြား၏။

ဂု.၀၉၂။ ဤသို့ ပြောကြားသော် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုပရိသတ်အား-

"ငှါရှင်တို့--- အဝတ်ဝေတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကဘုန်း
သည် ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းမူ၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မူ၍
ထိုအယူကို မစွန့်မူ၍ ငါ၏မျက်မောက်သို့ မလာနိုင်၊ ထို
စကားကို မရုပ်သိမ်းမူ၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မူ၍ ထိုအယူကို
စစွန့်မူ၍ ချာန်းဂေါတ၏ မျက်မောက်သို့ ငါ ဘွားအုံ'ဟု
စစွန့်မူ၍ ချာန်းဂေါတ၏ မျက်မောက်သို့ ငြစ်ငြားအုံ၊ သူ၏
ဦးခေါင်းသည်ပင် ပြတ်၍ ကျရာ၏၊ အကယ်၍ ငါ့ရှင်
လိစ္ဆင်တိုမှာ 'ငါတို့သည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ
တက္ကတွန်းကို လွန်ကြုံးတို့ဖြင့် ချည်၍ နွားအရှဉ်းများမွာ
တို့ဖြင့် ဆွဲယူကုန်ဆုံ'ဟု ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်ငြားအုံ၊
ထိုလွန်ကြုံးတို့သော်လည်း ပြတ်ကုန်ရာ၏၊ ပါထိကပုတ္တ
တက္ကတွန်းတာ်လည်း ပြတ်ရာ၏၊ အဝတ်မဝတ်သော
ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်းသည်ကား ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်း
မူ၍ ထိုစိတ်ကို မပယ်မူ၍ ထိုအယူကို မစွန့်မူ၍ ငါ၏
မျက်မှောက်သို့ မလာနိုင်'ဟု ပြောကြားတော်မူ၏၊

ဂု.ဂ၉၃။ ထိုအခါ ဒါရှပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် နေရာမှ ထ၍ ထိုပရိသတ်ကို ဤသို့ ဆို၏- "အရှင်တို့----သို့ဖြစ်လျှင် ကျွန်ုပ် ပြန်လာသည့်တိုင်အောင် ကေမျှ ဆိုင်းငံ့ ကြပါဦး၊ အကျွန်ုပ်သည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ တက္ကတွန်းကို ဤပရိသတ်သို့ ခေါ် လာရန် တတ်နိုင်ကောင်း တတ်နိုင်ပါလိမ့်ညေ်"ဟု ဆို၏။

ထို့နောက် ထိုဒါရှပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းထံသို့ ချဉ်းကပ် ပြီးလျှင် ဤစကားကို ဆို၏-

"ငါ့ရှင် ပါထိကပုတ္တ--- ကြွလာပါလော့၊ ရဟန်းဂေါတမ သည် ပရိသတ်အလယ်၌ ဤကေားကို ဆို၏ ငါ့ရှင် ပါထိက ပုတ္တ--- ကြွလာပါလော့၊ ကြွလာရုံဖြင့်ပင် သင့်ကို အနိုင်၊ ရဟန်းဂေါတမကို အရှုံးပေးပါကုန်ဆုံ"ဟု ဆို၏။

က္ခြံသို့ ဆိုသော်လည်း အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တ တတ္တတွန်းသည်"ဝါ,ရှင်--- လာပါအုံ၊ ဝါ,ရှင်--- လာပါအုံ"ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် လူးလွန့်၍ နေ၏ နေရာမှ ထရန်ပင် မစွမ်းနိုင်။

၇.ဂ၉၄။ ဒါရှပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် 'ဤပါထိက ပုတ္တတက္ကတွန်းသည် 'ငါ့ရှင်---လာပါအုံ၊ ငါ့ရှင်---လာပါအုံ'ဟု ဆို၍ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် လူးလှန့်၍ နေ၏ နေရာမှပင် ထရန် မစွမ်းနိုင်၊ ရှုံးပုံပေါ်၏"ဟု သိသောအခါ ထိုပါထိကပုတ္တအား ဤစကားကို ဆို၏-

"င့ါရှင် ပါထိကပုတ္တ--- ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား သားများ ဘုရင် ခြင်္သေ့မင်းမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏-

'ငါသည် တောအုပ်တစ်နကို ဖို့၍ နီအောင်းရာတစ်နကို ပြုအုံ၊ ထိုသို့ ပြုပြီးကျင် ညနေရှမ်းအခါ ထိုနေရာမှ ထွက်အုံ၊ ကိုယ်လက်ဆန့် တန်းပြီးလျှင် ထက်ဝန်းကျင် အရပ် လေးမျက်နာသို့ လှည့်လည် ကြည့်ရှအုံ၊ ထက်ဝန်းကျင် အရပ်လေးမျက်နာသို့ လှည့်လည်ကြည့်ရှပြီးလျှင် ရဲရင်သော ဟောက်ခြင်းကို သုံးကြိမ် ဟောက်အုံ၊ ရဲရင့်သော ဟောက် ခြင်းကို သုံးကြိမ်ဟောက်ပြီးလျှင် အစာရှာခြင်းတု ထွက်အုံ၊ အလွန့်အလွန် ကောင်းကုန်သော သားအပေါင်းတို့ကို သတ်၍ အလွန့်အလွန် နောည့်ကုန်သော အသားတို့ကို စားပြီးလှုင် နီအောင်းရာ နေရာသို့သာလျှင် ပြန်ကပ်အုံ၊ ဤသို့ ပြုရလျှင် ကောင်းမည်ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

င့ါရှင်--- ထို့နောက် ထိုသားများဘုရင် ခြင်္သေ့မင်းသည် ထိုအကြံအတိုင်း ပြု၏။

ဂု.ပ၉၅၊ ဝါရှင် ပါထိကပုတ္တ--- ထိုသားများဘုရင် ခြင်္သေ့ မင်း၏ စားကြွင်းဖြင့်သာ ကြီးပြင်းလာသော၊ ဝလည်းဝ၊ အားလည်းကောင်းသော မြေရွေးအိုသည် ရှိ၏၊ ငါ့ရှင်---ထိုအခါ ထိုမြေရွေးအိုမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏-

'ငါကား အဘယ်သူနည်း၊ သားများဘုရင် ခြင်္သေမင်း ကား အဘယ်သူနည်း၊ ငါလည်း တောအုပ်တစ်နကို မှီ၍ နိအောင်းရာ နေရာတစ်ခုကို ပြုအုံ၊ ထိုသို့ ပြုပြီးလျှင် ညနေ ချမ်းအခါ ထိုနေရာမှ ထွက်အုံ၊ ကိုယ်လက်ဆန့်တန်းပြီးလျှင် ထက်ဝန်းကျင် အရဝ်လေးမျက်နာသို့ လှည့်လည် ကြည့်ရှအုံ၊ ထက်ဝန်းကျင် အရဝ်လေးမျက်နာသို့ လှည့်လည် ကြည့်ရှ ပြီးလျှင် ခဲရင့်သော ဟောက်ခြင်းကို သုံးကြိန် ဟောက်ပြီးလျှင် အစာ ခဲရင့်သော ဟောက်ခြင်းကို သုံးကြိန် ဟောက်ပြီးလျှင် အစာ ခုခြင်းငှာ ထွက်အုံ၊ အလွန့်အလွန် ကောင်းကုန်သော သား အပေါင်းတိုကို သတ်၍ အလွန့်အလွန် နူးညံ့ကုန်သော အသားတို့ကို စားပြီးလျှင် မိုအောင်းရာ နေရာသို့သာလျှင် ပြန်ကဝ်အုံ၊ ဤသို့ ပြုရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်--- ထို့နောက် ထိုမြေရွေးအိုသည် တောအုပ်တစ်စု ကို နှိ၍ နိအောင်းရာ နေရာတစ်စုကို ပြု၏၊ ထိုသို့ ပြုပြီးလျှင် ညနေရျမ်းအခါ နိအောင်းရာနေရာမှ ထွက်၏၊ နိအောင်းရာ နေရာမှ ထွက်ပြီးလျှင် ကိုယ်လက် ဆန့်တန်း၏၊ ကိုယ်လက် ဆန့်တန်းပြီးလျှင် ထက်ဝန်းကျင် အရပ်လေးမျက်နာသို့ လှည့်လည် ကြည့်ရှဏ် ထက်ဝန်းကျင် အရပ်လေးမျက်နာသို့ လှည့်လည်ကြည့်ရှမြီးလျှင် ရဲရင့်သော ဟောက်ခြင်းကို 'သုံးကြိမ် ဟောက်ဆုံ'ဟု ဟောက်သော်လည်း မြေခွေး ဟောင်ခြင်းကိုသာ ဟောင်၏ ငှက်ဆုံးသံကိုသာ မြည်၏ မြေခွေးယုတ်အသံနှင့် ခြင်္သေ့အသံကား တခြားစီသာ ဖြည်၏

င့်ရှင် ပါထိကပုတ္တ--- သင်သည် ဤအတူ ပူစော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ပုတ်စော်ထိုက် သည်-ဟု ထင်ဘိ၏၊ မြတ်စွာဘုရားကို ယုတ်သော ပါထိက ပုတ္တ၏ ပုတ်စော်ခြင်းကား အဘယ်မှာ ထိရောက်ပါ အံ့နည်း။ လပြည့်ဝန်းကို ဟောင်သကဲ့သို့သာ ရှိလေစွ"ဟု ဆို၏။

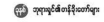
ဂု.ဂ၉၆။ ဒါရုပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် ဤဥပမာ ဖြင့် အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းကို နေရာမှ ရွေ့အောင် မတတ်နိုင်သောအခါ ထိုပါထိကပုတ္တအား ဤ စကားကို ဆို၏-

"မြေခွေးသည် မိမိကိုယ်ကို ရြသေ့်-ဟု ထင်သည်သာ ကေ 'ငါကား သားတကာတို့၏ ဘုရင် ဖြစ်၏'ဟု ထင်၏၊ ယင်းသို့ ထင်သော်လည်း ထိုမြေခွေးသည် ထိုငယ်စဉ်က အတိုင်း မြေခွေးဟောင်ခြင်းကိုသာ ဟောင်၏၊ မြေခွေး ယုတ်အသံနှင့် ခြင်္သေ့အသံကား တခြားစီသာ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင် ပါထီကပုတ္တ--- သင်သည်လည်း ဤအတူ ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရား တို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ဖြတ်စွာဘုရားကို ပုတ်ဓာတ်ထိုက်သည်-ဟု ထင်ဘိ၏ ဖြတ်စွာဘုရားကို ပုတ်ဓောတ်ပိုက်သည်-ဟု ထင်ဘိ၏ ဖြတ်စွာဘုရားကို ပုတ်သော ပါထီကပုတ္တ၏ ပုတ်မတ်ခြင်းကား အဘယ်မှာ ထိရောက်ပါအုံနည်း။ လပြည့်ဝန်းကို ဟောင်သကဲ့သို့သာ ရှိလေစွ"ဟု ဆို၏။

ဂု.၀၉ဂု။ ဒါရုပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် ဤဥပမာ ဖြင့်လည်း အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တကို နေရာမှ ရွေ့အောင် မတတ်နိုင်သောအခါ ထိုပါထိကပုတ္တအား ဤ စကားကို ဆို၏-

"မြေခွေးသည် သူတစ်ပါးနောက်လိုက်ဖြစ်သော မိမိ ကိုယ်ကို ရေကြွင်းရေကျန်၌ ကြည့်၍ မိမိကိုယ်ကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း မြင်သမှု ခြသေ့-ဟု ထင်၏ ယင်းသို့ ထင်သော်လည်း ထိုမြေခွေးသည် ထိုငယ်စဉ်က အတိုင်း မြေခွေးဟောင်ခြင်းကိုသာ ဟောင်၏ မြေခွေးယုတ်အသံနှင့် ခြင်္သေ့အသံကား တရြားစီသာ ဖြစ်၏။



ငါ့ရှင် ပါထိကပုတ္တ--- သင်သည်လည်း ဤအတူပင် ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရား တို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ပုတ်ခတ်ထိုက်သည်--ဟု ထင်ဘိ၏ မြတ်စွာဘုရားကို ယုတ်သော ပါထိကပုတ္တ၏ ပုတ်စတ်ခြင်းကား အဘယ်မှာ ထိရောက်ပါအုံနည်း။ လပြည့်ဝန်းကို ဟောင်သကဲ့သို့သာ ရှိလေရွဟု ဆို၏။

ဂု.ဂ၉၈၊ ဒါရုပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် ဤဥပမာ ဖြင့်လည်း အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းကို နေရာမှ ရွေ့အောင် မတတ်နိုင်သောအခါ ထိုပါထိကပုတ္တ အား ဤစကားကို ဆို၏-

"စားများ၊ လယ်ကြွက်များကိုလည်းကောင်း၊ သင်္ချိုင်း၌ ပစ်ထားသော အကောင်ပုပ်များကိုလည်းကောင်း စား၍ တောကြီးဆိတ်ညံ၌ ကြီးပြင်းနေသော မြေခွေးသည် ငါကား ခြင်္သေ-ဟုထင်၏ ယင်းသို့ထင်သော်လည်းထိုမြေခွေးသည် ထိုငယ်စဉ်ကအတိုင်း မြေခွေးဟောင်ခြင်းကိုသာ ဟောင်၏ မြေခွေးယုတ်အသံနှင့် ခြင်္သေ့အသံကား တခြားစီသာ ဖြစ်၏

ငါ့ရှင် ပါတိကပုတ္တ--- သင်သည်လည်း ဤအတူပင် ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရား တို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ပုတ်ဓတ်ထိုက်သည်--ဟု ထင်ဘိ၏၊ မြတ်စွာဘုရားကို ယုတ်သော ပါထိကပုတ္တ၏ ပုတ်ဓတ်ခြင်းကား အဘယ်မှာ ထိရောက်ပါအုံနည်း၊ လပြည့်ဝန်းကို ဟောင်သကဲ့သို့သာ ရှိလေစွ"ဟု ဆို၏။ ဂု.၀၉၉၊ ဒါရှပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယသည် <u>က</u>ြံဥပမာ ဖြင့်လည်း အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းကို ထိုနေရာမှ ရွေ့အောင် မတတ်နိုင်သောအခါ ထိုပရိသတ် ထံသို့ ပြန်လာ၍ ထိုအကြောင်းကို ပြောကြား၏။

ဂု.၁ဂဂ။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုပရိသတ်အား တရားစကား ဟောကြားခဲ့ပြီ။ ရှစ်သောင်းလေးထောင်သော သတ္တဝါတို့ကို ကိုလေသာအနှောင်အဖွဲ့ မှ လွတ်စေခဲ့ပြီ။ သြဃလေးပါး ခရီးခဲမှ ထုတ်ဆောင်ခဲ့ပြီ။ ထို့နောက် မြတ်စွာ ဘုရားသည် တေစောဓာတ်ကို ဝင်စား၍ ကောင်းကင်သို့ ထန်းခုနှစ်ဆင့်တိုင်အောင် တက်၍ အထက်သို့ အခြား ထန်းခုနှစ်ဆင့်တိုင်အောင်လည်း ဓီးလှုံ၊ ဇန်ဆင်းကာ ပြောင်ပြောင် တောက်စေ၍ အခိုးထွက်စေ၍ ဟောဝုန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပေါက်သော ကျောင်းကြီးသို့ ပြန်တြခဲ့ပြီ။

ဂ,၁ဂ၁၊ ထိုအခါ သုနကွတ်ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသောနေရာ၌ ထိုင်၏။ ထိုအခါ သုနကွတ်အား မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မေးတော်မူ၏-

"သုနက္ခတ်--- အဝတ်မဝတ်သော ပါထိကပုတ္တတက္ကတွန်း ကို အကြောင်းပြု၍ ငါ ဟောသည့်အတိုင်း ဖြစ်သလော၊ မဖြစ်ဘူးလော"

"မြတ်စွာဘုရား--- ဖြစ်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ 💠



ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

၁။ သီလက္ခန်ပါဠိတော်

# ဖြတ္စဇာလသုတိ

#### ပရိမ္မာဇကကထာ

ေ ၁.၀၀၁။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံဃာငါးရာနှင့် အတူ ရာဇဂြိုဟ်မြို့နှင့် နာင္မန္မာမြို့အကြား၌ ခရီးရှည်ကြွတော်မူ၏။ သုပ္ပိယပရိပိုဇ်သည်လည်း တပည့် ဖြစ်သော ပြဟ္မဒတ်လုလင်နှင့်အတူ ရာဇဂြိုဟ်မြို့နှင့် နာင္မန္မာ မြို့အကြား၌ပင် ခရီးရှည်သွား၏။

ထိုစရီး၌ သုပ္ပိယပရိုငိုစ်သည် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ၏ အပြစ်ကို အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ပြော၏ သုပ္ပိယပရိုငိုစ်၏ တပည့်ဖြစ်သော ဗြဟ္မဒတ်လုလင်သည်ကား ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ၏ ဂုက်ကို အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ပြော၏ ဤသို့ လျှင် ထိုဆရာတပည့်နှစ်ဦးတို့သည် အချင်းချင်း ထိပ်တိုက် ဆန့်ကျင်သော စကားကို ပြောလျက် မြတ်စွာဘုရားနှင့် ရဟန်းသံဃာ၏ နောက်မှ တစ်ကောက်ကောက် လိုက်ကြ ကုန်၏

ေ ၁.၀၀၂။ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံဃာနှင့် အတူ အမွှလဋိကာဥယျာဉ် **မင်းကွန်း** ၌ တစ်ညဉ့် တည်းစိုရန် ချဉ်းကပ်တော်မူ၏။ သုပ္ပိယမရိဗိုဇ်သည်လည်း တပည့် ဖြစ်သော ပြဟ္မဒတ်လုလင်နှင့်အတူ အမွှလဋိကာ ဥယျာဉ် မင်းကွန်း၌ပင် တစ်ညဉ့်တည်းမိုရန် ချဉ်းကပ်၏။ ထို အမွလဋိကာဥယျာဉ်၌လည်း သုဒ္ပိယပရိုငိုဇ်သည် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ၏ အပြင်ကို အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ပြော၏။ သုဒ္ပိယပရိုငိုဇ်၏ တပည့်ဖြစ်သော ဗြဟ္မဒတ်လုလင်သည်ကား ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ၏ ဂုက်ကို အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ပြော၏ ဤသို့လျှင် ထိုဆရာတယည့် နစ်ဦးတို့သည် အရှင်းရှင်း ထိပ်တိုက် ဆန့်ကျင်သောစကားကို ပြောလျက်နေကြကုန်၏။

ေ.၁.ဂဂ၃။ ထိုအခါ ညဉ့်၏အဆုံး မိုးသောက်ရှိန်၌ အိပ်ရာမှ ထကြ၍ တန်ဆောင်းဝန်း၌ များစွာသော ရဟန်း တို့ စုဝေးထိုင်နေကြရာတွင် ဤစကားကို ပြောဆိုနေကြ၏-

"အုံဖွယ်ရှိပါပေစွ ငါ့ရှင်တို့၊ ထူးဆန်းပါပေစွ ငါ့ရှင်တို့၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တဝါတို့၏ အလိုဆန္ဒအမျိုးမျိုးကို အတိုင်းမသိ ကောင်းစွာ ထိုးထွင်း သိတော်မူပါပေ၏ ဤ သုဒ္ပိယပရိဝိုစ်သည် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ၏အပြစ်ကို အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ပြော၏ သုဒ္ပိယပရိဝိုစ်၏ တပည့် ဖြစ်သော ဒြဟ္မဒတ်လုလင်သည်ကား ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ ၏ ဂုက်ကို အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ပြော၏၊ ဤသို့လျှင် ဤဆရာတပည့် နှစ်ဦးတို့သည် အချင်းချင်း ထိပ်တိုက် ဆန့်ကျင်သော စကားကို ပြောလျက် မြတ်စွာဘုရားနှင့် ရဟန်းသံဃာ၏ နောက်မှ တစ်တောက်တောက် လိုက် ကုန်၏"ဟု ပြောဆိုနေကြကုန်၏။ ေ ၁.၀၀၄။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုရဟန်းတို့၏ ကေးကို သိတော်မူသဖြင့် တန်ဆောင်းဝန်းသို့ ကြွတော်မူ၍ ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူပြီးလျှင် "ရဟန်းတို့ ---ယခုအခါ အဘယ်တေားကို ပြော၍ စုဝေး ထိုင်နေကုန် သနည်း"ဟု ဓိန့်တော်မူ၏။ ဤသို့ ဓိန့်တော်မူသော အခါ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား စိတ်စုံ ပြောနေသော စကားကို လျှောက်ကြကုန်၏။

ေ.၁.ဂပ၅။ "ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ တရား၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြလျှင် ထိုသို့ ပြောကြခြင်းကြောင့် သင်တို့သည် ရန်ပြုံးထားခြင်း၊ နှလုံးမသာယာခြင်း၊ စိတ် မကျေချစ်းခြင်းကို မဖြစ်စေသင့်။

ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ တရား၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏အပြစ်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြခြင်းကြောင့် သင်တို့ အမျက်ထွက်ကြလျှင် နှလုံး မသာကြလျှင် သင်တို့မှာသာ အန္တရာယ် ဖြစ်ရာ၏။

ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ တရား၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြုရြင်းကြောင့် သင်တို့ အမျက်ထွက်ကြလျှင် နှလုံး မသာကြလျှင် သင်တို့သည် သူတစ်ပါးတို့၏ စကားကောင်း၊ စကားဆိုးကို သိနိုင်ကြပါမည်လော"

"မသိနိုင်ကြပါ အရှင်ဘုရား"

"ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ တရား၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏ အပြစ်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြလျှင် `ဤစကားသည် ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း မဟုတ်၊ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း မမှန်၊ စင်စစ်အားဖြင့် ဤအပြစ်သည် ငါတို့မှာ ထင်ရှား မရှိ'ဟု မဟုတ်သည်ကို မဟုတ်သည့်အတိုင်း သင်တို့ ဖြေရှင်းရမည်။

ော.ပးပ၆။ ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ ဝှက်ကို ဖြစ်စေ၊ တရား၏ ဝှက်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏ ဝှက်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြလျှင် သင်တို့သည် နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းသာခြင်း၊ စိတ် တက်ကြွခြင်းကို ဖဖြစ်စေသင့်။

ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ ဂုက်ကို ဖြစ်စေ၊ တရား၏ ဂုက်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏ ဂုက်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြ ဖြင်းကြောင့် သင်တို့သည် နှစ်သက်ကြလျှင် ဝမ်းသာကြလျှင် စိတ်တက်ကြွကြလျှင် သင်တို့မှာသာ အန္တရာယ် ဖြစ်ရာ၏။

ရဟန်းတို့--- သူတစ်ပါးတို့သည် ငါ၏ ဂုက်ကို ဖြစ်စေ၊

တရား၏ ဂုက်ကို ဖြစ်စေ၊ သံဃာ၏ ဂုက်ကို ဖြစ်စေ ပြောကြလျှင် `ဤေတေားသည် ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ဟုတ်ပေ၏၊ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း မှန်ပေ၏ စင်စစ်အားဖြင့် ဤဂုက်သည် ငါတို့မှာ ထင်ရား ရှိပေ၏ ဟု ဟုတ်မှန်သည်ကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း သင်တို့ ဝန်စံ ရမည်။

#### စ္စဋ္ဌသီလခန်း

ေ ၁.ဂ၀ဂု။ ရဟန်းတို့--- ပုထုဇဉ် (အရိယာမဟုတ်သူ) သည် ဘုရား၏ ဂုက်ကို ပြောခဲ့လျှင် အနည်းငယ်သော သီလမျှဖြင့်သာ ပြောနိုင်ရာ၏၊ ပုထုဇဉ်သည် ဘုရား၏ ဂုက်ကို ပြောခဲ့လျှင် ပြောနိုင်ရာသည့် အနည်းငယ်သော ထိုသီလမျှ-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

စုဋသီလ၊ ရွေိမသီလနှင့် မဟာသီလတို့တည်း၊ အမှန် စင်စစ်အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရားဝှက်တော်သည်ကား ထို စုဋသီလ၊ မရွိမသီလနှင့် မဟာသီလတို့ထက် အဆပေါင်း များစွာ ရှိသေး၏။

[ထိုစုဋသိလ၊ မၛိုူသီလနှင့် ဟောသီလတို့ကို ဘုရားရှင်၏ ဝှက်တော်များအခန်း၊ စာဝိုဒ် ၆.၀၈၊ ၆.၁၂၊ ၆.၂၂။ စာမျက်နှာ ၅၆၊ ၅၇၊ ၅၉ တို့၌ ပြခွဲပြီး]

#### မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိပြခန်း

ော.၁.၀၀၈။ ရဟန်းတို့ --- သီလမှ တစ်ပါးသော တရား တို့သည် ရှိကုန်သေး၏၊ ထိုတရားတို့သည် နက်နဲကုန်၏၊ မြင်နိုင်စံကုန်၏၊ သိနိုင်စံကုန်၏၊ ဒြိန်သက်ကုန်၏၊ မွန်မြတ် ကုန်၏၊ ကြံစည်ခြင်းဖြင့် မေရာက်နိုင်ကုန်း၊ သိမ်မွေ့ကုန်၏၊ ပညာရှိတို့သာ သိနိုင်ကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ယင်းတရား တို့ကို ကိုယ်ခံတာတိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြု၍ ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဟုတ်မှန်သော ကုက်ကို မှန်စွာ ပြောလိုကြလျှင် ယင်းတရားတို့ဖြင့် ပြောကြရာ၏။

ရဟန်းတို--- ထိုတရားတို့သည်ကား အဘယ်နည်း-'မြောက်ဆယ့်နှစ်ချိုးသော အယူ\*တို့သည် ဤသို့ စွဲယူ ထားလျှင် ဤသို့ မှားယွင်းစွာ သုံးသင်ထားလျှင် ဤသို့ လားရာ ရှိကုန်၏၊ ဤသို့ တလှေ့န်ရှိကုန်၏'ဟု သိတော် မူခြင်း၊ ထို့ထက်အထူးသဖြင့် လွန်မြတ်သော တရားကိုလည်း

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

သိတော်မူခြင်း၊ ထိုသို့ သိတော်မူသော်လည်း မှားယွင်းစွာ မသုံးသပ်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင် သာလျှင် (နိဗ္ဗာန်ကို) သိတော်မူခြင်းတို့တည်း။

ေ ၁.၀၀၉။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေဒနာ တို့၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ချပ်ကြောင်း၊ သာယာဗွယ်၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို အမှန်အတိုင်း သိတော်မူသဖြင့် တစ်စုံ တစ်ရာ မစွဲလမ်းမူ၍ လွှတ်မြောက်တော်မူ၏။

ေ ၁.၀၁၀။ ရဟန်းတို့ — မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြု၍ ဟောတော်မူထားသော တရားတို့ ဟူသည် ဤပြုဆိုခဲ့ပြီးသော တရားတို့ပင်တည်း။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဟုတ်မှန်သော ဂုက်ကို မှန်စွာ ပြောလို ကြလျှင် ထိုတရားတို့ဖြင့် ပြောကြရာ၏။ ထိုတရားတို့သည် နက်နဲကုန်၏။ မြင်နိုင်ခဲတုန်၏။ သိနိုင်ခဲတုန်၏။ ဦဒိသက် ကုန်၏၊ မွန်မြတ်ကုန်၏။ ကြံစည်ခြင်းဖြင့် မရောက်နိုင်ကုန်။ သိမ်မွေ့ ကုန်၏၊ ဟညာရိုတို့သာ သိနိုင်ကုန်၏။

ော.၁.ဂ၁၁၊ ရဟန်းတို့--- သမက၊ ပြာဟွက (သူတော် စစ်၊ သူတော်မြတ်) အားလုံးတို့သည် ခြောက်ဆယ့်နစ်မျိုး သော မိစ္တာအယူဖြင့် ဒေသနာကွန်ရက်အတွင်း၌ မိကုန်သည် ဖြစ်၍ ပေါ်ကြလျှင် ဤဒေသနာကွန်ရက်အတွင်း၌ တည်ကုန်လျက်၊ မိကုန်လျက်သာလျှင် ပေါ် ကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- ဉပမာအားဖြင့် ကျွမ်းကျင်သော တံငါသည် သည် ကုန်စိပ်ဖြင့် ရေအိုင်ငယ်ကို လွှမ်းအုပ်ရာ၏၊ ထိုသူမှာ ဤသို့ စိတ်ဖြစ်ရာ၏-

'ဤရေအိုင်ငယ်ရှိ ကြီးသော ရေသတ္တဝါအားလုံးတို့ သည် ကွန်စိပ်အတွင်း၌ မိကုန်သည်ဖြစ်၍ ပေါ်ကြလျှင် ဤ ကွန်စိပ်အတွင်း၌ တည်ကုန်လျက်သာလျှင် မိကုန်လျက် သာလျှင် ပေါ်ကုန်၏ဟု စိတ်ဖြစ်ရာ၏။

ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင်လျှင် သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)အားလုံးတို့သည် ခြောက်ဆယ့် နှစ်မျိူသော မိစ္ဆာအယူတို့ဖြင့် ဒေသနာကွန်ရက်အတွင်း၌ ဓိကုန်သည် ဖြစ်၍ ပေါ်ကြလျှင် ဤဒေသနာကွန်ရက် အတွင်း၌ တည်ကုန်လျက်၊ ဓိကုန်လျက်သာလျှင် ပေါ် ကုန်၏။

၈.၁.(၁၁၂။ ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် သရက်နိုင်သည် အညှာပြတ်ခဲ့လျှင်အညှာ၌ တွယ်နေသော သရက်သီးအားလုံး တို့သည် ထိုအညှာသို့သာ လိုက်ပါကုန်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤ အတူပင်လှူင် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်သည် ဘဝတကှာ ပြတ်ပြီးဖြစ်လျက် တည်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော် တည်နေသမျှ ကာလအတွင်း၌သာလျှင် ထို မြတ်စွာဘုရားကို နတ်လူတို့သည် ဖူးမြင်ကြရကုန်လိန်မည် အသက်တော် ကုန်ဆုံး၍ ကိုယ်တော် ပျက်စီးသည်မှ နောက်၌ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို နတ်လူတို့သည် ဖူးမြင်ကြရလိန်မည် မဟုတ်ကုန်"ဟု ဟောတော်မူ၏။

#### နိဂုံး

၈.၁.(၁၁၃။ဤသို့ဟောတော်မူသော်အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွ အရှင်ဘုရား၊ ထူးဆန်းပါပေစွ အရှင် ဘုရား၊ ဤတရားဒေသနာတော်သည် အဘယ် အမည်ရှိပါ သနည်း အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ--- သင်သည် ဤတရားဒေသနာတော်ကို
"အတ္တေလ" (အတ္တ- အနက်သဘော+ဇာလ- ကွန်ရက်။
အတ္ထဇာလ" (အတ္တ- အနက်သဘော႕န်ရက်။) ဟူ၍လည်း
မှတ်လော့၊ "ခမ္မဇာလ" (မွေ- တရားအစဉ်+ ဇာလ- ကွန်ရက်။
မွေဇာလ- တရားအစဉ် ကွန်ရက်။) ဟူ၍လည်း မှတ်လော့၊
"ဗြဟ္မဇာလ" (ခြဟ္မ- မြတ်သော ဉာက် +ဇာလ- ကွန်ရက်၊
ဗြဟ္မဇာလ" (ခြဟ္မ- မြတ်သော ဉာက် ၇န်ရက်။) ဟူ၍လည်း
မှတ်လော့၊ "ဒီဠိဇာလ" (ဒိဋိ- အယူဝါဒ+ဇာလ- ကွန်ရက်၊
ဒီဠိဇာလ- အယူဝါဒကွန်ရက်။) ဟူ၍လည်း မှတ်လော့၊
"အနတ္တရသဂါမဝီဇယ" (အနတ္တရ- အတုခဲ့+ သဂါမစစ်ဥ်+ဝီဇယ- အောင်ခြင်း၊ အနတ္တရသဂါမဝီဇယ- အတုခဲ့
စစ်အောင်ခွဲ။) ဟူ၍လည်း မှတ်လော့"ဟု ဓိန့်တော်မှု၏။
မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မှု၏။

o.၁.၀၁၄။ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဟော တော်မူသော တရားတော်ကို နှစ်လိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ဝမ်း မြောက်စွာ ခံယူကုန်၏ ဤသို့ဟောတော်မူသော် တစ်သောင်း သော လောကဓာတ်သည် တုန်လှုပ်လေသတည်း။



#### မင်းအမတ်တို့နှင့် စကားစမြည် ပြောခြင်း

ေ ၁.ဂ၁၅။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာ တစ်ထောင့်နှစ်ရာငါးကျိပ်နှင့်အတူ ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဇီဝက၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ မဂတေိုင်းရှင် အဇာတသတ်မင်းသည် တန်ဆောင်မုန်းလပြည့်နေ့ ည၌ မင်းအမတ်အပေါင်း ခြံရံလျက် ပြာသာဒ်ပါသော အိမ်တော်မြတ်၌ နေ၏။

ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်၏-

"အချင်းတို့--- လသာသော ညသည် မွေ့လျော်ဖွယ် ကောင်းပေစွတကား၊ အချင်းတို့--- လသာသော ညသည် အလွန်လှဖေစွတကား၊ အချင်းတို့--- လသာသော ညသည် ရှချင်ဖွယ်ကောင်းပေစွတကား၊ အချင်းတို့--- လသာသော ညသည် ကြည်နူးဖွယ်ကောင်းပေစွတကား၊ အချင်းတို့---လသာသော ညသည် မှတ်သားဖွယ်ကောင်းပေစွတကား၊ ယနေ့ အဘယ်သမက၊ ငြာဟွက (သူတော်ဝေါ် သူတော် မြတ်)ကို ငါတို့ ဆည်းကပ်ရပါကုန်အုံနည်။ အဘယ်သမက၊ ငြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)ကို ဆည်းကပ်လျှင် ငါတို့၏ စိတ်သည် ကြည်လင်နိုင်သနည်း"ဟု ကျူးရင့်၏။ ၈.၁.၀၁၆။ ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်သော် မင်းအမတ် တစ်ယောက်သည် အဇာဘသတ်မင်းအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"မင်းမြတ်--- ဤပူရကကသာပသည် တပည့်အပေါင်း နှင့်လည်း ပြည့်စုံပါ၏၊ ဝိုက်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံပါ၏၊ ဝိုက်း ဆရာလည်းဖြစ်ပါ၏၊ ထင်ရှားပါ၏ ကျော်တေပါ၏၊ အယူဝါဒ တီထွင်သူ ဖြစ်ပါ၏၊ သူတော်ကောင်း-ဟု လူအများက သတ်မှတ်ထားသူ ဖြစ်ပါ၏၊ ရဟန်းဝါ ရင့်ပါ၏ ရဟုန်းသက် ရှည်ပါ၏၊ ရှေးမိပါ၏၊ အဆုံးအရွယ်သို့ ရောက်လျက် ရှိုပါ၏။ မင်းမြတ်သည် ထိုပူရကကဿပကို ဆည်းကဝ်တော်မူပါ။ ပူရကကဿပကို ဆည်းကဝ်လျှင် မင်းမြတ်၏ စိတ်သည် ကြည်လင်တန်ရာ၏"ဟု လျောက်၏။

ဤသို့ လျှောက်သော်လည်း အဇာတသတ်မင်းသည် ဆိတ်ဆိတ် နေ၏။

ေဝ.ဝ.ဂ၁ဂု။ အခြားမင်းအမတ် ဝါးယောက်တို့သည်လည်း မက္ခလိဂေါသာလ၊ အဇိတကေသကမ္မလ၊ ပကုကေစွာယန၊ သဥ္မယဗေလဋပုတ္တနှင့် နိဂုက္ကနာဋပုတ္တတို့ကို ဆည်းကပ်ရန် အသီးသီး လျှောက်ထားကြ၏။ ဤသို့ လျှောက်ထားကြ သော်လည်း အ၈ကဘသတ်မင်းသည် ဆိတ်ဆိတ်နေ၏။

# ကြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ေ ၁.ဂ၁၈။ ထိုစဉ်အခါ၌ ဇီဝကသည် အဇာတသတ် မင်း၏ အနီး၌ ဆိတ်ဆိတ် ထိုင်နေလျက် ရှိ၏ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ဇီဝကအား "အချင်းဇီဝက---သင် သည်ကား အဘယ့်ကြောင့် ဆိတ်ဆိတ် နေဘိသနည်း"ဟု မိန့်ဆို၏။ "မင်းဖြတ်---ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးဖုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာသိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာတစ်ထောင့်နှစ်ရာ ငါးကျိပ်နှင့် အတူ ကျွန်ုပ်တို့၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူပါ၏။ ထိုဖြတ်စွာဘုရား၏ ကောင်းသော ကျော်စောသတင်းသည် ဤသို့ ပျံ့နှံ၍ ထွက်ပါ၏-

"ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူ ထိုက်သော အကြောင်းကြောင့်လည်း "အရဟံ" မည် တော်မူပါပေ၏၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မုန်စွာ သိတော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "သမ္မာသမျှဒ္ဓ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက)နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "ဝိဇ္ဇာစရက သမွန္" မည်တော်မူပါပေ၏၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော အကြောင်းကြောင့်လည်း "သုဂတ" မည်တော်မူပါပေ၏ လောကကို သိတော်မူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း "လောကဝိဒ္ဒ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ ဆုံးမ ထိုက်သူကို ဆုံးမတတ်သည့် အတုမဲ့ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်တော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "အနုတ္တရော ပုရိသဒမ္မသာရထိ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ နတ်လူတို့၏ ဆရာဖြစ်တော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "သတ္တာ ဒေဝမနဿာနံ"မည်တော် မူပါပေ၏၊ သစ္စာလေးပါးတရားတို့ကို သိစေတော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "ဗုဒ္ဓ" မည်တော်မူပါပေ၏၊ ဘုန်းတန်ခိုးကြီး တော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း "ဘဂဝါ" မည်တော် မူပါပေ၏"ဟု ပျံ့နွံ၍ ထွက်ပါ၏။

မင်းမြတ်သည် ထိုမြတ်စွာဘုရားကို ဆည်းကပ်တော်မူပါ မြတ်စွာဘုရားကို ဆည်းကပ်လျှင် မင်းမြတ်၏ စိတ်သည် ကြည်လင်နိုင်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

ေ.၁.ဂ၁၉။ "ဇီဝက--- သို့ဖြစ်လျှင် ဆင်ယာဉ်တို့ကို ပြင်ဆင်နိုင်းလော့"

"မင်းမြတ်--- ကောင်းပါပြီ"

ဇီဝကသည် အဇာတသတ်မင်းအား ဤသို့ ဝန်ခံခဲ့၍ ဆင်မငါးရာတို့နှင့် မင်း၏ စီးတော်ဆင်ကို ပြင်ဆင်ခိုင်း ပြီးလျှင် အဇာတသတ်မင်းအား "မင်းမြတ်--- မင်းမြတ်၏ ဆင်ယာဉ်တို့ကို ပြင်ဆင်ပြီးပါပြီ၊ အရှင်မင်းမြတ်--- ကြွတော် မှုနိုင်ပါပြီ"ဟု ပြန်ကြား၏။ စ.၁.ဂ၂ဂ၊ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ဆင်မ ငါးရာ တို့၌ မောင်းမတို့ကို တစ်ဦးစီ စီးစေ၍ စီးတော်ဆင်ကို ကိုယ်တိုင် စီးပြီးလျှင် စီးရှူးတိုင်တို့ကို ကိုင်ဆောင်စေလျက် ကြီးစွာသော မင်း၏ ကျက်သရေဖြင့် ရာစရြိုဟ်မြို့မှ ထွက်၍ ဇီဝက၏ သရက်ဥယျာဉ်သို့ သွားလေ၏။

ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် သရက်ဥယျာဉ်၏ အနီးသို့ ရောက်လျှင် ကြောက်ခြင်း၊ ဟုန်လှုပ်ခြင်း၊ ကြက်သီး မွေးညင်းထခြင်း ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ဇီဝကအား ဤဝကားကို မိန့်ဆို၏-

"ဇီဝက---ငါ့ကို မလှည့်ပတ်သည် မှန်၏လော။ ဇီဝက---ငါ့ကို မြေားယောင်းသည် မှန်၏လော။ ဇီဝက--- ငါ့ကို ရန်သူ တို့လက်သို့ မအပ်နင်းသည် မှန်၏လော။ ရဟန်းသံဃာ တစ်ထောင်နှစ်ရာငါးကျိပ်၏ နာချေသံ၊ ချောင်းဟန့်သံ၊ စကားပြောသံမှုသည်ပင် အဘယ့်ကြောင့် မဖြစ်ဘိသနည်း" ဟု ဆို၏။

"မင်းမြတ်--- ကြောက်တော်မမူပါလင်း၊ မင်းမြတ်---ကြောက်တော်မမူပါလင်း၊ မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်ကို မလှည့်ပတ်ပါ၊ မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်ကို မကြား ယောင်းပါ၊ မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်ကို ရန်သူတို့လက်သို့ မအဝ်နှင်းပါ၊ မင်းမြတ်---ရေ့သို့ ကြွတော်မူပါ၊ မင်းမြတ်---ရှေ့သို့ ကြွတော်မူပါ၊ ဟန်ဆောင်းဝန်း၌ ဤဆီမီးတို့သည် တောက်ပလျက် ရှိပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

ေဝ.၀၂၁။ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ဆင်ဖြင့် သွားနိုင်သမှုသော အရပ်ကို ဆင်ဖြင့် သွား၍ ဆင်မှ ဆင်း သက်ပြီးသော် ခြေလျင်သာလျှင် တန်ဆောင်းဝန်းတံခါး ရှိရာသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဇီဝကအား "ဇီဝက--- မြတ်စွာဘုရား အဘယ်မှာနည်း"ဟု မေး၏။ "မင်းမြတ်---အလယ်တိုင်ကို ဖို၍ အရှေ့အရပ်သို့ မျက်နာမူလျက် ရဟန်းသံဃာ၏ ရှေ့၌ ထိုင်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာဘုရားပါတည်း"ဟု လျှောက်၏

ေ.၁.၀၂၂။ ထိုအခါ အဇာတသတိမင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ပြီးသော် ကြည်လင်သော အိုင်ကြီး ကဲ့သို့ပြိမ်သက်သော ဆိတ်ဆိတ်နေသော ရဟန်း သံဃာကို အဖန်ဖန် ကြည့်ရှု၍-

"ငါ၏ သားတော် ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသားသည် ယခု ဇူးမြင် ရသော ရဟန်းသံဃာ၏ ဒြိမ်သက်ခြင်းမျိုးနှင့် ပြည့်စုံပါစေ သတည်း"ဟု ဥဒါန်းကျူးရင့်၏။ "မင်းကြီး--- ချစ်မြတ်နိုးရာသို့ သင့်စိတ် ရောက်သွား လေပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် မိန့်တော်မှု၏။

"အရှင်ဘုရား--- ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသားကို တပည့်တော် ရှစ်ပါ၏ အရှင်ဘုရား--- တပည့်တော်၏ သားတော် ဥဒယ ဘဒ္ဒမင်းသားသည် ယခု ဖူးမြင်ရသော ရဟန်းသံဃာ၏ ငြိမ်သက်ခြင်းမျိုးနှင့် ပြည့်စုံပါစေသတည်း"ဟု အဇာတသတ် မင်းက လျှောက်၏။

ေ.၁.၀၂၃။ ထို့နောက် အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိခိုး၍ ရဟန်းသံဃာကို လက်အုပ်ချီပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်လျက် မြတ်စွာဘုရားအား

"အရှင်ဘုရား--- ပြဿနာမေးရန် တပည့်တော်အား ခွင့်ပြုပါက အကြောင်းအရာ တစ်ခုကို မေးမြန်းလိုပါသည်" ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---မေးလိုရာကို မေးလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ေ.၁.၀၂၄။ "အရှင်ဘုရား--- များစွာသော အတတ် သည်တို့သည် ရှိပါကုန်၏၊ ဤအတတ်သည်တို့ကား အဘယ်နည်း-

ဆင်စီးသူရဲများ၊ မြင်းစီးသူရဲများ၊ ရထားစီးသူရဲများ၊ လေးသည်များ၊ အောင်လံကိုင်များ၊ စစ်ဆင်သူများ၊ တစ်ဖက် စစ်တပ်သို့ ဝင်၍ ဦးခေါင်းများကို အတုံးအတစ် ဖြတ်တောက် သွားနိုင်သူများ၊ စစ်၌ ထူးရွန်ကျော်စောသော မင်းသားများ၊ တစ်ဟုန်ထိုး ပြေးဝင် စစ်ထိုးနိုင်သူများ၊ ဆင်ပြောင်ကြီး ကဲ့သို့သော သူရဲများ၊ လွန်စွာ ရဲရင့်သူများ၊ ချပ်ဝတ်သူရဲများ၊ ကျွန်ယုံတော်များ၊ ထမင်းချက်သူများ၊ ဆတ္တာသည်များ၊ ရေချိုးပေးသူများ၊ စားဗိုသည်များ၊ ပန်းကုံးသူများ၊ ခဝါသည် များ၊ ရက်ကန်းသည်များ၊ ကျူထရံသည်များ၊ အိုးထိန်း သည်များ၊ ဂဏန်းတတ်သူများ၊ လက်ချိုးရေတွက်တတ် သူများ-စသည်ဖြင့် များစွာသော အတတ်သည်တို့ ရှိပါ ကုန်၏ ထိုသူတို့သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အတတ်၏ လက်တွေ့ အကျိုးကို မှီ၍ အသက်မွေးပါကုန်၏၊ ထိုသူ တို့သည် ထိုအတတ်ဖြင့် မိမိကိုယ်ကို ချမ်းသာစေပါကုန်၏။ အားအင် ပြည့်ဖြိုးစေပါကုန်၏၊ မိဘတို့ကို ချမ်းသာစေ ပါကုန်၏၊ အားအင် ပြည်မြိုးစေပါကုန်၏၊ သားမယားတို့ကို ချမ်းသာစေပါကုန်၏၊ အားအင် ပြည့်ဖြိုးစေပါကုန်၏၊ မိတ်ဆွေခင်ပွန်းတို့ကို ချမ်းသာစေပါကုန်၏၊ အားအင် ပြည့်မြီးစေပါကုန်၏။ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်စေတတ်သော အလှူကို သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့အား ပေးလှူပါကုန်၏။ ဤအတတ်တို့၏ လက်တွေ့ အကျိုးကဲ့သို့ ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့အကျိုးကို ပြနိုင်ပါသလား အရှင်ဘုရား"

6.၁.ဂ.၂၅။ "မင်းကြီး--- သင်သည် အခြားသော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်)တို့အားဤပြဿနာကို မေးဖူးပါသလော"

"မေးဖူးပါသည် အရှင်ဘုရား"

"မင်းကြီး---ထိုသူတို့သည် အဘယ်သို့ ဖြေကြားကုန် သနည်း၊ အကယ်၍ သင့်မှာ ဝန်မလေးမှု ပြောကြားလော့"

"မြတ်စွာဘုရားဖြစ်စေ၊မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်စေ ထိုင်နေရာအရပ်၌ တပည့်တော်မှာ ဝန်မလေးပါ အရှင်ဘုရား"

"မင်းကြီး---သို့ဖြစ်လျှင် ပြောကြားလော့"

ထိုအခါ မင်းကြီးက ပူရက ကဿပ၊ မက္စလိ ဂေါသာလ၊ အဓိတ ကေသကမ္မလ၊ ပကုဓကစွာယန၊ နိုဂက္ဘနာရပုတ္တနှင့် သဥ္မယ ဗေလဋပုတ္တ-ဟူသော တိတ္ထိဆရာကြီး ခြောက် ယောက်တို့၏ အယူဝါဒကို လျှောက်ထား၏။

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားကကော ဤပြဿနာကို အဘယ်သို့ ဖြေကြားတော်မူလိုပါသနည်း"

#### ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့အကျိုး (၁)

စ.၁.ဂ၂၆။ "မင်းကြီး---သို့ဖြစ်လျှင် ဤအရာ၌ သင့် ကိုပင် ပြန်၍ မေးအံ့၊ သင် နှစ်သက်သည့်အတိုင်း ဖြေလော့၊ မင်းကြီး--- အမှုလုပ် ကျွန်ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် သင့်မှာ ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုကျွန်ယောက်ျားသည်

ဲအချင်းတို့ — ကောင်းမှုတို့၏ အကျိုးသည် အံ့ဖွယ်ရှိပါ ပေစွတကား၊ ထူးဆန်းပါပေစွတကား၊ အဇာတသတ်မင်း သည် လူပင်တည်း၊ ငါသည်လည်း လူပင်တည်း၊ သို့ရာတွင် အဇာတသတ်မင်းကားကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို ကုံလုံပြည့်စုံစွာ နတ်ကဲ့သို့ စံစားရ၏ ငါသည်ကား ထိုမင်း၏ အမှုလုပ်ကျွန် ဖြစ်၏ ငါသည် ကောင်းမှုတို့ကို ပြုရမှု ထိုမင်းကဲ့သို့ ဖြစ်နိုင် စာရာ ရှိ၏ ငါသည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလှူင် ဇန်ရည်ဆုံး အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းတောင်သို့ ဝင်ရောက်ရလျှင် ကောင်းမည်ဟု စဉ်းစား ကြံစည်၏

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ထိုသူသည် နောင်အခါ၌ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက် ၏၊ ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ကိုယ်ဖြင့် စောင့် စည်းလျက် နေ၏ နုတ်ဖြင့် စောင့်စည်းလျက် နေ၏ စိတ်ဖြင့် စောင့်စည်းလျက် နေ၏ အစား၊ အဝတ်မှုဖြင့် ရောင့်ရဲကာ ဆိတ်ဖြင့်ရော၌ မွေ့လျော်လျက် နေ၏ ထိုအကြောင်းအရာကို သင့်အား၊ မေးချင်းယောက်ျားတို့သည် ဤသို့ လျှောက်ကြား ကုန်ရာ၏-

'ဖင်းမြတ်--- သင်ဖင်းမြတ်၏ ဤမည်သော အမှုလုပ် ကျွန်ယောက်ျားသည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏'ဟု လျှောက်ကြားကုန်ရာ၏။ ထိုသို့ လျှောက်ကြားလျှင် သင် ဖင်းကြီးသည် ဤသို့ ဆိုသင့်ပါမည်လော-

'အချင်းတို့--- ထိုယောက်ျားသည် ငါထံ ပြန်လာစေ လော့၊ အမှုလုပ်ကျွန်ပင် တစ်ဗန် ဖြစ်စေလော့'ဟု ဆိုသင့် ပါမည်လော"

"ဤသို့ မဆိုသင့်ပါ အရှင်ဘုရား---၊ စင်စစ်အားဖြင့် တပည့်တော်တို့ကပင် ထိုသူကို ရှိရိုးလည်း ရှိရိုးကြပါမည်၊ ခရီးဦးကြိုလည်း ပြုကြပါမည်၊ ထိုင်ရန် နေရာကိုလည်း ပေးကြပါမည်၊ သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေးတို့ကို အလှုုခံ ရန်လည်း ဇိတ်ကြပါမည်၊ ထိုသူအား တရားနှင့်အညီ စောင့်ရှောက်ကာကွယ်လျက် လုံခြုံမှုတိုလည်း စီမံပေးကြ ပါမည်"

"မင်းကြီး--- ဤသို့ ဖြစ်ခဲ့သော် ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့ အကျိုးသည် ရှိသလော၊ မရှိဘူးလော"

<u>"ဤ</u>သို့ ဖြစ်ခဲ့သော် ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့ အကျိုး သည် ဧကန်ပင် ရှိပါသည် အရှင်ဘုရား"

"မင်းကြီး--- ဤကား ရဟန်းဘဝ၏ ပထမဆုံး လက်တွေ့ အကျိုး ဖြစ်၏"

#### ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့အကျိုး (၂)

၈.၁.၀၂၇။ "အရှင်ဘုရား--- ဤအတူ ရဟန်းဘဝ၏ အရြားသောလက်တွေ့ အကျိူးကိုကောပြနိုင်ပါသေးသလား ဘုရား"

"မင်းကြီး--- ပြနိုင်၏ မင်းကြီး---သို့ဖြစ်လျှင် ဤအရာ၌ သင့်ကိုပင် ပြန်၍ မေးအံ့၊ သင် နှစ်သက်သည့်အတိုင်း ဖြေ လော့။ မင်းကြီး--- အခွန်ကို ထမ်းဆောင်သော၊ ဥစ္စာစုကို တိုးပွားစေတတ်သော အိမ်ရှင် လယ်သမားယောက်ျား တစ်ယောက်သည် ရဟန်းဆောင်သို့ ဝင်ရောက်သွားသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူ့ကို သင်မင်းကြီးသည် 'အရှင်းတို့---ထိုယောက်ျားသည် ငါ့ထံ ပြန်လာစေလော့၊ အခွန်ကို ထမ်း ဆောင်သော၊ ဥစ္စာစုကို တိုးပွားစေတတ်သော အိမ်ရှင် လယ်သမားပင်တစ်ဗန်ဖြစ်စေလော့'ဟုဆိုသင့်ပါမည်လော"

"ဤသို့ မဆိုသင့်ပါ အရှင်ဘုရား---၊ စင်စစ်အားဖြင့် တပည့်တော်တို့ကပင် ထိုသူကို ရှိရိုးလည်း ရှိရိုးကြပါမည်၊ ခရီးဦးကြိုလည်း ပြုကြပါမည်၊ ထိုင်ရန် နေရာတိုလည်း ပေးကြပါမည်၊ သင်္ကန်း၊ ဆွစ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေးတို့ကို အလှုု ခရီးလည်း ဇိတ်ကြပါမည်၊ ထိုသူအား တရားနှင့်အညီ စောင့်ရှောက်ကာကွယ်လျက် လုံခြုံမှုကိုလည်း စီမံပေးကြ ပါမည်"

"မင်းကြီး--- ဤသို့ ဖြစ်ခဲ့သော် ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့ အကျိုးသည် ရှိသလော၊ မရှိဘူးလော"

"ဤသို့ ဖြစ်ခဲ့သော် ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့ အကျိုး သည် စကန်ပင် ရှိပါသည် အရှင်ဘုရား"

"မင်းကြီး--- ဤကား ရဟန်းဘဝ၏ ဒုတိယလက်တွေ့ အကျိုး ဖြစ်၏"

# ရဟန်းဘဝ၏ သာ၍မွန်မြတ်သော အကျိုးများ(၃ –၁၄)

ေ.၁.၀၂၈။ "အရှင်ဘုရား---ရဟန်းဘဝ၏ ဤ လက်တွေ့ အကျိုးတို့ထက် သာ၍ မွန်မြတ်သော လက်တွေ့ အကျိုးကို ပြနိုင်ပါသေးသလား ဘုရား"

"မင်းကြီး---ပြနိုင်၏။ မင်းကြီး--- သို့ဖြစ်လျှင် နာကြား လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"ကောင်းပါပြီ အရှင်ဘုရား"

ေ.၁.၀၂၉။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော် မူ၏-

"မင်းကြီး--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော် မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။ ေ၁.၀၃၀။ ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရားအပေါ်၌ အလေးအနက် ယုံကြည်၏ ထို သူသည်ထိုသို့အလေးအနက်ယုံကြည်၍ဤသို့ဆင်ခြင်၏-

ဲလူ့ဘောင်၌ နေရခြင်းသည် ကျဉ်းမြောင်း၏ ကိလေသာ မြူထရာ လမ်းကြောင်း ဖြစ်၏ ရဟန်းဘဝသည် လွင်ပြင်နှင့် တူ၏ လူ့ဘောင်၌ နေသူသည် ဤမြတ်သော အကျင့်ကို စင်စစ် ပြည့်စုံအောင်၊ စင်စစ် စင်ကြယ်အောင် ကျင့်ခြင်းငှာ မလွယ်ကူး ငါသည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဗန်ရည် ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရလျှင် ကောင်းမည် ဟု ဆင်ခြင်၏။

ေ.၁.ပ၃၁။ ထိုသူသည် နောင်အခါ၌ နည်းသော ဥစ္စာစုကို စွန့်၍ ဖြစ်စေ၊ များသော ဥစ္စာစုကို စွန့်၍ ဖြစ်စေ၊ နည်းသော ဆွေမျိုးစုကို စွန့်၍ ဖြစ်စေ၊ များသော ဆွေမျိုးစုကို စွန့်၍ ဖြစ်စေ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ထိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ေ ၁. ပုခ္ ၂။ ထိုသူသည် ဤသို့ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတိမောက္မသံဝရသီလကို စောင့်ထိန်း လျက် နေ၏ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ (မဂါဇရ)\*နှင့် ပြည့်စုံ၏ အနည်းငယ်မှုသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက် ဖွယ်-ဟု ရှာလေ့ ရှိ၏ သိက္ခာပုခ်တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက် တည်၍ ကျင့်၏ ကောင်းသော ကာယကံ၊ ဝစိက်နှင့် ပြည့်စုံ သည်ဖြစ်၍ စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိ၏ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏ ့ ကုန္ဒြေတံခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏ (အုန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်း၏)၊ စားဖွယ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိ၏ တရားသတိ၊ ဆင်ဖြင်ညက်နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ရဲလွယ်၏

ေ၁.၀၃၃။ မင်းကြီး--- ရဟန်းသည် အဘယ်သို့လျှင် အကျင့်သီလနင့် ပြည့်စုံသနည်း၊ မင်းကြီး--- ရဟန်းသည် စူဠသီလ၊ မရှိမသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ မင်းကြီး---ရဟန်းသည် ဤ်သို့လျှင် အကျင့် သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊

# က္ကန္ဒြေကို စောင့်စည်းခြင်း

ေ၁.၀၃၄။ မင်းကြီး--- ရဟန်းသည် အဘယ်သို့လျှင် ကူနြွေတံခါးတို့ကို ပိတ်ထားသနည်း (ကူနြွေတို့ကို စောင့်စည်း သနည်း)။ မင်းကြီး--- ဤလောက၌ ရဟန်းသည် မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သောအခါ မိန်းမပဲ ယောက်ျားပဲ-စသည်ဖြင့် မမှတ်ယူ၊ လက်ခြေ-စသော အဂါ၊ ပြုံးဟန် ရယ်ဟန်-စသော အမှုအရာတို့ကို မမှတ်ယူ၊ အကုသိုလ် မဖြစ်အောင် မျက်စိကို စောင့်စည်း၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နမ်းသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါ၊

စိတ်ဖြင့် သဘောတရားကို သိသော အခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင် စောင့်စည်း၏။ ထိုရဟန်းသည် ဤဖြတ်သော ကုန္ဒြေကို စောင့်စည်းခြင်းနှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ မိမိသန္တာနိ၌ ကိလေသာနှင့် မရောသော ချမ်းသာကို ခံစား၏။ မင်းကြီး---ရဟန်းသည် ဤသို့လျှင် ကုန္ဒြေတံခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏။ (ကျွန်ေတို့ကို စောင့်စည်း၏)။

#### တရားသတိနှင့် ဆင်ခြင်ဉာဏ်

ေ ၁.၀၃၅။ ဖင်းကြီး---ရဟန်းသည် အဘယ်သို့လျှင် တရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံသနည်း။ ဖင်းကြီး---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ရှေ့သို့ တိုးရာ၊ နောက်သို့ ဆုတ်ရာတို့၌ ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ရှိ၏။ (အကုသိုလ်ဖြစ်စရာ မရှိမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ ရှိ၏။)

တည့်တည့်ကြည့်ရာ၊ စောင်းငဲ့ကြည့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ ကြည့်လေ့ရှိ၏။

ကွေးရာ၊ ဆန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ ကွေးလေ့၊ ဆန့်လေ့ရှိ၏။

သဝိတ်၊ သင်္ကန်းကို သုံးစွဲ ဝတ်ရုံရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ သုံးစွဲ ဝတ်ရုံလေ့ရှိ၏။

စားရာ၊ သောက်ရာ၊ ခဲရာ၊ လျက်ရာတို့၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ စား၊ သောက်၊ ခဲ၊ လျက်လေ့ရှိ၏။

ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ် စွန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စွန့်လေ့ရှိ၏။

သွားရာ၊ ရပ်ရာ၊ ထိုင်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်လေ့ရှိ၏။

အိပ်ရာ အခါ၊ ထရာ အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ အိပ်လှေ၊ ထလေ့ရှိ၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

စကားပြောရာ အခါ၊ ဆိတ်ဆိတ်နေရာ အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စကားပြောလေ့၊ ဆိတ်ဆိတ်နေလေ့ ရှိအ်။

မင်းကြီး---ရဟန်းသည် ဤသို့လျှင် တရားသတိ၊ ဆင်ခြင် ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏။

#### ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း

ေ ၁.၀၃၆၊ မင်းကြီး---ရဟန်းသည် အဘယ်သို့လျှင် ရောင့်ရဲလွယ်သနည်း၊ မင်းကြီး--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကိုယ်ကို မှုတစေ (ကျန်းမာစေ)နိုင်သော သင်္ကန်း မှုဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏၊ ဝမ်းကို မျှတစေ (ကျန်းမာ စေ)နိုင်သော ဆွမ်းမှုဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏၊ သွားလေရာသို့ ပရိက္ခရာကို တစ်ပါတည်း ယူသွားလေ့ရှိ၏၊ ပျံသန်းလေရာ အတောင် တစ်ပါတည်း ပါသွားသော ငှက်နှင့် ဥပမာတူ၏။ မင်းကြီး---ရဟန်းသည် ဤသို့လျှင် ရောင့်ရဲလွယ်၏။

#### နီဝရဏငါးပါးကို ပယ်ခြင်း

ေ၁.ပႏ၃ဂ။ ထိုရဟန်းသည် ဤမြတ်သော တရားများနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ဆိတ်ပြိမ်သော ကျောင်း အိပ်ရာ နေရာ၌ နေအိ။ တော၊ သစ်ပင်ရင်း၊ တောင်၊ ချောက်၊ တောင်ခေါင်း၊ သင်းချိုင်း၊ တောအုပ်၊ လွင်ပြင်၊ ကောက်ရိုးပုံတို့၌ နေ၏။

ထိုရဟန်းသည် ဆွမ်းစံရာမှ ပြန်ခဲ့၍ ဆွမ်းစားပြီးနောက် ထက်ဝယ်ဖွဲ့စွေပြီးလျှင် ကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထား၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ရှေးရှ သတိကို ဖြစ်စေလျက် ထိုင်၏။

ေ၁.ပ၃၈၊ ထိုရဟန်းသည် လောက၌ အဘိရွာ (မက်မော ခြင်း)၊ ဗျာပါဒ (မျက်စီးစေလိုခြင်း)၊ ထိနမိဒ္ဓ (လေးလံ ထိုင်းမှိုင်း ခြင်း)၊ ဥဒ္ဒစ္စကုတ္တုစ္စ (ပျံ့လွင့်ခြင်း၊ နောင်တတစ်ဇန် ပူပန် ခြင်း)နင့် ဝိစိကိစ္ဆာ(ယုံမှားခြင်း)တို့ကို ပယ်၍ နေ၏၊ စိတ်ကို ထိုတရားတို့မှ စင်ကြယ်စေ၏၊

ေ ၁.၀၃၉။ မင်းကြီး--- ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် ကြွေးယူ၍ အလုပ်တို့ကို လုပ်ကိုင်သည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူ၏ အလုပ်တို့ စွဲမြိုးလာသောအခါ ထိုသူသည် အဟောင်းဖြစ်သော ကြွေးရင်းတို့ကိုလည်း ဆပ်၏ ထိုသူ့မှာ သားမယား ကျွေးမွေးရန် အမြတ်လည်း ကျန်သေး၏၊ ထိုသူ့မှာ ဤသို့ အကြိုရန်၏- ပါသည် ရှေးအခါက ကြွေးယူ၍ အလုပ်တို့ကို လုပ်ကိုင်၏၊ ဝါ၏ အလုပ်တို့သည် ဖွံ့ဖြိုးခဲ့ ကုန်ပြီ၊ ဝါသည် အဟောင်းဖြစ်သော ကြွေးရင်းတို့ကိုလည်း ဆပ်ခဲ့ရ၏၊ ငါ့မှာ သားမယား ကျွေးမွေးရန် အမြတ်လည်း ကျန်သေး၏'ဟု အကြံ ဖြစ်၏၊

ထိုသူသည် ထိုကြွေးကင်းခြင်းဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ဝမ်းမြောက်၏၊

ေ ၁.೧၄၀၊ မင်းကြီး---ဥပမာ တစ်မျိုးအားဖြင့် အနာ ရောဂါ စံစားနေရသော၊ ပြင်းစွာ မကျွန်းမာသော လူတစ် ယောက် ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူသည် ထမင်းကိုလည်း စားလိုစိတ်မရှိ၊ ထိုသူ၏ကိုယ်၌အားလည်းမရှိ၊ နောင်အခါ၌ ထိုသူ၏ အနာရောဂါသည် ပျောက်၏၊ ထိုသူသည် ထမင်း ကိုလည်း စားလိုစိတ် ရှိ၏၊ ထိုသူ၏ ကိုယ်၌ အားလည်း ရှိ၏၊ ထိုသူမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်ရာ၏-

`ငါသည် ရှေးအခါက အနာရောဂါခံစားနေရသောသူ၊ ပြင်းစွာ မကျန်းမာသော သူ ဖြစ်၏ ငါသည် ထမင်းကိုလည်း စားလို စိတ် မရှိခဲ့၊ ငါ၏ ကိုယ်၌ အားလည်း မရှိခဲ့၊ ယစုအခါ ငါ၏ အနာ ရောဂါသည် ပျောက်ပြီး ငါသည် ထမင်းကိုလည်း စားလိုစိတ် ရှိ၏၊ ငါ၏ ကိုယ်၌ အားလည်း ရှိ၏'ဟု အကြံ ဖြစ်ရာ၏။

ထိုသူသည် ထိုအနာကင်းခြင်းဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ဝမ်းမြောက်၏။

ော.ဂ၄၁။ မင်းကြီး--- ဥပမာ တစ်မျိုးအားဖြင့် နောင် အိမ်၌ နောင်ဖွဲစံရသော လူတစ်ယောက် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုသူသည် နောင်အခါ၌ ထိုနောင်အိမ်မှ လွတ်၏ ထိုသူ၏ စည်းစိပ်သည် အနည်းငယ်မျှပင် ပျက်စီးခြင်း မရှိ၊ ထိုသူ့မှာ ဤသို့ အကြံဖြစ်ရာ၏ - 'ငါသည် ရေးအခါက နောင်အိမ်၌ နောင်ဖွဲစံရ၏ ငါသည် ယခုအခါ ထိုနောင်အိမ်မှ လွတ်ခဲ့ပြီး ဝါ၏ စညာစိမ်သည်လည်း အနည်းငယ်မျှပင် ပျက်စီးခြင်း မရှိ ဟု အကြံ ဖြစ်ရာ၏

ထိုသူသည်ထိုနောင်အိမ်မှ လွတ်ခြင်းဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ဝမ်းမြောက်၏။

စ.၁.၀၄၂။ မင်းကြီး--- ဥပမာ တစ်မျိုးအားဖြင့် မိမိကိုယ်ကို မိမိမစိုးပိုင်သော ကျွန်တစ်ယောက် ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူသည် နောင်အခါ၌ ထိုကျွန်အဖြစ်မှ လွတ်၏၊ မိမိ ကိုယ်ကို မိမိစိုးပိုင်သော သူ ဖြစ်၏ ထိုသူ့မှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်ရာ၏-

'ငါသည် ရှေးအခါက မိမိကိုယ်ကို မိမိမစိုးပိုင်သော ကျွန်

ဖြစ်၏၊ ငါသည် ယစု ထိုကျွန်အဖြစ်မှ လွတ်ခဲ့ပြီ၊ မိမိကိုယ်ကို မိမိ စိုးပိုင်သောသူ ဖြစ်ပြီ'ဟု အကြံ ဖြစ်ရာ၏။

ထိုသူသည် ထိုလွတ်လပ်သူဖြစ်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ဝမ်းမြောက်၏။

ေ ၁.၀၄၃။ မင်းကြီး--- ဥပမာတစ်မျိုးအားဖြင့် လူ တစ်ယောက်သည် အစာခေါင်းပါးသော၊ ဘေးရန်ရှိသော၊ ရှည်ဝေးသော ခရီးခဲကို ဥစ္စာအသုံးအဆောင်နှင့် တကွ သွား သည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူသည် နောင်အခါ၌ ထိုခရီးခဲကို လွန်မြောက်၍ပြိမ်းမျိမ်းသော၊ ဘေးမရှိသော ရွာသို့ရောက်၏ ထိုသူမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်ရာ၏-

ဲငါသည် ရေးအခါက အစာခေါင်းပါး၍ ဘေးရန်ရှိသော၊ ရှည်ဝေးသော ခရီးခဲကို ဥစ္စာအသုံးအဆောင်နှင့်တကွ သွားခဲ့ ၏၊ ထိုငါသည် ယခုအခါ ထိုရေီးခဲကို လွန်မြောက်၍ ပြိမ်း ရှမ်းသော၊ဘေးမရှိသောရွာသို့ရောက်ခဲ့ပြီဟုအကြံဖြစ်ရာ၏။

ထိုသူသည် ထို ငြိမ်းချမ်းရာသို့ ရောက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဝမ်းမြောက်၏။

ေ ၁.၀၄၄။ မင်းကြီး--- ဤအတူ ရဟန်းသည် မိမိ၌ မပယ်ရသေးသော ဤနိဝရက (အပိတ်အပင်)တရား ငါးပါး တို့ကို ကြွေးကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏၊ အနာရောဂါကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏ နှောင်အိမ်ကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏၊ ကျွန် အဖြစ်ကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏၊ ရှည်ဝေးသော ခရီးခဲကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏။

ေ.၁.၀၄၅။ မင်းကြီး--- မိမိ၌ ဤနိုဝရက (အဝိတ်အပင်) တရား ငါးပါး ပယ်ပြီးခြင်းကို ကြွေးကင်းခြင်းကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏၊ အနာရောဂါကင်းခြင်းကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏ နောင်အိမ်မှ လွတ်ခြင်းကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏ ကျွန်ဘဝမှ လွတ်မြောက်သူ ဖြစ်ခြင်းကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏၊ ငြိမ်းချမ်း ရာအရပ်သို့ ရောက်ခြင်းကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မြင်၏၊

ော.ပ၄၆။ မိမိ၌ ဤနိဝရက(အဝိတ်အပင်)တရား ငါးပါး ပယ်ပြီးခြင်းကို ကောင်းစွာ မြင်သော ထိုရဟန်းမှာ ဝမ်းမြောက် ခြင်းဖြစ်၏ ဝမ်းမြောက်သော ရဟန်းမှာ နှစ်သက်ကြည်နူးခြင်း ဖြစ်၏ နှစ်သက်ကြည်နူးသော ရဟန်း၏ ကိုယ်သည် ပြီမ်း အေး၏ ပြိမ်းအေးသော ကိုယ်ရှိသော ရဟန်းသည် ရမ်းသာ ကို စံစား၏ ချမ်းသာသော ရဟန်း၏ စိတ်သည် တည်ကြည်

# ဈာန်အဘိညာဉ်များကို ရခြင်း

မင်းကြီး---ဤအာသဝက္မယဉာက်-ဟူသော အကျိုး ထက် သာ၍ မွန်မြတ်သော အခြားသော အကျိုးကား မရှိတော့ပြီ၊ ရဟန်းဘဝ၏ လက်တွေ့ အကျိူးများအနက် ဤအာသဝက္မယဉာက်-ဟူသော အကျိုးသည် အမြင့်ဆုံး အကျိုး ဖြစ်၏"ဟု ဟောတော်မူ၏။

#### Şņ:

၈.၁.ဂ၄၈။ ဤသို့ ဟောတော်မူသော် အဇာတသတ် မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန် နစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ တရား တော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏၊ သံဃာ တော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ မြတ်စွာ ဘုရားသည် တပည့်တော်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟု မှတ်တော်မူပါ၊ အရှင်ဘုရား---မိုက်သည့်အလျောက်၊ တွေဝေသည့် အလျောက်၊ မကျွမ်းကျင်သည့်အလျောက်၊ အပြစ်သည် တပည့်တော်ကို လွှမ်းမိုးသွားခဲ့ပါ၏ တပည့်တော်သည် တရားစောင့်သော၊ တရားသဖြင့် မင်းပြုသော ခမည်းတော်ကို မင်းစည်းစိမ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် သတ်ခဲ့မိပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တော်၏ အပြစ်ကို နောင်အခါ စောင့်စည်းခြင်းငှာ အပြစ်-ဟု လက်ခံတော်မူပါ အရှင်ဘုရား" ဟု လျှောက်၏။

ေ၁.၀၄၉၊ မင်းကြီး--- သင်သည် အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု ဖြင်၍ အပြစ်အားလျော်စွာ ကုစားသောကြောင့် သင်၏ ထို အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု ငါတို့ လက်စံကုန်၏၊ မင်းကြီး---အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု မြင်၍ အကြောင်းအားလျော်စွာ ကုစား

# 🚳 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

သော၊ စောင့်စည်းသော သူ၏ ကုစား၊ စောင့်စည်းခြင်းသည် အရိယာ၏ ဝိနည်းအဆုံးအမ၌ ကြီးပွားကြောင်း ဖြစ်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ော.၁,ဂ၅ဂ။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အဇာတသတ်မင်း သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤကေားကို လျှောက်၏- "အရှင် ဘုရား---ယခုအဓါ တပည့်တော်တို့ သွားပါကုန်အုံ၊ တပည့် တော်တို့သည် အလုပ်ကိစ္စများကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

"မင်းကြီး---သင် သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ"ဟု မိန့်တော် မူ၏။

ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရား ဟော တော်မူသော တရားတော်ကို အလွန်နှစ်သက်စွာ စံယူ၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ရီးကျူးပြီးနောက် နေရာမှထကာ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိစိုး၍ အရှိအသေပြုပြီးလျှင် ပြန်သွားလေ၏။ ော.ပရာ။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အဇာတသတ် မင်း ပြန်သွား၍ မကြာမီ ရဟန်းတို့အား "ရဟန်းတို့--- ဤ မင်းသည် မိမိကိုယံ မိမိ တူးဖြိုခဲ့၏၊ ရဟန်းတို့--- ဤမင်း သည် မိမိကိုယ် မိမိ ဖျက်ဆီးခဲ့၏၊ ရဟန်းတို့--- ဤမင်းသည် တရားစောင့်သော၊တရားသဖြင့်မင်းပြသောမည်းတော်ကို သေတိမိပါမူ ဤနေရာ၌ပင်လျှင် ဤမင်းမှာ သောတာပတ္တိ မဂ်ဉာက် ဖြစ်ပေါ်နိုင်စရာ ရှိ၏"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏။ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရား တော်ကို နှစ်လိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယုကြ လေကုန်သတည်း။

CC

# 7

# အမွဋ္ဌသုတိ

ေ.၁.ဂ၅၂။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံယာ ငါးရာနှင့်အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည် တော်မူလတ်သော် ဣစ္ဆာနင်္ဂလအမည်ရှိသော ပုဏ္ဏားရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုရွာ၏ အနီး ဣစ္ဆာနင်္ဂလ တောအုပ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

#### ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားဝတ္ထု

ထိုစဉ်အခါ၌ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ကားသည် ဥက္ကဋ္ဌာမြို့ကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏။ ထိုဥက္ကဋ္ဌာသည် ပသေနဒီကောသလ မင်းက ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားအား ဆုလာဘ်အဖြစ်ဖြင့် အပိုင်စားပေးထားသည့် မြို့ ဖြစ်၏ စည်ကားသိုက်မြိုက်၏။

ေ.၁.ပ၅၃။ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရား ထုစ္ဆာနင်္ဂလရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုရွာ၏အနီး ထုစ္ဆာ နင်္ဂလတောအုပ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူကြောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဝုက်သတင်းကို ကြားသိလေ၏။

# အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို ဘုရားရှင်ထံ စေလွှတ်ခြင်း

ေ၁.ပ၅၄။ ထိုစဉ်အခါ၌ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား၏ တပည့် ဖြစ်သော အမ္မဋ္ဌမည်သော လုလင်သည် ရှိ၏ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို-

"ချစ်သားအမွဋ္ဌ---လာလော့၊ သင်သည် ရဟန်းဂေါတမ ထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် 'ရဟန်းဂေါတမ၏ ကျော်စော သတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျံ့နှံ၍ ထွက်သလော၊ အမှန် အတိုင်း မဟုတ်ဘဲ ပျံ့နှံ့၍ထွက်သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ သည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်သလော'ဟု သိအောင် စုံစမ်းချေလော့"ဟု ဆို၏။

ေ.၁.ပ၅၅။ "အရှင်--- ကျွန်ုပ်သည် အဘယ်သို့လျှင် သိအောင် စုံစမ်းရပါမည်နည်း"

"ချစ်သားအမွဋ္ဌ--- ဝါတို့၏ ဝေဒကျဖ်းတို့၌ သုံးဆယ့် နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ လာကုန်၏။ ယင်း လက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်မှာ နှစ်မျိုးသော ဖြစ်ကိန်းတို့သာလျှင် ရိုကုန်၏၊ အခြားသော ဖြစ်ကိန်း မရှိ။ ထိုယောက်ျားမြတ်သည် အကယ်၍ လူ့ဘောင်၌ နေငြားအံ့။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်၊ ထိုစကြဝတေးမင်းမှာ ရတနာ ခုနှစ်ပါးတို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုရတနာတို့ကား-စကြာရတနာ၊ ဆင်ရတနာ၊ မြင်းရတနာ၊ ပတ္တမြားရတနာ၊ မိန်းမရတနာ၊ သူကြွယ်ရတနာနှင့် သားကြီးရတနာတို့ ဖြစ်၏။

ထိုစကြဝတေးမင်းမှာ အထောင်မကသော သားတော် တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုသားတော်တို့သည် ရဲရင်ကုန်၏၊ သူရဲကောင်း အင်္ဂါရုပ် ရှိကုန်၏၊ တစ်ဖက်စစ်သည်တို့ကို နှိမ်နင်းနိုင်ကုန်၏ ထို စကြဝတေးမင်းသည် သမုဒ္ဒရာ အဆုံး ရှိသော ဤမြေကို ဒက်မစတ်မှု၍ မသတ်ဖြတ်မှု၍ တရား သဖြင့် အောင်မြင်လျက် အုပ်စိုး၏။

ထိုယောက်ျားမြတ်သည် အကယ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပြားအံ့၊ သုံးလောကထွတ်ထား မြတ်ဘုရား ဖြစ်မည်။

ချစ်သားအမွဋ္ဌ---ဝါသည် သင့်အား ဝေဒကျန်းတို့ကို သင်ကြားပေးပြီးပြီ မဟုတ်လော၊ သင်သည် ဝေဒကျန်း တို့ကို သင်ကြား စံယူပြီးပြီ မဟုတ်လော"

ော.၁.၈၅၆။ "အရှင်---တောင်းပါဗြီ"ဟု အမွဋ္ဌလုလင် သည် ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားအား ကတိပေးပြီးလျှင် နေရာမှ ထ၍ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားကို ရှိခိုးလျက် အရှိအဆပြုပြီး မြည်းရထားကို တက်စီးကာ များစာသော လုလင်တို့နှင့် အတူ ကုစ္ဆာနင်္ဂလတောအုပ်သို့ သွားလေ၏၊ ယာဉ်ဖြင့် သွားနိုင်သမှုသော အရပ်ကို ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ယာဉ်မှ ဆင်းပြီးသော် ခြေကျင်သာလျှင် ကျောင်းတိုက်သို့ ဝင်၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် လွင်ပြင်၌ စင်္ကြံသွားနေကုန်၏ ထိုအခါ အမွဋလုလင်သည် ထိုရဟန်း တို့ထံ ရျဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ထိုရဟန်းတို့အား\_

"အရှင်တို့---အရှင်ဂေါတမသည် ယခု အဘယ်မှာ နေတော်မူပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ်တို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတဂောို ဖူးမြော်ရန် လာပါကုန်၏"ဟု ဆို၏။

ေ.၁.ပ၅ဂျ၊ ထိုအခါ ထိုရဟန်းတို့သည် အမွဋ္ဌ လုလင်အား "အမွဋ္ဌ---တံခါးဝိတ်ထားသော ထိုကျောင်းသို့ တိတ်ဆိတ်စွာ ချဉ်းကပ်ပြီး မုခ်ဦးသို့ ဗြည်းညင်းစွာ ဝင်၍ ချောင်းဟန့်ကာ တံခါးကို ခေါက်လော့၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သင့်အား တံခါးဖွင့်ပေးပါလိမ့်မည်"ဟု ပြောပြကြကုန်၏။

၈.၁.ဂ၅၈။ ထိုအခါ အမွဋ္ဌလုလင်သည် တံခါးဝိတ် ထားသော ကျောင်းသို့ တိတ်ဆိတ်စွာ ချဉ်းကပ်ပြီး မုန်ဦးသို့ ဖြည်းညင်းစွာ ဝင်၍ ချောင်းဟန့်ကာ တံခါးကို ခေါက်၏ မြတ်စွာဘုရားသည် တံခါးကို ဗွင့်တော်မူ၏။ အမွဋ္ဌလုလင် သည်ဝင်၏ လုလင်များလည်းဝင်၍မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆိုကုန်၏ ဝမ်းမြောက် ဗွယ် အမှတ်ရဗွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏။

အမွဋ္ဌလုလင်သည်ကား စင်္ကြံသွားလျက်လည်း ထိုင်နေ တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားနှင့် အနည်းငယ် အနည်းငယ် သော အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆို၏၊ ရပ်လျက်လည်း ထိုင်နေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားနှင့် အနည်းငယ် အနည်းငယ်သော အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆို၏။

ေ ၁.၀၅၉။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အမွဋ္ဌ လူလင်အား "အမွဋ္ဌ---သင်သည် စင်္ကြသွားလျက် ရပ်လျက် ပင်ထိုင်နေသောင်္ဂဘုရားနှင့် အနည်းငယ်အနည်းငယ်သော အမှတ်ရဖွယ်စကားကို ပြောဆိုသည့် နည်းတဲ့ အသက်ကြီး ကုန်သော၊ အရွယ်ရင့်ကုန်သော၊ ဆရာဖြစ်ကုန်သော၊ ဆရာဆရာဖြစ်ကုန်သောပုဏ္ဏားတို့နှင့်စကားပြောဆိုခြင်းကို ပြသလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

## ကတ်နှိမ့် –ဟူသော စကားဖြင့် ရှေးဦးစွာ ရှတ်ချခြင်း

ော.၁.၆၀။ "ဤသို့ မပြောဆိုပါ အရှင်ဂေါတမ---၊ သွား နေသော ပုက္ကားနှင့် ပြောလိုသော ပုက္ကားသည် သွားလျက် သာလျှင် ပြောထိုက်၏ ရပ်နေသော ပုက္ကားသည် သွားလျက် သာလျှင် ပြောထိုက်၏ ကိုပေးသည် ပုက္ကားသည်လည်း ထိုင် သော ပုက္ကားနှင့် ပြောလိုတော ပုက္ကားသည်လည်း ထိုင် လျက်သာလျှင် ပြောထိုက်၏ အိပ်နေသော ပုက္ကားနှင့် ပြောထိုက်၏ တတ်နိုင့်ဖြစ်ကုန်သော ရဟန်းကတုံးစုတ် တို့နှင့်မူကား ကျွန်ုပ်၏ စကားပြောဆိုခြင်းသည် အရှင် ဂေါတမနှင့် ပြောဆိုသကဲ့သို့ပင် ဖြစ်၏ ထိုပောန်းကတုံးစုတ် တို့သည် မည်းညစ်ပါကုန်၏ ပြဟွာ၏ ခြေခမိုးမှ ပေါက်ဖွား ပါကုန်၏"

"အမွဋ္ဌ---သင်သည် ကိစ္စရှိသည် ဖြစ်၍ ဤအရပ်သို့ လာခဲ့၏။ သင်သည် လာရင်းကိစ္စကိုသာလျှင် ကောင်းစွာ နလုံးသွင်းထိုက်၏။ 'အချင်းတို့--- ဤအမွဋ္ဌလုလင်သည် မကျွမ်းကျင်သေးဘဲလျက် ကျွမ်းကျင်ပြီ'ဟု မှတ်ထင်၏ ဤသို့ ပြုမှုပြောဆိုရာ၌ မကျွမ်းကျင်သေးသည်မှ လွဲ၍ အရြား မည်သည့်အကြောင်းမျှ မရှိရေ" ေ.၁.ပ၆၁၊ ထိုအခါမကျွမ်းကျင်သေး-ဟူသော စကားဖြင့် မိခိတို မြတ်စွာဘုရား စိန့်ဆိုတော်မူလတ်သော် အမွဋ္ဌ လုလင်သည် အမျက်ထွက်သည်၊ နလုံးမသာသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားကိုပင်လျှင် ပုတ်စတ်လိုရောား မြတ်စွာဘုရား ကိုပင်လျှင် ရုတ်ချလိုရကား မြတ်စွာဘုရားကိုပင်လျှင် စွစ်စွဲ လိုရကား မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ---ဘာကီဝင် မင်းမျိုးသည် တြစ်းတန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ---ဘာကီဝင် မင်းမျိုးသည် တြစ်းတန်း၏။ အရှင်ဂေါတမ---ဘာကီဝင် မင်းမျိုးသည် စိတ်သဘောန၏။ အရှင်ဂေါတမ---ဘာကီဝင် မင်းမျိုးသည် စကားများ၏။ ဇာတ်နိန်တို့ ဖြစ်ကုန်လျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မရိုသေကုန်၊ အရှင်ဂေါတမ----ဤသာကီဝင် မင်းတို့သည် ဇာတ်နိမ့်တို့ ဖြစ်ကုန်လျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မင်းတို့သည် ဇာတ်နိမ့်တို့ ဖြစ်ကုန်လျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မရိုသေခြင်းသည် မသင့်လျော် မလျောက်ပတ်ပါ"ဟု ဆို၏။

ဤသို့လျှင် အမွဋ္ဌလုလင်သည် သာကီဝင်မင်းတို့ကို ဤဇာတ်နိမ့်-ဟူသောစကားဖြင့်ရှေးဦးစွာရှတ်ချပြောဆို၏။

#### ကတ်နိမ့် –ဟူသော စကားဗြင့် နှစ်ကြိမ်မြောက် ရုတ်ချခြင်း

ေ.၁.ပ၆၂။ "အမွဋ္ဌ---သာကီဝင်မင်းတို့သည် သင့်အား အဘယ်သို့ ပြစ်မှားကုန်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အခါတစ်ပါး၌ ကျွန်ုပ်သည် ဆရာ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကား၏ ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် ကဝိလဝတ်မြို့သို့ သွားခဲ့၏၊ သာကီဝင်မင်းတို့၏ စည်းဝေးဆောင်သို့ ရောက် ခဲ့၏ ထိုစဉ်အခါ၌ များစွာသော သာကီဝင်မင်းတို့နှင့် သာကီဝင် မင်းသားတို့သည် အချင်းချင်း ကလိထိုး၍ ပြင်းစွာ ရယ်ကုန် လျက် ပြင်းစွာ ကစားကုန်လျက် စည်းဝေးဆောင်တွင် မြင့်သော နေရာတို့၌ ထိုင်နေကုန်၏၊ စင်စစ်မူကား ကျွန်ုပ် ကိုသာ ရယ်ကြသည် ထင်၏၊ ဤသာကီဝင်မင်းတို့သည် စာတိန်နိုင်တို့ဖြစ်ကုန်လျက် မည်သူမျကျွန်ုပ်အား နေရာလည်း မပေးပါ"

ဤသို့လျှင် အမွဋ္ဌ လုလင် သည် သာကီဝင်မင်းတို့ကို ဤရာတ်နှိမ့်-ဟုသော စကားဖြင့် နှစ်ကြိမ်မြောက် ရှတ်ချ ပြောဆို၏။

# ကတ်နိမ့် –ဟူသော စကားဇြင့် သုံးကြိမ်မြောက် ရှတ်ချခြင်း

၈.၁.၀၆၃။ "အမွဋ္ဌ---ဘီလုံးငှက်မသည်ပင် မိမိအသိုက် ၌ အလိုရှိတိုင်း မြည်နိုင်သေး၏၊ အမွဋ္ဌ---ကဝိလဝတ်မြို့ သည်ကား သာကီဝင်မင်းမျိုးတို့၍ ကိုယ်ပိုင်ပြည် ဖြစ်ပေ၏ အမောင် အမွဋ္ဌ---ဤအသေးအဖွဲအမှုမှုဖြင့် အခဲမကြေ မဖြစ်ထိုက်ပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---မင်း၊ ပုဏ္ဏား၊ ကုန်သည်၊ သူဆင်းရဲ-ဟူသော ဤအမျိုးလေးပါးတို့ ရှိကုန်၏ အရှင်ဂေါတမ---ဤအမျိုးလေးပါးတို့အနက် မင်း၊ ကုန်သည်၊ သူဆင်းရဲ-ဟူသော အမျိုးသုံးပါးတို့သည် ပုဏ္ဏားမျိုး၏ အလုပ်အကျွေး သာ စင်စစ် ဖြစ်ကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ----ဤသာကီဝင် မင်းတို့သည် ဇာတ်နိမ့်တို့ ဖြစ်ကုန်လျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မရှိသေခြင်းသည် မသင့်လျော် မလျောက်ပတ်ပါ"

ဤသို့လျှင် အမွဋ္ဌလုလင်သည် သာကီဝင်မင်းတို့ကို ဤရာတ်နိမ့်-ဟူသော စကားဖြင့် သုံးကြိမ်မြောက် ရှတ်ချ ပြောဆို၏

#### ကျွန်မ၏သား ဝါဒ

၈.၁.ဂ၆၄။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အမွဋ္ဌလုလင် အား "အမွဋ္ဌ---သင်၏ အနွယ်ကား အဘယ်နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်၏ အနွယ်ကား ကကှာယန ဖြစ်ပါသည်"

"အမွဋ္ဌ---သင်၏ မိဘတို့နှင့် စပ်ဆိုင်သော ရှေးအမည် အနွယ်ကို အစဉ်လိုက်၍ စိစစ်သော် သာကီဝင်မင်းတို့သည် အရှင်သစင်၏ သားတို့ဖြစ်ကုန်၏ သင်သည် သာကီဝင်မင်း တို့၏ ကျွန်မသား ဖြစ်၏

အမွဋ္ဌ---သာကီဝင်မင်းတို့သည် ဥက္ကာကမင်းကို အဖိုး အရာ၌ ထားကုန်၏၊ အမွဋ္ဌ---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား-ဥက္ကာကမင်းသည် ချစ်စင်မြတ်နီးသော ဖိဖုရား၏ သား တော်အား မင်းအဖြစ်ကို ဆောင်နှင်းတော်မူလို၍ ဥက္ကာမှစ၊ ကရာကွာ၊ ဟတ္ထိနီက၊ သိနိသူရ-ဟုသော သားတော်ကြီး တို့ကို တိုင်းပြည်မှ နှင်ထုတ်တော်မူ၏၊ တိုင်းပြည်မှ နှင်ထုတ် ခံရကုန်သော ထိုသားတော်ကြီးတို့သည် ဟိမဝန္တာနှပါး ရေကန်၏အနီး ကျွန်းတော့အုပ်ကြီး၌ နေကုန်၏၊ ထို သားတော်ကြီးတို့သည် အမျိုးပျက်မည် ကြောက်သဖြင့် မိစိတို့၏ နှမတို့နှင့် အိမ်ထောင်ပြုကုန်၏။

အမွဋ္ဌ---ထိုအခါ ဥက္ကာကမင်းသည် မှူးမတ်ပရိသတ် တို့အား အချင်းတို့---ယစုအခါ သားတော်တို့သည် အဘယ် အရပ်၌ နေကုန်သနည်း'ဟု မေးတော်မူ၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

'မင်းမြတ်--- ဟိမဝန္တာနံပါး ရေကန်၏အနီး ကျွန်းတော အုပ်ကြီး၌ နေကြပါကုန်၏၊ ထိုမင်းသားတို့သည် အမျိုး ပျက်မည် ကြောက်သဖြင့် မိမိတို့၏ နှမတော်တို့နှင့် အိမ်ထောင်ပြကြပါကုန်သည်'ဟု လျှောက်ကုန်၏၊

အမွင္မ---ထိုအခါ ဥက္ဘာကမင်းသည်- `သကျာ ဝတ ဘော ကုမာရာ (အချင်းတို့--- သားတော်တို့သည် စွမ်းနိုင်ကုန်စွ တကား)' `သကျာ ဝတ ဘော ကုမာရာ (အချင်းတို့---သားတော်တို့သည် အလွန် စွမ်းနိုင်ကုန်စွတကား)'ဟု ဥဒါန်း ကျူးရင့်လေ၏ အမွင့္---ထိုဥဒါန်းကို အစွဲပြု၍ သာကီဝင် မင်းတို့သည် သကျ(စွမ်းနိုင်သူ)-ဟု ထင်ရှားကုန်၏ ထို ဥက္ကာကမင်းသည် သာကီဝင်မင်းတို့၏ အဦးဆုံးသော ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏။

အမွဋ္ဌ---ဥက္ကာကမင်းမှာ ဒိသာမည်သော ကျွန်မသည် ရှိ၏ ထိုကျွန်မသည် ကကုမည်သော သားကို ဖွားမြင်၏ ကကုသည် မွေးဖွားစ ဖြစ်လျက် ဤသို့ ထို၏-

'အမေ--- ကျွန်ုပ်ကို ဆေးကြောပါလော့၊ အမေ--- ကျွန်ုပ် ကို ရေရျိုးပါလော့၊ အမေ--- ကျွန်ုပ်ကို အညစ်အကြေးမှ လွတ်စေပါလော့၊ အမေတို့၏ အကျိုးကို ဆောင်ရွက်နိုင်သူ ဖြစ်ပါလိန့်မည်'

အမွင္မ --- ယခုအခါ လူတို့သည် ဘီလူးတို့ကို မြင်လျှင်
"ဝိသာစ"ဟူ၍ သိမှတ်ကုန်သကဲ့သို့ ထိုစဉ်အခါ၌ လူတို့သည်
ဘီလူးတို့ကို "ကကု"ဟူ၍ သိမှတ်ကုန်၏၊ ထိုလူတို့သည်
'ဤသူငယ်သည် မွေးဖွားစ ဖြစ်လျက် ကေားပြော၏၊ ကကု
မွေးဖွား၏၊ (ဘီလူး မွေးဖွား၏) ဟု ဆိုကုန်၏၊ အမွဋ္ဌ --ထိုစကားကိုအစွဲပြု၍ကကုအနွယ်ဝင်တို့သည် ကကုသန္မယ်ဝင်
တို့၏ အဦးဆုံးသော ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏၊ အမွဋ္ဌ ---- ဤသို့လျှင်
သင်၏ စိဘတို့နှင့် စပ်ဆိုင်သော ရေးအမည်အနွယ်ကို
အစဉ်လိုက်၍ စီစစ်သော် သာကီဝင်မင်းတို့သည် အရှင်
သစင်၏ သားတို့ ဖြစ်ကုန်၏၊ သင်သည် သာကီဝင်မင်းတို့၏
ကျွန်သေား ဖြစ်၏"ဟု ဝိန့်တော်မူ၏။

၈.၁.ဂ၆၅။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ထိုလုလင်များသည် မြတ်စွာဘုရားအား-

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမသည် အမွဋ္ဌကို ကျွန်မသား-ဟူသော စကားဖြင့် အပြင်းအထန် မစိနိုပ်ပါလင့်၊ အရှင်ဂေါတမ---အမွဋ္ဌလုလင်သည် ကောင်းသော ဇာတ် လည်း ရှိ၏၊ အမျိုးကောင်းသားလည်း ဖြစ်၏၊ အကြားအမြင် လည်း များ၏၊ ချေငံသော စကားလည်း ရှိ၏၊ ပညာရှိလည်း ဖြစ်၏ အမွဋ္ဌလုလင်သည် စကားအရာ၌ အရှင်ဂေါတမနှင့် အတူ တုံ့ပြန်ပြောဆိုခြင်းငှာလည်း စွမ်းနိုင်၏"ဟု ဆိုကြ၏။

ော.၁.၀၆၆။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလုလင် တို့အား−

"အကယ်၍ 'အမွဋ္ဌလုလင်သည် ကောင်းသော ဇာတ်
လည်း မရှိ၊ အမျိုးကောင်းသားလည်း မဟုတ်၊ အကြားအမြင်
လည်း နည်း၏ ချေငံသော စကားလည်း မရှိ၊ ပညာလည်း
ဖဲ့၏ အမှဋ္ဌလုလင်သည် စကားအရာ၌ ရဟန်းဂေါတနေင့်
အာ တုတ္ပုံ့ပြန်ပြောဆိုခြင်းငှာလည်း မစွမ်းနိုင်'ဟု သင်လုလင်
တို့ ထင်ကြလျှင် အမွဋ္ဌလုလင်သည် နေပါစေ၊ သင်တို့
သည်သာ ဤကေားအရာ၌ ငါနင့်အတူ ပြောဆိုကုန်လော့၊
အကယ်၍ "အမွဋ္ဌလုလင်သည် ကောင်းသော ဇာတ်လည်း
ရှိ၏ အမျိုးကောင်းသားလည်း ဖြစ်၏ အကြားအမြင်လည်း
များ၏ ချေငံသော စကားလည်း ရှိ၏ ပညာရှိလည်း ဖြစ်၏
အမွဋ္ဌလုလင်သည် ဤစကားအရာ၌ ရဟန်းဝေါတနေင့်
အတူ တုံ့ပြန်ပြောဆိုဖြင်းငှာလည်း စွစ်းနိုင်၏'ဟု သင်
လုလင်တို့ ထင်ကြငြားအုံ၊ သင်တို့ နေကြကုန်၊ အမွဋ္ဌလုလငံ
သည်သာ ဤစကားအရာ၌ ငါနင့်အတူ တုံ့ပြန် ပြောဆိုပါစေ"
ဟု ဝန်နံ့ထိတာ်မှု၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ်တို့ ဆိတ်ဆိတ် နေကုန်အံ့၊ အမွဋလူလင်သည်သာ ဤစကားအရာ၌ အရှင်ဂေါတမနင့် အတူ တုံ့ပြန် ပြောဆိုပါစေ"

ေ၁.ဂ၆ဂု။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အမွဋ္ဌ လုလင်အား ဤသို့ မေးတော်မူ၏-

"အမွဋ္ဌ--- အကြောင်းလုံလောက်သော ဤမေးခွန်း သည် သင့်ထံသို့ ရောက်လာ၏၊ အလိုမရှိသော်လည်း ဖြေကြားရပေလိမ့်ည်၊ အကယ်၍ သင်သည် အတိအကျ မြေအဲ နေလျှင် ဖြစ်စေ၊ အခြားတစ်ပါးကို လိုးလွှဲပြောဆို နေလျှင် ဖြစ်စေ၊ ဆိတ်ဆိတ်နေလျှင် ဖြစ်စေ၊ ထွက်စွာ သွားလျှင် ဖြစ်စေ၊ တို့နေရာ၌ပင် သင့်ဦးခေါင်းသည် ခုနစ်စိတ် ကွဲလိမ့်စည်၊ အမွဋ္ဌ----အသို့နည်း၊ အသက်ကြီး ကုန်သော ဆရာအဆက်ဆက် ပုဏ္ဏားတို့ ပြောဆိုသည်ကို သင် အဘယ်သို့ ကြားဖူးသနည်း၊ ကကုအနွယ်ဝင်တို့သည် အဘယ်မှ စ၍ ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ကကုအနွယ်ဝင်တို့၏ အဦးဆုံးသော ယောက်ျားကား အဘယ်သူနည်း"ဟု မေးတော်မွ၏။

ဤသို့ မေးတော်မူသော် အမွဋ္ဌလုလင်သည် ဆိတ်ဆိတ် နေ၏၊ ဘုရားရှင်က နှစ်ကြိမ်မြောက် မေးသော်လည်း အမွဋ္ဌလုလင်သည် ဆိတ်ဆိတ်သာလျှင် နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အမွဋ္ဌလုလင်အား "အမွဋ္ဌ ---ယခု ဖြေကြားလော့၊ ယခု သင် ဆိတ်ဆိတ်နေရန် အခါ မဟုတ်တော့၊ အမွဋ္ဌ---ဘုံးကြိမ်တိုင်တိုင် အကြောင်း လုံလောက်သော မေးရွန်းကို မြတ်စွာဘုရား မေးပါလျက် မဖြေဘဲ နေသောသူ၏ ဦးခေါင်းသည် ယင်းနေရာ၌ပင် ခုနှစ်စိတ် ကွဲလိမ့်မည်"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၏။

ော.ဂ၆၈။ ထိုစဉ်အခါ၌ သိကြားမင်းသည် ဘီလူး အသွင်ဖြင့် ရဲရဲပြောင်ပြောင် တောက်လောင်သော မီးလှုံ ရှိသော သံတူကြီးကို စွဲကိုင်ပြီးလှုင် "ဤအမွဋ္ဌလုလင်သည် သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် အကြောင်းလုံလောက်သော ဖေးခွန်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဖေးပါလျက် အကယ်၍ ဖဖြေဘဲ နေငြားအုံ၊ ထိုအမွဋ္ဌ၏ ဦးခေါင်းကို ထိုနေရာ၌ပင် ခုနစ်စိတ် ခွဲအံ့"ဟု ကြံရွယ်၍ အမွဋ္ဌလုလင်၏ အထက်တောင်းကင်၌ ရဝ်လျက် နေ၏။ ထိုဘီလူးအသွင်ရှိသော သိကြားမင်းကို မြတ်စွာဘုရားနှင့် အမွဋ္ဌလုလင်တို့သာ မြင်ကြရ၏။

ေ၁.၀၆၉။ ထိုအခါ အမွဋ္ဌလုလင်သည် ကြောက်ရွံ့ ထိတ်လန့် ကြက်သီးမွေးညင်းထသည်ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရား ကိုသာလျှင် ကိုးကွယ်ရာ-ဟု ရှာမိုးလျက် အနီးသို့ ကပ်၍ ထိုင်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအား

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမ မိန့်တော်မူသည့် အတိုင်းပင် ကျွန်ုပ် ကြားဖူးပါ၏၊ ကကုအနွယ်ဝင်တို့သည် ထိုကျွန်မ၏ သား ကကုမှ စ၍ ဖြစ်ပါကုန်၏၊ ထိုကျွန်မ၏ သား ကကုသည်ပင် ကကုအနွယ်ဝင်တို့၏ အဦးထုံးသော ပုဂ္ဂိုလ်ပါတည်း"ဟု လျှောက်၏။

#### အမ္မဋ္ဌ၏ အဆက်အနွယ်အကြောင်း

ေ ၁. ပဂုပ။ ဤသို့ လျှောက်သော် ထိုလုလင်တို့သည် ပြင်းပြကျယ်လောင်သော အသံဖြင့် ပွဲတင်ထပ်မျှ ဤသို့ ပြောဆိုကြကုန်၏ - "အချင်းတို့---အရှင်ဂေါတမ မိန့်တော် မူသည့်အတိုင်း မှန်သတဲ့။ ငါတို့သည် ရဟန်းဂေါတမ အမှန်အတိုင်း ပြောဆိုသည်ကို အပြစ်တင်သင့်သည်-ဟု ထင်မှားဖိခဲ့ကုန်၏"

ေ၁.ပဂု၁။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလုလင်တို့ အား ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏- "လုလင်တို့--- သင် တို့သည် အမ္ပဋ္ဌလုလင်ကို ကျွန်သေား-ဟူသော စကားဖြင့် အပြင်းအထန် မဇိနိုင်ကုန်လင့်၊ ထိုကကုသည် တန်ခိုး ကြီးသော ရသေ့ ဖြစ်ပေ၏၊ ထိုကကှရသေ့သည် ဒက္ခိက ဇနပုဒ် (ဂဂါမြစ်၏ တောင်ဘက်၌ ရှိသော နယ်ပယ်)သို့ သွား၍ မြတ်သော မန္တန်တို့ကို သင်ပြီးလျှင် ဥတ္တာကမင်းကို ချဉ်းကပ်လျက် "မဒ္ဒရူဝီ"မည်သော သမီးတော်ကို တောင်း ၏။

ဥက္ကာကမင်းသည် 'အချင်းတို့---ဤကကှသည် ငါ၏ ကျွန်သေား ဖြစ်လျက် သမီးတော်မဒ္ဒရူဒီကို အဘယ်ကြောင့် တောင်းတိသနည်း'ဟု ထိုကကှရသေ့အား အမျက်ထွက်၍ နှလုံးမသာသည်ဖြစ်၍မြားကို တင်၏၊ ထိုဥက္ကာကမင်းသည် ထိုမြားကို လွှတ်လည်း မလွှတ်နိုင်၊ ရုပ်လည်း မရုပ်နှင့် ရှိနေလေ၏၊ လုလင်တို့---ထိုအခါ မှူးမတ်ပရိသတ်တို့သည် ကကှရသေ့ထံ ချဉ်းကပ်၍ 'အရှင်ရသေ့--- မင်း၏ အသက် ကို ချမ်းသာမေးပါလော့၊ အရှင်ရသေ့--- မင်း၏ အသက်ကို ချမ်းသာမေးပါလော့၊ အရှင်ရသေ့--- မင်း၏ အသက်ကို ချမ်းသာပေးလော့'ဟု ဆိုကုန်၏။

`မင်း၏ အသက်သည် ရှမ်းသာရာ ရလိမ့်မည်၊ သို့သော် မင်းသည် အကယ်၍ မြားကို အောက်သို့ လွှတ်အုံ၊ မင်း၏ နိုင်ငံတော်တစ်ဝန်းလုံး၌ မြေကြီးသည် ကြေမွ ပျက်စီး လိမ့်မည်။

အကယ်၍မြားကိုအထက်သို့လွှတ်အုံးမင်း၏နိုင်ငံတော် တစ်ဝန်းလုံး၌ ခုနစ်နှစ်တိုင်တိုင် စိုးခေါင်လိမ့်မည်။ မင်းသည် သားကြီး၌ မြားကို တည်စေအုံး မင်းသားသည်လည်း ကြက်သီးမွေးညင်းမျှ ထေမူ၍ ချမ်းသာသည်သာ ဖြစ် လိမ့်မည်' ဟု ကဏုရသေ့က ဆို၏။

လုလင်တို့---ထိုအခါ အမတ်တို့သည် ဥက္ကာကမင်းအား 'ဥက္ကာကမင်းသည် သားကြီး၌ မြားကို တည်စေလော့၊ မင်းသားသည်လည်းကြက်သီးမွေးညင်းမျှမထမှ၍ ရှမ်းသာ သည်သာ ဖြစ်လိမ့်မည်-ဟု ဆိုပါသည်'ဟူ၍ လျှောက် ကုန်၏

ထိုအခါ ဥက္ကာကမင်းသည့် သားကြီး၌ မြားကို တည် စေ၏ မင်းသားသည်လည်း ကြက်သီးမွေးညင်းမျှ မထမူ၍ ချမ်းသာသည်သာ ဖြစ်လေ၏ ထိုအခါ ဥက္ကာကမင်းသည် မန္တန်လက်နက်ဖြင့် ခြိမ်းခြောက်ခံရသောကြောင့် ကြောက်ရုံ ထိတ်လန့် ကြက်သီးမွေးညင်းထသည် ဖြစ်၍ သမီးတော် မဒ္ဒရူဝီကို ထိုကကုရသေ့အား ပေးရ၏ လုလင်တို့—သင်တို့ သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို ကျွန်သေား-ဟူသော စကားဖြင့် အပြင်းအထန် မဒိနှစ်ကုန်လင့်၊ ထိုကကုသည် တန်ခိုး ကြီးသော ရသေ့ ဖြစ်ပေ၏"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

# မင်းမျိုးသည် မြင့်မြတ်သည့် အကြောင်း

ော.ပဂျ။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အမွဋလုလင် အား"လူအပေါင်း၌ အမျိုးအနွယ်ကို အားကိုးလေ့ ရှိကုန် သော သူတို့တွင် မင်းမျိုးသည် မြတ်၏၊ နတ်လူအပေါင်း၌ အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (ဝရက)နှင့် ပြည့်စုံသော သူသည် မြတ်၏"ဟု မိန့်တော်မှု၏၊

#### အသိဉာဏ်(ဝိဇ္ဇာ)နှင့် အကျင့် (စရဏ)အကြောင်း

ေ၁.ပဂု၃။ "အရှင်ဂေါတမ---ထိုအကျင့် (စရက)ကား အဘယ်နည်း။ ထိုအသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ) ကား အဘယ်နည်း"

"အမွဋ္ဌ---ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် တရားကို ဟောတော်မူ၏။ ထို တရားတော်ကို သူကြွယ် ဖြစ်စေ၊ အခြားဓာတ်တစ်မျိုးမျိုး၌ ဖြစ်သောသူ ဖြစ်စေ ကြားနာရ၏၊ ထိုသူသည် ထိုတရား တော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရားအပေါ်၌ ယုံကြည်မူကို ရ၏။

ထိုသူသည် ထိုယုံကြည်မှုကို ရသည် ဖြစ်၍ ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္တဈာန်တို့သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏။ ဤသည်တို့ကား ထိုရဟန်း၏ အကျင့် (ရေက)တို့ပေတည်း၊ အမွင္မ---ဤ လေးမျိုးသော ဈာန်သည် ထို မူလက ငါ ဆို ခဲ့သော အကျင့် (စရက) ပင်တည်း၊

ဤသို့ တည်ကြည်သော စိတ်သည် စင်ကြယ်လတ်သော် ထိုရဟန်းသည် ဝိပဿနာဉာက်၊ မနောမယိဒိုဉာက်၊ အုဒိုဝိဉာက်၊ ဒိဗ္ဓသောတဉာက်၊ စေတောပရိယဉာက်၊ ပုစွေ နိဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတဉာက်နှင့် အာသဝက္မယ ဉာက်တို့အတွက် စိတ်ကို ရှေးရှင့်ဆောင်၏ ရှေးရှညွှတ်စေ၏ ထိုရဟန်းသည် ဝိပဿနာဉာက်၊ မနောမယိဒိုဉာက်၊ အုဒို ဝိဉောက်၊ ဒိဗ္ဗသောတဉာက်၊ စေတောပရိယဉာက်၊ ပုစွေ နိဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတဉာက်နှင့် အာသဝက္မယ ဉာက်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရ၏၊ ဤသည်ကား ထိုပောန်း၏ အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ) ပေတည်း။ အမွင္မ---ဤ ရှစ်မျိူသော ပညာသည် ထို မူလက ဝါဆိုခဲ့သော အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ) ပဝတည်း။

အမွဋ္ပ---ဤရဟန်းကို အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)နှင့် ပြည့်စုံသု-ဟု၍လည်းကောင်း၊ အကျင့်(စရက)နှင့် ပြည့်စုံသူ-ဟူ၍ လည်းကောင်း ဆိုရ၏ အမွဋ္ဌ---ဤထက် လွန်ကဲ ထူးမြတ် သော အသိဉာက်(ဝိဇ္ဇာ)နှင့် ပြည့်စုံမှုသည် လည်းကောင်း အကျင့်(စရက)နှင့် ပြည့်စုံမှုသည်လည်းကောင်း မရှိတော့ပြီ။

#### ပျက်စီးကြောင်း လေးပါး

ော.ဂဂု၄။ အမွင့္---အတုမရှိသော ဤဝိဇ္ဇာ၊ စရကနင့် ပြည့်စုံမူ၏ ပျက်စီးကြောင်းတို့သည် လေးပါးရှိကုန်၏၊ လေးပါးတို့ကား အဘယ်နည်း၊ အမွင့္---ဤလောက၌ အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်ဖြတ်) သည် အတုမရှိသော ဤဝိဇ္ဇာ၊ စရကနှင့် ပြည့်စုံခြင်းသို့ မရောက်နိုင်သည် ဖြစ်၍ ထမ်းပိုးဖြင့် ရသေ့ပရိက္ခရာတို့ကို ယူဆောင်လျက် 'ကြွေကျသော သစ်သီးကိုသာ စားသူ ဖြစ်တော့အံ့ဟု ကြွံ၍ တောအုပ်သို့ ဝင်၏ စင်စစ်အားဖြင့် တိုသူသည် ဝိဇ္ဇာ၊ စရကနှင့် ပြည့်စုံသူ၏ အလုပ်အကျွေးမျှ သာလျှင် ဖြစ်၏ အမွင့္----ဤကား အတုမရှိသော ဤဝိဇ္ဇာ၊ စရကနှင့် ပြည့်စုံမူ၏ ရှေးဦးစွာသော ပျက်စီးကြောင်း ပေတည်း။

အမွဋ္ပ---တစ်ဖန် ထို့ပြင်လည်း ဤလောက ၌ အချို့သော သကေး ဗြာဟွက (သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)သည် သစ်ဖု၊ သစ်မြစ်၊ သစ်သီးကိုသာ စားသူအဖြစ်သို့ပင် မရောက် နိုင်သည် ဖြစ်၍ ရွာ၏အနီး၌ ဖြစ်စေ၊ နိဂုံး၏အနီး၌ ဖြစ်စေ မီးပူဇော်ရာ အိမ်ကို ဆောက်၍ မီးကို လုပ်ကျွေးလျက် နေ၏ စင်စစ်အားဖြင့် ထိုသူသည် အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက)နှင့် ပြည့်စုံသူ၏ အလုပ်အကျွေးမျှသာလျှင် ဖြစ်၏ အမွဋ္ဌ---ဤကား အတုမရှိသော ဤဝိဇ္ဇာစရကနှင့် ပြည့်စုံ မှု၏ သုံးခုမြောက်သော ပျက်စီးကြောင်းပေတည်း။

အမွဋ္ဌ---တစ်ဖန် ထိုပြင်လည်း ဤလောက၌ အချို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် မီးကို လုပ်ကျွေးသူ၏ အဖြစ်သို့ပင် မရောက်နိုင်သည် ဖြစ်၍ 'အရပ် လေးမျက်နာတို့မှ လာသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)ကို ငါသည် စွမ်းအားရှိသလောက် ပူဇေက်ခဲ့'ဟု ကြံ၍ လမ်းလေးစွအဆုံ၌ တံခါးပေါက်လေးရာ ရှိသော အိမ်ကို ဆောက်လျက် နေ၏ စင်စစ်အားဖြင့် ထိုသူသည် အသိညာက် (ဝိဇ္ဈာ)၊ အကျင့် (စရကာ)နှင့် ပြည်စုံသူ၏ အလုပ်အကျွေး မျှသာလျှင် ဖြစ်၏၊ အမွဋ္ဌ---- ဤတား ဤဝိဇ္ဈာ၊ ဓရကနင့် ပြည့်စုံမူ၏ လေးခုမြောက်သော ပျက်စီးကြောင်းပေတည်း။

အမွဋ္ဌ---အတုမရှိသော ဤအသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (ဝရက)နှင့် ပြည့်စုံမှု၏ ပျက်စီးကြောင်းတို့သည် ဤလေးပါး တို့ ဖြစ်ကုန်၏

ေ၁.ပဂု၅။ 'အမွဋ္ဌ---အသို့နည်း၊ ဆရာနှင့် တကွသော သင်သည် အတုမရှိသော ဤအသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက) နှင့် ပြည့်စုံမှုကို ရ၏လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မရပါ၊ အရှင်ဂေါတမ--- ဆရာနှင့် တက္ပသော ကျွန်ုပ်သည် အတုမရှိသော အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက) နှင့်ပြည့်စုံမှုမှ ဝေးပါသေး၏"

"အမွဋ္ဌ---အသို့နည်း၊ ဆရာနှင့် တက္ခသော သင်သည် အတုမရှိသော ဤအသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ )၊ အကျင့် (စရက ) နှင့် ပြည့်စုံခြင်းသို့ မရောက်နိုင်သည် ဖြစ်၍ "ကြွေကျသော သစ်သီးကိုသာ စားသူ ဖြစ်တော့အံ့"ဟု ထမ်းပိုးဖြင့် ရသေ့ ပရိတ္ခရာတို့ကို ယူဆောင်လျက် တောသို့ ဝင်၏လော"

"အရှင်ဂေါတမ--- မဝင်ပါ"

"သစ်ဖု၊ သစ်ဖြစ်၊ သစ်သီးကိုသာ စားသူ ဖြစ်တော့အံ့"ဟု ပေါက်တူးနှင့် ခြင်းတောင်းကို ယူဆောင်လျက် တောသို့ ဝင်၏လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မဝင်ပါ"

"ရွာ၏အနီး၌ ဖြစ်စေ၊ နိဂုံး၏အနီး၌ ဖြစ်စေ မီးပူဇော်ရန် အိမ်ကို ဆောက်၍ မီးကို လုပ်ကျွေးလျက် နေ၏လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မနေပါ"

"ဤအရပ်လေးမျက်နာတို့မှ လာသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)ကို ဝါသည် စွမ်းအားရှိ သလောက် ပူဇော်အံ့"ဟု ကြံ၍ လမ်းလေးခွအဆုံ၌ တံခါး ပေါက်လေးခုရှိသော အိမ်ကို ဆောက်လျက် နေ၏လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မနေပါ"

ေ.၁.ဂဂု၆။ "အမွဋ္ဌ---ဤသို့လျှင် ဆရာနှင့် တကွသော သင်သည် အတုမရှိသော ဤအသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက)နှင့် ပြည့်စုံမှုမှလည်း ယုတ်လျော့၏ အတုမရှိသော ဤအသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)၊ အကျင့် (စရက) နှင့် ပြည့်စုံမှု၏ ထို ပျက်စီးကြောင်းလေးပါးတို့မှလည်း ယုတ်လျော့၏ အမွဋ္ဌ---သင်၏ဆရာ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် ပျက်စီးကြောင်း တရားကိုမှ ကိုယ်တိုင် မဖြည့်စွမ်းနိုင်ဘဲလျက် 'ဇာတိနိမ့် ဖြစ်ကုန်သော ကတုံးရဟန်းစုတ်တို့သည် အဘယ်သို့သော သူများ ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ထိုသူတို့သည် မည်းညစ်ကုန်၏ ပြဟွာ၏ ခြေဗန်းမှ ပေါက်စွားကုန်၏၊ ထိုသူတို့နှင့် ဝေဒင် သုံးပုံဆောင်ပုက္ကားတို့၏ ဆွေးနွေးခြင်းသည် အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါအုံနည်း'ဟူသော တေားကို ဆိုခဲ့ဘိ၏၊ အမွဋ္ဌ---သင့်ဆရာ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကား၏ ဤမျှလောက်သော ရွတ်ယွင်းချက်ကိုလည်း ရှလော့။

#### ရေးက ရသေ့တို့အကြောင်းကို မေးမြန်းခြင်း

ေ ၁. ဂဂုဂု၊ အမွင္မ --- ပေါက္မ ရသာတိပုက္ကားသည် ပသေနဒီကောသလမင်း ပေးသော စည်းစိမ်ကို ခံစား၏။ ထို ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားအား ပသေနဒီကောသလမင်းသည် မျက်နာချင်းဆိုင်နှင့်ကိုပင် မပေ။ ထိုပေါက္ခရသာတိပုက္ကား နှင့် တိုင်ပင်သော အခါ၌လည်း ကန့်လန့်ကာ ခြား၍ တိုင်ပင် ၏။ အမွင္မ --- တရားနှင့်အညီ ပေးထားသော ရိက္ခာတော်ကို ခံယူရသူအား ပသေနဒီကောသလမင်းသည် အဘယ့် ကြောင့် မျက်နာချင်းဆိုင်နှင့်ကိုပင် မပေးဘိသနည်း၊ အမွင္မ --- သင့်ဆရာ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကား၏ ဤမျှလောက်သော ရုတ်ယွင်းချက်ကိုလည်း ရူလော့။

ော.၀ဂု၏ အမွဋ္ဌ--- ဤ လောက၌ ပသေနဒီ ကောသလ မင်းသည် ဆင်လည်ထက်၌ နေလျက် ဖြစ်စေ၊ မြင်း ကျောက်ကုန်းထက်၌ နေလျက် ဖြစ်စေ၊ ရထားခင်းနှီးထက် ၌ တည်လျက် ဖြစ်စေ ထင်ရှားသော အမတ်တို့နှင့် ဖြစ်စေ၊ မင်းညီမင်းသားတို့နှင့် ဖြစ်စေ တစ်ဗုံတစ်စသော တိုင်ပင် ဖွယ်ကို တိုင်ပင်ရာ၏။ ထိုပသေနဒီကောသလမင်းသည် ထိုတိုင်ပင်ရာအရပ်မှ ထွက်ခွာသွားပြီးလျှင် တစ်ခေသာ နေရာ၌ တည်ရှိလေရာ၏၊ ထိုအခါ သူဆင်းရဲ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲ၏ကျွန် ဖြစ်စေ လာရောက်၍ ထိုအရပ်၌ တည်

# ကြီ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

လျက် 'ပသေနဒီကောသလမင်းသည် ဤသို့လည်း ဆို၏၊ ပသေနဒီကောသလမင်းသည် ဤသို့လည်း ဆို၏'ဟု ထို တိုင်ပင်စွယ်ကိုသာလျှင် တိုင်ပင်ရာ၏၊ ထိုသူသည် မင်း ဆိုသည့်အတိုင်းလည်း ဆို၏၊ မင်းတိုင်ပင်သည့်အတိုင်းလည်း တို၏၊ မင်းတိုင်ပင်သည့်အတိုင်း လည်း တိုင်ပင်၏၊ ဤမူဖြင့် ထိုသူသည် မင်း ဖြစ်စေ၊ အမတ် ဖြစ်စေ၊ ရြိစ်ရာသလော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မဖြစ်ရာပါ"

ော..ပဂု၉။ "အမွဋ္ဌ--- ဤအတူ ပုက္ကားတို့၏ လက်ဦး ဆရာဖြစ်ကုန်သော၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို စီရင်ကုန်သော၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို ပို့ချကုန်သော အဋကရသေ့၊ ဝါမကရသေ့၊ ဝါမဒေဝရသေ့၊ ဝေသာမိတ္တရသေ့၊ လမဒဂ္ဂရသေ့၊ အဂီရသ ရသေ့၊ ဘာရဒ္ဒါရေသေ့၊ ဝါသေဋ္ဌရသေ့၊ ကဿပရသေ့၊ ဘဂု ရသေ့-တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ယခုအခါ ပုက္ကားတို့သည် ထို ရသေ့တို့ သီဆို ပို့ချ ပေါင်းစုထားခဲ့သော ထိုရှေးဟောင်း ဝေဒကျမ်းကို လိုက်၍ သီဆိုကုန်၏၊ လိုက်၍ ရွတ်ဇတ်ကုန်၏၊ ရွတ်ဗတ်နည်းအတိုင်း လိုက်၍ ရွတ်ဇတ်ကုန်၏ ပို့ချနည်း အတိုင်း လိုက်၍ ပို့ချကုန်၏၊ ဆရာနှင့် တကူသော ငါသည် ထိုဖေဒင်ကျမ်းတို့ကို သင်၏-ဟု သင် ဆိုရာ၏၊ ထိုမှုဖြင့် သင်သည် ရသေ့ ဖြစ်စေ၊ ရသေ့ဖြစ်ရန် ကျင့်သောသူ ဖြစ်စေ ဖြစ်နိုင်ရာသော အကြောင်းသည် မရှိ။

ေ၁.၁၈၀။ အမွဋ္ဌ--- အသက်ကြီးကုန်သော ဆရာ ဆရာ ပုက္ကားတို့ ပြောဆိုသည်ကို သင် အဘယ်သို့ ကြားဖူး သနည်း၊ ပုက္ကားတို့၏ လက်ဦးဆရာ ဖြစ်ကုန်သော၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို စီရင်ကုန်သော၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို ပို့ချ ကုန်သော "အဋကရေသူ၊ ဝါမကရေသု၊ ဝါမဒေဝရသေ့၊ ဝေသာမိတ္တရသေ့၊ ယမဒင္ပိရသေ့၊ အင်္ဂရသရသေ့၊ ဘာရခဲ့သူ၊ ယမဒင္ပိရသေ့၊ အင်္ဂရသရသူ၊ ဘာရခဲ့သူ တို့သည် ရိုကုန်၏၊ ယခုအခါ ပုက္ကားတို့သည် ထိုရသေ့တို့ သီဆို ပို့ချ ပေါင်းစုထားခဲ့သော ထိုရေးဟောင်း ဝေဒကျမ်းကို လိုက်၍ သီဆိုကုန်၏၊ လိုက်၍ ရွတ်ဖတ်ကုန်၏၊ ရွတ်ဖတ် နည်းအတိုင်း လိုက်၍ ရွတ်ဖတ်ကုန်၏၊ ပို့ချနည်းအတိုင်း လိုက်၍ ပို့ချကန်၏

'ထိုရသေ့တို့သည် ယခုအခါ ဆရာနှင့် တကွသော သင်ကဲ့သို့ပင် ကောင်းမွန်စွာ ရေချိုးကုန်လျက် ကောင်း မွန်စွာ လိမ်းကျံကုန်လျက် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပြုပြင်ကုန်လျက် ပတ္တမြားနားတောင်းတန်ဆာကို ဝတ်ဆင်ကုန်လျက် ဖြုသော အဝတ်ကို ဝတ်ဆင်ကုန်လျက် ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို ကုံလုံ ပြည့်စုံစွာ ပျော်ရွှင်စံစားကုန်၏'ဟု သင် ကြားဖူးသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မကြားဖူးပါ"

"ထိုရသေ့တို့သည် ယခုအခါ ဆရာနှင့် တကွသော သင်ကဲ့သို့ပင် များသော အရည်ဟင်း၊ အဖတ်ဟင်းရှိသော၊ အသားပြွမ်းသော၊ ဆန်မည်းကို ရွေးချယ်ပြီးသော၊ စင်ကြယ် သော သလေးထမင်းကို စားကုန်၏'ဟု သင် ကြားဖူး သလော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မကြားဖူးပါ"

"ထိုရသေ့တို့သည် ယခုအခါ ဆရာနှင့် တကွသော သင်ကဲ့သို့ပင်အဝတ်တန်ဆာတို့ဖြင့်ဖွားလျားညွှတ်ကျသော နံပါးရှိသော မိန်းမတို့ဖြင့် ပျော်ရွှင်စံစားကုန်၏'-ဟု သင် ကြားဖူးသလော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မကြားဖူးပါ"

"ထိုရသေ့တို့သည် ယခုအခါ ဆရာနှင့် တကွသော သင် ကဲ့သို့ပင် မွေးမှင်သထားသည့် မြည်းကသော ရထားတို့ကို စီးကုန်လျက် ရှည်သော နင်တံတို့ဖြင့် မြည်းတို့ကို ထိုးဆွ ကုန်လျက် လှည့်ပတ်သွားလာကုန်၏ဟု သင် ကြားဖူး သလော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မကြားဖူးပါ"

"ထိုရသေ့တို့သည် ယခုအခါ ဆရာနှင့် တကွသော သင် ကဲ့သို့ပင် တူးထားသည့် ကျုံးရှိကုန်သော၊ မင်းတုပ်လျှို ထားသည် တံခါးရှိကုန်သော၊ တံတိုင်းအခြေနိုင်လုံသော မြို့တို့၌ သန်လျက်ရှည် လက်နက်ကိုင်ယောက်ျားတို့ကို တောင့်ရှောက်စေကုန်၏ဟု သင် ကြားဖူးသလော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မကြားဖူးပါ"

"အမွဋ္ဌ---ဤသို့လျှင် ဆရာနှင့် တက္ခသော သင်သည် ရသေ့လည်း မဟုတ်၊ ရသေ့ဖြစ်ရန် ကျင့်သူလည်း မဟုတ်။ အမွဋ္ဌ----ငါဘုရားအပေါ် ၌ ယုံမှားတွေးတောခြင်း ရှိသူသည် ငါဘုရားကို မေးမြန်းခြင်းဖြင့် ထိုယုံမှားတွေးတောခြင်းကို သုတ်သင်ရာ၏၊ ငါဘုရားသည် ဖြေကြားခြင်းဖြင့် ထို ယုံမှားတွေးတောခြင်းကို သုတ်သင်အံ့"

## လက္ခဏာနှစ်မျိုးကို ပြတော်မူခြင်း

6.၁.ဂ၀၁။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကျောင်းတော်မှ ထွက်တော်မူ၍ စင်္ကြံဆီသို့ ရှေးရှု ကြွတော်မူ၏။ အမွဋ လှလင်သည်လည်း ကျောင်းတော်မှ ထွက်၍ စင်္ကြံဆီသို့ ရှေးရှ သွား၏။ ထိုအခါ အမွဋလုလင်သည် စင်္ကြုံကျွနေတော် မူသော မြတ်စွာဘုရားနောက်သို့ လိုက်၍ စင်္ကြံသွားလျက် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို ကြည့်ရှု ရှာဇွေ၏ အမွဋ လုလင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါး သော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို များသောအားဖြင့် မြင်၏ နှစ်ပါးတို့တိုကား မြေင်၊ အအိစ်ဖြင့် ဖုံးလှမ်းသော ယောက်ျားအဂါနှင့် ရှည်ပြန့်သော လျှာတော် ဟူသော ဤ မမြင်ရသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာနှစ်ပါးတို့၌ ယုံမှား၏ တွေးတော၏ မဆုံးဗြတ်နိုင်၊ မယုံကြည်နိုင်။

ေ ၁.ဂ၂။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် အအိမ်ဖြင့် စုံးလွှမ်းသော ယောက်ျားအင်္ဂါကို အမွဋ္ဌလုလင် ဖြင်နိုင်ရန် တန်ခိုးဖန်ဆင်းတော်မူ၏။ ထို့နောက် ဖြတ်စွာဘုရားသည် လျှာတော်ကို ထုတ်၍ နားတွင်းနှစ်စက်တို့ကိုလည်း အပြန် အလှန် သုံးသဝ်တော်မူ၏။ နာဖေါင်းပေါက်နှစ်စုတို့ကိုလည်း အပြန်အလှန် သုံးသဝ်တော်မူ၏။ နဖူးပြင်တစ်စုလုံးကိုလည်း လျှာဖြင့် စုံးအုပ်တော်မူ၏။

ထိုအခါ အမွဋ္ဌလုလင်သည် "အရှင်ဂေါတမသည် တင်းတင်းပြည့်ညီသော သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျား မြတ်လက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏-"ဟု စဉ်းစား၏။

ကြံသို့ စဉ်းစားပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင် ဂေါတမ---ယခုအဓါကျွန်ုပ်တို့သွားပါကုန်အုံးကျွန်ုပ်တို့သည် အလုပ်ကိစ္စများကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

"အမွဋ္ဌ---သင့်ဆန္ဒအတိုင်း ဆောင်ရွက်ပါ"ဟု မိန့်တော် မူ၏။ ထိုအခါ အမွဋ္ဌလုလင်သည် မြည်းကသော ရထားကို တက်စီး၍ ပြန်သွားလေ၏။

ေ.၁.ပခုေ။ ထိုစဉ်အခါ၌ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် ဥက္ကဋ္ဌမြို့မှ ထွက်၍ ပုက္ကားပေါင်းများစွာနှင့်အတူ အမွဋ္ဌ လုလင်ကို စောင့်မျှော်လျက် မိမိ၏ ဥယျာဉ်၌ နေ၏ ထိုအခါ အမွဋ္ဌလုလင်သည် ထိုဥယျာဉ်သို့ သွားလေ၏၊ ယာဉ်ဖြင့် သွားနိုင်သမျှသော အရပ်ကို ယာဉ်ဖြင့် သွား၏ ယာဉ်ဖြင့် ဆင်းပြီးသော် ခြေကျင်သာလျှင် ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားထံသို့ ရှဉ်းကင်၍ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားကို ရှိခိုးလျက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။

ေ.၁.ပငှေ။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော အမွဋ လုလင်အား ပေါက္ခရသာတိပုဣားသည် ဤသို့ မေး၏-

"ချစ်သားအမွဋ္ဌ---ထိုအရှင်ဂေါတမကို တွေ့မြင်စဲ့ ၏လော" "အရှင်---ကျွန်ုပ်တို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို တွေ့မြင်ခဲ့ ပါကုန်၏"

"ချစ်သားအမွဋ္ဌ--- ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကျော်စော သတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ အမှန် အတိုင်း မဟုတ်ဘဲ ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ သည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်ဘူးလော"

"အရှင်---ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျုံ့နှံ့၍ ထွက်၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကျော်စောသည့်အတိုင်းပင် မှန်၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် တင်းတင်းပြည့်ညီသော သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျား မြတ်လကွကာတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူ၏"

"ချစ်သား အမွဋ္ဌ--- သင်သည် ရဟန်းဂေါတမနှင့်အတူ စကားတစ်စုံတစ်ရာ ပြောဆိုခဲ့ရသလော"

"အရင်--- ပြောဆိုခဲ့ရပါ၏"

"ချစ်သား အမွဋ္ဌ---သင်သည် ရဟန်းဂေါတမနှင့်အတူ စကားအနည်းငယ်ကို အဘယ်သို့ ပြောဆိုခဲ့ရပါသနည်း"

ထိုအခါ အမွဋ္ဌလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ပြောဆိုခဲ့သမျှ စကားအလုံးစုံကို ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားအား ပြောကြား၏။

ေ ၁.ဂဈေ၊ ဤသို့ ပြောကြားသော် ပေါက္ခရသာတိ ပုက္ကားသည် အမွဋ္ဌလုလင်အား ဤစကားကို ထို၏- "ဟယ် ပညာရိုကလေး---အုံမွယ်ကောင်းပါဘဲ၊ အမွဋ္ဌ----သင်သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဤသို့ ထိပါး၍ ထိပါး၍ တေားကို ဆို၏ ထိုစာကားကြောင့်ပင်လျှင် ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ဝါတို့၏ အပြစ်ကိုလည်း ဤသို့ ထုတ်ဖော်၍ ထုတ်ဖော်၍ ဆိုတော် မူ၏၊ ဟယ် ပညာရိုကလေး--- အုံမွယ်ကောင်းပါဘီ" ဤသို့ မူ၏၊ ဟယ် ပညာရိုကလေး--- အုံမွယ်ကောင်းပါဘီ" ဤသို့ မူ၏၊ မြတ်မွာ အပြစ်ကိုလည်း အမျက်ထွက်သည် ဖြစ်၍ နှလုံးမသာယာသည် ဖြစ်၍ အမွေဌလုလင်ကို ခြေဖြင့် လိုမို၍ ကန်၏၊ မြတ်မွာ ဘုရားကို ရက်ချင်းပင် ရျဉ်းကပ် ဖူးမြော်ရန်လည်း အလိုရှိ၏။

## ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ဘုရားထံတော် ချဉ်းကပ်ခြင်း

ေ ၁.ဂေ၆၊ ထိုအခါ ထိုပုဏ္ထားတို့သည် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ကားအား ဤစကားကို ဆိုကုန်၏- "အရှင်---ယနေ့ ရဟန်း ဂေါတမကို ချဉ်းကပ် ဖူးမြော်ရန် အချိန်မဲ့လုပ်ပြီ၊ နက်ဖြန်၌

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အရှင်ပေါက္ခရသာတိသည် ရဟန်းဂေါတမကို ချဉ်းကပ် ဖူးမြော်နိုင်ပါလိမ့်မည်"ဟု ဆိုကုန်၏။

ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် ဝိဓိအိမ်၌ မွန်မြတ် သော ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကို စိမ်စေ၍ ယာဉ်၌ တင်ပြီးလျှင် စီးရူး တိုင်တို့ကို ကိုင်ထောင်စေလျက် ဥက္ကဋ္ဌာမြို့မှ ထွက်၍ ကုန္တာ နင်္ဂလတောအုပ်သို့သွားလေ၏။ယာဉ်မြင့် သွားနိုင် သမ္မသော အရပ်ကို ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ယာဉ်မှ ဆင်းသက်ပြီးသော် ခြေလျင်သာလျှင် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ တစ်စုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။

၈.၁.ဂဂဂု။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော ပေါက္ခရ သာတိပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏။

"အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်တို့၏ တပည့် အမွဋ္ဌလုလင် သည် ဤအရပ်သို့ လာပါသလော"

"ပုဏ္ဏား--- လာ၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်သည် အမွဋ္ဌလုလင်နှင့်အတူ စကားတစ်စုံတစ်ရာ ပြောဆိုရပါသလော"

"ပုဏ္ဏား--- ပြောဆိုရ၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်သည် အမွဋ္ဌလုလင်နှင့်အတူ စကားအနည်းငယ်ကို အဘယ်သို့ ပြောဆိုရပါသနည်း"

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အမွဋလှလင်နှင့်အတူ ပြောဆိုခဲ့သမျှ ကေားအလုံးစုံကို ပေါက္ခရသာတိပုဣားအား မိန့်ကြားတော်မှ၏။ ဤသို့ မိန့်ကြားသော် ပေါက္ခရသာတိ ပုဣားသည် မြတ်စွာဘုရားအား"အရှင်ဂေါတမ----အမွဋ လုလင်သည် မိုက်မဲ၏၊ အရှင်ဂေါတမသည် အမွဋလုလင် အား သည်းခံတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

"ပုက္ကား--- အမွဋ္ဌလုလင်သည် ချမ်းသာစေသတည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ော.၁.ဂေဓ။ ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ကားသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခကာတို့ကို ကြည့်ရှ ရှာဖွေ၏၊ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ကား သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို များသောအားဖြင့် မြင်၏၊ နှစ်ပါးတို့ကိုကား မြင်။

၈.၁.ပ၈၉။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား မြင်နိုင်အောင် အမွဋ္ဌအား ပြတော်မူခဲ့သည့်အတိုင်း ပြတော်မူ၏။

ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိပုက္ထားမှာ "ရဟန်းဂေါတမသည် တင်းတင်း<u>ပြည့်သိ</u>သော သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခကာတို့နှင့် <u>ပြည့်</u>စုံတော်မူပေ၏"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ကျှံသို့ အကြုံဖြစ်ပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင် ဂေါတမသည် ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ ယနေ့ ကျွန်ုပ်၏ အိမ်သို့ ဆွန်းဘုဉ်းပေးကြွတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏ မြတ်စွာဘုရား သည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မူ၏။

ေ.၁.ပ၉ပ၊ ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍ "အရှင် ဂေါတမ---အရှိန်တန်ပါပြီ၊ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အရှိန်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် ရဟန်း သံဃာနှင့်အတူ ပေါက္ခရသာတိပုဣား၏ အိမ်သို့ ချဉ်းကပ် တော်မူပြီးလျှင် ပြင်ထားသော နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် ဖြတ်စွာဘုရားကို မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ်ဘောရဉ်ကို ပြည့်စုံသည့်တိုင်အောင် မိမိကိုယ်တိုင် ဆက်ကပ်၏။ လုလင်တို့သည်လည်း ရဟန်း သံဃာကို ဆက်ကပ်ကြကုန်၏။ ဖြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းစား ပြီးတော်မူသောအခါ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် နှိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏။

ော.၁,ဂ၉၁။ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော ပေါက္ခရသာတိ ပုက္ကားအား မြတ်စွာဘုရားသည် အစဉ်အတိုင်းသော တရားစကားကို ဟောတော်မူ၏။ ထိုအစဉ်အတိုင်းသော တရားစကားကား- "ဒါနနှင့် စပ်သော စကား၊ သီလနှင့် စပ်သော စကား၊ နတ်ပြည်နှင့်စပ်သော စကား၊ ကာမဂုက် တို့၏ အပြစ်၊ ယုတ်ညံ့ခြင်း၊ ညစ်ညူးခြင်းနှင့် ကာမဂုက်တို့မှ ထွတ်မြောက်ခြင်း၌ အကျိုးကို ပြသော စကားတို့တည်။၊

မြတ်စွာဘုရားသည် ပေါက္ခရသာတိပုက္ကား နူးညံ့သော စိတ် ရှိသည်ကို သိတော်မူသောအခါ မြတ်စွာဘုရားတို့၏ ကိုယ်တိုင် ထုတ်ဖော် သိမြင်ပြီးသော (သာမုတ္တံသိက) တရားဒေသနာတော်ကို ဟောကြားတော်မူပျက် ဆင်းရဲ (ဒုက္ခ)၊ ဆင်းရဲဖြစ်ကြောင်း (သဗုဒယ)၊ ဆင်းရဲချုပ်ရာ (နိုရောဓ) နှင့် ဆင်းရဲချုပ်ရာသို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့် လမ်းစဉ် (မဂ္ဂ)ဘို့ကို ပြသတော်မူ၏။

မည်းညစ်ခြင်းကင်းသော ဖြူသော အဝတ်သည် ဆိုးရည်

#### ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

ကို ကောင်းစွာ ခံယူသကဲ့သို့ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားမှာ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် "ဖြစ်ခြင်းသဘောရှိသော တရားအလုံး စုံသည် ချုပ်ခြင်းသဘောရှိ၏"ဟု မြင်သော တရားမျက်စိ (သောတာပတ္တိမင်္ဂဉာက်) ဖြစ်ပေါ်၏။

# ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထားခြင်း

ေ.၁.ဂ၉၂၊ ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် တရားကို မြင်ပြီးသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏- "အရှင်ဂေါတမ---- တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---- တရားတော် သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ်ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် သား၊ သဓီး၊ မယား၊ ပရိသတ်၊ အမတ်တို့နှင့် တကွ အရှင်ဂေါတမကို တိုးကွယ်ရာ--ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ တရားတော်တိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ--ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ သံဃာတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ--ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်သော ဥပါသကာ-ဟု မှတ်တော်မှုပါ။

အရှင်ဂေါတမသည် ဥက္ကဋ္ဌမြီု့၌ အခြား ဥပါသကာအိမ် တို့သို့ ကြွရောက်တော်မူသကဲ့သို့ အကျွန်ုပ်၏ အိမ်သို့လည်း ကြွရောက်တော်မူပါ၊ အကျွန်ုပ်၏ အိမ်က လုလင်မျို၊ လုံမျို တို့သည် အရှင်ဂေါတမကို ရိုသေမြတ်နိုးစွာ ရှိစိုးမူလည်း ရှိနိုးကြပါလိမ့်မည်၊ ရေးဦးကြုံ ပြုမူလည်း ပြုကြပါလိမ့်မည်၊ နေရာကို ပေးလှုမူလည်း ပေးလှုမူကြပါလိမ့်မည်၊ စိမ်တို့၏ စိတ်ကို ပေးလှုမူလည်း ပေးလှုမြာပါလိမ့်မည်၊ မိမိတို့၏ စိတ်ကို ကြည်လင်စေမှလည်း ကြည်လင်စေကြပါလိမ့်မည်၊ ထိုသို ပြုခြင်းသည် ကြာမြင်စွာသော ကာလဖတ်လုံး ထိုလုလင်မျို၊ လုံမပျိုတို့၏ တောင်းကျိုးချမ်းသာအတွက် ဖြစ်ပါလိမ့် မည်"ဟု လျှောက်၏။

"ပုဏ္ဏား---ကောင်းသော စကားကို သင် ဆိုပေ၏"ဟု မိန့် တော်မူသတည်။

# 9

# သောဏဒဏ္ဍသုတိ

### စမ္ပာမြို့နေ ပုဏ္ဏားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့အကြောင်း

ေ.၁.ဂ၉၃။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံယာ ငါးရာနှင့်အတူ အင်္ဂတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်တော်မှု၏ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် စမွာဖြို့သို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုစမွာမြို့အနီး ဂဝ္ဂရာမည်သော ရေကန်၏ ကမ်းနား၌ သီတင်းသုံးနေတော်မှ၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် မွောမြို့ကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏၊ ထိုမွောမြို့သည် သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားအား ဝိမ္မိသာရမင်းကဆုလာဘိအဖြစ်ဖြင့်အပိုင်စားပေးထားသည့် မြို့ ဖြစ်၏ စည်ကား သိုက်မြိုက်၏။

ေ.၁.၀၉၄။ စမွာမြို့နေ ပုက္ကားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့သည် "အချင်းတို့--- သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသည့် သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတသေည် ရဟန်းသံဃာ ငါးရာနှင့်အတူ စမွာမြို့သို့ ရောက်တော်မူ၍ ဂဂ္ဂရာမည်သော ရေကန်၏ ကမ်းနား၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏"ဟု ကြားသိ ကြကုန်၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ စမွာမြို့နေ ပုဏ္ဏားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့သည် စမွာမြို့မှ အုပ်စုလိုက် အုပ်စုလိုက် ထွက်ကြပြီးလျှင် တပေါင်း တည်း စုကုန်လျက် ဂဂ္ဂရာမည်သော ရေကန်ဆီသို့ ချဉ်းကပ် ကုန်၏။

ေ.၁.၀၉၅။ ထိုစဉ်အခါ၌ သောကဒက္ကပုက္ကားသည် ပြာသာဒ်ထက်၌ နေ့အချိန် လျောင်းစက်လျက် ရှိ၏၊ ထို သောကဒက္ကပုက္ကားသည် စမွာမြို့မှ အုပ်စုလိုက်ဆုပ်စုလိုက် ထွက်ကြပြီးလျှင် တပေါင်းတည်း စုကုန်လျက် ဂဂ္ဂရာ မည်သော ရေကန်ဆီသို့ ချဉ်းကပ်ကုန်သော စမွာမြို့နေ ပုက္ကားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့ကို မြင်သော အမတ် (အတိုင်ပင်ခံပုဂ္ဂိုလ်)တစ်ယောက်အား "အမတ်--- စမွာ မြို့နေ ပုက္ကားနင့် အမျိုးသားတို့သည် စမွာမြို့မှ ဆုပ်စုလိုက် အုပ်စုလိုက် ထွက်ကြပြီးလျှင် တပေါင်းတည်း စုကုန်လျက် ဂဂ္ဂရာမည်သော ရေကန်ဆီသို့ အဘယ့်ကြောင့် ရျဉ်းကပ် ကုန်သနည်း"ဟု မေး၏။

"အရှင်--- ထိုသူတို့သည် အရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ကြပါကုန်၏"ဟု အမတ်က ပြန်ကြား၏။

"အမတ်--- သို့ဖြစ်လျှင် စမွာမြို့နေ ပုက္ကားနှင့် အမျိုးသား တို့ထံ ရဉ်းကပ်၍ 'အရင်တို့--- ဆိုင်းငုံကြပါဦး၊ သောကဒက္က ပုက္ကားသည်လည်း ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ် ပါလိမ့်မည်--ဟု သောကဒက္ကာပုက္ကားက မှာကြားလိုက် ပါသည်'ဟူ၍ ပြောကြားချေလော့"ဟု မိန့်ဆို၏။

"အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု ထိုအတေ်သည် သောကဒက္က ပုဏ္ဏားအား ကတိပေးပြီးလျှင် ထိုသူတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ သောကဒက္ကပုဏ္ဏားမှာကြားလိုက်သည့်အတိုင်းပြောဆို၏။

#### သောဏဒဏ္ဍပုဏ္ဏား၏ ဂုဏ်ကို ပြဆိုရာ

ေ.၁.ဂ၉၆။ ထိုစဉ်အခါ၌ အတိုင်းတိုင်း အပြည်ပြည်မှ လာကုန်သောပုထ္ထားငါးရာတို့သည် ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် စမွာမြို့၌ တည်းခိုနေကုန်၏၊ ထိုပုထ္ထားတို့သည် "သောကဒဏ္ဍပုထ္ထား သည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကဝ်လိမ့်မည်"ဟု ကြားတြကုန်၏။

ထိုအခါ ထိုမုက္ထားတို့သည် သောကဒက္ကာပုက္ထားထံသို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီးလျှင် ဤသို့ မေးကုန်၏- "အရှင် သောကဒက္ကာသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ် မည်-ဟူသည် မှန်ပါသလော"

"အချင်းတို့---မှန်၏"

"အရှင်သောကဒက္ကသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ပါလင်း အရှင်သောကဒက္ကသည် ရဟန်းဂေါတမ ကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၊ အရှင်သောကဒက္ကသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် အကယ်၍ ချဉ်းကပ်ငြားအုံး အရှင်သောကဒက္ကာ၏ ကျော်စောသတင်းသည် ဆုတ်ယုတ် ပါလိမ့်စည်၊ ရဟန်းဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်းသည် တိုးပွားပါလိမ့်စည်၊ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း အရှင် သောကဒက္ကသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ် ထိုက်ပါ၊ ရဟန်းဂေါတမသည်သာ အရှင်သောကဒက္ကကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၏။

အရှင်သောကဒက္ကသည် အဓိဘက် အဖဘက် နှစ်ဖက် စလုံးမှ ကောင်းသော အချိုးဇာတ် ရှိပါ၏၊ ဤအကြောင်း ကြောင့်လည်း အရှင်သောကဒက္ကသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၊ ရဟန်းဂေါတမသည်သာ အရှင်သောကဒက္ကကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် ကြွယ်ဝပါ၏၊ များသော ဥစွာ ရှိပါ၏၊ များသော စည်းစိမ် ရှိ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် ဝေဒကျမ်းလာ ဂါထာတို့ကို

ရွတ်ဖော်တတ်ပါ၏၊ ဝေဒကျမ်းကို ဆောင်ပါ၏၊ အဘိဓာန် (နိယဏ္ဍု)ကျမ်း၊ အလင်္ကာ(ကေရှုဘ)ကျမ်း၊ သဒ္ဒါ (အက္ခရုပ္ပဘေဒ) ကျမ်း၊ ထုတ်ဟာသကျမ်းနှင့်တကွ ဗေဒင် သုံးပုံတို့၏ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ရောက်ပါ၏၊ ပဒကျမ်းကို တတ်ပါ၏၊ ဗျာကရှက်းကျမ်းကို တတ်ပါ၏၊ လောကာယတ ကျမ်း၊ မဟာပုရိသလက္ခကာကျမ်းတို့ကို အကြွင်းမဲ့ တတ် မြောက်ပါ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် အဆင်းလှပါ၏၊ ရှချင်ဇွယ် ရှိပါ၏ ကြည်ညိုဇွယ် ရှိပါ၏ မြတ်သော အဆင်းသဏ္ဌာန်နှင့် ပြည့်စုံပါ၏၊ ဗြဟ္မာနှင့် တူသော အဆင်းရှိပါ၏၊ ဗြဟ္မာနှင့် တူသော ကိုယ်ရိုပါ၏၊ စန့်ညားသော ကိုယ်နွောရှိပါ၏၊

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် သီလရှိပါ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် ကောင်းသော စကားရှိပါ၏ ကောင်းသော ဖြက်ဆိုသံ ရှိပါ၏ ယဉ်ကျေးသော စကားနှင့် ပြည့်စုံပါ၏၊ သန့်ရှင်းသော၊ အပြစ်ကင်းသော၊ အဓိပ္ပာယ် သိလွယ်သော စကားနှင့် ပြည့်စုံပါ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် များစွာသော သူတို့၏ ဆရာ ဖြစ်ပါ၏၊ ဆရာဆရာ ဖြစ်ပါ၏၊ လုလင်သုံးရာတို့အား ဝေဒ ကျမ်းတို့ကို ပို့ချပါ၏ အမျိုးမျိုးသော အရပ်၊ အမျိုးမျိုးသော ဇနပုဒ်တို့မှ များစွာသော လုလင်တို့သည် အရှင်သောက ဒဏ္ဍ၏ထံ၌ ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင်လိုကုန်သည် ဖြစ်၍ လာကြပါကုန်၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် အိုမင်းပါပြီ၊ အသက်ကြီးပါပြီ၊ ရဟန်းဂေါတမသည် အသက်ငယ်သူလည်း ဖြစ်ပါ၏ ရဟန်း ငယ်လည်း ဖြစ်ပါ၏

အရှင်သောကာဒက္ကာကို သေနိယမည်သော မဂတိုင်းရှင် ဝိဇ္ဖိသာရမင်းသည် အရှိအသေပြုပါ၏၊ အလေးပြုပါ၏၊ မြတ်နိုးပါ၏၊ ပူဇော်ပါ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍကို ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် အရို အသေပြုပါ၏၊ အလေးပြုပါ၏၊ မြတ်နိုးပါ၏၊ ပူဇော်ပါ၏။

အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် ဗိမ္မိသာရမင်းက ဆုလာဘဲ အဖြစ်ဖြင့် အပိုင်စားပေးထားသည့် စည်ကားသော စမွာ မြို့ကို အုပ်ချုပ်၍ နေပါ၏ ဤအကြောင်းများကြောင့်လည်း အရှင်သောကဒဏ္ဍသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် မရည်းကပ်ထိုက်ပါ ရဟန်းဂေါတမသည်သာ အရှင်သောက ဒဏ္ဍကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၏"ဟု ဆိုကုန်၏။

## 🚳 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

## မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်ကို ချီးကျူးပြဆိုရာ

ေ.၁.ပ၉ဂု။ ဤသို့ ဆိုကုန်သော် သောကဒဏ္ဍ ပုဏ္ဏား သည် ထိုပုဏ္ဏားတို့အား ဤစကားကို ဆို၏-

"အချင်းတို့---သို့ဖြစ်လျှင် ဝါ၏စကားကိုလည်း နားထောင် ကြပါဦး၊ ဝါတို့သည်သာ အရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ် ထိုက်ပါကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတဟေား ငါတို့ကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ။

အချင်းတို့ --- စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် အဓိဇကို အဇေကိ နှစ်ဖက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုး ဇာတ် ရှိပါ၏။ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း အရှင်ဂေါတမ သည် ငါတို့ကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၊ အမှန်အားဖြင့် ဆိုလျှင် ငါတို့သည်သာ အရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ် ထိုက်ပါကွန်၏။

အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် များပြား သော ဆွေမျိုးအပေါင်းကို ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုခဲ့ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် မြေ အောက် မြေပေါ် ထားသော ရွှေငွေများစွာကို ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုခဲ့ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် ငယ်ရွယ် ပျိုမျစ်သည် ဖြစ်လျက် ကောင်းစွာ မည်းနက်သော ဆံပင် ရှိသည် ဖြစ်လျက် ပထမ အရွယ်-ဟူသော ကောင်းသော အရွယ်နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်လျက် လူ့ဘောင်မှ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် မိဘတို့ မလိုလားကုန်၍ မျက်ရည် ရှိစို ငိုယိုကုန်စဉ် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတသေည် အဆင်းလှပါ၏ ရှုချင်ဇွယ် ရှိပါ၏ ကြည်ညိုဒွယ် ရှိပါ၏ မြတ်သော အဆင်းသက္ဌာန်နှင့် ပြည့်စုံ ပါ၏ ပြဟ္မာနှင့် တူသော အဆင်း ရှိပါ၏ ပြဟ္မာနှင့် တူသော ကိုယ် ရှိပါ၏ ခန့်ညားသော ကိုယ်နွော ရှိပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် သီလ ရှိပါ၏၊ မြတ်သော သီလ ရှိပါ၏၊ ကောင်းသော သီလ ရှိပါ၏၊ ကောင်းသော သီလနှင့် ပြည့်စုံပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် ကောင်းသော စကား ရှိပါ၏၊ ကောင်းသော ဖြက်ဆိုသံ ရှိပါ၏၊ ယဉ်ကျေးသော စကားနှင့် ပြည့်စုံပါ၏၊ သန့်ရှင်းသော၊ အပြစ်ကင်းသော၊ အဓိပ္ပာယ် သိလွယ်သော စကားနှင့် ပြည့်စုံပါ၏။ ရဟန်းဂေါတမသည် များစွာသော သူတို့၏ ဆရာ ဖြစ်ပါ ၏၊ ဆရာဆရာ ဖြစ်ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် ကာမဂုက်၌ တပ်မက်ခြင်း ကုန်ခန်း ပြီး ဖြစ်ပါ၏၊ လျုပ်ပေါ်ခြင်း ကင်းပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် ကံကို ယုံကြည်သော ဝါဒ ရှိပါ၏၊ အကြောင်းကို ယုံကြည်သော ဝါဒ ရှိပါ၏၊ ပုဏ္ဏားပရိသတ်၏ ကောင်းကျိုးကိုသာလျှင် ရှေးရှပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် မင်းမျိုးစဉ်ဆက် မပျက်သော မြင့်မြတ်သော အမျိုးမှ ရဟန်းပြုခဲ့ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် ဥစွာများစွာရှိသော အမျိုးမှ ရဟန်း ပြုခဲ့ပါ၏။

တစ်ပါးသော တိုင်းနိုင်ငံ၊ တစ်ပါးသော ဇနပုဒ်တို့မှ လူတို့ သည် ပြဿနာမေးရန် ရဟန်းဂေါတမထံသို့ လာကုန်၏။

ရဟန်းဂေါတမကိုထောင်ပေါင်းများစွာသော နတ်တို့သည် အသက်နှင်း၍ ကိုးကွယ်ကုန်၏။

ရဟန်းဂေါတမ၏ ဂုက်တော်ကိုးပါးသတင်းသည် ပျံ့နှံ့၍ ထွက်ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျား မြတ် လက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမသည် 'လာလော့၊ ကောင်းသော လာခြင်း တည်း'ဟု ဆိုလေ့ရှိပါ၏ နူးညံ့သောစကား ရှိပါ၏ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ နူတ်ဆက်တတ်ပါ၏ ရွှင်လန်းသော မျက်နာ ရှိပါ၏ ပေါ့ပါးသော နုတ် ရှိပါ၏၊ ရှေးဦးစွာ ဆိုလေ့ရှိပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမကို ပရိသတ်လေးပါးတို့သည် အရိုအသေ ပြုကုန်၏။ အလေးပြုကုန်၏။ မြတ်နိုးကုန်၏။ ပူဇော်ကုန်၏။

ရဟန်းဂေါတမကို များစွာသော နတ်လူတို့သည် အလွန် ကြည်ညိုကုန်၏။

ရဟန်းဂေါတမနေတော်မူသော ရွာက လူတို့ကို ဘီလူး တို့သည် မညှဉ်းဆဲကုန်။

ရဟန်းဂေါတမသည် သံဃာနှင့် ပြည့်စုံပါ၏၊ ဂိုက်း နှင့်လည်း ပြည့်စုံပါ၏၊ ဂိုက်းဆရာလည်း ဖြစ်ပါ၏၊ ရဟန်း ဂေါတမကို အယူဝါဒတည် ထောင်သူတို့တွင် အမြတ်ဆုံး-ဟု ဆိုထိုက်ပါ၏၊ အချင်းတို့--- အကြောင်းမှုကား ရဟန်း ဂေါတမ၏ကျော်စောခြင်းသည်ထိုအယူဝါဒတည်ထောင်သူ သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ကျော် စောခြင်းကဲ့သို့ တော်စွလျော်စွ အကြောင်းဖြင့် ဖြစ်ပေါ် သည် မဟုတ်။ အမှန်အားဖြင့်ဆိုလျှင် အတုမရှိသော အသိဉာက် (ဝိဇ္ဇာ)။ အကျင့် (စရက)နှင့် ပြည့်စုံခြင်းကြောင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ် လာပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမကို သေနိယမည်သော မဂတိုင်းရှင် ဗိမ္ဗိသာရမင်းသည် သားမယား၊ ပရိသတ်၊ အမတ်တို့နှင့် တကွ အသက်နှင်း၍ ကိုးကွယ်ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမကို ပသေနဒီ ကောသလမင်းသည်လည်း သားမယား၊ ပရိသတ်၊ အမတ်တို့နှင့် တကွ အသက်နှင်း၍ ကိုးကွယ်ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမကို ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် သား မယား၊ ပရိသတ်၊ အမတ်တို့နှင့် တကွ အသက်နှင်း၍ ကိုးကွယ်ပါ၏။

ရဟန်းဂေါတမကို သေနိယမည်သော မဂဓတိုင်းရှင် ဗိမ္ဗိသာရမင်းသည် အရှိအသေ ပြုပါ၏၊ အလေးပြုပါ၏၊ မြတ်နိုးပါ၏၊ ပုဇော်ပါ၏၊

ရဟန်းဂေါတမကို ပသေနဒီကောသလမင်းသည် အရှိအသေပြုပါ၏၊ အလေးပြုပါ၏၊ မြတ်န်းပါ၏၊ ပူဇော်ပါ၏၊

ရဟန်းဂေါတမကို ပေါက္ခရသာတိပုက္ကားသည် အရိုအသေ ပြုပါ၏။ အလေးပြုပါ၏။ မြတ်နိုးပါ၏။ ပူဇော်ပါ၏။

အချင်းတို့--- ရဟန်းဂေါတသေည် စမ္မာမြို့သို့ ရောက်လာ တော်မူ၍ ဂဂ္ဂရာမည်သော ရေကန်၏ ကမ်းနား၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ အချင်းတို့----ငါတို့၏ မြို့၊ ရွာ၊ နယ်ပယ်သို့ လာကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက၊ (သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ဧည့်သည်များ ဖြစ်ကုန်၏။ ဆလေးပြုသင့်ကုန်၏။ မြတ်နီးသင့်ကုန်၏။ ပူဇော်သင့်ကုန်၏။ အရေင်းတို့--- ရဟန်း ဂေါတမသည် စမ္မာမြို့ကို ရောက်လာတော်မှု၍ ဂဂ္ဂရာ မည်သော ရေကန်၏ ကမ်းနား၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထို့ကြောင့် ရဟန်းဂေါတသေည် ငါတို့၏ သွေ့သည်တော် ဖြစ်ဖေ၏။ ဧည့်သည်တော်ကို ငါတို့သည် အရိုအသေ ပြုသင့် ကုန်၏။ အလေးပြုသင့်ကုန်၏၊ မြတ်နီးသင့်ကုန်၏၊ ပူဇော်သင့် ကုန်၏။ အလေးပြုသင့်ကုန်၏၊ မြတ်နီးသင့်ကုန်၏၊ ပူဇော်သင့်

ဤအကြောင်းများကြောင့်လည်း ထိုရဟန်းဂေါတမသည်

ငါတို့ကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၊ အမှန်အားဖြင့် ဆိုလျှုင် ငါတို့သည်သာ ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ထိုက် ပါကုန်၏။

အချင်းတို့--- ငါသည် ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ဤမှုလောက် သော ဂုက်တို့ကိုသာ သိ၏ ထိုအရှင်ဂေါတသေည်ကား ဤမှုလောက်သော ဂုက်တို့နင့်သာ ပြည့်စုံသည် မဟုတ်ပေ။ အမှန်အားဖြင့် ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အတိုင်းမသိသော ဂုက်တို့နင့် ပြည့်စုံတော်မှပါပေ၏"ဟု ဆို၏။

ေ ၁.၁.၉၈၊ ဤသို့ ဆိုသော် ထိုဟုဌားတို့သည်သောကဒက္ကာ ဟုဌားအား ဤသို့ ပြောဆိုကုန်၏- "ရဟန်းဂေါတမ၏ ဂုက် တို့ကို နိုးကျူးသော အရှင်သောကဒက္က၏ စကားအတိုင်း ဆိုလှူင် အရှင်ဂေါတသေည် ဤမှ ယူဇနာ တစ်ရာ ဝေးကွာ သော အရပ်၌ နေစေကာမူ သဒ္ဓါတရား ရှိသော အမျိုးသား သည် ရိက္ခာထုပ်ဆောင်၍ပင် (ထမင်းထုပ် ထမ်း၍ပင်) ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်သင့်သည်သာတည်း၊ အရှင် သောက ဘုက္ကာ--- သို့ဖြစ်၍ ကျွန်ုပ်တို့အားလုံးပင် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်သင့်သည်သာတည်းဝ ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ပါကုန်အုံ"ဟု ပြောကြားကြကုန်၏။

#### သောဏဒဏ္ဍပုဏ္ဏား စိတ်အကြုံဖြစ်ပုံ

ေ.၁.ဂ၉၉၊ ထိုအခါ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ကားသည် များစွာ သောပုဏ္ဏားအပေါင်းနှင့်အတူဂဂ္ဂရာမည်သော ရေကန်ထိသို့ မျဉ်းကပ်၏။ ထိုအခါ တောအုပ်အလွန် ကျောင်းတိုက် အတွင်းသို့ ရောက်လျှင် သောကဒဏ္ဍ ပုဏ္ဏားမှာ ဤသို့ စိတ် အကြံ ဖြစ်၏- "ဝိသည် ပောန်းဂေါတသေည် 'ပုဏ္ဏား--- ထို မြဿနာကို ဤသို့ မမေးထိုက်၊ ဤသို့သာ မေးထိုက်၏' ဟု ငါ့ကို အကယ်၍ ပြောဆိုပြားအံ့၊ ထိုသို့ မြောဆိုခြင်းကြောင့် ကျိုပ် ရဟန်းဂေါတမတို နည်းလစ်းမှန်စွာ ပြဿနာစမေးရန် မစွမ်းနိုင် ဟု ငါ့ကို ကွဲရနိုင်၏ ဤပရိသတ်၏ အကွဲရဲခံရသူမှာ ကျော်စောခြင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်နိုင်၏ ကျော်စော ခြင်း ဆုတ်ယုတ်သူမှာ စည်းစိမ်တို့တဲ့ ကျော်စောခြင်း

င့်ကိုမူလည်း ရဟန်းဂေါတမသည် ပြဿနာမေးငြားအုံ၊ ငါသည်လည်း ပြဿနာကို ဖြေဆိုခြင်းဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ၏ စိတ်ကို မနစ်သက်စေနိုင်ငြားအုံ၊ ထိုသို့ မနစ်သက်စေနိုင်

# ကြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ခဲ့သော် ရဟန်းဂေါတမသည် 'ပုဏ္ဏား---ဤပြဿနာကို ဤသို့ မဖြေဆိုထိုက်၊ ဤသို့သာ ဖြေဆိုထိုက်၏'ဟု အကယ် ၍ ငါ့ကို ဆိုငြားအုံ၊ ထိုသို့ ဆိုခြင်းကြောင့် ဤပရိသတ်က 'သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် ညံ့၏၊ မကျွမ်းကျင်၊ ပြဿနာ ဖြေဆိုခြင်းဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ၏ စိတ်ကို နှစ်သက်စေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်'ဟု ငါ့ကို ကဲ့ရဲ့နိုင်၏ ဤပရိသတ်၏ အကဲ့ရဲ့ခံရသူ မှာ ကျော်စောခြင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်နိုင်၏၊ ကျော်စော ခြင်း ဆုတ်ယုတ်သူမှာ စည်းစိမ်တို့သည်လည်း ဆုတ်ယုတ် နိုင်ကုန်၏၊ စင်စစ် ငါတို့သည် စည်းစိမ်တို့ကို ကျော်စော ခြင်းကြောင့် ရကုန်၏။ ငါသည် ဤသို့ အနီးသို့ ရောက်ပါ လျက် ရဟန်းဂေါတမကို မဗူးမြော်တော့ဘဲ ပြန်လှည့်သွား ငြားအံ့၊ ထိုသို့ ပြန်လှည့်သွားခြင်းကြောင့် ဤပရိသတ်က ငါ့ကို ကွဲရဲ့ နိုင်၏၊ ဤပရိသတ်၏အကွဲရဲ့ ခံရသူမှာ ကျော်စော ရြင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်နိုင်၏၊ ကျော်စောခြင်း ဆုတ်ယုတ်သူမှာ စည်းစိမ်တို့သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်နိုင် ကုန်၏၊ စင်စစ် ငါတို့သည် စည်းစိမ်တို့ကို ကျော်စောခြင်း ကြောင့် ရကုန်၏"ဟု စိတ်အကြံ ဖြစ်၏။

ေ ၁.၁၀၀။ ထိုအခါ သောကဒက္ကာပုက္ကားသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ မျဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ်စကားကို ပြောဆိုပြီးသော် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။

စမ္မာမြို့ နေ ပုဏ္ထားတို့နှင့် အမျိုးသားအချို့တို့သည်လည်း မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏။ အချို့သည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆိုကုန်၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီးသော် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏၊ အချို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှိရာ အရပ်သို့ လက်အုပ်ချီ ကုန်လျက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏ အချို့သည် အညေအနွယ်ကို လျှောက်ကြားလျက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏၊ အချို့သည် တိတ်ဆိတ်စွာ တစ်ခုသော နေရာ၌

ေ ၁.၁၀၁။ ထိုနေရာ၌လည်း သောကဒဏ္ဍပုထ္ကား သည် ထိုအကြံအစည်ကိုပင် အကြိမ်များစွာ ကြံစည်လျက် ထိုင်နေ၏၊ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဝါ့ဆရာ၏ အတတ်ဖြစ် သော ဗေဒင်သုံးပုံ၌ ငါ့ကို ပြဿနာမေးလျှင် ကောင်းမည်၊ ဤသို့ မေးလျှင် ဝါသည် ပြဿနာကို ဖြေဆိုခြင်းဖြင့် ထို ရဟန်းဂေါတမ၏ စိတ်ကို ကေန်ပင် နှစ်သက်စေနိုင်ရာ၏" ဟု ကြံစည်လျက် ထိုင်နေ၏။

## ပုဏ္ဏား –ဟု သတ်မှတ်ခြင်း

ေဝ.၁၀၂။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သောကဒဏ္ဍ ပုဏ္ဏား၏ စိတ်အကြံကို သိတော်မူ၍ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား အား ဤသို့ မေးတော်မူ၏ "ပုဏ္ဏား---အဘယ်မျှလောက် သော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသူကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ကုန်သနည်။ အဘယ်မျှလောက်သော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသူသည်လည်း ပါ ပုဏ္ဏား'ဟု ဆိုသော် မှန်စွာဆိုသည် မည်ရာသနည်။ မမှန်ပြောဆိုခြင်းသို့မရောက်ရာသနည်း''ဟု မေးတော်မူ၏။

ေ ၁.၁၀၃။ ထိုအခါ သောကာဒက္ကာပုဏ္ထားသည် ကိုယ်ကို မတ်စေ၍ (ရင်ကို ကော့၍) ပရိသတ်ကို စောင်းငဲ့ ကြည့်ရှ ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်ထား၏-"အရှင်ဂေါတမ--- ငါးပါးသော အဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသူတို ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ပါကုန်၏ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်းဟူမူ-အရှင်ဂေါတမ--- (၁) ဤလောက၌ ပုဏ္ဏားသည် အဓိဘက် အဘေက် နှစ်ဖက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော ဓာဝ ရှိ၏ (၂) ဝေဒကျမ်းလာ ဂါထာတို့ကို ရွတ်ဆိုတတ်၏ ဝေဒကျမ်း-သည်တို့ကို တတ်ကျွမ်း၏။ (၃) အဆင်းလှ၏ (၄) သီလ ရှိ၏။ (၅) ပညာရှိ၏ အရှင်ဂေါတမ---ဤ ငါးပါးသော အဂါ တို့နှင့် ပြည့်စုံသူကို ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ပါကုန်၏"

ေ ၁.၁၀၄၊ "ပုဏ္ဏား--- ဤငါးပါးသော အင်္ဂါတို့တွင် အင်္ဂါတစ်ပါးကို ချန်ထား၍ လေးပါးသော အင်္ဂါတို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသူကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ခြင်းငှာ ဖြစ်နိုင်ပါသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဖြစ်နိုင်ပါ၏၊ ဤငါးပါးသော အဂါ တို့တွင် အဆင်းကို ချန်ထားပါကုန်ဘုံ၊ ကျန်လေးပါးသော အဂါတို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသူကိုလည်း ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ပါကုန်၏"

"ပုဏ္ဏား--- ဤလေးပါးသော အဂါတို့တွင် အဂါတစ်ပါးကို ရုန်ထား၍ သုံးပါးသော အဂါတို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသူကို ပုဏ္ဏား တို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ခြင်းငှာ ဖြစ်နိုင်ပါသလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဖြစ်နိုင်ပါ၏ ဤလေးပါးသော အင်္ဂါ တို့တွင် ဝေဒကျမ်းကို ချန်ထားပါကုန်အုံ၊ ကျန် သုံးပါးသော အင်္ဂါတို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသူကိုလည်း ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ပါကုန်၏"

"ပုဏ္ဏား--- ဤသုံးပါးသော အဂါတို့တွင် အဂါတစ်ပါးကို ချန်ထား၍ နှစ်ပါးသော အဂါတို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသူကို ပုဏ္ဏား တို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ခြင်းငှာ ဖြစ်နိုင်ပါသလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဖြစ်နိုင်ပါ၏၊ ဤသုံးပါးသော အင်္ဂါ တို့တွင် အမျိုးဇာတ်ကို ချန်ထားပါကုန်ဆုံ၊ ကျန်နှစ်ပါးသော အင်္ဂါတို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသူကိုလည်း ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ပါကုန်၏"

ေ ၁.၁၀၆။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုပုဏ္ကား တို့အား ဤစကားကို စိန့်ဆိုတော်မူ၏- "ပုဏ္ကားတို့---သောကခဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် အကြားအမြင်လည်း နည်း၏၊ ချေငံသော ကေားလည်းမရှိ၊ ပညာလည်းမဲ့၏ သောကခဏ္ဍ ပုဏ္ဏားသည် ဤစကားအရာ၌ ပျောန်း၏ဝောမနှင့်အတူ တုံ့ပြန် ပြောဆိုခြင်းငှာလည်း မစွစ်းနိုင် ဟု သင်ပုဏ္ဏားတို့ အကယ်၍ ထင်ကြလျှင် သောကခဏ္ဍပုဏ္ဏားသည်နေပါစေ၊ သင်တို့သည်သာ ဤတေားအရာ၌ ဝါနှင့်အတူ ပြောဆို ကုန်လော့။ သောကခဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် အကြားအမြင်များ၏၊ ချေငံသော တေားလည်း ရှိ၏၊ ပညာလည်း ရှိ၏၊ သောက ဒဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် ဤစကားအရာ၌ ပျောန်းဂေါတာမနှင့်အတူ တုံ့ပြန် ပြောဆိုခြင်းငှာလည်း စွစ်းနိုင်၏-ဟု သင်ပုဏ္ဏားတို့ အကာယ၍ ထင်ကြလျှင် သင်တို့ နေကြကုန်၊ သောကခဏ္ဍ ပုဏ္ဏားသည်သာ ဤစကားအရာ၌ ဝါနှင့်အတူ တုံ့ပြန် ပြောဆိုပါစေ"ဟု စိန့်တော်မူ၏။

ေ ၁.၁၀၇။ ယင်းသို့ မိန့်တော်မူလျှင် သောကဒက္ခာ ပုက္ကားသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-"အရှင်ဂေါတမ--- နေတော်မူပါ အရှင်ဂေါတမ--- ဆိတ်ဆိတ် နေတော်မူပါ၊ ကျွန်ုပ်သည်သာ ဤပုက္ကားတို့အား အကြောင်း နှင့်တကွ ချေပပြောဆိုပါဘဲ့"ဟု လျှောက်၏။

ထိုအခါ သောကဒဏ္ဍပုထ္ထားသည် ထိုပုထ္ထားတို့အား ဤစကားကို ဆို၏-"အချင်းတို့--- ဤသို့ မဆိုကုန်လင့်၊ အချင်းတို့---ဤသို့ မောိုကုန်လင့်၊ ငါသည် အဆင်းကိုလည်း မော်ဝယ်ပါ၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကိုလည်း မော်ဝယ်ပါ၊ အမျိုးဇာတိ ကိုလည်း မော်ဝယ်ပါ"ဟု ဆို၏။

ေ.၁.၁၀၈။ ထိုစဉ်အခါ၌ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား၏ တူ

ဖြစ်သော အင်္ဂကမည်သော လုလင်သည် ထိုပရိသတ်ထဲ၌ ထိုင်နေလျက် ရှိ၏ ထိုအခါ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် ထို ပုဏ္ဏားတို့အား ဤစကားကို ဆို၏၊

"အချင်းတို့---ငါ၏ တူဖြစ်သော ဤအင်္ဂကလုလင်ကို မြင်ကြကုန်သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်---မြင်ကြပါကုန်၏"

"အချင်းတို့---စင်စစ် အင်္ဂကလုလင်သည် အဆင်းလှ၏၊ ဤပရိသတ်ထဲ၌ ရဟန်းဂေါတမမှ တစ်ပါး ထိုအင်္ဂက လုလင်နှင့် အဆင်းအားဖြင့် တူမျှသော သူ မရှိ၊ အင်္ဂကလုလင် သည် ဝေဒကျမ်းတို့ကို တတ်၏။ ငါသည်ပင် ထိုအင်္ဂက လုလင်အား ဝေဒကျမ်းတို့ကို ပို့ချပေးထား၏။ အင်္ဂက လှလင်သည် အဓိဘက်၊ အဇဘက် နှစ်ဖက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုးဇာတ် ရှိ၏။ ငါသည် ထိုအင်္ဂကလုလင်၏ မိဘတို့ကို သိ၏။ အကယ်၍ အင်္ဂကလုလင်သည် သူ့အသက် ကိုမူလည်း သတ်ငြားအံ့၊ မပေးသည်ကိုမူလည်း ယူငြားအံ့၊ သူတစ်ပါးသားမယားကိုလည်း သွားလာပြားအံ့၊ မမှန်သော စကားကိုမူလည်း ပြောငြားအံ့၊ သေရည်ကိုမူလည်း သောက် ငြားအံ့၊ အချင်းတို့---ဤသို့ပြုရာ၌ အဆင်း၊ ဝေဒကျမ်း၊ အမျိုးဇာတ်တို့သည် ဘာတတ်နိုင်ကုန်မည်နည်း။ အချင်းတို့ ---ပုဏ္ထားသည် သီလရှိ၏၊ ပညာရှိ၏၊ အချင်းတို့---ဤ နှစ်ပါးသော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသူကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ကုန်၏၊ ဤနစ်ပါးသော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသူ သည်လည်း 'ငါပုဏ္ဏား'ဟု ဆိုသော် မှန်စွာ ဆိုသည် မည်ရာ၏ မမှန်ပြောဆိုခြင်းသို့လည်း မရောက်ရာ"ဟု ဆို၏။

#### သီလနှင့် ပညာကို အမြတ်ဆုံး –ဟု ဆိုခြင်း

ေ.၁.၁၀၉။ "ပုဏ္ဏား---ဤနှစ်ပါးသော အင်္ဂါတို့တွင် အင်္ဂါတစ်ပါးကို ချန်ထား၍ အင်္ဂါတစ်ပါးတည်းနှင့် ပြည့်စုံ သူကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏား-ဟု သတ်မှတ်ခြင်းငှာ ဖြစ်နိုင်ပါသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မဖြစ်နိုင်ပါ၊ အရှင်ဂေါတမ---လက် တစ်ဖက်ဖြင့် လက်တစ်ဖက်ကို ဆေးကြောရသကဲ့သို့၊ ခြေတစ်ဖက်ဖြင့် ခြေတစ်ဖက်ကိုဆေးကြောရသကဲ့သို့ အရှင်ဂေါတမ---ဤအတူပင် ပညာကို သီလဖြင့် ဆေးကြော ရ၏ သီလကို ပညာဖြင့် ဆေးကြောရ၏။

သီလရှိသော သူမှာ ပညာ ရှိ၏၊ ပညာရှိသော သူမှာ

## ည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

သီလ ရှိ၏၊ သီလနှင့် ပညာကို လောက၌ အမြတ်ဆုံး-ဟု ဆိုထိုက်၏"

"ပုဏ္ဏား---ဤစကားသည် မှန်ပေ၏"

စ.၁.၁၁၀။ "ပုဏ္ဏား---ထိုသီလကား အဘယ်နည်း။ ထိုပညာကား အဘယ်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဤအရာ၌ ကျွန်ုပ်တို့သည် ဤမျှ လောက်ကိုသာ သိပါကုန်၏ ထို့ကြောင့် တောင်းပန်ပါ၏ ထို သီလ၊ ပညာ-ဟူသော စကား၏ အနက်သဘောကို အရှင် ဂေါတသော ဟောတော်မူပါ"

"ပုဏ္ဏား---သို့ဖြစ်လျှင် နာကြားလော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံး သွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"အရှင်ဘုရား--- တောင်းပါပြီ"ဟု သောကဒဏ္ဍပုထ္ထား သည် မြတ်စွာဘုရားအား ပြန်ကြား လျှောက်ထား၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။

"ပုဏ္ဏား--- ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော အလုံး စုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌ အလေးအနက် ယုံကြည်၍ ထိုသူသည် ထိုသို့ အလေးအနက် ယုံကြည်၍ ဤသို့ ဆင်ခြင်၏-

"လူ့ဘောင်၌ နေရခြင်းသည် ကျဉ်းမြောင်း၏ ကိလေသာ မျုတရာ လမ်းကြောင်း ဖြစ်၏၊ ရဟန်းဘဝသည် လွင်ပြင်နှင့် တူ၏၊ လူ့ဘောင်၌ နေသူသည် ဤ မြတ်သော အကျင့်ကို စင်စစ် ပြည့်စုံအောင် စင်စစ် စင်ကြယ်အောင် ကျင့်ခြင်းမှာ လွေယံ၊ ဝါသည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဇန်ရည်ဆိုး အဝတ်တိုကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု ဆင်ခြင်၏။

ထိုသူသည် နောင်အခါ၌ နည်းသော ဥစွာစုကို စွန့်၍ ဖြစ်စေ၊ များသော ဥစွာစုကို စွန့်၍ဖြစ်စေ၊ နည်းသော ဆွေ မျိုးစုကို စွန့်၍ဖြစ်စေ၊ များသော ဆွေမျိုးစုကို စွန့်၍ ဖြစ်စေ၊ ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။ ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတီမောကွသံဝရ သီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏၊ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ(ဂေါစရ)\*နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ် ဟု ရှလေ့ရှိ၏၊ သိကွာပုစ် တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ကောင်းသော ကာယကံ၊ ဝစ်ကံနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှ ရှိ၏၊ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆုန္ဖြေတံခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏ (ဣန္ဖြေတို့ကို စောင့်စည်း၏) စားဖွယ်၌ အတိုင်း အရှည်ကို သီ၏ တရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ရဲလွယ်၏

ပုက္ကား--- ရဟန်းသည် အဘယ်သို့လျှင် အကျင့်သီလနင့် ပြည့်စုံသနည်း။ ပုက္ကား--- ရဟန်းသည် စုဋသီလ၊ မရွိမ သီလနှင့် မဟာသီလ-ဟုသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ ပုက္ကား --- ဤသို့လျှင် ရဟန်းသည် အကျင့်သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏။

ပုဏ္ဏား--- ဤ သုံးမျိုးသော သီလသည် ထို မူလက ငါ ဆိုခဲ့သော သီလပင်တည်း၊

ပုဏ္ဏား---ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္တဈာန်၊ ၀ိပဿနာဉာက်၊ မနောမယိဒ္ဓိ ဉာက်၊ ထူဒိုဝိဉောက်၊ ဒိဗ္ဗသောတဉာက်၊ စေတောပရိယ ဉာက်၊ ပုဗွေနိဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတဉာက်နှင့် အာသဝက္မယဉာက်တို့ကို ရ၏။

ပုဏ္ဏား--- ဤ ရှစ်မျိုးသော ပညာသည် ထို မူလက ငါဆို ခဲ့သော ပညာပင်တည်း-ဟု ဟောတော်မူ၏။

## သောဏဒဏ္ဍပုဏ္ဏားက ဆွမ်းစားပင့်ခြင်း

ေ ၁.၁၁၁။ ဤသို့ ဟောတော်မူသော် သောကဒက္ကာ ပုက္ကားသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက် ထား၍ "အရှင်ဂေါတမသည် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ နက်ဖြန် ကျွန်ုပ်၏ အိမ်သို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော် မူ၏။

ေ.၁.၁၁၂။ ထိုအခါ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍ နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိရိုး၍ အရှိအသေပြပြီးလျှင် ပြန်သွားလေ၏။

နောက်တစ်နေ့၌ သောကဒဏ္ဍပုထ္ကားသည် မိမိနေအိမ်၌ မွန်မြတ်သော ခဲဇွယ်ဘောစဉ်ကို စီရင်စေပြီး၍ "အရှင် ဂေါတမ--- အချိန်တန်ပါပြီ၊ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ"ဟု မြတ်စွာ ဘုရားအား အချိန်တန်ကြောင်းကို လျှောက်စေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ သက်န်းကို ပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သပိတ်သက်န်းကို ယူလျက် ရဟန်း သံဃာနှင့် အတူ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားအိမ်သို့ ရျဉ်းကပ်တော် မူပြီးလျှင် ပြင်ထားသော နေရာ၌ ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ ထိုင်နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားသည် ဘုရားအမျူရှိသော ရဟန်းသံဃာကို မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ်၊ ဘောဇဉ်ကို ပြည့်စုံ သည့်တိုင်အောင် မိမိကိုယ်တိုင် ဆက်ကပ်၏။

ေ.၁.၁၁၃။ မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးတော်မူသော အခါသောကဒက္ကပုက္ကားသည် နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏ နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်ပြီးလျှင် သောကဒက္ကာပုက္ကား သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် ပရိသတ်ထဲ၌ ရောက် နေသောအခါ နေရာမှ ထ၍ အရှင်ဂေါတမကို ရှိခိုးငြားအဲ့၊ ထိုသို့ ရှိခိုးခြင်းကြောင့် ထိုပရိသတ်သည် ကျွန်ုပ်ကို ကဲ့ရဲ့ နိုင်၏။ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် ပရိသတ်ထဲ၌ ရောက် နေသော အခါ လက်အုပ်ချိုငြားအံ့၊ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်၏ ထိုလက်အုပ်ချီခြင်းကို ထိုင်ရာမှ ထ၍ ခရီးဦးကြိုဆို ခြင်း-ဟု မှတ်တော်မူပါ။ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ်သည် ပရိသတ်ထဲ၌ ရောက်သောအခါ ဦးရစ်ကို ချွတ်ငြားအံ့၊ အရှင် ဂေါတမသည် ကျွန်ပ်၏ ထိုဦးရစ်ချွတ်ခြင်းကို ဦးခေါင်းဖြင့် ရှိခိုးခြင်း-ဟု မှတ်တော်မူပါ။ အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ပ်သည် ယာဉ်ပေါ်၌ ရောက်နေသောအခါ ယာဉ်ပေါ် မှ ဆင်းသက်၍ အရှင်ဂေါတမကို ရှိခိုးငြားအံ့၊ ထိုသို့ ရှိခိုးခြင်းကြောင့် ထို ပရိသတ်သည် ကျွန်ုပ်ကို ကဲ့ရဲ့နိုင်၏။ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ်သည် ယာဉ်ပေါ်၌ ရောက်နေသောအခါ နှင်တံကို မြှောက်ပြားအံ့၊ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်၏ ထိုနှင်တံ မြှောက်ခြင်းကို ယာဉ်ပေါ် မှ ဆင်းသက်ခြင်း-ဟု မှတ်တော် မူပါ။ အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်သည် ယာဉ်ပေါ်၌ ရောက် နေသော အခါ ထီးကို ဖယ်ပြားအံ့၊ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်၏ ထိုထီးဖယ်ခြင်းကို ဦးခေါင်းဖြင့် ရှိခိုးခြင်း-ဟု မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

ေ.၁.၁၁၄။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သောကဒဏ္ဍ ပုဏ္ဏားအား တရားဟောတော်မူ၍ နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြွ သွားတော်မူလေသတည်း။ 9

# ಬ್ರಕ್ಷಿತ್ವವಾನ್ತು

#### ခါဏှမတရွာနေ ပုဏ္ဏားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့အကြောင်း

ေ.၁.၁၁၅၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာ ငါးရာနှင့်အတူ မဂတေိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်တော်မူ လတ်သော် ခါကုမတအမည်ရှိသော ပုဏ္ဏားရွာသို့ ရောက် တော်မူ၏။ ထိုသို့ ရောက်တော်မူသော အခါ မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုရွာ၏အနီး အမွလဋိကာဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ ကူဋဒန္တမုတ္ကားသည် ခါကုမတရွာကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏။ ခါကုမတရွာသည် ဗိမ္မိသာရမင်းက ကူဋဒန္တ မုတ္ကားအား ဆုလာဘ်အဖြစ်ဖြင့် အပိုင်စား ပေးထားသည့် ရွာ ဖြစ်၏ စည်ကားသိုက်မြိုက်၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ ကူဋဒန္တပုဏ္ဏားသည် ယရိကြီးကို စီရင်လျက် ရှိ၏ ထိုသို့စီရင်ရာ၌ ယရိပူဇော်ရန်အတွက် နွား၊ ဆိတ်၊ သိုး-စသည်တို့ကို ယရိတိုင်သို့ ပို့ဆောင်ထား၏။

ေ ၁.၁၁၆။ ခါကုမတရွာနေ ပုက္ထားတို့နှင့် အမျိုးသား တို့သည် "အချင်းတို့--- သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသည့် သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတသေည် ရဟန်းသံယာ ငါးရာနှင့်အတူ မဂဓတိုင်း၌ ဒေသစာရီလှည့်လည်တော်မူရာ ခါကုမတရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုရွာ၏အနီး အမွလဋ္ဌိကာ ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏"ဟု ကြားသိလေကုန်၏။

ေ၁.၁၁၅။ ထိုစဉ်အခါ၌ ခါကုမတရွာနေ ပုဣားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့သည် ခါကုမတရွာမှ အုပ်စုလိုက် အုပ်စုလိုက် ထွက်ကြပြီးလျှင် တပေါင်းတည်း စုကုန်လျက် အမွလဋ္ဌိကာ ဥယျာဉ်ဆီသို့ ချဉ်းကပ်နေကုန်၏။

ေ.၁.၁၁၈၊ ထိုစဉ်အခါ၌ ကူဌာန္တပုဏ္ထားသည် ပြာသာဒ် ဆောင်ပါသော အိမ်ပေါ်၌ နေ့အချိန် လျောင်းစက်လျက် ရှိ၏ ထိုကူဌာန္တပုဏ္ဏားသည် ပုဏ္ဏားတို့နှင့် အမျိုးသားတို့ကို မြင်သော် အတိုင်ပင်ခံအမတ်အား "အမတ်--- ထိုပုဏ္ဏား တို့နှင့် အမျိုးသားတို့သည် အမွလဋ္ဌိကာဥယျာဉ်ဆီသို့ အာာယ့်ကြောင့် ရှဉ်းကပ်နေကုန်သနည်း"ဟု မေး၏။

ေ.၁.၁၁၉။ "အရှင်--- ထိုသူတို့သည် အရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်နေကြကုန်၏"ဟု အတိုင်ပင်ခံအမတ်က ဖြေ၏။

ေ၁.၁၂၀။ ထိုအခါ ကူဋဒန္တပုဇ္ကားမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏- "ရဟန်းဂေါတမသည် သုံးပါးသော စိတ်ထားနှင့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အရံအတားရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယဇ်ကို သိသည်"ဟု ငါကြားဖူး၏။ ငါသည်ကား သုံးပါးသော စိတ်ထားနှင့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အရုံအတားရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယဇ်ကို မသီ။ ငါသည် ယဇ်ကြီးပူဖော်ရန်လည်း အလိုရှိ၏။ ငါသည် ရဟန်းဂေါတမထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဘုံးပါးသော စိတ်ထားနှင့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အရံ အတားရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယဇ်ကို မေးရလျှင် ကောင်း မည်"ဟု အကြီ ဖြစ်၏။

ေ.၁.၁၂၁။ ထိုအခါ ကူဋဒန္ထပုတ္ကားသည် အတိုင်ပင်ခံ အမတ်အား "အမတ်--- သို့ဖြစ်လျှင် ထိုသူတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ် ၍ 'အရှင်တို့---ဆိုင်းငုံကြပါဦး၊ ကူဋဒန္ထပုတ္ကားသည်လည်း ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ပါလိမ့်မည်-ဟု ကူဋ ဒန္ထပုတ္ကားက မှာကြားလိုက်ပါသည်'ဟူ၍ ပြောကြားချေ လော့"ဟု စေစိုင်း၏။

"အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု ဆိုကာ ထိုအမတ်သည် ထိုသူ တို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုသူတို့အား ကူဋဒန္တပုဏ္ဌား စစနိုင်း သည့်အတိုင်း ပြောဆို၏။

## ကူင္ဒဒန္တပုဏ္ထား၏ ဂုဏ်ကို ပြဆိုရာ

ေ ၁.၁၂၂၊ ထိုစဉ်အခါ၌ ရာပေါင်းများစွာကုန်သော ပုဏ္ဏားတို့သည် ကူဋဒန္တပုဏ္ဏား၏ ယဇ်ကြီးကို စံစားရန် အတွက် ခါကုမတရွာ၌ တည်းမိုနေကုန်၏၊ ထိုပုဏ္ဏားတို့ သည် "ကူဋဒန္တပုဏ္ဏားသည် ပောန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ရည်းကဝ်လိမ့်မည်"ဟု ကြားကုန်၏၊

ထိုအခါ ထိုပုဏ္ထားတို့သည် ကူဋဒန္တပုဏ္ထား ဘုရားဖူး သွားရန် စီစဉ်ခြင်းကို ကူဋဒန္တပုဏ္ဏား၏ ဂုဏ်ကို ပြတာ တားမြစ်ကြကုန်၏။

#### မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်ကို ချီးကျူးခြင်း

ေ.၁.၁၂၃။ ဤသို့ တားမြစ်ကြကုန်သော် ကူဋမန္တမုဏ္ဏား သည် ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကို ဖော်ပြကာ ဘုရားဖူး သွားသင့် ကြောင်း ပြောဆို၏

ဤသို့ ဆိုသော် ထိုပုဏ္ဏားတို့သည် ကူဋခန္ထပုဏ္ဏားအား ဤသို့ ပြောဆိုကုန်၏- "ရဟန်းဂေါတမ၏ ဝှက်တို့ကို ရီးကျူးသော အရှင်ကူဋခန္တ၏ စကားအတိုင်းဆိုလျှင် ထို အရှင်ဂေါတမသည် ဤမှ ယူဇနာတစ်ရာ ဝေးကွာသော အရပ်၌ နေစေကာမူ သဒ္ဓါတရားရှိသော အမျိုးသားသည် ရိက္ခာထုပ်ဆောင်၍ပင် (ထမင်းထုပ် ထမ်း၍ပင်) ဖူးမြော်ရန် ရဉ်းကပ်သင့်သည်သာတည်း၊ အရှင်ကူဍဒန္တ.-- သို့ဖြစ်၍ ကျွန်ုပ်တို့အားလုံးပင် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ရျဉ်းကပ် ပါကုန်အုံ"ဟု ပြောဆိုကုန်၏။

#### မဟာဝိဇိတမင်း ယစ်ပူဇော်ပုံကို ပြဆိုရာ

ေ ၁.၁၂၄။ ထိုအခါ ကူဋခန္တပုဣားသည် များစွာသော ပုဣားအပေါင်းနှင့်အတူ အမွလဋိကာဥယျာဉ်ရှိ မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဗွယ် အမှတ်ရဖွယ်စကားကို ပြောဆိုပြီးသောအခါ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။

စ.၁.၁၂၅။ တစ်နေသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် ကူဋဒန္တ ပုက္ကားသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏ "အရှင်ဂေါတမ --- 'ရဟန်းဂေါတမသည် သုံးပါးသော စိတ်ထားနှင့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အရုံအတား ရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယစ်ကို သိတော်မူ၏'ဟု ကျွန်ုပ် ကြားဖူးပါ၏။ ကျွန်ုပ်သည်ကား သုံးပါးသော စိတ်ထားနှင့် တစ်ဆယ့် ခြောက်ပါးသော အရံအတားရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယစ်ကို မသိပါ၊ ကျွန်ုပ်သည် ယစ်ကြီး ပူစော်ရန်လည်း အလိုရှိပါ၏။ တောင်းပန်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမသည် သုံးပါးသော စိတ် ထားနှင့် တစ်ဆယုံခြောက်ပါးသော အရံအတားရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယစ်ကို ကျွန်ုပ်အား ဟောပြတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

၈.၁.၁၂၆။ "ပုတ္ထား---သို့ခြစ်လျှင် နာကြားလော့၊ ကောင်းစွာ နလုံးသွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"ဟု မိန့်တော် မူ၏။ "အရင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု ကူဋ္ဌာနွပုထ္ထားသည် မြတ်စွာ ဘုရားအား လျှောက်ထား၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏။ "ပုက္ကား
--- ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား မဟာဝိဇိတမည်သော မင်းသည် ရှိ၏၊ ထိုမင်းသည်ကြွယ်ဝ၏ များသော ဥစွာရှိ၏ များသော စည်းစိမ် ရှိ၏၊ များသော ရွှေငွေ ရှိ၏၊ နှစ်သက်ဖွယ်ရာ များသော အသုံးအဆောင် ရှိ၏၊ များသော ဥစွာစပါး ရှိ၏ ပြည့်သော ဘက္ကာတိုက် ကိုုံတြ ရှိ၏၊

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနီကာယ်)

ော.၁၂၇။ ပုဏ္ကား---ထိုအခါ မဟာဝိဇီတမင်းသည် ဆိတ်ကွယ်ရာသို့ သွားရောက်၍ တစ်ယောက်တည်း နေစဉ် ဤသို့သော စိတ်အကြံသည် ဖြစ်ပေါ်၏- 'ငါသည် ပြန့်ပြော သော လူစည်းစိမ်တို့ကို ရလျက် ရှိ၏၊ ကျယ်ပြန့်သော မြေ အဝန်းကို အုပ်စိုး၍ နေ၏၊ ငါသည် ယရိကြီးကို ပူစော်ရလျှင် ကောင်းမည်။ ယင်းသို့ ပူစော်ခြင်းသည် ကြာမြင့်စွာသော ကာလပတိလုံး ငါ၏ စီးမွားချမ်းသာအလို့ငှာ ဖြစ်နိုင် စရာ ရှိ၏'ဟု အကြံ ဖြစ်၏၊

ပုက္ကား---ထိုအခါ မဟာဝိဇိတမင်းသည် ပုရောဟိတ် ပုက္ကားကို ခေါ် ၍ ဤစကားကို မိန့်ဆို၏- 'ပုက္ကား---ငါသည် ယဇ်ကြီးကို ပူဇော်ရန် အလိုရှိ၏။ ယင်း ယဇ်ပူဇော်ခြင်းသည် ကြာခြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ငါ၏ စီးပွားချမ်းသာအလို့ဟု ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိ၏၊ သင်သည် ငါ့ကို ညွှန်ကြားပြသပါလော့'ဟု မိန့်ဆို၏။

ေ.၁.၁၂၈။ ပုဏ္ဏား---ဤသို့ မိန့်ဆိုသော် ပုရောဟိတ် ပုက္ထားသည် မဟာဝိဇိတမင်းအား ဤစကားကို လျှောက်၏-'အရှင်မင်း၏ နိုင်ငံ၌ (ခိုးသူ) ဆူးပြောင့် ရှိ၏၊ (ခိုးသူ) နှိပ်စက် ခြင်း ရှိ၏၊ ရွာကို ဗျက်ဆီးခြင်းတို့ကိုလည်း တွေ့ မြင်ရကုန်၏၊ နိဂုံးကို ဖျက်ဆီးခြင်းတို့ကိုလည်း တွေ့မြင်ရကုန်၏၊ မြို့ကို ဖျက်ဆီးခြင်းတို့ကိုလည်း တွေ့မြင်ရကုန်၏၊ ခရီးသွားတို့ကို လှယက်ခြင်းတို့ကိုလည်း တွေ့ မြင်ရကုန်၏။ အရှင်မင်းသည် ကြသို့ (မိုးသူ) ဆူးကြောင့်ရှိသော၊ (မိုးသူ) နှိပ်စက်ခြင်းရှိသော နိုင်ငံ၌ အစွန်အတုပ်ကို ကောက်ယူငြားအံ့၊ ထိုသို့ ကောက်ယူ ခြင်းကြောင့် အရှင်မင်းသည် မပြုသင့်သည်ကို ပြုသည် ဖြစ်ရာ၏။ ဤအရာ၌ အရှင်မင်းမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်သော် လည်း ဖြစ်ရာ၏၊ 'ငါသည် ဤနီးသူဆူးပြောင့်ကို သတ်ဖြတ် ရြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ နောင်ဖွဲ့ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ဒက်တပ်၍ ဥစ္စာ ဆုံးရုံးစေခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ကဲ့ရှဲရှုတ်ချခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ တိုင်းပြည်မှ နင်ထုတ်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ ဖယ်ရှားအံ့'ဟု အကြံ ဖြစ်သော်လည်း ဖြစ်ရာ၏၊ သို့ရာတွင် ဤနည်းဖြင့် ထို(နိုးသူ) ဆူးပြောင့်ကို အကြွင်းမဲ့ ဖယ်ရှားခြင်း မဖြစ်နိုင်ပါ၊ သတ်ဖြတ် ညှဉ်းဆဲခံရသည်မှ ကြွင်းကျန်သော ခိုးသူတို့သည် နောက် အခါ၌ မင်း၏ နိုင်ငံကို ညှဉ်းဆဲကုန်လိမ့်မည်။ စင်စစ်မှုကား ဤပြဆိုမည့် အစီအရင်ကို စွဲမို၍ ဤနည်းဖြင့်သာလျှင် ယင်းစိုးသူ ဆူးငြောင့်ကို အကြွင်းမဲ့ ဖယ်ရှားခြင်း ဖြစ်နိုင်၏။ သို့ဖြစ်၍ အရှင်မင်း၏နိုင်ငံ၌ လယ်ယာလုပ်မှု၊ နွားမွေးမှုတို့ကို အားထုတ်ကုန်သော သူတို့အား အရှင်မင်းသည် မျိုးရိက္ခာကို ထောက်ပံ ပေးကမ်းပါလော။

အရှင်မင်း၏ နိုင်ငံ၌ ကုန်သွယ်မှုကို အားထုတ်ကုန်သော

သူတို့အား အရှင်မင်းသည် အရင်းအနီးကို ထောက်ပံ့ ပေးကမ်းပါလော့။ အရှင်မင်း၏ နိုင်ငံ၌ မင်းမှုထမ်းအလုပ် တို့ကို အားထုတ်ကုန်သော သူတို့အား အရှင်မင်းသည် လခ နိက္ခာကို စီမံပေးပါလော့။ ဤသို့ ပြုသည်ရှိသော် ထိုနိုင်ငံသူ နိုင်ငံသားတို့သည်လည်း မိမိတို့အလုပ်အကိုင်၌ အားထုတ် နေကုန်သည် ဖြစ်၍ အရှင်မင်း၏ နိုင်ငံကို ညှဉ်းဆဲကုန် လိမ့်မည် မဟုတ်ပါ၊ အရှင်မင်းသည် များပြားသော ဥစ္စာ စပါးအစုကိုလည်း ရပါလိမ့်မည်။ နိုင်ငံသည် ငြိမ်းချမ်းခြင်း ရှိသည် ဖြစ်၍ (နီးသူ) ဆူးငြောင့် မရှိသည် ဖြစ်၍ (နီးသုံ) နှိပ်စက်ခြင်းမရှိသည်ဖြစ်၍နိုင်ငံသူနိုင်ငံသားတို့သည်လည်း အချင်းချင်း နှစ်လိုဝမ်းမြောက်ကုန်လျက် သားသမီးတို့ကို ရင်ခွင်၌ ကစေကုန်လျက် အိမ်တို့ကို မပိတ်ကုန်ဘဲလျက် နေကြရသကဲ့သို့ ဖြစ်ပါကုန်လိမ့်မည်ဟု လျှောက်၏။

ပုက္ကား--- မဟာဝိဇိတမင်းသည် အချင်း--- ကောင်းပါပို' ဟု လက်ခံ၍ ပုရောဟိတ်ပုက္ကား အကြံပေးသည့်အတိုင်း ပြု၏။ ဤသို့ ပြုသဖြင့် ပုရောဟိတ် တင်ပြသည့်အတိုင်း ဖြစ်၏။

ပုက္ကား--- ထိုအခါ မဟာဝိဇိတမင်းသည် ပုရောဟိတ် ပုက္ကားကို ခေါ် ဤစကားကို ခိန့်ဆို၏- 'အချင်း--- သင်၏ အစီအရင်ကို စွဲ၍ ငါသည် ထိုနီးသူဆုးပြောငိုကို ဖယ်ရှား မြီးပါပြီ၊ ငါသည် များပြားသော ဥစွာစပါး အစုကိုလည်း ရြေ။ နိုင်ငံသည် ငြိမ်းချစ်းခြင်းရှိသည် ဖြစ်၍ (နီးသူ) ဆူးပြောင့် မရှိသည် ဖြစ်၍ (နီးသူ) နိုင်စက်ခြင်း မရှိသည် ဖြစ်၍ နိုင်ငံသု နိုင်ငံသားတို့သည်လည်း အချင်းချင်း နှစ်လုံဝမ်းမြောက် ကုန်လျက် သားသမီးတို့ကို ရင်စွင်၌ ကစေကုန်လျက် အိမ် တို့ကို မဝိတ်ကုန်ဘဲလျက် နေကြရသတဲ့သို့ ဖြစ်ကုန်၏၊ ပုက္ကား-- ငါသည် ယစ်ကြီးပုစော်ရန် အလိုရှိ၏၊ ယင်းယစ် ပူစော်ခြင်းသည် ကြာမြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ငါ၏ စီးပွားချင်းသာအလို့တု ဖြစ်နိုင်စရာရှိ၏၊ သင်သည် ငါကို ညွန်ကြားပြသပါတော့ ဟု ဖိန်ဆို၏။

#### အင်္ဂါလေးပါး

ော.၁၂၉။ သို့ဖြစ်လျှင် အရှင်မင်း၏ အရံမင်း၊ အမတ် မင်းမှုထစ်း၊ ပုက္ကားသူဌေးနှင့် ဥစ္စာအစုအပုံရှိသော တစ်စုံ တစ်ယောက်သော သူကြွယ်တို့ကို ဤသို့ တိုင်ပင်တော်မူပါ-အရှင်တို့--- ငါသည် ယစ်ကြီး ပုစုတစ်ရန် အလိုရှိ၏။ ယင်း ယစ်ပူစော်ခြင်းသည် ကြာမြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ဝါ၏ စီးပွားချခ်ီးသာအလို့တု ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိ၏။ အရှင်တို့သည် င့ါအား ယဇ်ပူဇော်ရန် သဘောတူပါကုန်လော့'ဟု တိုင်ပင် တော်မူပါ"ဟူ၍ လျှောက်၏။

ပုဏ္ဏား--- မဟာဝိဇိတမင်းသည် 'ကောင်းပါပြီ'ဟု လက်ခံ ပြီးလျှင် ထိုသူတို့နှင့် တိုင်ပင်တော်မူ၏။

'အရှင်မင်းသည် ယစ်ပူဇော်တော်မူပါလော့။ ယစ်ပူဇော် ရန် သင့်သောအချိန်ပင် ဖြစ်ပါသည် မင်းကြီး---'ဟု ထိုသူ တို့သည် လျှောက်ကုန်၏။

ဤသို့လျှင် လေးမျိုးသော ဤသဘောတူ အသင်းအပင်း တို့သည် ထိုယဇ်၏ အရံအတားများ ဖြစ်ကုန်၏။

#### အင်္ဂါရှစ်ပါး

ေ.၁.၁၃၀။ ပုက္ကား--- ဟောဝိဇိတမင်းသည် အင်္ဂျနာ်ပါး နှင့် ပြည့်စုံ၏။ (၁) အဓိဘက် အမဘက် နှစ်ဖက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုးဇာတ် ရှိ၏။ (၂) အဆင်းလှ၏။ (၃) တြွယ်ဝ၏ များသော ဥစ္စာ ရုံ၏။ (၂) ခိုလ်ပါအင်အား ရှိ၏ (၅) သဒ္ဓါတရား ရုံ၏၊ (၆) အကြားအမြင်နှင့် ပြည့်စုံ၏။ (၇) 'ဤသည်ကား ဤစကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်တည်း၊ ဤသည်ကား ဤစကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်တည်းပုံ ထိုသို့ တကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်တုံ သိ၏။ (၈) ပညာရှိ၏။

ဤ သို့လျှင် ဤအင်္ဂါရှစ်ပါးတို့သည်လည်း ထိုယဇ်၏ အရံ အတားများ ဖြစ်ကြကုန်၏။

#### အင်္ဂါလေးပါး

စ.၁.၁၃၁။ ပုဏ္ဏား--- ထို့ပြင် ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် လည်း အင်္ဂါလေးပါးနှင့် ပြည့်စုံ၏။

(၁)အဓိဘက်အမဘက် နှစ်ဗက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုးဇာတ် ရှိ၏၊ (၂) ဝေဒကျမ်းတို့ကို တတ်ကျွမ်း၏၊ (၃) သီလ ရှိ၏၊ (၄) ပညာ ရှိ၏၊

ဤသို့လျှင် ဤအင်္ဂါလေးပါးတို့သည်လည်း ထိုယဇ်၏ အရံအတားများသာလျှင် ဖြစ်ကြကုန်၏။

#### စိတ်ထားသုံးပါး

၈.၁.၁၃၂။ ပုဏ္ထား---ထိုအခါ ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် မဟာဝိဇိတမင်းအား ယစ်မပူဇောိမီ ရှေးဦးစွာပင်လျှင် ဇိတ်ထားသုံးပါးတို့ကို ညွှန်ကြား၏- (၁) ယစ်ကြီးပူဇော်ရန် ကြံစည်တောင့်တနေသော ကာလ၊ (၂) ယစ်ကြီးပူဇော်ဆဲ ကာလ၊ (၃) ယစ်ကြီးပူဇော်ပြီးသော ကာလတို့၌ အရှင်မင်း မှာ 'များစွာသော ငါ၏ စည်းစိမ်အစုသည် ကုန်ခန်းလိမ့်စည်' ဟု တစ်စုံတစ်ခုသော နှလုံးမသာဟာခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိ၏။ အရှင်မင်းသည် ထိုသို့သော နှလုံး မသာယာခြင်းကို မဖြစ်စေသင့်ပါ။

ပုဏ္ဏား--- ဤစိတ်ထားသုံးပါးတို့ကို ပုရောဟိတ် ပုဏ္ဏား သည် မဟာဝိဇိတမင်းအား ယဇ်မပူဇော်မီ ရှေးဦးကပင်လျှင် ညွှန်ကြားထားနှင့်၏။

#### အခြင်းအရာဆယ်ပါး

၈.၁.၁၃၃။ ပုဏ္ဏား---ထိုအခါ ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် မဟာဝိဇိတမင်းမှာ ဤပြဆိုမည့် အခြင်းအရာဆယ်ပါး တို့ဖြင့် အလှူခံတို့အပေါ် ၌ ဖြစ်တတ်သော နလုံးမသာယာ ခြင်းကို ယဇ်မပူဇော်မီ ရှေးဦးကပင်လျှင် ပယ်ဖျောက်၏-(၁) အရှင်၏ ယဇ်ပွဲသို့ အသက်ကို သတ်ခြင်း၊ (၂) နီးယူခြင်း၊ (၃) ကာမဂုက်တို့၌ မှားယွင်းစွာ ကျင့်ခြင်း၊ (၄) မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်း၊ (၅) ကုန်းစကားကို ပြောခြင်း၊ (၆) ရုန့်ရင်း ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောခြင်း၊ (၇) ပြိန်ဖျင်းသော စကားကို ပြောခြင်း၊ (၈) လိုချင်တပ်မက်ခြင်း၊ (၉) ပျက်စီး စေလိုသော စိတ် ရှိခြင်း၊ (၁၀) မှားသော အယူကို ယူခြင်း-တို့ကို ပြုလေ့ရှိသူ၊ ရှောင်ကြဉ်သော သူတို့သည် လာကုန် လိမ့်မည်။ ထိုသူတို့တွင် အကြင်သူတို့သည် အသက် သတ်ခြင်း-စသည်ကိုပြလေ့ရှိကုန်၏ ထိုအသက်သတ်ခြင်း-စသည်ကြောင့် ထိုသူတို့မှာသာ မကောင်းကျိုး ဖြစ်ပါလိမ့် မည်။ ထိုသူတို့တွင် အကြင်သူတို့သည် အသက်သတ်ခြင်း-စသည်မှ ရှောင်ကြဉ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့ကိုသာ အာရုံပြု၍ အရှင်သည် ပေးလှူပူဇော်ပါလော့။ အရှင်သည် စွန့်ကြိ ပါလော့။ အရှင်သည် ဝမ်းမြောက်ပါလော့။ အရှင်သည် မိမိ သန္တာန်၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်စေပါလော့။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)

ပုက္ကား--ကြသို့လျှင်ပုရောဟိတ်ပုက္ကားသည်ဟောဝိဇိတ မင်းမှာ ဤဆယ်ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် အလှူစံတို့ အပေါ် ၌ ဖြစ်တတ်သော နလုံးမသာယာခြင်းကို ယဇ် မပူဇော်မီ ရှေးဦးကပင်လျှင် ပယ်ဖျောက်၏

#### တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အကြောင်း

ော.၁၃၄။ ပုထ္ထား---ထိုအခါ ပုရောဟိတ်ပုထ္ထားသည် ယစ်ကြီးပူဖော်ဆဲ ဖြစ်သော မဟာဝိဇိတမင်းအား ဤဆို မည့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အကျိုး စီးပွားကို ကောင်းစွာ ပြ၏ စိတ်ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည် စေ၏ ကောင်းစွာ ထက်သန်စေ၏ ကောင်းစွာ ရွှင်လန်း စေ၏ (၁) မင်းကြီး---ယစ်ပူဖော်ဆဲ ဖြစ်သော အရှင်မင်းအား 'မဟာဝိဇိတမင်းသည် ယစ်ကြီးပူဖော်၏ ထိုမင်းသည် နိဂုံးစနပုဒ်နေ အရံမင်းတို့ကို မတိုင်ပင်၊ ထိုသို့ ဖြစ်လျက် အရှင်မင်းသည် ဤသို့သဘောရှိသော ယစ်ကြီးကို ပူဖော် ဘိ၏ ဟု ပြောဆိုယည့်သူ တစ်စုံတစ်သောက် ရှိသော်လည်း ရှိရာ၏။ သို့သော် ဤသို့ အရှင်မင်းအား ပြောဆိုသူသည် တရားသဖြင့် ပြောဆိုသူ မဖြစ်နိုင်ပါ၊ အကြောင်းမှာ- အရှင် မင်းသည် နိဂုံးစနပုဒ်နေ အရံမင်းတို့ကို တိုင်ပင်ပြီး ဖြစ်၏။

က္ဆုံ(အကြောင်း)ကြောင့်လည်း ဤယဇ်ကြီးပူတော်သင့် သည့် အဖြစ်ကို အရှင်မင်းသည် သိပါလော့။ အရှင်သည် ပေးလှူးမှုတော်ပါလော့။ အရှင်သည် စွန့်ကြိပါလော့။ အရှင်သည် ဝမ်းမြောက်ပါလော့။ အရှင်သည် မိမိသန္တာန်၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်လင်စေပါလော့။

- (၂) မင်းကြီး---ယစ်ပူဇော်ဆဲဖြစ်သော အရှင်မင်းအား 'မဟာဝိဇိတမင်းသည် ယစ်ကြီးပူဇော်၏ ထိုမင်းသည် နိဂုံး ဇနပုဒ်နေ အမတ်မင်းမူထမ်းတို့ကိုလည်းခေ်ကာင်း၊
  - (၃) နိဂုံးဇနပုဒ်နေ ပုဏ္ဏားသူဌေးတို့ကိုလည်းကောင်း၊
- (၄) နိဂုံးဇနပုဒ်နေ ဥစ္စာအစုအပုံရှိသော သူကြွယ်တို့ကို လည်းကောင်း မတိုင်ပင်၊ ထိုသို့ဖြစ်လျက် အရှင်မင်းသည် ဤသို့သဘောရှိသော ယစ်ကြီးကို ပူစော်ဘိ၏ဟု ပြောဆို မည့်သူ တစ်စုံတစ်ယောက် ရှိသော်လည်း ရှိရာ၏ သို့သော် ဤသို့ အရှင်မင်းအား ပြောဆိုသူသည်လည်း တရားသဖြင့် ပြောဆိုသူ မဖြစ်နိုင်ပါ၊ အကြောင်းမှာ- အရှင်မင်းသည့် နိုင်း

ဇနပုဒ်နေ ဉစွာအစုအပုံရှိသော သူကြွယ်တို့ကို တိုင်ပင်ပြီး ဖြစ်၏

ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ဤယစ်ကြီးမှုတေိသင့်သည့် အဖြစ်ကို အရှင်မင်းသည် သိပါလော့။ အရှင်သည် ပေးလှူ ပူဇော်ပါလော့။ အရှင်သည် စွန့်ကြံပါလော့။ အရှင်သည် ဝမ်းမြောက်ပါလော့။ အရှင်သည် မိမိသန္တာန်၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်လင်စေပါလော့။

- (၅) ယစ်ကြီးပူစော်ဆဲဖြစ်သော အရှင်မင်းအား 'မဟာ ဝိဇိတမင်းသည် ယစ်ကြီးပူစော်၏၊ ထိုမင်းသည် အဓိဇက် အဖေတ် နှစ်ဖက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုးဇာတ် မရှိ၊ ထိုသို့ဖြစ်လျက် အရှင်မင်းသည် ဤသို့သဘောရှိသော ယစ် ကြီးကို ပူစော်ဘိ၏ဟု ပြောဆိုမည့်သူ တစ်စုံတစ်ယောက် ရှိဘော်လည်း ရှိရာ၏၊ သို့သော် ဤသို့ အရှင်မင်းအား ပြောဆို သူသည်လည်း တရားသဖြင့် ပြောဆိုသူ ဖြစ်ပါ၊ အကြောင်း မှာ-အရှင်မင်းသည် အဓိဘက် အဖဘက် နှစ်ဖော်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုးဇာတ် ရှိ၏။ ဤအကြောင်းကြောင့် ကောင်းသော အမျိုးဇာတ် ရို၏။ ဤအကြောင်းကြောင့် တည်း ဤယစ်ကြီးပူစေတ်သင့်သည့် အဖြစ်တို အရှင်မင်း သည် သိပါလော့၊ အရှင်သည် ပေးလူမှုဖော်ပါလော့၊ အရင် သည် စွန့်ကြီပါလော့၊ အရှင်သည် ဝန်းပြောက်ပါလော့၊ အရှင်သည် မိမိသန္တာနဲ့၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်လင်စေပါလော့။
- (၆) ယစ်ကြီးပူဇော်ဆဲဖြစ်သော အရှင်မင်းအား 'မဟာ ဝိဇိတမင်းသည် ယဇ်ကြီးပူဇော်၏၊ ထိုမင်းသည် အဆင်း မလု၊ (၅) မကြွယ်ဝ၊ များသော ဥစ္စာ မရှိ၊ (၈) ဗိုလ်ပါအင်အား မရှိ၊ (၉) သဒ္ဓါတရားလည်း မရှိ၊ (၁ဂ) အမျိုးမျိုးအစားစား များပြားသော အကြားအမြင်နှင့်လည်း မပြည့်စုံ၊ (၁၁) 'ဤ သည်ကား ဤစကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်တည်း၊ ဤသည် ကားဤစကား၏အနက်အဓိပ္ပာယ်တည်း'ဟု ထိုထို စကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကိုလည်း မသိ၊ (၁၂) ပညာ မရှိ၊ ထိုသို့ ဖြစ်လျက် အရှင်မင်းသည် ဤသို့ သဘောရှိသော ယစ် ကြီးကို ပူစော်ဘိ၏'ဟု ပြောဆိုမည့်သူ တစ်စုံတစ်ယောက် ရှိသော်လည်း ရှိရာ၏။ သို့သော် ဤသို့ အရှင်မင်းအား ပြောဆိုသူသည်လည်း တရားသဖြင့် ပြောဆိုသူ မဖြစ်ပါ၊ အကြောင်းမှာ- အရှင်မင်းသည် အဆင်းလှ၏၊ ကြွယ်ဝ၏ များသော ဥစ္စာ ရှိ၏၊ ဗိုလ်ပါ အင်အား ရှိ၏၊ သဒ္ဓါတရားရှိ၏၊ အကြားအမြင်နှင့် ပြည့်စုံ၏။ 'ဤသည်ကား ဤစကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်တည်း၊ ဤသည်ကား ဤစကား၏ အနက် အဓိပ္ပာယ်တည်း'ဟု ထိုထို စကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို

သိ၏ ပညာရှိ၏ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ဤယဇ် ကြီးပူဇော်သင့်သည့် အဖြစ်ကို အရှင်မင်းသည် သိပါလော့။ အရှင်သည် ပေးလုူ ပူဇော်ပါလော့။ အရှင်သည် စွန့်ကြိ ပါလော့။ အရှင်သည် ဝမ်းမြောက်ပါလော့။ အရှင်သည် မိမိ သန္တာနဲ၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်လင်စေပါလော့။

(၁၃) ယရ်ကြီးပူဇက်ဆဲဖြစ်သော အရှင်မင်းအား 'မဟာ ဝိဇိတမင်းသည် ယရ်ကြီးပူဇက်၏၊ ထိုမင်း၏ ပုရောဟိတ် ပုထ္ထားသည် အဓိဘက် အမဘက် နှစ်ဖက်စလုံးမှ ကောင်း သော အမျိုးဖောတ် မရှိ၊ ထိုသို့ ဖြစ်လျက် အရှင်မင်းသည် ဤသို့သဘောရှိသော ယစ်ကြီးကို ပူဇော်ဘိ၏'ဟု ပြောဆို မည့်သူ တစ်စုံတစ်ယောက် ရှိတော်လည်း ရှိရာ၏၊ သို့သော် ဤသို့ အရှင်မင်းအား ပြောဆိုသူသည်လည်း တရားသဖြင့် ပြောဆိုသူ မဖြစ်ပါ၊ အကြောင်းမှာ- အရှင်မင်း၏ ပုရောဟိတ် ပုဏ္ဏားသည် အဓိဘက် အမဘက် နှစ်ဖက်စလုံးတို့မှ ကောင်းသော အမျိုးဖတ် ရှိပါ၏၊

ဤအကြောင်းကြောင့်လည်းဤယရိကြီးပူဇော်သင့်သည့် အဖြစ်ကို အရှင်မင်းသည် သိပါလော့။ အရှင်သည် ပေးလူ။ ပူဇော်ပါလော့။ အရှင်သည် စွန့်ကြံပါလော့။ အရှင်သည် ဝမ်း မြောက်ပါလော့။ အရှင်သည် မိမိသန္တာန်၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်လင်စေပါလော့။

(၁၄) ယစ်ကြီးပူဇော်ဆဲဖြစ်သော အရှင်မင်းအား 'မဟာ ၀ိဇိတမင်းသည် ယဇ်ကြီးပူဇော်၏၊ ထိုမင်း၏ ပုရောဟိတ် ပုဏ္ဏားသည် ဝေဒကျမ်းတို့ကို မတတ်ကျွမ်း၊ (၁၅) ထိုမင်း၏ ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် သီလလည်း မရှိ၊ (၁၆) ထိုမင်း၏ ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် ပညာလည်း မရှိ၊ ထိုသို့ ဖြစ်လျက် အရှင်မင်းသည် ဤသို့သဘောရှိသော ယစ်ကြီးကို ပူဇော် ဘိ၏'ဟု ပြောဆိုမည့်သူ တစ်စုံတစ်ယောက် ရှိသော်လည်း ရှိရာ၏။ သို့သော် ဤသို့ အရှင်မင်းအား ပြောဆိုသူသည် လည်း တရားသဖြင့် ပြောဆိုသူ မဖြစ်ပါ၊ အကြောင်းမှာ-အရှင်မင်း၏ ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် ဝေဒကျမ်းတို့ကိုလည်း တတ်ကျွမ်း၏၊ သီလလည်း ရှိ၏၊ ပညာလည်း ရှိ၏။ ဤ အကြောင်းကြောင့်လည်း ဤယစ်ကြီးပူဇော်သင့်သည့် အဖြစ်ကို အရှင်မင်းသည် သိပါလော့။ အရှင်သည် ပေးလူ။ ပူဇော်ပါလော့။ အရှင်သည် စွန့်ကြံပါလော့။ အရှင်သည် ဝမ်းမြောက်ပါလော့။ အရှင်သည် မိမိသန္တာနို့၌ စိတ်ကိုသာ ကြည်လင်စေပါလော။

ပုဏ္ဏား---ဤသို့လျှင် ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားသည် ယစ်ကြီး ပူဇော်ဆဲဖြစ်သော မဟာဝိဇိတမင်းအား ဤတစ်ဆယ့် ခြောက်ပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အကျိုးစီးပွားကို ကောင်းစွာ ပြ၏

ေ.၁.၁၃၅။ ပုဏ္ကား--- ထိုအလှု၊ ယစ်ပွဲ၌ကား နွား၊ ဆိတ်၊ သိုး၊ ကြက်၊ ဝက်၊ အမျိုးမျိုးသော သတ္တဝါတို့ကို မသတ်ရကုန်၊ ယစ်တိုင်အတွက် သစ်ပင်တို့ကိုလည်း မခုတ် ဖြတ်ရကုန်၊ ယစ်အေဝင်းအတွက် သစန်းမြက်တို့ကိုလည်း မရိတ်ရကုန်၊ ထိုမဟာဝိဇ်တမင်း၏ ကျွန်အစေအပါး အမှုလုပ်တို့သည် လည်း တုတ်ဖြင့် ဖြိမ်းမြောက်သောကြောင့် မျက်ရည်ရှိစို ငိုကုန်လျက် အမှုတို့ကို ပြုလုပ်ကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ စင်စစ် အားဖြင့် အလိုရှိသူတို့သာ ပြုလုပ်ကြရကုန်၏၊ အလိုမရှိသူ တို့သည် မပြုလုပ်ကြရကုန်၊ အလိုမြီသော အမှုကိုသာ ပြုလုပ် ကြရကုန်၏၊ အလိုမရှိသော အမှုကို မပြုလုပ်ကြရကုန်။ ထိုအလှု၊ယစ်ပွဲသည် ထောပတ်၊ ဆီ၊ ဆီဦး၊ နို့ခမ်း၊ ပျား၊ တင်လဲမြင့်သာလျှင် သား၊ ငါးမပါဘဲ ပြီးဆုံးခြင်းသို့ ရောက်၏။

ော.၁-၃၆။ ပုဏ္ထား--- ထိုအခါ နိဂုံးဇနပုဒ်နေ အရံမင်း၊ အမော်မင်းမှုထမ်း၊ ပုဏ္ဏားသူဌေး၊ ဥစ္စာအစုအပုံရှိသော သူကြွယ်တို့သည် များစွာသော ဥစ္စာကို ယူလျက် မဟာ ဝိစိတမင်းသို့ ရျဉ်းကပ်ပြီးလျှင် 'မင်းမြတ်--- မင်းမြတ်ကိုသာ ဧည်ရွယ်၍ ဤများစွာသော ဥစ္စာကို ယူဆောင်ခဲ့ကြပါ၏၊ မင်းမြတ်သည် ထိုဥစ္စာကို ခံယူတော်မူပါ'ဟု လျှောက် ကုန်၏၊

`အချင်းတို့--- အလိုမရှိပြီ၊ တရားသော အခွန်အတုတ် ဖြင့် စုဆောင်းထားသော ဤငျဲဥစ္စာသည်လည်း များလှ၏၊ ထိုသင်တို့၏ ဥစ္စာသည်လည်း သင်တို့၏ ဥစ္စာပင် ဖြစ်ပါစေ၊ ဤငျ်ဥစ္စာမှလည်း ထပ်၍ ယူကုန်ဦးလော့'ဟု မိန့်၏။

ဤသို့ မဟာဝိဇိတမင်းက ငြင်းပယ်လိုက်သည်ရှိသော် ထိုသူတို့သည်တစ်နသောနေရာသို့ထွက်စွာသွားကြဋ်းလျှင် 'ဤဥစွာတို့ကို မိမိတို့အိမ်သို့ ပြန်ယူဆောင်သွား၍ မသင့် တော်၊ မဟာဝိဇိတမင်းသည် ယဇ်ကြီးပူဇော်၏၊ ယခု ငါတို့ သည် ထိုမင်းကို အတုလိုက်၍ ယဇ်ပူဇော်ကုန်အံ့'ဟု အညီ အညွှတ် ကြံစည်ဆုံးဖြတ်ကုန်၏။

ေ ၁.၁၃၇။ ပုဏ္ထား--- ထိုအခါ နိဂုံးဇနပုဒ်နေ အရံမင်း တို့သည် အလှူ ယဇ်ဝင်း၏ အရှေ့မျက်နာ၌ အလှူပွဲတို့ကို ကျင်းပကုန်၏၊ နိဂုံးဇနပုဒ်နေ အမတ်မင်းမှုထမ်းတို့သည် အလှူယဇ်ဝင်း၏ တောင်မျက်နာ၌ အလှူပွဲတို့ကို ကျင်းပ ကုန်၏၊ နိဂုံးဇနပုဒ်နေ ပုဏ္ဏားသူဌေးတို့သည် အလှူယဇ် ဝင်း၏ အနောက်မျက်နာ၌ အလှူပွဲတို့ကို ကျင်းပကုန်၏၊ နိဂုံးဇနပုဒ်နေ ဥစ္စာအစုအပုံရှိသော သူကြွယ်တို့သည် အလှူ

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ယဇ်ဝင်း၏ မြောက်မျက်နာ၌ အလှူပွဲတို့ကို ကျင်းပကုန်၏။

ပုက္ထား---ထိုအလှူယလ်ပွဲတို့၌လည်း နွား၊ ဆိတ်၊ သိုး၊ ကြက်၊ ဝက်၊ အမျိူးမျိုးသော သတ္တဝါတို့ကို မသတ်ရကုန်၊ ယလ်တိုင်အတွက် သစ်ပင်တို့ကိုလည်း မခုတ်ဖြတ်ရကုန်၊ ယလ်အဝင်းအတွက် သမန်းမြက်တို့ကိုလည်း မခုတ်ပြောက်နာနဲ ထိုမဟာဝိဇ်တမင်း၏ ကျွန်အစေအပါး အမှုလုပ်တို့သည် လည်း တုတ်ဖြင့် ခြိမ်းခြောက်သောကြောင့် မျက်ရည် ရှုံစို ငိုကုန်လျက် အမှုတို့ကို ပြုလုပ်ကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ စင်စစ်အားဖြင့် အလိုရှိသူတို့သာ ပြုလုပ်ကြရကုန်၏ အလို မရှိသုတို့သည် မပြုလုပ်ကြရကုန်၊ အလိုရှိသော အမှုကို မ ပြုလုပ်ကြရကုန်၏ အလိုမရှိသော အမှုကို မပြုလုပ်ကြ ရကုန်၊ ထိုအလှူယလ်ပွဲတို့သည်လည်း ထောပတ်၊ ၏ ဆိဦး၊ နို့ခမ်း၊ များ၊ တင်လဲဖြင့်သာလျှင် ပြီးဆုံးခြင်းသို့ ရောက် ကုန်၏။

ဤသို့လျှင် လေးမျိုးသော သဘောတူ အသင်းအပင်း၊ ဟောဝိနိတမင်း၌ပြည့်စုံသော ရှစ်ပါးသော အင်္ဂါ၊ ပုရောဟိတ် ပုဏ္ဏား၌ ပြည့်စုံသော လေးပါးသော အင်္ဂါ၊ သုံးပါးသော စိတ်ထား၊ ပုဏ္ဏား--- ဤ အလုံးစုံပါဝင်သော ယစ်ဂိုာ သုံးပါး သော စိတ်ထားနှင့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အရံအတား ရှိသော ယစ်၏ ပြည့်စုံခြင်း-ဟု ဆိုအပ်၏"ဟူ၍ ဟောကြား တော်မွ၏။

ေ ၁.၁၃၈၊ ဤသို့ ဟောကြားတော်မူသော် ထိုပုက္ကား တို့သည် ပြင်းပြကျယ်လောင်သော အသံဖြင့် ပွဲတင်ထပ်မျ ဤသို့ ပြောဆိုကြကုန်၏- "သြော်---အံ့ဖွယ်ကောင်းသော ယစ်ပွဲပါပေတကား၊ သြော်--- အံ့ဖွယ်ကောင်းသည့် ပြည့်စုံ သော ယစ်ပွဲပါပေတကား"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

ကူဋ္ဌာန္တပုက္ကားသည်ကား ဆိတ်ဆိတ်သာလျှင်ထိုင်နေ၏။ ထိုအခါ ထိုပုက္ကားတို့သည် ကူဋ္ဌာန္တပုက္ကားကို "အရှင်က္ခဋ္ဌာန္တ သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ ကောင်းသော စကားကို ကောင်း သော စကားအနေဖြင့် အဘယ်ကြောင့် ကောင်းရီး မခေါ် သနည်း"ဟု ဆိုကြကုန်၏။

"အရှင်တို့---ဝါသည် ရဟန်းဂေါတမ၏ ကောင်းသော စကားကို ကောင်းသော စကားအနေဖြင့် ကောင်းရီး မခေါ် သည် မဟုတ်ပါ။ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ရဟန်း ဂေါတမ၏ ကောင်းသော စကားကို ကောင်းသော စကား အနေဖြင့် ကောင်းရီးမခေါ် ငြားအုံ၊ ထိုသူ၏ ဦးခေါင်းသည်ပင် ပြတ်ကျလေရာ၏၊ အရှင်တို့--- စင်စစ်အားဖြင့် ပါသည် ဤသို့

"အရှင်ဂေါတမသည်ဤသို့သောယဇ်ကိုပူဇက်၍ဖြစ်စေ၊ ပူဇက်ရာ၌ ညွှန်ကြား၍ဖြစ်စေ ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေ သည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်သို့ ကဝ်ရောက်ခဲ့သည်ကို အမှတ် ပေါသလော"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား မေးလျှောက်၏။

"ပုဏ္ဏား--- ငါ အမှတ်ရ၏ ထိုစဉ်အခါ၌ ငါသည် ထို ယစ်ကို ပူစော်ရာ၌ညွှန်ကြားသော ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏား ဖြစ်ခဲ့ ပေ၏"

### အမြဲတမ်းအလှူဖြစ်သော မျိုးရိုးစဉ်ဆက်အလှူ

၈.၁.၁၃၉။ "အရှင်ဂေါတမ--- ဤယဇ်ထက် ကိစ္စနည်း၍ သာ၍ အကျိုးများသော ယဇ်သည် ရှိပါသေးသလော"

"ပုဏ္ဏား---ရှိသေး၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုယဇ်သည် အဘယ်ပါနည်း"

"ပုဏ္ဏား---သီလရှိသော ရဟန်းတို့အား ရည်ညွှန်း၍ အမြိ တမ်း လှူနေသော မျိုးရိုးစဉ်ဆက် ယဇ်အလှူတို့သည် ရှိကုန်၏ ပုဏ္ဏား---ဤ ယဇ်အလူတို့တည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အဘယ့်ကြောင့်ပါနည်း"

"ပုဏ္ကား--- ဤသို့သဘောရှိသော သုံးပါးသော စိတ် ထားနှင့် တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အရံအတားရှိသည့် ပြည့်စုံသော ယစ်ပွဲသို့ ရဟန္တာတို့သည်လည်း မချဉ်းကပ် ကုန်၊ ရဟန္တာဖြစ်ရန် ကျင့်နေသော သူတို့သည်လည်း မချဉ်းကပ်ကုန်၊ ထိုသို့ မချဉ်းကပ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့် နည်းထိုသော် ပုဏ္ဏား--- ယင်းယစ်ပွဲ၌ တုတ်ဖြင့် ပုတ်တော် ခြင်းနှင့် လည်ကို ဆွဲကိုင်ခြင်းတို့ကို တွေ့မြင်ရကုန်၏။ ထို့ကြောင့် ဤသို့သဘောရှိသော ယဇ်ပွဲသို့ ရဟန္တာတို့ သည်လည်း မချဉ်းကပ်ကုန်၊ ရဟန္တာဖြစ်ရန် ကျင့်နေသော သူတို့သည်လည်း မချဉ်းကပ်ကုန်။

ပုက္ကား---သီလရှိသော ရဟန်းတို့ကို ရည်ညွှန်း၍ အခြံတမ်း လှူနေသော မျိုးရိုးစဉ်ဆက် ယဇ်အလူူတို့သည် ရှိကုန်၏။ ပုက္ကား--- ဤသို့သောသဘောရှိသော ယစ်ပွဲ သို့ကား ရဟန္တာတို့သည်လည်း ချဉ်းကဝ်ကုန်၏ ရဟန္တာ ဖြစ်ရန် ကျင့်နေသော သူတို့သည်လည်း ချဉ်းကဝ်ကုန်၏ ထိုသို့ချဉ်းကဝ်ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်းဆိုသော် ဟုက္ကား--- ဤယဇ်အလှူ၌ တုတ်ဖြင့် ပုတ်စတ်ခြင်းနှင့် လည်ကို ဆွဲတိုင်ခြင်းတို့ကို ဖတွေ့မြင်ရကုန်း ထို့ကျောင့် လည်ကို ဆွဲတိုင်ခြင်းတို့ကို ဖတွေ့မြင်ရကုန်း ထို့ကျောင့် ဤသို့သဘောရှိသောယဇ် အလှူသို့ ကန္တာတိုသည်လည်း ရှဉ်းကဝ်ကုန်၏ ရဟန္တာဖြစ်ရန် ကျင့်နေသော သူတို့သည် လည်း ချဉ်းကဝ်ကုန်၏ မုတ္တား---ထို့ကြောင့်တည်း"

6.၁.၁၄ဂ။ "အရှင်ဂေါတမ--- ထိုယစ်နှစ်မျိုးထက် ကိစ္စနည်း၍ သာ၍ အကျိုးများသော ယစ်သည် ရှိပါသေး သလော"

"ပုဏ္ဏား---ရှိသေး၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုယစ်သည် အဘယ်ပါနည်း"

"ပုဏ္ကား--တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူသည် အရပ် လေးမျက်နာ၌ ရှိသော သံယာကို ရည်ညွှန်း၍ ကျောင်း ဆောက်၏ ပုဏ္ဏား--- ထိုသူ၏ ဤ ကျောင်းအလှုယစ်သည် ထိုယစ်နှစ်မျိုးထက် ကိစ္စနည်း၏ သာ၍ နည်းသော အားထုတ်ရမူလည်း ရှိ၏ သာ၍များသော အကျိုးလည်း ရှိ၏ သာ၍များသော အာနိသင်လည်း ရှိ၏"

ေ.၁.၁၄၁။ "အရှင်ဂေါတမ--- ထိုယဇ်သုံးမျိုးထက် ကိစွ နည်း၍ သာ၍ အကျိုးများသော ယဇ်သည် ရှိပါသေး သလော"

"ပုဏ္ဏား---ရှိသေး၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုယ®်သည် အဘယ်ပါနည်း"

"ပုဏ္ဏား--တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ယုံကြည် သော စိတ် ရှိသည် ဖြစ်၍ ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာကို ကိုး ကွယ်ရာ- ဟူ၍ ဆည်းကပ်၏၊ ပုဏ္ဏား--- ထိုသူ၏ ဤ (ကိုးကွယ်ရာ-ဟု ဆည်းကပ်မှု) ယစ်တည်း"

ော.၁.၁၄၂။ "အရှင်ဂေါတမ--- ထိုယစ်လေးမျိုးထက် ကိစ္စနည်း၍ သာ၍ အကျိုးများသော ယစ်သည် ရှိပါသေး യസോ"

"ပုဏ္ဏား---ရှိသေး၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုယစ်သည် အဘယ်ပါနည်း"

"ပုဏ္ဏား---တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ငါးပါး သီလကို ဆောက်တည်၏၊ ပုဏ္ဏား---ထိုသူ၏ ဤယစ် (ငါးပါးသီလ)တည်း"

ေ.၁.၁၄၃။ "အရှင်ဂေါတမ---ထိုယဇ်ငါးမျိူးထက် ကိစ္စ နည်း၍ သာ၍ အကျိုးများသော ယဇ်သည် ရှိပါသေး သလော"

"ပုဏ္ဏား---ရှိသေး၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုယစ်သည် အဘယ်ပါနည်း"

"ပုဏ္ကား--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌အလေးအနက် ယုံကြည်၏ ထိုသူသည် ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတီမောက္ခ သံဝရသီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ ( ဂေါဝရ)နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရှလေ့ရှိ၏၊ သိက္ခာပုဒ် တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ကောင်းသော ကာယကံ၊ ဝစီက်နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိ၏၊ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆုနြွေတံခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏ (ဆုနြေတို့ကို စောင့်စည်း၏)၊ စားဖွယ်၌ အတိုင်း အရှည်ကို သိ၏၊ တရားသတိ၊၊ ဆင်ခြင်ဉာက် နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ခဲ့လွယ်၏၊

ပုက္ကား---ထိုရဟန်းသည် စုဋ္ဌသီလ၊ မရွိျမသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။

ပုက္ကား--- ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထဈာန်၊ ဝိပဿနာဉာက်၊ မနောမယိဒ္ဓိ ဉာက်၊ ဍာုဒ္ဓိဝိဉာက်၊ ဒိဗ္ဓသောတဉာက်၊ စေတောပရိယ

# ြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)

ဉာက်၊ ပုဗွေနိဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတဉာက်နှင့် အာသဝက္ခယဉာက်တို့ကို ရ၏။

ပုက္ကား--- ဤ (ပထမျာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယ ဈာန်၊ စတုတ္တဈာန်၊ ဝိပဿနာဉာက်၊ မနောမယ်ဒို့ဉာက်၊ အုဒ္ဓိဝိဓ ဉာက်၊ ဒိဗ္ဗသောတဉာက်၊ စေတောပရိယဉာက်၊ ပုဗွေ နိဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတဉာက်နှင့် အာသဝက္မယ ဉာက်) ယစ်သည် ရှေးယစ်တို့ထက် အဆင့်ဆင့် သာ၍ ကိစ္စနည်း၍ အဆင့်ဆင့် သာ၍များသော အကျိုးလည်း ရှိ၏။

ပုဏ္ကား---ဤပြည့်စုံသော (အာသဝက္ခယဉာက်) ယဇ် ထက် သာ၍ လွန်ကဲသည်လည်း ဖြစ်သော သာ၍ မွန်မြတ် သည်လည်း ဖြစ်သော အခြားတစ်ပါးသော ပြည့်စုံသော ယဇ်သည် မရှိတော့ပြီ"ဟု ဟောတော်မှ၏။

#### ကူင္ဒဒန္တပုဏ္ဏားက သတ္တဝါတို့အား ဘေးမဲ့ပေးခြင်း

ော.၁၄၄။ ဤသို့ ဟောတော်မူသော် ကူဋဒန္တပုဏ္ကား သည် ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထား၍ အရှင်ဂေါတမ---ထိုကျွန်ုပ်သည် ယစ်ပူဖော်ရန်အတွက် ယစ်တိုင်သို့ ပို့ထောင် ထားသော နွားလားခုနှစ်ရာ၊ နွားထီးငယ် ခုနှစ်ရာ၊ နွားဖငယ် ခုနှစ်ရာ၊ ဆိတ်ခုနှစ်ရာနှင့် သိုးခုနှစ်ရာတို့ကို လွှတ်ပါ၏၊ ထိုသတ္တဝါတို့သား အသက်ချမ်းသာခွင့်ကို ပေးပါ၏၊ ထို သတ္တဝါတို့သည် စိမ်းစိုသော မြက်တို့ကိုလည်း စားကြပါစေ၊ အေးမြသော ရေတို့ကိုလည်း သောက်ကြပါစေ၊ ထိုသတ္တဝါ တို့အား အေးမြသော လေသည်လည်း တိုက်စတ်ပါစေ"ဟု လျှောက်၏။

#### ကူင္ဒဒန္တပုဏ္ဏား သောတာပန် တည်ခြင်း

ေ.၁.၁၄၅။ ထိုအခါ ကူဋဒန္တပုဏ္ကားအား မြတ်စွာဘုရား သည် အစဉ်အတိုင်းသော တရားစကားကို ဟောတော်မှ၍ ကူဋ္ဒန္တပုဏ္ဏားသည် တရားကို မြင်ကာ သောတာပန် တည်လေ၏။

ော.၁၄၆။ ထိုအခါ ကူရဒန္တပုဏ္ထားသည် မြတ်စွာဘုရား အား "မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ နက်ဖြန် တပည့်တော်၏ အလူ။ ယဇ်ဝင်းသို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော် မူပါ"ဟု လျှောက်၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ် နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မူ၏။

ေ၁.၁၄၇။ ထိုအခါ ကူဋ္ဌဒန္တပုက္ထားသည် မြတ်စွာဘုရား ၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍ နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိခိုးလျက် အရှိအသေပြပြီးလျှင် ပြန်သွားလေ၏။

နောက်တစ်နေ့၌ ကူဋဒန္တပုက္ကားသည် မိမိ၏အလူ။ ယဇ်ဝင်း၌ မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ်ဘောဇဉ်ကို စီမံစေပြီးလျှင် "အရှင်ဂေါတမ---အမျိန်တန်ပါပြီ၊ ဆွမ်း ပြင်ပြီးပါပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား အမျိန်တန်ကြောင်းကို လျှောက်စေ၏။

ေ ၁.၁၄၏ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက် အချိန်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် ကုဋ္ဌာနွှပုထ္ထား၏ အလှူယဇ်ဝင်းသို့ ရဦးကင်တော်မူပြီးလျှင် ပြင်ထားသော နေရာ၌ ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ ထိုင်နေ တော်မူ၏။

ထိုအခါကူဋ္ခခန္တပုဇ္ဏားသည်မြတ်စွာဘုရားအမှူးရှိသော ရဟန်းသံဃာအား မွန်မြတ်သော ဆွမ်းခဲဖွယ် ဘောဇဉ်ကို ဆက်ကပ်၏။

မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးတော်မူသောအခါကူဋဒန္တ ပုဏ္ဏားသည် နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏။

နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော ကူဋမန္တပုဏ္ဏားအား မြတ်စွာဘုရားသည် တရားစကား ဟောကြား ရှီးမြှင့် တော်မူပြီးနေရာမှ ထကာပြန်ကြသွားတော်မူလေသတည်း။

# 6

# అయించ్రిపార్ట్

### ပုဏ္ဏားတမန်ဝတ္ထု

ေ.၁.၁၄၉။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီ မြို့အနီး မဟာဝှန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပါသော ကျောင်း ကြီး၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုစဉ်အခါ၌ အရှင်နာဂိတ သည် မြတ်စွာဘုရားအား လုဝ်ကျွေးပြုစုလျက် ရှိ၏။

ော.၁၅၇။ ထိုအခါ သီတသာမကေသည် အရှင်နာဂိတ ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ အရှင်နာဂိတကို ရှိခိုးလျက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ပြီးသော် အရှင်နာဂိတအား ဤစကားကို လျှောက်၏- "အရှင်ကဿပ---များစွာသောဤကောသလ တိုင်းသား ပုဏ္ဏားတမန်တို့နှင့် မေစတိုင်းသား ပုဏ္ဏားတမန် တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ဤအရပ်သို့ ကပ်ရောက်လာကြပါကုန်၏ ဩဋ္ဌေမည်သော လိစ္ဆစီမင်း သည်လည်း များစွာသော လိစ္ဆစီမင်းသတ်နှင့် အတူ မြတ်စွာ ဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ဤအရပ်သို့ ကပ်ရောက်လာ၏ အရှင်ကသပ--- တောင်းပန်ပါ၏၊ ဤလူအပေါင်းသည်

"သီဟ---သို့ဖြစ်လျှင် သင်သည်ပင် မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ကြားချေလော့" "ကောင်းပါပြီ အရှင်ဘုရား"ဟု ဆိုတာ သီဟသာမကေ သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ မြတ်စွာ ဘုရားအား လျှောက်၏။

"သီဟ--- သို့ဖြစ်လျှင် ကျောင်းရိပ်၌ နေရာခင်းလော့"

"ကောင်းပါပြီ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၍ သီဟ သာမကေသည် ကျောင်းရိပ်၌ နေရာခင်း၏။

ေ.၁.၁၅၁၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကျောင်းမှ ထွက်တော်မူ၍ ကျောင်းရိပ်တွင် ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ထိုကောသလတိုင်းသား ပုဏ္ဏား တမန်တို့၊ မဂဓတိုင်းသား ပုဏ္ဏားတမန်တို့နှင့် ဩဋ္ဌဒ မည်သော လိစ္ဆဝိမင်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရဉ်းကပ်ပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏

၈.၁.၁၅၂။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် ဩဋ္ဌဒ မည်သော လိစ္တဝိမင်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား---ယခင့် ယခင် နေ့တို့၌ လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ္တသည် ကျွန်ုပ်ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ကျွန်ုပ်အား ဤကေားကို ပြော၏။ 'မဟာလိ---ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို

# ြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အမှီဖြ၍ နေခဲ့သည်မှာ မကြာမြင့်လှပါ၊ အစ အဆုံး သုံးနှစ် သာ ဖြစ်၏၊ ထိုကာလအတွင်း၌ ငါသည် တစ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကို မြင်ရ၏ သို့သော်လည်း နတ်အသံတို့ကိုကား မကြားရပါဟု ပြောပါ၏၊ အရှင်ဘုရား ----လိစ္တစိမင်းသား သုနက္မတ္တသည် တစ်မက်ဖွယ် ဖြစ် ကုန်သော နတ်အသံတို့ကို ထင်ရှားရှိလျက်ပင် မကြားလေ သလော၊ သို့မဟုတ် ထင်ရှားမရှိ၍ မကြားလေသလော"ဟု လျှောက်၏

#### တစ်ဖို့တည်းအတွက် ပွားများထားသော သမာဓိ

ေ.၁.၁၅၃။ "မဟာလိ---လိစ္ထဝီမင်းသား သုနက္မွတ္တသည် တဝ်မက်ဗွယ်ဖြစ်ကုန်သော နတ်အသံတို့ကို ထင်ရှားရှိ လျက်ပင် မကြား၊ ထင်ရှားမရှိ၍ မကြားသည်ကား မဟုတ်" ဟု မိန့်တော်မှု၏။

"အရှင်ဘုရား… ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း"

ော.၁.၁၅၄။ "မဟာလိ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် အရှေ့အရုပ်မှ တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ် အဆင်းတို့ကို ဖြင်ရန် တစ်ဖို့တည်းအတွက်သာလျှင် သမာဓိကို ပွားများ၏၊ နတ်အသံတို့ကို ကြားရန် တစ်ဖို့ အတွက်ကား မပွားများ၊ ထိုရဟန်းသည် အရှေ့အရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကိုသာ မြင်ရ၏၊ နတ်အသံတို့ကိုကား မကြားရရေ။

ော.၁၅၅။ မဟာလိ---တစ်ဖန် ထိုပြင်လည်း ရဟန်း သည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ မြောက်အရပ်၊ အထက်၊အောက်၊ဇီလာအရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ်ဖြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကို မြင်ရန် တစ်ဖို့တည်းအတွက်သာလျှင် သမာဓိကို ပွားများ၏၊ နတ်အသံတို့ကို ကြားရန် တစ်ဖို့ အတွက်ကား မပွားများ၊ ထိုရဟန်းသည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ မြောက်အရပ်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကိုသာ မြင်ရ၏ နတ်အသံတို့ကို မကြားရဈေ။

ော.၁၅၆။ မဟာလီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် အရှေ့အရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ်ဖြစ်ကုန်သော နတ်အသံ တို့ကို ကြားရန် တစ်ဖို့တည်းအတွက်သာလျှင် သမာဓိတို့ကို ပွားများ၏၊ နတ်အဆင်းတို့ကို မြင်ရန် တစ်ဖို့အတွက်ကား သမာဓိကို မွေားများ၊ ထိုရဟန်းသည် အရှေ့အရပ်မှ တင်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ်အသံတို့ကိုသာ ကြားရ၏ နတ်အဆင်းတို့ကို မမြင်ရချေ။

ော.၁၅၇။ မဟာလိ---တစ်ဖန် ထို့ပြင်လည်း မဟန်း သည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ မြောက်အရပ်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာအရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန် သော နတ်အသံတို့ကို ကြားရန် တစ်ဖို့တည်းအတွက် သာလျှင် သမာဓိကို ပွားများ၏။ နတ်အဆင်းတို့ကို မြင်ရန် တစ်ဖို့အတွက်ကားမွှားများ၊ ထိုရဟန်းသည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ ပြောက်အရပ်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ်ဖြစ်ကုန်သော နတ်အသံတို့ကိုသာ ကြားရ၏။ နတ်အဆင်းတို့ကို မြင်ရချေ။

ေ.၁.၁၅၈။ မဟာလီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် အရှေ့အရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ် အဆင်းတို့ကို မြင်ရန်လည်းကောင်း၊ နတ်အသံတို့ကို ကြားရန် လည်းကောင်း နှစ်ဖို့စလုံးအတွက် သမာဇိကို ပွားများ၏ ထိုရဟန်းသည် အရှေ့အရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကိုလည်း မြင်ရ၏၊ နတ်အသံတို့ကိုလည်း ကြားရ၏။

ော.၁၅၉။ မဟာလိ---တစ်ဗန် ထိုပြင်လည်း ရဟန်း သည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ မြောက်အရပ်၊ အထက်၊အောက်၊ ဇီလာအရပ်မှ တပ်မက်ဖွယ်ဖြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကို မြင်ရန်လည်းကောင်း၊ နတ်အသံတို့ကို ကြားရန်လည်းကောင်း နှစ်ဖို့စလုံးအတွက် သမာဓိကို ပွားများ၏၊ ထိုရဟန်းသည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ ပွားများ၏၊ ထိုရဟန်းသည် တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်၊ မြစ်ကုန်သော နတ်အဆင်းတို့ကိုလည်း မြင်ရ၏၊ နတ်အသံ တို့တိုလည်း ကြားရ၏။

ဟောလိ--- လိစ္ထဝီမင်းသား သုနက္ခတ္တသည် တပ်မက် ဇွယ် ဗြစ်ကုန်သော နတ်လောကမှ အသံတို့ကို ထင်ရှား ရှိလျက်ပင် မကြား၊ ထင်ရှား မရှိ၍ မကြားသည်ကား မဟုတ် ဟုရာ၌ အကြောင်းကား ဤသည်ပင်တည်း"

ေ.၁.၁၆၀။ "အရှင်ဘုရား---ထိုပွားများအဝ်သော သမာဓိ တရားတို့ကို မျက်မှောက်ပြုလိုသောကြောင့် ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါကုန် သလော"

"မဟာလီ---ထိုပွားများအပ်သော သမာဓိတရားတို့ကို မျက်မှောက်ပြုလိုသောကြောင့် ရဟန်းတို့သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသည် မဟုတ်ကုန်။ မဟာလိ ---သမာဓိတရားထက် သာ၍ မွန်မြတ်ကုန်သော အခြားသော တရားတို့သည် ရှိကုန်သေး၏။ ယင်းတရားတို့ကို မျက်မှောက် ပြုလိုသောကြောင့်သာလျှင် ရဟန်းတို့သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကုန်၏"

### အရိယဗိုလ်လေးပါး

ေ.၁.၁၆၁။ "အရှင်ဘုရား--- သမာဓိတရားထက် သာ၍ မွန်မြတ်သော တရားတို့ကား အဘယ်ပါနည်း"

"မဟာလိ--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် သုံးပါးသော သံယောဇဉ်တို့၏ အကြွင်းမဲ့ ကုန်ခြင်းကြောင့် သောတာပန် ဖြစ်၏။ မဟာလိ---ဤသောတာပန်အဖြစ် သည်လည်း သမာဓိတရားထက် သာ၍ မွန်မြတ်သော တရားဖေတည်း။

မဟာလိ--- တစ်ဖန် ထို့ပြင်လည်း ရဟန်းသည် သုံးပါး သော သံယောရဉ်တို့၏ အကြွင်းခဲ့ ကုန်ခြင်းကြောင့်လည်း ကောင်း၊ တပ်မက်ခြင်း (ရာဂ)၊ ပြစ်မှားခြင်း (အေသ)၊ တွေ ဝေခြင်း (မောဟ)တို့၏ ခေါင်းပါးခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း ကျိုလူပြည်သို့ တစ်ကြိမ်သာ လာ၍ ဆင်းရဲ၏ အဆုံးကို ပြသော သကဒါဂါမိ ဖြစ်၏။ မဟာလိ---ဤသကဒါဂါမိ အဖြစ်သည်လည်း သမာဓိတရားထက် သာ၍ မွန်ပြတ်သော တရားပေတည်။

မဟာလိ---တစ်ဖန်ထိုပြင်လည်း ရဟန်းသည် အောက် ကာမဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်သော ငါးပါးသော သံယောစဉ်တို့၏ အကြွင်းမဲ့ ကုန်ခြင်းကြောင့် ပြောကွာသို့၌ ဥပပါတ်ပဋိသန္ဓေနနေ၌ ထိုဘုံ၌သာလျှင် ပရိ နိဗ္ဗာန်ပြုသော ထိုဘုံမှ ပြန်လည်ခြင်းသဘောမရှိသော အနာဂါမိ ဖြစ်၏ မဟာလိ--- ဤအနာဂါမိအဖြစ်သည်လည်း သမာဓိတရားထက် သာ၍ မွန်မြတ်သော တရားပေတည်း။

ဟောလိ--- တစ်ဇန် တို့ပြင်လည်း ရဟန်းသည် အာသဝ တို့၏ကုန်ခြင်းကြောင့် အရဟတ္တဖိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တဖိုလ် ပညာကိုထူးသောဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင်မျက်မှောက်ပြုလျက် ရဟန္တာ ဖြစ်ကာ နေ၏။ ဟောလိ---ဤရဟန္တာအဖြစ်သည် လည်း သမာဓိတရားထက် သာ၍မွန်မြတ်သော တရား ပေတည်း။ ယင်းတရားလေးပါးတို့ကို မျက်မှောက်ပြုလိုသော ကြောင့် ရဟန်းတို့သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကုန်၏။

မဟာလိ---သမာဓိတရားထက် သာ၍မွန်မြတ်သော တရားတို့သည် ဤသည်တို့ပင်တည်း"

### အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော အရိယမဂ်

စ.၁.၁၆၂။ "အရှင်ဘုရား---ထိုတရားတို့ကို မျက်မှောက် ပြုရန် နည်းလမ်း ရှိပါသလော၊ အကျင့် ရှိပါသလော"

"မဟာလိ--- ထိုတရားတို့ကို မျက်မှောက်ပြုရန် နည်းလမ်း ရှိ၏ အကျင့် ရှိ၏"

ေ.၁.၁၆၃။ "အရှင်ဘုရား---ထိုတရားတို့ကို မျက်မှောက် ပြုရန် နည်းလမ်း-ဟူသည် အဘယ်ပါနည်း၊ အကျင့်-ဟူသည် အဘယ်ပါနည်း"

"ဟောလိ---ဖြူစင်သော အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော မဂ်ပင် တည်း၊ ထိုမင်္ဂသည် အဘယ်နည်း ဟူမှ-(၁) သမွာဒိဋိ (မှန်စွာ သိဖြင်ခြင်း)၊ (၂) သမွာသက်ပွ (မှန်စွာ ကြံစည်ခြင်း)၊ (၃) သမွာဝါစာ (မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်း)၊ (၄) သမွာကဖွန္တ (မှန်စွာပြုလုပ်ခြင်း) (၅) သမွာအာဇီဝ (မှန်စွာ အသက် မွေးခြင်း)၊ (၆) သမွာဝါယာမ (မှန်စွာ အားထုတ်ခြင်း) (၇) သမွှာသတိ (မှန်စွာ အောက်မေ့ခြင်း)နှင့် (၈) သမ္မာသမာဓိ (မှန်စွာ တည်ကြည်ခြင်း)တို့ပင်တည်း။

မဟာလိ--- ထိုတရားတို့ကို မျက်မှောက်ပြုရန် နည်းလမ်း ကား ဤမဂ်ပင်တည်း၊ အကျင့်ကား ဤမဂ်ပင်တည်း။

#### ရဟန်းနစ်ပါးဝတ္ထု

ော.၁.၁၆၄။ မဟာလိ--- အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် ကောသမွိ မြို့၏အနီး ယောသိတာရုံကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ ထိုအခါ မုက္ကိယပရိဂိုဇ်နှင့် ဒါရပတ္တိက၏ တပည့် ဇာလိယပရိဂိုဇ်-ဟူသော ရဟန်းနှစ်ပါးတို့သည် ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကဝ်လာ၍ ငါနင့်အတူ ဝစ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆိုကြ၏။ ဝစ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို

# ြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ပြောဆိုကြပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ကြပြီးသော် ထို ပရိဝိုဇ်ရဟန်းနှစ်ပါးတို့သည် ငါ့အား 'ငါ့ရှင်ဂေါတမ---အသို့နည်။ ထိုကိုယ်သည်ပင်အသက်၊ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်လော။ သို့မဟုတ် အသက်သည် တခြာ။ ကိုယ်သည် တခြားလော'ဟု မေးလျှောက်ကုန်၏။

၈.၁.၁၆၅။ `ငါ့ရှင်တို့----သို့ဖြစ်လျှင် နာကုန်လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းကုန်လော့၊ ဟောပေအံ့'

'ငါ့ရှင်---ကောင်းပါပြီ'

ငါသည် ဤတရားကို ဟောကြားခဲ့ပေ၏-

ဲငါ့ရှင်တို့--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏။ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌အလေးအနက်ယုံကြည်၏ ထိုသူသည်ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတီမောက္ခ သံဝရသီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ (ဝေါစရ)နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရှလေ့ရှိ၏ သိက္ခာပုဒ် တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ကောင်းသော ကာယကံ၊ ဝစီကံနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ဝင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိ၏၊ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆုန္ဓေတ်ခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏ (ဆုန္ခြေတို့ကို စောင့်စည်း၏)၊ စားဖွယ်၌ အတိုင်း အရှည်ကို သိ၏ တရားသတိ၊ ဆင်ရြင်ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ရဲလွယ်၏

င့ါရှင်တို့---ထိုရဟန်းသည် စူဋသီလ၊ မၛှိမသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။

င့်ရှင်တို့--- ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ င့်ရှင်တို့--- ဤသို့ သိသော၊ ဤသို့ မြင်သော ရဟန်း သည် ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤစကားကို ဆိုရန် သင့်လျော်ပါ မည်လော'ဟု မေးသော် ထိုပရိပိုဇ်တို့သည် `ငှဲရှင်--- ဤသို့ သိသော၊ ဤသို့ မြင်သော ရဟန်းသည် ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသက် သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤစကားကို ဆိုရန် သင့်လျော်၏'ဟု ဖြေကုန်၏။

'င့်ရှင်တို့--- ငါသည် ထိုပထမဈာန်ကို ဤသို့ သိ၏ ဤသို့ မြင်၏ ထိုသို့ သိမြင်လျက်လည်း ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသက်သည် တရြား၊ ကိုယ်သည် တခြား'ဟူ၍ ဖြစ်စေ ငါသည်ကား မေရိ။

'င့်ရှင်တို့--- ထိုပြောန်းသည် ဒုတိယဈာန်သို့။ တတိယ ဈာန်သို့။ စတုတ္ထဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ ငါ့ရှင်တို့--- ဤသို့ သိသော၊ ဤသို့ မြင်သော ရဟန်းသည် ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ခြစ်စေ၊ အသက် သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤစကားကို ဆိုရန် သင့်လျော်ပါမည်လော'ဟု မေးသော် ထိုပရိုငိုစ် တို့သည် 'ငှဲရှင်--- ဤသို့ သိသော၊ ဤသို့ မြင်သော ရဟန်း သည် ထိုကိုယ်သည်ပင်အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤစကားကို ဆိုရန် သင့်လျော်၏'ဟု ဖြေကုန်၏။

ဲင့ါရှင်တို့--- ဝါသည် ထိုစတုတ္တဈာန်ကို ဤသို့ သိ၏၊ ဤသို့ မြင်၏၊ ထိုသို့ သိမြင်လျက်လည်း ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ဗြစ်စေ၊ အသက် သည်တရြား၊ ကိုယ်သည် တရြား'ဟူ၍ ဗြစ်စေ ငါသည်ကား မဆို။

'ပိုရှင်တို့---ထိုရဟန်းသည် ဝီပဿနာဉာက်အမြင်အလို့ ငှာ စိတ်ကို ရေးရှင့်ဆောင်၏ ရေးရှညွှတ်စေ၏ ပိုရှင်တို့--ကျံသို့ သိသော၊ ဤသို့ ပြင်သော ရဟန်းသည် ထိုကိုယ် သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-- ဟု၍ ဖြစ်စေ ဤ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား-- ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤ ကေားကို ဆိုရန် သင့်လျော်ပါမည်လော'ဟု မေးသော် ထိုပရိပိုစိတို့သည် 'ပိုရှင်--- ဤသို့ သိသော၊ ဤသို့မြင်သော ရဟန်းသည် ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက် သည်ပင် ကိုယ်--ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ် သည်တခြား-- ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤ ကေားကို ဆိုရန် သင့်လျော်၏' ဟု မြေကုန်၏။

`င့်ရှင်တို့--- ငါသည် ထို ဝိပဿနာဉာက်အမြင်ကို ဤသို့ သိ၏ ဤသို့ မြင်၏။ ထိုသို့ သိမြင်လျက်လည်း ထိုကိုယ်

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

သည်ပင် အသက်၊ ထို အသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား' ဟူ၍ ဖြစ်စေ ငါသည်ကား မဆို၊

1,90

 တခြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤ စကားကို ဆိုရန် မသင့်လျော်ပါ'ဟု ဖြေကုန်၏။

'င့ါရှင်တို့--- ငါသည် ထို အာသဝက္ခယဉာက်ကို ဤသို့ သိ၏၊ ဤသို့ ခြင်၏။ ထိုသို့ သိမြင်လျက်လည်း ထိုကိုယ် သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟု၍သော် လည်းကောင်း၊ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြား-ဟု၍ ဖြစ်စေ ငါသည်လည်း မဆို'ဟု ဟောခဲ့ပေ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏။ ဩဌဒူမည်သော လိစ္စစိမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော် မူသော တရားတော်ကို နှစ်လိုသည်ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူလေသတည်း။

# 9

# မဟာသီဟနာဒသုတိ

#### အစေလကဿပ၀တ္ထု

ေ ၁.၁၆၆။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဥရှညဖြို့ ၏ အနီး သားတို့ကို ဘေးခဲ့ပေးရာ ဖြစ်သော ကဏ္ဍကထလ အရပ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ အဝတ်မဝတ်ဘဲ ကျင့်သော ကဿပတတ္တတွန်းသည် ဖြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ပြီးသော် ဖြတ်စွာ ဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏ "အရှင်ဂေါတမ---'ရဟန်းဂေါတမသည် မြိုးခြံသော အကျင့် အားလုံးကို ကဲ့ရဲ့၏ ခေါင်းပါးစွာ အသက်မွေးသူ၊ မြိုးခြံစွာ ကျင့်သူအားလုံးကို တစ်ဖက်သတ် ပြက်ရယ်ပြု၏ ရှတ်ချ၏' ဟု ကြားဖူးပါသည်၊ အရှင်ဂေါဟမ--- အသို့နည်။ ထိုစကားသည် မှန်ပါသလော၊ ကျွန်ုပ်တို့သည်ကား အရှင်ဂေါတမကို စွပ်စွဲရန် အလိုမရှိ ကြပါ'ဟု လျှောက်၏။

စ.၁.၁၆၇။ "ကဿပ--- မမှန်ကန်၊ ထိုသို့ ပြောကြားသူ တို့သည် ငါ့ကို မဟုတ်မမှန်သော စကားဖြင့် စွပ်စွဲရာ ရောက် ကုန်၏။

ကဿပ--- ဤလောက၌ ခေါင်းပါးစွာ အသက်မွေးသူ၊ မြိုးမြံစွာ ကျင့်သူ အချို့ သေသည်မှ နောက်၌ ငရဲ၌ ဖြစ်နေ သည်ကို ငါသည် ဒိဗ္ဗစကျဘက်ဖြင့် မြင်၏။ ကဿပ--- ဤလောက၌ ခေါင်းပါးစွာ အသက်မွှေးသူ၊ မြိုးရြံစွာကျင့်သူ အရှို့ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်နေသည်ကို ငါသည် ဒိဗ္ဗစကျွဉာက်ဖြင့် မြင်၏။

ော.၁.၆၈။ ကဿပ--- ဤလောက၌ ဆင်းရဲနည်းစွာ နေလေ့ရှိသော ခြိုးခြံစွာကျင့်သူ အချို့ သေသည်မှ နောက်၌ ငရဲ၌ ဖြစ်နေသည်ကို ငါသည် ဒီဗွစကျွဉာက်ဖြင့် မြင်၏ ကဿပ--- ဤလောက၌ ဆင်းရဲနည်းစွာ နေလေ့ရှိသော ခြိုးခြံစွာ ကျင့်သူ အချို့ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်နေသည်ကို ငါသည် ဒီဗွစကျွဉာက်ဖြင့် မြင်၏။

ကသပ--- ထိုသို့ မြင်သော ငါသည် ဤခြုံးမြံစွာ ကျင့်သူ တို့အ်ကြုံသို့လာခဲ့ရာအပြောကိုလည်းကောင်းသွားရောက်ရာ အရပ်ကိုလည်းကောင်း၊ သေခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ ဖြစ်ခြင်း ကိုလည်းကောင်း အမှန်အတိုင်း သိ၏၊ ထိုသို့ သိသော ငါသည် ခြိုးခြံသော အကျင့်အားလုံးကို အဘယ့်ကြောင့် ကဲ့ရဲ့ အုံနည်း၊ ခေါင်းပါးစွာ အသက်မွေးသူ၊ ခြိုးမြံစွာ ကျင့်သူ အားလုံးကို အဘယ့်ကြောင့် တစ်ဖက်သတ် ပြက်ရယ်ပြု အုံနည်း၊ ရှတ်ရုအုံနည်း၊

ေ.၁.၁၆၉။ ကဿပ---ပညာရှိကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည် မှားသော အယူတို့ကို ပညာဖြင့် ဖျက်ဆီး နေဘိသကဲ့သို့ ကျက်စားနေကုန်၏၊ ထိုသမော၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့နှင့် ဝါ၏ အယူဝါဒသည် အရျို့နေရာတို့၌ တူညီ၏ အရျို့နေရာတို့၌ မတူညီ၊

#### မေးမြန်းစိစစ်စေခြင်းကို ပြရာ

ေ ၁.၁ဂုဂ၊ ကဿပ--- ငါသည် ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ထံ ချဉ်းကပ်၍ ဤသို့ ထိုလေ့ ရို၏-- ငါ့ရှင်တို့--- ငါတို့၏ အယူဝါဒချင်း မတူညီသော နေရာ တို့ကို ထားလိုက်ပါကုန်၊ တူညီသော နေရာတို့၌ ပညာရှိ တို့သည် ဆရာအချင်းချင်း ယှဉ်ပြင်၍ ဖြစ်ပေ၊ တယ်ညံသံဃာ အချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်ပေ နစ်ဦးနှစ်ဖက်သော ငါတို့ကို ဤသို့ မေးမြန်းကြပါပေ၊ စိစစ်ကြပါပေ၊ စုစစ်းကြပါပေ၊ ဤ နှစ်ဦးနှစ်ဖက်သော အရှင်တို့၏ အယူ၌ 'အကုသိုလ်ဖြစ် ကျန်သော တရားတို့ကို အဘယ်သူသည် အကြွင်းခဲ့ ပယ်၍ ကျင့်သနည်း၊ ရဟန်း ဂေါတမလေ၊၊ တစ်ပါသော ဂိုက်း ဆရာ အရှင်တို့လော'ဟု မေးမြန်းကြပါပေ၊ စိစစ်ကြပါပေ၊ စုံစမ်းကြပါပေ၊

ော.၁၁၇၁၊ ကဿပ--- မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်သော ပညာရှိတို့သည် ဤနစ်ဦးနစ်ဇက်သော အရှင်တို့၏ အယူ၌ 'အကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော တရားတို့ကို ရဟန်း ဂေါကမသည် အကြွင်းမဲ့ ပယ်၍ ကျင့်၏၊ တစ်ပါးသော ဂိုက်းဆရာ အရှင်တို့သည်ကား အနည်းငယ်သာ ပယ်၍ ကျင့်ကုန်၏'ဟု ဆိုရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၏၊ ကဿပ--- ဤသို့လျှင် ပညာရှိတို့သည် မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်လတ်သော် ထိုအရာ၌ ငါတို့ကိုသာ များသောအားဖြင့် ရီးမှုမ်းကုန်ရာ၏။

ော.၁၃၂။ ကဿပ--- ထို့ပြင်လည်း ပညာရှိတို့သည် ဆရာအချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်စေ၊ တပည့်သံဃာ အချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်စေ နစ်ဦးနှစ်ဖက်သော ငါတို့ကို ဤသို့ မေးမြန်းကြပါစေ၊ စီစစ်ကြပါစေ၊ စုံစမ်းကြပါစေ၊ ဤ နှစ်ဦးနှစ်ဖက်သော အရှင်တို့၏ အယူ၌ 'ကုသိုလ်ဖြစ်ကုန် သော တရားတို့ကို အဘယ်သူသည် အပြည့်အစုံ ဆောက် တည်၍ ကျင့်သနည်း၊ ရဟန်းဂေါတလော၊ တစ်ပါးသော ဂိုက်းဆရာ အရှင်တို့လော'ဟု မေးမြန်းကြပါစေ၊ စီစစ်ကြ ပါစေ၊ စုံစင်းကြပါစေ။

၈.၁.၁၇၃။ ကဿပ--- မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်သော ပညာရှိတို့သည် ဤနှစ်ဦးနှစ်ဖက်သော အရှင်တို့၏ အယူ၌ `ကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော တရားတို့ကို ရဟန်းဂေါတသေည် အပြည့်အစုံ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ တစ်ပါးသော ဂိုက်း ဆရာ အရှင်တို့သည်ကား အနည်းငယ်သာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကုန်၏'ဟု ထိုရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၏။ ကဿပ ---ဤသို့လျှင် ပညာရှိတို့သည် မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန် လတ်သော် ထိုအရာ၌ ငါတို့ကိုသာ များသောအားဖြင့် ရှီးမွန်း ကုန်ရာ၏။

ော.၁ဂု၄။ ကဿပ--- ထို့ပြင်လည်း ပညာရှိတို့သည် ဆရာအချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်စေ၊ တပည့်သံဃာ အချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်စေ နစ်ဦးနှစ်ဖက်သော ငါတို့ကို ဤသို့ မေးမြန်းကြပါစေ၊ စီစစ်ကြပါစေ၊ စုံစန်းကြပါစေ။ ဤ နှစ်ဦးနှစ်ဖက်သော အချင်တို့၏ အယူ၌ 'အကုသိုလ် ဖြစ် ကုန်သော တရားတို့ကို အဘယ်သူသည် အကြွင်းခဲ့ ပယ်၍ ကျင့်သနည်း၊ အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်သံဃာလော၊ တစ်ပါး သော အရှင်ဂိုက်းဆရာတို့၏ တပည့်သံဃာတို့လော'ဟု မေးမြန်းကြပါစေ၊ စီစစ်ကြပါစေ၊ စုံစစ်းကြပါစေ။

ော.၁၁၅၅၊ ကဿပ--- မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်သော ပညာရှိတို့သည် ဤနှစ်ဦးနှစ်ဇက်သော အရှင်တို့၏ အယူ၌ 'အကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော တရားတို့ကို အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့် သံဃာသည်သာ အကြွင်းမဲ့ ပယ်၍ ကျင့်၏ တစ်ပါး သော အရှင်ဂိုက်းဆရာတို့၏ တပည့်သံဃာတို့သည်ကား အနည်းငယ်သာ ပယ်၍ ကျင့်ကုန်၏'ဟု ဆိုရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၏

ကဿပ--- ဤသို့လျှင် ပညာရှိတို့သည် အယူကို မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်လတ်သော် ထိုအရာ၌ ငါတို့ကိုသာ များသော အားဖြင့် ချီးမွှမ်းကုန်ရာ၏။

ော.၁.၇၆။ ကဿပ--- ထိုပြင်လည်း ပညာရှိတို့သည် ဆရာအချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်စေ၊ တပည့်သံဃာ အချင်းချင်း ယှဉ်ပြိုင်၍ ဖြစ်စေ နစ်ဦးနှစ်ဖက်သော ဝါတို့ကို မေးမြန်းကြပါစေ၊ စီစစ်ကြပါစေ၊ စုံစစ်းကြပါစေ။ ဤနှစ်ဦး နှစ်ဖက်သော အရှင်တို့၏ အယှဉ့် ကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော တရားတို့ကို အာလာသူသည် အပြည့်အစုံ ဆောက်တည်၍ ကျင့်သနည်း။ အရှင်စင်ဂါတမ၏ တပည့်သံဃာလော၊ တစ်ပါသော အရှင်ဂိုက်းဆရာတို့၏တပည့် သံဃာတို့လော' ဟု မေးမြန်းကြပါစေ၊ စီစစ်ကြပါစေ၊ စုံစစ်းကြပါစေ၊

ော.၁.၁ဂုဂု၊ ကဿပ---မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်သော ပညာရှိတို့သည် ဤနှစ်ဦးနှစ်ငော်သော အရှင်တို့၏ အယူ၌ 'ကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော တရားတို့ကို အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်သံဃာသည်သာ အပြည့်အစုံ ဆောက်တည်၍

# ြို့ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယန်ကာယ်)

ကျင့်၏ တစ်ပါးသော အရှင်ဂိုက်းဆရာတို့၏ တပည့်သံဃာ တို့သည်ကားအနည်းငယ်သာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကုန်၏' ဟု ဆိုရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၏။

ကဿပ---ဤသို့လျှင် ပညာရှိတို့သည် အယူကို မေးမြန်း၊ စိစစ်၊ စုံစမ်းကုန်လတ်သော် ထိုအရာ၌ ငါတို့ကိုသာ များသောအားဖြင့် ရီးမွမ်းကုန်ရာ၏။

#### အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော အရိယမဂ်

ေ ၁.၁ဂု၈၊ ကသပ--- နည်းလမ်းသည် ရှိ၏၊ အကျင့် သည် ရှိ၏၊ ယင်းနည်းလမ်း၊ အကျင့်ကို ကျင့်သည်ရှိသော် ရဟန်းဂေါတမသည်ဘာကျင် သင့်သော အခါ၌သာ ဆိုလေ့ ရှိ၏၊ ဟုတ်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ အကျိုးနှင့် စပ်သည် ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ တရားနှင့်စပ်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ အဆုံးအမနှင့် စပ်သည်ကိုသာဆိုလေ့ရှိ၏'ဟု ကိုယ်တိုင်ပင် သိလိမ့်မည်၊ ကိုယ်တိုင်ပင် မြင်လိမ့်မည်။

ကဿပ--- ထိုနည်းလမ်းကား အဘယ်နည်း။ ထိုအကျင့် ကား အဘယ်နည်း။

ဖြူစင်သော အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော ဤမဂ်ပင်တည်း"

#### ခြိုးခြံသောအကျင့် အားထုတ်မှုကို ပြဆိုရာ

ေဝ.၁ဂု၉။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အဝတ်မဝတ်ဘဲ ကျင့်သော ကဿပတတ္တတွန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဂေါတမ--- ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့က သမက(သူတော်စင်) အလုပ်-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)အလုပ်-ဟူ၍လည်း ကောင်း ဆိုအပ်သော ဤမြီးခြံသော အကျင့်ကို အားထုတ် မှုတို့သည်လည်း ရှိပါကုန်သေး၏။ ၎င်းတို့ကား- အဝတ် မဝတ်ဘဲ နေ၏ လွတ်လဝိစ္မွာ ကျင့်၏\* လက်ဖြင့် မစင်ကို သုတ်လေ့ ရှိ၏ အရင်--- လာပါလော့ ဆိုသူ၏ ဆွန်းကို မစ်၊ အရှင်--- ရပ်ပါဦးလော့ ဆိုသူ၏ ဆွန်းကို မစ်၊ စိမိ မရောက်မီ ယူဆောင်လာသော ဆွန်းကို မစ်၊ ရည်စူး၍ ပြုသော ဆွန်းကို မစံ၊ ပင့်ဖိတ်ဆွန်းကို မစံ၊ အိုးဝမှ ကော်၍ လောင်းသော ဆွန်းကို မစံ၊ တောင်းဝမှ ကော်၍ လောင်းသော ဆွန်းကို မစံ၊

တံခါးခုံခြား၍ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံ၊ တုတ်ခြား၍ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံ၊ ကျည်ပွေ့ခြား၍ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံ၊ နှစ်ယောက် စားနေစဉ်မှ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံ၊ ကိုယ်ဝန်ဆောင်မိန်းမ၏ ဆွမ်းကို မခံ၊ နို့တိုက်ဆဲ မိန်းမ ၏ ဆွမ်းကို မခံ၊ ယောက်ျားနှင့် နီးနောနေသော မိန်းမ၏ ဆွမ်းကို မင်္ခ၊ ဆော်ဩစုဆောင်း၍ လောင်းသော ဆွမ်းတို့ကို မင်္ခ၊ ခွေးမျှော်နေရာမှ ဆွမ်းကို မင်္ခ၊ ယင်အုံရာမှ ဆွမ်းကို မင်္ခ၊ ငါး မစား၊ အမဲ မစား၊ သေ မသောက်၊ အရက် မသောက်၊ ဇွဲ၌ မြှုပ်သော ဆေးရည်ကို မသောက်၊ တစ်အိမ်၌သာ ဆွမ်းခံ၏။ တစ်လုတ်သာ စား၏၊ နှစ်အိမ်၌သာ ဆွမ်းခံ၏၊ နှစ်လုတ်သာ စား၏၊ ခုနှစ်အိမ်၌သာ ဆွမ်းခံ၏၊ ခုနှစ်လုတ်သာ စား၏၊ ဆွမ်းလောင်းခွက်ငယ် တစ်ခုစာမှုဖြင့်လည်း ရောင့်ရဲ၏၊ ဆွမ်းလောင်းခွက်ငယ် နှစ်ခုစာမှုဖြင့်လည်း ရောင့်ရဲ၏၊ တစ်ရက်ခြားလည်း အစာစား၏၊ နှစ်ရက်ခြားလည်း အစာ စား၏၊ ခုနစ်ရက်ခြားလည်း အစာစား၏၊ ဤနည်းဖြင့် လခွဲ တစ်ကြိမ်တိုင်အောင်လည်း ဤသို့သဘောရှိသော ရက် ပိုင်းရြား၍ အစာစားခြင်းအကျင့်ကို ကျင့်လျက် နေ၏ ဤ သည်တို့ပင်တည်း။

ေ.၁.၁၀၀၊ အရှင်ဂေါတမ--- ထိုသကေး ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့က သမက(သူတော်စင်) အလုပ်-ဟု၍လည်းကောင်း၊ ဗြာဟွက (သူတော်မြတ်) အလုပ်- ဟု၍လည်းကောင်း ဆိုအပ်သော ဤမြိုးခြံသော အကျင့်ကို အားထုတ်မှုတို့သည်လည်း ရှိပါကုန်သေး၏၊ ၎င်း တို့ကား ဟင်းရွက်စိမ်းကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ ပြောင်းဆန် ကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ ကျိတ်သီးဆန်ကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ သားရေမတ် အစေအနကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ မှော်ကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ စွဲနကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ ထမင်းရည်ကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ မြက်ကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ သော်လည်း စားနေ၏၊ မြက်ကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ နွားရေးကိုသော်လည်း စားနေ၏၊ တောသစ်မြစ် သစ်သီးကို စားလျက်သော်လည်း မျှတ၏၊ တြွေကျသော သစ်သီးကို စားလျက်သော်လည်း မျှတ၏၊ တြွေကျသော သစ်သီးကို

ေ.၁.၁၁၁။ အရှင်ဂေါတမ--- ထိုသကေး ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့က သမော(သူတော်စင်) အလုပ်-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်) အလုပ်-ဟူ၍လည်းကောင်း ဆိုအပ်သော ဤမြိုးခြံသော အကျင့်ကို အားထုတ်မှုတို့သည်လည်း ရှိပါကုန်သေး၏ ၎င်းတို့ကား- ပိုက်ဆံလျှော်အဝတ်တို့ကိုသော်လည်း ဝတ်၏ တိုက်ဆံလျှော်နှင့် ရောနှောရက်သော အဝတ်တို့ကိုသော်လည်း လည်း ဝတ်၏ သူသေကောင်မှ အဝတ်တို့ကိုသော်လည်း ဝတ်၏ ပုံသကူအဝတ်တို့ကိုသော်လည်း ဝတ်၏ သစ်ခေါက် အဝတ်တို့ကိုသော်လည်း ဝတ်၏၊ သစ်နက်ရေကိုသော် လည်း ဝတ်၏၊ သစ်နက်ရေမျှင်အဝတ်ကိုသော်လည်း ဝတ်၏၊ သမန်းမြက်အဝတ်ကိုသော်လည်း ဝတ်၏ လျှော်တေ အဝတ်ကိုသော်လည်းဝတ်၏ပျဉ်ချပ်အဝတ်ကိုသော်လည်း ဝတ်၏၊ ဆံခြည်ကမ္မလာကိုသော်လည်း ဝတ်၏၊ သားမြီး ကမ္မလာကိုသော်လည်း ဝတ်၏၊ ခင်ပုပ်ငှက်တောင်အဝတ် ကိုသော်လည်း ဝတ်၏ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကိုလည်း နတ်၏ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်နတ်ခြင်းအမှုကိုလည်း အားထုတ်၏၊ ထိုင်ရန် နေရာကို ပယ်၍ ရပ်လျက်လည်း နေ၏၊ ဆောင့်ကြောင့် လည်း ထိုင်နေ၏၊ ဆောင့်ကြောင့်ထိုင်နေခြင်းအမှုကိုလည်း အားထုတ်၏၊ ဆူးအခင်းပေါ် ၌လည်း နေ၏၊ ဆူးအခင်း ပေါ်၌လည်း အိပ်၏၊ ပျဉ်ပြားပေါ်၌လည်း အိပ်၏၊ ကြမ်း တမ်းသော မြေပြင်၌လည်း အိပ်၏၊ နံပါးတစ်ဖက်တည်း ဖြင့်လည်း အိပ်၏၊ မြူအညစ်အကြေးကိုလည်း ဆောင်၏၊ လွင်ပြင်၌လည်း နေ၏၊ ရသည့်နေရာ၌သာလည်း နေ၏၊ မစင်ကိုလည်း စား၏၊ မစင်စားခြင်းအမှုကို အားထုတ်၏၊ ရေမသောက်မှု၍လည်း နေ၏၊ ရေမသောက်ခြင်းအမှုကို အားထုတ်၏ တစ်နေ့ သုံးကြိမ်ရေသို့ သက်ဆင်းရိုင်း အမှုကိုလည်း အားထုတ်၍ နေ၏၊ ဤသည်တို့ပင်တည်း"

### ခြိုးခြံသောအကျင့်ကို အားထုတ်၍ အကျိုးမရှိပုံကို ပြဆိုရာ

ေ ၁.၁၂။ "ကသာပ--- အဝတ်မဝတ်ဘဲ နေခြင်းစသည်ကို ပြုနေစေကာမူ၊ ဟင်းရွက်စိမ်းကို စားခြင်းစသည်ကို ပြုနေစေကာမူ၊ ဟင်းရွက်စိမ်းကို စားခြင်းစသည်ကို ပြုနေစေကာမူ၊ ပိုက်ဆံလျှော်အဝတ်ကိုဝတ်ခြင်းစသည်ကို ပြုနေစေကာမူ ပိုတ်ဆံလျှော်အဝတ်ကိုဝတ်ခြင်းစသည်ကို ပြုနေစေကာမူ ပိုတ်ဆံလျှော်အဝတ်ကိုဝတ်ခြင်း၊ စတ
င်း၊ သူတော်မြတ်) သည် ဤသိလ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ စိလ
(သမာဓိ)၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ ပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်းကို မွေားများ
ရသေး၊ မျက်မှောက်မပြုရသေးသည်ရှိသော် စင်စစ်အားဖြင့်
သမာက (သူတော်မြတ်)အလုပ်မှ ဝေးသည်သောတည်း၊
ကဿပ--- ရဟန်းတစ်ပါးသည် မေတ္တာစိတ်ကို ပွားများ၏
အာသဝတို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် အရဟတ္တဇိုလ်စိတ်နှင့်
အရေဟတ္တဇိုလ်ပညာကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင်
ဖျက်မှောက်ပြုလျက် ရဟန္တာ ဖြစ်တာ နေ၏၊ ကဿပ--ဏူရဟန်းကို သမက(သူတော်စင်)-ဟူ၍လည်းကောင်း
ပြာတွက(သူတော်မြတ်)-ဟူ၍လည်းကောင်း ဆိုထိုကို

ေ.၁.၁၈၃။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အဝတ်မဝတ်ဘဲ ကျင့်သော ကဿပတက္ကတွန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ---သမက (သူတော်စင်) အလုပ်သည် ခဲယဉ်း လှချေ၏၊ ဗြာဟွက (သူတော်မြတ်) အလုပ်သည် ခဲယဉ်းလှ ချေ၏"ဟု လျှောက်၏၊

"ကဿပ---`သမက (သူတော်စဉ်) အလုပ်သည် နဲယဉ်း လှချေ၏၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)အလုပ်သည် နဲယဉ်း လှချေ၏'ဟူသော စကားသည် လောက၌ ဆိုရိုးတံထွာ မွေတာပင်တည်။၊

ကဿပ---အဝတ်မဝတ်ဘဲ နေခြင်း-စသည်ကို ပြုသည် မူလည်း ဖြစ်စေ၊ ဟင်းရွက်စိမ်းကို စားခြင်း-စသည်ကို ပြုသည်မူလည်း ဖြစ်စေ၊ ပိုက်ဆံလျှော်အဝတ်တို့ကို ဝတ်ခြင်း- စသည်ကို ပြုသည်မူလည်း ဖြစ်စေ ကဿပ--- (ထိုသို့ ပြုလျက်)ဤချိန်းခြံသော အကျင့်ကို အားထုတ်ကာ မှုဖြင့် သမက (သူတော်စင်)အလုပ်သည်လည်းကောင်း၊ ပြားဟွက (သူတော်မြတ်)အလုပ်သည်လည်းကောင်း၊ ပြားပည် အလွန်ခဲယဉ်းသည် ဖြစ်ခဲ့လျှင် 'သမက (သူတော်စင်)အလုပ်သည် ခဲယဉ်းလူချေ၏၊ ပြားဟွက (သူတော်မြတ်)အလုပ်သည် ခဲယဉ်းလူချေ၏၊ ပြားဟွက (သူတော်မြတ်)အလုပ်သည် ခဲယဉ်းလူချေ၏ ဟူသော စကားကို ဆိုရန် မသင့်ရာသေး၊

ဤသကေး ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) အလုပ်ကို သူကြွယ် ဖြစ်စေ၊ သူကြွယ့်သား ဖြစ်စေ၊ အယုတ် ဆုံးအားဖြင့် အိုးရွက်ကျွန်မပင် ဖြစ်စေ 'ငါ ယခု အဝတ် မဝတ်ဘဲ နေမြင်း-စသည်ကို ပြုအုံ'ဟု ဆောက်တည်၍ ပြုခြင်းငှာလည်း စွမ်းနိုင်ရာသေး၏။

ကသာပ--- ဤရြိုးခြံသော အကျင့်အားထုတ်ခြင်းကို ဖယ်ထားရှိပင် သမက (သူတော်မေဝီ) အလုပ်သည်လည်း ကောင်း၊ ဗြာဟွက (သူတော်မြတ်) အလုပ်သည်လည်း ကောင်း ခဲယဉ်းငြားဆုံ၊ အလွန်ခဲယဉ်းငြားဆုံ၊ ထိုသို့ ခဲယဉ်း မှသာ 'သမက(သူတော်စင်)အလုပ်သည် ခဲယဉ်းလှရေ၏ ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်)အလုပ်သည် ခဲယဉ်းလှရေ၏' ဟူသော ဤစကားကို ဆိုရန် သင့်ဖေ၏

ကသပ--- ရဟန်းတစ်ပါးသည် မေတ္တာစိတ်ကို ပွားများ ၏ အာသဝတို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် အရဟတ္တာ့ဇိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တာ့ဇိုလ်ပညာကို ထုးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် ရဟန္တာဖြစ်ကာ နေ၏၊ ကဿပ---ဤရဟန်းကို သမက(သူတော်စင်)-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဆိုထိုက် ဝေဏိ"

၈.၁.၁၄၄။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အဝတ်မဝတ်ဘဲ

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ကျင့်သော ကဿပတက္ဘတွန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ--- သမက (သူတော်စင်)ကို သိနိုင်ခဲ၏ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်)ကို သိနိုင်ခဲ၏"ဟု လျှောက်ပြန်၏။

"ကဿပ---'သမက (သူတော်စဉ်)ကို သိနိုင်ခဲ၏၊ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်)ကို သိနိုင်ခဲ၏၊ ဟူသော ဤကေား သည် လောက၌ ဆိုရိုးတံထွာ မွေတာပင်တည်း။

ကသာပ---အဝတ်မဝတ်ဘဲ နေခြင်းစသည်ကို ပြုသည် မူလည်းဖြစ်စေ၊ ဟင်းရွက်စိမ်းကို စားခြင်း-စသည်ကို ပြုနေ သည်မှုလည်း ဖြစ်စေ၊ ဝိုက်ဆံလျော်အဝတ်တို့ကို ဝတ်ခြင်း-စသည်ကို ပြုသည်မှုလည်းဖြစ်စေ၊ ကသာပ---ထိုသို့ ပြုပျက် ဤခြုံးခြံသော အကျင့်ကို အားထုတ်ကာမှုဖြင့် သမက (သူတော်စေ)သည်လည်းကောင်း၊ ပြာဟျက (သူတော်မြတ်)သည်လည်းကောင်း သိနိုင်ခဲသည် အလွန် သိနိုင်ခဲသည် ဖြစ်ခဲ့လျှင် 'သမက(သူတော်စင်)ကို သိနိုင်ခဲ သည် ခြစ်ခဲ့လျှင် 'သမက(သူတော်စင်)ကို သိနိုင်ခဲ စစ်။ ပြာဟျွာက(သူတော်မြတ်)ကို သိနိုင်ခဲ စစ်၊ ပြာဟျွာက(သူတော်မြတ်)ကို သိနိုင်ခဲ စစ်၊ ဟူသော ဤစကားကို ဆိုရန် သေင့်ရာသေး။

ဤသမက၊ ငြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) ကို သူကြွယ်ဖြစ်စေ၊ သူကြွယ့်သားဖြစ်စေ၊ အယုတ်ဆုံးအားဖြင့် အိုးရွက်ကျွန်မပင် ဖြစ်စေ 'ဤသူသည် အဝတ်မဝတ်ဘဲ နေခြင်း-စသည်ကို ပြု၏ဟု သီလည်း သိစွမ်းနိုင်ရာသေး၏။

ကဿပ--- ဤခြုံခြံသော အကျင့်အားထုတ်ခြင်းကို ဖယ်ထား၍ပင် သကေ(သူတော်ဝင်)သည်လည်းကောင်း၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)သည်လည်းကောင်း သိနိုင်ခဲပြား အုံ၊ အလွန်သိနိုင်ခဲပြားအုံ၊ ထိုသို့ သိနိုင်ခဲမှသာ 'သမက (သူတော်ဝင်)ကို သိနိုင်ခဲ၏ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)ကို သိနိုင်ခဲ၏'ဟူသော ဤစကားကို ဆိုရန် သင့်ပေ၏။

ကဿပ--- ရဟန်းတစ်ပါးသည် မေတ္တာစိတ်ကို ပွားများ ၏ အာသဝတို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် အရဟတ္တဖိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တစိုလ်ပညာကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် ရဟန္တာ ဖြစ်ကာ နေ၏၊ ကဿပ---ဤရဟန်းကို သမက(သူတော်စင်)-ဟူ၍လည်းကောင်း ပြာဟွက(သူတော်ဖြတ်)-ဟူ၍လည်းကောင်း ဆိုထိုက်ပေ၏"

### သီလ သမာဓိ ပညာနှင့် ပြည့်စုံခြင်း

ေ.၁.၁၅ေ။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အဝတ်မဝတ်ဘဲ ကျင့်သော ကဿပတက္ကတွန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ--- ထိုသီလ၏ ပြည့်စုံခြင်းသည် အဘယ် ပါနည်း၊ ထိုစိတ် (သမာဓိ)၏ ပြည့်စုံခြင်းသည် အဘယ်ပါ နည်း၊ ထိုပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်းသည် အဘယ်ပါနည်း"ဟု လျှောက်၏။

"ကဿပ--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံး စုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏။ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌ အလေးအနက် ယုံကြည်၏။ ထိုသူသည် ဖန်ရည် ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတီမောက္ခ သံဝရသီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏ အကျင့် (အာတရ)၊ ကျက်စားရာ(ဂေါစရ)နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရှလေ့ရှိ၏ သိက္ခာပုဒ် တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ကောင်းသော ကာယကံ၊ ဝစီကံနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ဝေကြယ်သော အသက်မွေးမှ ရှိ၏၊ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆုန္ဒြေတံခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏ (ဆုန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်း၏) စားဖွယ်၌ အတိုင်း အရှည်ကို သိ၏ တာရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ရဲဂွယ်၏။

ကဿပ--- ထိုရဟန်းသည် စုဋ္ဌသီလ၊ မရွိုသေီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ကဿပ---သီလ၏ ပြည့်စုံခြင်းသည် ဤသည်ပင်တည်း။

ကဿပ--- ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ခုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန် နှင့် စတုတ္တဈာန်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရ၏။ ကဿပ---မိတ် (သမာမိ)၏ ပြည့်စုံခြင်းသည် ဤသည် ပင်တည်း။

ကသပ--- ထိုရဟန်းသည် စိပဿနာဉာက်၊ မနော မယိဒ္ဓိဉာက်၊ ဣဒ္ဓိစိဉောက်၊ ဒိဗ္မသောတဉာက်၊ စေတော ပရိယဉာက်၊ ပုဗွေနိုဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတ ဉာက်နှင့်အာသဝက္မယဉာက်တို့ကို ရ၏ကဿပ---ပညာ၏ ထြာ့နှစ်ခြင်းသည် ဤသည်ပင်တည်။

ကဿပ---ဤသီလ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ စိတ် (သမာဓိ)၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ ပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်းတို့ထက် သာ၍ လွန်ကဲ သည်လည်းဖြစ်သော သာ၍ မွန်မြတ်သည်လည်းဖြစ်သော သီလ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ စိတ် (သမာဓိ)၏ပြည့်စုံခြင်း၊ ပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်းသည် မရှိတော့ပြီ။

#### ရဲရင့်သော စကားကို မြွက်ဆိုခြင်း

ော.၁၁၆။ ကသာပ---သီလကို ရီ။ကျူးပြောဆို ကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ သီလ၏ ဂုက်(ကျေးဖူး)ကို ပြောဆို ကုန်၏ ကသာပ--- ရှိသမျှသော ဖြူစင် မွန်မြတ်သော သီလ အရာ၌ ငါသည် မိမိနှင့် တုမျှသူကိုပင် မြေင်ရေ။ မိမိထက် သာလွန်သူကိုမူကား အဘယ်မှာ မြင်ရေအုံနည်။ စင်စစ် မူကား လွန်မြတ်သော သီလအရာ၌ ငါသည်သာ အသာ လွန်ဆုံး ဖြစ်ပေ၏။

ကသာပ--- အားထုတ်ခြင်းလုံ့လဖြင့် မကောင်းမှုပယ် ခြင်းကို ရီးကျူးပြောဆိုကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အားထုတ်ခြင်း လုံ့လဖြင့် မကောင်းမှုပယ်ခြင်း၏ ဂုက် (ကျေးဇူး)ကို အကြောင်း အမျိုးမျိုး ပြု၍ ပြောဆိုကုန်၏ ကသာပ--- ရှိသမျှသော ဖြူစင်မွန်မြတ်သော အားထုတ်လုံလဖြင့် မကောင်းမှု ပယ်ခြင်းအရာ၌ ငါသည် မိမိနှင့် တူမျှသူကိုပင် မြေင်ချေ မိမိထက် သာလွန်သူကိုမှုကား အဘယ်မှာ မြင်ချေအုံနည်း၊ စဉ်စစ်မှုကား လွန်မြတ်သော အားထုတ်ခြင်းလုံ့လဖြင့် မကောင်းမှုပယ်ခြင်းအရာ၌ ငါသည်သာ အသာလွန်ဆုံး

ကသပ--- ပညာကို ရီးကျူး ပြောဆိုကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက(သုတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အကြောင်း အမျိုးမျိုး ပြ၍ ပညာ၏ ဝှက် (ကျေးဇူး)ကို ပြောဆိုကုန်၏ ကသပ--- ရှိသမှုသော ဖြူစင်စွန်မြတ်သော ပညာအရာ၌ ဂါသည် စိမိနင့် တူမျသုကိုပင် မမြင်ရေ။ မိစိတက် သာလွန် သူကိုမူကား အဘယ်မှာ မြင်ရေးဆုံနည်း၊ စင်စစ်မူကား လွန်မြတ်သော ပညာအရာ၌ ငါသည်သာ အသာလွန်ဆုံး ဖြစ်ဝေ၏

ကဿပ---ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်ခြင်းကို ရှီးကျူး ပြောဆိုကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်ခြင်း၏ ဂုက် (ကျေးဇူး)ကို ပြောဆိုကုန်၏၊ ကဿပ--- ရှိသမျှသော ဖြူစင်မွန်မြတ်သော လွတ်မြောက် ခြင်း (ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်ခြင်း)အရာ၌ ငါသည် မိမိနှင့် တူမှုသူကိုပင် မြေင်ရေ။ မိမိထက် သာလွန်သူကိုမူကား အဘယ်မှာ မြင်ရေးဘုံနည်း၊ စင်စစ်တမုကား လွန်မြတ်သော လွတ်မြောက်ခြင်း (ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်ခြင်း) အရာ၌ ငါသည်သာ အသာလွန်ဆုံး ဖြစ်ပေ၏။

ော.၁.၁၈ ျ၊ ကဿပ--- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူကို ယူကုန်သော တိတ္ထိ၊ ပရိုငိုစ်တို့သည် ရဟန်းဂေါတမ သည် ရဲရင်သော တေားကို မြွက်ဆို၏ သို့သော်လည်း ထို ကေားကို ဆိတ်ကွယ်ရာ၌သာ မြွက်ဆို၏ ပရိသတ်အလယ်၌ မြွက်ဆို'ဟု ပြောကြရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၍'၊ ကဿပ---ထိုပရိရိုစိုတို့ကို 'ဤသို့ မပြောကြပါလင်'ဟု တားမြစ်ပြီးလျှင်' ရဟန်းဂေါတသေည် ရဲရင့်သော တေားကို လည်း မြွက်ဆို၏ ပရိသတ်အလယ်၌လည်း မြွက်ဆို၏'ဟု ပြောကြားရမည်။

ကဿပ---သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူကို ယူကုန်သော တိတ္ထိပရိုငိုစ်တို့သည် 'ရဟန်းဂေါတမသည် ရဲရင့်သော စကားကိုလည်း မြွက်ဆို၏ ပရိသတ်အလယ် ၌လည်း ဖြွက်ဆို၏ သို့သော်လည်း မကြောက်မရှဲ ဖြွက်ဆို သည်ကား မဟုတ်'ဟု ပြောကြရာသော အကြောင်းသည် ရို၏ ကဿပ---ထိုပရိုငိုစ်တို့ကို 'ဤသို့ ပြောကြပါလင်'ဟု တားမြစ်ပြီးလျှင် 'ရဟန်းဂေါတမသည် ရဲရင့်သော စကား ကိုလည်း ဖြွက်ဆို၏၊ ပရိသတ်အလယ်၌လည်း ဖြွက်ဆို၏၊ မကြောက်မရုံလည်း ဖြွက်ဆို၏'ဟု ပြောကြားရမည်။

ကဿပ---သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူကို ယူကုန်သော တိတ္ထိပရိဇိုစ်တို့သည် `ရဟန်းဂေါတသေည် ရဲရင့်သော စကားကိုလည်း မြွတ်ဆို၏ ပရိသတ်အလယ်၌ လည်း မြွက်ဆို၏ မကြောက်မရှိလည်း မြွက်ဆို၏ သို့သော် လည်း ထိုရဟန်းဂေါတကို ပြဿနာကား မမေးကုန်။

ထိုရဟန်းဂေါတမကို ပြဿနာကိုလည်း မေးကုန်၏၊ သို့သော်လည်း ပြဿနာအမေးခံရလျှင် ထိုမေးသူတို့အား မဖြေကြား။

ပြဿနာအမေးခံရလျှင်လည်း ထိုမေးသူတို့အား ဖြေ ကြား၏၊ သို့သော်လည်း ပြဿနာဖြေရြင်းဖြင့် ထိုမေးသူ တို့၏ စိတ်ကိုကား မနစ်သက်စေနိုင်။

ပြဿနာဖြေခြင်းဖြင့် ထိုဖေးသူတို့၍ စိတ်ကိုလည်း နှစ်သက်စေနိုင်၏ သို့သော်လည်း ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ စကားကို နာကြားထိုက်သည်-ဟုကား မထင်ကုန်။

ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ စကားကို နာကြားထိုက်သည်-

# ြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)

ဟုလည်း ထင်ကုန်၏၊ သို့သော်လည်း နာကြားရ၍ ကြည်ညို ကား မကြည်ညိုကုန်။

ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ စကားကို နာကြားရ၍ ကြည်ညှိ လည်း ကြည်ညှိကုန်၏၊ သို့သော်လည်း ကြည်ညှိသူတို့ ပြုသင့်သော ပူစော်ခြင်းကိုကား မပြုကုန်။

ကြည်ညှိသူတို့ ပြုသင့်သော ပူဇော်ခြင်းကိုလည်း ပြုကုန် ၏။ သို့သော်လည်း ထိုသို့ ဟောကြားတိုင်း ဖြစ်ရန်ကား မကျင့်ကုန်။

ထိုသို့ဟောကြားတိုင်းဖြစ်ရန်လည်း ကျင့်ကုန်၏ သို့သော် လည်း ကျင့်သူတို့သည် ရဟန်းဂေါတဖေစ် စိတ်ကိုကား မနစ် သက်စေနိုင်ကုန် ဟု ဤသို့ ဆိုရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၏

ကဿပ-- ထို ဖနိုငိုစ်တို့ကို 'ဤသို့ မပြောကြပါလင့်' ဟု တားမြစ်ပြီးလျှင် 'ရဟန်းဂေါတမသည် ရဲရင့်သော စကား ကိုလည်း မွက်ဆို၏၊ ပရိသတ်အလယ်၌လည်း မွက်ဆို၏၊ မကြောက်မရွံလည်း မြွက်ဆို၏၊ ထိုရဟန်းဂေါတမကို ပြဿနာလည်း ဖေးကြကုန်၏၊ ပြဿနာ အမေးခံရေပျှင် လည်း ထိုမေးသူတို့၏ စိတ်ကို နှစ်သက်စေ၏ ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ စကားကို နာကြားထိုက်သည်-ဟုလည်း ထင်ပါ ကုန်၏ ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ တေားကို နာကြားရေ့ ကြည်ညိုလည်း ကြည်ညိုကုန်၏၊ ကြည်ညိုသူတို့ ပြုသင့်သော ပူစော်ခြင်းကိုလည်း ပြုကုန်၏၊ ကြည်ညိုသူတို့ ပြုသင့်သော ပူစော်ခြင်းကိုလည်း ပြုကုန်၏၊ ကြည်ညိုသည်း ရဟန်းဂေါတမ၏ တည်း ကျင့်ကိုလည်း ပြုကုန်၏၊ ကျင့်သူ တို့သည်လည်း ရဟန်းဂေါတမ၏ စိတ်ကို နစ်သက်စေနိုင်ကုန်၏'ဟု ပြောကြားရမည်။

# တိတ္ထိဖြစ်ပူးသူတို့ အစမ်းကျင့်သုံးရခြင်းကို ပြဆိုရာ

ော.၁.၁၈၈။ ကဿပ--- အဓါတစ်ပါး၌ ငါသည် ရာဇဂြိုဟ် မြို့ ဂိုရွုကုဋ်တောင်၌ နေ၏၊ ထိုဂိုရွုကုဋ်တောင်၌ ငါ့ကို မြိုးခြံမှုအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်လေ့ရှိသူ နိုင်ကြေမည်သူ တစ်ဦးသည် အဓိဇလုစ္ထ (လွန်မြတ်သော အားထုတ်ခြင်း လုံ့လမြင့် မကောင်းမှုပယ်ခြင်း)အရာ၌ ပြဿနာမေးမူး၏ အဓိဇလုစ္ထ (လွန်မြတ်သောအားထုတ်ခြင်း လုံ့လမြင့် မကောင်းမှုပယ်ခြင်း)အရာ၌ ပြဿနာကို မေးသည်ရှိသော် ထိုနိုင်ကြာအေား ငါသည် မြေကြားခဲ့၏၊ ငါ မြေကြားသည် ရှိသော် ထိုနိဂြောသေည် အတိုင်းထက်အလွန် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ဖြစ်လေ၏"

"အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား၏ တရားကို ကြားနာ ရသော် အဘယ်သူသည် အတိုင်းထက် အလွန် ဝစ်း မမြောက်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ုပ်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားကို ကြားနာရ၍ အတိုင်းထက် အလွန် ဝစ်းမြောက်ပါ၏။

အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရှင့်အဖြစ်ကို ရလိုပါ၏၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"

ော.၁၈၉။ "ကဿပ--- သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရှိသည့် တိတ္ထိဖြစ်ဖူးသော သူသည် ဤသာသနာ တော်၌ ရှင့်အဖြစ်တို ရလိုမူ ရဟန်းအဖြစ်တို ရလိုမူ လေးလ ပတ်လုံး အစစ်းကျင့်သုံးရ၏။ လေးလလွန်သော အခါ ရဟန်း တို့သည် ကျေနပ်သော စိတ်ရှိကြလျှင် ရှင်ပြုပေးကုန် လိမ့်မည်။ ရဟန်းအဖြစ်သို့ မြှင့်တင်ပေးကုန် လိမ့်မည်။ သုံ့သော် ကျွဲအရာ၌ ဝါသည်ကား ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ထူးခြားသည့် အဖြစ်ကို သိတော်မူပေ၏"

"အရှင်ဘုရား---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ကျွန်ုပ်သည် လေးနှစ် ပတ်လုံး အစမ်းကျင့်သုံးပါမည်၊ လေးနှစ်လွန်သော အခါ ရဟန်းတို့သည် ကျေနုပ်သော စိတ်ရှိကြလျှင် ရှင်ပြုပေး တော်မူကြပါစေ၊ ရဟန်းအဖြစ်သို့ ဖြင့်တင်ပေးတော်မူကြ ပါစေ"ဟု ကဿမတတ္တတွန်းသည် လျှောက်၏။

အဝတ်မဝတ်ဘဲ ကျင့်သော ကဿပတက္ကတွန်းသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရှင့်အဖြစ်ကို ရ၏၊ ပောန်းအဖြစ်ကို ရ၏၊ ရဟန်းဖြစ်၍ မကြာမီ အရှင်ကဿပသည် တစ်ပါး တည်း ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်၍ မမေ့မလျော့ ပြင်းစွာ အားထုတ် လျက် နိဗွာန်သို့ စိတ်ကို စေလွှတ်၍ နေ၏။

ထိုသို့ နေသည်ရှိသော် အရှင်ကဿပသည် မကြာမီ မျက်မှောက်ဘဝ၌ ထူးသော ဉာက်ဖြင့် အရဟတ္တာ့စိုလ်ကို ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် နေ၏။ "ပဋိသန္ဓေနမှုကုန် ပြီး မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးမြီး မင်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီး ကျမင်ကိစ္စအလို့ငှာ တစ်ပါးသော ပြုဖွယ်ကိစ္စ မရှိတော့ပြီ"ဟု သိ၏ အရှင်ကသာပသည် ရဟန္ဓာတို့တွင် တစ်ပါး အပါအဝင် ဖြစ်တော်မူလေသတည်။

# 9

# ටේදු**ව්**නාලා

### ပေါင္ခပါဒပရိဗိုဇ်ဝတ္ထု

၈.၁.၁၉ဂ။အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ ပေါဋပါဒပရိဗိုဇ်သည် ပရိဗိုဇ်ပရိသတ် သုံးရာနှင့်အတူ တည်ပင်စည်းတန်းရှိသော အယူ ဟောပြောပွဲ ကျင်းပရာ မလ္လိကာဥယျာဉ်၌ နေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အရှိန်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် သာဝတ္ထိ မြို့သို့ ဆွမ်းခံကြတော်မူ၏။

၈.၁.၁၉၁။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် စောသေး၍ ထိုဥယျာဉ်သို့ ချဉ်းကပ်တော်မူ၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ ပေါ်ဋပါဒပရိဝိုဇ်သည် ပရိဝိုဇ်ပရိသတ် များစွာနှင့်အတူ ထိုင်နေလျက် ရှိ၏။ ထိုပရိဝိုဇ်ပရိသတ်သည် မဂ်၊ ဇိုလ်၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စကားများစွာကို ပြင်းပြ ကျယ် လောင်သော အသံဖြင့် ပဲ့တင်ထပ်မှု ပြောဆို နေကြ၏။

ေ.၁.၁၉၂။ ပေါဋပါဒပရိုဗိုဇ်သည် အဝေးမှ ကြွလာသော မြတ်စွာဘုရားကို လှမ်းမြင်လတ်သော် "အရှင်တို့---တိတ် ဆိတ်စွာ နေကြပါကုန်လော့၊ အရှင်တို့--- အသံ မပြုပါကုန် လင့်၊ ရဟန်းဂေါတမသည် ကြွလာနေ၏ ရဟန်းဂေါတမ သည် တိတ်ဆိတ်ခြင်းကို အလိုရှိ၏ တိတ်ဆိတ်ခြင်း၏ ဂုက်ကို ဆိုလေ့ရှိ၏ ပရိသတ်အသံ တိတ်ဆိတ်နေသည်ကို သိလျှင် ကြွလာသင့်သည် အောက်မေ့တန်ရာ၏"ဟူ၍ မိမိပရိသတ်ကို သေဝပ်စွာ နေရန် ပြောဆို၏၊ ဤသို့ ပြောဆို၍ ထိုပရိဗိုစ်တို့သည် ဆိတ်ဆိတ် နေကုန်၏။

ေ.၁.၁၉၃။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပေါဋ္ဌပါဒ ပရိဂိုဇ်ထံသို့ ကြွတော်မူ၏။ ထိုအခါ ပေါဋ္ဌပါဒပရိဂိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား---- ကြွတော်မူပါ၊ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ကြွလာခြင်းသည် ကောင်းသော ကြွလာခြင်း ဖြစ်ပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရား --- ထိုင်တော်မူပါ၊ ဤနေရာကို ပြင်ထားပါသည် အရှင်ဘုရား" ဟု လျှောက်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ပြင်ထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော် မူ၏။ ပေါ်ဋွပါဒပရိဝိုဂိသည်လည်း နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏၊ နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော ပေါဋွပါဒ ပရိဂိုဂိအား မြတ်စွာဘုရားသည် "ပေါဋွပါဒ--- ယခုအခါ အဘယ်စကားဖြင့် စုဝေးနေထိုင်ကုန်သနည်း"ဟု မေးတော် မူ၏။

#### CQC

## သညာ၏ ချုပ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ

ေ.၁.၁၉၄။ ပေါဋ္ဌပါဒပရိဝိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား---ယခုအခါ ကျွန်ုပ်တို့ စုဝေးနေထိုင်လျက် ပြောဆိုနေကြသော စကားကို ထားပါဦး၊ အရှင်ဘုရား---ဤစကားသည် မြတ်စွာဘုရားအတွက် နောင်အခါ၌လည်း ကြားရဖို့ ခဲယဉ်းမည် မဟုတ်ပါ၊ အရှင်ဘုရား---ယခင့် ယခင်နေ့တို့၌ စကားအသစ်အဆန်း ထောက်လှမ်း နာကြားရာ ရေပ်၌ အမျိုးမျိုးသောအယူရှိကုန်သော သမာ၊၊ ဤားရာ (သူတော်မြတ်)တို့ စုဝေးနေထိုင် ကြရာတွင် အချင်းတို့--- သညာ၏ ချုပ်ခြင်းသည် အဘယ် သို့ ဖြစ်သနည်း-ဟု သညာချုပ်ခြင်းနှင့် စပ်သော စကား သည် ဖြစ်ပေါပါ၏။

ထိုသူတို့သည် သညာချုပ်ခြင်းနှင့် စပ်သော စကားကို အမျိုးမျိုး ပြောဆိုပါကုန်၏။

အရှင်ဘုရား--- ထိုစကားတို့ကို ကြားရသော အကျွန်ပ် သည် မြတ်စွာဘုရားကိုသာ အာရုံပြု၍ 'ဪ--- ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ရှိပါလျှင် ကောင်းမည်၊ ဪ---ကောင်းသော ကေားကို ဆိုတတ်သော မြတ်စွာဘုရား ရှိပါ လျှင် ကောင်းမည်၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတို့၌ ကောင်းစွာ ကျွန်းကျင်တော်မူပါပေ၏'ဟု အောက်မေ့ တမ်းတမိပါ၏ အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် သညာ ချုပ်ခြင်း၌ ကျွန်းကျင်တော်မူပါ၏၊ သဘောကို သိတော်မူ ပါ၏။ အရှင်ဘုရား--- သညာချုပ်ခြင်းသည် အဘယ်သို့ ဖြစ်ပါသနည်း"ဟု လျှောတ်၏။

### အကြောင်းရှိ၍ သညာဖြစ်ခြင်း ချုပ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ

ေ.၁.၁၉၅၊ "ပေါင္ခပါဒ---ထိုသူတို့တွင် အချို့သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'အကြောင်း မရှိဘဲ သတ္တဝါ၏ သညာတို့သည် ဖြစ်လည်း ဖြစ်လှန်၏၊ ချုပ်လည်း ချုပ်ကုန်၏'ဟု ဆိုကုန်၏၊ ထိုသူတို့၏ စကား သည် အစကပင် ချုတ်ယွင်းလျက် ရှိ၏၊ အဘယ်ကြောင့် ဆိုသော်-

ပေါင္မပါဒ--- အကြောင်းရှိ၍သာလျှင် သတ္တဝါ၏ သညာ တို့သည် ဖြစ်လည်း ဖြစ်ကုန်၏။ ချုပ်လည်း ချုပ်ကုန်၏ အချို့သညာသည် အကျင့်သိက္ခာကြောင့် ဖြစ်၏၊ အချို့ သညာသည် အကျင့်သိက္ခာကြောင့် ချုပ်၏။

ေ.၁.၁၉၆။ အကျင့်သိက္ခာသည် အဘယ်နည်း။

ပေါင္ခပါဒ--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော် မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌ အလေးအနက် ယုံကြည်၏ ထိုသူသည် ဇန်ရည် ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတိမောက္ခ သံဝရသီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ (ဂေါစရ)နှင့် ပြည့်စုံ၏ သေးငယ်သော အပြစ် တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရှလေ့ရှိ၏ သိက္ခာပုဒ်တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ကောင်းသော ကာယကဲ၊ ဝစီကံနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိ၏ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဣန္ဓေတ်ခါးတို့ကို ဝိတ်ထား၏ (ဣန္ဓြတို့ကို စောင့်စည်း၏)၊ စားဖွယ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိ၏၊ တရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ရဲ လွယ်၏။

ပေါ်ဌပါဒ---ထိုရဟန်းသည် စုဋသီလ၊ မ၍မသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။ ပေါ်ဌပါဒ---ဤသို့လျှင် ထိုရဟန်းသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံပေ၏။

ပေါင္မပါဒ--- မိမိသန္တာန်၌ အဝိတ်အပင် နီဝရကတရား ငါးပါး ပယ်ပြီးဖြစ်သည်ကို ကောင်းစွာ မြင်သော ထိုရဟန်းမှာ ဝမ်းမြောက်ခြင်း ဖြစ်၏။ ဝမ်းမြောက်သော ထိုရဟန်းမှာ နောလိမ့်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ နှစ်သိမ့်သော စိတ် ရှိသော ထို ရဟန်း၏ ကိုယ်သည် ပြိမ်းအေး၏။ ပြိမ်းအေးသော ကိုယ် ရှိသော ထိုရဟန်းသည် ချမ်းသာကို ခံစား၏ ချမ်းသာသော ထိုရဟန်း၏ စိတ်သည် တည်ကြည်၏။

ထိုရဟန်းသည် နှစ်သိန့်ခြင်း၊ ချစ်းသာခြင်းရှိသော ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ထိုရဟန်းမှာ ဈာန် မရမီ ရှေ့ ပိုင်း၌ ဖြစ်သော ကာမသညာသည် ချစ်၏ ထိုအခါ နိဝရက ကင်းဆိတ်ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သော နှစ်သိန့်ခြင်း၊ ချမ်းသာခြင်း ရှိသော သိမ်မွေ့သော သညာသည် ဖြစ်၏ ဤသို့ အချို့ သညာသည် အကျင့်သိကွာကြောင့် ဖြစ်၏ အချို့သညာ သည် အကျင့်သိကွာကြောင့် ချုစ်၏ ဤသည်ကား အကျင့် သိကွာတည်း။ ပေါင္မပါဒ--- ထိုပြင်လည်း ထိုရဟန်းသည် ဒုတိယ ဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ထိုရဟန်းမှာ ဒုတိယဈာန်မရနိ ရှေ့ပိုင်း၌ဖြစ်သော သညာသည် ချုပ်၏ ထိုအခါတည်ကြည် မြင်းကြောင့် ဖြစ်သော၊ နှစ်သိစ်ခြင်း၊ ချစ်းသာခြင်း ရှိသော၊ သိမ်မွေ့သော သညာသည် ဖြစ်၏၊ ဤသို့လည်း အချို့ သညာသည် အကျင့်သိက္ခာကြောင့် ဖြစ်၏၊ အချို့သညာ သည် အကျင့်သိက္ခာကြောင့် ချုပ်၏၊ ဤသည်လည်း အကျင့်သိက္ခာတည်း။

ဝေါင္ခပါဒ--- ထို့ပြင်လည်း ရဟန်းသည် တတိယဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ထိုရဟန်းမှာ တတိယဈာန်မရ၀ီ ရှေ့ပိုင်း၌ ဖြစ်သော သညာသည် ချုပ်၏ ထိုအခါ လျစ်လျူရှုခြင်း (ဥပေကွာ)၊ ချမ်းသာခြင်း (သုခ) ရှိသော သိမ်မွေ့သော သညာသည် ဖြစ်၏ ဤသို့လည်း အချို့သညာသည် အကျင့်သိကွာ တြောင့် ချုပ်၏ ဤသည်လည်း အကျင့်သိကွာတည်။

ပေါင္ခပါဒ---ထိုပြင်လည်း ရဟန်းသည် စတုတ္တဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ ထိုရဟန်းမှာ စတုတ္တဈာန်မရီ ရှေ့ပိုင်း၌ ဖြစ်သော သညာသည် ချုပ်၏၊ ထိုအခါ ဆင်းရဲ၊ ချမ်းသာ မရှိသော သိမ်မွေ့သော သညာသည် ဖြစ်၏၊ ဤသို့လည်း အချို့သညာသည် အကျင့်သိကွာကြောင့် ဖြစ်၏၊ အချို့ သညာသည် အကျင့်သိကွာကြောင့် ချုပ်၏ ဤသည်လည်း အကျင့်သိကွာတည်း။

ပေါင္ခပါဒ--- ထိုပြင်လည်း ရဟန်းသည် အာကာသာ-နဥ္စာယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ထိုရဟန်းမှာ အာကာ-သာနဥ္စာယတနဈာန်မရီ ရှေ့ပိုင်း၌ ဖြစ်သော သညာသည် ချုပ်၏ ထိုအခါ အာကာသာနဥ္စာယတန ဈာန်နှင့် ယှဉ်သော သိမ်ဖွေ့သော သညာသည် ဖြစ်၏ ဤသို့လည်း အချို့ သညာသည်အကျင့်သိကွာကြောင့်ဖြစ်၏အချိ့သညာသည် အကျင့်သိကွာကြောင့် ချုပ်၏ ဤသည်လည်း အကျင့်သိကွာ တည်း။

ပေါင္မပါဒ--- ထိုပြင်လည်း ရဟန်းသည် ဝိညာကဥ္စာ-ယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ ထိုရဟန်းမှာ ဝိညာကဥ္စာ ယတနဈာန်မရမီ ရှေ့ပိုင်း၌ ဖြစ်သော အာကာသာနဥ္စာ ယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော သညာသည် ချုပ်၏၊ ထိုအဓါ ဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော သပ်မွေ့ သော သညာ သည် ဖြစ်၏ ဤသို့လည်း အချို့သညာသည် အကျင့်သိက္စာ ကြောင့် ဖြစ်၏၊ အချို့သညာသည် အကျင့်သိက္စာကျောင့် ချုပ်၏ ဤသည်လည်း အကျင့်သိက္စာတည်း။

ပေါဋပါဒ---တစ်ဖန် ထို့ပြင်လည်း ရဟန်းသည် အာကိဉ္စ-

ညာယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ထိုရဟန်းမှာ အာကိဥ္မ ညာယတနဈာန်မရမီ ရှေ့ပိုင်း၌ ဖြစ်သော ဝိညာကဌာ-ယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော သညာသည် ချပ်၏ ထိုအခါ အာကိဥ္မညာယတနဈာန်နှင့်ယှဉ်သော သိမ်မွေသော သညာ သည် ဖြစ်၏၊ ဤသို့လည်း အချို့သညာသည် အကျင့်သိက္ခာ ကြောင့် ဖြစ်၏၊ အချို့သညာသည် အကျင့်သိက္ခာ ကြောင့် ချပ်၏ ဤသည်လည်း အကျင့်သိက္ခာတည်း။

ေဝ.၁.၉၇။ ပေါင္ခပါဒ--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် ကိုယ်ပိုင် ပထဈောန်သညာရှိ၏ ထိုရဟန်းသည် ထို ပထဈောန်သညာမှ ဤခုတိယဈာန်သညာသို့၊ ထိုခုတိယ ဈာန်သညာမှ ဤတတိယဈာန်သညာသို့၊ ဤသို့- ဝသော အဆင့်ဆင့် အမြတ်ဆုံး အာကိဋညာယတနဈာန်သညာသို့ ရောက်၏၊ အမြတ်ဆုံး အာကိဋညာယတနဈာန်သညာ၌ တည်သော ထိုရဟန်းမှာ ဤသို့ အကြံဖြစ်၏-

ဲငါသည် စေ့ဆော်နေ၍။ ဈာန်ဝင်စားရန် ကြံစည်နေ၍ မသင့်မြတ်၊ မစေ့ဆော်ဘဲ နေမှ၊ ဈာန်ဝင်စားရန် မကြံစည်ဘဲ နေမှ သင့်မြတ်၏၊ အကယ်၍ ငါသည် စေ့ဆော်ငြားအံ၊ အားထုတ်ငြားအံ့၊ အထက်ဈာန်အလို့ငှာ အားထုတ်ငြားအံ့၊ ငါဏီ ဤအာကိဉ္စညာယတနဈာန်သညာတို့သည်လည်း ချုပ်ကုန်ရာ၏၊ ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အခြားသညာ တို့သည်လည်း ဖြစ်ပေါ် ကုန်ရာ၏၊ ငါသည် မစေ့ဆော်ဘဲ နေရလျှင်၊ အားမထုတ်ဘဲ နေရလျှင် ကောင်းမည် ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထိုသို့ ကြံ၍ ရဟန်းသည် စေ့ဆော်ခြင်းကိုလည်း မပြု အားထုတ်ခြင်းကိုလည်း မပြု စေ့ဆော်ခြင်း၊ အားထုတ်ခြင်း မပြုသော ထိုရဟန်းမှာ ထိုအာကိဥ္စညာယတနစျာန်သညာ တို့သည်လည်း ချုပ်ကုန်၏ ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အခြား သညာတို့သည်လည်း မြေစိပေါ် ကုန်၊ ထိုရဟန်းသည် သညာဝေဒနာချုပ်ခြင်းသို့ ရောက်၏ ပေါ့ပေါဒ---ဤသို့လျှင် သညာချပ်ချာ သမာပတ်သည် ဖြစ်ပေ၏။

ပေါဋပါဒ---သင်သည် ဤမှ ရှေးအခါက ဤသို့ သဘော ရှိသော သညာချုပ်ရာ သမာပတ်ကို ကြားဖူး၏လော"

"မကြားဖူးပါ အရှင်ဘုရား။

အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူသော တရား တော်ကို ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသည့် အတိုင်း သိနားလည်ပါ၏"

"ပေါဋ္ဌပါဒ--- ကောင်းပြီ"

## 🚳 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ေ.၁.၁၉၈။ "အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် အမြတ်ဆုံးသညာ တစ်ပါးတည်းကိုသာ သတ်မှတ်ပါ သလော၊ သို့မဟုတ် အမြတ်ဆုံးသညာ များစွာတို့ကိုလည်း သတ်မှတ်ပါသလော"

"ပေါဋပါဒ---ဝါသည် အမြတ်ဆုံးသညာ တစ်ပါးတည်း ကိုလည်း သတ်မှတ်၏ အမြတ်ဆုံးသညာ များစွာတို့ကို လည်း သတ်မှတ်၏"

"အရှင်ဘုရား--- အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် သတ်မှတ်ပါသနည်း"

"ပေါင္မပါဒ--- ချပ်သော အခြင်းအရာအားဖြင့် ငါသည် အမြတ်ဆုံးသညာကို သတ်မှတ်၏ ပေါင္ခပါဒ--- ဤသို့လျှင် ငါသည် အမြတ်ဆုံးသညာ တစ်ပါးတည်းကိုလည်း သတ်မှတ် ၏ အမြတ်ဆုံးသညာ များစွာတို့ကိုလည်း သတ်မှတ်၏"

ေ.၁.၁၉၉။ "အရှင်ဘုရား---သညာသည် ရေမှဦးစွာ ဖြစ်၍ ဉာက်သည် နောက်မှ ဖြစ်ပါသလော၊ သို့မဟုတ် ဉာက်သည် ရေမှဦးစွာ ဖြစ်၍ သညာသည် နောက်မှ ဖြစ်ပါသလော၊ သို့မဟုတ် သညာနှင့် ပညာတို့သည် မရှေးမနောင်း တစ်ပြိုင် တည်း ဖြစ်ပါကုန်သလော"

"ပေါင္ပပါဒ--- သညာသည် ရေးဦးနာ ဖြစ်ပေါ်၏ ဉာက် သည် နောက်မှ ဖြစ်၏ သညာ ဖြစ်ပေါ်ခြင်းကြောင့်သာလျှင် ဉာက် ဖြစ်ပေါ် ရ၏ ထိုရဟန်းသည် 'ဤသညာဖြစ်ပေါ်ခြင်း-ဟူသောအကြောင်းကြောင့် ငါ့မှာ ဉာက်ဖြစ်ပေါ်၏ ဟု သိ၏ ပေါင္မပါဒ---- သညာသည် ရေးဦးနာ ဖြစ်၏ ဉာက်သည် နောက်မှ ဖြစ်၏ သညာဖြစ်ပေါ်ခြင်းကြောင့်သာလျှင် ဉာက် ဖြစ်ပေါ် ရ၏'ဟူသော ဤအချက်ကို ဤဆိုခဲ့သော အကြောင်းဖြင့် သိထိုက်၏"

## သညာသည် အတ္တဟုတ် မဟုတ် ပြဆိုရာ

ေဝ.၂ဂဂၢ "အရှင်ဘုရား--- သညာသည် သတ္တဝါ၏ အတ္တလော၊ သို့မဟုတ် သညာသည် တခြား၊ အတ္တသည် တရြားလော"

"ပေါဋ္ဌပါဒ--- သင်သည် အဘယ်သို့သော အတ္တကို ယုံကြည်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် ရုပ်ရှိသော အတ္တကို ယုံကြည်ပါ၏" "ပေါင္ခပါဒ--- သင်၏ အယူ၌ အတ္တသည် ရုပ်ရှိသော အရာ ဖြစ်ငြားအုံ၊ ပေါင္ခပါဒ---ဤသို့ ဖြစ်လျှင် သင်၏ အယူ၌ သညာတခြား၊ အတ္တတခြား ဖြစ်ရာ၏ ပေါင္ခပါဒ---သညာ တခြား၊ အတ္တတခြားဖြစ်သော ထိုအချက်ကို ဤဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်၏။

ပေါင္ခပါဒ--- သင်၏ အယှဋ် ရုပ်ရှိသော ထိုအတ္တသည် တည်မြံ တည်နေသည်သာ ဖြစ်ပါလျက် ဤသတ္တဝါ၏ အခြား သညာတို့သည်ကား ဖြစ်ကုန်၏ အခြားသညာတို့သည်ကား ရျပ်ကုန်၏ ပေါင္ခပါဒ---သညာတခြား၊ အတ္တတခြား ဖြစ်ရာ သော ထိုအချက်ကို ဤဆိုခဲ့သော အကြောင်းဖြင့် သိနိုင်၏။

6.၁.၂၀၁။ "အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် အင်္ဂကြီးငယ် အင်္လုံးစိုရှိသော ဣန္ဒြေမချို့သော ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တကို ယုံကြည်ပါ၏"

"ပေါင္ခပါဒ---သင်၏ အယူ၌ အတ္တသည် ဈာန်စိတ်ဖြင့် ငြီးသော အရာ ဖြစ်ငြားအုံ၊ ပေါင္ခပါဒ---ကျံသို့ ဖြစ်လျှင်လည်း သင်၏ အယူ၌ သညာတခြား အတ္တတခြား ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ပေါင္ခပါဒ----သညာတခြား၊ အတ္တတခြား ဖြစ်ရာသော ထို အချက်ကို ဤဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်၏။

ပေါင္ခပါဒ---သင်၏ အယူ၌ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော ထို အတ္တသည် တည်မြီ တည်နေသည်သာ ဖြစ်ပါလျက် ဤ သတ္တဝါ၏ အရြားသညာတို့သည်ကား ဖြစ်ကုန်၏ အခြား သညာတို့သည်ကား ချုပ်ကုန်၏ ပေါင္ခပါဒ---သညာတခြား အတ္တတခြားဖြစ်ရာသော ထိုအချက်ကို ဤဆိုခဲ့သော အကျောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်၏"

စ.၁.၂ဂ၂။ "အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်သည် ရုပ်မရှိသော၊ သညာဖြင့် ပြီးသော အတ္တကို ယုံကြည်ပါ၏"

"ပေါင္မပါဒ---သင်၏ အယူ၌ အတ္တသည် ရုပ်မရှိသော၊ သညာဖြင့် ပြီးသောအရာ ဖြစ်ငြားအဲ့၊ ပေါင္ခပါဒ---ဤသို့ ဖြစ်လျှင်လည်း သင်၏ အယူ၌ သညာ တခြား၊ အတ္တ တခြား ဖြစ်ရာ၏၊ ပေါင္ခပါဒ---သညာ တခြား၊ အတ္တ တခြားဖြစ်ရာ သော ထိုအချက်ကို ဤဆိုမည့်အကြောင်းမြင့်လည်း သိနိုင်၏။

ပေါင္ခပါဒ---သင်၏ အယူ၌ ရုပ်မရှိသော ထိုအတ္တသည် တည်မြံ တည်နေသည်သာ ဖြစ်ပါလျက် ဤသတ္တဝါ၏ တြား သညာတို့သည်ကား ဖြစ်ကုန်၏ တြားသညာတို့သည်ကား ချုပ်ကုန်၏ ပေါင္ခပါဒ--- သညာတရြား အတ္တတြား ဖြစ်ရာ သော ထိုအချက်ကို ဤဆိုခဲ့သော အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်၏" ေ.၁.၂ဂ၃။ "အရှင်ဘုရား---သညာသည် သတ္တဝါ၏ အတ္တ-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ သညာတြား၊ အတ္တတြား-ဟူ၍လည်းကောင်း ဤအရာကို ကျွန်ပ် သိနိုင်ပါမည်လော"

"ပေါင္မပါဒ---သင်သည် တစ်ပါးသော အယူရှိသူ ဖြစ်၍ သညာသည် သတ္တဝါ၏ အတ္တ-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ သညာ တခြား အတ္တတခြား-ဟူ၍လည်းကောင်း ဤအရာကို သိနိုင် ခဲ၏"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ပ်သည် တစ်ပါးသော အယူရှိသူ ဖြစ်၍ သညာသည် သတ္တဝါ၏ အတ္တ-ဟု၍လည်းကောင်း၊ သညာတရြား၊အတ္တတြား-ဟု၍လည်းကောင်းဤအရာကို အကယ်၍ သိနိုင်စဲပြားအံ၊ အရှင်ဘုရား---လောကသည် ဖြံပါသလော၊ လောကသည် မြံ၏ဆိုသော ဤအယူသည် သာလျှင် မှန်၍ တစ်ပါးသော အယူသည် မှားပါသလော။

လောကသည် မမြံပါသလော၊ လောကသည် မမြံ ဆိုသော ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၍ တစ်ပါးသော အယူ သည် မှားပါသလော။

အရှင်ဘုရား--- လောကသည် အဆုံးရှိပါသလော။ လောကသည် အဆုံးမရှိပါသလော။ ထိုကိုယ်သည်ပင် အသက်၊ ထိုအသက်သည်ပင် ကိုယ်ပါလော။ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တခြားပါလော။ သတ္တဝါသည် သေပြီး သည့်နောက်၌ ရှိပါသလော။ သတ္တဝါသည် သေပြီးသည့် နောက်၌ မရှိပါသလော။ သတ္တဝါသည် သေပြီးသည့်နောက်၌ ရှိလည်းရှိ မရှိလည်း မရှိပါသလော။ သတ္တဝါသည် သေပြီး သည့်နောက်၌ ရှိသည်လည်းမဟုတ် မရှိသည်လည်းမဟုတ် ပါသလော။ သတ္တဝါသည် သေပြီးသည့်နောက်၌ ရှိသည် လည်းမဟုတ် မရှိသည်လည်းမဟုတ်-ဟု ဆိုသော ဤအသူ သည်သာလျှင် မှန်၍ တစ်ပါးသော အယူသည် မှားပါသလော"

"ပေါဋပါဒ---ထိုအရာတို့ကို ငါ မဖြေကြား"

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်ကြောင့် ထိုအရာတို့ကို မဖြေကြားပါသနည်း"

"ပေါင္မပါဒ---ထိုအရာတို့သည် အကျိုးစီးပွားနှင့် မစပ် ကုန်၊ လောကုတ္တရာတရားနှင့် မစပ်ကုန်၊ အကျင့်မြတ်၏ အဓမျှပင် မဟုတ်၊ ဦးမငွဲ့ ရန်အလို့ငှာ မဖြစ်၊ တပ်မက်ခြင်း ကင်းရန်အလို့ငှာ မဖြစ်၊ ဝဋ်ဆင်းရဲ ပျက်ရန် ချုပ်ရန် အလို့ငှာ မဖြစ်၊ ကိလေသာ ငြိမ်းရန်အလို့ငှာ မဖြစ်၊ ထူးသော ဉာကိ ဖြင့် သိရန်အလို့ငှာ မဖြစ်၊ သစ္စာလေးပါးကို သိရန်အလို့ငှာ မဖြစ်၊ နိတ္စာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန် အလို့ငှာ မဖြစ်၊ ထို့ကြောင့် ထိုအရာတို့ကို ငါ မဖြေကြား" "အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်အရာကို ဖြေကြားပါသနည်း"

"ပေါဋပါဒ---'ဤကား ဆင်းရဲတည်း၊ ဤကား ဆင်းရဲ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း၏ အကြောင်းတည်း၊ ဤကား ဆင်းရဲချုပ်ရာ (နိဗ္ဗာန်)တည်း၊ ဤကား ဆင်းရဲချုပ်ရာ (နိဗ္ဗာန်)သို့ ရောက် ကြောင်း အကျင့်တည်း'ဟု ငါ ဖြေကြား၏"

"အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်ကြောင့် ထိုအရာတို့ကို ဖြေကြားပါသနည်း"

"ပေါင္မပါဒ--- ထိုအရာတို့သည် အဂျိူးစီးပွားနှင့် စပ် ကုန်၏ လောကုတ္တရာတရားနှင့် စပ်ကုန်၏ အကျင့်မြတ်၏ အစ ဖြစ်၏ ဦးငွေ့ ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ တပ်မက်ခြင်း ကင်းရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဝဋိထင်းရဲ ပျက်ရန် ချုပ်ရန် အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏ ကိလေသာပြီး၊ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏ ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ သစွာ လေးပါးကို သိရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက် ပြုရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုအရာတို့ကို ငါ ဖြေကြား၏"

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- ဤစကားသည် ဤအတိုင်းပင် မှန်ပါပေ၏။ ကောင်းသော စကားကို ထိုတော် မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား--- ဤစကားသည် ဤအတိုင်း ပင် မှန်ပါပေ၏။ အရှင်ဘုရား--- ကြလိုက အရှင်ဘုရား၏ ဆန္တတော်အတိုင်း ပြုနိုင်ပါပြီ"ဟု လျှောက်၏။

ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြွသွား တော်မူလေ၏။

ေ.၁.၂၀၄။ ထိုအခါ ပရိဝိုစ်တို့သည် ဖြတ်စွာဘုရား ပြန်ကြွသွား၍ မကြာမြင့်မီ ပေါင္ခပါဒပရိဝိုစ်ကို ထက်ဝန်း ကျင်မှ နုတ်လုံတံဖြင့် ဝိုင်းအုံ၍ ထိုးဆွကုန်၏ (ပုတ်ဝတ် ပြောဆိုကြကုန်၏)-

"ဤအရှင်ပေါဋပါဒသည် ထိုရဟန်းဂေါတမ ဆိုတိုင်း ဆိုတိုင်းသော စကားကိုသာလျှင် ကောင်းရီးခေါ် ဘိ၏။ သို့ရာတွင် လောကသည် မြိမာ စသည်ဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ ဟောကြားသော၊ တိကျသေရှာသော တရား တစ်စုံတစ်ရာ ကိုမျှ ကျွန်ုပ်တို့ မသိရပါကုန် "ဟု ပုတ်စတ် ပြောဆိုကုန်၏။

ဤသို့ ဆိုသော် ပေါဌပါဒပရီဂိုဇ်သည် ထိုပရိဂိုဇ်တို့အား "လောကသည် ဖြံ၏-စသည်ဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ ဟော ကြားသော၊ တိကျသေရာသော တရား တစ်စုံတစ်ရာကိုမျှ ငါသည်လည်းမသိရပါ၊ သို့သော်လည်း ရဟန်းဂေါတမသည်

# ြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)

မှန်သော အကျင့်ကို ဟောပြပေ၏၊ မှန်သော အကျင့်ကို ဟောပြသော ရဟန်းဂေါတမ၏ ကောင်းသော စကားကို ကောင်းသော စကားအနေဖြင့် ဝါသို့သော သိတတ်သူသည် အဘယ်ကြောင့် ကောင်းရီး မခေါ် ဘဲ ရှိအုံနည်း"ဟု ဆို၏။

## ဆင်ဆရာသား စိတ္တနှင့် ပေါင္ခပါဒပရိဗိုဇ်ဝတ္ထု

ေ.၁.၂၀၅။ ထိုနောက် နှစ်ရက် သုံးရက် လွန်သော အခါ ဆင်ဆရာသားစိတ္တနှင့် ပေါ်ဋပါဒပရိပိုစိတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြ၏၊ ချဉ်းကပ်ကြပြီးလျှင် ဆင်ဆရာသားစိတ္တသည် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်စု သော နေရာ၌ ထိုင်၏ ပေါ့၎ပါဒပရိပိုစိသည်ကား မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်စုသော နေရာ၌ ထိုင်၏ တစ်စုသော နေရာ ၌ ထိုင်ပြီးသော် ပေါင္အပါဒပရိပိုစိသည် မြတ်စွာဘုရားအား ယမန်နေ့က တပည့်ပရိပိုစိတို့အား မြေရှင်းပြခဲ့သော အကြောင်းကို ပြန်လည် လျှောက်ထား၏။

ော.၂၀၆။ "ပေါင္အပါဒ--- ထိုပရိဇိုဇိအားလုံးတို့သည် (ပညာ) မျက်စိကန်းကုန်၏ (ပညာ) မျက်စိ မရှိကုန်၊ ထိုပရိဇိုဇိ တို့တွင် သင်တစ်ယောက်တည်းသာ (ပညာ) မျက်စိ ရှိ၏၊

ပေါဋပါဒ--- စကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း တရားတို့ကို လည်း ငါသည် စကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းတရားတို့-ဟု ဟောကြားဖော်ပြ၏

ပေါဋပါဒ--- ဧကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရားတို့ကိုလည်း ငါသည် ဧကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရားတို့-ဟု ဟောကြားဖော်ပြ၏။

ပေါဋ္ဌပါဒ--- ဧကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရားတို့-ဟု ငါ ဟောကြားဖော်ပြသော ထိုတရားတို့ကား အဘယ်နည်း။

#### ကေန် (နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း) မဟုတ်သော တရားများ

ပေါင္ခပါဒ---လောကသည် မြံ၏-ဟူသည်ကိုလည်း စကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရား-ဟု ငါသည် ဟောကြားဖော်ပြ၏၊ ပေါင္ခပါဒ--- လောကသည် မမြိ-ဟူ သည်ကိုလည်း ဖကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရား-ဟု ငါသည် ဟောတြားဖော်ပြ၏ ပေါင္အပါဒ----လောက သည် အဆုံးရို၏-ဟူသည်ကိုလည်း၊ လောကသည် အဆုံး မရှိ-ဟူသည်ကိုလည်း၊ လောကသည် အဆုံး မရှိ-ဟူသည်ကိုလည်း၊ အသက်၊ ထို အသက်သည်ပင် အသက်၊ ထို အသက်သည်ပင် အသက်သည်ပင် ကိုယ်-ဟူသည်ကိုလည်း၊ အသက်သည် တခြားကိုယ်သည်တခြား-ဟူသည်ကိုလည်း၊ သတ္တဝါသည် သေပြီးသည့်နောက်၌ ရှိ၏-ဟူသည်ကိုလည်း၊ သတ္တဝါသည် သေပြီးသည့်နောက်၌ ရှိကည်းရှိ မရှိလည်း၊ သတ္တဝါသည် သေပြီးသည့်နောက်၌ ရှိလည်းရှိ မရှိလည်း၊ သတ္တဝါသည် တေပြီးသည့်နောက်၌ ရှိလည်းရှိ မောက်သည်လည်း မောက် မရှိသည်လည်း မောက် မရှိသည်လည်း မောက် မရှိသည်လည်း ကေနနို့တွန်ရောက်ကြောင်း မောက်တေသာ တရား-ဟု ဝါသည် ဟောကြားဖော်ပြ၏။

ပေါဋပါဒ--- အဘယ့်ကြောင့် ထိုတရားတို့ကို ဧကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရားတို့-ဟု ငါသည် ဟောကြားဖော်ပြသနည်း။

ပေါင္ခပါဒ— ထိုတရားတို့သည် အကျိုးစီးပွားနှင့် မစပ်ကုန်၊ လောကုတ္တရာတရားနှင့် မစပ်ကုန်၊ အကျင့် မြတ်၏ အစမျှပင် မဟုတ်ကုန်၊ ဒြီးပွေ့ရန်အလို့ငှာ မဖြစ်ကုန်၊ တပ်မက်ခြင်း ကင်းရန်အလို့ငှာ မဖြစ်ကုန်၊ ဝဋ်ဆင်းရဲ ချုပ်ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၊ ကိလေသာ ငြိမ်းရန်အလို့ငှာ မဖြစ်ကုန်၊ ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရန်အလို့ငှာ မဖြစ်ကုန်၊ သစွာလေးပါးကို သိရန် အလို့ငှာ မဖြစ်ကုန်၊ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန် အလို့ငှာ မဖြစ်ကုန်၊ ထို့ကြောင့် ထိုတရားတို့ကို တေနနဲ နိဗ္ဗာန်ရောက် ကြောင်း မဟုတ်သော တရားတို့-ဟု ငါသည် ဟောကြား တော်ပြ၏။

#### ကေန် (နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း) တရားများ

စ.၁.၂ဂဂု။ ပေါဋပါဒ---ဇကန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း တရားတို့-ဟု ငါ ဟောကြား ဖော်ပြသော ထိုတရားတို့ကား အဘယ်နည်း။

ပေါင္မပါဒ--- ဤကား ဆင်းရဲတည်း-ဟူသည်ကို၊ ဤကား ဆင်းရဲဖြစ်ကြောင်းတည်း-ဟူသည်ကို၊ ဤကား ဆင်းရဲ ချုပ်ရာ (နိဗ္ဗာန်)တည်း-ဟူသည်ကို၊ ဤကား ဆင်းရဲချုပ်ရာ (နိဗ္ဗာန်)သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်တည်း-ဟူသည်ကို ကေန် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းတရား-ဟု ငါသည် ဟောကြား ဇော်ပြ၏။ ပေါင္အပါဒ--- အဘယ်ကြောင့် ထိုတရားတို့ကို ဧကန် နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြောင်းတရား-ဟု ငါ ဟောကြား ဖော်ပြသနည်း။

ပေါင္အပါဒ---ဤတရားတို့သည်အကျိုးစီးပွားနှင့် စပ်ကုန်၏ လောကုတ္တရာတရားနှင့် စပ်ကုန်၏၊ အကျင့်မြတ်၏ အစ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဦးငွေ့ ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ တပ်မက်ခြင်း ကင်းရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဝဋ်ဆင်းရဲချုပ်ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏ ကိလေသာ ပြီးရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏ ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ သစ္စာလေးပါးကို သိရန် အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဆိုတော်တို့ ဖကြစ်မှာကိပြုရန်အလို့ငှာ အလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏။ ထိုတြောင့် ထိုတရားတို့ကို ဧတန် နိဗ္ဗာန်ရောက် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုတြောင့် ထိုတရားတို့ကို ဧတန် နိဗ္ဗာန်ရောက်

ော.၂၀၈။ ပေါင္ခပါဒ--- အတ္တသည် စင်စစ် ရှမ်းသာ၏ သေပြီးသည့်နောက်၌ ပျက်စီးခြင်းမရှိ-ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့၊ ယူလေ့ရှိကုန်သော သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်) အချို့တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ငါသည် ထိုသူတို့ထံသို့ ရှည်းကပ်၍ ဤသို့ မေး၏-

'အရှင်တို့--- အတ္တာသည် စင်စစ် ချမ်းသာ၏ သေပြီးသည့် နောက်၌ ပျက်စီးခြင်း မရှိ'ဟု သင်တို့သည် ဤသို့ ဆိုလေ့၊ ယူလေ့ရှိကုန်၏-ဟူသည်မှာ မှန်သလေား ဤသို့ ငါ မေး သော် ထိုသူတို့သည် 'မှန်၏'ဟု ဝန်ခံကုန်၏ ငါသည် ထိုသူ တို့ကို ဤသို့ မေးပြန်၏-

`အရှင်တို့--- ထိုသို့ဖြစ်မှ စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောက ကို သင်တို့ သိဖြင်၍ နေကုန်သလော' ဤသို့ မေးသော် `သိမြင်၍ မနေပါကုန်'ဟု ဖြေဆိုကုန်၏ ငါသည် ထိုသူတို့ကို ဤသို့ မေးပြန်၏-

'အရှင်တို့---ထိုသို့ဖြစ်မှ တစ်ညဉ့်ဖြစ်စေ၊ တစ်နေ့ ဖြစ်စေ၊ ညဉ့်ဝက်ဖြစ်စေ၊ နေ့ဝက်ဖြစ်စေ စင်စစ်ချမ်းသာသော အတ္တကို သင်တို့ကိုယ်တိုင် တွေ့သိနေကုန်သလော' ဤသို့ မေးသော် 'တွေ့ သိ မနေပါကုန်'ဟု ဖြေဆိုကုန်၏၊ ငါသည် ထိုသူတို့ကို ဤသို့ မေးပြန်၏-

`အရှင်တို့--- ထိုသို့ဖြစ်မှု စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် `ဤကား လမ်းစဉ်တည်း၊ ဤကား အကျင့် တည်း'ဟု သင်တို့ သီကုန်သလော' ဤသို့မေးသော် `မသိ ပါကုန်'ဟု ဖြေဆိုကုန်၏၊ ငါသည် ထိုသူတို့ကို ဤသို့ မေးပြန်၏-

`အရှင်တို့--- ထိုသို့ဖြစ်မူ အချင်းတို့--- စင်စစ် ချမ်းသာ သော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် ကောင်းစွာ ကျင့် ကုန်လော့၊ ဖြောင့်မတ်စွာ ကျင့်ကုန်လော့၊ အချင်းတို့--- ငါ တို့သည်လည်း ဤသို့ ကျင့်ကြသောကြောင့် စင်စစ် ချမ်းသာ သော လောကသို့ ရောက်ရကုန်၏-ဟု စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကသို့ ရောက်နေသော နတ်တို့၏ ပြောဆိုသံကို သင်တို့ ကြားရကုန်သလော' ဤသို့ ငါဖေးသော် 'မကြားရပါကုန်'ဟု ဆိုကုန်၏။

ပေါဋပါဒ--- ဤသို့ဖြစ်လျှင် ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စကားသည် အခြေအမြစ် မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်လော'

"အရှင်ဘုရား---ဖြစ်နေပါသည်"

ေ.၁.၂၀၉။ "ပေါင္ခပါဒ---ဥပမာအားဖြင့် 'ဝါသည် အလှ မယ်ကို လိုချင်၏၊ ချစ်ကြိုက်၏'ဟု ဆိုသော ယောက်ျား သည် ရှိရာ၏၊ ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကုန်ရာ၏-

`အမောင် ယောက်ျား--- သင် လိုချင် ချစ်ကြိုက်သော အလှမယ်ကို မင်းအမျိုးသမီး-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ပုဣား အမျိုးသမီး-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ကုန်သည်အမျိုးသမီး-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ ဆင်းရဲသားအမျိုးသမီး-ဟူ၍လည်းကောင်း သိဏ်လော'

ဤသို့မေးသော် 'မသိပါ'ဟု ဖြေဆိုရာ၏။

ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကုန်ပြန်ရာ၏-

'အမောင် ယောက်ျား--- သင် လိုချင်ချစ်ကြိုက်သော အလှမယ်ကို ဤအမည် ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤ အမျိုးအနွယ် ဖြစ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အရင်မြင့်၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ အရင်နိန့်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အလတ်စား မြေငှိမနိန့် ဖြစ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အသားမည်း၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ အသားဝါ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အသား ညို၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤမည်သော ရှာ၌ နေ၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ ဤမည်သော နိဂုံး၌ နေ၏-ဟူ၍လည်း ကောင်း၊ ဤမည်သော မြို့၌ နေ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း သိ၏လော'

ဤသို့ မေးသော် 'မသိပါ'ဟု ဖြေဆိုရာ၏။

ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကုန်ပြန်ရာ၏-

'အမောင် ယောက်ျား--- သင်သည် မသိမမြင်ဖူးသူကို လိုချင်ချစ်ကြိုက်နေသလော'

ဤသို့ မေးသော် 'ဟုတ်ကဲ့'ဟု ဖြေဆိုရာ၏။

## 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

"ပေါဋ္ဌပါဒ---ထိုအရာကို အဘယ်သို့ ထင်သနည်း၊ ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ထိုယောက်ျား၏စကားသည် အခြေအမြစ်မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်ပါလော"

"အရှင်ဘုရား---ဖြစ်နေပါသည်"

"ပေါဋပါဒ---ဤအတူပင် ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ကေားသည် အခြေအမြစ် မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ဖြစ်နေပါသည်"

ော.၁၂၁ဂ၊ ပေါဋ္ဌပါဒ---ဥပမာအားဖြင့် လမ်းမလေးခု ဆုံရာ၌ တိုက်ကြီးပေါ် သို့ တက်ရန် လှေကားကို ပြုလုပ် နေသော ယောက်ျားသည် ရှိရာ၏ ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကုန်ရာ၏- 'အမောင်ယောက်ျား--- တိုက်ကြီးပေါ် သို့ တက်ရန် လှေကားကို ပြုလုပ်သော သင်သည် ထိုတိုက် ကြီးကို အရှေ့အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ တောင် အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အနောက်အရပ်၌ ရို၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ မြောက်အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍လည်း ကောင်း၊ မြင့်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ နိမ့်၏-ဟူ၍လည်း ကောင်း၊အလတ်စား(မနိမ့်မြေင့်)ဖြစ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း သိစ်လော'

ဤသို့ မေးသော် `မသိပါ'ဟု ဖြေဆိုရာ၏။ ထိုယောက်ျား ကို ဤသို့ မေးမြန်းကုန်ရာ၏-

`အမောင် ယောက်ျား--- သင်သည် မသိမမြင်ရသော တိုက်ကြီးပေါ်သို့ တက်ရန် လှေကားကို ပြုဘိသလော'

ဤသို့ မေးကုန်သော် 'ဟုတ်ကဲ့'ဟု ဖြေဆိုရာ၏။

ဲပေါင္မပါဒ---ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ထိုယောက်ျား၏ ကေား သည် အခြေအဖြစ်မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ် လော'

"အရှင်ဘုရား--- ဖြစ်နေပါသည်"

"ပေါ်ဋ္ဌပါဒ--- ဤအတူပင် ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ကေားသည် အခြေအမြစ် မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ဖြစ်နေပါသည်"

## အတ္တဘောရခြင်း သုံးမျိုး

ေ ၁.၂၁၁။ "ပေါင္ခပါဒ--- **အတ္တဘောကို ရခြင်း**"တို့သည် ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရခြင်း၊ ဈာန် စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရခြင်း၊ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရခြင်းအားဖြင့် သုံးပါးတို့တည်း။

ပေါဋ္ဌပါဒ--- ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

ရုပ်ရှိသော အတ္တဘောသည် ရှိ၏ ဤအတ္တဘောကို ခြေင်းသည် ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ခြေင်း ပေတည်း။

ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကိုရေခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

အင်္ဂါကြီးငယ် အလုံးစုံရှိသော၊ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော၊ ရုပ်ရှိသော အတ္တဘောသည် ရှိ၏ ဤအတ္တဘောကို ခြေင်း သည် ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ခြေင်းပေတည်း။

ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

ရုပ်မရှိသော၊ သညာဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောသည် ရှိ၏ ဤအတ္တဘောကို ရခြင်းသည် ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ခြေင်းပေတည်း။

ေ,၁,၂၁၂။ ပေါဋ္ဌပါဒ--- ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ခြေင်း၊ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ခြေင်းနှင့် ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ခြေင်းတို့ကို ပယ်ရန် ငါသည် တရားကို ဟော၏။

ငါ ဟောသည့်အတိုင်း ကျင့်လတ်သော် သင်တို့မှာ ညစ်ညူးဝေတတ်သော ကိလေသာတရားတို့သည် ကင်း ကုန်လိမ့်စည်၊ ဖြူစင်စေတတ်သော (သမထ၊ ဝိပဿနာ) တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်၊ ပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်း ပြန့်ပြောခြင်းကိုလည်း ယခုဘဝ၌ပင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင်ဖျက်မှောက်ပြုလျက်ရောက်၍နေရကုန်လိမ့်စည်-ဟု ငါဟော၏။ ပေါ်ငွှပါဒ--- သင့်မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်သော်လည်း ဖြစ်ရာ၏-'ဟောသည့်အတိုင်း ကျင့်လတ် သော် ညစ်ညူးစေတတ်သော (ကိလေသာ) တရားတို့သည် ကင်းကုန်လိမ့်စည်၊ ဖြူစင်စေတတ်သော (သမထ၊ ဝိပဿနာ) တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်၊ ပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ ပြန့်ပြောခြင်းကိုလည်း ယနာတင်၌ပင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် ရောက်၍ နေရ လိမ့်မည်၊ သို့ရာတွင် နေရြေင်းသည်ကား ဆင်းရဲသည် ဖြစ် လိမ့်မည် ဟု ဖြစ်ရာ၏၊

ပေါင္ခပါဒ--- ဤသို့ မနတ်သင့်၊ ထိုသို့ ကျင့်လတ်သော် ညစ်ညူ။စေတတ်သော (ကိလေသာ) တရားတို့သည်လည်း ကင်းကုန်လိမ့်စည်၊ ဖြူစင်စေတတ်သော (သမထ၊ ဝိပ ဿနာ) တရားတို့သည်လည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်၊ ပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ ပြန့်ပြောခြင်းကိုလည်း ယနာတ၌ပင် ထူသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် ရောက်၍ နေရ လိမ့်မည်၊ ပါမောရွ(ဝမ်းမြောက်ခြင်း)သည်လည်းကောင်း၊ ပီတိ (နှစ်သိမ့်ခြင်း)သည်လည်းကောင်း၊ ပဿမွိ (ပြိမ်းအော ခြင်း)သည်လည်းကောင်း၊ သတိ(အောက်မေ့ခြင်း)သည် လည်းကောင်း၊ သမ္မစဉ်(ဆင်ခြင်ခြင်း)သည်လည်းကောင်း၊ သုခ (ချမ်းသာစွာ နေရခြင်း)သည်လည်းကောင်း ဖြစ် လိမ့်မည်။

ော.၂၁၃။ ပေါင္မပါဒ--- တစ်ပါးသော သူတို့သည် ဝါတို့ကို 'င့ါရှင်တို့--- ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော ထိုအတ္တဘော ရြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း'ဟု မေးကုန်ငြားအုံ။

ဤသို့ မေးခဲ့လျှင် ထိုသူတို့အား ငါတို့သည် ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော ထိုအတ္တဘောကို ရြင်း-ဟူသည် ဤသည် ပင်တည်းဟု ဖြေကြားနိုင်ပါကုန်၏။

ော.၂၁၄။ ပေါဋ္ဌပါဒ---တစ်ပါးသော သူတို့သည် ဝါတို့ကို 'ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော ထိုအတ္တဘောကို ရြေင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း'ဟု မေးကုန်ငြားအုံ။

ဤသို့ မေးခဲ့လျှုင် ထိုသူတို့အား ငါတို့သည် 'ဈာန် စိတ်ဖြင့်ပြီးသော ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်း-ဟူသည် ဤသည် ပင်တည်း'ဟု ဖြေကြားနိုင်ပါကုန်၏။

ော.၂၁၅။ ပေါဋ္ဌပါဒ--- တစ်ပါးသော သူတို့သည် ငါတို့ကို `ရှပ်မရှိသော ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်း-ဟူသည် အဘယ် နည်း'ဟု မေးကုန်ငြားအံ့။

ဤသို့ မေးခဲ့လျှင် ထိုသူတို့အား ငါတို့သည် 'ရုပ်မရှိသော ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်း-ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း'ဟု ဖြေကြားနိုင်ပါကုန်၏။

"ပေါဋ္ဌပါဒ---ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ငါတို့၏ စကားသည် အရြေအမြစ်ရှိသော စကား ဖြစ်သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ဖြစ်ပါ၏"

ေ.၁.၂၁၆။ "ပေါင္ခပါဒ--- ဥပမာအားဖြင့် တိုက်ကြီးပေါ် သို့ တက်ရန် ထိုတိုက်ကြီးအောက်၌ပင် လှေကားကို ပြုလုပ် နေသော ယောက်ျားသည် ရှိရာ၏ ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကုန်ရာ၏-

အမောင် ယောက်ျား--- တိုက်ကြီးပေါ် သို့ တက်ရန် လှေကားကို ပြုလုပ်သော သင်သည် ထိုတိုက်ကြီးကို အရှေ့ အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ တောင်အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အနောက်အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍ လည်း ကောင်း၊ မြောက်အရပ်၌ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဖြင့်၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ နိမ့်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း အလတ်စား မြေငိုမ်နှိန့် ဖြစ်၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း သိ၏လော'ဟု မေးကုန်ရာ၏

ထိုအမေးခံရသော ယောက်ျားသည် ဤသို့ ဖြေဆိုရာ၏-

'အချင်းတို့--- ထိုတိုက်ကြီးကား ဤသည်ပင်တည်း၊ ထိုတိုက်ကြီးပေါ်သို့ တက်ရန် ထိုတိုက်ကြီး၏ အောက်၌ပင် ငါသည် လှေကားကို ပြုလုပ်နေ၏'ဟု မြေဆိုရာ၏။

ပေါင္အပါဒ---ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ထိုယောက်ျား၏ စကားသည် အခြေအမြစ်ရှိသော စကား ဖြစ်သည် မဟုတ်လော"

"ပေါင္မပါဒ---ဤအတူပင် ငါတို့၏ စကားသည် အခြေ အမြစ် ရှိသော စကား ဖြစ်သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ဖြစ်ပါ၏"

စ.၁.၂၁၇။ ဤသို့ စိန့်တော်မူသော် ဆင်ဆရာ့သား စိတ္တသည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဘုရား--- ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရသောအခါ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ဈာနို စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည် အရည်းနှီး\* ဖြစ်၏။ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ခြင်းသည် အရည်းနှီး\* ဖြစ်၏။ ထိုအခါ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည်သာ စင်စစ် ရှိ၏။ အရှင်ဘုရား--- ဈာနိုစိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည် အချည်းနှီး ဖြစ်၏။ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ခြင်းသည် အချည်းနှီး ဖြစ်၏။ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည် အချည်းနှီး ဖြစ်၏ အျပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည် အချည်းနှီး ဖြစ်၏ ကြမ်းထုံအခါ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ ဈာနို စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည် တင်စစ် မိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရေသာအတ္တဘောကို ရေတဲ့အရည်းနှီး ဖြစ်၏ တန်တုံအတ္တဘောကို ရေသာအခည် ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရြင်းသည်သာ စဉ်စစ်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ခြေင်းသည် အချည်းနီး ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ ရုပ် မရှိသော အတ္တဘောကို ခြေင်းသည်သာ စင်စစ် ရှိ၏"ဟု လျှောက်၏။

"စိတ္တ---ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟု မခေါ် ဆိုရ၊ ရှင်မရှိသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟုလည်း မခေါ် ဆိုရ၊ ထိုအခါ ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟု၍သာ ခေါ် ဆိုရ၏။

စိတ္တ---ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရသော အခါကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟု မခေါ် ဆိုရ၊ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟုလည်း မခေါ် ဆိုရ၊ ထိုအခါ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟူ၍သာ ခေါ် ဆိုရ၏။

စိတ္တ---ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ ကြန်း တန်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟု မခေါ် ဆိုရ၊ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟုလည်း မခေါ် ဆိုရ၊ ထိုအခါ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟူ၍သာ ခေါ် ဆိုရ၏။

ေ.၁.၂၁၈၊ စိတ္တ--- သင့်ကို အကယ်၍ `သင်သည် ရှေး (အတိတ်) အခါ၌ မဖြစ်ခဲ့သည်ကား မဟုတ်၊ ဖြစ်ခဲ့သည်သာ မဟုတ်ပါလော၊ သင်သည် နောင် (အနာဂတ်) အခါ၌ မဖြစ်လိမ့်ည်ကား မဟုတ်၊ ဖြစ်လိမ့်ညေသာ မဟုတ်ပါ လော၊ သင်သည် ယခု (ပစ္စုပ္ပန်) အခါ၌ ဖြစ်မနေသည်ကား မဟုတ်၊ ဖြစ်နေသည်သာ မဟုတ်ပါလော'ဟု မေးကုန် ငြားအဲ့။

စိတ္က--- ဤသို့ မေးခဲ့သော် သင်သည် အဘယ်သို့ ဖြေကြားမည်နည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ဤသို့ မေးသော် ကျွန်ုပ်သည် 'ငါသည် ရှေး (အတိတ်) အခါ၌ ဖြစ်ခဲ့၏ မဖြစ်ခဲ့သည်ကား မဟုတ်ပါ။ ငါသည် နောင်(အနာဂတ်)အခါ၌ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ မဖြစ်လိမ့် မည်ကား မဟုတ်ပါ။ ငါသည် ယခု (ပစ္စုပွန်) အခါ၌ ဖြစ်ဇေန၏ ဖြစ်မနေသည်ကားမဟုတ်ပါ'ဟု ဖြေကြားပါအုံး အရှင်ဘုရား ---- ဤသို့မေးသော် ကျွန်ုပ်သည် ဤသို့ ဖြေကြားပါအုံ"

"စိတ္တ--- သင့်ကို အကယ်၍ ဤသို့ မေးကုန်ငြားအံ့-

သင်၏ အတိတ်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည် ဖြစ်ခဲ့၏၊ ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်းသည်သာ သင့်မှာ စင်စစ် ရှိသလော၊ အနာဂတ်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်ကား မရှိသလော၊ ပစ္စုပ္ပန်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်လည်း မရှိသလော။

သင်၏ အနာဂတ်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည် ဖြစ်လိမ့် မည်၊ ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်းသည်သာ သင့်မှာ စင်စစ် ရှိသလော၊ အတိတ်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်တား မရှိ သလော၊ ပစ္စုပွန်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်လည်း မရှိ သလော၊

သင်၏ အကြင် ပစ္စုပွန်အတ္တဘောကို ရြေင်းသည် ဖြစ်၏ ထိုအတ္တဘောကို ရြေင်းသည်သာ သင့်အား စင်စစ် ရှိ သလော၊ အတိတ်အတ္တဘောကို ရြေင်းသည်ကား မရှိ သလော၊ အနာဂတ်အတ္တဘောကို ရြေင်းသည်လည်း မရှိ သလော'ဟု မေးကုန်ပြားအဲ့။

စိတ္တ---ဤသို့ မေးသော် သင်သည် အဘယ်သို့ ဖြေကြား မည်နည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ဤသို့ မေးသော် ကျွန်ုပ်သည် ဤသို့ ဖြေကြားပါအုံ--

'ငါ၏ အတိတ် အတ္တဘောကို ရခြင်းသည် ဖြစ်ခဲ့၏ ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်းသည်သာ ထိုအခါ၌ ငါ့မှာ စင်စစ် ရှိခဲ့၏၊ အနာဂတ်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်တား မရှိပါ၊ ပစ္စုပွန် အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်လည်း မရှိပါ။

ငါ၏ အနာဂတ် အတ္တဘောကို ရခြင်းသည် ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ထိုအတ္တဘောကို ရခြင်းသည်သာ ထိုအခါ၌ ငါ့မှာ စင်စစ် ရှိလိမ့်မည်၊ အတိတ်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်ကား မရှိပါ၊ ပစ္စုပွန်အတ္တဘောကို ရခြင်းသည်လည်း မရှိပါ။

ယစုအခါ ငါ၏ ပစ္စုပွန်အတ္တဘောကို ရြေင်းသည် ဖြစ်၏ ထိုအတ္တဘောကို ရြေင်းသည်သာ ငါ့မှာ စင်စစ် ရှိ၏ အတိတ် အတ္တဘောကို ရြေင်းသည်ကား မရှိပါ၊ အနာဂတ်အတ္တဘော ကို ရြင်းသည်လည်း မရှိပါ'ဟု မြေကြားပါအံ့"

o.၁.၂၁၉။ "စိတ္တ--- ဤအတူပင်လျှင် ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟု ဖခေါ် ဆိုရ၊ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟုလည်း ဖခေါ် ဆိုရ၊ ထိုအခါ ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟူ၍သာ ခေါ် ဆိုရ၏။

စိတ္တ---ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ ကျန်သော အတ္တဘောတို့ကို ရ၏-ဟု ဖခေါ်ဆိုရ၊ ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟူ၍သာ ခေါ်ဆို ရ၏။ စိတ္တ--- ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ ကျန်သောအတ္တဘောတို့ကို ရ၏-ဟုမခေါ် ဆိုရ၊ ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရ၏-ဟူ၍သာ ခေါ် ဆိုရ၏။

ော.၂၂ဂ။ စိတ္တ--- ဥပမာအားဖြင့် နွားမမှ နို့ရည်၊ နို့ရည်မှ နို့မေ်း၊ နို့မေ်းမှ ထီဦး၊ ထီဦးမှ ထောပတ်၊ ထောပတ်မှ ထောပတ်ကြည် ဖြစ်၏ ထိုတွင် နို့ရည် ဖြစ်သော အခါ နို့မေ်း-ဟူ၍ မခေါ် ဆိုရ၊ ထီဦး-ဟူ၍လည်း မခေါ် ဆိုရ၊ ထောပတ်-ဟူ၍လည်း မခေါ် ဆိုရ၊ ထောပတ်ကြည်-ဟူ၍ လည်း မခေါ် ဆိုရ၊ ထိုအခါ နို့ရည်-ဟူ၍သာ ခေါ် ဆိုရ၏။

နို့မေိးဖြစ်သောအခါ။ ဆီဦးဖြစ်သောအခါ။ ထောပတ် ဖြစ်သောအခါ။ ထောပတ်ကြည် ဖြစ်သောအခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

စိတ္တ--- ဤအတူပင်လျှင် ကြမ်းတမ်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ။

စိတ္တ--- ဈာန်စိတ်ဖြင့် ပြီးသော အတ္တဘောကို ရသော အခါ။

ရုပ်မရှိသော အတ္တဘောကို ရသောအခါတို့၌ ကျန်သော အတ္တဘောတို့ကို ရ၏-ဟု မခေါ် ဆိုရ၊ လက်ရှိ ရနေသော အတ္တဘောကိုသာ ရ၏-ဟု ခေါ် ဆိုရ၏။

စိတ္တ--- ဤအတ္တဘောကို ရခြင်း-ဟူသော အရာတို့သည် လောကအမည်များ၊ လောကသတ်မှတ်ချက်များဖြစ်ကုန်၏ ယင်းအမည်ပညတ်ချက်တို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားသည် မှားယွင်းစွာ မသုံးသင်မူ၍ ခေါ်ဝေါ် ပြောဟောတော်မူ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ော.၂၂၁။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ပေါင္ခပါဒပရိပိုဇိသည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုင်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံးရတနာသုံးပါးကိုကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

## ဆင်ဆဏူသား စိတ္က ရဟန်းအဖြစ်ကို တောင်းခြင်း

ေ.၁.၂၂၂။ ဆင်ဆရာသား စိတ္တသည်ကား မြတ်စွာ ဘုရားအား "အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံ၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရလိုပါ၏၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

ော.၂၂၃။ ဆင်ဆရာ့သား စိတ္တသည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရ၏ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရ၏ ရဟန်း ဖြစ်၍ မကြာသေးမီ ဆင်ဆရာ့သား အရှင်စိတ္တသည် ရဟန္တာ တို့တွင် တစ်ပါး အပါအဝင် ဖြစ်တော်မူလေသတည်း။

# C

# ကေဝဋ္ရသုတိ

## သူကြွယ်သား ကေဝဋ္ဌဝတ္ထု

ော. ၂၂၄။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် နာဠန္မာမြို့ ပါဝါရိကသူဌေး၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏၊ ထိုအခါ သူကြယ့်သား ကေဝဋသည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့, ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီး သော် သူကြွယ့်သား ကေဝဋသည် မြတ်စွာဘုရားအား-

"အရှင်ဘုရား--- ဤနာငုန္တာမြို့သည် စည်ကားပါ၏။ မြတ်စွာဘုရားကို အလွန် ကြည်ညိုပါ၏၊ အရှင်ဘုရား---တောင်းပန်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် မြတ်သော တန်ခိုး ပြာဋိဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြရန် ရဟန်းတစ်ပါးအား အဓိန့်ပေးထားတော်မူပါ၊ ဤသို့ ဖြစ်လတ်သော် ဤနာငုန္တာမြို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို အတိုင်းထက်အလွန် ကြည်ညှိပါ လိမ့်မည်"ဟု လျှောက်၏။

ဤသို့ လျှောက်သော် မြတ်စွာဘုရားသည် သူကြွယ့်သား ကောငဋ္ဌအား "ကောငဋ္ဌ--- ငါသည် ရဟန်းတို့အား 'ရဟန်း တို့---လာကြလော့၊သင်တို့သည်မြတ်သော တန်ခိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို လူတို့အား ပြကြလော့'ဟု တရားကို မဟော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

သူကြယ့်သား ကေဝဋသည် မြတ်စွာဘုရားအား ထို စကားကို သုံးကြိမ်တိုင်အောင် လျှောက်၏။

#### ပြာဋိဟာ (စွမ်းရည်ထူး) သုံးပါး

ေ.၁.၂၂၅၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်တော်မူ၏- "ကေဝဋ္--- ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် ငါ ဟောကြားထားသော ပြာဋိဟာ (စွမ်းရည်ထူး)တို့သည် သုံးပါးရှိကုန်၏ သုံးပါးတို့ ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- တန်ခိုးပြာဋိဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)
- -အတပ်ဟောခြင်း ပြာဋိဟာ (အတပ်ဟောခြင်း စွမ်းရည် ထူး)နှင့်
- ဆုံးမခြင်း ပြာဋိဟာ (ဆုံးမခြင်း စွမ်းရည်ထူး)တို့ ပေတည်း။

#### တန်ခိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)

ေ.၁.၂၂၆။ ကေဝဋ္ထ--- တန်ခိုးပြာဋိဟာ(တန်ခိုး စွမ်းရည် တူး)-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ကေဝဋ္ထ--- ဤ သာသနာ တော်၌ ရဟန်းသည် များပြားသော တန်ခိုးဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြု၏ တစ်ယောက်တည်းမှ အများ ဖြစ်သွား၏၊ အများမှ တစ်ယောက်တည်း ဖြစ်လာ၏၊ ကိုယ်ထင်ရှား ဖြစ်စေ၏၊ ကိုယ်ပျောက်စေ၏၊ နှံရံတစ်ဖက်၊ တံတိုင်းတစ်ဖက်၊ တောင် တစ်ဖက်သို့ မထိမြှီဘဲ ကောင်းကင်၌ကဲ့သို့ သွား၏၊ မြေ၌ လည်း ငုပ်ခြင်း၊ ပေါ်ခြင်းကို ရေ၌ကဲ့သို့ ပြု၏၊ ရေ၌လည်း (ဟျွှံကျသဲ) မြေ၌ကဲ့သို့ သွား၏၊ ကောင်းကင်၌လည်း ထက်ဝယ်ခွဲစေ့လျက် အတောင်ရှိသော ငှက်ကဲ့သို့ သွား၏ အလွန် တန်ခိုးအာနတော်ကြီးကုန်သော လ၊ နေတို့ကိုပင် လက်ဖြင့် သုံးသပ်၏၊ ဆုပ်ကိုင်၏၊ ပြဟ္ခာပြည်တိုင်အောင် လည်း ကိုယ်ကို မိမိအလိုအတိုင်း ဖြစ်စေ၏။

ကျိသို့ များပြားသော တန်ခိုးဇန်ဆင်းခြင်းကို ပြုသော ရဟန်းကို သဒ္ဓါတရားရှိသော၊ ကြည်ညိုသော လူတစ် ယောက်သည် တွေ့မြင်ရာ၏ ဤသို့ တွေ့မြင်သော် သဒ္ဓါ တရားရှိသော၊ ကြည်ညိုသော ထိုသူသည် သဒ္ဓါတရား မရှိ သော၊ မကြည်ညိုသော လူတစ်ယောက်အား ထိုရဟန်း အကြောင်းကို ဤသို့ ပြောကြားရာ၏-

'မိတ်ဆွေ--- ရဟန်း၏ တန်ခိုးအာနတော်ကြီးပုံသည် တကယ် အံ့ဖွယ်ရှိပါပေ၏၊ တကယ် ထူးဆန်းပါပေ၏၊ မိတ်ဆွေ--- များပြားသော တန်ခိုးဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုသော ဤမည်သော ရဟန်းကို ငါသည် တွေ့မြင်ရ၏'ဟု ပြောကြား ရာ၏။

ဤသို့ ပြောကြားသော် သဒ္ဒါတရားမရှိသော၊ ဖကြည်ညို သော ထိုသူသည် သဒ္ဒါတရားရှိသော ကြည်ညိုသော ထိုသူ အား ဤသို့ ဆိုရာ၏-

'မိတ်ဆွေ--- ဂန္ဓာရီမည်သော အတတ်သည် ရှိ၏ ထို ဂန္ဓာရီအတတ်ဖြင့် ထိုရဟန်းသည် ထိုသို့ များပြားသော တန်ခိုးဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြု၏'ဟု ဆိုရာ၏။

ကေဝဋ္ရ--- အသို့နည်း၊ သဒ္ဓါတရားမရှိသော၊ မကြည်ညို သော ထိုသူသည် သဒ္ဓါတရားရှိသော၊ ကြည်ညိုသော ထိုသူအား ဤသို့ ဆိုရာသည် မဟုတ်လော"

"ဆိုရာပါသည် အရှင်ဘုရား"

"ကေဝဋ္ဌ---ငါသည်တန်ခိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)

၌ ဤအပြစ်ကို မြင်သောကြောင့် တန်ခိုးပြာဋီဟာ (တန်ခိုး စွမ်းရည်ထူး)ကို ပြရန် ဝန်လေး၏၊ ရုက်၏၊ စက်ဆုပ်၏"

#### အတပ်ဟောခြင်း ပြာဋိဟာ (အတပ်ဟောခြင်း စွမ်းရည်ထူး)

စ.၁.၂၂၅။ "ကေဝဋ္--- အတပ်ဟောခြင်း ပြာဋိဟာ (အတပ်ဟောခြင်း စွမ်းရည်ထူး)-ဟူသည်ကား အဘယ် နည်း။

ကေဝဋ္ ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် 'သင်၏ စိတ်သည် ဤသို့ သဘောရှိ၏၊ သင်၏ စိတ်သည် ဤသို့ အခြင်းအရာရှိ၏၊ သင်၏ စိတ်အကြံသည် ဤသို့ ဖြစ်၏'ဟု တစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စိတ်ကိုလည်း အတပ် ဟော၏၊ စိတ်၌ ဖြစ်သည်ကိုလည်း အတပ် ဟော၏၊ ကြံစည်သည် ကိုလည်း အတပ် ဟော၏၊ ဆင်ခြင်သည်ကိုလည်း အတပ် ဟော၏။

သဒ္ဓါတရားရှိသော၊ကြည်ညှိသော လူတစ်ယောက်သည် ထိုရဟန်းကို တွေ့မြင်ရာ၏။

က်သို့ တွေ မြင်ရသော် သဒ္ဒါတရားရှိသော၊ ကြည်ညို သော ထိုသူသည် သဒ္ဒါတရားမရှိသော၊ မကြည်ညှိသော လူတစ်ယောက်အား ထိုရဟန်းအကြောင်းကို ပြောကြား ရာ၏-

ဤသို့ ပြောကြားသော် သဒ္ဓါတရားမရှိသော၊ မကြည်ညို သော ထိုသူသည် သဒ္ဓါတရားရှိသော ကြည်ညိုသော ထိုသူအား ဤသို့ ဆိုရာ၏-

ိမိတ်ဆွေ--- စိန္တာမကိမည်သော အတတ်သည် ရှိ၏ ထို စိန္တာမကိအတတ်ဖြင့် ထိုရဟန်းသည် ထိုသို့ အတပ် ဟော၏ဟု ဆိုရာ၏။

ကေဝဋ္ရ--- အသို့နည်း၊ သဒ္ဒါတရားမရှိသော၊ မကြည်ညို သော ထိုသူသည့် သဒ္ဒါတရားရှိသော၊ ကြည်ညိုသော ထိုသူအား ဤသို့ ဆိုရာသည် မဟုတ်လော"

"ဆိုရာပါသည် အရှင်ဘုရား"

"ကေဝဋ္ --- ငါသည် အတပ်ဟောခြင်း ပြာဋိဟာ (အတပ် ဟောခြင်း စွမ်းရည်ထုံး)၌ ဤအပြစ်ကို မြင်သောကြောင့် အတပ်ဟောခြင်းပြာဋိဟာ (အတပ်ဟောခြင်း စွမ်းရည်ထူး) ကို ပြခုနဲ့ ဝန်လေး၏ ရက်၏ စက်ဆုပ်၏"

## 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

## ဆုံးမခြင်းပြာဋိဟာ (ဆုံးမခြင်းစွမ်းရည်ထူး)

စ.၁.၂၂၈။ "ကေဝဋ္---ဆုံးမခြင်း ပြာဋိဟာ (ဆုံးမခြင်း စွမ်းရည်ထူး)-ဟူသည်ကား အဘယ်နည်း။

ကေဝဋ္ --- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ဤသို့ ဆုံးမ၏၊ `ဤသို့ ကြံကုန်လော့၊ ဤသို့ မကြံကုန်လင်း၊ ဤသို့ နှလုံးသွင်းကုန်လော့၊ ဤသို့ နှလုံးမသွင်းကုန်လင့်၊ ဤ တရားကို ပယ်ကုန်လော့၊ ဤတရားသို့ ရောက်၍ နေကုန် လော့'ဟု ဆုံးမ၏၊ ကေဝဋ --- ဤဆုံးမြင်းကို ဆုံးမြင်း ပြာဋိဟာ(ဆုံးမြင်း စွမ်းရည်ထူး)-ဟု ဆိုရ၏။

ကေဝဋ္း-- ထို့ပြင်လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက ၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌ အလေးအနက် ယုံကြည်၏ ထိုသူသည် ဇန်ရည် ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတိမောက္ခ သံဝရသီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ (ဝေါဝရ)နှင့် ပြည့်စုံ၏ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရှလေ့ရှိ၏ သိက္ခာပုဒ် တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ကောင်းသော ကာယကံ၊ ဝစီကံနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ဝင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိ၏ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏ ကုန္ဒြေတံခါးတို့တို ဝိတ်ထား၏ (ကုန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်း၏)၊ စားဖွယ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိ၏၊ တရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာကံ နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရောင့်ရဲလွယ်၏။

ကေဝဋ္---ထိုရဟန်းသည် စုဋ္ဌသီလ၊ မရွိုမသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။

ကေဝဋ္ဌ---ဤသို့လျှင် ထိုရဟန်းသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏

ကေဝဋ္---ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏၊ ကေဝဋ--- ဤဈာန်တို့သို့ ရောက်၍ နေရန် ဆုံးမ ခြင်းကိုလည်း ဆုံးမြေင်း ပြာဋိဟာ(ဆုံးမြေင်း စွမ်းရည်ထူး)-ဟု ဆိုရ၏။

ကေဝဋ္--- ထိုရဟန်းသည် ဝိပဿနာဉာက်အမြင် အလို့ငှာ စိတ်ကို ရှေးရှပို့ဆောင်၏၊ ရှေးရှညွှတ်စေ၏။ ကေဝဋ္--- ဤိုပ်ဿနာဉာက်အဖြင်အလို့ငှာ ဆုံးမခြင်း ကိုလည်း ဆုံးမခြင်း ပြာဋိဟာ (ဆုံးမခြင်း စွမ်းရည်ထူး)-ဟု ဆိုရ၏။

ကေဝဋ္ --- ထိုရဟန်းသည် ဤမဂ်ကိစ္စအလို့ငှာ တစ်ပါး သော ပြုဖွယ်ကိစ္စ မရှိတော့ပြီ-ဟု သိ၏ ကေဝဋ္ --- ဤ အာသဝက္ခယဉာက်အမြင်အလို့ငှာ ဆုံးမခြင်းကိုလည်း ဆုံးမခြင်း ပြာဋိဟာ (ဆုံးမခြင်း စွမ်းရည်ထူး)-ဟု ဆိုရ၏။

ကေဝဋ္ရ--- ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက် ပြုလျက် ငါ ဟောကြားထားသော ပြာဋိဟာ(စွမ်းရည်ထူး) တို့သည် ဤသုံးပါးတို့ပေတည်း။

#### မဟာဘုတ်လေးပါးချုပ်ရာကို ရှာသော ရဟန်းဝတ္ထု

စ.၁.၂၂၉။ ကေဝဋ္ထ--- ရှေးအခါက ဖြစ်ဖူးသည်ကား ဤ ရဟန်းသံဃာထဲ၌ပင် ရဟန်းတစ်ပါးမှာ ဤသို့သော စိတ် အကြံ ဖြစ်ပေါ် ၏-

'မြေဓာတ်၊ ရေဓာတ်၊ မီးဓာတ်နှင့် လေဓာတ်-ဟူသော ဤမဟာဘုတ်လေးပါးတို့သည် အဘယ်အရာ၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း'

o.၁.၂၃၀၊ ကေဝဋ္--- ထိုအခါ ထိုရဟန်းသည် နတ်ပြည် သို့ သွားရန် စရီးလမ်း ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာသည့်တိုင်အောင် စိတ်တည်ကြည်ခြင်းရှိသော (အဘိညာဉ်) သမာဓိကို ဝင်စား ၏။

ကေဝဋ္--- ထိုအခါ ထိုရဟန်းသည် စာတုမဟာရာဇ် နတ် တို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ စတုမဟာရာဇ်နတ်တို့အား ဤသို့ မေး၏-

`င့ါရှင်တို့--- မဟာဘုတ်လေးပါးတို့သည် အဘယ် အရပ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း'

ကေဝဋ္--- ဤသို့ မေးသော် စတုမဟာရာစ်နတ်တို့သည် ထိုရဟန်းအား 'ရဟန်း--- မဟာဘုတ်လေးပါးတို့ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ရာအရပ်ကို ကျွန်ုပ်တို့ မသိပါကုန်၊ ရဟန်း---ကျွန်ုပ်တို့ ထက်သာလွန်မြင့်မြတ်ကုန်သောနတ်မင်းကြီးလေးယောက်-စသည်တို့သည် သိနိုင်လောက်ပါကုန်၏ဟု ပြောကြကုန်၏

ေ.၁.၂၃၁။ ကေဝဋ္--- ထိုအခါ ထိုရဟန်းသည် နတ် မင်းကြီးလေးယောက်၊ တာဝတိသာနတ်တို့၊ သိကြားမင်း၊ ယာမာည်သော နတ်တို့၊ သုယာမည်သော နတ်သား၊ တုသိတာမည်သော နတ်တို့၊ သန္တုသိတမည်သော နတ် သား၊ နိမ္မာနရတ်မည်သော နတ်တို့၊ သန္တိပ္မိတမည်သော နတ်တို့၊ သနိုင္ဖိတမည်သော နတ်တို့၊ သနိုင္ဖိတမည်သော နတ်တို့၊ ဝသတ္တီး မည်သော နတ်တို့၊ ဝသတ္တီး မည်သော နတ်ဘုံ၊ ဝသတ္တီး မည်သော နတ်ဘုံ၊ ဝသတ္တီး မည်သော နတ်ဘုံ၊ ဝသတ္တီး မည်သော နတ်ဘုံ၊ ဝသတ္တီး စုဆိုသော နတ်ဘား၊ ပြတ္စာတို့ နှင့် မဟာဗြဟ္မာကိုကိုင်တဲ့သို့ အတွင်းခဲ့ ရျပ်ရာအရာထိုကိုကျွန်ုပ်လည်းမသိပါးရဟုန်း---ဤလောက၌ မြတ်စွာဘုရားကို ကျော်လှန်၍ အပြင်အပ၌ ပြဿနာကို ဖြေရန် ရှာမှီးခြင်းသည် သင်၏ မလျော်သော အမူသာလျှင် ဖြစ်ချေ၏ သင်၏ ချွတ်ပွင်းမူသာလျှင် ဖြစ်ချေ၏ ရဟုန်း-- သွားပါလော့၊ သင်ဆည် ထိုမြတ်စွာဘုရားကိုသာ ရှည်းကင်၍ ကူမြည်သနာကို မေးမြန်းပါလော့၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သင့်အား ဖြေကြားသည့်အတိုင်းပင် ထိုပြဿနာ၏ အဖြေကို ပေးပြဆို၏။

ေ.၁.၂၃၂။ ကေဝဋ္ထ--- ထိုအခါ ထိုရဟန်းသည် သန်စွမ်း သော ယောက်ျားသည် ကွေးထားသော လက်မောင်းကို ဆန့်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဆန့်ထားသော လက်မောင်းကို ကွေးသကဲ့သို့လည်းကောင်း ဤအတူပင် ဗြဟ္မာပြည်၌ ကွယ်ခဲ့၍ ငါ၏ ရှေ့မှောက်၌ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

ကေဝဋ္--- ထိုအခါ ထိုရဟန်းသည် ငါဘုရားကို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် ငါဘုရားအား ဤ ပြဿနာကို မေးလျှောက်၏-

#### ကမ်းကြည့်ငှက် ဥပမာ

ော.၂၃၃။ ဧကဝဋ္မ--- ဤသို့ မေးလျှောက်သော် ငါ ဘုရားသည် ထိုရဟန်းအား ရဟန်း--- ရှေးအခါက ဖြစ်စု၊ သည်ကား သမုဒ္ဒရာကူး (ပင်လယ်ကူး) ကုန်သည်တို့သည် ကမ်းကြည့်ငှက်ကို ယူဆောင်၍ သဘောဖြင့် သမုဒ္ဒရာထဲသို့ သက်ဝင်ကုန်၏ သဘောသည် ကမ်းကို မြေင်လတ်သော် ထိုသူတို့သည်ကစ်းကြည့်ငှက်ကိုလွှတ်ကုန်၏ထိုငှက်သည် အရှေ့အရပ်သို့ ပျံသွား၏၊ တောင်အရပ်သို့ ပျံသွား၏၊ အနောက်အရပ်သို့ ပျံသွား၏၊ မြောက်အရပ်သို့ ပျံသွား၏၊ အထော်အရပ်သို့ ပျံသွား၏၊ အထောင်အရပ်သို့ ပျံသွား၏ ထိုငှက်သည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ကစ်းကို အကယ်၍ မြင်ရမူ ပုံမြိတိုင်း ရှေ့သို့သာ ပျံသွားလေ၏၊ ထိုငှက်သည် ထက် ဝန်းကျင်မှ ကစ်းကို အကယ်၍ မမြင်မှုကား ထိုသင်္ဘော သို့သာ ပြန်လှည့်လာ၏၊ ရဟန်း--- ဤအတူပင် သင်သည် ပြေဟွာပြည်တိုင်အောင် ဤပြဿနာ၏ အမြေကို ရှာ၍ မရသောကြောင့် ငါ့ထံသို့သာ ပြန်လှည့်လာခဲ့၏၊ ရဟန်း---'မြောတ်၊ ရောတ်၊ မီးဓာတ်နှင့် လေဓာတ်-ဟူသော ဤမဟာဘုတ်လေးပါးတို့သည် အဘယ်အရပ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်ပါသနည်း'ဟု ဤပြဿနာကို ဤသို့ မမေးသင့်။

ော.၁.၂၃၄။ ရဟန်း---`အဘယ်အရပ်၌ ရေ၊ မြေ၊ စီး နှင့် လေသည် မတည်ပါသနည်။ အဘယ်အရပ်၌ အရည်၊ အတို၊ အငယ် ၊ အကြီး၊ အကောင်း၊ အဆိုးသည် မရှိပါသနည်း၊ အဘယ်အရပ်၌ နာမ်၊ ရုပ်သည် အကြင်းမဲ့ ချုပ်ပါသနည်း'ဟု ဤပြဿနာကို ဤသို့သာ မေးသင့်ပေ၏။

o.၁.၂၃၅။ ထိုအမေးအတွက် အဖြေသည် ဤသို့ ဖြစ်၏-

'မျက်စိဖြင့် မြေင်ကောင်းသော၊ ဥပါဒ်၊ ဌီ၊ ဘင် အဝိုင်း အခြား မရှိသော၊ ထက်ဝန်းကျင် ဆိဝ်ကမ်းရှိသော၊ ဉာက်အထူးဖြင့် သိနိုင်သော နိဗ္ဗာန်သည် ရှိ၏၊ ဤနိဗ္ဗာန်၌ ရေ၊ မြေ၊ မီး နှင့် လေသည် မတည်ပေ၊ ဤနိဗ္ဗာန်၌ အရည်၊ အတို၊ အငယ်၊ အကြီး၊ အကောင်း၊ အဆိုးသည် မရှိပေ၊ ဤ နိဗ္ဗာန်၌ နာမ်နှင့် ရုပ်သည် အကြွင်းမဲ့ ချုပ်၏၊ ဤနိဗ္ဗာန်၌ ဝိညာဉ်၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ဤနာမ်နှင့် ရုပ်သည် ချုပ်ဖေ၏'

ေ ၁.၂၃၆၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏သုကြွယ့်သား ကေဝဋ္ဌသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရားတော်ကို နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူလေသတည်း၊

# 20

# လောဟိစ္ခသုတိ

# လောဟိစ္စပုဏ္ဏားဝတ္ထု

ေ.၁.၂၃၅။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံယာ ငါးရာနှင့် အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသမာရီ လှည့်လည် တော်မူလတ်သော် သာလဝတိကာရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏။

ထိုစဉ်အခါ လောဟိစ္စပုဇ္ထားသည် ပသေနဒီကောသလ မင်းက အပိုင်စားပေးထားသည့် လူစည်ကားသော သာလ-ဝတိကာ ရွာကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏။

ေ၁.၂၃၈၊ ထိုစဉ်အခါ၌ လောဟိစ္စပုက္ကားမှာ "ဤ လောက၌ ရဟန်းဖြစ်စေ၊ ပုက္ကားဖြစ်စေ ကုသိုလ်တရားကို ရနိုင်၏ သို့သော် ကုသိုလ်တရားကို ရပြီးလှူင် တစ်ပါးသော သူအား မဟောပြောသင့်ပေ၊ တစ်ပါးသော သူသည် တစ်ပါး သော သူအတွက် အဘယ်သို့ ပြုပေးနိုင်မည်နည်း၊ ဤ ဟောပြောဖြင်းသည် အနောင်အဖွဲ့အဟောင်းကို ဖြတ်၍ အခြားအနောင်အဖွဲ့သစ်ကို ပြုသည်နှင့် တူ၏ ထို့ကျောင့် ဤဟောပြောဖြင်းကို ယုတ်မာသော လောဘတရားဟု ပါ ဆို၏"ဟူသော ယုတ်မာသော ဓိစ္ဆာအယူ ဖြစ်ပေါ် လျက် ရှိ၏။

ေ.၁.၂၃၉။ ထိုအခါ လောဟိစ္စပုဏ္ထားသည် "သာကီဝင်

မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသော သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတမ သည် ရဟန်းသံဃာငါးရာနှင့်အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်တော်မူရာ သာလဝတိကာရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏"ဟု ကြားသိလေ၏။

ထိုအခါ လောဟိစ္စပုဇ္ကားသည် ရောသိကာမည်သော ဆတ္တာသည်ကို သံဃာနှင့်တကွ မြတ်စွာဘုရားအား ဆွမ်းစားပင့်နိုင်း၏။

"အရင်--- ကောင်းပါဠီ"ဟု ဆိုကာ ရောသိကာမည်သော ဆတ္တာသည်သည် သံဃာနှင့်တကွ မြတ်စွာဘုရားအား ဆွန်းစား သွားပင့်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေ ခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မူ၏။

ထို့နောက် ရောသိကာမည်သော ဆတ္တာသည်သည် လောဟိစ္စပုဏ္ဏားအား ဘုရားရှင်က ဆွမ်းစားလက်ခံတော်မူ လိုက်ကြောင်း အကြောင်းပြန်၏။

ထိုအခါ လောဟိစ္စပုဣားသည် နောက်တစ်နေ့နံနက် ရောက်သောအခါ ဖိမိနေအိမ်၌ မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ် ဘောစဉ်ကို စီရင်စေပြီး၍ ရောသိကာမည်သော ဆတ္တာကို ဘုရားရှင်အား ပင့်ခိုင်းလိုက်၏။ ေ.၁.၂၄ဂ။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သဝိတ်၊ သင်္ကန်းကို ယူလျက် ရဟန်း သံဃာနှင့် အတူ သာလဝတိကာရွာသို့ ကြွတော်မူ၏။

ထိုစဉ်အခါ၌ ရောသိကာမည်သော ဆတ္တာသည်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်တော်မှ တကောက်ကောက် လိုက်ပါလာ၏။

ထိုအခါ ရောသိကာမည်သော ဆတ္တာသည်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏--

"အရှင်ဘုရား--- လောဟိစ္စပုဣားမှာ ဤသို့ သဘော ရှိသော ယုတ်မာသော မိစ္ဆာအယူသည်ဖြစ်ပေါ် လျက် ရှိပါ၏ အရှင်ဘုရား--- တောင်းပန်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် လောဟိစ္စပုဣားကို ထိုယုတ်မာသော မိစ္ဆာအယူမှ လွှတ်စေ တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။ "ရောသိကာ--- ဖြစ်နိုင်ကောင်း၏ ရောသိကာ--- ဖြစ်နိုင်ကောင်း၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် လောဟိစ္စပုဏ္ဏား၏ အိမ်သို့ ကြွ၍ ပြင်ထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူ၏။

ထိုအခါ လောဟိစ္စပုဇ္ကားသည် မြတ်စွာဘုရားအမျူး ရှိသော ရဟန်းသံဃာအား မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ်ဘောဇဉ်ကို မိမိကိုယ်တိုင် ဆက်ကပ်၏။

## လောဟိစ္စပုဏ္ဏားအား မေးမြန်းစိစစ်ခြင်း

ေဝ.၂၄၁။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆွမ်းစားပြီးတော် မူသောအခါ လောဟိစွပုဣားသည် နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏၊ နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော လောဟိစွ ပုဏ္ဏားအား မြတ်စွာဘုရားသည် "လောဟိစွ--- သင့်မှာ ဤသို့သဘောရှိသော ယုတ်မာသော ဓိစ္ဆာအယူ ဖြစ် ပေါ် လျက် ရှိ၏-ဟူသည်မှာ မှန်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏၊

"အရှင်ဂေါတမ--- မုန်ပါ၏"

"လောဟိစွ--- အသို့နည်း၊ သင်သည် သာလဝတိကာ ရွာကို အုပ်ချုပ်၍ နေသည်မဟုတ်လော"

"မုန်ပါ၊ နေပါ၏"

"လောဟိစ္စ--- တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် 'လောဟိစ္စပုဏ္ဏားသည် သာလဝတိကာရွာကို အုပ်ချပ်၍ နေ၏၊ သာလဝတိကာရွာမှ ထွက်သော အစွန်အတုတ် အပေါင်းကို လောဟိစ္စပုဏ္ကားတစ်ယောက်တည်းသာ စံစားပါစေ၊ အရြားသူတို့အား မေပးပါစေလင့် ဟု ဆိုငြားအုံ။ ဤသို့ဆိုသော် ထိုသူသည် သင့်ကို မှီ၍ အသက်မွေးနေ သော သူတို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်သလော၊ မဖြစ်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်ပါ၏"

"လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်ခဲ့သော် ထိုသူတို့၏ ကောင်းကျိူးကို လိုလားသူ ဖြစ်သလော၊ ကောင်းကျိူးကို မလိုလားသူ ဖြစ်သလော။

"အရှင်ဂေါတမ---ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူ ဖြစ်ပါ၏"

"ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူမှာ ထိုသူတို့အပေါ် ၌ မေတ္တာစိတ် ဖြစ်ပေါ် သလော၊ ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ် သလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ် ပါ၏"

"ရန်သူစိတ် ဖြစ်ခဲ့သော် မှားသော အယူ ဖြစ်သလော၊ မှန်သော အယူ ဖြစ်သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မှားသော အယူ ဖြစ်ပါ၏"

"လောဟိစ္ပ--- 'မှားသော အယူ ရှိသူသည် ငရဲနှင့် တိရွောန် နှစ်မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသော လားရာ ရှိ၏'ဟု ငါ ဟောပေ၏"

၈.၁.၂၄၂။"လောဟိစွ-−-ပသေနဒီကောသလမင်းသည် ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းကို အုပ်စိုး၍ နေသည် မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ၊ နေပါ၏"

"လောဟိစွ--- တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် 'ပသေနဒီကောသလမင်းသည် ကာသိတိုင်း၊ ကောသလ တိုင်းကို အုပ်စိုးနေ၏၊ ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းမှ ထွက်သော အစွန်အတုတ်အပေါင်းကို ပသေနဒီကောသလ မင်းတစ်ပါးတည်းသာ ခံစားပါစေ၊ အခြားသူတို့အား မပေးပါ စေလင့်"ဟု ထိုငြားဘဲ့။

ဤသို့ဆိုသော် ထိုသူသည် ပသေနဒီကောသလမင်းကို မှီ၍ အသက်မွေးသော သင်တို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်နှင့် တစ်ပါးသော သူတို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ် သလော၊ မဖြစ်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်ပါ၏"

## ကြီ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

"လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသု ဖြစ်ခဲ့သော် ထိုသူတို့၏ ကောင်းကျိူးကို လိုလားသူ ဖြစ်သလော၊ ကောင်းကျိူးကို မလိုလားသူ ဖြစ်သလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူ ဖြစ်ပါ၏"

"ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသော သူမှာ ထိုသူတို့အပေါ် ၌ မေတ္တာစိတ် ဖြစ်ပေါ် သလော၊ ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ် သလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ် ပါ၏"

"ရန်သူစိတ်ဖြစ်ပေါ်ခဲ့သော် မှားသော အယူ ဖြစ်သလော၊ မှန်သော အယူ ဖြစ်သလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- မှားသော အယူ ဖြစ်ပါ၏"

"လောဟိစ္စ--- 'မှားသော အယူ ရှိသူသည် ငရဲနှင့် တိရစ္ဆာန် နှစ်မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသော လားရာ ရှိ၏'ဟု ငါ ဟောဝေ၏

ော.၂၄၃။ လောဟိစ္စ --- လောဟိစ္စ ပုက္ကားသည် သာလဝတိကာရွာကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏ သာလဝတိကာရွာမှ ထွက်သော အခွန်အတုတ်အမေပါင်းကို လောဟိစ္စပုက္ကား တစ်ယောက်တည်းသာ စံစားပါစေ၊ အခြားသူတို့အား မပေး ပါစေလင့် ဟု ဆိုသော ထိုသူသည် သင့်ကို မို၍ အသက် မွေးသော သူတို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်၏။ လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်သောကြောင့် ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူ ဖြစ်၏ ကောင်းတျိုးကို မလိုလားသူမှာ ရန်သူ စိတ် ဖြစ်ပေါ်၏။ ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ် လတ်သော် မှားသော အယူ ဖြစ်၏။

လောဟိစ္ပ--- ဤနည်းတူပင် 'ဤလောက၌ ရဟန်း ဖြစ်စေ၊ ပုထ္ကားဖြစ်စေ ကုသိုလ်တရားကို ရနိုင်၏ ကုသိုလ် တရားကို ရပြီးလျှင် တစ်ပါးသော သူ့အား မဟောပြော သင့်ပေ၊ တစ်ပါးသော သူသည် တစ်ပါးသော သူအတွက် အဘယ်သို့ ပြုပေးနိုင်မည်နည်း၊ ဤဟောပြောခြင်းသည် အနောင်အစွဲအဟောင်းကို ဖြတ်၍ အခြားအနောင်အဖွဲ့ သစ်ကို ပြုသည်နှင့် တူ၏ဟု ဆိုသော ထိုသူသည်လည်း မြောတ်စွာဘုရား ဟောကြားသော မွေဝိနယကို အကြောင်း ပြု၍ သောတာပတ္တိစိုလ်ကိုလည်းကောင်း၊ သကဒါဂါဖိ စိုလ်ကိုလည်းကောင်း၊ အနာဂါစီခိုလ်ကိုလည်းတောင်း၊ အရဟတ္တစိုလ်ကိုလည်းကောင်း မျက်မှောက်ပြုကုန်လျက် ဤသို့သဘောရှိသော မြတ်သော တရားထူးကို ကြောည့် အမျိုးကောင်းသားတို့နှင့် နတ်ဘဝစန္ဓာတို့ ဖြစ်ပေါ်စေရန် နတ်ပြည်မျိုးစေ့ကောင်းမှုတို့ကို ရင့်ကျက်စေကြမည့် အမျိုး ကောင်းသားတို့၏ လာဘိအန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်၏ အန္တရာယ်ကို ပြုသောကြောင့် ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူ ဖြစ်၏ ကောင်းကျိုးကိုမလိုလားသူမှာ ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ်၏ ရန်သူစိတ် ဖြစ်လတ်သော် မှားသော အယူ ဖြစ်၏၊ လောဟိစ္စ--- 'မှားသော အယူ ရှိသူသည် ငရဲနှင့်တိရွောန် နှစ်မျိုးသော လားရာတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသော လားရာ ရှိ၏' ဟု ငါ ဟောပေ၏။

ော.၂၄၄။ လောဟိစ္ပ---' ပဲသေနဒီကောသလ မင်းသည် ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏၊ ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းမှ ထွက်သော အခွန်အတုတ် အပေါင်းကို မသေနဒီ ကောသလမင်း တစ်ပါးတည်းသာ ခံစားပါစေ၊ အခြားသူတို့အား မပေးပါစေလင့်'ဟု ဆိုသော ထိုသူသည် ပသေနဒီကောသလမင်းကို မှီ၍ အသက် မွေးသော သင်တို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်နှင့် စာစ်ပါးသော သူတို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်၏၊ လာဘ်အန္တရာယ် ကို ပြုသူ ဖြစ်သောကြောင့် ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူ ဖြစ်၏ ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူမှာ ရန်သူစိတ်ဖြစ်ပေါ်၏ ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ် လတ်လော် မှားသော အယူ ဖြစ်၏။

လောဟိစ္မ--- ဤနည်းတူပင် 'ဤလောက၌ ရဟန်း ဖြစ်စေ၊ ပုဏ္ဏားဖြစ်စေ ကုသိုလ်တရားကို ရနိုင်၏၊ ကုသိုလ် တရားကို ရပြီးလျှင် တစ်ပါးသော သူအား မဟောပြော သင့်ပေ၊ တစ်ပါးသော သူသည် တစ်ပါးသော သူအတွက် အဘယ်သို့ ပြုပေးနိုင်မည်နည်း၊ ဤဟောပြောခြင်းသည် အနောင်အဖွဲ့အဟောင်းကို ဖြတ်၍ အခြားအနောင်အဖွဲ့ သစ်ကို ပြုသည်နှင့် တူ၏'ဟု ဆိုသော ထိုသူသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားသော ဓမ္မဝိနယကို အကြောင်းပြ၍ သောတာပတ္တိမိုလ်ကိုလည်းကောင်း၊ သကဒါဂါမိမိုလ်ကို လည်းကောင်း၊ အနာဂါမိဗိုလ်ကိုလည်းကောင်း၊ အရဟတ္တ ဖိုလ်ကိုလည်းကောင်း မျက်မှောက်ပြုလျက် ဤသို့ သဘော ရှိသောမြတ်သောတရားထူးကိုရကြမည့်အမျိုးကောင်းသား တို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်နှင့် နတ်ဘဝခန္ဓာတို့ ဖြစ်ပေါ် စေရန် နတ်ပြည်မျိုးစေ့ ကောင်းမှုတို့ကို ရင့်ကျက်စေကြမည့် အမျိုးကောင်းသားတို့၏ လာဘ်အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်၏၊ အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်သောကြောင့် ကောင်းကျိုးကို မလို လားသူ ဖြစ်၏ ကောင်းကျိုးကို မလိုလားသူမှာ ရန်သူစိတ် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ရန်သူစိတ် ဖြစ်လတ်သော် မှားသော အယူ ဖြစ်၏ လောဟိစ္စ--- 'မှားသော အယူ ရှိသူသည် ငရဲနှင့် တိရစ္ဆာန် နှစ်မျိုးသော လားရာတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသော လားရာ ရှိ၏'ဟု ငါ ဟောပေ၏။

#### အပြစ်တင်ထိုက်သော ဆရာသုံးဦး

ေ ၁.၂၄၅။ လောဟိစ္ပ--- လောက၌ အပြစ်တင်ထိုက် ကုန်သော ဆရာတို့သည် သုံးဦး ရှိကုန်၏၊ ယင်းဆရာတို့ကို တစ်စုံတစ်ယောက်က အပြစ်တင်သည် ရှိသော် ထိုသူ၏ ထိုအပြစ်တင်ချက်သည် ဟုတ်မှန်၍ တရားနှင့် လျော်ပေ၏၊ အပြစ်လည်း မရှိပေ။

ဤသုံးဦးတို့-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

လောဟိစ္မ္--- ဤလောက၌ အချို့သော ဆရာသည် တစ်စုံတစ်ခုသော ရဟန်းဖြစ်ရကျိုးအတွက် ရဟန်းဘောင် သို့ ဝင်ရောက်၏၊ ထိုဆရာသည် ထိုရဟန်းဖြစ်ရကျိုးကို မရသေးဘဲလျက် တပည့်တို့ဘား `ကျ်ကား သင်တို့၏ ကောင်းကျိုးအတွက် ဖြစ်၏၊ ဤကား သင်တို့၏ ရျိမ်းသာ အတွက် ဖြစ်၏ဟု တရားကို ဟော၏ ထိုဆရာ၏ တရားကို တပည့်တို့သည် နောယူကုန်၊ နားမထောင်ကုန်၊ ထိုဆရာကို ဤသို့ အပြစ်တင်ထိုက်၏-

'အရှင်သည် တစ်စုံတစ်ခုသော ရဟန်းဖြစ်ရကျိုး အတွက် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏၊ ထိုသို့ ဝင် ရောက်သော သင်သည် ထိုရဟန်းဖြစ်ရကျိုးကို မရသေး ဘဲလျက် တပည့်တို့အား 'ဤကား သင်တို့၏ ကောင်းကျိုး အတွက် ဖြစ်၏ ဤကား သင်တို့၏ ချစ်းသာအတွက် ဖြစ်၏'ဟု တရားကို ဟောဘိ၏ သင်၏ တရားကို တပည့် တို့သည် နောယုကုန်၊ နားမထောင်ကုန်၊ ဤဟောပြောဖြင်း သည် အလိုမရှိ၍ ဆုတ်ခွာသွားသော လုံမကို လိုက်၍ ကပ်သည့်နှင့်လည်း တူ၏ မကြည့်လို၍ မျက်နာလွှဲနေသော လုံမကို နောက်မှ ပွေ့ ဧက်သည့်နှင့်လည်း တူ၏ ထို့ကြောင့် ဤဖောာပြောမြင်းကို ယုတ်မာသော လောဘတရား-ဟု ငါ ဆို၏ တစ်ပါးသော သူသည် တစ်ပါးသော သူအတွက် အဘယ်သို့ ပြုပေးနိုင်မည်နည်း'ဟု အပြစ်တင်ထိုက်၏။

လောဟိစ္စ--- ဤသည်ကား လောက၌ အပြစ်တင် ထိုက်သော ပထမဆရာပေတည်း။

ေ ၁.၂၄၆။ လောဟိစ္ပ--- ထို့အပြင် ဤလောက၌ အရျို့သော ဆရာသည် တစ်စုံတစ်ခုသော ရဟန်းဖြစ်ရ ကျိုးအတွက် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏၊ ထိုဆရာသည် ထိုရဟန်းဖြစ်ရကျိုးကို မရသေးဘဲလျက် တပည့်တို့အား 'ဤကား သင်တို့၏ ကောင်းကျိုးအတွက် ဖြစ်၏၊ ဤကား သင်တို့၏ ရှမ်းသာအတွက် ဖြစ်၏'ဟု တရားကို ဟော၏၊ ထိုဆရာ၏ တရားကို တပည့်တို့သည် နာယူကုန်၏ နား ထောင်ကုန်၏ ထိုဆရာကို ဤသို့ အပြစ်တင်ထိုက်၏-

ဲအရှင်သည် တစ်စုံတစ်ခုသော ရဟန်းဖြစ်ရကျိုး အတွက် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏၊ ထိုသို့ ဝင် ရောက်သော သင်သည် ထိုရဟန်း ဖြစ်ရကျိုးကို မရသေးဘဲ လျက် တပည့်တို့အား 'ဤကား သင်တို့၏ ကောင်းကျိုး အတွက် ဖြစ်၏၊ ဤကား သင်တို့၏ ချစ်းသာအတွက် ဖြစ်၏'ဟု တရားကို ဟောဘိ၏၊ သင်၏ တရားကို တပည့် တို့သည် နာယူကုန်၏ နားထောင်ကုန်၏ ဤဟောပြောခြင်း သည် မိမိလယ်ကို စွန့်၍ သူတစ်ပါးလယ်ကို ပေါင်းသင် ထိုက်သည်-ဟု မှတ်ထင်သည်နှင့် တူ၏၊ ထို့ကြောင့် ဤ ဟောပြောခြင်းကို ယုတ်မာသော လောဘတရား-ဟု ငါ ဆို၏ တစ်ပါးသော သူသည် တစ်ပါးသော သူအတွက် အဘယ်သို့ ပြုပေးနိုင်မည်နည်းဟု အပြစ်တင်ထိုက်၏၊ လောဟိစွ---ဤသည်ကား လောက၌ အပြစ်တင်ထိုက်သော ခုတိယ ဆရာပေတည်း။

ေ၁.၂၄ဂု၊ လောဟိစ္မ္ --- ထို့အပြင် ဤလောက၌ အချို့သော ဆရာသည် တစ်စုံတစ်ခုသော ရဟန်းဖြစ်ရကျိုး အတွက် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏ ထိုဆရာသည် ထိုရဟန်းဖြစ်ရကျိုးကို ပြေီးလျှင် တပည့်တို့အား 'ဤကား သင်တို့၏ ကောင်းကျိုးအတွက် ဖြစ်၏ ဤကား သင်တို့၏ ချမ်းသာအတွက် ဖြစ်၏'ဟု တရားကို ဟော၏ ထိုဆရာ၏ တရားကို တပည့်တို့သည် မနာသူကုန်၊ နားမထောင်ကုန်၊ ထိုဆရာကို ဤသို့ အပြစ်တင်ထိုက်၏-

'အရှင်သည် တစ်စုံတစ်ခုသော ရဟန်း ဖြစ်ရကျိူးအတွက် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏၊ သင်သည် ထိုရဟန်းဖြစ်ရ ကျိုးကိုမြေး၍ တပည့်တို့အား 'ဤကား သင်တို့၏ ကောင်းကျိုး အတွက် ဖြစ်၏၊ ဤကား သင်တို့၏ ချမ်းသာအတွက် ဖြစ်၏' ဟု တရားကို ဟော၏၊ သင်၏ တရားကို တပည့်တို့သည် မနာယူကုန်၊ နားမထောင်ကုန်၊ ဤဖောာပြောခြင်းသည် အနောင်အဖွဲ့အဟောင်းကိုဖြတ်၍အခြားအနောင်အဖွဲ့သစ်ကို ပြုသည်နှင့် တူ၏၊ ထို့ကြောင့် ဤဟောပြောခြင်းကို ယုတ်မာ သော လောဘတရား-ဟု ငါ ဆို၏၊ တစ်ပါးသော သူသည် တစ်ပါးသော သူအတွက် အဘယ်သို့ ပြုပေးနိုင်မည်နည်း'ဟု အပြစ်တင်ထိုက်၏။ လောဟိစု---- ဤသည်ကား လောက၌ အပြစ်တင်ထိုက်သော တတိယဆရာပေတည်း။

လောဟိစွ--- လောက၌ အပြစ်တင်ထိုက်သော ဆရာ သုံးဦးတို့-ဟူသည် ဤသူတို့ပင်တည်း"

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)

## အပြစ်မတင်ထိုက်သော ဆရာ

ေ.၁.၂၄၈၊ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် လောဟိစ္စ ပုဣားက မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ--- လောက၌ အပြစ်မတင်ထိုက်သော တစ်စုံတစ်ယောက်သော ဆရာ သည် ရှိပါသေးသလော"ဟု လျှောက်၏။

``လောဟိစ္စ--- ရှိသေး၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ--- ထိုဆရာကား အဘယ်ပါနည်း"

"လောဟိစွ--- ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာသိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌အလေးအနက် ယုံကြည်၏ ထိုသူသည် ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ပါတိမောက္ခ သံဝရသီလကို စောင့်ထိန်းလျက် နေ၏ အကျင့် (အာစာရ)၊ ကျက်စားရာ ( ဂေါဝေ)နှင့် ပြည့်စုံ၏ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရလေ့ရှိ၏ သိက္ခာပုဒ် တို့ကို ကောင်းစွာ တောက်တည်၍ ကျင့်၏ ကောင်းသော ကာယက်၊ ဝစီကံနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ဝင်ကြယ်သော အသက်ဖွေးမှု ရှိ၏ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏ ကျနေတ်ပေါ်တို့ကို ဝိတ်ထား၏ (ကျနေတြို့ကို စောင့်စည်း၏) စားဖွယ်၌ အတိုင်း အရည်ကို သိ၏၊ တရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏ ရောင့်ရဲလွယ်၏။ လောဟိစွ---ထိုရဟန်းသည် စူဠသီလ၊ မ၍မသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။

လောဟိစ္စ--- ဤသို့လျှင် ထိုရဟန်းသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံပေ၏။

လောဟိစ္မ--- ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထဈာန်၊ ဝိပဿနာဉာက်၊ မနောမယိဒ္ဓိ ဉာက်၊ ကူခွိဝိဉောက်၊ ဒိဗ္ဗသောတဉာက်၊ စေတောပရိယ ဉာက်၊ ပုဓဗွနိဝါသာနဿတိဉာက်၊ စုတူပပါတဉာက်နှင့် အာသဝက္ခယဉာက်တို့ကို ရ၏။

လောဟိစ္မွ --- ဤတရားထူးတို့ကို ရအောင် တရား ဟောပြတော်မူသော ဆရာဘုရားသည် လောက၌ အပြစ် မတင်ထိုက်သော ဆရာတည်း၊ ဤသို့သော ဆရာဘုရားကို တစ်စုံတစ်ယောက်က အပြစ်တင်သည်ရှိသော် ထိုအပြစ် တင်ချက်သည် မဟုတ်မမှန်၍ တရားနှင့် မလျော်ချေ၊ အပြစ်လည်း ရှိချေ၏"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

၈.၁.၂၄၉။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် လောဟိစ္စပုဏ္ဏား သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဂေါတမ--- လူတစ်ယောက်သည် နရက်ချောက် သို့ ကျသော လူတစ်ယောက်အား ဆံပင်တို့ကို ဆုပ်ကိုင် လျက် ဆွဲတင်ကာ ကုန်းပေါ် ၌ တည်စေသကဲ့သို့ ဤနည်း တုပင် အရှင်ဂေါတမသည် နရက်ချောက်သို့ ကျသော ကျွန်ုပ်ကို ဆွဲတင်ကာ ကုန်းပေါ် ၌ တည်စေပါပေ၏။ ယနေမှ စ၍ ကျွန်ုပ်အားရတနာသုံးပါးကိုအသက်ထက်ဆုံးကိုးကွယ် ဆည်းကပ်သော ဥပါသတာ--ဟု မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက် လေသတည်း။



## ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရချိဇတို့ တိုင်ပင်ခန်း

o.၁.၂၅၀။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံဃာငါးရာနှင့်အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်တော်မူလတ်သော် မနသာကဌမည်သော ပုဏ္ဏား ရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုရွာ၏ မြောက်ဘက် အဓိရဝတီ မြစ်ကမ်းနား သရက်တော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ေ.၁.၂၅၁။ ထိုစဉ်အခါ၌ စက်ဳပုထ္ထား၊ တာရုက္ခပုထ္ထား၊ ပေါက္ခရသာတိပုထ္ထား၊ ဇာကုသောက်ဳပုထ္ထား၊ တောဒေယျ ပုထ္ထားနှင့် အလွန်ထင်ရား ကျော်စောကုန်သော အခြား ပုဏ္ဏားသူဌေးများစွာတို့သည် မနုသာကဋရွာ၌ တည်းခိုနေ ကုန်၏

ေ.၁.၂၅၂။ ထိုအခါ အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်ခြင်းဖြင့် တစ်ယောက်နောက် တစ်ယောက်လိုက်ကာ စင်္ကြံ သွားလာ လှည့်လည်လျက် နေကြသော ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရွေါ်ဇလုလင် တို့သည်ပြဟွာဖြစ်ကြောင်း ဖြောင့်သော လမ်းနှင့် စစ်လျဉ်း၍ အငြင်းအစုံ ပြောဆိုနေကြ၏။

ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည် "ပေါက္ခရသာတိပုက္ကား ဟောကြား သော ဤလမ်းသည်သာ ဖြောင့်တန်းသော လမ်း ဖြစ်၏ ထိုလမ်းကို သွားသော သူသည် ပြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်နိုင် ၏"ဟု ဆို၏။

ဘာရခွါဇလုလင်သည်လည်း "တာရှက္ခပုတ္ကား ဟော ကြာသော ဤလမ်းသည်သာ ဖြောင့်တန်းသော လမ်းမြစ်၏ ထိုလမ်းကို သွားသော သူသည် ဗြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်နိုင် ၏"ဟု ဆို၏။

ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည် ဘာရခွါဇလုလင်ကို သဘော ပေါက်အောင် ရှင်းပြခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်၊ ဘာရခွါဇလုလင် သည်လည်း ဝါသေဋ္ဌလုလင်ကို သဘောပေါက်အောင် ရှင်းပြခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်။

ေဝ.၂၅၃။ ထိုအခါ ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည် ဘာရဒ္ပါဇ လုလင်ကို "ဘာရဒ္ပါဇ—- သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ပောန်းပြုသော သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတသေည် မနုသာကဋ္ဌရာ၏ မြောက်ဘက် အစီရဝတီမြစ်ကမ်းနား သရက်တော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ဘာရခွါဇ--- လာ၊ သွားကြစို့၊ ရဟန်းဂေါတမထံသို့ ရဉ်းကင်၍ ဤအကြောင်းကို ရဟန်းဂေါတမအား မေးကြ ကုန်စို့၊ရဟန်းဂေါတမ ဖြေကြားသည့်အတိုင်း ဝါတို့ မှတ်သား ကုန်စို့"ဟု ပြော၏။

## ည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

"သူငယ်ချင်း--- ကောင်းပြီ"ဟု ဘာရခွါဇလုလင်သည် လက်ခံ၏။

ေ.၁.၂၅၄။ ထိုအခါ ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရရွှါဇလုလင်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် ဝါသေဋလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ထိုအကြောင်းကို လျှောက်၏။

"ဝါသေဋ္ဌ--- ဗြဟွာကို မျက်ဝါးထင်ထင် မြင်ဖူးသော ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏား၊ ဗေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့၏ ဆရာ၊ ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏားတို့၏ ဆရာ ဆရာ၊ ဗေဒင် သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့၏ ခုနှစ်ဆက်မြောက်ဆရာ တစ်ဦး တစ်ယောက်မျှသည်ပင် ရှိ၏လော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မရှိပါ"

ေ.၁.၂၅၅။ "ဝါသေဋ္ဌ--- ဗေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့၏ လက်ဦးဆရာဖြစ်ကုန်သော ဝေဒကျမ်းတို့ကို စီရင် ပို့ချကုန်သော အဋကရသေ့၊ ဝါမကရသေ့၊ ဝါမဒေဝရသေ့၊ ဝေသာတိတ္တရသေ့၊ ယမဒင္ဂိရသေ့၊ အဂ်ီရသရသေ့၊ ဘာရေဒို ရေသေ့၊ ဝါသေဋ္ဌရသေ့၊ ကဿပရသေ့နှင့် ဘဂုရသေ့တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုရသေ့တို့သည်လည်း "ပြဟ္မာနေရာဘုံ၊ ပြဟ္မာ လာရာလမ်း၊ ပြဟ္မာသွားရာ အရပ်တို့ကို ဝါတို့ သိကုန်၏၊ ငါတို့ မြင်ကုန်၏'ဟု ပြောကြားခဲ့ကုန်၏လာ"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မပြောကြားခဲ့ပါကုန် "

ေ.၁.၂၅၆။ "ဝါသေဋ္ဌ--- သို့ ဖြစ်ပါလျက် ထိုဗေဒင်သုံးပုံ ဆောင် ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့ ဆိုကုန်ဘီ၏- 'ဤသည်လျှင် ဖြောင့်တန်းသော လမ်းတည်း၊ ထိုလမ်းကို သွားသူသည် ဖြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်နိုင်၏'-ဟု ဆိုကုန်ဘီ၏။

၈.၁.၂၅၇။ ဝါသေဋ္ဌ--- သို့ဖြစ်လျှင် ထိုဗေဒင်သုံးပုံ ဆောင် ပုဏ္ဏားတို့၏ စကားသည် အခြေအမြစ် မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်လော"

#### "အရှင်ဂေါတမ--- ဖြစ်နေပါ၏"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ကောင်းပြီ၊ ထိုဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကား တို့သည် 'ဤသည်လျှင် မြောင့်တန်းသော လမ်းတည်း၊ ဤသည်လျှင် မြောင့်စင်းသော လမ်းတည်း၊ ထိုလမ်းကို သွားသောသူသည် မြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်နိုင်၏'ဟု သေိ မြေင်ဖူးသော မြဟ္မာဘဝသို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ဟော ကြားနိုင်စရာ အကြောင်းသည် မရှိချေ။ ော. ၂၅၈။ ဝါသေဋ္ဌ --- အချင်းချင်း ဆွဲကိုင် ဆက်စပ် နေသော သူကန်းတို့၏ အစဉ်အတန်းတွင် ရှေ့ဆုံးသူ သည်လည်း မြေင်၊ အလယ်သူသည်လည်း မြေင်၊ နောက်ဆုံး သူသည်လည်း မြေင်သကဲ့သို့၊ ဝါသေဋ --- ဤအတူပင် ဒေဝင်သုံးပုံဆောင်ပုထ္ထားတို့၏ စကားသည် သူကန်းတို့၏ အစဉ်အတန်းနှင့် တူလှချေ၏တကား၊ ရှေ့ဆုံးသူသည် လည်း မြေင်၊ အလယ်သူသည်လည်း မြေင်၊ နောက်ဆုံး သူ သည်လည်း မြေင်ချေတကာ။ ထိုဖေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုထ္ထား တို့၏ဤစကားသည် ရယ်ဇွယ်သာ ဖြစ်ချေ၏ အပြောမှုသာ ဖြစ်ချေ၏ အနက်ပဲ့သာ ဖြစ်ချေ၏ အချည်းနှီးသာ ဖြစ်ချေ၏

ေ ၁.၂၅၉၊ ဝါသေဋ --- ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏားတို့ သည်လည်းကောင်း၊ အခြားလူများစွာတို့ သည်လည်း ကောင်း လနှင့်နေတို့ကို မြင်ကြသည် မဟုတ်လော၊ မြင်ကြ သောကြောင့်ပင် လနှင့်နေတို့ ထွက်လာရာအရပ်၊ ဝင်သွားရာ အရပ်တို့သို့ မျက်နာမူကာ လက်အုပ်ရှိမိုး ရှိမိုးလျက် ရီးကျူး နေကြ၊ ဆုတောင်းနေကြသည် မဟုတ်လော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---ဟုတ်ပါ၏"

6.၁.၂၆ဂ။ "ဝါသေဋ္ဌ--- ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏား တို့သည် ထိုလနှင့် နေတို့ပေါ် သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ဟောကြားခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်ကုန်၏လော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---မစွမ်းနိုင်ပါကုန် "

"ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသို့မြင်ကြရသော လ၊ နေတို့ပေါ် သို့ ရောက်ကြောင်း လမ်းကိုပင် ဟောကြားခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ပါ ကုန်ဘဲလျက် ထိုဝေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုံထွားတို့သည် ဤသို့ ဆိုကုန်ဘဲ၏- ဤသည်လျှင် မြောင်ပုံ တန်းသော လမ်းတည်း၊ ဤသည်လျှင် မြောင့်ဝင်းသော လမ်းတည်း၊ ထိုလမ်းကို သွားသော သူသည် ဗြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်နိုင်၏-'ဟု ဆိုကုန်ဘဲ၏"

စ.၁.၂၆၁။ ဝါသေဋ္ဌ--- သို့ဖြစ်လျှင် ဗေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့၏ စကားသည် အခြေအမြစ်မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်လော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---ဖြစ်နေပါ၏"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ကောင်းပြီ၊ ထိုပေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကား တို့သည် ပြဟွာဘဝသို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ဟောကြား နိုင်စရာ အကြောင်း မရှိချေ"

ော.၂၆၂။ ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် ဗေဒင် သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏားတို့၏ စကားအခြေအမြစ်မရှိပုံကို အလှမယ်ဥပမာ၊ လှေကားဥပမာတို့ဖြင့် ဟောပြတော်မူပြီး ဤသို့ ဆက်လက် ဟောကြားတော်မူ၏-

#### အဓိရဝတီမြစ် ဥပမာ

ေ.၁.၂၆၃။ "ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအစိရဝတီမြစ်သည် ကမ်း၌ နား၍ ကိုးသောက်နိုင်လောက်အောင် ကမ်းနှင့်အညီ ရေပြည့်လျက် ရှိ၏ ထိုအခါ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ကူးမြောက် လိုသော ယောက်ျားသည် လာရာ၏ ထိုယောက်ျားသည် သည်မှာဘက်ကမ်းသို့ ရပ်လျက် "ပော ဟိုမှာဘက်ကမ်း---သည်မှာဘက်ကမ်းသို့ လာခဲ့လော့၊ ပော ဟိုမှာဘက်ကမ်း---သည်မှာဘက်ကမ်းသို့ လာခဲ့လော့"ဟု ဟိုမှာဘက်ကမ်းကို ခေါ် ရာ၏။

ထိုယောက်ျား၏ ခေါ်ခြင်းကြောင့် အစီရဝတီမြစ်၏ ဟိုမှာ ဘက်ကမ်းသည် သည်မှာဘက်ကမ်းသို့ လာရာသလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- မလာရာပါ"

ေ.၁.၂၆၄။ "ဝါသေင္မ--- ဤအတူပင် ဗေဒင်သုံးပုံ ဆောင် ပုက္ကားတို့သည် ခြာဟုက (သူတော်မြတ်)ဖြစ်စေနိုင်သော တရားတို့ကို ပယ်ရှား၍ ခြာဟုက (သူတော်မြတ်)ဖြစ် စေနိုင်သော တရားတို့ကို ကျင့်ကုန်လျက် ဤသို့ ဆိုကုန်၏-'ဝါတို့သည် ကုန္ဂနက်ကို ခေါ် ကုန်၏၊ သောမေနတ်ကို ခေါ် ကုန်၏၊ ဝရုကနတ်ကို ခေါ် ကုန်၏၊ ဤသာနနတ်ကို ခေါ် ကုန်၏၊ ပတပတိနတ်ကို ခေါ် ကုန်၏၊ ပြဟွာကို ခေါ် ကုန်၏၊ မတိဒ္ဓိနတ်ကို ခေါ် ကုန်၏၊ ယမနတ်ကို ခေါ် ကုန်၏' ဟု ဆိုကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကားတို့သည် ခြာဟွက (သူတော်မြတ်) ခြစ်စေနိုင်သော တရားတို့ကို ပယ်ရှား၍ ငြာဟွက (သူတော်မြတ်) မဖြစ်စေနိုင်သော တရားတို့ကို ကျင့်ကုန်လျက် နတ်တို့ကို ခေါ် နေခြင်းမှုကြောင့် သေသည်မှ နောက်၌ ငြဟွာအဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်း မရှိချေ။

ေ.၁.၂၆၅။ ဝါသေဋ--- ဤအစိရဝတီမြစ်သည် ကမ်း၌ နား၍ ကျီးသောက်နိုင်လောက်အောင် ကမ်းနှင့် အညီ ရေပြည့်လျက် ရှိ၏ ထိုအခါ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ကူးမြောက် လိုသော ယောက်ျားသည် လာရာ၏။ ထိုယောက်ျားကို သည်မှာဘက်ကမ်း၌ပင် ခိုင်ခံ့သော နောင်ကြုံးဖြင့် မြဲမြံစွာ လက်ပြန်ကြိုးတုပ်ထားရာ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုယောက်ျားသည် အစိရဝတီမြစ်၏ သည်မှာ ဘက်ကမ်းမှ ဟိုမှာဘက်ကမ်းသို့ သွားနိုင်ပါမည်လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မသွားနိုင်ပါ"

ေ.၁.၂၆၆။ "ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအတူပင်လျှင် ဤကာမဂုက် ငါးပါးတို့ကို အရိယာ(ဘုရား)၏ အဆုံးအမ၌ "နောင်ကြိုး တို့" ဟူ၍လည်း ဆိုအင်ကုန်၏၊ "အနောင်အဖွဲ့တို့"ဟူ၍ လည်း ဆိုအင်ကုန်၏

ဝါသေဋ္ဌ---ဝေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကားတို့သည် ဤ ကာမဂုက်ငါးပါး၌ မက်မောကာ တွေဝေကာ အပြစ်မြင်ဘဲ ထွက်မြောက်ကြောင်း ဆင်ခြင်ဉာက်မယှဉ်ဘဲ ခံစားကုန်၏ ဝါသေဋ္ဌ---ထိုဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကားတို့သည် သေ သည်မှ နောက်၌ ပြဟွာအဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်း မရှိချေ။

ေ ၁.၂၆၃။ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအစိရဝတီမြစ်သည် ကမ်း၌ နား၍ ကျိုးသောက်နိုင်လောက်အောင် ကမ်းနှင့်အညီ ရေ ပြည့်လျက် ရှိ၏ ထိုအခါ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ကူးမြောက်လို သော ယောကျ်ားသည် လာရာ၏ ထိုယောက်ျားသည် သည်မှာဘက်ကမ်း၌ ခေါင်းမြိုးရြိ၍ အိပ်နေရာ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုယောက်ျားသည် အစီရဝတီမြစ်၏ သည်မှာဘက်ကမ်းမှ ဟိုမှာဘက်ကမ်းသို့ ရောက်နိုင်ပါ မည်လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မရောက်နိုင်ပါ"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအတူပင်လျှင် ကာမစ္ဃန္ဒနီဝရက (ကာမ ဂုက်ကို လိုချင်မှု အဝိတ်အပင်)၊ ဗျာပါဒနီဝရက (ပျက်စီး ဝေလိုမှု အဝိတ်အပင်)၊ ထိနမိဒ္ဓနီဝရက (ငေးလံထိုင်းမိုင်းမှု အဝိတ်အပင်)၊ ဥဒ္ဒစ္စကုတ္တုစွနီဝရက (ပြံ့လွင့်မှု၊ နောင်တ တစ်ဖန်ပုပန်မှု အဝိတ်အပင်)၊ ဝိစိက်စ္ဆာနီဝရက (ယုံမှားမှ အဝိတ်အပင်)-ဟူသော ဤနီဝရကင်းပါးတို့ကို အရိယာ ဘုရား၏ အဆုံးအမ၌ "အမုံးအလွှမ်းတို့"ဟူ၍လည်း ဆိုအဝ်ကုန်၏ "အဝိတ်အပင်တို့"ဟူ၍လည်း ဆိုအဝ်ကုန်၏ "အနောင်အဖွဲ့တို့"ဟူ၍လည်း ဆိုအဝ်ကုန်၏၊ "အမြှေး

၈.၁.၂၆၈။ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤနီဝရကဝါးပါးတို့သည် ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏားတို့ကို စုံးလွှမ်းထားကုန်၏ ပိတ်ပင် ထားကုန်၏၊ နောင်ဖွဲထားကုန်၏၊ မြှေးယှက်ထားကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုံထ္ကားတို့သည် ငြာဟဒ္ဒက (သူတော်မြတ်)ဖြစ်စေနိုင်သော တရားတို့ကို ပယ်ရှား၍ ငြာဟွက(သူတော်မြတ်) မဖြစ်စေနိုင်သော တရားတို့ကို ကျင့်ကုန်လျက် နီဝရကငါးပါးတို့က ဖုံးလွှမ်း ထားပါကုန်လျက်၊ ပိတ်ပင်ထားပါကုန်လျက်၊ နောင်ဖွဲ့ထားပါ ကုန်လျက်၊ မြှေးယှက်ထားပါကုန်လျက် သေသည်မှ နောက် ၌ ငြဟ္မာအဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာအကြောင်း မရှိချေ။

ေ.၁.၂၆၉။ ဝါသေဋ္ဌ--- အသက်ကြီးကုန်သော၊ အရွယ် ရင့်ကုန်သော၊ ဆရာဖြစ်ကုန်သော၊ ဆရာဆရာဖြစ်ကုန်သော ပုဏ္ဏားတို့ ပြောဆိုသည်ကို သင် အဘယ်သို့ ကြားဖူးသနည်း၊ ပြဟ္မာသည် သားမယားကို သိမ်းဆည်းခြင်း ရှိသလော၊ သိမ်းဆည်းခြင်း မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကာမစ္ဆန္ဒမရှိသောကြောင့် သိမ်းဆည်း ခြင်း မရှိပါ"

"ရန်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် ရှိသလော၊ ရန်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဗျာပါဒမရှိသောကြောင့် ရန်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် မရှိပါ"

"မခံ့ကျန်းသော စိတ် ရှိသလော၊ မခံ့ကျန်းသော စိတ် မရှိဘူးလော"

``အရှင်ဂေါတမ---ထိနမိဒ္ဓမရှိသောကြောင့် မခံ့ကျန်းသော စိတ် မရှိပါ"

"ညစ်နွမ်းသော စိတ် ရှိသလော၊ ညစ်နွမ်းသော စိတ် မရှိ ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဥဒ္ဓစ္ဓ၊ ကုတ္တုစ္စ-စသော ကိလေသာ မရှိသောကြောင့် ညစ်နွမ်းသော စိတ် မရှိပါ"

"စိတ်ကို အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်သလော၊ အလိုအတိုင်း မဖြစ်စေနိုင်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဝိစိကိစ္ဆာမရှိသောကြောင့် အလို အတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်ပါ၏"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏားတို့သည် သား မယားကို သိမ်းဆည်းခြင်း ရှိကုန်သလော၊ သိမ်းဆည်းခြင်း မရှိကုန်ဘူးလော" "အရှင်ဂေါတမ--- ကာမစ္ဆန္ဒရှိသောကြောင့် သိမ်းဆည်း ခြင်း ရှိပါကုန်၏"

"ရန်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် ရှိသလော၊ ရန်နှင့်ယှဉ်သော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဗျာပါဒရှိသောကြောင့် ရန်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် ရှိပါကုန်၏"

"မစုံကျန်းသော စိတ် ရှိသလော၊ မစုံကျန်းသော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ထိနမိဒ္ဓရှိသောကြောင့် မစံ့ကျန်း သော စိတ် ရှိပါကုန်၏"

"ညစ်နွမ်းသော စိတ် ရှိသလော၊ ညစ်နွမ်းသော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဥဒ္ဓစ္စ၊ ကုတ္တုစ္မ-စသော ကိလေသာ ရှိသောကြောင့် ညစ်နွမ်းသော စိတ် ရှိပါကုန်၏"

"စိတ်ကို အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်သလော၊ အလိုအတိုင်း ဖဖြစ်စေနိုင်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဝိစိကိစ္ဆာရှိသောကြောင့် အလိုအတိုင်း မဖြစ်စေနိုင်ပါကုန်"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုဏ္ဏား တို့သည် ပြဟွာအဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်း မရှိချေ"

ော.၂ဂုပ။ "ဝါသေဋ္ဌ--- ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကား တို့သည် ဤဗေဒင်သုံးပုံ၌ ကိုးစားကပ်ရောက်၍ နှစ်မြုပ် ကုန်၏ နှစ်မြုပ်၍ ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏ တံလုပ်ကို ရေမှတ်၍ အခြောက်တိုက် ကူးသည်နှင့် တူကုန်၏တကာ။ ထို့ကြောင့် ဗေဒင်သုံးပုံဆောင်ပုက္ကားတို့၏ ဤဗေဒင်သုံးပုံ တို့ကို ရွာမနီးသော တောကြီး-ဟူ၍လည်း ဆိုအပ်ကုန်၏ ပေဒင်သုံးပုံတို့ကို အစာရေစာမရှိသော တောနက်ကြီး-ဟူ၍ လည်း ဆိုအပ်ကုန်၏ ဗေဒင်သုံးပုံတို့ကို ပျက်စီးရာ ပျက်စီး ကြောင်း-ဟူ၍လည်း ဆိုအပ်ကုန်၏။

ော.၂၇၁၊ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ဝါသေဋလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏- "အရှင် ဂေါတမ--- ရဟန်းဂေါတမသည် ပြဟ္မာဖြစ်ကြောင်း လမ်းကို သိ၏'ဟူ၍ ကျွန်ုပ် ကြားဖူးပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ ogc,

"ဝါသေဋ္ဌ--- မနသာကဋ္ဌရာသည် ဤမှ နီးသည် မဟုတ် လော၊ မနသာကဋ္ဌရာသည် ဤမှ မဝေးဘူး မဟုတ်လော"

"အရှင်ဂေါတမ--- မနသာကဋ္ဌရာသည် ဤမှ နီးပါ၏၊ မနသာကဋ္ဌရာသည် ဤမှ မဝေးပါ"

ော.၂၅၂။ "ဝါသေဋ္ဌ--- ဤမနသာကဋရွာ၌ မွေးဖွား၍ ဤမနသာကဋရွာ၌ပင် ကြီးပြင်းလာသော ထိုယောက်ျား သည်မနသာကဋရွာမှထွက်စွာလာရာ၏ထိုယောက်ျားအား ထိုကေ၌ပင် မနသာကဋရွာ၏ လမ်းကို မေးကုန်ရာ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသို့ မေးသည်ရှိသော် မနုသာကဋရွာ၌ မွေးဖွား၍ ဤမနုသာကဋရွာ၌ပင် ကြီးပြင်းလာသော ယောက်ျားအား နောင့်နေးခြင်း၊ ထိုင်းတွဲခြင်း ရှိရာသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မရှိရာပါ"

"ဝါသေဋ္ဌ--- မနသာကဋရာ၌ မွေးဖွား၍ ထိုမနသာကဋ ရွာ၌ပင် ကြီးပြင်းလာသော ထိုယောက်ျားအား မနသာကဋ ရွာ၏ လမ်းကို မေးသည်ရှိသော် နောင့်နေးခြင်း၊ ဆိုင်းတွ ခြင်းသည် ရှိမူလည်း ရှိရာသေး၏၊ မြတ်စွာဘုရားအား မြဟ္မာပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ ဗြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်ကိုလည်းကောင်း မေးသည်ရှိသော် နောင့်နေးခြင်း ဆိုင်းတွဲခြင်း လုံးဝ မရှိသည်သာတည်း။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဗြဟ္မာကိုလည်းကောင်း၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်ကို လည်းကောင်း၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်ကို လည်းကောင်း ငါ သိ၏၊ မည်သို့ ကျင့်သည်ရှိသော် ဗြဟ္မာ့ ပြည်သို့ ရောက်၏-ဟု ထိုကျင့်ပုံနည်းလမ်းကိုလည်း ငါ သိ၏"

ေ.၁.၂ဂု၃။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်အား ဗြဟွာ ဘဝသို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ဟောကြားတော်မူပါ အရှင် ဂေါတမသည် ပုဏ္ဏားအမျိုးသားအပေါင်းကို ကယ်တင် တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏

ဝါသေဋ---သို့ဖြစ်လျှင် နားထောင်လော့၊ ကောင်းစွာ နလုံးသွင်းလော့၊ ဟောပေအံ့။

## ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ သွားရာလမ်းကို ဟောကြားခြင်း

ေ.၁.၂၇၄။ ဝါသေဋ--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရားကို ဟောတော်မူ၏။

ထိုတရားတော်ကို လူတစ်ယောက်သည် ကြားနာရ၏ ထိုသူသည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ်၌ အလေးအနက် ယုံကြည်၏ ထိုသူသည် ဖန်ရည် ဆိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။

ဝါသေဋ--- ထိုရဟန်းသည် စူဠသီလ၊ မ၍မသီလနှင့် မဟာသီလ-ဟူသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် ထိုရဟန်းသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံ ပေ၏။

ဝါသေဋ--- မိမိသန္တာန်၌ နီဝရက (အပိတ်အပင်)တရား ငါးပါး ပယ်ပြီးဖြစ်သည်ကို ကောင်းစွာ မြင်သော ထိုသူမှာ ဝမ်းမြောက်ခြင်း ဖြစ်၏ ဝမ်းမြောက်သော သူမှာ နှစ်သိမှိခြင်း ဖြစ်၏ နှစ်သိမ့်သောစိတ်ရှိသော သူ၏ကိုယ်သည်ပြိမ်းအေး၏ ပြိမ်းအေးသော ကိုယ်ရှိသော သူသည် ရမ်းသားကို စံစား၏ ရမ်းသာသော သူ၏ စိတ်သည် တည်ကြည်၏

ထိုသူသည် ချမ်းသာစေလိုခြင်း(မေတ္တာ)နှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်ခုသော အရပ်မျက်နာသို့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။ ထိုအတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးခုမြောက်၊ လေးခုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာအရပ်မျက်နာသို့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။ အလုံး စုံသော အရပ်မျက်နာတို့သို့ မေတ္တာစိတ်ကို အကန့်အသတ် မရို ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- အားကောင်းသော ရေသင်းမှတ်သမားသည် အရပ်လေးမျက်နာတို့ကို ပင်ပန်းခြင်းမရှိဘဲသာလျှင် ကြားသိ စေရာသကဲ့သို့ ဤနည်းအတူပင်လျှင် ထိုသူသည် ချမ်းသာ စေလိုခြင်း(မေတ္တာ)နှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်ခုသော အရပ် မျက်နာသို့ ပျံ့နှုံစေ၍ နေ၏၊ ထိုအတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးစု မြောက်၊ လေးစုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ် မျက်နာသို့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏၊ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နာ တို့သို့ မေတ္တာစိတ်ကို အကန့် အသတ်မရှိ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤမေတ္တာသည်လည်း ပြဟ္စာဘဝသို့ ရောက် ကြောင်း လမ်းပေတည်း။

ဝါသေဋ္ဌ---တစ်ဖန် ထိုပြင်လည်း ရဟန်းသည် ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥဟေကာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်ခုသော အရပ် မျက်နှာသို့ ပျံ့နှံစေ၍ နေ၏၊ ထိုအတူ နှစ်စုမြောက်၊ သုံးစု မြောက်၊ လေးခုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ် မျက်နာသို့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နာ

269

တို့သို့ ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေကွာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို အကန့်အသတ်မဲ့ ပျံ့နဲ့စေ၍ နေ၏။

ဝါသေဋ္ဌ---အားကောင်းသော ရေသင်းမှတ်သမားသည် အရပ်လေးမျက်နာတို့ကို ပင်ပန်းခြင်းမရှိဘဲသာလျှင် ကြား သိစေရာသကဲ့သို့ ဤနည်းအတူပင်လျှင် ထိုသူသည် ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေကွာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်စုသော အရပ်မျက်နာသို့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။ ထို့အတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးခုမြောက်၊ လေးခုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဗီလာ အရပ်မျက်နာသို့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။ အလုံးစုံသော အရပ် မျက်နာတို့သို့ ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေကွာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို အကန့်အသန့်ပဲ့ ပျံ့နှံ့စေ၍ နေ၏။

ဝါသေဋ္ဌ---ဤကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေက္စာသည်လည်း ဗြဟ္မာဖြစ်ကြောင်း လမ်းပေတည်း။

ေဝ.၂ဂု၅၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့ နေလေ့ရှိသော ရဟန်း သည် သားမယားကို သိမ်းဆည်းခြင်း ရှိသလော၊ သိမ်း ဆည်းခြင်း မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကာမစ္ဆန္ဒမရှိသောကြောင့် သိမ်းဆည်း ခြင်း မရှိပါ"

"ရန်နှင့်ယှဉ်သော စိတ် ရှိသလော၊ ရန်နှင့်ယှဉ်သော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဗျာပါဒမရှိသောကြောင့် ရန်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် မရှိပါ" "မခံ့ကျန်းသော စိတ် ရှိသလော၊ မခံ့ကျန်းသော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ထိနမိဒ္ဓမရှိသောကြောင့် မစံ့ကျန်း သော စိတ် မရှိပါ"

"ညစ်နွမ်းသော စိတ် ရှိသလော၊ ညစ်နွမ်းသော စိတ် မရှိဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဥဒ္ဓစ္ဓကုတ္တုစ္စ-စသော ကိလေသာ မရှိသောကြောင့် ညစ်နှမ်းသော စိတ် မရှိပါ"

"စိတ်ကို အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်သလော၊ အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်သလော"

``အရှင်ဂေါတမ---ဝိစိကိစ္ဆာမရှိသောကြောင့်အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်ပါ၏"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုရဟန်းသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဗြဟွာ အဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်း ရှိပေ၏"

6.၁.၂၇၆။ ဤသို့ ဟောကြားတော်မူသော် ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဒါဇလုလင်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်ကြားလေကုန်၏-

"အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်တို့ကို ယနေ့မှ စ၍ ရတနာ သုံးပါးကို အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာတို့-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ" www.dhammadownload.com

www.dhammadownload.com

၂။ မဟာဝါပါဠိတော်

www.dhammadownload.com

# ဓလာဝဒျိန်ဘ်လွှ

## ပုဗ္ဗေနိဝါသဉာဏ်နှင့် စပ်သော စကား

#### နိုဒါန်း

ေ၂,ဂဂ၁။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက် ရေမံတက်ပင်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုစဉ်အခါ၌ ရဟန်းတို့သည် ဆွမ်းခံရာမှ ပြန်ကြွခဲ့၍ ဆွမ်းတားပြီးနောက် ရေခံတက်ပင် တန်ဆောင်း ဝန်း၌ ဇုဝေးနေထိုင်ကြစဉ် "ပုပွေနိဝါသညာက်သည် ဤသို့ သဘောရှိ၏" ဟုဗွေနိဝါသညာက်သည် ဤသို့သဘော ရှိ၏"ဟု ပုစွေနိဝါသညာက်သည် တဤသို့သဘော ဂို၏"ဟု ပုစွေနိဝါသညာက်နှင့် စပ်သော တရားကေားကို ပြောဆိုနေကြကုန်၏။

ေ၂.(ဂ) ျ ထိုရဟန်းတို့ ဤသို့ ပြောဆိုနေကြသည်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဒိဇ္ဖသောတဉာက်ဖြင့် ကြားသိတော် မူ၏။

ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် နေရာမှ ထတော်မူ၍ ထိုရဟန်းတို့ထံသို့ ချဉ်းကဝ်တော်မူပြီးလျှင် ဝင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူလျက် ထိုရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်တော်မူ၏- "ရဟန်းတို့---သင်တို့သည် ယခုအခါအဘယ် စကားဖြင့် စုဝေးထိုင်နေကုန်သနည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားအား ထိုအကြောင်းကို လျှောက်ကြကုန်၏။

ေ၂.ဂပ၃။ "ရဟန်းတို--- သင်တို့သည် ပုဗ္ဗေနိဝါသ ဉာက်နှင့် စပ်သော တရားတေားကို နာလိုကုန်သလော"ဟု မိန့်တော်မူရာ –"ဘုန်းတော်ကြီးသော ဖြတ်စွာဘုရား---ဖြတ်စွာဘုရားသည် ပုဗ္ဗေနိဝါသဉာက်နှင့် စပ်သော တရား စကားကို ဟောကြားတော်မူရန်အခါ ဖြစ်ပါသည်၊ ကောင်း သော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော ဖြတ်စွာဘုရား---ဖြတ်စွာဘုရားသည် ပုဗ္ဗေနိဝါသဉာက်နှင့် စပ်သော တရား တကားကို ဟောကြားတော်မူရန်အခါ ဖြစ်ပါသည်၊ ရဟန်း တို့သည် ဖြတ်စွာဘုရား၏ စကားတော်ကို နာကြား၍ ဆောင်ထားကြပါလိမ့်မည်"ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

"ရဟန်းတို့--- သို့ဖြစ်လျှင် နာကြားကုန်လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းကုန်လော့၊ ဟောကြားပေအံ့"-ဟု ဓိန့်တော်မူ၏။

- ေ၂.၀၀၄။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည်-
- (က) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့ ပွင့်တော်မူရာ ကမ္ဘာများ
- (ခ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့ ပွင့်တော်မူရာ အမျိုးများ
- (ဂ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့ ပွင့်တော်မှုရာ အနွယ်များ
- (ဃ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့ ပွင့်တော်မူရာ အသက်တမ်းများ

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

- (c) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့ ပွင့်တော်မူရာ တေဓိပင်များ
- (စ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့၏ အဂ္ဂသာဝက အစုံများ
- (ဆ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့၏ လက်ထက်တော်တို့၌ ဖြစ်ပေါ် ခဲ့ကြသော သာဝကအစည်းအဝေးများ
- (ဇ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့၏ အမြတ်ဆုံး အလုပ်အကျွေးများ
- (ဈ) ဘုရားခုနစ်ဆူတို့၏ စမည်းတော်၊ မယ်တော်နှင့် ဇာတိမြို့တော်များ
- (ည) ပုဗွေနိဝါသဉာက်နှင့် စပ်သော တရားစကားတော် အကျယ်
- (ဋ) ဘုရားရှင်သည် ရှေးဘုရားရှင်တို့၏ ဗုဒ္ဓဝင်ကို အောက်မေ့တော်မူနိုင်ခြင်း၏ အကြောင်း
- (ဌ) ဝိပဿီဘုရားရှင်၏ ဗုဒ္ဓဝင်
- (ဍ) ဝိပဿီဘုရားအလောင်းတော် ပဋိသန္ဓေနေရျိန်မှ ဖွားမြင်တော်မူရျိန်အတွင်း ဖြစ်ပေါ်သော ဓမ္မတာ (၁၆) မျိုး
- (ပ) လက္ခကာတော်ကြီး (၃၂) ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ဖြစ်ကိန်း (၂) မျိုး
- (က) လက္ခကာတော်ကြီး (၃၂) ပါး
- (တ) ဝိပဿီ-ဟု အမည်တွင်ခြင်း၏ အကြောင်း၊
- (ထ) ဝိပဿီဘုရားအလောင်းတော် နိမိတ်ကြီးလေးပါး ကို မြင်ခန်း
- (ဒ) ရဟန်း-ဟူသည်
- (စ) ဝိပဿီဘုရားအလောင်းတော် ရဟန်းပြုခန်း
- (န) ဝိပဿီဘုရားအလောင်းတော်၏ အခြံအရံများ ရဟန်းပြုကြခန်း
- (ပ) ဝိပဿီဘုရားအလောင်းတော် အိုခြင်း၊ သေခြင်း တို့၏ အကြောင်း အဆက်ဆက်ကို ဆင်ခြင်တော် မှုခန်း
- (७) ဝိပဿီဘုရားအလောင်းတော် ဘုရားဖြစ်တော် မူခန်း
- (ဗ) ဝိပဿီဘုရားရှင် တရားဟောလိုသော ဆန္ဒရှိတော် မမှုခြင်း
- (ဘ) ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရား တရားဟောတော်မူရန် ပြဟ္မာကြီးတစ်ဦးက လျှောက်ထားခြင်း
- (မ) ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရားသည် တရားဟောတော့ မည်-ဟု ဗြဟ္မာကြီးအား မိန့်ကြားတော်မူခန်း

- (ယ) စီပဿီမြတ်စွာဘုရားသည် ခဏ္ကညေ်သော မင်းသားနှင့် တိဿည်သော ပုရောဟိတ်သား တို့အား တရားဦး ဟောတော်မူခန်း
- (ရ) ခဏ္ဍမည်သော မင်းသားနှင့် တိဿမည်သော ပုရောဟိတ်သားတို့ ရဟန္တာ ဖြစ်ကြခန်း
- (လ) ဝိပဿိမြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ဗန္ဓုမတီ မြို့သူ၊ မြို့သား ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ ရဟန်း ပြု၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ကြခန်း
- (၀) ဝိပဿိမြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရသေ့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ ရဟန်းပြုကြ၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ကြခန်း
- (သ) ဝိပဿိမြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဒေသစာရီ လှည့်လည်ရန် ခွင့်ပြုတော်မူခြင်း
- (ဟ)ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ ရဟန်းများ ဥပုသ်ပြကြွရန် နတ်တို့က နိုးဆော်ခန်း

#### တို့ကို ဟောပြတော်မှဏ်။

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဆက်လက်၍ ဟောတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ပါတိမောက်ပြသည်ကို နာရန် ဝန္ဓုမတီနေပြည်တော်သို့ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် မိမိ တန်နီးဖြင့်၊ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် နတ်တို့၏ တန်နီးဖြင့် နေ့ချင်းပင် ချဉ်းကပ်ကြကုန်၏။

ေ ၂,ပဂ၅။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ပူဖော်အထူးကို ခံတော် မူထိုက်သော အင်္ဂးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာ အလယ်၌

`သည်းခံခြင်းခန္တီတရားသည်မြတ်သောအကျင့်ပေတည်း မြတ်စွာဘုရားတို့သည် နို့စွာန်ကို အမြတ်ဆုံး-ဟု ဓိန့်ဆိုကြ ကုန်၏၊ ရဟန်းမည်သည် သူတစ်ပါးကို မညှဉ်းဆဲရာ၊ သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆဲသူသည်လည်း ရဟန်း မဟုတ်။

အလုံးစုံသော မကောင်းမှုကို မပြုခြင်း၊ ကုသိုလ် ကောင်းမှုကို ပြည့်စုံစေခြင်း၊ ဓိမိစိတ်ကို ဖြူစေခြင်း၊ ဤ သုံးပါးသည် ဘုရားရှင်တို့၏ အဆုံးအမ ဖြစ်သည်။

မရွပ်စွဲခြင်း၊ မညှဉ်းဆဲခြင်း၊ ပါတိမောက်သီလကို စောင့်စည်းခြင်း၊ အစားအစာ၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိခြင်း၊ လူသူမနီးသော တောကျောင်း၌ နေခြင်း၊ လွန်မြတ်သော

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

စိတ် (သမာဓိ)လုပ်ငန်းကို အားထုတ်ခြင်း၊ ဤခြောက်ပါး သည်လည်း ဘုရားရှင်တို့၏ အဆုံးအမ ဖြစ်သည်'ဟု ပါတိမောက်ကို ပြတော်မူ၏။

## ဗြဟ္မာတို့ လျှောက်ထားခြင်း

ေ.၂.ဂ၀၆။ ရဟန်းတို့--- အခါတစ်ပါး၌ ငါဘုရားသည် ဥက္ကဋ္ဌမြို့အနီး သုဘဂတော အင်ကြင်းဝင်ကြီးအရင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ ငါဘုရားမှာ ဤသို့သော စိတ်အကြံ ဖြစ်၏-

`ရှည်လျားလှစွာသော ဤသံသရာကာလအတွင်း၌ သုဒ္ဒါဝါသငြဟ္မာ့ဘုံမှ တစ်ပါး ငါ မနေဖူး (မဖြစ်စုး)သော ဘုံကား ရှိရန် ခဲယဉ်း၏၊ ငါသည် သုဒ္ဒါဝါသငြဟ္မာ့ဘုံသို့ ရျဉ်းကဝ်ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စိတ်အကြံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ခွန်အားရှိသော ယောက်ျားသည် ကွေးထားသောလက်မောင်းကိုဆန့်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဆန့်ထားသော လက်မောင်းကို ကွေးသကဲ့သို့လည်းကောင်း ဤအတူပင် ငါဘုရားသည် ဥက္ကဋ္ဌမြို့အနီး သုဘဂတော အင်ကြင်းပင်ကြီးအရင်း၌ ကွယ်ခဲ့၍ အဝိဟာပြဟူာ့ဘုံ၌ ထင်ရှားဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုပြဟွာဘုံ၌ ထောင်ပေါင်းများစွာသော ပြဟွာတို့သည် ငါဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ငါဘုရားကို ရှိစိုးကြပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ရဝ်ကုန်လျက် ငါဘုရား အား ဤစကားကို လျှောက်ကြကုန်၏-

`အရှင်--- ဤကမ္ဘာမှ ကိုးဆယ့်တစ်ကမ္ဘာထက်၌ ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရား တို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ဝိပသိမြတ်စွာ ဘုရားသည် လောက၌ ပွင့်တော်မူစ၏၊ အရှင်--- ကျွန်ုပ်တို့ သည် ဝိပသိမြတ်စွာဘုရားထဲတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျွန်ုပ်မျှက် ကာမစ္ဆန္တ(ကာမဂုက်တို့၌ လိုချင်နှစ်သက်မှ)ကို ကင်းစေပြီးလျှင် ဤဘုံ၌ ဖြစ်လာကြပါကုန်၏ဟု လျှောက်ကြ ကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုဗြဟ္မာဘုံ၌ပင် ထောင်ပေါင်းများစွာ သိန်းပေါင်းများစွာသော ဗြဟ္မာတို့သည် ငါဘုရားထံတော် သို့ ချဉ်းကပ်၍ ငါဘုရားကို ရှိနီးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ကုန်လျက် ငါဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်ကြ ကုန်၏- 'အရှင်--- ဤဘဒ္ဒကမ္ဘာ၌ပင် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူ ထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ယခုအခါ လောက၌ ပွင့်တော်မူ၏၊ အရှင်--- ထိုကျွန်ုပ်တို့သည် ထိုမြတ်စွာဘုရား ထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လျက် ကာမစ္တန္ဒ (ကာမဂုဏ်တို့၌ လိုရျင်နှစ်သက်မှ)ကို ကင်းစေပြီးလျှင် ဤ ဘုံ၌ ဖြစ်လာကြပါကုန်၏ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

ေ,၂.၀၀၇။ ရဟန်းတို့ --- ထို့နောက် ငါဘုရားသည် အဝိဟာပြဟွာတို့နှင့် အတူ အတပ္ပါပြဟွာတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ် တော်မှု၏။

ရဟန်းတို့--- ထို့နောက် ငါဘုရားသည် အဝိဟာဗြဟွာ၊ အတပွါဗြဟွာတို့နှင့် အတူ သုဒဿဗြဟွာတို့ထံသို့ ရျဉ်းကပ် တော်မူ၏။

ရဟန်းတို့--- ထို့နောက် ဝါဘုရားသည် အဝိဟာဗြဟွာ၊ အတပွဲဗြဟွာ၊ သုဒဿဗြဟွာတို့နှင့် အတူ သုဒဿီ ဗြဟွာတို့ ထံသို့ ရျဉ်းကဝ်တော်မူ၏။

ရဟန်းတို့ --- ထို့နောက် ဝါဘုရားသည် အဝိဟာဗြဟ္မာ၊ အတပွဲဗြဟ္မာ၊ သုဒဿဗြဟ္မာ၊ သုဒဿဗြဟ္မာတို့နှင့် အတူ အကနိုင္ခမြဟ္မာတို့ထဲသို့ ချဉ်းကပ်တော်မူ၏။ ရဟန်းတို့ ---ထိုဗြဟ္မာ့ဘုံအသီးသီး၌ ထောင်ပေါင်းများမွာ၊ သိန်းပေါင်း များစွာသော ဗြဟ္မာတို့သည် ဝါဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ဝါဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်ကြကုန်၏-

`အရင်---ဤကမ္ဘာမှ ကိုးဆယ့်တစ်ကမ္ဘာ့ထက်၌ ပူဇော် အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရားသည် လောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ အရင်---ကျွန်ုပ်တို့သည် ထို ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လျက် ကာမစ္ဆန္တ (ကာမဂုက်တို့၌ နှစ်သက် လိုချင်မှု)ကို ကင်းစေပြီးလျှင် ဤဘုံ၌ ဖြစ်လာကြပါကုန်၏'

ေ ၂,ဂဂဓ။ ရဟန်းတို့--- ထိုခြဟ္မာ့ဘုံအသီးအသီး၌ပင် ထောင်ပေါင်းများစွာ၊သိန်းပေါင်းများစွာသောဗြဟ္မာတို့သည် ငါဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကဝ်၍ ငါဘုရားကို ရှိရိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ကုန်လျက် ငါဘုရားအား ဤစကား ကို လျှောက်ကြကုန်၏။

`အရှင်--- ထိုကျွန်ပ်တို့သည် သိခီမြတ်စွာဘုရားထံတော် ၌။ ဝေဿဘုမြတ်စွာဘုရားထံတော်၌။ ကကုသန်မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်၌။ တောကာဂုံမြတ်စွာဘုရားထံတော်၌။ ကဿပမြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို အသီးအသီး ကျင့်ကြလျက် ကာမစ္ဆန္ဒ (ကာမဂုက်တို့၌ နှစ်သက်လိုရင်မှု)ကို ကင်းစေပြီးလျှင် ဤ(ဘုံ)၌ ဖြစ်လာ ကြပါကုန်၏ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

ရဟန်းတို့ --- ထိုပြတွာ့ဘုံ၌ပင် ထောင်ပေါင်းများစွာ၊ သိန်းပေါင်းများစွာသော ပြတ္စာတို့သည် ဝါဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ဝါဘုရားအားဤစကားကို လျှောက်ကြကုန်၏ 'အရှင် --- ဤအဋ္ဌကမ္ဘာ၌ပင် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူ ထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူဆေ။ မြတ်စွာဘုရားသည် ယခုအခါ လောက၌ ပွင့်တော်မူ၏။ အရှင် --- ထိုကျွန်ုပ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်၌မြတ်သောအကျင့်ကို အသီးအသီးကျင့်ကြလျက် တာမစ္တန္တ (ကာမဝှက်တို့၌ နှစ်သက်လိုချင်မှု)ကို ကင်းစေ ပြီးလျှင် ဤ(ဘုံ)၌ ဖြစ်လာကြပါကုန်၏'ဟု လျှောက်ကြ ကုန်၏။

ေ,၂.ဂ၀၉။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် အောက်မေ့နိုင်ကြောင်းဖြစ်သော မွေသဘောကို ကိုယ်တိုင် ပင် ကောင်းစွာ ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူ၏ ယင်းဓမ္မသဘောကို ကောင်းစွာ ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူသောကြောင့် မြတ်စွာ ဘုရားသည် ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုပြီးကုန်သော ရှေးဘုရားတို့ကို ဇာတ်အားဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ အမည် အားဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ အနွယ်အား ဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ သာဝကအစုံအားဖြင့် လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ သာဝကအစည်းအဝေး အားဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊

နတ်၊ ပြဟွာတို့သည်လည်း ဝါဘုရားအား ဤအကြောင်း ကို လျှောက်ကုန်၏၊ ယင်းသို့ လျှောက်သောကြောင့်လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုပြီးကုန်သော ရှေးဘုရား တို့ကို ဇာတ်အားဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ အမည် အားဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ အနွယ်အားဖြင့် လည်းအောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ သာဝကအစုံအားဖြင့်လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊ သာဝကအစည်းအဝေးအားဖြင့် လည်း အောက်မေ့တော်မူနိုင်၏၊

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏။ ထိုရဟန်းတို့သည်မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရား တော်ကို နှစ်လိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူကြလေ ကုန်သတည်။



# စတာနိုဒ္ဒါနသုတိ

## ပဋိစ္စသမုပ္ပာဒ်တရားတော်

ေ.၂.ဂ၁ဂ။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကုရုတိုင်း ကမ္မာသမွေမည်သော နိဂုံး၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်လျက် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဘုရား--- အုံဗွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား--- ထူးဆန်းပါပေစွ၊ အရှင် ဘုရား--- ဤပဋိစွ သမုပ္ပာဒီတရားတော်သည် အလွန် နက်လည်း နက်နှဲ၏ အလွန် နက်နဲသော အသွင်လည်း ရှိ၏ သို့ဖြစ်ပါလျက် တပည့်တော်၏ ဉာက်ထိ၌ တိမ်တိမိ ကလေးကဲ့သို့ပင် ထင်ပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်၏

"အာနန္ဒာ--- ဤသို့ မဆိုလင့်၊ အာနန္ဒာ--- ဤသို့ မဆို လင့်၊ ပဋိစွသမုပ္ပာဒ်တရားတော်သည် နက်လည်း နက်နဲ၏ နက်နဲသော အသွင်လည်း ရှိ၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုပဋိစွသမုပ္ပာဒ်တရားတော်ကို လျော်စွာ မသိခြင်းကြောင့် ထိုးထွင်း၍ မသိခြင်းကြောင့် ဤသတ္တဝါ အပေါင်းသည် ရျည်ခင်ထွေးကဲ့သို့ ဖြစ်၍၊ စာပေါင်းသိုက် ကဲ့သို့ ဖြစ်၍၊ ဖြူဆံမြက်၊ ပြိတ်မြက်ကဲ့သို့ ဖြစ်၍ အပါယ်ကို လည်းကောင်း၊ သံသရာကိုလည်းကောင်း မလွန်မြောက် နိုင်ဘဲ ရှိချေ၏။

ေ,၂.ဂ၁၁။ အာနန္မာ--- အိုခြင်း၊ သေခြင်း၏ အကြောင်း သည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု မြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်းကြောင့် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း-ဟုသော အကြောင်းကြောင့် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု မြေဆိုရမည်။

အာနန္ဒာ--- ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။ အဘယ် အကြောင်းကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ-ဟုသော အကြောင်း ကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။

အာနန္ဒာ--- ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။ အဘယ် အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် စွဲလမ်းခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝသည် ဖြစ်၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။

အာနန္ဒာ---စွဲလမ်းခြင်း၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်း ကြောင့် စွဲလမ်းခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် တပ်မက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် စွဲလမ်းခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။

အာနန္မာ--- တပ်မက်ခြင်း၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်း ကြောင့် တပ်မက်ခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် စံစားခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တပ်မက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။

အာနန္မွာ--- ခံစားခြင်း၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဗြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ခံစားခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် တွေ့ထိခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ခံစားခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု မြေဆိုရမည်။

အာနန္မာ--- တွေ့ထိခြင်း၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟုမေးလျှင်ရှိ၏-ဟုမြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်းကြောင့် တွေ့ထိခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် နာမ်၊ ရုပ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တွေ့ထိခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု မြေဆိုရမည်။

အာနန္မာ--- နာမ်၊ ရုပ်၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်းကြောင့် နာမ်၊ ရုပ်သည်ဖြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် ဝိညာဉ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် နာမ်၊ ရုပ်သည် ဖြစ်၏-ဟု ဖြေဆိုရမည်။

အာနန္ဒာ--- ဝိညာဉ်၏ အကြောင်းသည် ရှိသလော-ဟု မေးလျှင် ရှိ၏-ဟု ဗြေဆိုရမည်။ အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဝိညာဉ်သည် ဗြစ်သနည်း-ဟု မေးပြန်လျှင် နာမ်၊ ရုပ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဝိညာဉ်သည် ဗြစ်၏-ဟု မြေဆိုရမည်။

ေ ၂.ဂ၁၂။ အာနန္ဒာ--- ဤသို့လျှင် နာမ်၊ ရုဝ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် စညာဉ်သည် ဖြစ်၏ စညာဉ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် နာမ်၊ ရုပ်သည် ဖြစ်၏ နာမ်၊ ရုပ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တွေ့ထိခြင်းသည် ဖြစ်၏ စတု့ ထိခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် စားခြင်းသည်ဖြစ်၏ စံစားခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တပ်ဖက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ တပ်ဖက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် စွဲလမ်းခြင်းသည် ဖြစ်၏ စွဲလမ်းခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကြောင်း ကံဘဝသည် ဖြစ်၏၊ ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ ပဋိသန္ဓေ နေခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် အိုခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိမိပူဆွေးခြင်း၊ ဇိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ် ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ ဤနည်းဖြင့် ဤဆင်းရဲအစု သက်သက်၏ဖြစ်ပေါ်ခြင်းသည် ထင်ရှား၏။

ေ ၂,ဂ၁၃။ အာနနွာ--- ပဋိသန္ဓေနေရြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏ ထိုစကား၌ ပဋိသန္ဓေနေရြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် အိုခြင်း၊ သေခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်ခုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် မည်သည့် အခြင်း အရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မှု မရှိငြားအံ့။ ပဋိသန္ဓေ နေခြင်းကား အဘယ်နည်း။

နတ်ဖြစ်ခြင်းငှာ နတ်တို့၏ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည်လည်း ကောင်း၊ ဂန္ဓဗွနတ်ဖြစ်ခြင်းငှာ ဂန္ဓဗွနတ်တို့၏ ပဋိသန္ဓေ နေခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ ဘီလူးဖြစ်ခြင်းငှာ ဘီလူးတို့၏ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ ကိုယ်ထင်ရှားသတ္တဝါ ဖြစ်ခြင်းငှာ ကိုယ်ထင်ရှားသတ္တဝါတို့၏ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း သည်လည်းကောင်း၊ ပြေလေးရောင်းသတ္တဝါဖြစ်ခြင်းငှာ သည်လည်းကောင်း၊ ခြေလေးရောင်းသတ္တဝါဖြစ်ခြင်းသည် ဝြေလေးရောင်းသတ္တဝါတို့၏ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ ငှက်ဖြစ်ခြင်းငှာ ငှက်တို့၏ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း သည်လည်းကောင်း၊ တွားသွားကောင်ဖြစ်ခြင်းငှာ တွာသွား ကောင်တို့၏ ပဋိသန္ဓေနခြင်းသည်လည်းကောင်းတည်း၊

အာနန္မာ---ထိုထို သတ္တဝါဖြစ်ခြင်းငှာ ထိုထိုသတ္တဝါတို့၏ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် မြေစ်ငြားအုံး ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦး မည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ---ထို့ကြောင့် ဤပဋိသန္ဓေနခြင်းတရားသည် သာလျှင် အိုခြင်း၊ သေခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ.၂.၀၁၄။ အာနန္မာ--- ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ဤကေားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုစကား၌ ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤ ပြဆိုသွေ့ အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်ခုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝသည် မည်သည့် အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားအံ့။

ဤဖြစ်ကြောင်းကံဘဝကား အဘယ်နည်း။

ကာမဘဝ၊ ရူပဘဝ၊ အရူပဘဝတို့ပေတည်း။

ဖြစ်ကြောင်း ကံဘဝသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ပဋိသန္ဓေ နေခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤဖြစ်ကြောင်း ကံဘဝသည် သာလျှင် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ ၂,ဂ၁၅။ အာနန္မွာ--- စွဲလမ်းခြင်း-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤ စကားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုကေား၌ စွဲလမ်းခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆို မည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်ခုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ စွဲလမ်းခြင်း(ဥပါဒါန်)သည် မည်သည့် အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားအံ့။

ဤစွဲလမ်းခြင်းကား အဘယ်နည်း။

ကာမဂုက်၌ စွဲလမ်းခြင်း၊ အယူ၌ စွဲလမ်းခြင်း၊ အလေ့ အကျင့်၌ စွဲလမ်းခြင်း၊ အတ္တ-ဟူသော ဝါဒ၌ စွဲလမ်းခြင်းတို့ ပေတည်း၊

စွဲလမ်းခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ဖြစ်ကြောင်း ကံဘဝသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ--- ထို့ကြောင့် ဤစွဲလမ်းခြင်းသည်သာလျှင် ဖြစ်ကြောင်းကံဘဝ၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ,၂.၀၁၆။ အာနန္မာ--- တပ်မက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် စွဲလမ်းခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤ စကားကို ဝါ ဆို၏၊ ထိုစကား၌ တပ်မက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် စွဲလမ်းခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သောသတ္တဝါမှာ တစ်မက်ခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားအံ့။

ဤတပ်မက်ခြင်းကား အဘယ်နည်း။

အဆင်းကို တပ်မက်ခြင်း၊ အသံကို တပ်မက်ခြင်း၊ အနံ့ ကို တပ်မက်ခြင်း၊ အရသာကို တပ်မက်ခြင်း၊ အတွေ့ကို တပ်မက်ခြင်းနှင့် သဘောကို တပ်မက်ခြင်းတို့ပေတည်။

တပ်မက်ခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် စွဲလမ်းခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ---ထို့ကြောင့် ဤတပ်မက်ခြင်းသည်သာလျှင် စွဲလမ်းခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ ၂,ဂ၁ဂု။ အာနန္မာ--- စံစားခြင်း-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် တပ်မက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုကေား၌ စံစားခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တပ်မက်ခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ခံစားခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မှု မရှိပြားအံ့။ ဤခံစားခြင်းကား အဘယ်နည်း။

မျက်စိနှင့် တွေ့ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားခြင်း၊ နားနှင့် တွေ့ခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော ခံစားခြင်း၊ နားခေါင်းနှင့် တွေ့ခြင်း ကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားခြင်း၊ လျာနှင့် တွေ့ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားခြင်း၊ ကိုယ်နှင့် တွေ့ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားခြင်း၊ စိတ်နှင့် တွေ့ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားခြင်း တို့ပေတည်း၊

ခံစားခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် တပ်မက်ခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤခံစားခြင်းသည်သာလျှင် တပ်မက်ခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။ ေ၂.ဂ၁၈။ အာနန္မာ--- ဤသို့လျှင် ခံစားခြင်းကို စွဲ၍ တပ်မက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ တပ်မက်ခြင်းကို စွဲ၍ ရာခိုးခြင်း သည် ဖြစ်၏ ရာခိုးခြင်းကို စွဲ၍ ရခြင်းသည် ဖြစ်၏ ရခြင်းကို စွဲ၍ အသုံးချရန် စိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ စိတ် ပိုင်းဖြတ်ခြင်းကို စွဲ၍ နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်းသည် ဖြစ်၏ ထိုနှစ်သက်တပ်စွဲခြင်းကို စွဲ၍ ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြဲစွာ ဆုံးဖြတ် ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ခြဲမြဲစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းကို စွဲ၍ သိမ်းပိုက် ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ခြဲမြဲစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းကို စွဲ၍ ဝန်တိုခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဝန်တိုခြင်းကို စွဲ၍ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်း တြောင့် တုတ်ဆောင်ရခြင်း၊ လက်နက်ဆောင်ရခြင်း၊ စိုက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ခြင်း၊ ငြင်းစုံခြင်း၊ မခံသာအောင် ပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ ပြောမံ့နှစ်မျာခြင်းဟုသော ပြတ်ခုံသည် ဟုတ်ဘောဘာခကုဆိုလ်တရားများစွာတို့သည်ဖြစ်ကုန်၏

ေ၂.ဂ၁၉။ အာနန္မာ----ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် တုတ်ဆောင်ရြင်း၊ လက်နက်
ဆောင်ရြင်း၊ စိုက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ခြင်း၊ ငြင်းစုံခြင်း၊
မခံသာအောင် ပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ မောက်မမှန်
ပြောခြင်း-ဟူသော ယုတ်မာသော အကုသိုလ်တရား၊ များစွာ
တို့သည် ဖြစ်ကုန်၏-ဟူသော ဤစကားကို ငါ ဆို၏၊ ထို
စကား၌ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်း
ကြောင့် တုတ်ဆောင်ရြခြင်း၊ လက်နက်ဆောင်ရြင်း၊
စိုက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ခြင်း၊ ငြင်းစုံခြင်း၊ မခံသာအောင်
ပြောဆိုခြင်း၊ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ပောုတ်မမှန် ပြောခြင်းဟူသော
ယုတ်မာသော အကုသိုလ်တရားများစွာတို့ ဖြစ်ပုံကို ဤ
ပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္မာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းသည် မည်သည့် အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားအုံ၊ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် တုတ် ဆောင်ရြင်း၊ လက်နက်ဆောင်ရြင်း၊ ခိုက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ခြင်း၊ ငြင်းစုံခြင်း၊ ဖစ်သာအောင် ပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်း-ဟူသော ယုတ်မာ သော အကုသိုလ်တရား၊ များစွာတို့သည် ဖြစ်နိုင်ပါကုန်ဦး၊ မည်လော"ဟု ဒိန့်တော်မှု၏။

#### "မဖြစ်နိုင်ပါကုန် အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ထိုဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်း သည်သာလျှင် တုတ်ဆောင်ခြေင်း၊ လက်နက်ဆောင်ခြေင်း၊ ခိုက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ခြင်း၊ ပြင်းခုံခြင်း၊ မခံသာအောင် ပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်း-ဟူသော ယုတ်မာသော အကုသိုလ်တရား များစွာတို့ ဖြစ်ပွားခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ,၂.ဂ၂ဂ။ အာနန္မာ--- ဝန်တိုခြင်းကို စွဲ၍ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤစကားကို ငါ ဆို၏ ထိုတေား၌ ဝန်တိုခြင်းကို စွဲ၍ ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက် ခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့်အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ဝန်တိုခြင်းသည် ညေ်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မဖြစ်ပြားအုံ၊ ဝန်တိုခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ဖြင်းသည် ထင်ရှား နိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤဝန်တိုခြင်းသည်သာလျှင် ဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ၂.၀၂၁။ အာနန္ဒာ--- သိမ်းဝိုက်ခြင်းကို စွဲ၍ ဝန်တိုခြင်း သည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုကေား၌ သိမ်းဝိုက်ခြင်းကို စွဲ၍ ဝန်တိုခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုသည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏၊

အာနန္မာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ သိမ်းပိုက်ခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်း အရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိပြားအံ့၊ သိမ်းပိုက် ခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ဝန်တိုခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင် ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ---ထို့ကြောင့် ဤသိမ်းဝိုက်ခြင်းသည်သာလျှင် ဝန်တိုခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ၂.၀၂၂။ အာနန္မာ--- ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြဲစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်း ကို စို၍ သိမ်းပိုက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤစကားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုတေား၌ ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြဲစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းကို စွဲ၍ သိမ်းပိုက်ခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ဖေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြံစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိ ငြားအုံ၊ ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြံစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည် လုံးဝ မရှိ

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိတာယ်)

ခဲ့သော် သိမ်းဝိုက်ခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ--- ထို့ကြောင့် ဤ ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြွဲစွာ ဆုံးဖြတ် ခြင်းသည်သာလျှင် သိမ်းပိုက်ခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေ တည်း။

ေ၂.၀၂၃။ အာနန္မာ--- နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်းကို စွဲရွှိ င့ါဟာ-ဟု မြဲဖြံစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏ ထိုတေား၌ နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်းကို စွဲရှိ င့ါဟာ-ဟု မြဲဖြံစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်း (ထန္ဒရာဂ)သည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မှု မရှိ ငြားအုံ၊ နှစ်သက် တပ်စွဲခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ဝုံဟာ-ဟု မြဲမြဲစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပျီဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ--- ထို့ကြောင့် နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်းသည်သာ လျှင် ငါ့ဟာ-ဟု မြဲမြံစွာ ဆုံးဖြတ်ခြင်း၏ အကြောင်းရင်း ပေတည်း။

ေ,၂.၀၂၄၊ အာနန္မာ--- အသုံးချရန် စိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်းကို စွဲ၍ နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်း ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏ ထိုစကား၌ စိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်းကို စွဲ၍ နှစ်သက် တပ်စွဲခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင် ပေ၏။

အာနန္မာ---တစ်ဗုံတစ်ခုသော ဘုံ၌ တစ်ဗုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ စိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်းသည် မည်သည့် အခြင်း အရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မှု မရှိပြားအုံး စိတ်ပိုင်းဖြတ် ခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်းသည် ထင်ရား နိုင်ပဲဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မှု၏

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤစိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်းသည် သာလျှင် နှစ်သက်တပ်စွဲခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။ ေ.၂.၀၂၅။ အာနန္မာ--- ရခြင်းကို စွဲ၍ အသုံးချရန် စိတ် ပိုင်းဖြတ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏ ထိုစကား၌ ခြေင်းကို စွဲ၍ စိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤ ပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္မွာ---တစ်ပုံတစ်ခုသော ဘုံ၌ တစ်ပုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ရခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မှု မရှိပြားအံ့၊ ရခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် စိတ်ပိုင်းဖြတ်ခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည် လော"ဟု မိန့်တော်မှု၏

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤရြေင်းသည်သာလျှင် စိတ် ပိုင်းဖြတ်ခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ,၂.၀၂၆။ အာနန္မာ--- ရှာမှီးခြင်းကို စွဲ၍ ရခြင်း ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုတေား၌ ရှာမှီးခြင်းကို စွဲ၍ ရခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင် ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ ရှာဖိုးခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားအုံ၊ ရှာဖိုးခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ရခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤရှာမိုးခြင်းသည်သာလျှင် ခြေင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း၊

ေ.၂.၀၂၅၊ အာနန္မာ--- တပ်မက်ခြင်းကို စွဲ၍ ရှာဗိုးခြင်း သည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤစကားကို ငါ ဆို၏၊ ထိုစကား၌ တပ်မက်ခြင်းကို စွဲ၍ ရှာဗိုးခြင်းဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏၊

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်ခုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ တပ်မက်ခြင်းသည် မည်သည့်အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားဆုံ။ ဤတပ်မက် ခြင်းကား အဘယ်နည်း။

ကာမဂုက်၌ တပ်မက်ခြင်း၊ ဘဝမပြတ်စဲနိုင်-ဟု ထင် လျက် တပ်မက်ခြင်း၊ ဘဝမြတ်စဲမည် ထင်လျက် တပ်မက် ခြင်းတို့ပေတည်း၊ တပ်မက်ခြင်းသည် လုံးဝ မဖြစ်ခဲ့သော် တပ်မက်ခြင်း ချပ်ခြင်းကြောင့် ရှာမိုးခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါ ဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မှု၏ "မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤတပ်မက်ခြင်းသည်သာလျှင် ရာမှီးခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

အာနန္ဒာ--- ဤသို့လျှင် **နှစ်မျိုးသော ဤတဝ်မက်ခြင်း** တရား\*တို့သည် ဝေဒနာ-ဟူသော အကြောင်းတစ်ပါးတည်း ကြောင့်သာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏။

ေ၂.ဂ၂၈။ အာနန္ဒာ--- တွေ့ထိခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ခံစားခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤ စကားကို ငါ ဆို၏ ထိုစကား၌ တွေ့ထိခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ခံစားခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုစည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- တစ်စုံတစ်စုသော ဘုံ၌ တစ်စုံတစ်ယောက် သော သတ္တဝါမှာ တွေ့ထိခြင်းသည် မည်သည့် အခြင်းအရာ၊ မည်သည့်သဘောအားဖြင့်မျှ မရှိငြားအံ့။ ဤတွေ့ ထိခြင်း ကား အဘယ်နည်း။

မြင်သိစိတ်နှင့် အတူတကျွဖြစ်သော တွေ့ထိခြင်း၊ ကြား သိစိတ်နှင့် အတူတကျွဖြစ်သော တွေ့ထိခြင်း၊ ရှူသိစိတ်နှင့် အတူတကျွဖြစ်သော တွေ့ထိခြင်း၊ လျက်သိစိတ်နှင့် အတူ တကျွဖြစ်သော တွေ့ထိခြင်း၊ တွေ့သိစိတ်နှင့် အတူတကျွ ဖြစ်သော တွေ့ထိခြင်း၊ ကြံသိစိတ်နှင့် အတူတကျွဖြစ်သော တွေ့ထိခြင်းတို့ပေတည်း။

တွေ့ ထိခြင်းသည် လုံးဝ မရှိခဲ့သော် ခံစားခြင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤတွေ့ထိခြင်းသည်သာလျှင် ခံစားခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ.၂.ဂ၂၉။ အာနန္မာ--- နာမ်၊ ရှင်-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် တွေ့ထိခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤကေားကို ဝါ ဆို၏၊ ထိုစကား၌ နာမ်၊ ရှစ်-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တွေ့ထိခြင်း ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ--- အာရုံကို တွေ့ခြင်း၊ စံစားခြင်း၊ မှတ်သားခြင်း-စသော သဘောတို့ဖြင့် ဇဿ၊ ဝေဒနာ၊ သညာ-စသော နာမ် အပေါင်း (နာမကာယ)ကို ဇဿ၊ ဝေဒနာ၊ သညာ-စသည်ဖြင့် ခေါ် ဝေါ် သတ်မှတ်ရ၏၊ ထိုသဘောတို့ မရှိခဲ့သော် အမည်ဖြင့် ပြရသော ကြံသိတွေ့ သည် ရှင်အပေါင်း၌ ထင်ရှားနိုင်ပါဦး မည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ကြမ်းတမ်းစက်မာခြင်း၊ ယိုစီးခြင်း၊ အေးခြင်း ပူခြင်း၊ ထောက်ကန်ခြင်း-စသော သဘောတို့ဖြင့် ပထဝီ၊ အာပေါ၊ တေဇော၊ ဝါယော-စသာရှပ်အပေါင်းရှုပကာယကို ပထဝီ၊ အာပေါ၊ တေဇော၊ ဝါယော-စသည်ဖြင့် ခေါ် ဝေါ် သတ်မှတ်ရ၏၊ ထိုသဘောတို့ မရှိခဲ့သော် ထိနိုက်တွေ့ခြင်း သည် နာမ်အပေါင်း၌ ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့် တော်မှ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ--- အာရုံကို တွေ့ခြင်း-စသည်နှင့် ကြမ်းတမ်း စက်မာခြင်း-စသော သဘောတို့ဖြင့် စဿ-စသော နာမ် အပေါင်းကိုလည်းကောင်း၊ ပထဝီ-စသော ရုပ်အပေါင်းကို လည်းကောင်း ဖဿ-စသည်၊ ပထဝီ-စသည်ဖြင့် ခေါ် ပေါ် သတ်မှတ်ရ၏၊ ထိုသဘောတို့ မရှိခဲ့သော် အမည်ဖြင့် ပြရ သော ကြံသိတွေ့-ဟူသော အဓိဝစနသမ္မဿနှင့် ထိနိုက် တွေ့-ဟူသော ပဋိယသမ္မဿတို့သည် ထင်ရှား ရှိနိုင်ပါဦး မည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ---အကြင်အခြင်းအရာ အကြင်သဘောတို့ဖြင့် နာမ်၊ ရှင်ကို ခေါ် ဝေါ် သတ်မှတ်ရ၏၊ ထိုအခြင်းအရာ၊ ထို သဘောတို့ မရှိခဲ့သော် တွေ့ခြင်း(ဖဿ)သည် ထင်ရှားနိုင် ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏၊

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ--- ထို့ကြောင့် ဤနာမ်၊ ရုပ်သည်သာလျှင် တွေ့ထိခြင်း၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

၈.၂.၀၃၀၊ အာနန္မွာ--- သိခြင်း(ဝိညာဉ်)-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် နာမ်၊ ရှပ်သည် ဖြစ်၏-ဟူသော ဤစကား ကို ငါဆို၏ ထိုကေား၌ သိခြင်း(ဝိညာဉ်)-ဟူသောအကြောင်း ကြောင့် နာမ်၊ ရုပ်ဖြစ်ပုံကို ဤပြထိုမည့်အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၏။

အာနန္ဒာ---သိခြင်း(ဝိညာဉ်)သည် အဓိဝမ်း၌ မသက် ရောက်ငြားအံ့၊ နာမ်၊ ရုပ်သည် အဓိဝမ်း၌ တစ်ပေါင်းတည်း ဖြစ်နိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မဖြစ်နိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- သိခြင်း(ဝိညာဉ်)သည် အဓိဝမ်း၌ သက် ရောက်ပြီးလျှင် ချုပ်သွားငြားအုံ၊ နာမ်၊ ရုပ်သည် ဤခန္ဓာ ကိုယ် ဖြစ်ခြင်းငှာ ဖြစ်နိုင်ပါဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မဖြစ်နိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္မာ---သိခြင်း(ဝိညာဉ်)သည်လည်း သူငယ်မှာ ဖြစ်စေ၊ သူငယ်မှာ ဖြစ်စေ ငယ်စဉ်ကပင် ချုပ်သွားငြားအုံ၊ နာမ်၊ ရုပ်သည် ကြီးပွားစည်ပင် ပြန့်ပွားခြင်းသို့ ရောက်နိုင် ပြဦးမည်လော"ဟု မိန့်တော်မှဏ်။

"မရောက်နိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ထို့ကြောင့် ဤသိခြင်း(ဝိညာဉ်)သည် သာလျှင် နာမ်၊ ရုပ်၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

ေ.၂.ပ၃၁။ အာနန္မာ--- နာမ်၊ ရှင်-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် သိရြင်း(ဝိညာဉ်)သည် ဖြစ်၍-ဟူသော ဤစကား ကို ငါ ဆို၍၊ ထိုစကား၌ နာမ်၊ ရှပ်-ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် သိခြင်း(ဝိညာဉ်) ဖြစ်ပုံကို ဤ ပြဆိုမည့် အကြောင်း ဖြင့်လည်း သိနိုင်ပေ၍။

အာနန္ဒာ--- သိခြင်း(ဝိညာဉ်)သည် နာမ်၊ ရုပ်၌ မှီရာကို မရြေားအံ့၊ နောင်အခါ၌ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ သေခြင်း တို့နှင့် တကွ ဆင်းရဲအပေါင်းသည် ထင်ရှားနိုင်ပါဦးမည် လော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မထင်ရှားနိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"အာနန္ဒာ---ထို့ကြောင့် ထိုနာမ်၊ ရုပ်သည်သာလျှင် သိခြင်းဝိညာဉ်၏ အကြောင်းရင်းပေတည်း။

အာနနွာ--- ဤအချင်းချင်း ကျေးဇူးပြုသော သိခြင်း (ဝိညာဉ်)နှင့် နာမ်၊ ရုပ်မှုဖြင့် သတ္တဝါသည် ဖြစ်ဖူလည်း ဖြစ်ပေါ် ရာ၏ အိုဖူလည်း အိုရာ၏ သေမူလည်း သေရာ၏ အစန်ဖန် စုတေမူလည်း စုတေရာ၏ အဖန်ဖန် ဖြစ်ဖူလည်း ဖြစ်ရာ၏ ဤဝိညာဉ်နှင့် နာမ်၊ ရုပ်မှုဖြင့် အမည်ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းသည် ဖြစ်၏ ဤစ်ညာဉ်နှင့် နာမ်၊ ရုပ်မှုဖြင့် သရွှိဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းသည် ဖြစ်၏ ဤစ်ညာဉ်နှင့် နာမ်၊ ရှစ်မှုဖြင့် သတ်မှတ်ဖြင်း၏ အကြောင်းသည် ဖြစ်၏ ဤစိညာဉ်နှင့် နာမ်၊ ရုပ်မှုဖြင့် သတ်မှတ်၏ ကျက်စားရာ သည် ဖြစ်၏ အချင်းချင်း ကျေးဇူးပြုသော ဤစိညာဉ်နှင့် နာမ်၊ ရုပ်မှုဖြင့် သံသရာဝဋိသည် လည်ပတ်၏၊ ဤစနား

ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် အတ္တသတ်မှတ်ခြင်း၊ န အတ္တသတ်မှတ်ခြင်း၊ အတ္တကို ရှုခြင်း၊ ဝိညာကဋိတိ စုနစ် ပါးနှင့်ဝိမောက္ခရုစ်ပါးတို့ကိုဆက်လက်ဟောကြားတော်မူ၏။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရားတော်ကို နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူလေသတည်း။

300

# 7

# မဟာသုဒဿနသုတိ

ေ ၂. ၀၃၂။ မြတ်စွာဘုရားသည် ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုတော် မူခါနီးသောအခါ ကုသိနာရုံမြို့သို့ ဝင်ရန် လမ်းတွေ့၊ လွေမင်း တို့၏ အင်ကြင်းဥယျာဉ်ထဲက အင်ကြင်းပင်အစုံတို့၏ အကြား၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ထိုင်ကာ မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက် အိ

"အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကျေးတောကျ သော၊ မြို့လက်ဖြစ်သော ဤမြို့သိမ် မြို့ငယ်၌ ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မေူပါလင့်"

၈.၂.ဂ၃၃။ "အာနန္မာ--- ထိုသို့ မဆိုလင့်၊ အာနန္မာ---ထိုသို့ မဆိုလင့်"

### ကုသာဝတီနေပြည်တော်

"အာနန္ဒာ--- ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား မဟာသုဒဿန မည်သော စကြဝတေးမင်းသည် ရှိခဲ့၏။ အာနန္ဒာ---ဤ ကုသိနာရုံမြို့သည် မဟာသုဒဿနမင်း၏ ကုသာဝတီမည် သော နေပြည်တော် ဖြစ်ခဲ့ဖူး၏။

အာနန္ဒာ--- ကုသာဝတီနေပြည်တော်သည် စည်ကား သိုက်မြိုက်၏။

အာနန္မာ--- ကုသာဝတီနေပြည်တော်သည် ရတနာ တံတိုင်းခုနစ်ထပ် ခြံရံလျက် ရှိ၏။

အာနန္ဒာ--- ကုသာဝတီနေပြည်တော်၌ ရွှေ၊ ငွေ၊ ကြောင် မျက်ရွဲ ဖလ်တံခါးတို့သည် ရှိကုန်၏။

တစ်ခုတစ်ခုသော တံခါး၌ ခုနစ်လုံး ခုနစ်လုံးသော ရတနာတံခါးတိုင်တို့ကို စိုက်ထူထားကုန်၏။

အာနန္ဒာ--- ကုသာဝတီနေပြည်တော်သည် ရတနာထန်း ပင်တန်း ခုနှစ်ခု ကာရံလျက် ရှိ၏။

အာနန္ဒာ--- လေတိုက်စတ်သည်ရှိသော် ထိုထန်းပင်တို့မှ ထွက်ပေါ် လာသော အသံသည် သာယာ၏ ဥပမာ အားဖြင့် တူရိယာငါးပါးကို ကောင်းစွာ ပြင်ဆင်၍ အသံညှိကာ တတ် ကျွမ်းသူတို့ တီးမှတ်သော တူရိယာအသံသည် သာယာ သကဲ့သို့ ဖြစ်၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

### စကြာရတနာ

ေ.၂.ဂ၃၄၊ အာနန္မာ--- ဟောသုဒဿနမင်းသည် ရတနာ စုနှစ်ပါး၊ တန်နီးလေးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အဘယ်ရတနာ စုနှစ်ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံသနည်းဟူမူ-အာနန္မာ----မဟာ သုဒဿနမင်းသည် တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက် ဥပုသိနေ့၌ ဦးခေါင်းဆေးမင်္ဂလာပြုပြီးလျှင် အဋ္ဌဂ်ဥပုသိကို ဆောက် တည်လျက်မြတ်သောပြာသာဒ်ထက်၌ နေဝဠိစကြာရတနာ သည် ဖြစ်ပေါ်လာ၏၊ ထိုကြောရတနာသည် အကန့် တစ်ထောင် ရှိ၏ အကွပ်ပုံတောင်းများနှင့်တကွ အခြင်းအရာ အားလုံး ရှိ၏ နတ်တန်ခိုးနှင့် ပြည့်စုံ၏ ထိုစကြာရတနာကို မြင်သော အခါ မဟာသုဒဿနမင်းမှာ ဤသို့သော အကြံ

ဲမင်းမျိုးဖြစ်သော၊ ဦးထိပ်၌ အဘိသိက်သွန်းပြီးသော မင်းသည် တစ်ဆယ်ငါးရက်မြောက် ဥပုသိနေ့၌ ဦးဖေါင်း ဆေးမင်္ဂလာပြြီးလျှင် အဋ္ဌင်္ဂဥပုသိကို ဆောက်တည်လျက် မြတ်သောမြာသာခ်ထက်၌နေစဉ်ဤသို့သောကြောကေနာ စဉ်ပေါ် လာငြားအုံ၊ ထိုမင်းသည် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်သည်' ဟူသော ဤစကားကို ငါ ကြားဖူး၏၊ ငါသည် စကြဝတေး မင်းများ ဖြစ်လေသလား'ဟု အကြံ ဖြစ်၏၊

ေ ၂.ဂ၃၅၊ အာနန္မာ---ထိုအခါ ဟောသုဒဿန မင်းသည် နေရာမှ ထပြီးလျှင် အပေါ် ရုံစုလျား\*ကို ပစုံးတစ်ဖက်၌ တင်၍ လက်ဝဲလက်ဖြင့် ရွှေကရားကို ကိုင်လျက် 'အရှင် စကြာရတနာသည် လည်စေသတည်း၊ အရှင်စကြာရတနာ သည် အောင်စေသတည်း'ဟု ဆို၍ စကြာရတနာကို လက်ျာ လက်ဖြင့် ရေသွန်းဖျန်း၏။

အာနန္မာ--- ထိုအခါ ထိုစကြာရတနာသည် အရှေ့အရပ် သို့ လည်သွားလေ၏၊ စစ်အင်္ဂါလေးပါးနှင့် တကွ မဟာ သုဒဿနမင်းသည်လည်း တစ်ပါတည်း လိုက်ပါသွားလေ၏၊ အာနန္မာ--- စကြာရတနာ ရပ်တဲ့ရာအရပ်၌ စစ်အင်္ဂါလေးပါး နှင့် တကွ မဟာသုဒဿနမင်းသည် စစန်းချလျက် နေ၏။

အာနန္ဒာ--- အရှေ့အရပ်၌ ရှိသော ထီးပြိုင်မင်းတို့သည် မဟာသုဒဿနမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် 'အရှင်မင်းကြီး ---ကြွတော်မူပါ၊ အရှင်မင်းကြီး၏ လာခြင်းသည် ကောင်း သော လာခြင်း ဖြစ်ပါသည်၊ အရှင်မင်းကြီး---ဤနိုင်ငံသည် အရှင်မင်းကြီး၏ နိုင်ငံ ဖြစ်ပါသည်၊ အရှင်မင်းကြီး---ဆုံးမ တော်မူပါဟု လျှောက်ထားကုန်၏။

မဟာသုဒဿနမင်းသည် `အသက်ကို မသတ်နှင့်၊ မပေး သည်ကို ယေုနှင့်၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို မပြစ်မှား မကျူး လွန်နှင့်၊ မဟုတ်မမှန်သော စကားကို မပြောနှင့်၊ သေရည် သေရက်ကို မသောက်နှင့်၊ ကောက်ခံမြံ အစွန်အတုတ်ကို လည်း ကောက်ခံသုံးစွဲကြကုန်လော့'ဟု ဆုံးမ၏။ အာနန္ဒာ ---အရှေ့အရပ်၌ ရှိသော ထီးပြိုင်မင်းတို့သည် မဟာ သုဒဿနမင်း၏ ဩဇာခံမင်းတို့ ဖြစ်ကြကုန်၏။

အာနန္ဒာ---ထိုအခါ ထိုစကြာရတနာသည် အရှေ့ သမုဒ္ဒရာသို့ ဆင်းသက်၍ တစ်ဇန် ပြန်တက်ပြီးလျှင် တောင် အရပ်သို့ လည်သွားလေ၏၊ တောင်သမုဒ္ဒရာသို့ ဆင်းသက် ၍ တစ်ဇန် ပြန်တက်ပြီးလျှင် အနောက်အရပ်သို့ လည်သွား လေ၏။ အနောက်သမုဒ္ဒရာသို့ ဆင်းသက်၍ တစ်ဇန် ပြန်တက်ပြီးလျှင် မြောက်အရပ်သို့ လည်သွားလေ၏၊

အာနန္ဒာ--- တောင်အရပ်၊ အနောက်အရပ်နှင့် မြောက် အရပ်၌ ရှိသော ထီးပြိုင်မင်းတို့သည်လည်း ဟောသုဒဿန မင်း၏ ဩဇာခံမင်းတို့ ဖြစ်ကြကုန်၏။

ေ ၂. ပ၇၆။ အာနန္မာ--- ထိုအခါ ထိုစကြာရတနာသည် သမုဒ္ဒရာအဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသော မြေတို့ အောင်ပြီး၍ ကုသာဝတီမင်းနေပြည်တော်သို့ တစ်ဇန် ပြန်လည်ပြီးလျှင် ဟောသုဒဿနမင်း၏ နန်းတော်တံခါး လွှတ်ရုံးတော်မုစိဉ်း၌ ဟောသုဒဿနမင်း၏ နန်းတော်ကို တင့်တယ်စေလျက် ဝင်ရိုးတပ်ထားတီသကဲ့သို့ တည်နေ၏။ အာနန္မာ---မဟာ သုဒဿနမင်းအတွက်ဖြစ်ပေါ် လာသောစကြာရတနာသည် ဤသို့သဘောရှိပေ၏။ (၁)

### ဆင်ရတနာ

ေ၂.၀၃၇။ အာနန္မွာ--- မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် ကိုယ်လုံးဖြူသော ဆင်ရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ မဟာ သုဒဿနမင်းသည် ထိုဆင်ရတနာကိုပင် စမ်းသင် လိုသည် ဖြစ်၍ နံနက်အခါ၌ တက်စီးလျက် သမုဒ္ဒရာ အဝိုင်းအခြား ရှိသော မြေပြင်အားလုံးကို ကောင်းကင်စရီးဖြင့် လှည့်လည် ပြီးလျှင် ကုဿဝတီနေပြည်တော်သို့ ပြန်လာ၍ နံနက် ပွဲတော်စာ သုံးဆောင်လေ၏။ အာနန္ဒာ---မဟာသုဒဿန မင်းအတွက် ဖြစ်ပေါ် လာသော ဆင်ရတနာသည် ဤသို့ သဘောရှိပေ၏။ (၂)

### မြင်းရတနာ

၈.၂.၀၃၈။ အာနန္ဒာ---မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် ကိုယ်လုံးဖြူ၍ ဦးခေါင်းညိုသော မြင်းရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ မဟာသူဒဿနမင်းသည် ထိုမြင်းရတနာကိုပင် စမ်းသင်လိုသည် ဖြစ်၍ နံနက်အခါ၌ တက်စီးလျက် သမုဒ္ဒရာ လေစင်းအငိုင်အခြားရိုသော မြေပြင်အားလုံးကို ကောင်းကင် စရီးဖြင့် လှည့်လည်ပြီးလျှင် ကုသာဝတီနေပြည်တော်သို့ ပြန်လာ၍ နံနက်၌တော်စာ သုံးဆောင်လေ၏။ အာနန္ဒာ---မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် ဖြစ်ပေါ် လာသော မြင်းရတနာ သည် ဤသို့သဘောရှိပေ၏။ (၃)

### ပတ္တမြားရတနာ

ေ,၂.၀၃၉။ အာနန္ဒာ--- မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် ပတ္တမြား (ကြောင်မျက်ရွဲ) ရတနာသည်ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ မဟာ သုဒဿနမင်းသည် ထိုပတ္တမြားရတနာကိုပင် စစ်းသပ် လိုသည် ဖြစ်၍ ပတ္တမြားရတနာကို တံခွန်ဗျား၌ တင်ပြီးလျှင် ညဉ့်သန်းခေါင်ယံ မှောင်မိုက်နေစဉ် ခရီးထွက်တော်မူ၏။ အာနန္ဒာ--- ပတ်ဝန်းကျင်အရပ်မှ ရွာသားတို့သည် ထို ပတ္တမြားရတနာ၏ အရောင်မြင့် မိုးလင်းပြီ-ဟု မှတ်ထင်လျက် အမှုကိစ္စတို့ကိုပြဲလုပ်ကြကုန်၏။ အာနန္ဒာ---မဟာ သုဒဿန မင်းအတွက် ဖြစ်ပေါ် လာသော ပတ္တမြားရတနာသည် ဤသို့ သဘောရှိပေ၏။ (၄)

### မိဗုရားရတနာ

ေ၂.ဂ၄ဂ။ အာနန္ဒာ--- မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် အလွန်အဆင်းလှသော ဒီစုရားရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာ၏ အာနန္ဒာ--- ထိုခ်ီဗုရားရတနာသည် မဟာသုဒဿနမင်းကို စိတ်ဖြင့်ပင် လွန်ကြူး၍ ကျေင့်၊ ကိုယ်ဖြင့်မူကား အဘယ်မှာ လွန်ကြူး၍ ကျင့်ပါမည်နည်း၊ အာနန္ဒာ--- မဟာသုဒဿန မင်းအတွက် ဖြစ်ပေါ် လာသော ဒီဗုရားရတနာသည် ဤသို့ သဘောရှိပေ၏။ (၅)

#### သူဌေးရတနာ

ေ.၂.၀၄၁။ အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် သူဌေးရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ မဟာသုဒဿနမင်း သည် ထိုသူဌေးရတနာကိုပင် စမ်းသပ်လိုသည် ဖြစ်၍ လှေကို စီးလျက် ဂင်္ဂမြစ်အလယ် ရေစီးကြောင်းသို့ သွား ရောက်ကာ 'သူဌေး--- ရွှေငွေကို ငါ အလိုရှိ၏'ဟု သူဌေး ရတနာအား ဆို၏။

`မင်းမြတ်--- သို့ဖြစ်လျှင် လှေကို တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ကပ်ပါ စေလော့' ဟု လျှောက်၏။

`သူဌေး--- ဤနေရာ၌ပင်လျှင် ရွှေငွေကို ငါအလိုရှိ၏'ဟု ဆိ၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုအခါထိုသူဌေးရတနာသည် လက်နှစ်ဇက် တို့ဖြင့် ရေကို ယက်၍ ရွှေငွေဖြင့် ပြည့်သော အိုးကို ထုတ်ဖော် ပြီးလျှင် မဟာသုဒဿနမင်းအား ဤသို့ လျှောက်၏-

'မင်းမြတ်---ဤမှုဖြင့် တော်လောက်ပါပြီလော၊ မင်းမြတ် ---ဤမှုဖြင့် ဆောင်ရွက်ရာရောက်ပါပြီလော၊ မင်းမြတ်---ဤမှုဖြင့် ပူဇက်ရာရောက်ပါပြီလော'ဟု လျှောက်၏။

ဲသူဌေး--- ဤမှုဖြင့် တော်လောက်ပါပြီ၊ ဤမှုဖြင့် ဆောင်ရွက်ရာ ရောက်ပါပြီ၊ ဤမှုဖြင့် ပုဇော်ရာရောက်ပါပြီ' ဟု မဟာသုဒဿနမင်းသည် ဆို၏ အာနန္ဒာ--- မဟာ သုဒဿနမင်းအတွက် ဖြစ်ပေါ် လာသော သူဌေးရတနာ သည် ဤသို့သဘောရှိပေ၏။ (၆)

### သားကြီးရတနာ

ေ ၂.၀၄၂။ အာနန္မွာ--- မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် ထက်မြက်ကျွမ်းကျင် ပညာရှိသော သားကြီးရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာ၏ ထိုသားကြီးရတနာသည် မဟာသုဒဿန မင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'ဖင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်သည် ကြောင့်ကြမဲ့ နေတော်မူပါ၊ ကျွန်ုပ်သည် စီမံစန့်ခွဲပါအဲ့' ဟု လျှောက်၏။ အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းအတွက် ဖြစ်ပေါ် လာသော သားကြီးရတနာသည် ဤသို့သဘော ရှိပေ၏။ (၇)

အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် ဤဆိုခဲ့သော ရတနာခုနစ်ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံပေ၏။

### တန်ခိုးလေးပါးနှင့် ပြည့်စုံခြင်း

၈.၂.ဂ၄၃။ အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် တန်ခိုးလေးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ ဟူရာ၌ အဘယ်တန်ခိုး

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

လေးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံသနည်း ဟူမူ-

(၁) အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် သူတစ်ပါး တို့ထက် သာလွန်၍ အဆင်းလှ၏ (၂) သူတစ်ပါးတို့ထက် သာလွန်၍ အသက်ရှည်၏ (၃) သူတစ်ပါးတို့ထက် သာလွန်၍ အနာကင်း၏ (၄) ပုက္ကားနင့် သူကြွယ်တို့သည် ရျစ်စင်မြတ်နီးကုန်၏ အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်း သည်လည်း ပုက္ကားနင့် သူကြွယ်တို့ကို ရုစ်စင်မြတ်နီး၏

အာနန္မာ---မဟာသုဒဿနမင်းသည် ဤတန်ခိုးလေးပါး တို့နှင့် ပြည့်စုံပေ၏။

### ဓမ္မနန်းပြာသာဒ်နှင့် ဓမ္မရေကန်

ေ၂.၊၁၄၄။ အာနန္မာ---ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်းမှာ ကျိုသို့သော အကြံ ဖြစ်၏- 'ငါသည် ဤထန်းပင်တန်းတို့၏ အကြား၌ အတောင်လေးရာစီ ကျယ်ပြန့်သော လေးထောင့် ကန်တို့ကို ဖန်ဆင်းရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် ထိုထန်းပင်တန်းတို့၏ အကြား၌ အတောင်လေးရာစီ ကျယ်ပြန့်သော လေးထောင့် ကန်တို့ကို ဖန်ဆင်းလေ၏။ အာနန္မာ---ထိုလေးထောင့်ကန် တို့ကို ရွှေ ငျေ ကြောင်မျက်ရွဲ (ပတ္တမြား)။ ဇလ်အုတ်တို့ဖြင့် စီထားကုန်၏။

အာနန္မာ--- ထိုလေးထောင့်ကန်တို့၌ ရွှေ၊ ငွေ၊ ကြောင် မျက်ရွဲ (ပတ္တမြား)၊ ဗလ်စောင်းတန်းလေးခုစီ ရှိကုန်၏။ အာနန္မာ--- ထိုအခါ၌ မဟာသုဒဿနမင်းသည် ထို လေးထောင့်ကန်တို့၌ ပန်းမျိုးကို စိုက်ပျိုးစေ၏။

အာနန္ဒာ---ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်းသည် ထိုရေကန် တို့၏ ကမ်း၌ လာရောက်သူတို့ အလိုရိုရာကို ပေးလှူစေ၏။

ေ, ၂.၀၄၅။ အာနန္မာ--- ထိုအခါ၌ ပုဏ္ကားနှင့် သူကြွယ် တို့သည် များစွာသော ဥစ္စာကို ယူဆောင်လာကာ မဟာ သုဒဿနမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် 'မင်းမြတ်--- မင်းမြတ် အတွက်ပင် ရည်ရွယ်၍ ဤများစွာသော ဥစ္စာကို ယူဆောင် လာခဲ့ပါသည်။ မင်းမြတ်သည် ထိုဥစ္စာကို ခံယူတော်မူပါ'ဟု လျှောက်ကုန်၏။ 'အချင်းတို့----အလို မရှိပြီ၊ တရားသော အခွန်အတုတ်ဖြင့် စုဆောင်းထားသော ဤပေါ့ဥစ္စာသည် လည်း များလှ၏၊ ထိုသင်တို့၏ ဥစ္စာသည်လည်း သင်တို့၏ ဥစ္စာပင် ဖြစ်ပါစေ၊ ဤပျံဥစ္စာမှလည်း ထပ်၍ ယူကုန်ဦးလော့' ဟု မိန့်ဆို၏။ ကျွှံသို့ မဟာသုဒဿနမင်းက ငြင်းပယ်လိုက်သည် ရှိသော် ထိုပုဏ္ဏားနှင့် သူကြွယ်တို့သည် တိုင်ပင်ကြကာ 'မင်းမြတ်---အရှင်မင်းမြတ်အတွက် နန်းတော် တည်ဆောက် ပေးပါကုန်အုံ'ဟု ဆိုကုန်၏။ အာနန္ဓာ---ဟောသုဒဿန မင်းသည် ဆိတ်ဆိတ်နေသဖြင့် လက်ခံလေ၏။

ေ၂,ဂ၄၆၊ အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ နတ်တို့၏အရှင် သိကြား မင်းသည် ဟောသုဒဿနမင်း၏ စိတ်အကြံကို မိစိစိတ်ဖြင့် သိ၍ 'အချင်းဝိသကြံု--- လာလော့၊ သင်သည် ဟော သုဒဿနမင်းအတွက် ဓမ္မမည်သော နန်းပြာသာဒ်ကို ဖန်ဆင်းပေးချေလော့'ဟု ဝိသကြုံနတ်သားကို အဓိန့်ပေး၏။ 'အရှင်သိကြားမင်း--- ကောင်းပါပြီ'ဟု ဆိုကာ ဝိသကြုံ နတ်သားသည် ဟောသုဒဿနမင်းအတွက် ဓမ္မမည်သော နန်းပြာသာဒိကို ဖန်ဆင်းပေးလေ၏။ အာနန္ဒာ---ဓမ္မ မည်သော နန်းပြာသာဒိသည် အရှေ့အနောက် အလျား တစ်ယူဇနာ၊ တောင်မြောက်အနံ ယူဇနာဝက် ရှိ၏။ အာနန္ဒာ---မွေမည်သော နန်းပြာသာဒိတိ အတြား တစ်သုဝနာ၊ တောင်မြောက်အနံ ယူဇနာဝက် ရှိ၏။ အာနန္ဒာ---မွေမည်သော နန်းပြာသာဒိ၏ အောက်စံခုံသည် အမြင့် တစ်ဆယ့်ငါးတောင် ရှိ၏ ထိုခုံကို ရွှေ၊ ငွေ၊ ကြောင်မျက်ရွဲ၊ ဖလ်အုတ်တို့ဖြင့် စီထား၏။

အာနန္မာ---ဓမ္မမည်သော နန်းပြာသာဒ်၌ ရွှေ၊ ငွေ၊ ကြောင်မျက်ရွဲ၊ ဖလ်တိုင်ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် ရှိ၏၊ မွေမည်သော နန်းပြာသာဒ်၌ ရွေ၊ ငွေ၊ ကြောင်မျက်ရွဲ၊ ဖလ်ပျဉ်ရှင်တို့ကို စင်းထား၏၊ မွေမည်သော နန်းပြာသာဒ်၌ ရွှေ ငွေ၊ကြောင်မျက်ရွဲ၊ ဖလ်စောင်းတန်းနှစ်ဆယ့်လေးသွယ် ရို၏။

ေျ.ဂ၄ဂူ၊ အာနန္ဒာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် မဟာ ဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒ်ဆောင်တံခါးဝ၌ ရွှေအတိပြီး သော ထန်းတောကို ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် ထိုထန်းတော၌ နေ့သန့်စင်\*ကာ နေ၏။

o.၂.၀၄၈၊ အာနန္မာ--- မွေမည်သော နန်းပြာသာဒ်သည် ရတနာရြူကွန်ရတ် နှစ်ခုတို့ဖြင့် ကာရံလျက် ရှိ၏၊ လေ တိုက်တေ်သည်ရှိသော် ထို့ခြုနှင့် ကွန်ရက်တို့မှ ထွက်ပေါ် လာသော အသံသည် အလွန် သာယာ၏

အာနန္မာ--- ဓမ္မမည်သော နန်းပြာသာဒ်သည် ပြီးစီး လတ်သော် မကြည့်ရှနိုင်လောက်အောင် အလွန် တောက်ပ ၏။ (မျက်စိကျိန်းအောင် တောက်ပ၏)။

ေ၂,ဂ၄၉။ အာနန္မာ--- ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်းသည် ဓမ္မမည်သော နန်းပြာသာဒ်၏ ရှေ့၌ ဓမ္မမည်သော လေး ထောင့်ကန်ကို ဇန်ဆင်းလေ၏။ ဓမ္မမည်သော လေးထောင့် ကန်ကို ရွှေ၊ ငွေ၊ ကြောင်မျက်ရွဲ (ပတ္တမြား)၊ ဖလ် အုတ်တို့ဖြင့် စီထား၏။

အာနန္ဒာ--- ဓမ္မည်ေသော လေးထောင့်ကန်၌ ရွှေ၊ ငွေ၊ ကြောင်မျက်ရွဲ (ပတ္တမြား)၊ ဇလ်စောင်းတန်းလေးခုစိ ရိုကုန်၏။

အာနန္ဒာ--- ဓမ္မမည်သော လေးထောင့်ကန်သည် ရတနာ တံတိုင်း ခုနစ်ခုတို့ဖြင့် ကာရံလျက် ရှိ၏။

အာနန္ဒာ--- ဓမ္မမည်သော လေးထောင့်ကန်သည် ရတနာ ထန်းပင်တန်း ခုနှစ်ခုတို့ ကာရံလျက် ရှိ၏။

အာနန္ဒာ---ထိုထန်းပင်တို့ကိုလေတိုက်စတ်သည်ရှိသော် အသံသည် အလွန် သာယာ၏

အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် မွေမည်သော နန်းပြာသာခံကြီး ပြီးစီးလတ်သော် ဓမ္မမည်သော လေးတောင့် ကန်ကြီး ပြီးစီးလတ်သော် ထိုစဉ်အခါက သမက(သူတော် စဉ်-ဟု အသိအမှတ်ပြထားသော သူနှင့် ဗြာဟွက (သူတော် မြတ်)-ဟု အသိအမှတ်ပြထားသော သူတို့အား အလိုရှိရာ ဝတ္ထုမျိုးစုံတို့ကို အလိုရှိသလောက် ပေးလှုမျိုးလျှင် ဓမ္မ မည်သော နန်းပြာသာဒီသို့ တက်လေ၏။

### ဈာန်နှင့် ပြည့်စုံခြင်း

ေ့၂.ဂ၅၀။ အာနန္တာ--- ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်း သည် 'ဃခုအခါ၌ ငါ၏ ဤသို့ တန်ခိုးအာနတော် ကြီးခြင်း သည် အဘယ်ကံ၏ အကျိုးဝိပါက်လေနည်း'ဟု ဆင်ခြင် လေ၏ အာနန္တာ--- ထိုအခါ ဟောသုဒဿနမင်းသည် 'ဃဓု အခါ၌ ဤသို့ ငါ၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကြီးခြင်းသည် ပေး ကမ်းခြင်း၊ အဋ္ဌင်ဂဥပုသိကျင့်သုံးလျက် မိမိကိုယ်ကို ဆုံးမခြင်း၊ ကိုယ်နုတ်စောင့်စည်းခြင်း-ဟုသော ကံသုံးပါးတို့၏ အကျိုး ဝိပါက်ပေတည်း'ဟု သိခြင်လေ၏။

အာနန္ဒာ---ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်းသည် မဟာ ဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒ်ဆောင်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ထို ပြာသာဒ်တံခါးဝ၌ ရပ်လျက် ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်၏-

'ကာမဂုက်ကို ကြံစည်ခြင်း-ဟူသော ကာမဝိတက်---နေရစ်လော့၊သူတစ်ပါးကို သေကျေပျက်စီးရန် ကြံစည်ခြင်း-ဟူသော ဗျာပါဒဝိတက်--- နေရစ်လော့၊ သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆဲရန် ကြံစည်ခြင်း-ဟူသော ဗိဟိသာဝိတက်--- နေရစ် လော့၊ ကာမဝိတက်--- သင့်နယ်ကား ဤမျှသာ ရှိ၏ ဗျာပါဒ ဝိတက်--- သင့်နယ်ကား ဤမျှသာ ရှိ၏ ဝိဟိသာဝိတက်---သင့်နယ်ကား ဤမျှသာရှိ၏"ဟု ဥဒါန်းကျူးရင့်၏။

ေ,၂.၀၅၁၊ အာနန္မာ--- ထိုနောက် မဟာသုဒဿန မင်းသည် မဟာဝိယူဟည်သော ပြာသာဒ်ဆောင်သို့ ဝင်၍ ရွှေပလ္လင်ထက်၌ ထိုင်လျက် ကာမဂုက်တို့မှ ကင်းဆိတ်ကာ၊ အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်ကာ ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏

ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏။

ေ ၂.ဂ၅၂။ အာနန္မာ--- ထို့နောက် ဟောသုဒဿန မင်းသည် မဟာဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒ်ဆောင်မှ ထွက်ပြီးလျှင် ရွှေပြာသာဒ်ဆောင်သို့ ဝင်ရှုံ ငွေပလ္လင်ထက်၌ ထိုင်နေလျက် မေတ္တာ (ချမ်းသာစေလိုခြင်း)နှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်နေသာ အရပ်မျက်နှာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ထို့အတူ နှစ်စုမြောက်၊ သုံးစုမြောက်၊ လေးစုမြောက်၊ အထက်၊ အောက် ဇီလာအရပ်မျက်နှာတို့သို့ အသီးအသီး မြန့်ကြက်၍ နေ၏။ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နှာတို့သို့ မေတ္တာနင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို အကန့်အသတ်မရှိ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။

သနားခြင်း ကရုကာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်း ဖုဒိတာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်၊ လျစ်လျူရှုခြင်းဥပေကွာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်တို့ကို အသီးအသီး တစ်ခုသော အရပ် မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ထိုအတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးခု မြောက်၊ လေးခုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဗီလာ အရပ် မျက်နာတို့သို့ အသီးအသီး မြန့်ကြက်၍ နေ၏၊ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နာတို့သို့ သနားခြင်း ကရုကာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းမုဒိတာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်၊ လျစ်လျူရှုခြင်း ဥပေကွာနှင့်ယှဉ်သော စိတ်တို့ကို အသီးအသီး အကန့် အသတ်မရှိ မြန့်ကြက်၍ နေ၏။

### မြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် –စသည်

၈.၂.ဂ၅၃။ အာနန္ဒာ--- မဟာသုဒဿနမင်းမှာ-

မြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်၊

ဓမ္မမည်သော နန်းပြာသာဒ်လျှင် အချုပ်အခြာ ရှိသော ပြာသာဒ်ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်၊

မဟာဝိယူဟပြာသာဒ်ဆောင်လျှင် အချုပ်အခြာ ရှိသောပြာသာဒ်ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်၊

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိတာယ်)

ပလ္လင်ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်၊ ဆင်ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်၊ မြင်းပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် ရထားပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် ပတ္တမြားပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် ဒီဖုရားပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် သူဌေးပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် သူဌေးပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် သြဇာခံမင်းပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် နို့ညှစ်နွားမပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် အဝတ်ပုဆိုးပေါင်း အထိထည်အုပ် ရှစ်သောင်း

ထမင်းအိုးပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် ရှိကုန်၏။

### သုဘဒ္ဒါမိဖုရားကြီး ခစားခြင်း

ေ၂.၈၅၄၊ အာနန္မာ--- ထို့နောက် နှစ်ထောင်ပေါင်း များစွာ လွန်သော အခါ၌ သုဘဒ္ဒါမိဖုရားမှာ ဤသို့သော အကြံဖြစ်၏ 'ငါသည် မဟာသုဒဿနမင်းကို မတွေ့ မြင်ရသည်မှာ ကြာပြီး ငါသည် မဟာသုဒဿနမင်းကို တွေ့ မြင်ရန် ချဉ်းကပ်ရေလှုင် ကောင်းမည် ဟု အကြံ ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ သုဘဒ္ဒါ မိဖုရားသည် မောင်းမအပေါင်းကို ဤသို့ ပြောဆို၏ 'ရှင်မတို့--- လာကြ ဟော့၊ ဦးခေါင်းထေးလျှော်ကြလော့၊ အဝါရောင်အဝတ်တို့ကို ဝတ်ဆင်ကြလော့၊ ဝါတို့သည် မဟာသုဒဿနမင်းကို တွေ့ မြင်ရန် မြင်ရသည်မှာ ကြာပြီ၊ မဟာသုဒဿနမင်းကို တွေ့ မြင်ရန် ရည်းကပ်ကုန်စို့ဟု ပြောဆို၏၊

အာနန္ဒာ--- မောင်းမအပေါင်းသည် 'ကောင်းပါပြီအရှင်မ' ဟု ဆိုကာ သုဘဒ္ဒါဓိဗုရားထံသို့ ချဉ်းကပ်ကုန်၏။

အာနနွာ---ထိုအခါ သုဘဒ္ဒါမီစုရားသည် မောင်းမ အပေါင်းနှင့် အတူ မွေမည်သော နန်းပြာသာဒ်ဆီသို့ အဂါ လေးပါးရှိသော စစ်တပ်ဖြင့် ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မွေမည်သော နန်းပြာသာဒ်ပေါ် သို့ တက်၍ ဟောဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒ်ဆောင်သို့ ချဉ်းကဝဲကာ တံခါးပေါင်ကို မိုလျက် ရပ်နေလေ၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်းသည် အသံကို ကြားသဖြင့် 'မည်သူ၏ အသံနည်း၊ လူပေါင်းများစွာ၏ အသံနှင့် တူပါတကား'ဟု ဆင်ခြင်၍ မဟာဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒီဆောင်မှ ထွက်လာသောအခါ တံခါးပေါင်ကို မို လျက် ရပ်နေသော သုဘဒ္ဒါဓိဗုရားကို မြင်၍ `နမတော်--- ဤ နေရာ၌ပင် ရပ်နေလော့၊ အတွင်းသို့ မဝင်လင့်'ဟု မိန့်ထို၏၊

အာနန္မွာ--- ထိုအခါ မဟာသုဒဿနမင်းသည် မင်းချင်း ယောက်ျားတစ်ယောက်ကို 'အမောင်ယောက်ျား---လာ လော့၊ သင်သည် မဟာဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒ်ဆောင် မှ ရွေသလွန် (ရွှေစုတင်)ကို ထုတ်ဆောင်၍ ရွှေထန်းတော၌ ခင်းလော့'ဟု ဓိန့်ဆို၏။ အာနန္မာ---ထိုယောက်ျားသည် မဟာဝိယူဟမည်သော ပြာသာဒ်ဆောင်မှ ရွှေသလွန် (ရွှေစုတင်)ကို ထုတ်ဆောင်၍ ရွှေထန်းတော၌ ခင်းလေ၏။

အာနန္ဒာ--- ထို့နောက် မဟာသုဒဿနမင်းသည် လက်ယာခြေ၌ လက်ဝဲခြေကို စဉ်းငယ်လွန်ကာ တင်ထား၍ သတိရှိလျက် လက်ယာန်တောင်းဖြင့် မြတ်သော လျောင်း စက်ခြင်းကို ပြုလေ၏။

ေ , ၂ ႏ ၅၅။ အာနန္မာ --- ထိုအခါ သုဘဒ္ဒါမိဖုရားသည်
'မဟာသုဒဿနမင်း၏ ဆူနွေတို့သည် အထူးကြည်လင်
ကုန်၏ အရေအဆင်းသည် သန့်ရှင်းစင်ကြယ်၏ ဝင်းပြောင် တောက်ပ၏ မဟာသုဒဿနမင်းသည် နတ်ရွာ မစံပါစေ လင့်'ဟု ကြံစည်တောင့်တပြီးကျင် မဟာသုဒဿနမင်းအား ဤကေားကို လျှောက်တင်၏ 'မောင်တော်--- ကုသာဝတီ နေပြည်တော်လျှင် အချုပ်အခြာရှိသော ဤမြို့ပေါင်း ရှစ် သောင်းလေးထောင်-စသည်တို့သည် မောင်တော့်မှာ ရှိပါ ကုန်၏ မောင်တော်----ဤမြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်း လေးထောင်-စသည်တို့၌ သံယောစဉ် ထားတော်မူပါဦးလှေ၊ အသက်ကို ငဲ့ကွက်တော်မူပါဦးလော့'ဟု လျှောက်တင်၏။

o. ၂.၀၅၆။ အာနန္ဒာ--- ဤသို့ လျှောက်တင်သော် မဟာ သုဒဿနမင်းသည် နှဲမတော်--- သင်သည် ကြားချင်စုgယ်၊ နှစ်သက်ဖွယ်၊ ချစ်င်ဖွယ်၊ မြတ်နိုးဖွယ် စကားတို့ကို ရှည် မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ငါ့အား ပြောဆိုခဲ့ပါလျက် နောက်ဆုံးအချိန်ကျမှ ကြေားချင်စဖွယ်၊ မနှစ်သက်ဖွယ်၊ မချစ်ငင်ဖွယ်၊ မြေတိနိုးဖွယ် စကားတို့ကို အဘယ့်ကြောင့် ငါ့အား ပြောဆိုဘိသနည်း'ဟု သုဘဒ္ဒါဝီဖုရားအား မိန့်ဆို၏။

'မောင်တော်--- အဘယ်သို့လျှင် မောင်တော်အား လျှောက်ဆိုရပါမည်နည်း'ဟု လျှောက်၏။

`နမတော်---သင်သည် ငါ့အား ဤသို့ လျှောက်ဆိုလော့-`မောင်တော်---ရှစ်စင်ဖွယ်၊ မြတ်နီးဖွယ်အားလုံးတို့နှင့် ရှင်လျက် ကွဲကွာခြင်း၊ သေ၍ ကွဲကွာခြင်း၊ ဘဝခြားလျက် ကွဲကွာခြင်းသည်မြစ်မြဲပါတည်း၊ မောင်တော်--- မောင်တော် ဘုရားသည် ငဲ့ကွက်ခြင်းရှိလျက် နတ်ရွာစံတော်မမှုပါလင့်၊ ငဲ့ကွက်ခြင်းရှိလျက် နတ်ရွာစံခြင်းသည် ဆင်းရဲပါ၏၊ ငဲ့ကွက် ခြင်းရှိလျက် နတ်ရွာစံခြင်းသည် အကွဲရဲလည်း ခံရပါ၏။

မောင်တော်---ကုသာဝတီနေပြည်တော်လျှင် အချုပ် အရြာရှိသော ဤမြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်-စသည် တို့သည် မောင်တော့်မှာ ရှိပါကုန်၏၊ မောင်တော်--- ဤ မြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်-စသည်တို့၌ သံယောဇဉ် ဖြစ်ဖြင်းကို စွန့်ပယ်တော်မူပါ၊ အသက်ကို ငဲ့ကွက်တော် မမူပါလင့်'ဟု လျှောက်ဆိုလော့-ဟူ၍ မိန့်ဆို၏။

ေ.၂.ဂ၅ဂု၊ အာနန္မာ--- ဤသို့ မိန့်ဆိုသော် သုဘဒ္ဒါ မိဖုရားသည် မျက်ရည်ကျလျက် ငိုကြွေးလေ၏။ အာနန္မာ---ထိုအခါ သုဘဒ္ဒါမိဖုရားသည် မျက်ရည်တို့ကို သုတ်၍ မဟာသုဒဿနမင်း မိန့်ကြားသည့်အတိုင်း လျှောက်ဆို၏။

### ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ လားတော်မှုခြင်း

ေ ၂.၀၅၈။ အာနန္မာ --- ထို့နောက် မကြာမီပင် မဟာ သုဒဿနမင်းသည် နတ်ရွာစံလေ၏။ အာနန္မာ --- မဟာ သုဒဿနမင်းနတ်ရွာစံဖို့ရန်ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝေဒနာသည် ဥပမာအားဖြင့် သူကြွယ် ဖြစ်စေ၊ သူကြွယ့်သား ဖြစ်စေ နှစ်သက်ဖွယ်အဓာကို စားပြီးသောအခါ ထမင်းဆီယစ် သလောက်မှုသာ ဖြစ်ပေ၏။ အာနန္မာ --- မဟာသုဒဿန မင်းသည် နတ်ရွာစံပြီးလတ်သော် ကောင်းသောသူတို့၏ လားရာဖြစ်သော ဖြတ္စာပြည်သို့ ရောက်လေ၏။

အာနန္မာ--- မဟာသုဒဿနမင်းသည် အနစ်ရှစ်သောင်း လေးထောင်ပတ်လုံး သူငယ်တို့၏ ကစားခြင်းဖြင့် ကစား၏ အနှစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင်ပတ်လုံး အိမ်ရှေ့မင်းအဖြစ် ဖြင့် စံ၏ အနစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင်ပတ်လုံး စဉ်ဝေမှ မင်းအဖြစ်ဖြင့် မင်းပြု၏။ အနှစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင် မတ်လုံး လူ့ဝတ်နှင့်ပင် မွေနန်းပြာသာဒ်ထက်၌ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံး၏။ ထိုမဟာသုဒဿနမင်းသည် ဖြဟွ ဝီဟာရတရား လေးပါးတို့ကို ပွားများပြီးလျှင် နွောကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ဖြဟွာပြည်သို့ လားလေ၏။

ေ.၂.၀၅၉။ အာနန္ဒာ--- 'ထိုစဉ်အခါက မဟာသုဒဿန

မင်းသည် အခြားသူ ဖြစ်လေသလော'ဟု သင် တွေးထင် ကောင်း တွေးထင်ရာ၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုသို့ မတွေးလင့်၊ ငါဘုရားသည်ပင် ထိုစဉ် အခါက မဟာသုဒဿနမင်း ဗြစ်၏။

ကုသာဝတီနေပြည်တော်လျှင် အချုပ်အခြာရှိသော ထို မြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်-စသည်တို့သည် ငါ ဘုရား၏ မြို့-စသည် ဖြစ်ခဲ့ကုန်၏။

၈.၂.၀၆၀။ အာနန္မာ---ရှလော့၊ ထိုအလုံးစုံသော သင်္ခါရ တရားတို့သည် ကွယ်လွန်သွားလေကုန်ပြီ၊ ချုပ်ပျောက်သွား လေကုန်ပြီ၊ ဖောက်ပြန်ပြောင်းလဲသွားလေကုန်ပြီ။ အာနန္ဓာ---သင်္ခါရတရားတို့သည် ဤသို့ပင် မမြဲကြသည်ချည်းသာ တည်း၊ အာနန္ဒာ--- သင်္ခါရတရားတို့သည် ဤသို့ပင် မတည် တံ့ကြသည်ချည်းသာတည်း၊ အာနန္ဓာ---သင်္ခါရတရား တို့သည် ဤသို့ပင် အားမကိုးလောက်ကြသည်ချည်းသာ တည်း၊ အာနန္မာ--- အလုံးစုံသော သင်္ခါရတရားတို့၌ ငြီးငွေ့ ခြင်းငှာ အလွန်ပင် သင့်လှလေပြီ၊ စွဲမက်မှုကင်းခြင်းငှာ အလွန်ပင် သင့်လှလေပြီ၊ သင်္ခါရတရားတို့မှ လွတ်မြောက် ခြင်းငှာ အလွန်ပင် သင့်လူလေပြီ၊ အာနန္ဓာ--- ငါသည် ဤ ကုသာဝတီနေပြည်တော်အရပ်၌ ကိုယ်ကောင်ကို ခြောက် ကြိမ်တိုင်တိုင် စွန့်ပစ်ခဲ့ရဖူးသည်ကို အမှတ်ရ၏၊ ထို ရြောက်ကြိမ်စလုံးပင် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်လျက်ချည်းသာ လျှင် စွန်ပစ်ခဲ့ရ၏ ဤသည်ကား ကိုယ်ကောင်ကို ခုနှစ်ကြိမ် မြောက် စွန့်ပစ်ခြင်းပေတည်း။

အာနနွာ--- ပြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်ကောင်ကို ရှစ်ကြိမ် မြောက် စွန့်ပစ်ရမည့် အရပ်ကို လောက၌ ငါ မြေင်တော့ ရေျ"ဟု ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရား တော်ကို ဟောတော်မူ၏ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော် မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူပြီးလျှင် လူ၊ နတ်တို့၏ ဆရာဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤဂါထာကိုလည်း မိန့်တော်မူပြန် သတည်း--

သစ်ါရ(ပြုပြင်ပေးရသော) တရားတို့သည် မခြံ လေကုန်စွတကား၊ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘော ရှိလေကုန်စွတကား၊ ဖြစ်ပေါ်ပြီးနောက် ချုပ် ပျောက်လေကုန်စွတကား။ ထို (သစ်ါရတရား) တို့၏ ပြိမ်းခြင်းသည်သာလျှင် ချမ်းသာပေတော့ သည်တကား၊ 9

# ဇနဝသဘသုတိ

### နာတိကၡာသားတို့၏ အမေးကို ဖြေတော်မူခြင်း

ေ ၂, ဂ၆၁။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် နာတိကရာ အုတ်တိုက်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မှု၏ ထိုစဉ်အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ပတ်ဝန်းကျင်ရှိ ထိုထိုအရပ်ဒေသတို့မှ ကွယ်လွန်သွားကြသော ဥပါသကာတို့၏ ဖြစ်ရာဘဝတို့ကို ဖြေဆိုဟောကြားတော်မူ၏။ ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်း၊ ဝစ္စိတိုင်း၊ လွေတိုင်း၊ စေတိယတိုင်း၊ ဝံသတိုင်း၊ ကုရုတိုင်း၊ ပစ္စာလတိုင်း၊ မရွဟိုင်း၊ သုရသေနတိုင်းတို့မှ "ဤမည်သော သူသည် ဤမည်သော ဘဝ၌ ဖြစ်၏ ဤမည်သော သူသည် ဤမည်သော ဘဝ၌ ဖြစ်၏

ကွယ်လွန်သွားကြသော နာတိကရွာသား ဥပါသကာ ငါးကျိပ်ကျော်တို့သည် အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်ကုန်၏။

ကွယ်လွန်သွားကြသော နာတိကရွာသား ဥပါသကာ ကိုးကျိပ်ကျော်တို့သည် သကဒါဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်ကုန်၏။

ကွယ်လွန်သွားကြသော နာတိကရွာသား ဥပါသကာ ငါးရာကျော်တို့သည် သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်တုန်၏"ဟု ဖြေဆိုဟောကြားတော်မှု၏။ ေ.၂.ဂ၆၂။ ထိုသို့ ဖြေဆို ဟောကြားသည်ကို နာတိက ရွာသား ဥပါသကာတို့ ကြားကြကုန်၏။

နာတိကရွာသား ဥပါသကာတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဖြေဆိုဟောကြားတော်မူသည်ကို ကြားကုန့်၍ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာနစ်မြိုက်ရွှင်ပျလျက်ရှိကုန်၏ ထိုအကြောင်းအရာကို အရှင်အာနန္ဓာသည် ကြားလေ၏။

#### အရှင်အာနန္ဒာ၏ သွယ်ဝိုက်သော စကား

ေ.၂.၀၆၃။ အရှင်အာနန္ဒာသည် မဂတိုင်းသား ဥပါသကာတို့၏ ရောက်ရာဘဝကိုလည်း ဘုရားရှင် ဖြေဆို သင့်သည်-ဟူသော အကြောင်းအရာကို တစ်ပါးတည်း ဆိတ်ကွယ်ရာ၌ အဖန်ဖန် တွေးတောပြီးလျှင် ညဉ့်၏ အဆုံး မိုးသောက်ယံ၌ နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်လေ၏၊ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားတို ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်လျက် မြတ်စွာဘုရားအား ဤ ကေားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ဤစကား ကို ကြားရပါ၏- 'မြတ်စွာဘုရားသည် ပတ်ဝန်းကျင်ရှိ ထိုထို အရပ်ဒေသတို့မှ ကွယ်လွန်သွားကြသော ဥပါသကာတို့၏ ဖြစ်ရာဘဝတို့ကို ဖြေဆို ဟောကြားတော်မူ၏။ နာတိက ရွာသားဥပါသကာတို့သည်ဖြတ်စွာဘုရား ဖြေဆို ဟောကြား တော်မူသည်ကို ကြားသိရ၍ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှစ်မြိုက် ရွှင်ပျုလျက် ရိုပါကုန်၏ဟု ကြားသိရပါသည်။

ဖြတ်စွာဘုရား--- ကွယ်လွန်သွားကြသော ဤမဂတေိုင်း သား ဥပါသကာတို့သည် စင်စစ်များလည်း များပါကုန်၏၊ ရှေးလည်း ကျပါကုန်၏၊ အင်္ဂတိုင်း၊ မဂတေိုင်းတို့မှ ကွယ်လွန် သွားကြသော အင်္ဂ၊ မဂတေိုင်းရင်းသားတို့တွင် ဥပါသကာ များ မရှိသကဲ့သို့ ဖြစ်နေပါ၏၊ ဖြတ်စွာဘုရား---စင်စစ် အားဖြင့် ထိုသူတို့သည်လည်း ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာကို ကြည်ညီကြပါကုန်၏၊ သီလတို့ကို ပြည့်စုံစွာ ကျင့်လေ့ရှိကြ ပြကုန်၏၊ သို့ဖြစ်ပါလျက် ကွယ်လွန်သွားကြသော ထိုသူတို့ အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် တောကြားတော်မှေ မူလျှင် တောင်းပါမည်၊ လူအများသည် ကြည်ညို၍ ကောင်းသော ဂတိသို့ ရောက်နိုင်စရာ ရှိပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုပြင် ဗိမ္မိသာရမင်းသည်လည်း ပုဏ္ဏားနှင့် သူကြွယ်တို့၏ အကျိုးစီးပွား၊ နိဂုံးနှင့် ဇနပုဒ်သား တို့၏ အကျိုးစီးပွားတို့ကို ဆောင်ရွက်ပါ၏။

ထိုပြင်လည်း ထိုဗိမ္မိသာရမင်းသည် 'ငါတို့အား ဤသို့ ချမ်းသာစေ၍ နတ်ရွာစံတော်မူလေ၏၊ တရားစောင့်သော ထိုတရားမင်း၏ နိုင်ငံတော်၌ ငါတို့သည် ဤသို့ ချမ်းသာစွာ နေကြရပေကုန်၏'ဟု လူတို့သည် ထိုမင်းကို ရှီးမွမ်းလျက် ရှိပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုဗိမ္မိသာရမင်းသည်လည်း ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာကို ကြည်ညိုပါ၏၊ သီလတို့ကို ပြည့်စုံ စွာ ကျင့်လေ့ရှိပါ၏။

ထို့ပြင် 'မဂတိုင်းရှင် သေနိယမည်သော ဝိမ္မိသာရမင်း သည် ကွယ်လွန်ရဲခနီးတိုင်အောင်ပင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှီးကျူးလျက် ကွယ်လွန်လေသည်'ဟူ၍လည်း လူတို့ ဆိုပါ ကုန်၏။ ကွယ်လွန်သွားသော ထိုမင်းအကြောင်းကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောကြားတော်မူရသေးပါ၊ ထိုမင်း အကြောင်းတိုလည်း ဟောကြားတော်မူလျှင် ကောင်းပါမည်၊ လူအများသည် ကြည်ညို၍ ကောင်းသော ဂတိသို့ ရောက်နိုင် စရာ ရိုပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် သမွာသမွှောစိ ဉာက်ကို မဂတိုင်း၌ ရတော်မူပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ယင်း မဂတိုင်းမှ ကွယ်လွန်သွားကြသော မဂတိုင်းသား ဥပါသကာတို့၏ ဖြစ်ရာဘဝတို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ့်ကြောင့် မဟောကြားဘဲ ရှိရာပါသနည်း။ မြတ်စွာ ဘုရား---ကွယ်လွန်သွားကြသောမဂဝေဘိုင်းသား ဥပါသကာ တို့၏ ဗြစ်ရာဘဝတို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် မဟောကြားဘဲ နေတော်မူငြားအံ့၊ ထို့ကြောင့် ထိုမဂဝေဘိုင်းသား ဥပါသကာ တို့သည် စိတ်အားငယ်ကြကုန်စရာ ရှိပါ၏။

ယင်းသို့ မဂစတိုင်းသား ဥပါသကာတို့သည် စိတ်အား ငယ်ကြနိုင်စရာ အကြောင်းရှိပါလျက် ထိုသူတို့အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ့်ကြောင့် မဟောကြားဘဲ ရှိရာ ပါသနည်း"ဟု လျောက်၏။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မဂတိုင်းသား ဥပါသကာတို့ကို အကြောင်းပြု၍ မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်တော်၌ ဤသွယ်ဝိုက်သော ကေားကို လျှောက်ထားပြီး နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် အရှိအသေပြုကာ ပြန်သွား လေ၏

ေ,၂.၀၆၄။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင် အာနန္ဒာ ပြန်သွား၍ မကြာမီပင် နံနက်အရှိန်၌ သက်န်းကို ပြင်ဝတ်၍ သဝိတ်သက်န်းကို ယူလျက် နာတိကရွာသို့ ဆွမ်းခံဝင်တော်မူ၏။ နာတိကရွာ၌ ဆွမ်းခံလှည့်လှည်၍ ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးနောက် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးရာမှ ပြန်ကြွခဲ့ကာ ခြေတော်တို့ကို ဆေးကြော၍ အုတ်တိုက်ကျောင်းသို့ ဝင် တော်မူ၏ ထို့နောက် အသင့်ဝင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်နေ တော်မူကာ မဂတိုင်းသား ဥပါသကာတို့ကို အကျောင်းဖြ၍ "ထို သူတော်ကောင်းတို့၏ လားရာဂတိ ရောက်ရာဘဝကို သိအောင် ရှဆံ့"ဟု နှလုံးသွင်း၍ အကြောင်းအရာအားလုံး ကို စိတ်ဖြင့် ဆင်ခြင်တော်မူ၏။ ထိုအခါ-

မြတ်စွာဘုရားသည် "မဂတေိုင်းသား ဥပါသကာ ဖြစ် ကုန်သော ထိုသူတော်ကောင်းတို့သည် ဤသို့ ဤသို့ လားရာဂတိ ရောက်ရာဘဝရှိကုန်၏"ဟု မြင်တော်မှ၏

တို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ညနေချမ်းအမျိန် တစ်ပါး တည်း ကိန်းအောင်းနေရာမှ ထတော်မူ၍ အုတ်တိုက် ကျောင်းမှ ထွက်တော်မူပြီးလျှင် ကျောင်းရိပ်ဝယ် စင်းထား သော နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။

ေ,၂.ဂ၆၅။ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍မြတ်စွာဘုရားကို ရိုနီးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်လျက် မြတ်စွာဘုရားအား ဤ စကားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် အထူးသဖြင့် ငြိမ်သက်သော အသွင်အပြင်ရှိနေပါ၏ ကျွန်များကြည်လင်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်နှာတော်အဆင်းသည် အလွန်ပင် တောက်ပတင့်တယ်နေပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားသည် ဗြိမ်သက်သော အရဟတ္တဖိုလ် သမာပတ်ဖြင့် နေတော်မူသည်-ဟု ထင်ပါသည်"ဟူ၍ လျှောက်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် မဂတေိုင်းသား ဥပါသကာ ဖြစ်သော သူတော်ကောင်းတို့၏ လားရာဂတိ ရောက်ရာ ဘဝတို့ကို တွေ့ မြင်တော်မှုကြောင်း မိန့်တော်မူ၏။

### ဇန၀သဘနတ်သား

ေ၂.၀၆၆။ "အာနန္မာ--- ထိုအခါ နတ်သားတစ်ယောက် သည် ကိုယ်ထင်ရှားမပြဘဲ 'ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ဇနဝသဘ ဖြစ်ပါသည်၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော ဖြစ်ပါ ဘည်'ဟု လျောက်၏။ အာနန္ဓာ---သင်သည် ရှေးအခါက "ဇနဝသဘ"ဟူသော အမည်ကို ကြားဖူးသလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မကြားဖူးပါး မြတ်စွာဘုရား---- သို့သော် လည်း "ဇနဝသဘ"ဟူသော အမည်ကို ကြားသဖြင့် ဘုရားတပည့်တော်မှာ ကြက်သီးမွေးညင်းများ ထပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဇနဝသဘ-ဟု ဤသို့ စန့်ညားသော အမည်ဖြင့် ခေါ် ဝေါ် ရသော ထိုနတ်သည် မြင့်မြတ်သော နတ်ဖြစ်ပေလိမ့်မည်-ဟု ဘုရားတပည့်တော် ထင်မြင်မိပါ၏"

"အာနန္မာ--- အသံပေါ် လာပြီးနောက် ဆက်တိုက်ပင် အဆင်းသက္ဌာန် ခုံညားသော နတ်သားတစ်ယောက်သည် ဝါ၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှား ပေါ် လာကာ ဤသို့ လျှောက်၏-'ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော် သည် ဝိမ္မိသာရမင်း ဖြစ်ပါသည်၊ ကောင်းသော ကေားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော် သည် ဝိမ္မိသာရမင်း ဖြစ်ပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရား တပည့်တော် ဝေသာဝက်နှတ်မင်း၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်ရသည်မှာ ဤအကြိစ်သည် ခုနစ်ကြိမ်မြောက် ဖြစ်ပါသည်၊ ဝိမ္မိသာရမင်းဘဝမှ စုတေခဲ့သော ထိုဘုရား တပည့်တော်သည် နတ်မင်း ဖြစ်ခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်ပါ၏၊ သို့သော်လည်း ဘုရားတပည့်တော်သည် နတ်ပြည်မှ ဝုတေ၍ လူ ပြည်၌ ခုနစ်ဘဝ၊ ထိုလူ ပြည်မှ စုတေ၍ ဤနတ်ပြည်၌ ခုနစ်ဘဝ၊ ပေါင်း တစ်ဆယ့်လေးဘဝတို့တိုင်တိုင် ရေး အခါက ဘုရားတပည့်တော်၏ နေခဲ့ဖူးရာ ဌာနကို ဘုရား တပည့်တော် အမှတ်ရလျက် ရှိပါ၏။

ေ့ ၂ ပ၆ဂု။ ဖြတ်စွာဘုရား— ဘုရားတပည့်တော်သည် ရည်ဖြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး အပါယ်သို့ ကျခြင်း မရှိ တော့ပါ၊ အပါယ်သို့ ကျခြင်းမရှိသော သောတာပန် ဖြစ်နေ သည်ကို သိပါသည်၊ သို့ရာတွင် ဘုရားတပည့်တော်၏ အလို အာသာသည်ကား သကဒါဂါစ် ဖြစ်ရန် ထက်သန်လျက် တည်ရှိနေပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ရှည်မြင့် စွာသော ကာလပတ်လုံး အပါယ်သို့ ကျခြင်းမရှိတော့ပါ၊ အပါယ်သို့ ကျခြင်းမရှိသော သောတာပန် ဖြစ်နေသည်ကို သိပါသည်'ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ဘုရားတပည့်တော်၏ အလိုအာသာသည် သကဒါဂါမိဖြစ်ရန် ထက်သန်လျက် တည်ရှိနေပါသည်'ဟူ၍လည်းကောင်း-ဆိုသော အရှင် နေဝသဘနတ်သား၏ ဤစကားသည် အုံဗွယ်ရှိပါပေ၏ ထူးဆန်းပါပေ၏။ အရှင်ဇနေဝသဘနတ်သားသည် ဤသို့ မြင့်မြတ်သော တရားထူးကို အဘယ်မှ ရခဲ့ပါသနည်း"ဟု ဘုရားရှင်က မေးတော်မူ၏။

"ဘုန်းတော်ကြီးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာ ဘုရား၏ အဆုံးအမတော်နှင့် ကင်း၍ ရခဲ့သည် မဟုတ်ပါ၊ ကောင်းသောစကားကိုဆိုတော်မူတတ်သောမြတ်စွာဘုရား --- မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမတော်နှင့် ကင်း၍ ရခဲ့သည် မဟုတ်ပါ၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ရှေးဦးစွာ ဖူးတွေ့ရ၍ မြတ်စွာဘုရား အပေါ် ၌ အကြွင်းမဲ့ ယုံကြည်ခြင်းသို့ ရောက်သည့်အခါမှ စ၍ ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး အပါယ်သို့ကျခြင်း မရှိ တော့ပါ၊ အပါယ်သို့ကျခြင်း မရှိသော သောတာပန် ဖြစ်ခဲ့ သည်ကို သိပါ၏၊ သို့ရာတွင် ဘုရားတပည့်တော်၏ အလို အာသာသည်ကား သကဒါဂါမိဖြစ်ရန် ထက်သန်လျက် တည်ရှိနေပါသည်။ မြတ်စွာဘုရား---ဝေဿဝက် နတ်မင်းကြီးသည် ဝိရုဋ္ဌကနတ်မင်းကြီးထံသို့ ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် ဘုရားတပည့်တော်ကို စေလွှတ်လိုက်သဖြင့် လာခဲ့ရာ လမ်း ခရီးအကြား၌ မြတ်စွာဘုရားကို တွေ့မြင်ရပါ၏။ ထိုအခါက မြတ်စွာဘုရားသည် အုတ်တိုက်ကျောင်းသို့ ဝင်တော် မူပြီးလျှင် မဂဓတိုင်းသား ဥပါသကာတို့ကို အကြောင်းပြု၍ 'ထိုသူတော်ကောင်းတို့၏ လားရာဂတိ ရောက်ရာဘဝကို သိအောင် ရှုအံ့'ဟု နလုံးသွင်း ဆင်ခြင်လျက် ထိုင်နေတော် မှုပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---အလွန်အံ့ဖွယ်ရာ အကြောင်း တိုက်ဆိုင်သည်မှာ 'ထိုမဂဓတိုင်းသား သူတော်ကောင်း တို့သည် ဤသို့ ဤသို့ လားရာဂတိ၊ ရောက်ရာဘဝ ရှိကုန်၏'ဟု ထိုနတ်ပရိသတ်၌ ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီး ပြောဆိုသော စကားကို ကိုယ်တိုင် ကြားနာမှတ်သား လိုက်ရပါသည်။

ဖြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်မှာ 'ဖြတ်စွာဘုရား ကိုလည်း ဖူးမြော်အံ့၊ ဤအကြောင်းကိုလည်း ဖြတ်စွာ ဘုရားအား လျှောက်ထားအံ့'ဟု အကြံ ဖြစ်ပါ၏။ မြတ်စွာ ဘုရား---ဤအကြောင်းနှစ်ပါးကြောင့် ဘုရားတပည့်တော် သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ရျဉ်းကဝ်လာခဲ့ပါ၏။

### နတ်သဘင်

ေ၂.၀၆၈၊ မြတ်စွာဘုရား--- ယခင့်ယခင် ကာလက ဝါဆိုလပြည့်နေ့ည တစ်ည၌ သုမမ္မာနတ်သဘင်၌ တာဝတိသာနတ်တို့သည် အားလုံးလိုလိုပင် အညီအညွှတ် စည်းဝေးနေပါကုန်၏၊ များစွာသော နှတ်မင်းထုတ်ပုံ သည်းထက်ဝန်းကျင်၌ ထိုင်နေပါကုန်၏ နတ်မင်းကြီး လေးယောက်တို့သည်လည်း အရပ်လေးမျက်နာတို့၌ ထိုင် နေကြပါကုန်၏ အရေ့အရင်မှ တေရဋ္ဌနတ်မင်းကိုသည် အနောက်အရပ်သို့ မျက်နာမူကာ နတ်အပေါင်းကို ရှေ့၌ ထားလျက် ထိုင်နေပါ၏၊ တောင်အရပ်မှ ဝီရုင္ထကနတ်မင်း ကြီးသည် ပြောက်အရပ်သို့ မျက်နာမူကာ နတ်အပေါင်းကို ရှေ့၌ ထားလျက် ထိုင်နေပါ၏၊ အနောက်အရပ်မို ဝီရုပက္ခ နှတ်မင်းကြီးသည် အရေ့အရပ်မို့ မျက်နာမူကာ နတ်အပေါင်းကို ရေ့၌ ထားလျက် ထိုင်နေပါ၏၊ မြောက်အရပ်ဆို အရေ့အရပ်သို့ မျက်နာမှကာ နှတ် အပေါင်းကို ရှေ့၌ ထားလျက် ထိုင်နေပါ၏၊ ပြောက်အရပ်မို ဝေသဝက်နတ်မင်းကြီးသည် တောင်အရဝဲသို့ မျက်နာမှမှာ တေသဝက်နတ်မင်းကြီးသည် တောင်အရဝဲသို့ မျက်နာမှုကာ နတ်အပေါင်းကို ရှေ့၌ ထားလျက် ထိုင်နေပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား---ထိုအခါ ထိုနတ်မင်းကြီးတို့ နေရာ၏ နောက်၌ ဘုရားတပည့်တော်တို့ ထိုင်နေရပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား---- မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်၍ တာဝတိံသာနတ်ပြည်၌ ယခုမှ ဖြစ်လာကြသော နတ်တို့သည် အခြားနတ်တို့ထက် အဆင်း အားဖြင့်ရော အခြံအရံအားဖြင့်ပါ သာလွန်၍ တင့်တယ် ပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ကြောင့် တာဝတိံသာနတ် တို့သည် 'အချင်းတို့--- အသုရာအပေါင်းတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ နတ်အပေါင်းတို့ပြည့်နက်စည်ကားလာဖေကုန်စွတကား'ဟု ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှစ်ခြိုက်ရွှင့်ပျလျက် ရှိပါကုန်၏

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း သည် တာဝတိသာနတ်တို့ ကြည်နူးနေကြသည်ကို သိ၍ ဤဂါထာတို့ဖြင့် ဝမ်းမြောက်စကား ပြောကြားပါ၏-

'အချင်းတို့ --- ဖြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာ တော်၌ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံး၍ ဤ တာဝတိသာနတ်ဘုံသို့ ရောက်လာသော အဆင်း၊ အခြံအရန်နှင့် ပြည့်စုံသော နတ်အသစ်တို့ကို တွေ့ ဖြင်ကြ၍ေ သိကြားမင်းနှင့် တကွ တာဝတိသာ နတ်တို့သည် ဖြတ်စွာဘုရားကို ဦးညွှတ်ကုန် လျက်၊ တရားတော်၏ ကောင်းပြတ်သည်၏ အဖြစ်ကိုလည်း ရီးကျူးကုန်လျက်ဝင်းမြောက်ပေ ကုန်စွတကာ။

ဖြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်ဖြစ်သော ဤနတ်ပြည် သို့ ထူးခြားစွာ ရောက်လာကုန်သော ထိုနတ် အသစ်တို့သည် အခြားနတ်တို့ထက် အဆင်း၊ အခြံအရုံ အသက်အားဖြင့် သာလွန် တင့်တယ်ပေ ကုန်၏။

ဤအကြောင်းအရာကို မြင်ကုန်၍ သိကြား မင်းနှင့် တကွ တာဝတိသာနတ်တို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ဦးညွှတ်ကုန်လျက်၊ တရားတော်၏ ကောင်းမြတ်သည်၏ အဖြစ်ကိုလည်း ရီးကျူး ကုန်လျက် ပျော်ရွှင်ကြပေကုန်၏

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုသိကြားမင်း၏ ဝမ်းမြောက်စကား ကြောင့် တာဝတိိသာနတ်တို့သည် 'ဓိတ်ဆွေတို့---အသူရာ အပေါင်းတို့ ထုတ်ယုတ်၍ နတ်အပေါင်းတို့ ပြည့်နက် စည်ကားပေကုန်စွတကား'ဟု အတိုင်းထက်အလွန် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှစ်ခြိုက်ရွှင်ပျလျက် ရှိပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ သုမွှောနတ်သဘင်၌ တာဝတိသာနတ်တို့ စည်းဝေးခြင်း၏ အကြောင်းရင်း ဖြစ်သောကိစ္စကို စဉ်းစားဆွေးနွေးပြီးဖြစ်သဖြင့် နတ်မင်းကြီး လေးယောက်တို့သည် ထိုကိစ္စနှင့် စစ်လျဉ်း၍ မိန့်မှာချက်၊ နောက်ထစ်ညွှန်ကြားချက်များကို စံယူပြီးလျှင် ပြန်မသွား ကြသေးဘဲ မိစ်တို့နေရာ အသီးသီး၌ တည်လျက် ရှိပါကုန်၏။ မိန့်မှာချက်ကို ရရှိပြီးသော ထိုနတ်မင်းကြီးလေးယောက် တို့သည် နောက်ထပ် ညွှန်ကြားချက်ကိုလည်း စံယူကြကုန် ပြီး၍ အထူးသဖြင့် စိတ်ကြည်နူးကာ မိမိတို့နေရာ၌ ပြီးခြံအထူးသတြင့် စိတ်ကြည်နူးကာ မိမိတို့နေရာ၌

ေ၂,၀၆၉။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအစိုက်၌ နတ်တို့၏ အာနဘော်အလင်းရောင်ကို ကျော်လွန်၍ ကြီးကျယ်သော အလင်းရောင်သည် မြောတ်အရပ်မှ ထွတ်ပေါ် လာပါ၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ နတ်တို့၏အရှင် သိကြားမင်းသည် တာဝတိံသာနတ်တို့ကို ဤသို့ မိန့်ဆိုပါ၏-

`အချင်းတို့ — ပြော့ ထင်ရှားပေါ် လာရန် ရှေ့ပြေးနိုဝိတ် တို့သည် ထင်လာကုန်၏ ကြီးကျယ်သော အလင်းရောင် သည် ထွက်ပေါ် လာ၏၊ သို့ဖြစ်၌ ပြံဟွာသည် ထင်ရှား ပေါ် လာလိမ့်သည်၊ဤအလင်းရောင်ထွက်ပေါ် လာခြင်းသည် ပြဟ္မာ ထင်ရှားပေါ် လာရန် ရှေ့ပြေးနိုဝိတ် ဖြစ်သည်'ဟု ဒိန့်ဆိုပါ၏။

### သနင်္ကမာရဗြဟ္မာမင်းအကြောင်း

ေ ၂.ပဂုဂ၊ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ တာဝတိံသာနတ် တို့သည် 'ဤအလင်းရောင်ကို သိရအောင် တောင့်ကြည့် ကုန်အုံ၊ ဤအလင်းရောင်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ် မည့်အကျိုးကို မျက်မှောက် တွေ့ မြင်ပြီးမှသာလျှင် သွားကုန်အုံ'ဟု ရည်ရွယ်၍ မိမိတို့၏ ထိုင်မြံနေရာတို့၌ပင် ထိုင်နေပါကုန်၏။ နတ်မင်းကြီးလေးယောက်နှင့် တာဝတိံသာနတ်တို့သည် လည်း ထို့အတူပင် ထိုင်နေကြပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမားေတြွာသည် တာဝတိသာ နတ်တို့၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာသောအခါ ကြမ်းတမ်းသော အတ္တဘောကို ဖန်ဆင်းလျက် ပေါ် လာ ရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- အကြောင်းမူကား ဗြဟ္မာ၏ ပြကတေ့အဆင်းသည် တာဝတိသာနတ်တို့၏ မျက်စိ၌ မထင်ပေါ်နိုင်ပါ။

မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမားရြပတ္စာသည် တာဝတိသာ နတ်တို့၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာသောအခါ အရြားသော နတ်တို့ထက် အဆင်းအားဖြင့်ရော အခြံအရံ အားဖြင့်ပါ သာလွန်၍ တင့်တယ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဥပမာအားဖြင့် ရွှေစင်ရုပ်ကိုယ်သည် လူ၏ ရုပ်ကိုယ်ထက် သာလွန်၍ တင်တယ်သတဲ့သို့မြတ်စွာ ဘုရား---- ဤအတူပင် သနက်မာမြေဟွာသည် တာဝတိသာ နတ်တို့၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာသောအခါ အခြား သော နတ်တို့ထက် အဆင်းအားဖြင့်ရော အမြီအရံ အားဖြင့်ပါ သာလွန်၍ တင့်တယ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမာရပြဟွာသည် တာဝတိသာ နတ်တို့၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာသောအခါ ထိုပရိသတ်၌ တစ်ဦးတစ်ယောက်သော နတ်မှု သနင်္ကမာရ ပြဟွာကို ရှိလည်း မရီးပါ၊ ခရီးဦးကြိုလည်း မပြုပါ၊ နေရာ ဖြင့်လည်း မဇိတ်မန်ပါ၊ 'ဃခုအခါ သနကုံမာရပြဟွာသည် အလိုရှိရာ နတ်၏ပလ္လင်၌ ထိုင်လိမ့်မည်'ဟု ဆိတ်ဆိတ် သာလျှင် နှလုံးသွင်းလျက် နတ်အားလုံးတို့သည် လက်အုပ် ရှိကာ ထက်ဝယ်ခွဲ ရွေ ထိုင်နေကြပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဥပမာအားဖြင့် မင်းအဖြစ်ဖြင့် အဘိသိက်သွန်းပြီးခါစဖြစ်သော အဘိသိက်ခံ ရေမြေ့ရှင် မင်းသည် မြတ်သော ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာမှုကို ရသကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရား--- ဤအတူပင် သနက်မာရပြဟွာသည် အကြင်နတ်၏ ပလ္လင်၌ ထိုင်ငြားအုံး ထိုနတ်သည် မြတ်သော ဝမ်းမြောက်မှုကို ရပါ၏ မြတ်သော ဝမ်းသာမှုကို ရပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထို့နောက် သနကုံမာရပြဟွာသည် ကြန်းတန်းထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ဖန်ဆင်းလျက် ဦးစွန်းငါးခုရှိသော သတို့သားအသွင်ဖြင့် တာဝတိံသာနတ် တို့၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာပါ၏၊ ထိုပြဟွာသည် ကောင်းကင်သို့ ပျံတက်၍ ဟင်းလင်းအပြင် ကောင်းကင်၌ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ခွေ ထိုင်နေပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- အားရှိသော ယောက်ျားသည် ကောင်းစွာ စင်းထားသော ပလ္လင်၌ ဖြစ်စေ၊ ညီညွှတ်သော မြေပြင်၌ဖြစ်စေ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ စွေ ထိုင်နေသကဲ့သို့ ဤ အတူပင် သနင်္ကုမာမြေဟွာသည် ကောင်းကင်သို့ ပျံတက်၍ ဟင်းလင်းအပြင် ကောင်းကင်၌ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ စွေ ထိုင်နေ ပြီးလျှင် တာဝတိသာနတ်တို့ ကြည်နူးနေကြသည်ကို သိ၍ ဝမ်းမြောက်စကား ပြောကြားပါ၏-

ေ ၂.၀ဂု၁။ မြတ်စွာဘုရား--- ဝမ်းမြောက်စကား ပြောကြားသော သနကုံမာရဗြဟ္မာ၏ အသံသည် သန့်ရှင်း ခြင်း၊ ပြတ်သားရြင်း၊ သာယာမြင်း၊ နားဝင်ရှိခြင်း၊ အသံ လုံးခြင်း၊ မကွဲအက်ခြင်း၊ အသံအောင်ခြင်း၊ မြည်ဟိန်းခြင်း-ဟူသော အဂါရုစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- သနကုံမာရြေပွာသည် ပရိသတ် ရှိသလောက် အသံဖြင့် ကြားသိစေပါသည်၊ ထိုဗြဟွာ၏ အသံသည် ပရိသတ်၏ ပြင်ပသို့လည်း ထွေက်ပါ၊ မြတ်စွာ ဘုရား--- ဤသို့ အင်္ဂါရှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော အသံရှိသူကို "ဗြဟ္မာ့အသံနှင့် တူသော အသံရှိသူ"ဟူ၍ ဆိုထိုက်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ သနကိုမာရပြဟ္မာသည် သုံးဆယ့်သုံးစုသော အတ္တဘောတို့ကို ဖန်ဆင်း၍ သုံးကျိပ် သုံးယောက်သော တာဝတိသာနတ်တို့၏ ပလ္လင်တို့၌ အသီး အသီး ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ခွေ ထိုင်နေပြီးလျှင် တာဝတိံသာနတ် တို့ကို 'အချင်း တာဝတိသာနတ်တို့--- အသို့နည်း၊ ထို မြတ်စွာဘုရားသည် လူအများ၏ စီးပွားချမ်းသာအလို့ငှာ လောကကို စောင့်ရှောက်ရန်အလို့ငှာ နတ်လူတို့၏ အကျိုး စီးပွားအလို့ငှာ လွန်စွာ ကျင့်တော်မူသည် မဟုတ်လော၊ အချင်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟု ဆည်းကပ် ကုန်သော၊ တရားတော်ကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟု ဆည်းကပ် ကုန်သော၊ သံဃာတော်ကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟု ဆည်းကပ် ကုန်သော၊ သီလတို့ကို ပြည့်စုံစွာ ကျင့်လေ့ရှိကုန်သော သူတို့သည် ခန္ဓာကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီနတ်ပြည်သို့ အချို့ရောက်ကြကုန်သည်။ နိမ္ဗာနရတိနတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကြကုန်သည်။ တုသိတာနတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကြကုန်သည်၊ ယာမာ နတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကြကုန်သည်၊ တာဝတိသာ နတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကြကုန်သည်၊ စတုမဟာရာဇ် နတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ အနိမ့်ဆုံး နတ်မျိုး၌ ဖြစ်သော သူတို့သည်ပင်လျှင် ဂန္ဓဗ္ဗ နတ်မျိုး၌ ဖြစ်ကြကုန်သည် မဟုတ်လော'ဟု ပြောဆိုပါ၏။

ေ၂.ဂဂျ။ မြတ်စွာဘုရား--- သနကုံမာရေပြက္ခာသည် ဤအကြောင်းကို ပြောဆိုပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား--- ဤ အကြောင်းကို သနကုံမာရပြဟွာ ပြောဆိုလတ်သော် 'ပါ၏ ပလ္လင်၌ ထိုင်နေသော ပြဟွာတစ်ဦးတည်းသာ ပြောဆို သည် ဟု နတ်တို့သည် မှတ်ထင်ပါကုန်၏၊ ပြဟွာတစ်ဦး ပြောဆိုလတ်သော် မန်ဆင်းထားသော ပြဟွာအားလုံးပင် ပြောဆိုပါကုန်၏၊ ပြဟွာတစ်ဦး ဆိတ်ဆိတ်နေသော် ထို ဖန်ဆင်းထားသော ပြဟွာအားလုံးပင် ဆိတ်ဆိတ်နေပါ ကုန်၏

ထိုအခါ သိကြားမင်းနှင့် တကွသော တာဝတိံသာနတ် တို့သည် ငါ၏ ပလ္လင်၌ ထိုင်နေသော ပြဟွာတစ်ဦးတည်းသာ ပြောဆိုသည်-ဟု မှတ်ထင်ပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထို့နောက် သနင်္ကမာမြေဟွာသည် မိမိ ကိုယ်ကို တစ်ဦးတည်းအဖြစ်သို့ ပြန်ရုပ်သိမ်းပြီးလျှင် နတ်တို့၏အရှင် သိကြားမင်း၏ ပလ္လင်၌ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နော ထိုင်နေလျက် တာဝတိံသာနတ်တို့ကို ဤသို့ ဟောပြော ပါသည်။

### ဣဒ္ဓိပါဒ်ကို ပွားများပြီးသူ

ေ,၂.ပဂု၃။ 'အချင်းတို့--- အသို့နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား

သည် တန်ခိုးဇန်ဆင်းခြင်း၌ စွမ်းနိုင်စေခြင်းငှာ ဤကုဒ္ဓိပါဒ် တရား(ပြီးစီးခြင်း၏အခြေခံတရား)လေးပါးတို့ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားထားတော်မူသည် မဟုတ်လော၊

အဘယ်လေးပါးတို့နည်းဟူမူ-အချင်းတို့---ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းသည် ဆန္ဒလွန်ကဲသော သမာဓိနှင့် လည်း ကောင်း၊ အားထုတ်ပြုပြင်ဖူ(ပဓာနသစါရ)နှင့် လည်းကောင်း ပြည့်စုံပြီးသော ဣဒ္ဓိပါဒီတရား (ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား) ကို ပွားများ၏ ပီင်ရိယလွန်ကဲသော သမာဓိနှင့် လည်းကောင်း၊ အားထုတ်ပြုပြင်ဖူ (ပဓာနသစါရ)နှင့် လည်းကောင်း ပြည့်စုံ သော ဣဒ္ဓိပါဒီတရား(ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား)ကို ပွားများ၏ စိတ်လွန်ကဲသော သမာဓိနှင့် လည်းကောင်း အား ထုတ်ပြုပြင်ဖူ(ပဓာနသစါရ)နှင့် လည်းကောင်း ပြည့်စုံသော ဣဒ္ဓိပါဒီတရား(ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား)ကို ပွားများ၏ ပညာလွန်ကဲသော သမာဓိနှင့် လည်းကောင်း၊ အားထုတ် ပြုပြင်ဖူ (ပဓာနသစါရ)နှင့် လည်းကောင်း ပြည့်စုံသော ဣဒ္ဓိပါဒီတရား(ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား)ကို ပွားများ၏။

အချင်းတို--- တန်ခိုးဇန်ဆင်းခြင်း၌ စွမ်းနိုင်စေခြင်းငှာ မြတ်စွာဘုရား ကောင်းစွာ ဟောကြားအပ်သော ဣဒ္ဓိပါဒ် တရား(ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား)လေးပါးတို့-ဟူသည် ဤသည်တို့ပင်တည်း။

အရျင်းတို့--- အတိတ်ကာလ၌ များပြားသော တန်ခိုး ဖန်ဆင်းခြင်းကိုပြုကုန်သော ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)အားလုံးတို့သည် ဤကူဒိုပါဒ်တရား (ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား)လေးပါးတို့ကိုပင် ပွားများ လေ့လာကြသောကြောင့် တန်ခိုးဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုနိုင်ခဲ့ ကုန်၏။

အချင်းတို့ — အနာဂတ်ကာလ၌ များပြားသော တန်ခိုး ဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုကုန်မည့် ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော် စင်းသူတော်မြတ်)အားလုံးတို့သည်လည်းဤကူခွိပါဒီတရား (ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေစံတရား)လေးပါးတို့ကိုပင် ပွားများ လှေလာကြသောကြောင့် တန်ခိုး ဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုနိုင်တုန် လိုမ်ာည်။

အချင်းတို့--- ယခု ပစ္စုပွန်ကာလ၌ များပြားသော တန်ခိုး ဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုကုန်သော ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သုတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)အားလုံးတို့သည်လည်း ဤ ကုဒ္ဓိပါဒ် တရား (ပြီးစီးခြင်း၏ အခြေခံတရား) လေးပါးတို့ကိုပင် ပွားများ လေ့လာကြသောကြောင့် တန်ခိုးဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြနိုင်ကုန်၏။

အချင်းတာဝတိသာနတ်တို့--- ဤသို့ သဘောရှိသော

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိတာယ်)

ငါ၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကိုလည်း မြင်ကုန်သည် မဟုတ် လော'ဟု မေး၏။

#### 'မြင်ရပါကုန်၏ အရှင်ပြဟွာကြီး'ဟု ဖြေကြကုန်၏။

`အချင်းတို့--- ငါသည်လည်း ဤက္ကဒိုပါဒ်တရား (ပြီးစီး ခြင်း၏ အခြေခံတရား)လေးပါးတို့ကိုပင် ပွားများလေ့လာ ထားသောကြောင့် ဤသို့တန်ခိုးအာနဘော်ကြီးပေ၏ ဟု ဆို၏။

မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမာရြေဟွာသည် ဤအကြောင်း ကို ဟောပြောပါသည်။ မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမာရြေဟွာ သည် ဤအကြောင်းကို ဟောပြောပြီးလျှင် တာဝတိသာ နတ်တို့ကို ဤသို့လည်း ဟောပြောပြန်ပါသည်-

ေ ၂.၀ဂ၄။ `အချင်းတို့--- အသို့နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား သည် ဈာန်၊ မဂ်၊ ဖိုလ် ချမ်းသာကို ခြေင်းငှာ အခွင့်ရမှု သုံးပါး တို့ကို အထူးသဖြင့် သိတော်မူသည် မဟုတ်လော၊ အဘယ် သုံးပါးတို့နည်း ဟူမူ-

အချင်းတို့ --- ဤလောက၌ အချို့သော သူသည် ကာမဂုက်တို့နှင့် ရောယှက်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ်တရား တို့နှင့် ရောယှက်သည် ဖြစ်၍ နေ၏။ ထိုသူသည် အခါ တစ်ပါး၌မြတ်သော တရားတော်ကို ကြားနာရ၏ နည်းလမ်း မှန်စွာ နလုံးသွင်း၏ လောကုတ္တရာတရားနှင့် လျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏။ ထိုသူသည် မြတ်သော တရားကို ကြားနာရမှု၊ နည်းလမ်းမှန်စွာ နလုံးသွင်းမှု၊ လောကုတ္တရာ တရားနှင့် လျော်စွာ ကျင့်မှုတို့ကို အကြောင်းပြ၍ ကာမဂုက် တို့နှင့် မရောယှက်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် မရောယုက်သည် ဖြစ်၍ နေ၏။

ကာမဂုက်တို့နှင့် မရောယှက်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ် တရားတို့နှင့် မရောယှက်သည် ဖြစ်၍ နေသော ထိုသူမှာ ပထမဈာနီ ချမ်းသာသည် ဖြစ်၏ ချမ်းသာသောကြောင့် အလွန်ဝမ်းမြောက်၏ အချင်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် နှစ်သိမ့် မူကြောင့် ဝမ်းမြောက်မှု ဖြစ်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ကာမဂုက် တို့နှင့် မရောယှက်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် မရောယှက်သည် ဖြစ်၍ နေသော ထိုသူ မှာ ပထမဈာန် ချမ်းသာသည် ဖြစ်၏ ချမ်းသာသောကြောင့် အလွန် ဝမ်းမြောက်၏။ အချင်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် ဈာန်၊ မင်၊ ဖိုလ် ချမ်းသာကို ခြေင်းမှာ ရှေးဦးစွာသော ဤအနှင့်ရမှုကို သိတော်မူပါပေ၏။

အချင်းတို့--- ထိုပြင်လည်း ဤလောက၌ အချို့သော သူမှာ ရုန့်ရင်းသော ထွက်သက်၊ ဝင်သက်တို့သည် မငြိမ်း

ကုန်၊ ရှန့်ရင်းသော ကြံစည်မှု၊ စဉ်းစားမှုတို့သည် မငြိမ်းကုန်၊ ရှန့်ရင်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုတို့သည် မငြိမ်းကုန်၊ ထိုသူသည် အခါတစ်ပါး၌ မြတ်သော တရားတော်ကို ကြားနာ ရ၏၊ နည်းလမ်းမှန်စွာ နလုံးသွင်း၏၊ လောကုတ္တရာတရားနှင့် လျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏။ ထိုသူမှာ မြတ်သော တရားကို ကြားနာရမှု၊ နည်းလမ်းမှန်စွာ နှလုံးသွင်းမှု၊ လောကုတ္တရာ တရားနှင့် လျော်စွာ ကျင့်မှုကို အကြောင်းပြု၍ ရှန့်ရင်းသော ထွက်သက်၊ ဝင်သက်တို့သည် ငြိမ်းကုန်၏၊ ရုန့်ရင်းသော ကြံစည်မှု၊ စဉ်းစားမှုတို့သည် ငြိမ်းကုန်၏၊ ရှန့်ရင်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုတို့သည် ငြိမ်းကုန်၏။ ထိုသူ့မှာ ရုန့်ရင်းသော ထွက်သက်၊ ဝင်သက်၊ ရှန့်ရင်းသော ကြံစည်မှု၊ စဉ်းစားမှု၊ ရှန့်ရင်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့် စတုတ္ထဈာန်ချမ်းသာသည် ဖြစ်၏၊ ချမ်းသာသောကြောင့် အလွန် ဝမ်းမြောက်၏ အချင်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် နှစ်သိမ့် မှုကြောင့် ဝမ်းမြောက်မှု ဖြစ်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ရှန့်ရင်း သော ထွက်သက်၊ ဝင်သက်၊ ရုန့်ရင်းသော ကြံစည်မှု၊ စဉ်းစားမှု၊ ရှန့်ရင်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုတို့၏ ငြိမ်း ခြင်းကြောင့် စတုတ္ထစျာန်ချမ်းသာသည် ဖြစ်၏၊ ချမ်းသာ သောကြောင့် အလွန် ဝမ်းမြောက်၏ အချင်းတို့--- မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဈာန်၊ မဂ်၊ ဗိုလ်ချမ်းသာကို ရခြင်းငှာ နှစ်ကြိမ် မြောက်ဖြစ်သော ဤ အခွင့်ရမှုကို သိတော်မှုပါပေ၏။

အချင်းတို့--- ထို့ပြင်လည်း ဤလောက၌ အချို့သော သူသည် 'ဤကား ကုသိုလ်တည်း'ဟု ဟုတ်မှန်သည့် အတိုင်း မသိ၊ 'ဤကား အကုသိုလ်တည်း'ဟု ဟုတ်မုန် သည့်အတိုင်းမသိ၊ 'ဤကား အပြစ်ရှိ၏၊ ဤကား အပြစ်မရှိ။ ဤကား မိုဝဲသင့်သောအရာ၊ ဤကား မမိုဝဲသင့်သော အရာ။ ဤကား ယုတ်၏၊ ဤကား မြတ်၏။ ဤကား မည်းညစ်သော အကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏။ ဤကား ဖြူစင်သောအကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏'ဟု ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း မသိ၊ ထိုသူ သည် အခါတစ်ပါး၌ မြတ်သော တရားကို ကြားနာရ၏၊ နည်းလမ်း မှန်စွာ နလုံးသွင်း၏ လောကုတ္တရာတရားနှင့် လျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏။ ထိုသူသည် မြတ်သော တရားကို ကြားနာရမူ၊ နည်းလမ်းမှန်စွာ နလုံးသွင်းရမူ၊ လောကုတ္တရာ တရားနှင့် လျော်စွာ ကျင့်မှုတို့ကို အကြောင်း ပြု၍ 'ဤကား ကုသိုလ်တည်း'ဟု ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း သိ၏ 'ဤကား အကုသိုလ်တည်း'ဟု ဟုတ်မှန်သည့် အတိုင်း သိ၏၊ 'ဤကား အပြစ်ရှိ၏၊ ဤကား အပြစ်မရှိ။ ဤကား မှီဝဲသင့်သော အရာ၊ ဤကား မမိုဝဲသင့်သော အရာ။ ဤကား ယုတ်၏၊ ဤကား မြတ်၏။ ဤကား မည်းညစ်သော အကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏။ ဤကား ဖြူစင်သော အကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏'ဟု ဟုတ်မှန် သည့်အတိုင်း သိ၏။

က်ျှသို့ သိမြင်သော ထိုသူ့မှာ အဝိဇ္ဇာ (မသိမှု) ပျောက်၏ ဝိဇ္ဇာ (သိမှု) ဖြစ်ပေါ် ၏ ထိုသူ့မှာ အဝိဇ္ဇာပျောက်၍ ဝိဇ္ဇာ ဖြစ် ပေါ်ခြင်းကြောင့် မင်္ဂ၊ ဖိုလ် ချမ်းသာသည် ဖြစ်၏၊ ချမ်းသာ သောကြောင့် အလွန် ဝမ်းမြောက်၏ အချင်းတို့---ဥပမာ အားဖြင့် နှစ်သိမ့်မှုကြောင့် ဝမ်းမြောက်မှ ဖြစ်သကဲ့သို့ ဤအတုပင် အဝိဇ္ဇာပျောက်၍ ဝိဇ္ဇာဖြစ်ပေါ်ခြင်းကြောင့် မင်္ဂ ကိုလ် ချမ်းသာသည် ဖြစ်၏၊ ချမ်းသာသောကြောင့် အလွန် ဝင်းမြောက်၏၊ အချင်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဈာန်၊ မင်္ဂ ဖိုလ် ချမ်းသာဘုံ ချခင်းတု သုံးကြိန်မြောက် ဖြစ်သော ဤ

အချင်းတို့--- ဈာန်၊ မဂ်၊ ဇိုလ် ချမ်းသာကို ရခြင်းငှာ မြတ်စွာဘုရား သိတော်မူထားသော အခွင့်ရမှုသုံးပါးတို့-ဟူသည် ဤသည်တို့ပင်တည်း။

ဖြတ်စွာဘုရား--- ဤအကြောင်းကိုလည်း သနင်္ကမာရ ဖြဟ္မာသည် ဟောပြောပါသည်၊ ဖြတ်စွာဘုရား----သနင်္ကမာရဖြဟ္မာသည်ဤအကြောင်းကိုဟောပြောပြီးလျှင် တာဝတိသာနတ်တို့ကို ဤသို့လည်း ဟောပြောပြန်ပါသည်-

### သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး

ေ၂.ဂဂု၅။ 'အချင်းတို့--- အသို့နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား
သည် ဤသတိပဋ္ဌာန်တရားလေးပါးတို့ကို ကောင်းစွာ
ဟောကြားထားတော်မူသည် မဟုတ်ပါလော၊ အဘယ်
လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ- အချင်းတို့--- ဤ သာသနာတော်၌
ရဟန်းသည် ပြင်းစွာ အားထုတ်လျက် ဆင်ခြင်လျက် တရား
သတိရှိလျက် ဒီစိအ် ရုပ်အပေါင်း၌ ရုပ်အပေါင်း-ဟု အခန်ဖန်
ရှာလျက် လောက၌ ဖြစ်တတ်သော လိုချင်တပ်မက်ခြင်းနှင့်
နှလုံးသောယာခြင်းကို ပယ်ဈောက်၍ နေ၏၊ စိစိ၏ ရုပ်
အပေါင်း၌ ရုပ်အပေါင်း-ဟု အခန်ဖန် ရှာလျက် နေသော
ရဟန်းသည် ထိုမိစိရုပ်အပေါင်း၌ ကောင်းစွာ စူးစိုက်
တည်ကြည်၏ ကောင်းစွာ ကြည်လင်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ထို
စီစိရုပ်အပေါင်း၌ ကောင်းစွာ စုးစိုက်
တည်ကြည်၏ ကောင်းစွာ ရုပ်အပေါင်း၌
စွာကြည်လင်လတ်သော် ပြင်ပ သူတစ်ပါး၏ ရုပ်အပေါင်း၌
ညက်အမြင်ကို ဖြစ်စေ၏။

ပြင်းစွာ အားထုတ်လျက် ဆင်ခြင်လျက် တရားသတိ ရှိလျက် မိမိ၏ ဝေဒနာတို့၌ ဝေဒနာ-ဟု အဖန်မန် ရှလျက် နေ၏။ ပြင်ပသူတစ်ပါး၏ ဝေဒနာတို့၌ ဉာက်အမြင်ကို ဖြစ်စေ၏။ ပြင်းစွာ အားထုတ်လျက် ဆင်ခြင်လျက် တရားသတိ ရှိလျက် ဒိဓိ၏ စိတ်၌ စိတ်-ဟု အဖန်ဖန် ရှလျက် နေ၏။ ပြင်ပသူတစ်ပါး၏ စိတ်၌ ဉာက်အမြင်ကို ဖြစ်စေ၏။

ပြင်းစွာ အားထုတ်လျက် ဆင်ခြင်လျက် တရားသတိ ရှိလျက် မိမိ၏ သဘောတရားတို့၌ သဘောတရား-ဟု အစန်ဖန် ရှလျက် လောက၌ ဖြစ်တတ်သော လိုချင်တပ်မက် ဖြင်းနှင့် နှလုံးမသာယာခြင်းကို ပယ်ဈောက်၍ နေ၏၊ မိမိ၏ သဘောတရားတို့၌ သဘောတရား-ဟု အဖန်ဝန် ရှလျက် နေသောတရားတို့၌ သဘောတရား-ဟု အဖန်ဝန် ရှလျက် နေသောရဟန်းသည်ထိုမိမိ၏သဘောတရားတို့၌ ကောင်းစွာ ဖူးစိုက်တည်ကြည်၏၊ ကောင်းစွာ ကြည်လင်၏ ထိုပောန်းသည် ထို မိမိ၏ သဘောတရားတို့၌ ကောင်းစွာ စာည်ကြည်၍ ကောင်းစွာ ကြည်လင်လတ်သော် ပြင်ပ သူတစ်ပါး၏ သဘောတရားတို့၌ ဉာက်အမြင်ကို ဖြစ်စေ၏။

အချင်းတို့--- မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားသော သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးတို့-ဟူသည် ဤသည်တို့ပင်တည်း။

မြတ်စွာဘုရား--- ဤအကြောင်းကို သနင်္ကမာမြေဟွာ ဟောပြောပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရား--- ဤသနင်္ကမာမြေဟွာ သည် ဤအကြောင်းကို ဟောပြောပြီးလျှင် တာဝတိသာနတ် တို့အား ဤသို့လည်း ဟောပြောပြန်ပါသည်-

### သမာဓိဏ် အခြံအရံ ခုနစ်ပါး

ေ၂.ဂ၇၆။ 'အချင်းတို့--- အသို့နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား သည် သမ္မာသမာဓိကို ဖြစ်ပွားစေခြင်းငှာ သမ္မာသမာဓိ ရာနုန်းပြည့် ပြည့်စုံခြင်းငှာ ဤသမ္မာသမာဓိ၏ အခြံအရံ ခုနှစ်ပါးတို့ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားထားတော်မူသည် မဟုတ်လော၊

အဘယ်ခုနစ်ပါးတို့နည်း ဟူမူ- သမ္မာဒိဋိ (မှန်စွာ သိမြင် ခြင်း)၊ သမ္မာသင်္ကာပွ (မှန်စွာ ကြံစည်ခြင်း)၊ သမ္မာဝါစာ (မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်း)၊ သမ္မာကမွန္တ (မှန်စွာ ပြုလုပ်ခြင်း)၊ သမ္မာအာဇီဝ (မှန်စွာ အသက်မွေးခြင်း)၊ သမ္မာဝါယာမ (မှန်စွာ အားထုတ် ခြင်း)နှင့် သမ္မာသတိ (မှန်စွာ အောက်မေ့ခြင်း) တို့ပေတည်း။

အချင်းတို့---ဤ အဂါခုနှစ်ပါးတို့ခြံရံလျက်ရှိသော စိတ်၏ တည်ကြည်မှု ဤအရိယသမွှာသမာဓိကို အကြောင်းနှင့် ပြည့်စုံသည်-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အခြံအရံနှင့် ပြည့်စုံသည်-ဟူ၍ လည်းကောင်း ဆိုထိုက်ပေ၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အချင်းတို့ --- မှန်စွာ သိမြင်ခြင်းရှိသော သူမှာ မှန်စွာ ကြံခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ ကြံခြင်းရှိသော သူမှာ မှန်စွာပြောဆို ခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်းရှိသော သူမှာ မှန်စွာ ပြုလုပ် ခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ ပြုလုပ်ခြင်းရှိသော သူမှာ မှန်စွာ အသက် မွေးခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ အသက်မွေးခြင်းရှိသော သူမှာ မော အားထုတ်ခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ အားထုတ်ခြင်း ရှိသော သူမှာ မှန်စွာ အောက်မေ့ခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ အောက်မေ့ခြင်းရှိသော သူမှာ မှန်စွာ သိခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ သိခြင်းရှိသော သူမှာ မှန်စွာ လွတ်မြောက်ခြင်း ဖြစ်၏ မှန်စွာ သိခြင်းရှိသော သူမှာ

အချင်းတို့ — 'ဘုရားရှင် ဟောထားသော တရားတော် သည် ကောင်းစွာ ဟောထားသော တရားတော် ဖြစ်၏၊ ကိုယ်တိုင် သိမြင်နိုင်သော တရားတော် ဖြစ်၏၊ အဓါမလင့် ချက်ချင်း အကျိုးပေးတတ်သော တရားတော် ဖြစ်၏၊ အဓါမလင့် ချက်ချင်း အကျိုးပေးတတ်သော တရားတော် ဖြစ်၏၊ မိတို့တို့ တရားတော် ဖြစ်၏၊ မိစိတို့ တောင်ထားမှတ်ထားထိုက် သော တရားတော် ဖြစ်၏၊ မိစိတို့ အောင်ထားမှတ်ထားထိုက် သော တရားတော် ဖြစ်၏၊ အဓိယာပညာရှိတို့သာ ကိုယ်စီ ကိုယ်င အသီးအသီး သိနိုင်၊ စံစားနိုင်သော တရားတော် ဖြစ်၏၊ ဖွင့်လှစ်ထားသော အမြိုက်နို့ ဗွာန်တံ၏ကို ဖြစ်၏' ဟူ၍ ကောင်းစွာ ပြောဆိုလိုက ထိုသို့ ပြောဆိုထိုက်သော တရားသည် ဤသမ္မာဒီဋိ-အစရှိသော တရားတော်သာလျှင် ဖြစ်တေ၏

အချင်းတို့--- အကြင်သူတို့သည် ဘုရား၊ တရား၊ သံယာ ကို ဉာက်ဖြင့် တွေ့ ၍ တုန်လှုပ်ခြင်းမရှိသော ကြည်ညို မြင်းနှင့်ပြည့်စုံကုန်၏၊ အရိယာတို့နှစ်သက်မြတ်နိုးအဝဲသော သီလတို့နှင့် ပြည့်စုံကုန်၏၊ ထိုပြင် မဂစတိုင်းသားဥပါသကာ နှစ်သန်းဝေးသိန်းကျော်တို့သည် တရားစတာဖြင့် ယဉ်ကျေး သိမ်ဖွေ့လျက် လူ့ပြည်၌ ကွယ်လွန်ခဲ့၍ နတ်ပြည်၌ ထင်ရှား ဖြစ်လာကုန်၏၊ ထိုသူအားလုံးတို့သည် သောတာပန် ပုဂ္ဂိုလ် များ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဤပုဂ္ဂိုလ်များထဲ၌ သကဒါဂါခ်ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် ပါဝင်လျက် ရှိကုန်၏၊

ဤ သောတာပန်၊ သကဒါဂါပ်တို့မှ တစ်ပါး အနာဂါပ် ပုဂ္ဂိုလ်တို့လည်း ရှိကြသေး၏-ဟု အကျွန်ုပ် သိပါ၏ သို့ရာ တွင် မှသာဝါဒ ဖြစ်မည်စိုး၍ အတိအကျ အရေအတွက်ကို ဖော်ပြရန်ကား မစွမ်းနိုင်ပါ' ေ.၂.ဂဂုဂု။ မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမာရဗြဟ္မာသည် ထိုအကြောင်းကို ဟောပြောပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမာရြေဟွာသည် ထိုအကြောင်း ကို ဟောပြောလတ်သော် ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီးမှာ ဤသို့သော စိတ်အကြံ ထင်ရှား ဖြစ်ပါ၏-

'အချင်းတို--- အုံဖွယ်ရှိပါပေစွတကား၊ အချင်းတို---ထူးဆန်းပါပေစွတကား၊ ဤမှုလောက် ကြီးကျယ် မြင့်မြတ် သော ဆရာသည် ဖြစ်ပေါ် တုံဘိ၏ ဤမှုလောက် ကြီးကျယ် မြင့်မြတ်သော တရားဟောခြင်းသည် ဖြစ်ပေါ် တုံဘိ၏၊ ဤမှုလောက် များပြားသော တရားထူးရသူတို့သည် ထင်ရှား ပေါ် လာကုန်ဘိ၏'ဟု စိတ်အကြံ ဖြစ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ သနက္နမာရေပြဟွာသည် ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီး၏ စိတ်အတြကို မိမိစိတ်ဖြင့် သိရှိ ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီးအား 'အရှင်နတ်မင်းကြီး--- အသို့ ပါနည်း၊ အတိတ်ကာလ၌လည်း ဤမှုလောက် ကြီးကျယ် မြင့်မြတ်သော ဆရာဘုရားသည် ဖြစ်ပေါ် ခဲ့စုးပြီလော၊ ဤ မှုလောက် ကြီးကျယ်ဖြင့်မြတ်သော တရားဟောခြင်းသည် ဖြစ်ပေါ် ခဲ့စုးပြီလော၊ ဤမှုလောက် များပြားသော တရားထုံး ရသူတို့သည် ထင်ရှားပေါ် လာခဲ့ဖူးကုန်ပြီလော၊ အနာဂတ် ဘာလ၌လည်း ဤမှုလောက် ကြီးကျယ်မြင့်မြတ်သော ဆရာသည်ဖြစ်ပေါ် လိမ့်မည်လော၊ ဤမှုလောက် ကြီးကျယ် မြင့်မြတ်သော တရားဟာခြင်းသည်ဖြစ်ပေါ် လိမ့်မည်လော၊ ဤမျှလောက် များပြားသော တရားထူးရသူတို့ သည် ထင်ရှားပေါ် လာကုန်လိမ့်မည်လောဟု ပေးမြန်းခဲ့ပါသည် ဘုရား"ဟု ဝါဘုရားအား လျှောက်ထားခဲ့သည်။ \*i•

(မဟာဂေါဝိန္ဓသုတ်ကို ရှ၍ ပြန်ပါသည်။)

မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်အာနန္ဒာအား ဤဆိုခဲ့ပြီးသည့် အတိုင်း မိန့်တော်မူ၏။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူ သည်ကို ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နာယူမှတ်သားခဲ့လေသည်။

# 9

# မဟာဂေါဝိန္ဒသုတိ

ေ၂.ဂဂုဓ၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ်မြို့
ဂိုဇ္ဏုကုဋ်တောင်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဂန္ဓဗွ
နတ်မျိုးဖြစ်သောပဉ္စသိနေတ်သားသည် သန်းခေါင်ယံအခါ၌
အလွန်နှစ်သက်ဖွယ်သောအဆင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ ဂိုဇ္ဈကုဋ် တောင်တစ်ခုလုံးကို ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါဖြင့် ထိန်လင်းစေ
ပြီးလျှင် ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ဖြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိမိုးလျက် တစ်သော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် ဖြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားဟယ့်တော် သည် တာဝတိသာနတ်တို့ထံမှကြားနာ မှတ်သားထားသော အကြောင်းရာကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားပါမည်" ဟု လျှောက်၏။ "ပဉ္စသိစ----လျှောက်လော့"ဟု ဖြတ်စွာ

### နတ်သဘင်

ေ.၂.ဂฤ၉။ "မြတ်စွာဘုရား--- ယခင့်ယခင်ကာလက တန်ဆောင်မှန်းလပြည့်ညသုမွောနတ်သဘင်၌ နတ်အသစ် တို့ကို တွေ့ မြင်၍ သိကြားမင်း ပြောကြားသော ရီးကျူး စကားကြောင့် တာဝတိသာနတ်တို့သည် အတိုင်းထက် အလွန် ဝမ်းမြောက် ကြည်နှးနေကြပါကုန်၏။ထိုနတ်အသစ် တို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံး၍ တာဝတိံသာဘုံသို့ ရောက်လာသော၊ အဆင်း၊ အမြီအရံနှင့် ပြည့်စုံသော နတ်များ ဖြစ်ကြပါ၏။

### မဖောက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဂုဏ်ရှစ်ပါး

ေ၂,ဂဂဂ။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် တာဝတိံသာနတ်တို့ ကြည်နူးနေကြ သည်ကို သိ၍ အချင်းတို့--- သင်တို့သည် ထိုမြတ်စွာဘုရား ၏ ဖေဗာက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဂုက်ရှစ်ပါးတို့ကို နာကြား လိုကြသလော'ဟု တာဝတိံသာနတ်တို့ကို မေးပါ၏။

'အရှင်သိကြားမင်း--- နာကြားလိုပါကုန်၏'ဟု နတ်တို့က ပြန်ကြားပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါနတ်တို့အရှင်သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ မဖောက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဝှက်ရှစ်ပါး တို့ကို ဟောပြောပါသည်။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အချင်းတို့--- ထိုမြတ်ရွာဘုရားသည် လူအများ၏ စီးပွား ချမ်းသာအလို့ငှာ လောကကို စောင့်ရှောက်ရန်အလို့ငှာ နတ်။ လူတို့၏ အကျိုး စီးပွားအလို့ငှာ ကျင့်တော်မူပါပေ၏ ဤကဲ့သို့ လူအများ၏ စီးပွားချမ်းသာအလို့ငှာ လောကကို စောင့်ရှောက်ရန်အလို့ငှာ နတ်၊ လူတို့၏ အကျိုးစီးမွား အလို့ ငှာ ကျင့်တော်မူသည့် ဤအဂါနှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ရေး၌လည်း ငါတို့ မတွေ့မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လေး ယခုလည်း ငါတို့ ထိုမြတ်ရွာဘုရားမှ တစ်ပါး မတွေ့မြင် ကြရဘူး မဟုတ်လေား (၁)

ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်သည် ကောင်းစွာ ဟောထားသော တရားတော် ဖြစ်ပါပေ၏ ကိုယ်တိုင် သိမြင် နိုင်သော တရားတော် ဖြစ်ပါပေ၏ ၊ လာလှည့် ရှလှည့် ဟု ဇိတ်ခေါ်ပြထိုက်သော တရားတော် ဖြစ်ပါပေ၏ ၊ လီ ကိုယ်ထဲ၊ စိတ်ထဲ၌ ဆောင်ထားထိုက်သော တရားတော် ဖြစ်ပါပေ၏၊ အရိယာပညာရှိတို့သာ ကိုယ်စီကိုယ်င သိနိုင် ခံစားနိုင်သော တရားတော် ဖြစ်ပါပေ၏၊ ဤကဲ့သို့ မိစ် ကိုယ်ထဲ၊ စိတ်ထဲ၌ ဆောင်ထားထိုက်သော တရားကို ဟောတော်မူနိုင်သည့် ဤအင်္ဂနှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ဟောတော်မူနိုင်သည့် ဤအင်္ဂနှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ရေး၌လည်း ဝါတို့ မတွေ့မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်းဝါတို့ထိုမြတ်စွာဘုရားမှတစ်ပါးမတွေ့မြင်ကြရဘူး မဟုတ်လော။ (၂)

ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် "ဤကား ကုသိုလ်တည်း"ဟု ကောင်းစွာ ဟောပြတော်မူပါပေ၏ "ဤကား အကုသိုလ် တည်း" ဟု ကောင်းစွာ ဟောပြတော်မူပါပေ၏ "ဤကား အပြစ်ရို၏ ဤကား အပြစ် မရှီး ဤကား မြတ်၏။ ဤကား မခိုင်သင့်။ ဤကား ယုတ်၏၊ ဤကား ဖြတ်၏။ ဤကား မည်းညစ်သော အကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏ "ဤကား ဖြောင် သော အကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏"ဟု ကောင်းစွာ ဟောပြ တော်မူပါပေ၏။ ဤကုသို့ ကုသိုလ် အကုသိုလ်၊ အပြစ်ရှိ အပြစ်မရှိ၊ ခိုဝဲအဝ် မခိုဝဲအဝဲ၊ အထုတ်အဖြတ်၊ အညောဲ့ အဖြောင့်ကို ဟောပြတော်မူတတ်သည့် ဤအဂါနှင့် ပြည့်စုံ သော ဆရာကို ရေး၌လည်း ဝါတို့ မတွေ့ မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်း ဝါတို့ မတွေ့ မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်း ဝါတို့ ထိုမြတ်စွာဘုရားမှ တစ်ပါး မတွေ့ မြင်ကြရဘူးမဟုတ်လော။(၃)

ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အား နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက် ကြောင်းအကျင့်ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားတော်မူပါပေ၏၊ နိဗ္ဗာန်နှင့် အကျင့်သည် နှီးနောဆက်စင်လျက် ရှိပါပေ၏၊ ဥပမာအားဖြင့် ဂဂါမြစ်ရေသည် ယမုနာမြစ်ရေနှင့် နှီးနော ဆက်စင်လျက် တစ်ပေါင်းတည်း ဖြစ်သကဲ့သို့ ဖြစ်၏။ ဤသို့ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကို ဟောကြား တော်မူတတ်သည့် ဤအဂါနှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ရှေး၌လည်း ငါတို့ မတွေ့ မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်း ငါတို့ ထိုမြတ်စွာဘုရားမှ တစ်ပါး မတွေ့ မြင်ကြ ရဘူးဟေုတ်လော၊ (၄)

ထိုဖြတ်စွာဘုရားမှာ လာဘ်သပ်ပကာ အကျော်အစော သည် မင်းများပင် အလွန် နှစ်သက် သဘောကျရလောက် အောင် အလွန်ပြည့်စုံပါပေ၏။ သို့သော်လည်း ထိုဖြတ်စွာ ဘုရားသည်ကား မာန်ယစ်ခြင်းကင်းလျက် ဘောဇဉ်အာဟာရ ကို ဘုဉ်းပေးတော်မူပါပေ၏။ ဤကဲ့သို့ မာန်ယစ်ခြင်း ကင်းလျက် ဘောဇဉ်အာဟာရ ကို ဘုဉ်းပေးတော်မူပါပေ၏။ ဤကဲ့သို့ မာန်ယစ်ခြင်း ကင်းလျက် ဘောဇဉ်အာဟာရာကို ဘုဉ်းပေးတော်မူသည့် ဤအဂါနှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ရေး၌လည်း ဝါတို့ မတွေ့ မြင် ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်း ဝါတို့ ထို မြတ်စွာဘုရားမှတစ်ပါးမတွေ့မြင်ကြရဘူးမဟုတ်လော၊(၅)

ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ကျင့်သုံးဆဲ သေကွပုဂ္ဂိုလ်နှင့် ကျင့်သုံးပြီး ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသော အဖော်များ ရှိနေပါ သော်လည်း ထိုအဖော်များကို စွန့်နွာ၍ တစ်ပါးတည်း မွေ့လျော်လျက် နေတော်မူပါပေ၏ ဤကဲ့သို့ တစ်ပါးတည်း မွေ့လျော်သည် ဤအဂါနှင့် ပြည်စုံသော ဆရာကို ရှေး၌ လည်း ဝါတို့ မတွေ့မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်း ဝါတို့ ထိုမြတ်စွာဘုရားမှ တစ်ပါး မတွေ့မြင် ကြရဘူးမဟုတ်လော။ (၆)

ထိုဖြတ်စွာဘုရားသည် ဟောပြောသည့်အတိုင်း ဖြု ကျင့်လေ့ရှိတော်မူပါပေ၏ ပြုကျင့်သည့်အတိုင်း ဟောပြော လေ့ရှိပါပေ၏ ဤကဲ့သို့ ဟောပြောသည့်အတိုင်း ပြုကျင့် လေ့ရှိ၍ ပြုကျင့်သည့်အတိုင်း ဟောပြောလေ့ရှိလျက် ဤနည်းဖြင့် လောကုတ္တရာတရားအားလျော်သော အကျင့် ကို ကျင့်သည့် ဤအဂါနင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ရေး၌လည်း ဝါတို့ မတွေ့ မြင်ခဲ့ကြကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယခုလည်း ဝါတို့ တိုဖြတ်စွာဘုရားမှ တစ်ပါး မတွေ့ မြင်ကြရဘူး မဟုတ်လော။(၇)

ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် မြတ်သော ငှီရာဖြစ်သော သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့်ပင် အလုံးစုံသော တရားတို့၌ ယုံမှား ခြင်းခရီးခဲ့ကို ကူးမြောက်ပြီး ဖြစ်တော်မူပါဖေ၏ သို့လော သို့လော တွေးတောခြင်းကင်းပြီး ဖြစ်တော်မူပါဖေ၏ အလုံး စုံပြီးမြောက်သော နှလုံးအလိုရှိတော်မူပါဖေ၏ ဤကဲ့သို့ မြတ်သောနီရာ ဖြစ်သော သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့်ပင် အလုံး စုံသော တရားတို့၌ ယုံမှားခြင်းခရီးခံကို ကူးမြောက်ပြီး ဖြစ်လျက် သို့လောသို့တော တွေးတောခြင်း ကင်းပြီး ဖြစ် လျက်အလုံးစုံပြီးမြောက်သော နလုံးအလိုရှိသည့်ဤအငါနှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာကို ရှေး၌လည်း ငါတို့ မတွေ့ မြင်ခဲ့ကြ ကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ယနလည်း ငါတို့ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားမှ တစ်ပါး မတွေ့ မြင်ကြရဘူး မဟုတ်လော။(၈)

ေ၂.ဂဝ၁၊ မြတ်စွာဘုရား--- နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း သည် တာဝတိံသာနတ်တို့အား မြတ်စွာဘုရား၏ မေဇာက် မြေန်ဟုတ်မှန်သော ဤဂုက်ရှစ်ပါးတို့ကို မောာပြောပါသည်၊ မြတ်စွာဘုရား---ထိုသို့ ဟောပြောသောကြောင့် တာဝတိံသာ နတ်တို့သည်မြတ်စွာဘုရား၏မေဇာက်မြေန် ဟုတ်မှန်သော ဂုက်ရှစ်ပါးတို့ကို ကြားနာရ၍ အတိုင်းထက် အလွန် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှစ်မြိုက်ရွှင်ပျလျက် ရှိပါကုန်၏

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုနတ်အစည်းအဝေး၌ အချို့ နတ် တို့သည် ဤသို့ ဆိုပါကုန်၏-

'အချင်းတို:--- ယခု မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့သော လေးဆု သော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် လောက၌ ပွင့်၍ တရားကို ဟောကြပါလျှင် ကောင်းမည်၊ ထိုသို့ ပွင့်၍ တရားဟောခြင်း သည် လူအများတို့၏ ကောင်းကျိူးချမ်းသာအလို့ငှာ ဖြစ်နိုင် ၏ဟု ဆိုပါကုန်၏။

အချို့နတ်တို့သည် သုံးဆူ၊ နှစ်ဆူ ပွင့်၍ တရားကို ဟောကြ ပါလျှင် ကောင်းမည်ဟု အသီးအသီး ဆိုပါကုန်၏။

ေ၂.ပ၂ေ။ မြတ်စွာဘုရား--- ဤသို့ ဆိုကုန်လတ်သော် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် တာဝတိံသာနတ်တို့အား

ဲအချင်းတို့--- တစ်စုတည်းသော လောကဓာတ်၌ နှစ်ဆူ သော ဘုရားရှင်တို့သည် မရေးမနောင်း တစ်ပြိုင်နက် ပွင့်နိုင် စရာ အကြောင်း မရှိပေ၊ အချင်းတို့---ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အနာရောဂါကင်းသည် ဖြစ်၍ အသက်ရှည်မြင်စွာ တည်နေ နိုင်ပါလျှင်ကောင်းမည်၊ထိုသို့တည်နေ မြင်းသည် လူအများ၏ ကောင်းကျိုးချမ်းသာအလို့တု ဖြစ်နိုင်၏ဟု ဆို၏။

မြတ်စွာဘုရား-- ထိုအခါ သုမွောနတ်သဘင်၌ တာဝ တိသာနတ်တို့ စည်းဝေးခြင်း၏ အကြောင်းရင်းဖြစ်သော ကိစ္စကို စဉ်းစားဆွေးနွေးပြီးသဖြင့် နတ်မင်းကြီးလေးယောက် တို့သည် ထိုတိစ္စနှင့် စပ်လျဉ်း၍ မိန့်မှာချက်၊ နောက်ထပ် ညွှန်ကြားချက်များကို စံယူပြီးလျှင် ပြန်မသွားကြသေးမှ၍ မိမိတို့နေရာ၌ တည်လျက် ရိုပါကုန်၏-

မိန့်မှာချက်ကို ရရှိသော ထိုနတ်မင်းကြီးလေးယောက် တို့သည် နောက်ထပ်ညွှန်ကြားချက်ကိုလည်း ခံယူကုန်ပြီး၍ စိတ်ကြည်နူးကာ မိမိတို့နေရာ၌ ငြိမ်သက်စွာ တည်လျက် ရှိပါကုန်၏။

### သနင်္ကမာရဗြဟ္မာအကြောင်း

ေ၂.ဂဝ၃။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအနိုက်တွင် သနင်္ကုမာရ မြဟ္မာသည် သုမ္မောနတ်သဘင်သို့ ရောက်လာ၍ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဝှက်ကျေးဇူးတို့ကို ရီးကျူးပြောကြားပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ တာဝတိသာနတ်တို့သည် သနက်မာရပြဟ္မာအား

'အရှင်ဗြဟွာကြီး--- ကျွန်ုပ်တို့သည် ဤအကြောင်းကို သိရ၍ အလွန်ဝမ်းမြောက်ပါကုန်၏၊ နတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းသည် ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ မဖောက်ပြေန် ဟုတ်မှန်သော ဂုက်ရစ်ပါးတို့ကို ဟောပြော၏၊ ထိုဂုက်တို့ကို သိရ၍ ကျွန်ုပ် တို့သည် ဝမ်းမြောက်ပါကုန်၏ဟု ဆိုပါကုန်၏

### မဗောက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဂုဏ်ရှစ်ပါး

ေ,၂.ဂငှေ။ ဖြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ သနက်မာရ ပြဟ္မာသည် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းအား 'နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- တောင်းပန်ပါ၏၊ အကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း ဖြတ်စွာဘုရား၏မဖောက်မပြန်ဟုတ်မှန်သောထိုဂုက်ရှစ်ပါး တို့ကို နာကြားလိုပါကုန်၏ဟု ဆို၏။

မြတ်စွာဘုရား--- နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် 'ကောင်းပါပြီ အရှင်ပြဟွာကြီး'ဟု ဆိုကာ သနက်မာပြေဟွာ အား ၍ မြတ်စွာဘုရား၏ မဗောက်မပြန်ဟုတ်မှန်သော ဂုက်ရှစ်ပါးတို့ကို ဟောကြားပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုသို့ သိကြားမင်း ဟောပြောသော ကြောင့် သနက်မာမြေဟွာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ မဖောက် မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဂုက်ရှစ်ပါးတို့ကို ကြားနာရ၍ ဝန်းမြောက်ဝန်းသာ နှစ်မြိုက်ရွှင်ပျလျက် ရှိပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ သနင်္ကမာရဗြဟ္မာသည် ကြမ်းတမ်း ထင်ရှားသော အတ္တဘောကို ဇန်ဆင်းလျက် ဦးစွန်းငါးခုရှိသော သတို့သားအသွင်ဖြင့် တာဝတိသာနတ်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိတာယ်)

တို့၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- သနင်္ကမာရပြဟွာသည် ကောင်းကင် သို့ ပျံတက်၍ ဟင်းလင်းအပြင် ကောင်းကင်၌ ထက်ဝယ် ဖွဲ့ နေ့ ထိုင်နေပြီးလျှင် တာဝတိသာနတ်တို့ကို ဤသို့ ပြောဆို ပါအီ-

# ဂေါ်၀ိန္ဒပုဏ္ဏားဝတ္ထု

ေ ၂.ဂ၈၅။ 'အရှင်းတို့--- အသို့နည်း၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား သည် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလကပင် ကြီးကျယ်သော ပညာရှိ ဖြစ်ခဲ့စူးသည် မဟုတ်လော၊ အရျင်းတို့--- ရေး၌ ဖြစ်ဖူး သည်ကား- ဒီသမွတ်မည်သော မင်းသည် ရှိ၏ ဒီသမွတ်မင်း ၏ ပုရောဟိတ်ပုထ္ထားသည် ဂေါင်နွှအမည် ရှိ၏ ဒီသမွတ် မင်းမှာ ရေကုမည်သော သားတော်သည် ရှိ၏၊ ဂေါင်နှ ပုထ္ထားမှာလည်း ဇောတိပါလလုလင်မည်သော သားသည် ရှိ၏၊ ဤဆိုခဲ့သော ရေကုမင်းသား၊ ဇောတိပါလလုလင် တို့နှင့်တကွ အခြားမင်းသား၊ ခြောက်ဦးအားဖြင့် ဤရုစ်ဦး တို့သည် အပေါင်းအဖော် သူငယ်ချင်းများ ဖြစ်ကြကုန်၏၊

အချင်းတို့--- ထို့နောက် ကာလကြာမြင့်သော အခါ ဂေါဝိန္ဒ ပုဣားသည် ကွယ်လွန်လေ၏။ ဂေါဝိန္ဒပုဣားကွယ်လွန်သော အခါ ဒီသမွတ်မင်းသည် 'အချင်းတို့--- ဝါတို့သည် အလုံး စုံသော ကိစ္စတို့ကို ဂေါဝိန္ဒပုဏ္ထားအား လွှဲအပ်၍ ကာမဂုက် ငါးပါးတို့ကို ကိုလုံပြည့်စုံစွာ စံစားနေရကုန်စဉ် ငါတို့၏ ဂေါဝိန္ဒ ပုဏ္ဏားသည် ကွယ်လွန်၏တကား ဟု ငိုကြွေး မြည်တမ်း၏။ အချင်းတို့--- ဤသို့ ဆို၍ ငိုကြွေးသော် ရေကုမင်းသားသည် ဒီသမွတ်မင်းအား 'အရှင် မင်းမြတ်---- အရှင်မင်းမြတ်သည် ဒေဂါဝိန္ဒပုဏ္ဏား ကွယ်လွန်သည့်အတွက် ပြင်းစွာ မငိုကြွေး မြည်တမ်းပါလင့်၊ အရှင်မင်းမြတ်--- ဝေါဝိန္ဒပုဏ္ဏာ၏သား ဇာတိပါလမည်သော လုလင်သည် ရှိပါ၏ သူသည် အဖ ထက် ပညာလည်း သာ၍ ရှိပါ၏ အမထက် အမှုကိစ္စ ကိုလည်း သာ၍ မြင်စွမ်းနိုင်ပါ၏၊ သူ့အမ ညွှန်ကြားခဲ့သော အမှုကိစ္စတို့သည်လည်း ဇောတိပါလလုလင်၏ ညွှန်ကြား ချက်တို့သာ ဖြစ်ကုန်၏'ဟု လျှောက်၏။

'မင်းသား--- ဤသို့ ဟုတ်၏လော'ဟု မေးတော်မူ၏။ 'အရှင်မင်းမြတ်--- ဤသို့ ဟုတ်ပါ၏'ဟု လျောက်တင်၏။

# မဟာဂေါဝိန္ဒဝတ္ထု

ေ ၂.ဂမ၆။ အချင်းနတ်တို့--- ထိုအခါ ဒိသမွတိမင်းသည် မင်းချင်းယောက်ျားတစ်ယောက်အား 'အချင်းယောက်ျား---လာလော့၊ ဧဇာတိပါလလုလင်ထံသို့ ရှဉ်းကပ်၍ ဧဇာတိပါလ လုလင်ကို ဤသို့ ဆိုချေလော့ 'အရှင် ဧဇာတိပါလအား ကောင်းသော မင်္ဂလာ ဖြစ်ပါစေသတည်။ ဒိသမွတိမင်းသည် အရှင်ဧဇာတိပါလလုလင်ကို ခေါ်၏၊ ဒိသမွတိမင်းသည် အရှင်ဧဇာတိပါလလုလင်ကို တွေ့မြင်လို၏'ဟု ဆိုချေလော့' ဟူ၍ အခေါ်နိုင်း၏။

အချင်းတို့--- ထိုယောက်ျားသည် `ကောင်းပါပြီ အရှင် မင်းမြတ်'ဟု လျှောက်ထားကာ ဧဇာတိပါလလုလင်ကို သွားခေါ်၏။

အချင်းတို့--- ဇောတိပါလလုလင်သည် 'ကောင်းပြီ မိတ်ဆွေ'ဟု ထိုယောက်ျားအား ကတိပေး၍ ဒိသမ္မတိမင်း ထံသို့ ရှဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ဒိသမ္မတိမင်းနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ်အမှတ်ရဗွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။

အချင်းတို့--- ဒိသမွတိမင်းသည် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော ဧကတိပါလလုလင်အား 'အရှင်ဇောတိပါလ သည် ကျွန်ုပ်တို့အား ညွှန်ကြားဆုံးမပါလော့၊ အရှင်ဇောတိ ပါလသည် ကျွန်ုပ်တို့အား ညွှန်ကြားဆုံးမရန် မငြင်းပယ် ပါလင့်၊ အရှင်ဇောတိပါလ--- အရှင်ဇောတိပါလကို အရှင်၏ အဖနေရာ၌ ထားပါအုံ၊ ဂေါဝိန္ဓပုရောဟိတ်ရာထူး၌ ခန့်ပါအုံ' ဟု ဆို၏။

'ကောင်းပါပြီ အရှင်မင်းမြတ်'ဟု ထိုဧဓာတိပါလလုလင် သည် လက်ခံ၏ ထိုအခါ ဒိသမွတိမင်းသည် ဧဓာတိပါလ လုလင်ကို ဂေါဝိန္ဓပုဧရာဟိတ်ရာထူး၌ ခန့်၍ သူ့အဗနေရာ၌ ထား၏။

ဂေါဝိန္စပုရောဟိတ်ရာထူး၌ ခန့်၍ သူ့ အဖနေရာ၌ ထားပြီး သည်ရှိသော် ဇောတိပါလလုလင်သည် ထိုမင်းအား ဖခင် ညွှန်ကြားဆုံးမခဲ့ဖူးသော အမှုကိစ္စတို့ကိုလည်း ညွှန်ကြား ဆုံးမ၏ ဖခင်မည့ှန်ကြား မဆုံးမဖူးသေးသော အမှုကိစ္စတို့ ကိုလည်း ညွှန်ကြားဆုံးမ၏ ဖခင် စီရင်ပြီးစီးစေခဲ့ဖူးသော ထို မင်း၏ လုပ်ငန်းဆောင်တာတို့ကိုလည်း စီရင်ပြီးစီးစေ၏၊ ဖခင် မစီရင်မပြီးစီးစေခဲ့ဖူးသေးသော လုပ်ငန်းဆောင်တာတို့ကို လည်း စီရင်ပြီးစီးစေခဲ့ဖူးသေးသော လုပ်ငန်းဆောင်တာတို့ကို လူတို့သည် `အချင်းတို--- ဧဇာတိပါလသည် ဂေါဝိန္ဓ ပုဏ္ဏားပေတကား၊ မဟာဂေါဝိန္ဓပုဏ္ကားပေတကား'ဟု ထို ဧဇာတိပါလလုလင်ကို ရီးကျူးကုန်၏ အချင်းတို့--- ဤသို့ လူအများ ရီးကျူးကြသောကြောင့် ဧဇာတိပါလ လုလင်အား "ဂေါဝိန္ဓ၊ မဟာဂေါဝိန္ဓ" ဟု၍သာလျှင် အမည်တွင်လေ၏။

### မင်းစည်းစိမ်ကို ခွဲဝေခြင်း

ေ,၂.ဂဂ၇။ အချင်းတို့--- ထိုနောက် မဟာဂေါဝိန္ဓသည် ထိုဆိုခဲ့သော မင်းသားခြောက်ယောက်တို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုမင်းသားတို့အား ဤစကားကို ဆို၏-

'အရှင်မင်းသားတို့--- ဒိသမွတ်မင်းသည် အိုမင်း ကြီးရင့် နေပါပြီး အရှင်မင်းသားတို့--- မည်သူမျှ အသက်ရှင်စနမည့် ကာလကို မသိနိုင်ပါ၊ ဒိသမ္မတိမင်း နတ်ရွာစံသည်ရှိသော် မင်းမြှောက်နိုင်ခွင့်ရှိသူတို့သည် ရေကုမင်းသားကို မင်း အဖြစ်၌ အဘိသိက်သွန်းကုန်ရာသော အကြောင်းသည် ရှိ၏ အရှင်မင်းသားတို့---- လာကြကုန်လော့၊ ရေကုမင်းသား ထံသို့ ရျဉ်းကပ်၍ ရေကုမင်းသားကို ဤသို့ ဆိုကုန်လော့-

'အကျွန်ုပ်တို့သည် အရှင်ရေကှ၏ ချစ်ခင်ဖြတ်နိုးအပ် သော အပေါင်းအဖော်များ ဖြစ်ကြပါသည်၊ မမုန်းနိုင်သူများ ဖြစ်ကြပါသည်၊ အရှင်မင်းသား ချစ်းသာလျှင် အကျွန်ုပ် တို့လည်း ချစ်းသာပါကုန်၏၊ အရှင်မင်းသား ဆင်းရဲလျှင် အကျွန်ုပ်တို့လည်း ဆင်းရဲပါကုန်၏၊ ဒိသမ္မတိမင်းသည် အိုမင်းကြီးရင့်နေပါပြီ၊ အရှင်မင်းသား--- မည်သူမှု၊ အသက် ရှင်နေမည့်ကာလကို မသိနိုင်ပါ၊ ဒိသမ္မတိမင်း နတ်ရွာစံ သည်ရှိသော် မင်းမြှောက်နိုင်ခွင့်ရှိသူတို့သည် အရှင်ရေကု မင်းသားကို မင်းအဖြစ်၌ အဘိသိက်သွန်းကုန်ရာသော အကြောင်းရှိပါ၏။ အရှင်ရေကု မင်းသား သည်မင်းအဖြစ်ကို ရလျှင် အကျွန်ုပ်တို့အား မင်းစည်းစိမ်ကို ခွဲဝေပေးစေ လိုပါ၏ဟု ဆိုကုန်လော့'ဟူ၍ ဆို၏။

ဲကောင်းပါပြီ အရှင်'ဟုဆိုကာ ထိုမင်းသားခြောက် ယောက်တို့သည် မဟာဂေါဝိန္ဓပုထ္ထား တိုက်တွန်းသည့် အတိုင်း ရေကုမင်းသားထံသို့ ရဉ်းကပ်ကာ တောင်းဆိုကြ ကုန်၏။

'အရှင်မင်းသားတို့--- အကျွန်ုပ်၏ နိုင်ငံတော်၌ အရှင် တို့မှ တစ်ပါး အခြားအဘယ်မည်သော သူသည် ကြီးပွား ချမ်းသာပါအံ့နည်း၊ အရှင်မင်းသားတို့--- အကျွန်ုပ်သည် မင်းအဖြစ်ကို ရပါလျှင် အရှင်မင်းသားတို့အား မင်းစည်းစိမ် ကို နွဲဝေပေးပါအံ့'ဟု ဆို၏။

ေ.၂.ဂ၈၈။ အချင်းတို့--- ထို့နောက် ကာလကြာမြင့် လတ်သော် ဒိသမ္မတိမင်းသည် နတ်ရွာစံလေ၏။ ဒိသမ္မတိ မင်း နတ်ရွာစံသည်ရှိသော် မင်းမြှောက်နိုင်ခွင့်ရှိသူတို့သည် ရေကုမင်းသားကို မင်းအဖြစ်၌ အဘိသိက် သွန်းကုန်၏။ ရေကုမင်းသားသည် မင်းအဖြစ်မြင့် အဘိသိက် ခံပြီးလတ် သော် ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို ကုံလုံပြည့်စုံစွာ ခံစားနေလျက် ရှိ၏။

အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကားသည် ထို မင်းသားခြောက်ယောက်တို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုမင်းသား ခြောက်ယောက်တို့အား ဤစကားကို ဆို၏။

'အချင်းတို့--- ဒိသမွတိမင်း နတ်ရွာစံသည် ဖြစ်၍ ရေကု မင်းသည် မင်းအဖြစ်ဖြင့် အဘိသိက်ခံပြီးလျှင် ကာမဂုက် ငါးပါးတို့ကို ကုံလုံပြည့်စုံစွာ ခံစားလျက် ရှိ၏ အရှင်မင်းသား တို့--- ကာမဂုက်တို့သည် ယစ်မူးမေ့လျော့စေတတ်ကုန်၏ အဘယ်သူသည် မည်သို့ ဖြစ်မည်ကို သိနိုင်အံ့နည်း၊ အရှင်မင်းသားတို့--- လာကြကုန်လော့၊ ရေကုမင်းသား ထံသို့ ရှည်းကပ်၍ ရေကုမင်းကို ဤသို့ ဆိုချေကုန်လော့-

ဲအရှင်ရေကုမင်း--- ဒိသမွတိမင်း နတ်ရွာစံ၍ အရှင် ရေကုကို မင်းအဖြစ်၌ အဘိသိက်သွန်းပြီးပါပြီ၊ အရှင်ရေကု မင်းသည် ထိုကတိပေးဖူးသော စကားကို အမှတ်ရပါ၏ လော'ဟု ဆိုရျေကုန်လော့'ဟူ၍ ဆို၏။

ေ၂,၀၈၉။ `ကောင်းပါပြီ အရှင်'ဟု ဆိုကာ ထိုခြောက် ယောက်သော မင်းသားတို့သည် ရေကုမင်းထံသို့ သွားရောက် တောင်းဆိုကြကုန်၏။

`အရှင်မင်းသားတို့--- ထို ကတိပေးဖုးသော စကားကို အကျွန်ုပ် အမှတ်ရပါ၏။ အရှင်မင်းသားတို့---မြောက်အရပ် ၌ကျယ်ပြန့်၍တောင်အရပ်၌လှည်းဦးကင်းသဏ္ဌာန်ရှိသော ဤနိုင်ငံတော်နယ်မြေကို ခုနစ်ပိုင်းအညီအမျှ ကောင်းစွာ ခွဲဝေပေးခြင်းငှာ အဘယ်သူသည် စွမ်းနိုင်ပါမည်နည်း'ဟု ဆို၏။

`အရှင်ရေကုမင်း--- မဟာဂေါဝိန္ဒပုက္ကားမှ တစ်ပါး အခြား မည်သူမျှ စွမ်းနိုင်မည် မဟုတ်ပါ'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

အချင်းတို့--- ထိုအခါ ရေကုမင်းသည် မင်းချင်းယောက်ျား တစ်ယောက်အား မဟာဂေါဝိန္ဓပုက္ကားကို ခေါ် နိုင်းလိုက်၏။

# ကြစ် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိတာယ်)

ဲကောင်းပါပြီ အချင်းယောက်ျား'ဟု ထိုမဟာဂေါဝိန္ဓ ပုဏ္ဏားသည် ထိုယောက်ျားအား ပြန်ကြား၍ ရေကုမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ရေကုမင်းနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆတ် ပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော မဟာဂေါဝိန္ဓ ပုဏ္ဏားအား ရေကုမင်းသည် ဤစကားကို ထို၏-'အရှင်ဂေါဝိန္ဓ --- ကြွ ပါလော့၊ မြောက်အရပ်၌ ကျယ်ပြန့်၍ တောင်အရပ်၌ လှည်း ဦးကင်းသဏ္ဌာန်ရှိသော နိုင်ငံတော်နယ်မြေကို ခုနစ်ပိုင်း အညီအမှု ကောင်းစွာ ခွဲဝဝပေးပါလော့'ဟု ဆို၏။

ဲကောင်းပါပြီ အရှင်မင်းမြတ်'ဟု ထိုမဟာဂေါဝိန္စပုဏ္ဏား သည် ရေကုမင်းအား ကတိပေး၍ မြောက်အရပ်၌ ကျယ်ပြန့် ၍ တောင်အရပ်၌ လှည်းဦးကင်းသဏ္ဌာန်ရှိသော ထို နိုင်ငံတော်နယ်မြေတို ခုနစ်ပိုင်း အညီအမျှ ကောင်းစွာ ခွဲဝေပေးလေ၏ အားလုံးသော နိုင်ငံနယ်မြေတို့ကို လှည်း ဦးကင်းသတ္ဌာန်ချည်း ဗြစ်စေလေ၏။ ထိုခုနစ်နိုင်ငံတို့တွင် ရေကုမင်း၏ နိုင်ငံသည် အလယ်၌ တည်ရှိ၏။

ေ၂.၀၉၀၊ ကာလိဂ်တိုင်း၌ ဒန္တပုရပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ အသာကတိုင်း၌ ဖေါတနုပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ အဝန္တီ တိုင်း၌ ဖေဟသယပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ သောဇီရတိုင်း၌ ရောရှကပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ သောဇီရတိုင်း၌ ရောရှကပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ အင်္ဂတိုင်း၌ စမွာပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ အင်္ဂတိုင်း၌ စမွာပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ အင်္ဂတိုင်း၌ စမွာပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ ကာသိတိုင်း၌ ဗနာရာကသီမြို့ကိုလည်းကောင်း ဤ ခုနစ်ကိုင်း ခုနစ်ပြည်တို့ကို ဟောဂေါဝိန္ဓပုထ္ထား တည်ထောင် ထားခဲ့လေသတည်း။

ေ.၂.၁၉၁။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ ထိုခြောက်ယောက် သော ဖင်းတို့သည် 'ပါတို့ လိုချင်ရှော်လင့် လိုလားတောင့်တ နေသော စည်းစိမ်ကို ရပေပြီ'ဟု မိမိတို့ ရရှိထားသော စည်းစိမ်ဖြင့် ဝမ်းမြောက်လျက် ရှိကုန်၏ ကြံရွယ်ချက် ပြည့်စုံ လျက် ရှိကုန်၏၊ ရေကုမင်းနှင့်တကွ သတ္တာဘူမင်း၊ ဥဟုဒတ် မင်း၊ ဝေသာဘူမင်း၊ ဘရတမင်း၊ တေရွေမင်း နှစ်ယောက် အားဖြင့် ဤခုနစ်ဦးသော မင်းတို့သည် ထိုစဉ်အခါ၌ ရမျှဒိပ် ကျွန်းပေါ်၌ တိုင်းပြည်ဝန်ကို ဆောင်သော မင်းတို့ဖြစ်ကုန်၏

### ကျော်စောသတင်း ပျံနှံ့၍ ထွက်ခြင်း

ေ.၂.ဂ၉၂။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ ထိုခြောက်ဦးသော မင်းတို့သည် မဟာဂေါင်နွှပုဏ္ဏားထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ မဟာ ဂေါဝိန္လပုဏ္ဏားအား ဤစကားကို ဆိုကုန်၏- 'အရှင်--- အရှင် သည် ရေကူမင်း၏ ချစ်ဝင်မြတ်နီးအဝ်သော အပေါင်းအဖော် ဖြစ်၍ မမုန်းနိုင်သူ ဖြစ်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် အရှင်သည် ကျွန်ုင်တို့၏ ချစ်ဝင်မြတ်နီးအဝ်သော အပေါင်းအဖော် ဖြစ်၍ မမုန်းနိုင်သူလည်း ဖြစ်ပါသည်၊ အရှင်သည် ကျွန်ုပ်တို့အား ညွှန်ကြားဆုံးမပါလော့၊ အရှင်သည် ကျွန်ုပ်တို့အားညွှန်ကြား ဆုံးမရန် မငြင်းပယ်ပါလင့် ဟု ဆိုကြကုန်၏။

'ကောင်းပါပြီ အရှင်မင်းတို့'ဟု ထိုမဟာဂေါဝိန္ဓပုဏ္ဏား သည် ထိုခြောက်ဦးသော မင်းတို့အား ဝန်ခံလေ၏။

အချင်းတို့ --- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကားသည် မုဒ္ဓါ ဘီသိက်ခံပြီးသော မင်းမျိုးအစစ်ဖြစ်သော ခုနစ်ဦးသော မင်းတို့ကို မင်းကျင့်တရားကို ညွှန်ကြားဆုံးမ၍ ပုဏ္ဏားသူဌေး ခုနှစ်ယောက်တို့အားလည်းကောင်း၊ သန့်စင်ပြီး ပုဏ္ဏား လူလင်\* ခုနစ်ရာတို့အားလည်းကောင်း ဇေဒင်တို့ကို သင်ကြား ပေးလေ၏။

ေ၂.ဂ၉၃။ ထိုအခါ ဟောဂေါဝိန္မပုထ္ထား၏ ကောင်း သော ကျော်စောသတင်းသည် နောက်ကာလ၌ ဤသို့ ပျံ့နှံ့၍ ထွက်၏-

`မဟာဂေါဝိန္မ ပုက္ထားသည် ပြဟ္မာကို မျက်မှောက် တွေ့မြင်ရ၏မဟာဂေါဝိန္မပုဇ္ဏားသည်ပြဟ္မာနှင့်မျက်မှောက် ဆွေးနွေးပြောဆိုရ၏ တိုင်ပင်ရ၏'ဟု ပျံ့နှံ့၍ ထွက်၏။

အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကားမှာ ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်လေ၏-

'ငါ၏ ကောင်းသော ကျော်စောသတင်းသည် ထိုသို့ မျံ့နှံ့၍ ထွက်နေ၏။ သို့သော် ငါသည် ပြဟွာကို ဖတွေ့မြင် ရချေ၊ ပြဟွာနင့် ဖဆွေးနွေး၊ ဖပြောဆို၊ ဖတ်ိုင်ပင်ရချေ၊ သို့သော် အသက်ကြီးကုန်သော ဆရာဆရာဖြစ်ကုန်သော ပုက္ကားတို့ ပြောဆိုကြသော ဤစကားကို ငါ ကြားဖူး၏။ 'နိုး လေးလပတ်လုံး တစ်ယောက်တည်း ကိန်းထားေးလျက် ကရာကာဈာန်ကို ပွားများ ဝင်စားနေသော သူသည် ပြတ္စာကို တွေ့ မြင်ရ၏ ပြဟ္မာနှင့် ဆွေးနွေး၊ ပြောဆို၊ ကိုင်ပင်ရ၏ ပြတ္စာနှင့် ဆွေးနွေး၊ ပြောဆို၊ ကိုင်ပင်ရ၏ ဟု ကြားဖူး၏ ငါသည် စိုးလေးလပတ်လုံး တစ်ယောက်တည်း ကိန်းလျက် ကရကာဈာန်ကို ပွားများဝင်စားနေရလျှင် ကောင်းမည်ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ေ,၂.၀၉၄။ အချင်းတို့--- ထို့နောက် မဟာဂေါဝိန္ဓ ပုဏ္ဏားသည် ရေကုမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ရေကုမင်းအား ဤကေားကို ဆို၏- 'အရှင်---ကျွန်ပ်သည် မိုးလေးလပတ်လုံး တစ်ယောက် တည်း ကိန်းအောင်းလျက် ကရုကာဈာန်ကို ပွားများ ဝင်စား နေရန် အလိုရှိပါ၏၊ ထမင်းဝိုသူ တစ်ယောက်မှ တစ်ပါး မည်သူမျှ ကျွန်ုပ်ထံသို့ မရျာ်းကပ်စေလိုပါ'

ထိုသို့ ပြောဆိုသည်ကို ရေကုမင်းကလည်း သဘောတူ လိုက်၏။

ေ.၂.ဂ၉၅။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စမုဣား သည် ထိုခြောက်ယောက်သော မင်းတို့ထံသို့ သွား၍လည်း ထို့အတူပင် ပြောဆို၏၊ ထိုသို့ ပြောဆိုသည်ကို ထိုမင်း ခြောက်ယောက်တို့ကလည်း သဘောတူကြ၏၊

ေ ၂. ပ၉၆။ အချင်းတို့ --- ထိုအခါ မဟာဂေါင်န္ဒပုဏ္ထား သည် ပုဏ္ထားသူဌေးစုနှစ်ယောက်နှင့် သန့်စင်ပြီးသော ပုဏ္ဏားလှလင် စုနှစ်ရာတို့ထံသို့ ဘွား၍လည်း ထိုအတူပင် ပြောဆို၏၊ ထိုသို့ ပြောဆိုသည်ကို ထိုပုဏ္ဏားသူဌေးစုနှစ် ယောက်နှင့် သန့်စင်ပြီးသော ပုဏ္ဏားလှလင် စုနှစ်ရာတို့က လည်း သဘောဘူကြ၏။

ေ ၂ ဂ၉၇။ အချင်းတို့ --- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္မပုဣားသည် အချိုးတူဖြစ်ကုန်သော မယားလေးဆယ်တို့ထဲသို့ သွား၍ လည်း ထို့အတူပင် ပြောဆို၏။ အချိုးတူဖြစ်ကုန်သော မယား လေးဆယ်တို့လည်း သဘောတူကြ၏။

ေ ၂.၀၉၈၊ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါင်န္ဓပုဣား သည် မြို့၏ အရှေ့ အရပ်၌ မင်းကွန်းအသစ်ကို ဆောက် စေ၍ မိုးလေးလပတ်လုံး တစ်ယောက်တည်း ကိန်းအောင်း လျက် ကရုကာဈာန်ကို ပွားများ ဝင်စားနေလေ၏၊ ထမင်း ပို့သူတစ်ယောက်မှ တစ်ပါး မည်သူမျှ မဟာဂေါင်န္ဓပုဏ္ဏား ထံသို့ မချဉ်းကစ်ချေ။

အချင်းတို့ --- ထိုအခါ လေးလလွန်လတ်သော် မဟာ ဂေါဝိန္ဓပုထွားမှာ စိတ်အားလျော့ခြင်း ဖြစ်၏ ပြဟွာကို တမ်းတခြင်း ဖြစ်၏- ပါသည် အသက်ကြီးကုန်သော ဆရာ ဆရာဖြစ်ကုန်သော ပုထွားတို့ ပြောကြသော ဤစ်ကားကို ကြားရဖူး၏ ဝါသည် မိုးလေးလပတ်လုံး ကရုကာဈာန်တို ပွားများဝင်စားခနေပါလျက် ပြဟွာကို မတွေ့ ပြင်ရချေ ပြဟွာ နှင့် မဆွေးနွေး၊ မပြောဆို၊ မတိုင်ပင်ရချေ ဟု စိတ်အား လျော့ကာ တမ်းတခြင်း ဖြစ်၏။

### ဗြဟ္မာမင်းနှင့် ဆွေးနွေးခြင်း

ေ.၂.၀၉၉။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ သနင်္ကမာရဗြဟွာ

သည် မဟာဂေါဝိန္ဓပုတ္ကား၏ စိတ်အကြံကို သိ၍ ဥပမာ အားဖြင့် စွန့်အားရှိသော မောက်ျားသည် ကွေးထားသော လက်မောင်းကို ဆန့်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဆန့်ထားသော လက်မောင်းကို တွေးသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဤအတူပင် ပြဟွာပြည်၌ ကွယ်ခဲ့၍ မဟာဂေါဝိန္ဓပုတ္ကား၏ မျက်မှောက်၌ ကိုယ်ထင်ရှား ပေါ် လာ၏။ အချင်းတို့—- မြင်ဇူးသော ရုပ် အဆင်းကို မြင်ရသူမှာ ဖြစ်တတ်သည့်အတိုင်းပင် ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္ဓမှာကြောက်ခြင်း၊ ကိုယ်တုန်လှုပ်ခြင်း၊ကြက်သီး မွေးညင်းထခြင်း ဖြစ်၏။ အချင်းတို့—- ထိုနောက် မဟာ ဂေါဝိန္ဓပုတ္ကားသည် ကြောက်ရွံ့ထိတ်လန့်ကာ ကြက်သီး မွေးညင်းထလျက် သနက်မာရေပတ္ဘအား ဂါထာဖြင့် ပြောဆို၏-

'အရှင်--- သင်သည် အလွန် အဆင်းလုပါပေ၏ အလွန် တောက်ပပါပေ၏၊ အလွန် ကျက်သရေ ရှိပါပေ၏၊ သင်သည် အဘယ်သူ ဖြစ်ပါသနည်း၊ ငါတို့ မသိ၍ သင့်ကို မေးပါကုန်၏၊ ငါတို့သည် သင့်ကို အဘယ်သို့ သိရပါမည်နည်း'

ိုင်ာဟွာလောက၌ ငြဟွာအားလုံးတို့သည် စင်စစ် အားဖြင့် ငါ့ကို "သနကုံမာရ"ဟူ၍ သိကုန်၏၊ ဂေါဝိန္ဒ---သင်သည် ဤသို့ပင် သိပါလေလော့"

'အရှင်ပြဟွာအတွက် နေရာ၊ ရေ ခြေနယ်ဆီနှင့် ရှိမြိန်သော ဟင်းရွက်-ဟူသော စည့်ဝတ်တို့ကို တည်ထားပါကုန်၏၊ အရှင်သည် အကျွန်ုပ်တို့ တည်ထားသော ဧည့်ဝတ်တို့ကို လက်ခံတော်မူပါ'

'ဂေါဝိန္---သင်ဆိုသည့်အတိုင်း သင်၏ စည့်ဝတ် ကို ငါတို့ လက်စံပါကုန်၏ သင်သည် မျက်မှောက် အကျိုးစီးပွားအလို့ငှာလည်းကောင်း၊ တမလွန် ချမ်းသာအလို့ငှာလည်းကောင်း အလိုရှိရာကို မေး မြန်းလော့၊ ငါ စွင့်ပြ၏'

ေ.၂.၁၀၀။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္ဓပုဏ္ထားမှာ ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်၏-

`သနင်္ကမာရြေဟွာသည် ဝိုကို စွင့်ပြပြီး ဝါသည် သနင်္က မာရြေဟွာအား မျက်မှောက်အကျိုးကို မေးရအံ့လော၊ တမလွန်အကျိုးကို မေးရအံ့လော'

အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုဣားမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်ပြန်၏-

# ြစ် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ဲငါသည် မျက်မှောက်အကျိုးတို့၌ ကျွမ်းကျင်၏ သူ တစ်ပါးတို့သည်ပင် ငါ့အား မျက်မှောက်အကျိုးကို မေးမြန်း ရကုန်၏ ငါသည် သနင်္ကုမာရြေဟွာအား တမလွန်အကျိုး ကိုသာ မေးရလျှင် ကောင်းမည်'

အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္ဓပုက္ကားသည် သနင်္ကမာရ ပြဟွာကို ဂါထာဖြင့် မေးမြန်း၏-

အရှင်ခြဟွာ--- သူတစ်ပါးတို့ သိလိုသော အရာ တို့၌ ကျွန်ုပ်သည် ယုံမှားရှိသည် ဖြစ်၍ ယုံမှား မရှိသော သနင်္ကာမာခြေဟွာကို မေးပါရစေ၊ အဘယ်တရား၌ တည်၍ အဘယ်တရားကို ကျင့် သော ပုရ္ကိုလ်သည် သေခြင်းကင်းသော ခြဟွာ လောကသို့ ရောက်နိုင်ပါသနည်း'

'ဂေါဝိန္စပုတ္ကား--- လူ့လောကအရာတို့၌ ငါ့ဝနွာ-ဟု တွယ်တာခြင်းကို ပယ်ပြီးလျှင် မေထုန်အကျင့်မှ ရှောင် ကြဉ်ကာ တစ်ယောက်တည်း နေလျက် ကရုကာဈာန်ကို ဝင်စား၍ စိမ်းညီသောအနံ့ ကင်းသည် ဗြစ်ရာ၏ ဤတရား၌ တည်၍ ဤတရားကို ကျင့်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် သေခြင်းကင်း သော ပြတ္စာလောကသို့ ရောက်နိုင်ပေ၏'

ေ,၂.၁၀၁၊ 'ဝုံဉစွာ-ဟု တွယ်တာခြင်းကို ပယ်ပြီးလျှင်' ဟူသော အရှင်၏ စကားကို ကျွန်ပ် နားလည်သည်မှာ- ဤ လောက၌ အချို့သောသူသည် နည်းသော ဥစွာစုကို စွန့်၍ ဖြစ်ပေ၊ များသော ဥစွာစုကို စွန့်၍ဖြစ်ပေ၊ နည်းသော ဆွေမျိုးစုကို စွန့်၍ဖြစ်ပေ၊ များသော ဆွေမျိုးစုကို စွန့်၍ ဖြစ်ပေ ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုးအဝတ် တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရာ၏၊ ဤသို့လျှင် ကျွန်ုပ်သည် 'ပုံဉစွာ-ဟု တွယ်တာခြင်းကို ပယ်ပြီးလျှင်'ဟူ သော အရှင်၏ စကားကို နားလည်ပါ၏။

ဲတစ်ယောက်တည်း နေလျက်' ဟူသော အရှင်၏ စကားကို ကျွန်ုပ် နားလည်သည်မှာ- ဤလောက၌ အချို့ သော သူသည် ဆိတ်ပြိမ်သော ကျောင်း အိပ်ရာနေရာကို မှီဝဲ၏၊ တောကို၊ သစ်ပင်ရင်းကို၊ တောင်ကို၊ ရောက်ကို၊ တောင်ခေါင်းကို၊ သင်္ချိုင်းကို၊ တောအုပ်ကို၊ လွင်ပြင်ကို၊ ကောက်ရိုးပုံကိုမှီဝဲ၏ ဤသို့လျှင် ကျွန်ုပ်သည် 'တစ်ယောက် တည်း နေလျက်'ဟူသော အရှင်၏ စကားကို နားလည်ပါ၏။

`ကရုကာဈာန်ကို ဝင်စား၍'ဟူသော အရှင်၏ ကေားကို ကျွန်ုပ် နားလည်သည်မှာ- ဤလောက၌ အချို့သော သူသည် သနားခြင်းနှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်ခုသော အရပ်သို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏ ထိုအတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးခု ခြောက်၊ လေးနုမြောက်သော အရပ်သို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ဤသို့ အထက်၊ အောက်၊ ဖီလာ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နှာ တို့၌ ရှိသော သတ္တဝါအားလုံးကို မိမိနှင့် အတူပြု၍ သတ္တဝါ အားလုံးပါဝင်သော လူအပေါင်းသို့အကန့်အသတ် မရှိသော၊ ကရုကာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏၊ ဤသို့ လျှင် ကျွန်ုပ်သည် `ကရုကာဈာန်ကို ဝင်စား၍'ဟုသော အရှင်၏ စကားကို နားလည်ပါ၏။

'စိမ်းညီသော အနံ့ 'ဟူသော အရှင်၏ စကားကိုမူကား ကျွန်ုပ် နားမလည်ပါ။ အရှင်ဖြဟွာ--- လူ လောကအရာတို့၌ အဘယ်အရာတို့သည် စိမ်းညီသော အနံ့တို့ ဖြစ်ပါသနည်း၊ ဤလူ လောက၌ ထို စိမ်းညီသော အနံ့တို့ကို ကျွန်ုပ် မသိပါ အရှင်ဖြဟွာ--- ဟောကြားပါလော့၊ အဘယ်တရားက ဝိတ်ဖုံး ထားသောကြောင့် သတ္တဝါအပေါင်းသည် အညီနံ့ , လှိုင်နေ ပါသနည်း၊ အဘယ့်ကြောင့် အပါယ်သို့ လားရပါသနည်း၊ အဘယ့်ကြောင့် ဖြဟ္မာပြည်လမ်း ဝိတ်နေပါသနည်း'

ဲဂေါဝိန္စပုတ္ကား--- အမျက်ထွက်ခြင်း၊ လိမ်လည်ခြင်း၊ လှည့်စားခြင်း၊ အဆွေခင်ပွန်းကို ပြစ်မှားခြင်း၊ စေးနှဲခြင်း၊ အလွန်မာန်မှုခြင်း၊ ြူစုခြင်း၊ လိုချင်ခြင်း၊ ဝန်တိုခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆိုခြင်း၊ တပ်မက်ခြင်း၊ စိတ်ဆုံးခြင်း၊ မာန် ယစ်ခြင်း၊ တွေဝေခြင်း-ဟူသော ဤတရား တစ်ဆယ့် လေးပါးတို့နှင့် ယှဉ်တွဲနေသော သတ္တဝါသည် စိမ်းညှိသော အနံ့ရှိ၏ အပါယ်သို့ လားရ၏ ပြဟ္မာပြည်လမ်း ပိတ်လျက် ရှိ၏"

'စိမ်းညီသော အနံ့တို့ကို အရှင်ပြဟွာ ပြောဟော၍ ကျွန်ုပ် သိရသည့်အတိုင်းဆိုလျှင် အိမ်ရာတည်ထောင် လူ့ဘောင်၌ နေသောသူသည် ထိုစိမ်းညီသော အနံ့တို့ကို ပယ်ဖျောက် ရန် မလွယ်ပါ အရှင်ပြဟွာ---- ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါတော့သေ်'

'ကောင်းပါပြီ ပုဏ္ဏား'

### ရေကုမင်းအား လျှောက်ထားခြင်း

ေ,၂.၁၀၂။ အချင်းတို့--- ထို့နောက် မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကား သည် ရေကုမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ရေကုမင်းအား ဤ စကားကို ဆို၏-

'အရှင်မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်၏ တိုင်းပြည်ရေးရာကို စီမံအုပ်ချုပ်မည့် တစ်ပါးသော ပုရောဟိတ်ကို ယခု ရှာတော် မူပါ၊ အရှင်မင်းမြတ်--- ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းတောင်သို့ ဝင် ရောက်မြင်းငှာ အလိုရှိပါ၏ စိမ်းညီသော အနံ့တို့ကို ဗြဟွာ ပြောဟော၍ ကျွန်ုပ် ကြားနာရသည့်အတိုင်းဆိုလျှင် အိမ်ရာ တည်ထောင် ဤလူ့ဘောင်၌ နေသောသူသည် ထိုစိမ်းညီ သော အနံ့တို့ကို ပယ်ဖျောက်ရန် မလွယ်ကူပါ၊ သို့ဖြစ်၍ အရှင်မင်းမြတ်--- ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက် ပါတော့မည်၊ အရှင်မင်းမြတ်----ကျွန်ုပ်သည် ရေမြေ့ရှင် အရှင်မင်းမြတ်ကို လျှောက်ထားပါ၏ အရှင်မင်းပင် တိုင်းပြည် ရေးရာကို စီမံခန့်ခွဲတော်မူပါ၊ ကျွန်ုပ်ကား ပုရောဟိတ်ရာထူ၌ မပျော်မွေ့တော့ပါ/

ဲဂေါဝိန္မ --- ငါသည် ရေမြေ့အရှင်၊ စစ်သည်ဇိုလ်ပါတို့၏ အရှင် ဘုရင်မင်းပေတည်း၊ သင့်မှာ အကယ်၍ ကာမဂုက် စည်းစိမ်တို့ ယုတ်လျော့ခြင်း ရှိလျှင် ငါ ဖြည့်တင်းပေးအံ့၊ သင့်ကို ညှဉ်းဆဲသူ ရှိလျှင် ငါ တားဖြစ်အံ့၊ သင်ကား အဖ၊ ငါကား သား ဖြစ်ပေ၏ ငါတို့ကို မစွန့်ပါလင့်'

'အရှင်ဖင်းဖြတ်--- ကျွန်ပ်မှာ ကာမဂုက်စည်းစိမ်တို့ ယုတ်လျော့ခြင်း မရှိပါ၊ ကျွန်ပ်ကို ညှဉ်းဆဲသူသည်လည်း မရှိပါ၊ ပြဟွာ၏ တရားစကားကို ကြားနာရသောကြောင့် ကျွန်ုပ်သည် အိမ်၌ မပျော်မွေ့တော့ပါ'

'ဂေါဝိန္မ --- ပြဟွာသည် အဘယ်သို့သော အဆင်းရှိပါ သနည်း၊ သင့်အား အဘယ်သို့သော အကြောင်းအရာကို ဟောပြောပါသနည်း၊ သင်သည် ပြဟွာ၏ အဘယ်တရား စကားကို ကြားရ၍ အိမ်ရာတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ဝါတို့ကို လည်းကောင်း၊ တိုင်းသူပြည်သား အားလုံးတို့ကိုလည်း ကောင်း စွန့်လိုဘိသနည်း'

'အရှင်မင်းမြတ်--- ကျွန်ုပ်သည် မိုးလေးလပတ်လုံး တစ်ယောက်တည်း ကျင့်သုံးကာ ယစ်ပူဇော်လိုသည် ဖြစ်၍ သမန်းမြက်အရွက်တို့ကို ဖြန့်ခင်းလျက် ရေးမဆွကပင် စီးကို ညှိထွန်း ဖြစ်၏။

ထိုအခါ ပြတ္မာလောကမှ သနင်္ကမာရပြတ္စာသည် ကျွန်ုပ် ၏ မျက်မှောက်၌ ထင်ရှားပေါ် လာ၍ ကျွန်ုပ်၏ အမေးကို ဖြေကြား၏ ထိုအဖြေကို ကြားနာရ၍ ကျွန်ုပ်သည် အိမ်၌ မပျော်မွေ့တော့ပါ'

'ဂေါ်ဝိန္စ--- သင် ပြောဆိုသော စကားကို ငါ ယုံကြည်၏ သင်တို့သည် ငြဟွာ၏ တရားစကားကို ကြားနာရ၍ ရဟန်း ပြုရန်မှ တစ်ပါး အခြား အဘယ်သို့ ပြုနိုင်ကုန်မည်နည်း။

ဂေါဝိန္ဒ --- သင်သည် ငါတို့၏ ဆရာပေတည်း၊ ငါတို့သည် သင့်ကို အတုလိုက်၍ ကျင့်ပါကုန်ဘုံ၊ ရောမွတ်သော၊ အညစ် အကြေးကင်းစင်သော၊ အလွန် တောက်ပသော ဝေဠုရိယ ပတ္တမြားကဲ့သို့ ဤအတူပင် သင်၏ အဆုံးအမ၌ စင်ကြယ်စွာ ကျင့်ပါကုန်အုံး

သင်သည် ရဟန်းဘောင်သို့ အကယ်၍ ဝင်ရောက်လျှင် ငါတို့သည်လည်း ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါကုန်အုံ၊ ထိုသို့ ဝင်ရောက်သော် သင်၏အဖြစ်နှင့် ငါတို့၏ အဖြစ်သည် တူညီပါလိမ့်မည်'

### မင်းခြောက်ပါးတို့အား လျှောက်ထားခြင်း

ေ.၂.၁ဂ၃။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္မပုထ္ထား သည် မင်းခြောက်ပါးတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ မင်းခြောက်ပါးတို့ အားလည်း ထိုအကြောင်းကို ပြောကြားလျှောက်ထား၏။

o.၂.၁၀၄။ ထိုအခါ ထိုမင်းခြောက်ပါးတို့ကလည်း ဤသို့ ဆိုကြကုန်၏- 'အရှင်သည် ရဟန်းဘောင်သို့ အကယ်၍ ဝင်ရောက်လျှင် ကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပျင် ကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါကုန်အုံ၊ ထိုသို့ ဝင်ရောက်သော် အရှင်၏ အဖြစ်နှင့် ကျွန်ုပ်တို့၏ အဖြစ်သည် တူညီပါလိမ့်ညေ်'

'အရှင်မင်းတို့--- ပုထုစဉ်တို့ ဗြိတွယ်ရာ ကာမဂုက်တို့ကို သင်တို့ အကာယ်၍ စွန့်လိုကုန်ပြားဆုံ၊ သည်းခံခြင်း အား အစွမ်းနှင့် ပြည့်စုံဇေလျက် မြိမြဲစွာ အားထုတ်ကြကုန်လော့၊ ဖြဟွာဘုံသို့ ရောက်ခြင်းငှာ ဤကရုကာဈာန်လမ်းသည် ဖြောင့်တန်းသော လမ်းပေတည်း၊ ဤကရုကာဈာန်လမ်း သည် အမြတ်ဆုံးလမ်းပေတည်း၊ ဤကရုကာဈာန်သည် သူစတာ်ကောင်းတို့ စောင့်ရှောက်ထားသော တရားကောင်း ပေတည်း'

'သို့ဖြစ်လျှင် အရှင်သည် ခုနစ်နှစ် ဆိုင်းငံ့ပါဦးလော့၊ ခုနှစ်နှစ်လွန်သောအခါ ကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါကုန်အုံ၊ ထိုသို့ ဝင်ရောက်သော် အရှင်၏ အဖြစ်နှင့် ကျွန်ုပ်တို့၏ အဖြစ်သည် တူညီပါလိမ့် မည်'ဟု ဆိုကြကုန်၏

'အရှင်မင်းတို့--- ခုနစ်နစ်သည် ကြာလွန်း၏ အရှင်မင်း တို့ကို ခုနစ်နစ်ပတ်လုံးကျွန်ုပ်မဆိုင်းငံ့နိုင်ပါ၊ အရှင်မင်းတို့---မည်သူမျှ အသက်ရှင်နေမည့်ကာလကို မသိနိုင်ပါ၊ တမလွန် ဘဝသို့ မချွတ်သွားရပါမည်၊ ထိုအချက်များကို ဆင်ရြင်၍ သိသင့်၏ ကုသိုလ်ကို ပြုသင့်၏၊ မြတ်သော အကျင့်ကို

# ြစ် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယန်တာယ်)

ကျင့်သင့်၏ အကြောင်းမူကား ပဋိသန္ဓေနေသော သူ၏ မသေခြင်းသည် မရှိပါ၊ စိမ်းညှိသော အနံ့တို့ကို ပြဟွာ ပြောဟော၍ ကျွန်ုပ် ကြားနာရသည့်အတိုင်း ဆိုလျှင် အိမ်ရာ တည်ထောင် လူ့ ဘောင်၌ နေသော သူသည် ထိုစိမ်းညှိ သော အနံ့တို့ကို ပယ်ဗျောက်ရန် မလွယ်ကူပါ၊ အရှင်တို့— ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါတော့အံ့'

'သို့ဖြစ်လျှင် အရှင်သည် ခြောက်နှစ်၊ ဝါးနှစ်၊ လေးနှစ်၊ သုံးနှစ်၊ နှစ်နှစ်၊ တစ်နှစ်၊ စုနှစ်လ၊ ခြောက်လ၊ ငါးလ၊ လေးလ၊ သုံးလ၊ နှစ်လ၊ တစ်လ၊ ဆယ့်ငါးရက်၊ ခုနှစ်ရက်မျှ ဆိုင်းငံ့ပါ ဦးလော့၊ ခုနှစ်ရက်လွန်သောအခါ ကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါကုန်အံ့၊ ထိုသို့ ဝင်ရောက် သော် အရှင်၏ အဖြစ်နှင့် ကျွန်ုပ်တို့၏ အဖြစ်သည် တူညီပါ လိမ့်မည်'

'အရှင်မင်းတို့--- ခုနစ်ရက်သည်ကား မကြာမြင့်လှပေ၊ အရှင်တို့ကို ခုနစ်ရက် ကျွန်ုပ် ဆိုင်းငံ့ပါအံ့'

### ပုဏ္ဏားသူဌေး – စသည်တို့အား ပြောကြားခြင်း

ေ,၂.၁၀၅။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္မပုက္ကား သည် ပုက္ကားသူဌေး ခုနစ်ယောက်နှင့် သန့်စင်မြီးသော ပုက္ကား လုလင်ခုနစ်ရာတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုသူတို့အားလည်း ထိုအကြောင်းကို ပြောကြား၏။

ထိုအခါ ပုက္ကားသူဌေး ခုနစ်ယောက်နှင့် သန့်စင်ပြီးသော ပုက္ကားလုလင်စုနစ်ရာတို့ကလည်း 'အရှင်သည် ရဟန်း ဘောင်သို့ အကယ်၍ ဝင်ရောက်လျှင် ကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း ရဟန်းဘောင်သို့ဝင်ရောက်ပါကုန်အုံ၊ထိုသို့ဝင်ရောက်သည် ရှိသော် အရှင်၏ အဖြစ်နှင့် ကျွန်ုပ်တို့၏ အဖြစ်သည် တူညီပါ လိမ့်မည်'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

### မယားတို့အား ပြောကြားခြင်း

ေ,၂.၁ဂ၆။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္မပုထ္ထား သည် အမျိုးဇာတ်တူ မယားလေးဆယ်တို့ထံ ချဉ်းကပ်၍ ထိုမယားတို့အားလည်း ထိုအကြောင်းကို ပြောကြား၏။

ထိုအခါ မယားလေးဆယ်တို့က 'အရှင်---ဆွေမျိုးကို အလိုရှိသူ ကျွန်မတို့အဖို့ အရှင်သည်သာလျှင် ဆွေမျိုး ပါတည်း၊ လင်ကို အလိုရှိသူ ကျွန်မတို့အဖို့ အရှင်သည် သာကျှင် လင်ပါတည်း၊ အရှင်သည် အကယ်၍ ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်အံ့၊ ကျွန်မတို့သည်လည်း ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ကုန်အံ့၊ ထိုသို့ ဝင်ရောက်သည်ရှိသော် အရှင်၏ အဖြစ်နှင့် ကျွန်မတို့၏ အဖြစ်သည် တူညီပါလိမ့် မည်ဟု ထိုကြကုန်၏။

### မဟာဂေါဝိန္ဒပုဏ္ဏား ရဟန်းပြုခြင်း

ေ၂.၁၀၇။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ထား
သည် ထိုခုနစ်ရက် လွန်သောအခါ ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ပယ်၍
ဖန်ရည်ထိုးအဝတ်တို့ကို ဝတ်ပြီးလျှင် ရဟန်းဘောင်သို့
ဝင်ရောက်လေ၏။ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ထား ရဟန်းပြုသည်
ရှိသော် အဘိသိက်ခံပြီးသော၊ မင်းမျိုးအစစ်ဖြစ်သော မင်း
ခုနှစ်ပါးတို့သည်လည်းကောင်း၊ ပုက္ထားသူဌေးခုနှစ်ယောက်
တို့သည်လည်းကောင်း၊ သန်ဝင်ပြီးသော ပုက္ထားလုလင်
ခုနှစ်ရာတို့သည်လည်းကောင်း၊ အမျိုးစာတ်တူ မဟား
လေးဆယ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ အမျိုးစာတ်တူ မဟား
သော မင်း၊ ပုက္ကား၊ သူတြွယ်၊ များစွာသော မောင်းမတို့နှင့်
တက္ခသော မိန်းမတို့သည်လည်းကောင်း ရဟန်းဘောင်သို့
ဝင်ရောက်သော မဟာဂေါဝိန္စပုက္ထားနောက်သို့ လိုက်၍
ရဟန်းပြုကြကုန်၏။

အချင်းတို့ --- မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကားသည် ထိုပရိသတ်တို့ မြိရံလျက် ရွာ၊ နိဂုံး၊ မင်းနေပြည်တို့သို့ ဒေသစာရီ လှည့်လည် ၏။ အချင်းတို့ --- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကားသည် အကြင် ရွာဘို့လည်းကောင်း၊ နိဂုံးသို့လည်းကောင်း ချဉ်းကဝ်၏။ ထိုရွာ၊ နိဂုံးတို့၌ မင်းတို့၏ အလယ်၌ ကြောဝေးမားင်းကဲ့သို့၊ ပြဟွာတို့၏ အလယ်၌ မဟာပြဟွာကဲ့သို့၊ သူကြွယ်တို့၏ အလယ်၌ နတ်ကဲ့သို့ ဖြစ်၏။ ထိုအခါ လူတို့သည် ချေဆတ် ကြသော အခါ၌ ဖြစ်စေ၊ ချော်လံကြသော အခါ၌ ဖြစ်စေ 'မဟာဂေါဝိန္စ ပုဏ္ထားအား ရှိရိုးပါ၏၊ မင်းခုနစ်ဦးတို့၏ ပုရောဟိတ်ပုဏ္ဏားအား ရှိရိုးပါ၏၊ မင်းခုနစ်ဦးတို့၏

ေ,၂.၁၀၈၊ မဟာဂေါဝိန္စပုဇ္ကားသည် မေတ္တာစိတ်ကို တစ်ခုသော အရပ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ထိုအတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးစုမြောက်၊ လေးစုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ အလုံး စုံသော အရပ်မျက်နာတို့သို့ မေတ္တာစိတ်ကို အကန့်အသတ် မရှိ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ကရုကာစိတ်၊ မုဒိတာစိတ်၊ ဥပေကွာစိတ်တို့ကိုလည်း ထို့အတူ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ တပည့်တို့အား ဗြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ဟောကြားလေ၏။

ေ ၂.၁၁၉။ အချင်းတို့--- ထိုအခါ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကား၏ အဆုံးအမကို အကြွင်းခဲ့ သိသော တပည့်တို့သည် သေ သည်မှ နောက်၌ ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ကပ်ရောက်ကုန်၏။ မဟာဂေါဝိန္စပုက္ကား၏ အဆုံးအမကို အကြွင်းခဲ့ မသိသော တပည့်တို့သည် သေသည်မှ နောက်၌ ပရနိုမ္မိတဝသဝတ္တီ နတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကုန်၏။ နိမ္ဗာနရတီ၊ တုသိတာ၊ ဟာမာ၊ တာဝတိသာ၊ စာတုဟောရာဇိနတ်ပြည်သို့ အချို့ ရောက်ကုန်၏ အနိမ့်ဆုံးနတ်မျိုး၌ ဖြစ်လော သူတို့သည်ပင် ဂန္ဓဗ္ဗနတ်မျိုး၌ ဖြစ်ကုန်၏။ ဤသို့လျှင် အလုံးစုံသော ထို အမျိုးသားတို့၏ ရဟန်းပြုရှင်းသည် အချည်းနီး မြေစီ၊ မြေ။ အကျိူးရာ၏တုံ သနင်္ဂမာမြေစီးသည် အချည်းနီး မြေစီ၊ မြေ။ အကျိူးရို၏တု သနင်္ဂမာမြေတဲ့သည် ပြောဟော၏။

စ.၂.၁၁ဂ။ "မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအကြောင်းအရာ ကို အမှတ်ရ၏လော"ဟု လျှောက်ထားသော်-

"ပဉ္စသိေ--- ငါ အမှတ်ရ၏ ငါသည် ထိုအခါ ဟော ဂေါင်နွပုထ္ထား ဖြစ်၏ ငါသည် တပည့်တို့အား ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ နောက်ကြောင်းလမ်းကို ဟောကြား၏။ ပဉ္စသိေ--- ဟော ဂေါင်နွပုထ္ထား ဖြစ်စဉ်အခါ ငါ ဟောကြားခဲ့သော ထို မြတ်သော အကျင့်သည် စင်စစ်အားဖြင့် ဦးဝှေ့ ရန်အလို့တ ဖြစ်၊ တပ်မက်ခြင်းကင်းရန် အလို့တှ မဖြစ်၊ ဝဋ်ဆင်းရဲ ရာပြရန် (ပျက်ရန်) အလို့တှ မဖြစ်၊ ရာဂဝသည် ငြိမ်းရန် အလို့တှ မဖြစ်၊ ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရန်အလို့ဘု မဖြစ်၊ သစ္စာလေးပါးကို သိရန်အလို့တု မဖြစ်၊ နို့တွန်ကို မျက်မှောက် ပြုရန်အလို့ငှာ မဖြစ်၊ ပြဟ္မာဘုံသို့ ရောက်ရန်အလို့ငှာသာ ဖြစ်၏။ ပဉ္စသိမ--- ယခု ငါ ဟောသော ဤမြတ်သော အကျင့် သည်ကား စင်စစ် ဦးငွေ့ ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏ တပ်မက်ခြင်း ကင်းရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏၊ ဝဋ်ဆင်းရဲ ချုပ်ရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏ ကိလေသာ ဖြစ်းရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏၊ ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏ သစ္စာလေးပါးကို သိရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏ နိမ္မာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏ ထိုမြတ်သော အကျင့်-ဟုသည် အဘယ်နည်း၊ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးပင်တည်း။

ေ၂.၁၁၁။ ပဉ္စသိဝ--- ငါ၏ အဆုံးအမကို အကြွင်းမဲ့ သိသော တပည့်တို့သည် အရဟတ္တဗိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တ ဖိုလ်ပညာကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြု၍ ရောက်လျက် ရဟန္တာ ဖြစ်၍ နေရကုန်၏။

ငါ၏ အဆုံးအမကို အကြွင်းမဲ့ မသိသော တပည့်အချို့ တို့သည် အနာဂါမ်၊ သကဒါဂါမ်၊ သောတာပန် ဖြစ်ရကုန်၏။ ပဥ္စသိေ--- ဤသို့လျှင် ဤအမျိုးသားအားလုံးတို့၏ ရဟန်း ပြုခြင်သည် အချည်းနှီး မြေစ်၊ မြေ။ အကျိုးရှိ၏ အစီးအပွား ရိုဏ်"ဟု ဟောတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏။ ဂန္ဓဗ္ဗနတ်မျိုးဖြစ်သော ပဉ္စသိသေည် မြတ်စွာဘုရား ဟော တော်မူသော တရားတော်ကို အလွန်နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုးပြီးလျှင် အရိုအသေပြုကာ ထိုအရပ် ၌ပင် ကွယ်ပျောက်လေသတည်း။

# 6

# မဟာသမယသုတိ

ေ ၂.၁၁ ၂။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သက္ကတိုင်း ကဝိလဝတ်မြို့ မဟာဝှန်တော၌ အားလုံး ရဟန္တာချည်း ဖြစ်သော ရဟန်းသံဃာငါးရာနှင့်အတူ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏ စကြာဝဠာ တစ်ထောင်စီ ရှိသော လောကဓာတ်တိုက် ဆယ်နတို့မှ နတ်၊ ပြဏ္ဍာတို့သည်လည်း ဖြတ်စွာဘုရားနှင့် ရဟန်းသံဃာတို့ကို ဖူးမြော်ခြင်းငှာ အများအားဖြင့် စည်းဝေး လာရောက်ကန်၏။

ထိုအခါ သုဒ္ဓါဝါသဘုံ၌ နေသော ဗြဟ္မာလေးဦးတို့မှာ ဤ သို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏-

"ဤမြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တတိုင်း ကဝိလဝတ်မြို့ မဟာဝုန်တော၌ အားလုံး ရဟန္တာရည်း ဖြစ်သော ရဟန်း သံဃာဝါးရာနှင့်အတူ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ စကြဝဠာ တစ်ထောင်စီ ရှိသော လောကဓာတ်တိုက်ဆယ်ခုတို့မှ နတ်၊ ဖြဟွာတို့သည်လည်းမြတ်စွာဘုရားနှင့် ရဟန်းသံဃာတို့ကို ဖူးမြော်ခြင်းငှာ အများအားဖြင့် စည်းဝေးလာရောက်ကုန်၏၊ ဝါတို့သည်လည်း မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ထံတော်၌ အသီးသီး ဂါထာတစ်ပုဒ်စီ ရုတ်ဆိုရလှုပ် တောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ေ၂.၁၁၃။ ထိုအခါ ထိုပြဟ္မာလေးဦးတို့သည် ဥပမာ

အားဖြင့် ခွန်အားရှိသော ယောက်ျားသည် တွေးသော လက်ကို ဆန့်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဆန့်သော လက်ကို ကွေးသကဲ့သို့လည်းကောင်း ဤအတူ သုဒ္ဓဝါသဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ကွယ်ခဲ့၍ ပြတ်စွာဘုရား၏ ရှေ့တော်မှောက်၌ ထင်ရှား ပေါ် လာကုန်၏ ထို့နောက် ထိုဗြဟ္မာတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ကို ရိုနီးပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်ပြီးလျှင် တစ်ဦးသော ဗြဟ္မာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ဤဂါထာကို ရုတ်ဆို၏-

"မြတ်စွာဘုရား---မဟာဝှန်တော၌ နတ်၊ ပြဟွာ အပေါင်းတို့သည် စုရုံးလာကြသဖြင့် အစည်း အဝေးကြီး ဖြစ်လျက် ရှိနေပါ၏ ကိလေသာရန်သူ တို့ အနိုင်ယူ သော သံဃာတော်ကို စူးမြော်ခြင်းငှာ ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် ဤတရားသဘင် အစည်းအဝေးသို့ လာရောက်ပါကုန်၏"

ဟု ရွတ်ဆို၏။

ထို့နောက် တစ်ဦးသော ဗြဟ္မာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ဤဂါထာကို ရွတ်ဆို၏-

> "အရှင်ဘုရား--- ထိုအစည်းအဝေး၌ ရဟန်း တို့သည် မိမိစိတ်ကို တည်ကြည်စေလျက် ဖြောင့်

တော်စွာ ပြုထားပါကုန်၏၊ ရထားထိန်းသည် မြင်းဇက်ကြိုးတို့ကို ကိုင်၍ ထိန်းသကဲ့သို့ ပညာရှိ ရဟန်းတို့သည် ထူနြေတို့ကို ထိန်းသိမ်းတော်မူ ကြပါကုန်၏"

### ဟု ရွတ်ဆို၏။

ထို့နောက် တစ်ဦးသော ဗြဟ္မာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ဤဂါထာကို ရုတ်ဆို၏-

> "အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား ကောင်းစွာ ဆုံးမထားပြီး ဖြစ်၍ တကှာကင်းလျက် သန့်ရှင်း စင်ကြယ်သော ထိုရဟန္တာငယ်တို့သည် ရာဂ၊ ဒေါသ၊မောဟာည်း-ဟူသောစလုတ်ကန်သင်းနှင့် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟာတည်း-ဟူသော တံခါးကျည် မင်းတုပ်ကို ဖြတ်ပြီးလျှင် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ တည်းဟူသော တံခါးတိုင်ကို နတ်၍ လှည့်လည် သွားလာနေကြကုန်၏"

### ဟု ရွတ်ဆို၏။

ထို့နောက် တစ်ဦးသော ဗြဟ္မာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ဤဂါထာကို ရုတ်ဆို၏-

"အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်သူ မှန်သမျှတို့သည် အပါယ်ဘုံသို့ ရောက်ကြမည် မဟုတ်ပါ၊ လူ့နွောကို စွန့်ပယ် သော အခါ နတ်ပြည်၌သာ ဖြစ်ကြပါကုန်လိမ့်မည် ဘုရား"

ဟု ရွတ်ဆို၏။

### နတ်အစည်းအဝေး

ေ,၂.၁၁၄။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့ကို-

"ရဟန်းတို့---စကြဝဠာ တစ်ထောင်စီ ရှိသော လောက ဓာတ် ဆယ်ခုတို့မှ နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့သည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် ရဟန်းသံဃာကို ဖူးမြော်ခြင်းငှာ အများအားဖြင့် စည်းဝေး လာရောက်ကြကုန်၏၊ ရဟန်းတို့---အတိတ်ကာလ၌ ပွင့် တော်မူကုန်သော၊ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်ကုန်သော မြတ်စွာဘုရားတို့၏ လက်ထက်တော်၌လည်း ယခု ငါ ဘုရား ၏ လက်ထက်၌ကဲ့သို့ အရေအတွက်ရှိသော နတ်၊ ဗြဟ္မာ တို့သည် စည်းဝေးခဲ့ကြကုန်ပြီ။

ရဟန်းတို.--- အနာဂတ်ကာလ၌ ဝွင့်တော်မူကြမည့် ပူဇော်အထူးကိုခံတော်မူထိုက်ကုန်သောမြတ်စွာဘုရားတို့၏ လက်ထက်တော်၌လည်းယခုငါဘုရား၏လက်ထက်၌ကဲ့သို့ အရေအတွက် ရှိသော နတ်၊ ပြဟွာတို့သည် စည်းဝေးကြ ကုန်လိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့--- နတ်၊ ပြဟွာအပေါင်းတို့၏ အမည်တို့ကို ကြေညာပေအံ့၊ ရဟန်းတို့---နတ်၊ ပြဟွာအပေါင်းတို့၏ အမည်တို့ကို ဟောကြားပေအံ့၊ ထိုစကားကို နာကြားကြ လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းကြလော့၊ ဟောပြပေအံ့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"ကောင်းပါပြီ အရှင်ဘုရား"ဟု ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားကြကုန်၏။

ေ.၂.၁၁၅။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟော တော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- ဂါထာဖွဲ့၍ ဟောကြားပေအံ့၊ အကြင် ရဟန်းတို့သည် ဘုမ္မစိုးနတ်တို့ မိုဝဲနေထိုင်ရာဖြစ်သော ထိုထိုအရပ်ကို မှီ၍ နေ့ကုန်၏၊ တောင်ခေါင်းကို မှီ၍ နေ့ကုန်၏၊ ထိုရဟန်းတို့သည် နိဗ္ဗာန်သို့ စေလွှတ်ထားသော စိတ် ရှိကုန် ၏။ တည်ကြည်သော စိတ် ရှိကုန်၏၊ ထို များစွာသော ရဟန်း တို့သည် ကြက်သီးမွေးညင်းမှု ထခြင်း မရှိမူ၍ ခြင်္သေ့မင်း ကဲ့သို့ တစ်းပါးတည်း ကိန်းအောင်းလေ့ ရိုကုန်၏၊ ပြူစင်သော စိတ် ရှိ၍ နောက်ကျခြင်းကင်းလျက် သန့်ရှင်းကြည်လင် ကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကပိလဝတ်မြို့ မဟာ ဝှန်တော၌ တပည့်သာဝက ငါးရာကျော်တို့ သာသနာတော်၌ မွေ့လျော်နေကြသည်ကို သိတော်မူ၍ "ရဟန်းတို့--- နတ်၊ ပြဟွာအပေါင်းတို့ ရှေးရှု လာရောက်လျက် ရှိကုန်၏ ထို နတ်၊ ပြဟ္မာအပေါင်းတို့ကို ဒိဗ္ဗစကျွ ဉာက်ဖြင့် သိကုန်လော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုရဟန်းတို့သည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမကို ကြားနာရ၍ သိခြင်းငှာ အားထုတ်ကုန်၏။ နတ်၊ ပြဟ္မာတို့ကို မြင်စွမ်းနိုင်သော ဒိဗ္ဗစကျွဉာက်သည် ထို ရဟန်းတို့မှာ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် ၏၊ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် နတ်၊ ဗြဟ္မာတစ်ရာကို မြင်ကုန်၏ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် နတ်၊ ပြဟ္မွာ တစ်ထောင်ကို၊ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် နတ်၊ ပြဟွာ ခုနှစ်သောင်းကို၊ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် နတ်၊ ပြဟ္မွာ တစ်သိန်းကို မြင်ကုန်၏၊ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် နတ်၊ ပြဟွာ အနန္တကို မြင်ကုန်၏၊ အရပ်မျက်နာ အားလုံး တို့သည် နတ်၊ ပြဟွာတို့ဖြင့် ပြည့်နက်လျက် ရိုကုန်၏။ ထိုအခါ စကျွငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ထို

# ြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ရဟန်းတို့၏ အသီးသီး မြင်ပုံ အလုံးစုံကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ ပိုင်းခြားမှတ်သားတော်မူပြီးလျှင် သာသနာတော်၌ မွေ့လျော်ကုန်သော တပည့်သာဝကတို့အား မိန့်တော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- နတ်၊ ပြဟွာအပေါင်းတို့သည် ရှေးရှ လာရောက်လျက် ရှိကုန်၏၊ ထိုနတ်၊ ပြဟွာအပေါင်းတို့ကို ဒိဗ္ဗစကျွဉာက်ဖြင့် သိကုန်လော့၊ ယင်းနတ်၊ ပြဟွာတို့ကို သင်တို့အား ဂါထာဖြင့် အစဉ်အတိုင်း ငါဘုရား ပြောကြား တော်မူပေအုံ။

> ေ ၂.၁၁၆။ ရဟန်းတို့ — မြေ၌ တည်ကုန်သော ကဝီလဝတ်မြို့ကို မှီ၍ နေကုန်သော၊ တန်စိုး အာနတော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလုကုန်သော၊ အခြံအခုံများကုန်သော ထိုစုနှစ်ထောင်သော နတ် တို့သည်ဟောကုန်တော ရဟန်းတို့၏အစည်းအဝေး သို့ ဝင်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

> ဟိမဝန္တာတောင်၌ နေကုန်သော၊ အသွေး အရောင်အမျိုးမျိုးရှိကုန်သော၊ တန်စိုးအာနတော် ကြီးကုန်သော၊အဆင်းလှကုန်သော၊အခြံအရံများ ကုန်သော၊ ခြောက်ထောင်သော နတ်တို့သည် မဟာဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝစ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

> သာတာဂိရိတောင်၌ နေကုန်သော၊ အသွေး အရောင် အမျိုးမျိုး ရိုကုန်သော၊ တန်ခိုးအာနတော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလုကုန်သော၊ အခြံအရံ များကုန်သော၊ သုံးထောင်သော နတ်တို့သည် မဟာဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

> အသွေးအရောင်အမျိုးမျိုး ရှိကုန်သော၊ တန်ခိုး အာနတော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလှကုန်သော၊ အရြံအရဲများကုန်သော ဤတစ်သောင်း ခြောက် ထောင်သော နတ်တို့သည် မဟာဝုန်တော ရဟန်း တို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

> ဝေသာဓိတ္တတောင်၌ နေကုန်သော၊ အသွေး အရောင်အမျိုးမျိုးရိုကုန်သော၊ တန်ခိုးအာနတော် ကြီးကုန်သော၊အဆင်းလှကုန်သော၊အခြံအရံများ ကုန်သော၊ ငါးရာသော နတ်တို့သည်ဟောဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏

ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဝေပုလ္လတောင်၌ နေသော ကုန္ဟီရ နတ်စစ်သူကြီးကို အသိန်းမကသော နတ်တို့သည် ခြံရံစားကုန်၏ ရာဇဂြိုဟ်မြို့၌ နေသော ထိုကုန္ဟီရ နတ်စစ်သူကြီးသည်လည်း မဟာဝှန်တော ရဟန်း တို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်၏။

ေ ၂.၁၁၅။ အရှေ့ အရပ်ကို အုပ်စိုးသော တေရဋ နတ်မင်းကြီးသည် များသော အခြံအရံ ရှိ၍။ ထိုတေရဌနတ်မင်းကြီးသည် ဂန္ဓဗွနတ်တို့၏ အရှင် ဖြစ်၏။ ထိုနတ်မင်းကြီး၏ သားတော်တို့ သည် များလှကုန်၏ ခွန်အားကြီးကုန်၏ တန်း အာန်ဘော်ကြီးကုန်၏၊ အထင်းလှကုန်၏၊ အာရီ အရံများကုန်၏၊ ဘုန္ဓအမည်ရှိကုန်၏၊ စတရဋ နတ်မင်းကြီး၏ ထိုသားတော်တို့သည်လည်း ဟောဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏၊

တောင်အရင်ကို အုပ်စိုးသော ဝိရုဋ္ဌကနတ် မင်းကြီးသည် များသော အခြံအရံရှိ၏။ ထိုဝိရုဋ္ဌက နတ်မင်းကြီးသည် ကုမ္ပက်တို့၏အရှင် ဖြစ်၏၊ ထိုဝိရုဋ္ဌကနတ်မင်းကြီး၏ သားတော်တို့သည် များလှကုန်၏၊ ခွန်အားကြီးကုန်၏၊ တန်ခိုး အာနဘော်ကြီးကုန်၏ အဆင်းလှကုန်၏ အခြားချင်းချင် များကုန်၏ ကုန္တအမည်ရှိကုန်၏ ဝိရုဋ္ဌကနတ်မင်း ကြီး၏ထိုသားတော်တို့သည်လည်း ဟောဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

အနောက်အရပ်ကို အုပ်စိုးသော ဝိရူပကွနတ် မင်းကြီးသည် များသော အင်္ခြံအရံ ရှိ၏။ ထို ဝိရူပကွနတ်မင်းကြီးသည် နဂါးတို့၏အရှင် ဖြစ်၏။ ထိုနတ်မင်းကြီး၏ သားတော်တို့သည် များလှ ကုန်၏။ ခွန်အားကြီးကုန်၏၊ တန်စိုးအာနဘော် ကြီးကုန်၏၊ အာငေးလှကုန်၏၊ အင်္ခြအရံများကုန် ၏ ကုန္တအမည် ရိုကုန်၏ ဝိရူပကွနတ်မင်းကြီး ထိုသားတော်တို့သည်လည်း မဟာဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

မြောက်အရပ်ကို အုပ်စိုးသော ကုဝေရနတ် မင်းကြီးသည် များသော အမြံအရံ ရှိ၏၊ ထို ကုဝေရနတ်မင်းကြီးသည် နတ်ဘီလူးတို့၏အရှင် ဖြစ်၏။ ထိုကုဝေရနတ်မင်းကြီး၏ သားတော် တို့သည် များလှကုန်၏၊ စွန်အားကြီးကုန်၏၊ တန်ခိုးအာနဘော် ကြီးကုန်၏ အဆင်းလှကုန်၏၊ အခြံအရံ များကုန်၏၊ ကုန္ဒအမည်ရှိကုန်၏။ ကုဝေရနတ်မင်းကြီး၏ ထိုသားတော်တို့သည် လည်း မဟာဝှန်တော ရဟန်းတို့၏ အဝည်းအဝေး သို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

အရေ့ အရပ်၌ စတရဋ္ဌနတ်မင်းကြီး၊ တောင် အရပ်၌ ဝိရူင္တကနတ်မင်းကြီး၊ အနောက်အရပ်၌ ဝိရူပက္ခနတ်မင်းကြီး၊ မြောက်အရပ်၌ ကုဝေရ နတ်မင်းကြီး ထိုနတ်မင်းကြီး၊ လေးယောက်တို့ သည် ထက်ဝန်းကျင် အရပ်လေးမျက်နာတို့၌ အလွန် တောက်ပကုန်လျက် ကဝိလဝတ်မြို့ မဟာဂုန်တော၌ တည်ရှိကုန်၏။

ေ.၂.၁၁၈၊ ထိုနတ်မင်းကြီးတို့၏ ကျွန်ယုံတော် ဖြစ်ကုန်သော၊ ပရိယာယ်မာယာ များကုန်သော၊ လှည့်စားတတ်ကုန်သော၊ ကောက်ကျစ်စဉ်းလဲ တတ်ကုန်သော၊ မာယာနတ်၊ ကုဋေကျွာနတ်၊ ဝိဋေကျွနတ်၊ ဝိဋျစ္စနတ်၊ ဝိဋျင္စနတ်နှင့်တကွ-

စန္ဒနနတ်၊ ကာမသေဌနတ်၊ ကိန္နိယက္ကုနတ်၊ နိယက္ကုနတ်တို့သည် လာရောက်ကုန်၏၊ ပနာဒ နတ်၊ ဩပမညနတ်၊ ရထားထိန်း မာတလိနတ်၊ စိတ္တမည်သော ဂန္ဓဗွနတ်၊ သေနမည်သော ဂန္ဓဗွ နတ်၊ စိတ္တသေနမည်သော ဂန္ဓဗွနတ်၊ နင္ဓရာဇာ နတ်၊ စနာသဘနတ်၊ ပဉ္စသိခနတ်၊ တိမ္မရနတ်၊ သူရိယဝစ္တသာနတ်သမီး ဤဆိုခဲ့ပြီးသော ဂန္ဓဗွနတ်တို့နှင့် တစ်ပါးသော နတ်တို့သည် နတ် မင်းကြီးတို့နှင့်အတူ ဟောဝုန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာရောက် ကုန်၏

ေ ၂.၁၁၉။ ထိုမှ တစ်ပါး နာဂသအိုင်၌ နေသော နဂါးတို့နှင့် ဝေသာလီ၌ နေသော နဂါးတို့သည် နဂါးပရိသတ်နှင့်အတူ လာရောက်ကုန်၏ ကမ္မလ မည်သော နဂါး၊ အဿတရမည်သော နဂါးနှင့် ပယာဂဆိပ်၌နေသောနဂါးတို့သည်ဆွေမျိုးတို့နှင့် အတူ လာရောက်ကုန်၏။

အခြံအရံ များကုန်သော၊ ယမုနာမြစ်၌ နေသော နဂါးတို့နှင့် တေရဋအမျိုး၌ ဖြစ်သော နဂါးတို့သည် လာရောက်ကုန်၏၊ ဧရာဝက်ဆင်ပြောင်ကြီး မည်သောထိုနတ်သားသည်လည်းမဟာဝှန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ လာရောက်၏။

အကြင်ဂဠုန်တို့သည် ထိုခဲ့ပြီးသော နဂါးမင်း တို့ကို အနိုင်အထက်ပြု၍ ဖမ်းယူနိုင်ကုန်၏၊ နတ်ကဲ့သို့ အာနသော် ရိုကုန်၏၊ အဓိဝစ်းမှ တစ်ကြိမ်၊ ဥန်တွင်းမှ တစ်ကြိမ်ဟု နှစ်ကြိမ် မွေးဖွား ရကုန်၏၊ အတောင်ရိုကုန်၏၊ စင်ကြယ်သော မျက်စီအမြင်ရိုကုန်၏၊ စိတြသုပက္ကအမည် ရိုကုန်၏၊ ထိုဂဠုန်တို့သည် တောင်းကင်စေရုံဖြင့် တောအုပ်အလယ်သို့ ရောက်လာကုန်၏၊

ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဂဠုန်ဘေး ငြိမ်းအောင် ပြုတော်မူသဖြင့် နဂါးတို့မှာ ဘေးကင်းလေ၏။ နဂါးနှင့် ဂဠုန် တို့သည် သိမ်မွေ့သော စကားတို့ဖြင့် ခေါ် ဝေါ် ပြောဆိုလျက် ဖြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်ကြကုန်၏။

ေ၂.၁၂ဂ။ ဝရဇိန်လက်နက်ရှိသော သိကြားမင်း ကို စစ်ရုံးသဖြင့် သမုဒ္ဒရာကို မှီ၍ နေရကုန်သော အသူရာတို့သည် သိကြားမင်း၏ ညီနောင်တို့ပင် ဖြစ်ကုန်၏၊တန်ခိုးကြီးကုန်၏၊အခြံအရံများကုန်၏။ ကာလကဥ္စအသူရာတို့သည် ကြီးမား ကြောက် မက်ဖွယ်ကောင်းသော ကိုယ်ကို ဇန်ဆင်းလျက် လာကုန်၏။ ဒါနဝေဃသမည်သော လေးသမား အသူရာ၊ ဝေပစိတ္တိအသူရာ၊ သုစိတ္တိအသူရာ၊ ပဟာရာဒအသူရာတို့သည် မာရ်နတ်သားနှင့် တက္က လာရောက်ကုန်၏။ ဝေရောစအမည်ရှိ ကုန်သော၊ ဗလိအသူရာကြီး၏ သားတစ်ရာတို့ သည် ဗလိအသူရာ စစ်တပ်ကို လက်နက်တပ်ဆင် ပြီးလျှင် ရာဟုအသူရှိန်ကြီးထံ အားလုံးပင် ချဉ်း ကပ်၍ 'သင့်အား ကောင်းခြင်း မင်္ဂလာ ဖြစ်ပါစေ သတည်း၊ မဟာဝှန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်း အဝေးသို့ သွားရန် အချိန်တန်ပါပြီ'ဟု ပြောဆို ကုန်၏။

ေ.၂.၁၂၁။ ထိုအခါ၌ အာပေါနတ်၊ ပထဝီနတ်၊ တေဇောနတ်၊ ဝါယောနတ်၊ ဝရုကနတ်၊ ဝါရက နတ်၊ သောမနတ်တို့သည် ယသနတ်နှင့်တကွ လာရောက်ကုန်၏၊ အခြံအရံ များကုန်သော မေတ္တာနတ်၊ ကရုကာနတ်တို့သည်လည်း လာ ရောက်ကုန်၏၊ တန်ဝိုးအာနတော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလှကုန်သော၊ အခြံအရံများကုန်သော၊ အသေးအရောင် အမျိုးမျိုးရှိကုန်သော ဤနတ်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အစုအရုံး ဆယ်ခုတို့သည် မဟာဝှန်တော ရဟန်း တို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ အားလုံးပင် လာရောက်ကုန်၏။

ဝေကျွနတ်၊ သဟလိနတ်၊ အသမနတ်တို့နှင့် တကွ ယမနတ်နစ်မျိုးတို့သည် လာရောက်ကုန်၏၊ လ၏ အခြံအရံဖြစ်ကုန်သော နတ်တို့သည် လ နတ်မင်းကို ရှေ့ထား၍ လာရောက်ကုန်၏။ နေ၏ အခြံအရံဖြစ်ကုန်သော နတ်တို့သည် နေနတ်မင်း ကို ရှေ့ထား၍ လာရောက်ကုန်၏၊ ကြယ်တို့၏ အခြံအရံဖြစ်ကုန်သော နတ်တို့သည် ကြယ်နတ် မင်းတို့ကို ရှေ့ထား၍ လာရောက်ကုန်၏၊ မန္ ဝလာဟကနတ်တို့သည်လည်း လာရောက်ကုန် ၏။ နတ်တို့၏ အကြီးအမျိုး ဖြစ်သော ရှေ့၌ အလုူ ပေးဖူးသည့် ဝါသဝမည်သော သိကြားမင်းသည် လည်း လာရောက်၏။ အသွေးအရောင်အမျိုးမျိုး ရှိကုန်သော၊ တန်ခိုးအာနဘော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလှကုန်သော၊ အခြံအရံ များကုန်သော ဤနတ်အစုအရုံး ဆယ်ခုတို့သည် မဟာဝှန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ အားလုံးပင် လာရောက်ကုန်၏။

ထိုမှ တစ်ပါး မီးလျှုံကဲ့သို့ တောက်ပသော သဟဘူ နတ်တို့သည်လည်းကောင်။ အောင်မဲညို ပွင့်နှင့် တူသော အဆင်းရှိကုန်သော အရိဋကနတ် တို့သည်လည်းကောင်း၊ ရောဇနတ်တို့သည်လည်း ကောင်း၊ ဝရုကနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ သဟဓမ္မနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ အစျွတနတ် တို့သည်လည်းကောင်း၊ အနေဇကနတ်တို့သည် လည်းကောင်း၊ သုလေယျနတ်တို့သည်လည်း ကောင်း၊ ရှစိရနတ်တို့သည်လည်းကောင်း လာ ရောက်ကုန်၏၊ ဝါသဝနေသီ အမည်ရှိသော နတ် တို့သည် လာရောက်ကုန်၏။ အသွေးအရောင် အမျိုးမျိုးရှိကုန်သော၊ တန်ခိုးအာနဘော်ကြီးကုန် သော၊ အဆင်းလှကုန်သော၊ အခြံအရံများကုန် သော ဤနတ်အစုအရုံး ဆယ်ခုတို့သည် မဟာဝုန် တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ အားလုံးပင် လာရောက်ကုန်၏။

သမာနနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ မဟာ သမာနနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ မာနသနတ် တို့သည်လည်းကောင်း၊ မာနသုတ္တမနတ်တို့သည် လည်းကောင်း၊ ခိဍာပဒေါသိကနတ်တို့သည်လည်း ကောင်း လာရောက်ကုန်၏။ မနောပဒေါသိက နတ်တို့သည်လည်း လာရောက်ကုန်၏။ ထိုမှ တစ်ပါး ဟရိနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ လောဟိတဝါသီ နတ်တို့သည်လည်းကောင်း လာ ရောက်ကုန်၏။ အခြံအရံ များသော ပါရာနတ်တို့ သည်လည်းကောင်း၊ မဟာပါရာနတ်တို့သည် လည်းကောင်းလာရောက်ကုန်၏။ အသွေးအရောင် အမျိုးမျိုးရိုကုန်သော၊ တန်ခိုးအာနဘော် ကြီးကုန် သာ။ အဆင်းလှကုန်သော၊ အခြံအရံများကုန် သာ။ ဤနက်အစုအရုံး ဆယ်ခုတို့သည် မဟာဝုန် တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ အားလုံးပင် လာရောက်ကုန်၏။

သုတ္တနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ကရမွနတ် တို့သည်လည်းကောင်း၊ အရုကနတ်တို့သည် လည်းကောင်း၊ ဝေယနသနတ်တို့နှင့်တကွ လာ ရောက်ကုန်၏၊ ဩဒါတဂယုမည်သော ပါမောက္ခ နတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ဝိစက္ခကနတ်တို့ သည်လည်းကောင်း လာရောက်ကုန်၏။ သဒါမတ္တ နတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ဟာရဂဇနတ်တို့ သည်လည်းကောင်း၊ အခြံအရုံများကုန်သော မိဿကနတ်တို့သည်လည်းကောင်း လာရောက် ကုန်၏။ အရပ်မျက်နာတို့၌ မိုးရွာစေလျက် သွားလာလေ့ရှိသော ပဇ္ဈန္နနတ်သည်လည်း မိုး ထစ်ချုန်းစေလျက် လာရောက်၏။ အသွေး အရောင် အမျိုးမျိုး ရိုကုန်သော၊ တန်ခိုးအာနဘော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလှကုန်သော၊ အခြံအရံ များကုန်သော ဤ နတ်အစုအရုံး ဆယ်ခုတို့သည် မဟာဝှန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ အားလုံးပင် လာရောက် ကုန်၏။

စေမိယနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ တုသိတာ ပြည်၌ နေသော နတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ယာမာပြည်၌ နေသော နတ်တို့သည်လည်းကောင်း အခြံအရုံများကုန်သော ကဋ္ဌကနတ်တို့သည်လည်း ကောင်း၊ လစ္စိတကနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ လာသေဋ္ဌနတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ဖောတိ စည်သော နတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ အာသဝ နတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ နိမ္မာနရတိနတ်တို့ သည်လည်းကောင်း၊ ပရနိမ္ပိတသသတ္တနိနတ်တို့ သည်လည်းကောင်း၊ လာရောက်ကုန်၏၊ အသွေး အရောင် အမျိုးမျိုး ရှိကုန်သော၊ တန်နိုးအာနဘော် ကြီးကုန်သော၊ အဆင်းလှကုန်သော၊ အခြံအရံ များကုန်သော ဤနတ်အစုအရုံး ဆယ်ခုတို့သည် မဟာဝှန်တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်း မြောက်ဝမ်းသာ အားလုံးပင် လာရောက်ကုန်၏။

အသွေးအရောင် အမျိုးမျိုးရှိကုန်သော၊ ထို ခြောက်ကျိပ်သော နတ်အစုအရုံးတို့သည် အမည် အနွယ်အလိုက် အားလုံးပင် လာရောက်ကုန်၏ အမျိုးအမည် တူသော တစ်ပါးသော နတ်တို့သည် လည်း လာရောက်ကုန်သေး၏၊ 'အရိယာသံယာ တော်သည် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း ကင်းပြီးတော်မူ၏။ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတည်း-ဟူသော ခလုတ် ကန်သင်းရှိတော်မေ့၊သြယလေးဖြာကိုကူးမြောက် ပြီးတော်မူ၏။ အာသဝေါတရား ရှိတော်မမူ၊ ထို အရိယာသံဃာတော်တိုလည်း ဖူးမြော်ကုန်အံ့၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ညစညားခြင်း ကင်းသည့် လမင်းသဖွယ် တင့်တယ်တော်မူ၏။ သြယ လေးဖြာကို ကူးမြောက်စေတော်မူ၏။ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားကိုလည်း ဖူးမြော်ကုန်အံ့'ဟု ကြွေးကြော်၍ လာကုန်၏။

ေ.၂.၁၂။ တန်စိုးကြီးမားတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရား၏ သားတော်ဖြစ်ကုန်သော သုဒြဟွာ မည်သော ဒြဟွာနှင့် ပရမတ္တမည်သော ဒြဟွာ တို့သည် အတူ လာရောက်ကုန်၏ သနင်္ကမာရ ပြဟွာနှင့် တိဿဒြဟ္မာတို့သည်လည်း ဟောဝုန် တော ရဟန်းတို့၏ အစည်းအဝေးသို့ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ လာရောက်ကုန်၏။

လက်တစ်ရောင်းဖြင့် စကြဝဠာတစ်ထောင်၊ လက်ဆယ်ချောင်းဖြင့် စကြဝဠာတစ်သောင်း တိုင်အောင် အရောင်အဝါ ပျံ့နှံ့စေနိုင်သော ပြဟွာ တစ်ထောင်သည် အစည်းအဝေးသို့ လာ ရောက်၏၊ ပြဟ္မာပြည်၌ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်သော အာနဘော်နှင့် ပြည့်စုံသော ကြီးသော ကိုယ် ရှိသော၊ ကျက်သရေနှင့် ပြည့်စုံသော ဟော ပြဟွာသည် အခြား ပြဟွာတစ်ထောင်ကို လွှမ်းမိုး အုပ်စိုးလျက် တည်၏။ ပြဟ္မာတစ်ထောင်စိ အသီးသီး အစိုးရကုန်သော ဟောပြဟွာ ဆယ်ဦး တို့သည် ဤအစည်းအဝေးသို့ လာရောက်ကုန်၏ ထိုဗြဟ္မာတို့အနက် ဟာရိတမည်သော မဟာ ဗြဟ္မာသည်လည်း ဗြဟ္မာတစ်သိန်း ခြံရံလျက် လာရောက်၏။

ေ၂.၁၂၃။ ရဟန်းတို့--- မာရ်နတ်၏ မိုက်မဲ ပုံကို ရှကုန်လော့၊ သိကြား၊ မဟာဗြဟ္မာတို့နှင့် တကွ ရေးရှ လာကုန်သော ထိုနတ်၊ ဗြဟ္မာအားလုံး တို့ဆီသို့ မာရ်နတ်၏ စစ်သည်တို့သည် ရှေးရှ ချီတက်လာကြကုန်ပြီ။ 'လာကြကုန်လော့၊ ဖမ်းကြ ကုန်လော့၊ နောင်ဖွဲ့ကြကုန်လော့၊ ရာဂဖြင့် ချည်တုပ် ကြကုန်လော့၊ ထက်ဝန်းကျင်မှ ဝိုင်းဝန်း ထားကြ ကုန်လော့။ သင်တို့သည် တစ်ဦးတစ်ယောက် ကိုမျှ မလွတ်စေကြကုန်လင့်' ဤသို့ ဆိုလျက် စစ်သည်များစွာ ရှိသော မာရ်နတ်မင်းသည် မြေပြင်ကို လက်ဖြင့် ပုတ်ခတ်၍ လျှပ်စစ်နှင့် တကွ မိုးကြီး ထစ်ချုန်းရွာသကဲ့သို့ ကြောက်မက်ဗွယ် အသံကို ပြုလျက် ထိုအစည်းအဝေးသို့ မာရ် စစ်သည်ကို စေလွှတ်၏၊ ထိုအခါ မာရ်နတ်မင်း သည် မိမိအလိုအတိုင်း မဖြစ်သောကြောင့် ပြင်းစွာ အမျက်ထွက်လျက် ပြန်ရလေ၏။

ေ့၂.၁၂၄။ စကျွငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားသည်ထိုအလုံးစုံကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရွှိပိုင်းခြား မှတ်သားတော်မူပြီးလျှုင် သာသနာတော်၌ မွေ့လျော် ကုန်သော တပည့်သာဝကတို့အား "ရဟန်းတို့---မာရ်နတ် စစ်သည်တို့သည် ရေးရှု ရှီတက်လာကုန်၏၊ ထိုမော်န်နတ် စစ်သည်တို့ကို သိကုန်လော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏၊ ထိုရဟန်း တို့သည်မြတ်စွာဘုရား၏ အမိန့်တော်ကို ကြား၍ သိအောင် အားထုတ်ကုန်၏၊ မာရ်စစ်သည်တို့သည် ထိုရဟန္တာတို့၏ မွေးညင်းကိုပင် မလှုပ်ရှားစေနိုင်သည် ဖြစ်၍ ထိုရဟန္တာတို့ ထံမှ ပြန်သွားလေကုန်မို့ပြီ၊ ထိုအခါ မာရ်နတ်မင်းသည် ရဟန်းသံဃာကို အာရုံပြု၍ ဤရာထာကို ရုတ်ဆို၏။

> စစ်ပွဲကို အောင်မြင်ပြီးကုန်သော၊ ကြောက်ရုံ့ ခြင်း ကင်းပြီးကုန်သော၊ ကျော်စောခြင်း ရှိကုန် သော၊ လူအပေါင်း၌ ထင်ရှားကုန်သော ထို အရိယာသာဝကအားလုံးတို့သည်အခြားအရိယာ တို့နှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ကြလေကုန်၏။

# 9

# သက္ကပဥ္မသုတိ

o.၂.၁၂၅။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဣန္ဒသာလဝု (တံခါးဝမှာ နံပဲပင်ရှိသော ဝူ)၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထို ဣန္ဒသာလဝုသည် မဂတေိုင်း၊ ရာဇဂြိုဟ်မြို့၏ အရှေ့အရပ် အမွသက္ကာမည်သော ပုဏ္ဏားရွာ၏ မြောက်အရပ် ဝေဒိယက တောင်ပေါ်၌ ရို၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ပြင်းစွာ တောင့်တ သောစိတ် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းမှာ ဖြစ်ပေါ် လေ၏၊ ထို့နောက် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းမှာ-

"မြတ်စွာဘုရားသည် ယခုအခါ အဘယ်အရပ်၌ သီတင်း သုံးနေတော်မူသနည်း"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား က္ကန္မသာလ၇၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူသည်ကို မြင်၍ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် တာဝတိသာနတ်တို့အား-

"အချင်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ကြ ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု မိန့်ဆို၏။

"ကောင်းပါပြီ အရှင်သိကြားမင်း"ဟု တာဝတိံသာနတ် တို့သည် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းအား ပြန်ကြားကြကုန်၏။ ေ.၂.၁၂၆။ ထို့နောက် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် ပဉ္စသိဓမည်သော ဂန္ဓဗွနတ်သားအား ဤသို့ မိန့်ဆို၏-

"အမောင် ပဉ္စသိစ--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဣန္ဒသာလဂ္ ၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူလျက် ရှိ၏၊ အမောင် ပဉ္စသိစ---ငါတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ရှဉ်းကပ်ကြရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု ဖိန့်ဆို၏၊

"ကောင်းပါပြီ အရင်သိကြားမင်း---"ဟု နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းအား ပြန်ကြားပြီးလျှင် ပဉ္စသိဓမည်သော ဂန္ဓဗ္ဗ နတ်သားသည် **ဇေလုဝပဏ္ဍုမည်သော စောင်း**\*ကို ယူ၍ အတူလိုက်ပါရန် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ် လေ၏

ေ၂.၁၂၅။ ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် တာဝတိံသာနတ်တို့ ခြံရံ၍ ပဉ္စသိနေတ်သားကို ရှေ့ဆောင် ပြုလျက် စွန်အားရှိသော ယောက်ျားသည် ကွေးသော လက် ကို ဆန့်သကဲ့သို့၊ ဆန့်သော လက်ကို ကွေးသကဲ့သို့ ဤ အတူပင် တာဝတိံသာနတ်ပြည်၌ ကွယ်ခဲ့၍ မဂတေိုင်း ရာဇဂြိုဟ်မြို့၏ အရှေ့အရာပ်ရှိ အမွသက္ကမည်သော ပုက္ကား ရွာ၏ မြောက်အရပ် ဝေဒိယကတောင်၌ ထင်ရှားပေါ် လာ၏။

ထိုစဉ်အခါ ဝေဒိယကတောင်နှင့် အမွသက္ကာပုဏ္ဏား

ရွာသည် နတ်တို့၏ အရောင်ဖြင့် အလွန်တောက်ပလျက် ရှိ၏ ထက်ဝန်းကျင်ရွာတို့၌ နေကုန်သော လူတို့သည် ဤသို့ ဆိုကြကုန်၏-

"ယနေ့ ဝေဒိယကတောင်သည် စီးတောက်သကဲ့သို့ ဖြစ် နေ၏တကား၊ ယနေ့ ဝေဒိယကတောင်သည် မီးလောင် သကဲ့သို့ ဖြစ်နေ၏တကား၊ ယနေ့ ဝေဒိယကတောင်သည် မီးလျှံထွက်သကဲ့သို့ ဖြစ်နေ၏တကား၊ ယနေ့ ဝေဒိယက တောင်နှင့် အမွှသက္ကာပုက္ကားရွာသည် အဘယ်အကြောင်း ကြောင့် အလွန်တောက်ပလျက် ရှိလေသနည်း"ဟု ဆိုကြ ကုန်၏၊ ထိတ်လန့်မြင်း၊ ကြက်သီးမွေးညင်းထခြင်း ဖြစ်ကြ

ေ.၂.၁၂၈။ ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် ပဉ္စသိခနတ်သားအား-

"အမောင် ပဉ္စသိမ--- မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဈာန်ဝင်စား လေ့ရိုကုန်၏ ဈာန်၌ မွေ့လျော်တော်မူကုန်၏ တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်းတော်မူကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ငါတဲ့သို့သော သူသည် ချဉ်းကပ်ရန် မလွယ်ကူလှပေ၊ အမောင် ပဉ္စသိမ---သင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ရှေးဦးစွာ ခွင့်ပန်ပါလော့၊ အမောင် ပဉ္စသိမ---- သင် ခွင့်ပန်ပြီးမှ ငါတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ဇူးမြော်ရန် ချဉ်းတစ်ကြရလျှင် တောင်းမည်"ဟု မိန့်ဆို၏၊

"ကောင်းပါပြီ အရှင်သိကြားမင်း"ဟု ပဉ္စသိနေတ်သား သည် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းအား ပြန်ကြားပြီးလျှင် ငေလုဝပဏ္ဏုမည်သော စောင်းကို ယူ၍ အုန္ဓသာလဝူ ရှိရာ သို့ ချဉ်းကပ်လေ၏၊ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် "ဤနေရာ၌ နေ၍ စောင်းတီးသည်ရှိသော် မြတ်စွာဘုရားသည် ဝါနှင့် မဝေး လွန်း မနီးလွန်း ဖြစ်၍ ဝါ၏ စောင်းသံကို ကြားလိမ့်မည်"ဟု နလုံးသွင်းကာ တစ်စုသော နေရာ၌ ရပ်တည်လေ၏။

### ပဥ္စသိခနတ်သား၏ သီချင်းဂါထာ

ေ၂.၁၂၉။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရဝ်တည်ပြီးသော် ပစ္စသိခနတ်သားသည် ဇေလုဝပက္ကုမည်သော စောင်းကို တီးလေ၏၊ သီချင်းဂါထာတို့ကိုလည်း သီဆို၏၊ ပစ္စသိခ နတ်သား၏ သီချင်းဂါထာတို့သည် ဘုရားနှင့် စဝ်၏ တရားနှင့် စဝ်၏၊ သံဃာနှင့် စဝ်၏ ရဟန္တာတို့နှင့် စဝ်၏ ကာမဂုက်နှင့် စဝ်၏ "ရုစ်နှမ သူရိယဝစ္စသာ--- သင်၏စဝင် တိမ္ဗရုသက နတ်မင်းကြောင့် သင်သည် မွေးဖွားလာရပေ၏ ရုစ်နှမသည် ကောင်းခြင်းအင်္ဂါ လက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံ၏ ငါ၏ နှစ်သက် မြတ်နိုးခြင်းကို ဖြစ်စဝနိုင်၏ သင်၏ ဖေင် ထိုတိမ္မရှသက နတ်မင်းကို ငြေရိုခိုးပါ၏ဖြိုးပြုံးပြက်ပြက်အရောင်ထွက်သော ရုစ်နှမ--- ရွေးထွက်နေသူတို့သည် လေအေးကို နှစ်သက် သကဲ့သို့၊ ရေငတ်နေသူတို့သည် လေအေးကို နှစ်သက်သကဲ့ သို့၊ ရဟန္တာတို့သည် လောကုတ္တရာတရားကို နှစ်သက်သကဲ့ သို့၊ ရဟန္တာတို့သည် လောကုတ္တရာတရားကို နှစ်သက် တာမှုကုန်သကဲ့သို့၊ ငါသည် သင့်ကို ရုစ်ကြိုက်လျက် ရှိ၏။ ရုစ်နှမ--- ဆေးသည် သူနာ၏ ရောင်္ဂါကို ငြိမ်းစေသကဲ့သို့၊ အစာသည် ငတ်ဖွတ်နေသူ၏ ဆာလောင်ခြင်းကို ငြိမ်းစေ သကဲ့သို့၊ ငါ၏ အချစ်မီးကို ပြိမ်းစေပါလော့၊

ချစ်နမ--- အလွန်ပူအိုက်သော ဆင်ပြောင်ကြီးသည် ကြာဝတ်မှုန်ပြွမ်းလျက် အေးမြသော ရေရှိသည့် ရေကန်ထဲ သို့ သက်ဆင်းသကဲ့သို့ ငါသည် သင်၏ ရင်ခွင်ထဲသို့ သက်ဆင်းလိုပါ၏။ ချစ်နှမ--- ချွန်းအုပ်မရအောင် အမှန် ကျနေသော ဆင်သည် လုံလျင်လုံမကို ငါ နိုင်ပြီ-ဟု မာန် ယစ်လျက် မည်သည့်အကြောင်းကိုမျ မသိသကဲ့သို့ လက္ခကာနင့် ညီညွတ်သည့် ပေါင်ရှိသော သင်နမကြောင့် အချစ်မာန်ယစ်မူးနေသော ငါသည် မည်သည့်အကြောင်း ကိုမျှ မသိတော့ပါ။ ချစ်နှမ--- ငါ၏ စိတ်သည် သင်နမ အပေါ်၌ တစ်ဖက်သတ် တိမ်းညွှတ်လျက် စွဲမက်နေချေပြီ၊ ငါးများချိတ်ကို မျိုမိသော ငါးကဲ့သို့ပင် ငါ၏ စိတ်ကို ပြန်လည် ဆုတ်နှစ်စေရန် မစွမ်းနိုင်တော့ပါ။ တင့်တယ်သော ပေါင် ရှိသော ချစ်နမ---၊ ငါ့ကို ဖက်လှည့်ပါလော့။ မခို့တရို့ ကြည့် လေ့ရှိသော ချစ်နမ---၊ ငါ့ကို ဖက်လှည့်ပါလော့။ ကောင်းခြင်း လက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော ချစ်နမ---၊ ငါ့ကို ဖက်လှည့်ပါ လော့။ ဤသို့ ဖက်ခြင်းကို ငါသည် အလွန်ပင် တောင့်တ လျက် ရှိ၏။ ချစ်နှမ--- ငါ၏ ချစ်ခင်တပ်မက်မှုသည် ပကတိ အားဖြင့် အနည်းငယ်မျှ ဖြစ်သော်လည်း ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်၌ လှူဒါန်းခြင်းသည် အတိုင်းမသိ တိုးပွားသကဲ့သို့၊ အဖျား ကော့သော ဆံပင်ရှိသည့် သင်နှမကို ငါ၏ ချစ်ခင်တပ်မက် မှုသည် အမျိုးမျိုး တိုးပွား ဖြစ်ပေါ် လျက် ရှိ၏။ အလုံးစုံသော ကောင်းခြင်းငါးဖြာ လက္ခဏာနှင့် ပြည့်စုံသော ချစ်နှမ---၊ သည်းခံခြင်း-စသည့် တာဒိဂုက်နှင့် ပြည့်စုံကုန်သော မြတ်စွာဘုရားတို့၌ ပြုခဲ့သော ငါ၏ ကောင်းမှု ဟူသမျှသည် သင်နမနှင့်အတူ အကျိုးပေးပါစေသတည်း။ အလုံးစုံသော ကောင်းခြင်းငါးဖြာ လက္ခဏာနှင့် ပြည့်စုံသော ချစ်နှမ---၊ ဤမြေပြင်၌ ငါပြုထားသော ကောင်းမှုဟူသမျှသည် သင် နမနင့် အတူ အကျိုးပေးပါစေသတည်း။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိတာယ်)

ချစ်နှမ သူရိယဝစ္ထသာ--- သာကီဝင်မင်းသား မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဈာန်ဖြင့် တစ်စိတ်တည်း ရှိလျက် သတိ၊ ပညာနှင့် ယှဉ်လျက် အမြိုက်နိတ္တာန်ကို ရှာသကဲ့သို့ ငါသည် သင့်ကို ရှာ၍ နေ၏ ကောင်းခြင်းလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော ချစ်နမ--- မြတ်စွာဘုရားသည် မြတ်သော သမော့စဉ်စာက်သို့ ရောက်၍ ဝမ်းမြောက်တော်မူသကဲ့သို့ ဤအတူပင် ငါသည် သင်နှင့် ပေါင်းသင်းရသည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်ပေါစေသား၊ ချစ်နှမ သူရိယဝစ္ထသာ--- တာဝတိသာနတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းသည် ငျံအား လိုရာဆုလာဘ်ကို ပေးခဲ့လျှင် ငါသည် သင်နမကိုသာ တောင်းယုပါဆုံး ငါ၏ ချစ်ကြိုက်မြင်းသည် ဤမှူလောက် နိုင်မြီလျက် ရှိ၏။ ကျွမ်းကျင်ရေးခြား ရုံလှပေ သာ၍ သင်းရတာနာရှိသော၊ ပွင့်သစ်စ အင်ကြင်းပင်သဖွယ် တင့်တယ်သော သင့်ဖခင် တိမွေရသကနာတိမင်းကြီးကို ဦးညွတ် ရှိခိုးပါ၏"ဟု သီဆို၏။

ေ.၂.၁၃ဂ။ ဤသို့ စောင်းတီး၍ သီချင်းဆိုသော် မြတ်စွာဘုရားသည် ပဉ္စသိစဂန္ဓဗ္ဗနတ်သားအား ဤစကား ကို မိန့်တော်မှ၏-

"ပဉ္စသိမ--- သင်၏ စောင်းသံသည် သီချင်းသံနှင့် ကိုက် ညီပေ၏၊ သီချင်းသံသည်လည်း စောင်းသံနှင့် ကိုက်ညီပေ ၏၊ သင်၏ စောင်းသံသည် သီချင်းသံကို မလွန်ပေ၊ သီချင်းသံ သည်လည်း စောင်းသံကို မလွန်ပေ၊ ပဉ္စသိမ--- သင်သည် ဘုရားနှင့် စပ်သော၊ တရားနှင့် စပ်သော၊ သံဃာနှင့် စပ်သော၊ ရဟန္တာတို့နှင့် စပ်သော၊ ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ဤဂါထာ တို့ကို အဘယ်အခါက သီကုံးထားသနည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သမ္မာသမွောနိဉာက်ကို ရတော်မူဦးကာစ (ဘုရားဖြစ်တော် မူဦးကာစ)၌ ဥရုဝေလတော နေရဥရာမြစ်ကစ်းပါး အနီး အပေါလ ပညောင်ပင်ရင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူလျက် ရှိပါ၏။ ဖြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ ဘုရားတပည့်တော်သည် တိမ္မရဂန္စဗွနတိမင်းကြီး၏သမီး ဘဒ္ဒါမည်သော သူရိယ-စစ္ထသာကို ချစ်ကြိုက်နေပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုသူငယ်မ သည်ကား ရထားထိန်း မာတလိ၏သား သိက္ခေီမည်သော အခြားသူကို ရျစ်ကြိုက်နေပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည်တော်သည် ထိုသူရိယ-ဝစ္ထသာကို မည်သည့်နည်းနှင့်မှု၊ မရနိုင်သောအခါ ဝေလုဝ ပဏ္ထုစောင်းကို ယူ၍ တိမ္မရဂန္မဗွနတ်မင်းကြီး၏ ဓိမာန်သို့ ချဉ်းကင်လျက် တီးတေ်ပါ၏၊ ဤသီချင်းဂါထာတို့ကိုလည်း သီဆိုပါ၏။ ဤသီချင်းဂါထာတို့သည် ဘုရားနှင့်လည်း စပ်ပါ၏။ ဤ တရားနှင့်လည်း စပ်ပါ၏။ သံဃာနှင့်လည်း စပ်ပါ၏။ ရဟန္တာတို့နှင့်လည်း စပ်ပါ၏၊ ကာမဂုက်နှင့်လည်း စပ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား---ဤသို့ သီဆိုသည်ရှိသော် ဘဒ္ဒမည်သော သူရိယဝစ္ဆသာသည် တပည့်တော်အား ဤစကားကို ထိုပါ၏-

"အရှင်--- ကျွန်မသည် ထိုမြတ်စွာဘုရားကို မျက်မှောက် ဖဖူးမြော်ရသေးပါ၊ သို့သော်လည်း တာဝတိံသာနတ်သား တို့၏ သုမွောသဘင်၌ ကျွန်မ ကနေစဉ် ထိုမြတ်စွာဘုရား အကြောင်းကို ကြွားခဲ့ရပါသည်၊ အရှင်---အရှင်သည် ထို မြတ်စွာဘုရားကို ပြောဆိုရီးကျူးသည့်အတွက် ယနေ့ ကျွန်မတို့အား ပေါင်းဆုံခ်ခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့"ဟု ဆို၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် ထိုသူငယ်မ နှင့်အတူ ထိုမျှသာ ပေါင်းဆုံခဲ့ရပါ၏။ ထိုမှ နောက်၌ ယစု တိုင်အောင် မဝပါင်းဆုံရတော့ပါ"ဟု လျှောက်၏

### သိကြားမင်း ချဉ်းကပ်ခြင်း

ေ.၂.၁၃၁။ ထိုအခါ နတ်တို့အရင် သိကြားမင်းမှာ "ပဉ္စသိသေည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ပြောဆိုလျက် ရှိ၏ မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း ပဉ္စသိနေင့် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ပြောဆိုလျက် ရှိ၏"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် ပဉ္စသိစဂန္ဓဗွ နတ်သားကို မိန့်ဆို၏-

"ပဥ္စသိေ--- သင်သည် ငါ၏ စကားကို မြတ်စွာဘုရား အား လျှောက်ပါလော့၊ 'မြတ်စွာဘုရား--- နတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းသည် အမတ်နှင့် တကွ အခြံအရံပရိသတ်နှင့် တကွ မြတ်စွာဘုရားအား ခြေတော်ဦးနိုက်ရှိနိုးပါ၏'ဟူ၍ လျှောက် ပါလော့"ဟု မိန့်ဆို၏။

"ကောင်းပါပြီ အရှင်သိကြားမင်း"ဟု ပဉ္စသိစဂန္စ ဗွ နတ်သားသည် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းအား ပြန်ကြား၍ မြတ်စွာဘုရားကို လျှောက်၏- "မြတ်စွာဘုရား--- နတ်တို့ အရှင် သိကြားမင်းသည် အမော်နှင့်ကကွ အရြံအရံ ပရိသတ် နှင့် တကွ မြတ်စွာဘုရားအား ခြေတော်ဦးနိုက် ရှိနိုးပါ၏"ဟု လျှောက်၏၊ "ပဉ္စသိစ--- ကောင်းပြီ၊ နတ်တို့ အရှင် သိကြား မင်းသည် အမတ်နှင့်တကွ အရြံအရံ ပရိသတ်နှင့် တကွ ချစ်းသာပါစေသတည်း၊ နတ်၊၊ လူ၊ အသူရာ၊ နဂါ။ ဂန္ဓဗ္ဗနတ် တို့သည်လည်းကောင်း၊ အခြားသော သတ္တဝါအများတို့ သည်လည်းကောင်း၊ ချမ်းသာကို အလိုနိုကြသည်ချည်းသာ ဖြစ်ဝေ၏"ဟု မိန့်ထိုတော်မှ၏။ ေ,၂.၁၃၂။ မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဤသို့ သဘော ရှိသော တန်ခိုးကြီးနတ်တို့ကို ဤသို့ပင် မိန့်ဆိုတော်မူလေ့ ရှိကုန်၏။

ကြသို့ မြတ်စွာဘုရား မိန့်ဆိုတော်မူသည်ရှိသော် နတ်တို့ အရှင် သိကြားမင်းသည် ကုန္ဒသာလဂူသို့ ဝင်၍ မြတ်စွာ ဘုရားအား ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ နေ၏။ တာဝတိံသာနတ်တို့သည်လည်း ကုန္ဒသာလဂူသို့ ဝင်၍ မြတ်စွာဘုရားအား ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ နေကုန် ၏။ ပဉ္စသိဓဂန္ဓပ္စနတ်သားသည်လည်း ကုန္ဒသာလဂူသို့ ဝင်၍ မြတ်စွာဘုရားအား ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ နေ၏။

ထိုစဉ်အခါ ဆူနွသာလဂူသည် ညေီညော ဖြစ်ပါလျက် ညီညာလာ၏၊ ကျဉ်းမြောင်းသည် ဖြစ်လျက် ကျယ်ဝန်း လာ၏၊ နတ်တို့၏ အရောင်ဖြင့် ဂူတွင်း၌ အဓိုက်မှောင် ကွယ်ပျောက်၍ အလင်းရောင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊

ေ,၂.၁၃၃။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နတ်တို့အရင် သိကြားမင်းအား "ပြုဇွယ်ကိစ္စအလွန်များပါလျက်ကောသိယ အနွယ် အရှင်သိကြား၏ ဤအရပ်သို့ လာနိုင်ခြင်းသည် အုံဇွယ်ရှိပေ၏ ထူးဆန်းပေ၏"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်လိုသည်မှာ ကာလ ကြာမြင့်ပါပြီ၊ သို့သော်လည်း တာဝတိံသာနတ်တို့၏ အချို့အချို့သော ပြုဗွယ်ကိစ္စ တို့၌ ကြောင့်ကြစိုက်နေရပါသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်နိုင်ခဲ့ပါ။

ဖြတ်စွာဘုရား--- အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ သလဠဝနွကုဋိ၌ နေတော်မူလျက် ရှိပါ၏၊ ဖြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ဗူးမြော်ရန် သာဝတ္ထိမြို့သို့ သွားပါ၏၊ ထိုစဉ်အခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် တစ်ခုသော လေသမာပတ်ကို ဝင်စား နေတော်မူပါ၏။ ဝေဿဝက်နုတ်မင်းကြီး၏ ဓိဖုရား ဘူဇတိ မည်သော နတ်သမီးသည် မြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ်ရှိမိုး ရှိခိုးကာ ရုပ်လျက် ဝတ်ပြုနေပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ထိုအခါ ဘုရားတပည့်တော်သည် ဘူဇတိနတ်သမီးအား ဤစကားကို ဆိုပါ၏-

"နတ်သမီး--- သင်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ငါ၏ စကားကို လျှောက်ပါလော့၊ မြတ်စွာဘုရား--- နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် အမတ်နှင့် တကွ အခြံအရံပရိသတ်နှင့် တကွ မြတ်စွာဘုရားကို ခြေတော်ဦးနိုက် ရှိနိုးပါ၏ ဟူ၍ လျှောက်ပါလော့"ဟု ဆို၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဤသို့ ဆိုသော် ထိုဘူဖတိနတ်သစီး သည် ဘုရားတပည့်တော်အား 'အရှင်သိကြားမင်း---မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် အဓါမဟုတ်ပါ၊ မြတ်စွာဘုရား သည် တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်းလျက် ရှိပါသည်'ဟု ဆိုပါ၏။

"နတ်သမီး--- သို့ဖြစ်လျှင် မြတ်စွာဘုရား ထိုဇလ သမာပတ်မှ ထတော်မူသောအခါ ငါ၏ စကားဖြင့် မြတ်စွာ ဘုရားကို လျှောက်ပါလော့"ဟု မှာ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- အသို့ပါနည်း၊ ထိုနုတ်သမီးသည် ဘုရားတပည့်တော်၏ စကားဖြင့်မြတ်စွာဘုရားကို လျှောက် ပါဏ်လော၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုနုတ်သမီး၏ စကားကို အမှတ်ရတော်မူပါဏ်လော"ဟု လျှောက်၏။

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ထိုနတ်သမီးသည် ငါ့ကို လျှောက်၏ ထိုနတ်သမီး၏ စကားကို ငါ မှတ်မိ၏ စင်စစ် အားဖြင့်အသင်သိကြား၏ရထားဘီးသံဖြင့်ပင်ထိုသမာပတ် မှ ငါ ထခဲ့ပေ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်တို့ထက် အလျင် စောစွာ တာဝတိသာနတ်ပြည်၌ ဖြစ်နေကြသော ထိုနတ် တို့၏ မျက်မှောက်မှ ဤသို့ ဘုရားတပည့်တော် ကြားနာ သိမှတ်ခဲ့ရပါသည်- 'ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့ ပွင့်တော်မူသောအခါ အသူရာအပေါင်းတို့ ဆုတ်ယုတ်လျက် နတ်အပေါင်းတို့ ပြည့်နက် စည်ကားကုန် ၏ဟု ကြားနာ သိမှတ်ခဲ့ရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ပူစော် အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ပြတ်စွာဘုရားသည် လောက၌ ပွင့်တော်မူသောအခါမှ ရ၍ အသူရာအပေါင်းတို့ ဆုတ်ယုတ်လျက် နတ်အပေါင်းတို့ ပြည့်နက် စည်ကားနေ ကြောင်းကို ဘုရားတပည့်တော်ကိုယ်တိုင် တွေ့မြင်ရပါ၏" ဟု လျှောက်၏။

#### ဂေါပကနတ်သားဝတ္ထု

ေ,၂.၁၃၄၊ "မြတ်စွာဘုရား--- ဤကဝိလဝတ်မြို့၌ ပင်လျှင် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာကို ကြည်ညှိ၍ ငါးပါးသီလကို စောင့်ထိန်းလေ့ရှိသည့် ဂေါဝိကာမည်သော သာကီဝင် မင်းသမီးသည် ရှိပါ၏ ထိုမင်းသမီးသည် မိန်းမအဖြစ် (ဖိန်းမဘဝ)ကို စက်ဆုပ်လျက် ယောက်ျားဖြစ်ကြောင်း

# 🚳 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အကျင့်ကို ဖြည့်ကျင့်၍ နောကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ကောင်းသော လားရာ တာဝတိံသာနတ်ပြည်၌ ဘုရားတပည့်တော်တို့၏ သားအဖြစ်သို့ ရောက်လာပါ၏။ ထိုတာဝတိံသာနတ်ပြည်၌လည်း ထိုနတ်သားကို "ဂေါပက နတ်သား ဂေါပကနတ်သား "ဟူ၍ ခေါ်ကြပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ရဟန်းသုံးပါးတို့သည်ကား မြတ်စွာ ဘုရားထဲတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါလျက် ယုတ် နိမ့်သော ဂန္ဓဗ္ဗနုတ်မျိုး၌ ဖြစ်လာပါကုန်၏။ ထိုနတ်တို့သည် ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို ကုံလုံပြည့်စုံစွာ ခံစားပျော်ရွှင်လျက် ဘုရားတပည့်တော်တို့အား ခစားရန် သုမ္ဗောနတ်သဘင်သို့ လာရောက်ကြပါကုန်၏။

ဘုရားတပည့်တော်တို့အား စစားရန် လာရောက်သော ထိုနတ်တို့ကို ဂေါပကနတ်သားသည် ဤသို့ သတိပေး ပြောဆိုပါ၏။

'အရှင်တို့--- အရှင်တို့သည် အဘယ်ကို ဉာက်ဦးလှည့်၍ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နာခဲ့ကြပါသနည်း၊ ဘုရား၊တဝည်ခံတာသည်ကား ဘုရား၊ တရား၊ သံယာကို ကြည်ညို၍ ငါးပါးသီလမျှကို စောင့်ထိန်းလေ့ရှိသည့် ဒိန်းမ ပင် ဖြစ်သော်လည်း ဒိန်းမအဖြစ် (ဒိန်းမဘဝ)ကို စက်ဆုပ် လျက် ယောက်ျားဖြစ်ကြောင်းအကျင့်ကို ဖြည့်ကျင့်သဖြင့် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ကောင်းသော လားရာတာဝတိံသာနတ်ပြည်၌နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း၏ သားအဖြစ်သို့ ရောက်လာ၏၊ ဤ တာဝတိံသာ နတ်ပြည်၌လည်း ကျွန်ုင်ကို "ဂေါပကနတ်သား ဂေါပကနတ်သား" ဟု၍ ခေါ်ကြပါကုန်၏

အရှင်တို့ --- အရှင်တို့သည်ကား မြတ်စွာဘုရားထံ တော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ခဲ့ပါလျက် ယုတ်နိမ့် သော ဂန္ဓဗ္ဇနတ်မျိုး၌ ဖြစ်လာရတုန်၏ အရှင်တို့ --- တရား ကျင့်ဖက်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ယုတ်နိမ့်သော ဂန္ဓဗ္ဗနတ်မျိုး၌ ဖြစ်နေ ကြသည်တို့ကို မြင်ရကုန်သော ကျွန်ုပ်တို့သည် မြေင် သင့်သော အရာကို မြင်ရလေကုန်စွတကား'ဟု သတိပေး ပြောဆို၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဂေါပကနတ်သား သတိပေး ပြောဆို လတ်သော် ထိုနတ်သားသုံးယောက်တို့တွင် နတ်သား နှစ်ယောက်တို့သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ဝင် ပထမဈာန် သတိကို ရလျက် အနာဂါဇိမဂ်-ဟူသော တရားထူးကို ရ၍ ပြဟ္မပုရောဟိတာဘုံသို့ ရောက်ကုန်ပါ၏၊ တစ်ယောက် သော နတ်သားသည်ကား ကာမဘုံ၌ပင် ပျော်၍ နေပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် တရား

ထူးကို ရြေင်းငှာ လာရောက်ကြပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် အစွင့်ပေးတော်မူပါသော် ဘုရားတပည့် တော်တို့သည် မေးစွန်းကို မေးလိုပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

ေ.၂.၁၃၅။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏-

"ဤသိကြားမင်းသည် ရှည်စွာသော နေ့ညဉ့်ပတ်လုံး စင်ကြယ်သော အကျင့်ရှိ၏ မည်သည့် မေးရွန်းကို မေးသည် ဖြစ်စေ အကြောင်းနှင့် စပ်သော မေးရွန်းကိုသာ မေး လိမ့်မည်၊ အကြောင်းနှင့် ဖစ်သောမေးခွန်းကို မေးလိမ့်မည် မဟုတ်။ ထိုမေးခွန်းကို ငါ ဖြေလတ်သော် ထိုအဖြေကို လျင့်မြန်စွာပင် သိလိမ့်မည်"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ေ.၂.၁၃၆။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းကို ဂါထာဖြင့် မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"သိကြားမင်း---သင်၏ စိတ်၌ မေးလိုသော မေးရွန်းကို ငါဘုရားအား မေးလော့၊ ထိုထိုမေးရွန်း အတွက် ဖြစ်ပေါ် နေသော သင်၏ ယုံမှားခြင်း (ဝိစိကိစ္ဆာ)ကို အဆုံးတိုင် ပြေရှင်းအောင် ငါဘုရား ဖြေရှင်းတော်မှအှံ"

ေ.၂.၁၃၇။ မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူလတ်သော် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ရှေးဦး စွာ ဤသို့ မေးလျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- 'ရန်ပြီးကင်းကုန်လျက်၊ ရန်သူကင်း ကုန်လျက်၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းကင်းကုန်လျက်၊ အမျက်ထွက် ခြင်းကင်းကုန်လျက် ငါတို့ နေကြရပါလို၏'ဟု နတ်၊ လူ၊ အသူရာ၊ နဂါး၊ ဂန္ဓတ္ဝန်ငုံ အရြား များစွာသော သတ္တဝါတို့ တောင့်တကြပါ၏၊ သို့သော်လည်း ထိုသတ္တဝါတို့သည် ရန်ပြုီးရိုကုန်လျက်၊ ရန်သူရိုကုန်လျက်၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ရိုကုန်လျက်၊ အမျက်ရှိကုန်လျက် နေကြရပါကုန်၏။ ဤသို့ နေရခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်ပါနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ဤသို့နေရခြင်းသည် ဣဿာ(မနာလိုမှု)နှင့် မစ္စရိယ(ဝန်တိုမှု)ကြောင့် ဖြစ်၏"

ေ.၂.၁၃၈၊ "မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်တရား ရှိသော် ဘူသာ၊ မစ္ဆရိယ ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်တရားမရှိသော် ဘူသာ၊ မစ္ဆရိယ မဖြစ်ပါသနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ရှစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း ရှိသော် ဘူသား၊ မစ္ဆရိယ ဖြစ်၏၊ ချစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း မရှိသော် ဘူသား၊ မစ္ဆရိယ မဖြစ်" "မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်တရား ရှိသော် ချစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်တရားမရှိသော် ချစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း မဖြစ်ပါသနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- လိုချင်ခြင်း ရှိသော် ချစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း ဖြစ်၏၊ လိုချင်ခြင်း မရှိသော် ချစ်ခြင်း၊ မုန်းခြင်း မဖြစ်"

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်တရား ရှိသော် လိုချင်ခြင်း ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်တရား မရှိသော် လိုချင်ခြင်း မဖြစ် ပါသနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ကြံစည်ခြင်း ရှိသော် လိုချင်ခြင်းဖြစ်၏ ကြံစည်ခြင်း မရှိသော် လိုချင်ခြင်း မဖြစ်"

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်တရား ရှိသော် ကြံစည်ခြင်း ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်တရားမရှိသော် ကြံစည်ခြင်း မဖြစ်ပါ သနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- သံသရာရဲ့ထွင်တတ်သည့် တရား (တကှာ)အစု ရှိသော် ကြံစည်ခြင်း ဖြစ်၏ သံသရာ ရဲ့ထွင်တတ်သည့် တရား (တကှာ)အစု မရှိသော် ကြံစည် ခြင်း မဖြစ်"

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်သို့ ကျင့်သော ရဟန်းသည် သံသရာချဲ့ထွင်တတ်သည့် တရားအစု၏ ချပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကို ကျင့်သည် မည်ပါသနည်း"

# ဝေဒနာကမ္မဋ္ဌာန်း

ေ,၂.၁၃၉။ "နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ဝမ်းမြောက် ခြင်းကိုလည်း ဖိုဝဲသင့်သော ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ မမှီဝဲသင့် သော ဝမ်းမြောက်ခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- နှလုံးသောယာခြင်းကို လည်း မှီဝဲသင့်သော နှလုံးမသာယာခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော နလုံးသောယာခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- လျစ်လျူရှခြင်းကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူရှခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူ ရှခြင်း-ဟု၍ နစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

ေ၂.၁၄၀။ `နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ဝမ်းမြောက် ခြင်းကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ မမှီဝဲသင့် သော ဝမ်းမြောက်ခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏' ဟူသော ဤစကားကို ဆို၏ အဘယ်အကြောင်းကို စွဲ၍ ဤစကားကို ဆိုခဲ့သနည်း ဟူမှ-

ထို နှစ်မျိုးသော ဝမ်းမြောက်ခြင်းတို့တွင် 'ဤ ဝမ်းမြောက် ခြင်းကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ဟု သိပြားအံ့၊ ဤသို့ သဘောရှိသော ဝမ်းမြောက်ခြင်းကို မမှီဝဲသင့်။

'ဤဝမ်းမြောက်ခြင်းကို မိုဝိသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရား တို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွားကုန်၏ဟု သိ ငြားအုံး ဤသို့သဘောရှိသော ဝမ်းမြောက်ခြင်းကို မိုဝဲ သင့်၏

ထိုမှီဝဲသင့်သော ဝမ်းမြောက်ခြင်း၌ အကြင် ဝမ်းမြောက် ခြင်းသည် ကြံစည်ခြင်းနှင့်လည်း တကွ ခြစ်၏၊ သုံးသပ် ခြင်းနှင့်လည်း တကွ ခြစ်၏၊ အကြင် ဝမ်းမြောက်ခြင်းသည် ကြံစည်ခြင်းလည်း မရှိ၊ သုံးသပ်ခြင်းလည်း မရှိ၊ ထိုနှစ်မျိုး တို့တွင် ကြံစည်ခြင်းလည်း မရှိ၊ သုံးသပ်ခြင်းလည်း မရှိသော ဝမ်းမြောက်ခြင်းသည် သာလွန်၍ မြတ်၏။

ဲနတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ဝမ်းမြောက်ခြင်းကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော ဝမ်းမြောက် ခြင်း-ဟူ၍ နစ်မျိုးအားဗြင့် ငါ ဟော၏'ဟူသော ဤကေားကို ဤဆိုခဲ့ပြီးသော အကြောင်းကို စွဲ၍ ငါ ဆို၏။

ေ ၂.၁၄၁၊ `နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- နလုံးမသာယာ ခြင်းကိုလည်း မိုဝဲသင့်သော နလုံးမသာယာခြင်း၊ မမိုဝဲ သင့်သော နှလုံးမသာယာခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဗြင့် ဝါ ဟော၏'ဟူသော ဤကေားကို ဆို၏ အဘယ်အကြောင်း ကို စွဲ၍ ဤကေားကို ဆိုခဲ့သနည်း ဟူမှ-

ထိုနှစ်မျိုးသော နှလုံးမသာယာခြင်းတို့တွင် 'ဤနှလုံး သောယာခြင်းကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏'ဟု သိငြား အုံးဤသို့သဘောရှိသော နှလုံးမသာယာခြင်းကို မှီဝဲသင့်။

ထို နှစ်မျိုးသော နလုံးသောယာခြင်းတို့တွင် 'ဤနလုံး သောယာခြင်းကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ် ယုတ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွားကုန်၏'ဟု သိပြားအုံး ဤသို့ သဘောရှိသော နှလုံးသောယာခြင်းကို မှီဝဲသင့်၏။

ထို မှီဝဲသင့်သော နှလုံးမသာယာခြင်း၌ အကြင်နှလုံး မသာယာခြင်းသည် ကြံစည်ခြင်းနှင့်လည်း တကွ ဖြစ်၏၊ သုံးသပ်ခြင်းနှင့်လည်း တကျွဖြစ်၏၊ အကြင်နှလုံးမသာယာ

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ခြင်းသည် ကြံစည်ခြင်းလည်း မရှိ၊ သုံးသပ်ခြင်းလည်း မရှိ၊ ထို နှစ်မျိုးတို့တွင် ကြံစည်ခြင်းလည်း မရှိ၊ သုံးသပ်ခြင်းလည်း မရှိသော ထိုနှလုံးမသာယာခြင်းသည် သာလွန်၍ မြတ်၏။

'နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း---နလုံးမသာယာခြင်းကို လည်း မိုဝဲသင့်သော နလုံးသောယာခြင်း၊ မမိုဝဲသင့်သော နလုံးသောယာခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏' ဟူသောဤစကားကို ဤဆိုအပ်ပြီးသော အကြောင်းကို စွဲ၍ ငါ ဆို၏။

ေ၂.၁၄၂။ `နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း---လျစ်လျူရှ ခြင်းကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူရှခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူရှခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားခြင့် ငါ ဟော၏' ဟူသော ဤစကားကို ဆို၏ အဘယ်အကြောင်းကို စွဲ၍ ဤစကားကို ဆိုခဲ့သနည်း ဟူမှ-

ထိုနှစ်မျိုးသော လျစ်လျူရှုခြင်းတို့တွင် 'ဤလျစ်လျူရှ ခြင်းကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ဟု သိပြားအံ့၊ ဤသို့ သဘောရှိသော လျစ်လျူရှုခြင်းကို မမှီဝဲသင့်။

ထိုနှစ်မျိုးသော လျစ်လျူရှုခြင်းတို့တွင် 'ဤလျစ်လျူ ရှုခြင်းကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွားကုန်၏ဟု သိပြားအုံ၊ ဤသို့ သဘောရှိသော လျစ်လျူရှုခြင်းကို မှီဝဲသင့်၏။

ထိုမှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူရှုခြင်း၌ အကြင်လျစ်လျု ရှုခြင်းသည် ကြံစည်ခြင်းနှင့်လည်း တကွ ဖြစ်၏ သုံးသပ် ခြင်းနှင့်လည်း တကွ ဖြစ်၏ အကြင်လျစ်လျူရှခြင်းသည် ကြံစည်ခြင်းလည်း မရှိ၊ သုံးသပ်ခြင်းလည်း မရှိ၊ ထို နှစ်မျိုးတို့တွင် ကြံစည်ခြင်းလည်း မရှိ၊ သုံးသပ်ခြင်းလည်း မရှိသော ထိုလျစ်လျူရှခြင်းသည် သာလွန်၍ မြတ်၏၊

ဲနတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း---လျစ်လျူရှုခြင်းကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူရှုခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော လျစ်လျူ ရှုခြင်း-ဟူ၍နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါဟော၏'ဟူသောဤ်စကားကို ဤဆိုအပ်ပြီးသော အကြောင်းကို စွဲ၍ ငါ ဆို၏။

ေ ၂.၁၄၃။ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း---ဤသို့ ကျန်သော ရဟန်းသည် သံသရာရဲ့ ထွင်တတ်သည့် တရား (တကှာ) အစု၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကို ကျန်သည် မည်၏"ဟု ဟောကြားတော်မှ၏။

မြတ်စွာဘုရား ဤသို့ ဖြေကြားတော်မူလတ်သော် နတ်တို့ အရင် သိကြားမင်းသည် နစ်လိုသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူလေ၏-

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- ဟောတော်မူ သည့်အတိုင်း မှန်လုပါ၏ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော် မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား--- ဟောတော်မူသည့်အတိုင်း မှန်လုပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား ဟောအပ်သော အဖြေကို ကြားနာရသောကြောင့် ဤအကြောင်းအရာ၌ ဘုရား တပည့်တော်သည် ယုံမှားခြင်းကင်းပါဦ၊ သို့လော သို့လော တွေးတောခြင်း ကင်းပါီဋီ"ဟု ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူလေ၏။

#### ပါတိမောက္ခသံ၀ရသီလ

o.၂.၁၄၄၊ ဤသို့လျှင် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်လိုသည်ဖြစ်၍ ဝမ်း မြောက်စွာ ခံယူပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအား ဆက်လက် မေးလျှောက်ပြန်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်သို့ ကျင့်သော ရဟန်းသည် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလကို ကျင့်သည် မည်ပါသနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ကိုယ်အကျင့်ကိုလည်း နီဝဲသင့်သော ကိုယ်အကျင့်၊ မနီဝဲသင့်သော ကိုယ်အကျင့်-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း---နုတ်အကျင့်ကိုလည်း မှီဝဲ သင့်သော နုတ်အကျင့်၊ မမှီဝဲသင့်သော နုတ်အကျင့်-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ရှာမိုးခြင်းကိုလည်း မှီဝဲ သင့်သော ရှာမိုးခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော ရှာမိုးခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုး အားဖြင့် ငါ ဟော၏

ဲနတ်တို့အရင် သိကြားမင်း--- ကိုယ်အကျင့်ကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော ကိုယ်အကျင့်၊ မေိုဝဲသင့်သော ကိုယ်အကျင့်-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏'ဟူသော ဤစကားကို ဆို၏ အဘယ်အကြောင်းကို စွဲ၍ ဤစကားကို ဆိုသနည်းဟုမှ-

ထိုနှစ်မျိုးသော ကိုယ်အကျင့်တို့တွင် 'ဤကိုယ်အကျင့် ကို နိဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ် တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်၍'ဟု သိပြားအံ့၊ ဤသို့ သဘော ရှိသော ကိုယ်အကျင့်ကို မနိဝဲသင့်။

ထိုနှစ်မျိုးသော ကိုယ်အကျင့်တို့တွင် 'ဤကိုယ်အကျင့် ကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွားကုန်၏'ဟု သိပြားအံ့၊ ဤသို့ သဘောရှိသော ကိုယ်အကျင့်ကို မှီဝဲသင့်၏။

ဲနတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ကိုယ်အကျင့်ကိုလည်း နှီဝဲသင့်သော ကိုယ် အကျင်း မေိုဝဲသင့်သော ကိုယ်အကျင်-ဟူ၍ နှစ်ချိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏'ဟူသော ဤစကားကို ဤဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသော အကြောင်းကို စွဲ၍ ငါ ဆို၏။

'နတ်တို့အရင် သိကြားမင်း--- နှတ်အကျင့်ကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော နုတ်အကျင့်၊ မမှီဝဲသင့်သော နှတ်အကျင့်-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏ ဟူသော ဤစကားကို ဆို၏ အဘယ်အကြောင်းကို စွဲ၍ ဤစကားကို ဆိုခဲ့သနည်း ဟူမှ-

ထိုနှစ်မျိုးသော နွတ်အကျင့်တို့တွင် 'ဤနွတ်အကျင့်ကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ် တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ဟု သိပြားအံ့၊ ဤသို့ သဘော ရှိသော နွတ်အကျင့်ကို မမှီဝဲသင့်။

ထို နှစ်မျိူသော နုတ်အကျင့်တို့တွင် 'ဤနုတ်အကျင့်ကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ် တရားတို့ တိုးပွားကုန်၏'ဟု သိပြားအုံ၊ ဤသို့ သဘော ရှိသော နုတ်အကျင့်ကို မှီဝဲသင့်၏။

ဲနတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- နှတ်အကျင့်ကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော နုတ်အကျင့်၊ မမှီဝဲသင့်သော နုတ်အကျင့်-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏'ဟူသော ဤစကားကို ဤဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသော အကြောင်းကို ခွဲ၍ ငါ ဆို၏။

ေ,၂.၁၄၅။ `နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ရှာမှီးခြင်း ကိုလည်းမှီဝဲသင့်သောရှာမှီးခြင်း၊မမှီဝဲသင့်သောရှာမှီးခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏'ဟူသော ဤစကားကို ဆို၏ အဘယ်အကြောင်းကို စွဲ၍ ဤစကားကို ဆိုသနည်းဟူမှု-

ထိုနှစ်မျိူးသော ရှာခိုးခြင်းတို့တွင် `ဤရှာခိုးခြင်းကို မှီဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ် တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ဟု သိပြားအံ့၊ ဤသို့ သဘော ရှိသော ရှာခိုးခြင်းကို မမှီဝဲသင့်။

ထိုနှစ်မျိူသော ရှာခိုးခြင်းတို့တွင် `ဤရှာခိုးခြင်းကို မိုဝဲသော ငါ့မှာ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ် တရားတို့ တိုးပွားကုန်၏'ဟု သိငြားအုံ၊ ဤသို့သဘော ရှိသော ရှာမိုးခြင်းကို မိုဝဲသင့်၏။

`နတ်တို့အရင် သိကြားမင်း--- ရှာမှီးခြင်းကိုလည်း မှီဝဲ သင့်သော ရှာမှီးခြင်း၊ မမှီဝဲသင့်သော ရှာမှီးခြင်း-ဟူ၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏ ဟူသော ဤစကားကို ဤဆိုအပ် ခဲ့ပြီးသော အကြောင်းကို စွဲ၍ ငါ ဆို၏။

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ဤသို့ ကျင့်သော ရဟန်း သည် ပါတိမောကွသံဝရသီလကို ကျင့်သည် မည်၏"ဟု ဖြေကြားတော်မှု၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဖြေကြားတော်မူလတ်သော် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူ၏-

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- ဟောတော်မူ သည့်အတိုင်း မှန်လှပါစ၏ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော် မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသည့်အတိုင်း မှန်လှပါ၏ မြတ်စွာဘုရား ဟောအပ်သော အမြော်ကြားနာ ရသောကြောင့် ဤအကြောင်းဆရာ၌ ဘုရားတပည့်တော် သည် ယှံမှားခြင်းကင်းပါပြီ သို့လော သို့လော တွေးတောခြင်း တင်းပါပြီ ဟု ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူ၏

#### က္ကန္ဒြိယသံ၀ရသီလ

ေ၂.၁၄၆၊ ဤသို့လျှင် သိကြားမင်းသည်မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူပြီးလျှင် ဆက်လက် မေးလျှောက်ပြန်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်သို့ ကျင့်သော ရဟန်းသည် ကူနြို့ယသံဝရ (ဣန္ဒြေစောင့်စည်းခြင်း) သီလကို ကျင့်သည် မည်ပါသနည်း"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- မျက်စီဖြင့် သိသင့်သော ရှုပါရုံကိုလည်း ဗိုဝိသင့်သော ရှုပါရုံ၊ မမှီဝဲသင့်သော ရူပါရုံ-ဟူ၍ နှစ်မျိူးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နုတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- နားဖြင့် သိသင့်သော သဒ္ဒါရုံကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော သဒ္ဒါရုံ၊ မမှီဝဲသင့်သော သဒ္ဒါရုံ-ဟူ၍ နစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- နာခေါင်းဖြင့် သိသင့်သော ဂန္ဓာရုံကိုလည်း နိုဝိသင့်သော ဂန္ဓာရုံ မနိုဝိသင့်သော ဂန္ဓာရုံ-ဟူ၍ နှစ်မျိူးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နုတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- လျှာဖြင့် သိသင့်သော ရသာရုံကိုလည်း မှီဝဲသင့်သော ရသာရုံ၊ မမှီဝဲသင့်သော ရသာရုံ-ဟု၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ကိုယ်ဖြင့် သိသင့်သော ဖောဋ္ဌာတ္မရုံကိုလည်း မိုဝဲသင့်သော ဖောဋ္ဌတွရုံ၊ မမှီဝဲ သင့်သော ဖောဋ္ဌတုရံ-ဟူ၍ နစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- စိတ်ဖြင့် သိသင့်သော ဓမ္မာရုံကိုလည်း ဗိုဝဲသင့်သော ဓမ္မာရုံ၊ မမှီဝဲသင့်သော ဓမ္မာရုံ-ဟု၍ နှစ်မျိုးအားဖြင့် ငါ ဟော၏။

ဤသို့ ဟောတော်မူလတ်သော် နတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

ေ,၂.၁၄၇။ "မြတ်စွာဘုရား--- အကျဉ်းအားဖြင့် မြတ်စွာ ဘုရား ဟောတော်မူသော ဤတရားတော်၏ အနက်ကို အကျယ်အားဖြင့် ဘုရားတပည့်တော် ဤသို့ သိပါ၏။

ခြတ်စွာဘုရား--- မျက်စီဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့ သဘောရှိသော ရှုပါရုံကို မိုဝဲသော သူမှာ အကုသိုလ် တရား တို့ တိုးပွား၍ ကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်အုံ၊ မျက်စီ ဖြင့် သိသင့်သော ဤသို့သဘောရှိသော ရှုပါရုံကို မမိုဝဲသင့်၊ မျက်စီဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့သဘောရုံသော ရှုပါရုံကို ဝိဝဲသော သူမှာ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ် တရားတို့ တိုးပွားကုန်အုံ၊ မျက်စီဖြင့် သိသင့်သော ဤသို့ သဘောရိုသော ရှုပါရုံကို မိုဝဲသင့်၏

ခြတ်စွာဘုရား--- နားဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့ သဘောရှိသော သဒ္ဒါရုံကို မှီဝဲသော သူ။ နာခေါင်းဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့သဘောရှိသော ဝန္ဓာရုံကို မိုဝဲသော သူ။ လှူာဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့သဘောရှိသော ရသာရုံကို မိုဝဲသော သူ။ ကိုယ်ဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့ သဘောရှိသော ဖောဋ္ဌတုရုံကို မိုဝဲသော သူ။ စိတ်ဖြင့် သိသင့်သော အကြင်သို့သဘောရှိသော မွောရှံကို မိုဝဲသော သူတို့မှာလည်း အကုသိုလ်တရားတို့ တုံးပွား၍ ကုသိုလ် တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်ကုန်ဆုံ၊ ထိုသို့သဘောရှိသော တို့အာရုံ တို့ကို မခိုဝဲသင့်။ အကုသိုလ်တရားတို့ ဆုတ်ယုတ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့ တိုးပွားကုန်ဆုံ။ ထိုသို့သဘောရှိသော ထိုအာရုံတို့ကို မိုဝဲသင့်၏။

ခြတ်စွာဘုရား--- အကျဉ်းအားဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော ဤတရားတော်၏ အနက်ကို အကျယ် အားဖြင့် ဤသို့ သိသော ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရား ဟောအပ်သော အဖြေတို ကြားနာရသောကြောင့် ဤအကြောင်းအရာ၌ ယုံမှားဖြင်း ကင်းပါပြီ၊ သို့လော သို့လော တွေးတော်ရြင်း ကင်းပါပြီ"ဟု လျှောက်၏။ ေ၂.၁၄၈၊ ဤသို့လျှင် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအား ဆက်လက် မေးလျှောက်ပြန်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- အလုံးစုံသော သမက၊ ပြာဟုက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် တူသောအဆုံးအမ၊ တူသောအကျင့်၊ တူသောအယူ၊ တူသောပြီးဆုံးရာ ရှိပါကုန်သလော"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- အလုံးစုံသော သမက၊ ငြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် တူသော အဆုံးအမ၊ တူသောအကျင့်၊ တူသောအယူ၊ တူသော ပြီးဆုံးရာ ရှိသည် မဟုတ်ကုန်"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- အလုံးစုံသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အဘယ့်ကြောင့် တူသော အဆုံးအမ၊ တူသောအကျင့်၊ တူသောအယူ၊ တူသော ပြီးဆုံးရာ ရှိသည် မဟုတ်ကြပါကုန်သနည်း" ဟု မေးလျှောက်ပြန်၏။

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- လောကသည် များသော ဓာတ်၊ အမျိုးမျိူးသော ဓာတ် ရှိ၏။ များသော ဓာတ်၊ အမျိုးမျိူး သော ဓာတ် ရှိသည့် ထိုလောက၌ သတ္တဝါတို့သည် အကြင် အကြင်ဓာတ်ကို စွဲလမ်းကုန်၏။ ထိုထိုဓာတ်ကိုသာလျှင် ပြင်းထန် မြဲမြံစွာ စွဲလမ်း၍ "ဤဝါ၏ အယူသည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော သူတို့၏ အယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း"ဟု ပြောဆိုကုန်၏။ ထို့ကြောင့် အလုံးစုံသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် တူသောအဆုံးအမ၊ တူသောအကျင်း တူသောအယူ၊ တူသောပြီးဆုံးရာ ရှိသည် မဟုတ်ကြကုန်"

"မြတ်စွာဘုရား--- အလုံးစုံသော သမဂာ၊ ဗြာဟ္မဂာ (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော မိုန်အားထားရာ ရှိပါကုန်သလော၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ယောဂကုန်ရာ ရှိပါကုန်သလော၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော တရားအလို့ မြတ်သောအကျင့် ရှိပါကုန် သလော၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ပြီးဆုံးရာ ရှိပါကုန် သလော

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- အလုံးစုံသော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ပျက်စီး ခြင်းကို လွန်သော စိုခိုအားထားရာ ရှိသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ယောဂကုန်ရာ ရှိသည် မဟုတ် ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော တရားအလို့ငှာ မြတ်သော အကျင့် ရှိသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ပြီးဆုံးရာ ရှိသည် မဟုတ်ကုန်"

ေ.၂.၁၄၉၊ "မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ့်ကြောင့် အလုံး စုံသော သမော၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော နိခိုအားထားရာ ရှိသည် မဟုတ်ပါကုန်သနည်း၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ယောဂ ကုန်ရာ ရှိသည် မဟုတ်ပါကုန်သနည်း၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော တရားအလို့ငှာ မြတ်သောအကျင့် ရှိသည် မဟုတ်ပါကုန်သနည်း၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ပြီးဆုံးရာ ရှိသည် မဟုတ်ပါကုန်သနည်း"

"နတ်တို့အရင် သိတြားမင်း--- တကှာကို ကုန်စန်းစေ တတ်သော မဂ်ဖြင့် ကိလေသာမှ လွတ်ကုန်သော ရဟန်း တို့သည်သာ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော မိခိုအားထားရာ ရှိကုန်၏ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ယောဂကုန်ရာ ရှိကုန်၏ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော တရားအလို့ငှာ မြတ်သော အကျင့် ရိုကုန်၏၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ပြီးဆုံးရာ ရှိကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် အလုံးစုံသော သမက၊ ပြာဟုက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော မှီစို အားထားရာ ရှိသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ယောဂကုန်ရာ ရှိသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော တရားအလို့ငှာ မြတ်သော အကျင့် ရှိသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ပြီးဆုံးရာ ရှိသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော ပြီးဆုံးရာ ရှိသည်

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဖြေကြားတော်မူလတ်သော် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူ၏ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- ဟောတော်မူသည့် အတိုင်း မှန်လှပါ၏။ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူ တတ်သော မြတ်စွာဘုရား--- ဟောတော်မူသည့်အတိုင်း မှန်လှပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား ဟောအဝ်သော အဖြေကို ကြားနာရသောကြောင့် ဤအကြောင်းအရာ၌ ဘုရားတယည့် တော်သည် ယုံမှားခြင်းကင်းပါပြီ သို့လော သို့လော တွေးတောငြင်းကင်းပါပြီ"ဟု ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူ၏။

ေ,၂.၁၅၀။ ဤသို့လျှင် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအား ဤကေားကို လျှောက်၏။ "မြတ်စွာဘုရား--- တကှာသည် ရောဂါ မည်ပါ၏၊ တကှာသည် အိုင်းအမာ မည်ပါ၏၊ တကှာသည် ငြောင့် မည်ပါ၏၊ တကှာသည် ဤသတ္တဝါအပေါင်းကို ထိုထိုဘဝ၌ ဖြစ်စေခြင်းငှာ ဆွဲငင်ပါ၏၊ ထို့ကြောင့် ဤသတ္တဝါအပေါင်း သည် မြတ်သော ဘဝ၊ ယုတ်သော ဘဝသို့ ရောက်ရပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ဤသာသနာ တော်မှအမ အခြားသော သမက၊ ငြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၌ အကြင်မေးခွန်းတို့ကို မေးခွင့်မျှလည်း မရခဲ့ပါ၊ ထိုမေးခွန်းတို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဘုရား တပည့်တော်အား ခြေကြားတော်မူပါ၏။ တပည့်တော်၏ သန္တာနို့၌ ရှည်မြင့်စွာသော နေ့၊ ညဉ့် ပတ်လုံး ကိန်းအောင်း၍ နေသော သို့လောသို့လော တွေးတော ပဲမှားခြင်းပြောင့် သည် ရှိပါ၏၊ ထိုပြောင့်ကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် နတ်တော်မူ၏"ဟု လျှောက်၏။

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- သင်သည် ဤမေးခွန်း တို့ကို အရြားသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်း သူတော် မြတ်)တို့အား မေးဖူးသည်ကို မှတ်မိသလော"

"ဤမေးနွန်းတို့ကို အခြားသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့အား မေးဖူးသည်ကို ဘုရား တပည့်တော် မှတ်မိပါသည် မြတ်စွာဘုရား"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ထိုသကေ၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အဘယ်သို့ ဖြေကြား ကုန်သနည်း၊ အကယ်၍ သင့်မှာ ဝန်မလေးမှ ပြောကြား ပါလော့"

"မြတ်စွာဘုရားဖြစ်စေ၊မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်စေ ထိုင်နေရာအရပ်၌ ပြောကြားရန် ဘုရားတပည့် တော်မှာ ဝန်မလေးပါ မြတ်စွာဘုရား"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- သို့ဖြစ်လျှင် ပြောကြား ပါလော့"

"မြတ်စွာဘုရား--- အကြင်သကေး ဗြာဟုက (သူတော် စင်း သူတော်မြတ်)တို့ကို ဆိတ်ငြိမ်ရာ တောကျောင်းနေ ပုဂ္ဂိုလ်တို့-ဟူ၍ ဘုရားတပည့်တော် မှတ်ထင်၏ ထိုသကေး ဗြာဟုက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့ထံ ချဉ်းကပ်၍ ဤမေးရွန်းတို့ကို ဘုရားတပည့်တော် မေးဖူးပါ၏ ဘုရား တပည့်တော် မေးလတ်သော် ထိုသမက၊ ဗြာဟုက (သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့သည် မဖြေနိုင်ကြပါကုန်း မဖြေနိုင်ကြကုန်သည် ဖြစ်၍ 'အရှင်သည် အဘယ်အမည်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ရှိပါသနည်း'ဟု ဘုရားတပည့်တော်ကိုပင် ပြန်၍ မေးကြ ပါကုန်၏။ 'အရှင်တို့--- ဘုရားတပည့်တော်သည်ကား နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းပါတည်း'ဟု ဘုရားတပည့် တော်သည် ဖြေကြားပါ၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဘုရားတပည့်တော်ကိုပင် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- အရှင်သည် အဘယ်ကံကို ပြု၍ ဤသိကြားနေရာသို့ ရောက်ပါသနည်း'ဟု ပြန်၍ မေးကြပါကုန်၏။ ကြားဖူးသည့်အတိုင်း၊ သင်ဖူးသည့် အတိုင်း သိကြားမင်းဖြစ်ကြောင်းတရား ခုနစ်ပါးကို ထို သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့အား ဘုရားတပည့်တော် ဟောပါ၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ထိုမှုဖြင့်ပင်လျှင် 'ငါတို့သည် နတ်တို့၏အရှင် သိကြားမင်းကို တွေ့ မြင်ရပေ၏၊ ငါတို့ မေးသော မေးခွန်းကိုလည်း ငါတို့အား ဖြေကြားပေ၏' ဟု ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ သည် ဝမ်းမြောက်ကြပါကုန်၏။ စင်စစ်အားဖြင့် ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဘုရား တပည့်တော်၏ တပည့်သာလျှင် ဖြစ်ကြပါကုန်၏၊ ဘုရား တပည့်တော်သည်ကား ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၍တပည့် မဖြစ်ပါ၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည်ကား မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သောတာပန် ဖြစ်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

# ဝမ်းမြောက်မှုကို ရဗူးခြင်း

၈.၂.၁၅၁။ "နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း---သင်သည် ရှေးအခါက ဤသို့သဘောရှိသော နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်း မြောက်ခြင်းမျိုး ရဖူးသည်ကို မှတ်မိဏ်လော"

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ရှေးအခါက ဤသို့သဘောရှိသော နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းမျိုး ရဖူးသည်ကို မှတ်ခိပါ၏"

"နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- ရှေးအခါက ဤသို့ သဘောရှိသော နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းမျိုး ရဖူး သည်ကို သင် အဘယ်သို့ မှတ်မိသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား--- ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား နတ်နှင့် အသူရာတို့ စစ်ပွဲ ဖြစ်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုစစ်ပွဲ၌ နတ်တို့ နိုင်၍ အသုရာတို့ ရှုံးကြပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုစစ်ကို နိုင်သောကြောင့် စစ်နိုင်သော တပည့်တော်မှာ ဤသို့သော နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်ခြင်း ဖြစ်ပါ၏-'ယစုအခါ နတ်တို့၏ အဓာအာဟာရ၊ အသူရာတို့၏ အဓာအာဟာရ-ဟူ၍ ရှိရာ ဤနှစ်မျိုးလုံးကို နတ်တို့ချည်းသာ သုံးဆောင် ကြရကုန်လိမ့်မည်'ဟု နှစ်သက်ဝင်းမြောက်ခြင်း ဖြစ်ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်၏ ထိုနှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းမျိုးကို ရခြင်းသည် တုတ်၊ ဓား၊ လက်နက် ကိုင်ဆောင်ရသော ချမ်းသာမျိုး ဖြစ်ပါ၏။ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန်အလိုငှာ မဖြစ်ပါ။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ကြား နာရ၍ ဘုရားတပည့်တော်၏ နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက် ခြင်းမျိုးကို ရခြင်းသည်သာ တုတ်၊ ဓား၊ လက်နက် မကိုင် ဆောင်ရသော ချမ်းသာခြင်းမျိုး ဖြစ်ပါ၏၊ စင်စစ် နိုဗွာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ပါ၏"

၈.၂.၁၅၂။ "နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း--- သင်သည် အဘယ်အကျိုးထူးကို မြင်၍ ဤသို့သဘောရှိသော နှစ်သက်ဖြင်း၊ ဝမ်းမြောက်မြင်းမျိုး ရြေင်းကို ရီးကျူး ပြောဆို ပါသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ခြောက်ပါး သော အကျိုးထူးကို မြင်၍ ဤသို့သဘောရှိသော နှစ်သက် ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းမျိုး ရခြင်းကို ရှီးကျူးပြောဆိုပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည်

- (၁) ဤအရပ်၌ပင် တည်နေလျက် သိကြားပင် ပြန် ဖြစ်၍ အသက်ကိုလည်း တစ်ဖန် ပြန်၍ ရပါ၏။
- (၂) ဘုရားတပည့်တော်သည် နတ်ဘုံ၌ စုတေ၍ နတ် အသက်ကို စွန့်ပြီးလျှင် မတွေမဝေ သတိရှိလျက် ဘုရားတပည့်တော်၏ စိတ်မွေ့လျော်ရာဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းသို့ ရောက်ရပါအုံး
- (၃) ယုံမှားတွေဝေခြင်းကင်းသည် ဖြစ်၍ သာသနာ တော်၌မွေ့လျော်စွာ နေသော ဘုရားတပည့်တော် သည် သတိ၊ သမ္မဇဉ်နှင့် ယှဉ်လျက် အရိယာ အဖြစ်နှင့် လျော်စွာ နေရပါလိမ့်မည်။
- (၄) အရိယာအဖြစ်နှင့် သင့်လျော် လျောက်ပတ်စွာ ကျင့်ဆောင်နေထိုင်သော ဘုရားတပည့်တော်မှာ အကယ်၍ သကဒါဂါမိမဂ်ဉာက်သည် ဖြစ်အုံ၊ အထက်မဂ်ကို သီလိုသည် ဖြစ်၍ နေပါအံ့၊ ထို ဘဝသည်ပင်လူ ပြည်၌အဆုံးဘဝဖြစ်ပါလိမ့်မည်။
- (၅) ဘုရားတပည့်တော်သည် လူ့ပြည်၌ စုတေ၍ လူ့အသက်ကို စွန့်ပြီးလျှင်နတ်ပြည်၌သိကြားမင်း တစ်စန် ဖြစ်ရပါလိမ့်မည်။

(၆) အကနိဋ္ဌပြဟွာတို့သည် သာလွန်၍ မြတ်ကုန်၏ အခြံအရံများကုန်၏ အဆုံးဘဝ ဖြစ်သည် ရှိသော် ထိုအကနိဋ္ဌဘုံသည် ဘုရားတပည့်တော်၏နေရာ ဖြစ်ပါလိမ့်မည်။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် ခြောက် မြိုးသော ဤအကျိုးထုံးတို့ကို မြင်၍ ဤသို့သဘောရှိသော နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းမျိုး ရခြင်းကို ချီးကျူး ပြောဆို ပါ၏။

၈.၂.၁၅၃။ မြတ်စွာဘုရား---သို့လော သို့လော တွေးတော ယုံမှားခြင်းရှိသော ဘုရားတပည့်တော်သည် မပြီးမြောက် သည့် ကြံစည်တောင့်တခြင်းဖြင့် မြတ်စွာဘုရားကို ရှာလျက် ကြာမြင့်စွာ လှည့်လည်ခဲ့ပါ၏။ ဘုရားတပည့်တော်သည် အကြင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ဝိဝေကတရားကို ပွားများ၍ နေလေ့ရှိကုန်သော ဘုရားတို့-ဟူ၍ မှတ်ထင်ပါ၏၊ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ထံ ဆည်းကပ်ရန် သွားရောက်ပါ၏။ အဘယ်နည်းဖြင့် မဂ်၏ ပြည့်စုံခြင်း ဖြစ်သနည်း၊ အဘယ် နည်းဖြင့် မဂ်၏ မပြည့်စုံခြင်း ဖြစ်သနည်း၊ ဤသို့ မေးသော် မဂ်၌လည်းကောင်း၊ အကျင့်တို့၌လည်းကောင်း ထိုသမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ မဖြေနိုင်ကြပါကုန်။ ယခုလာသော သူသည် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း-ဟု ဘုရားတပည့်တော်ကို သိကြသော အခါ အဘယ်ကောင်းမှု ကံကို ပြု၍ သိကြားမင်းအဖြစ်သို့ ရောက်ပါသနည်း-ဟု ဘုရားတပည့်တော်ကိုပင်ထိုသမက၊ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့က မေးကြပါကုန်၏။ လူတို့ပြည်၌ ထင်ရှားသော ခုနှစ်ပါးသော သိကြားမင်းဖြစ်ကြောင်း တရားကို ကြားဖူးသည့်အတိုင်း ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့အား ဘုရားတပည့်တော် ဟောပါ၏၊ ထိုသို့ ဟောသောကြောင့် "ငါတို့သည် သိကြား မင်းကို မြင်ရပေပြီ"ဟု ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဝမ်းမြောက်ကြပါကုန်၏။ ဘုရား တပည့်တော်၏ ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်စေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရသော အခါမှ စ၍ မြတ်စွာဘုရား ကို ဆည်းကပ်ခဲ့သောကြောင့် ယခုအခါ၌ ဘုရားတပည့် တော်သည် ကြောက်ရှံ့ခြင်း ကင်းရပါပြီ။ တဏှာတည်း ဟူသော ကြောင့်ကို ပယ်နတ်တော်မူတတ်သော၊ သစ္စာ

လေးပါးကို သိတော်မူပြီးသော၊ အတုခဲ့ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်တော်
မူသော၊ ကြီးမြတ်သော လုံ့လရှိတော်မူသော၊ နေမင်း၏
အဆွေ ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ဘုရားတပည့်
တော် ရှိနီးပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်
တို့သည် ပြတ္ပာအား ရှိနီးခြင်းကို ပြုခဲ့ပါကုန်၏ ယနေ့မှ စ၍
နတ်တို့နှင့်အတူ ဘုရားကပည့်တော်တို့၏ ထိုရိုနီးခြင်းသည်
မရှိတော့ပါ-ဟု အချင်ဘုရားအား ပြပါကုန်ဆံ့။ ယခုမှု
ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား ရှိနီး ပူစော်ခြင်းကို ပြုတြပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည်သာလျှင်
မထစ်ခြင်းကို ပြုတြပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည်သာလျှင်
မထစ်ခြင်းကို ပြုတြပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည်သာလျှင်
မတိစာဘုရားသည် အတုမရှိသော ဆရာ ဖြစ်တော်မူပါ၏။
မြတ်စွာဘုရားသည် အတုမရှိသော ဆရာ ဖြစ်တော်မူပါ၏။
နတ်နှင့် တကူသော လောက၌ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တူသော
ပုဂ္ဂိုလ် မရှိပါဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

ေ.၂.၁၅၄။ ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် ဂန္ဓဗွနတ်မျိုးဖြစ်သော ပဉ္စသိခနတ်သားကို မိန့်ကြားလေ၏။

"အမောင် ပဉ္စသိခ--- သင်သည် င့ါအား ကျေးဇူးများလှ ပေ၏ သင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ရှေးဦးစွာ ခွင့်ပန်ပေး၏ အမောင် ပဉ္စသိခ--- သင် ခွင့်ပန်ပြီးမှ ပူစော်အထူးကို စံစတာ် မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ဝါတို့သည် ဖူးမြော်ခြင်းငှာ ချဉ်းကပ်ကြရကုန်၏။ ဝါသည် သင့်အား သပ်အာရောထူး ၌လည်း ထားအဲ့၊ ဂန္ဓပ္စနတ်မင်းလည်း သင် ဖြစ်အဲ့၊ ကောင်း ခြင်းလက္စကာနှင့် ပြည့်စုံသော သင် အလွန် တောင့်တသော ဘူရိယဝစ္ဆသာနတ်သဓီးကိုလည်း သင့်အား ပေးအဲ့"ဟု မိန့်ကြားလေ၏။

ထို့နောက် နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် လက်ဖြင့် မြေကို ပုတ်၍-

"နမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာ-သမ္ဗုဒ္ဓဿ"ဟု သုံးကြိမ် ဥဒါန်းကျူးရင့်၏။

ဤသို့ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း လျှောက်ထားသော မေးခွန်းတို့ကို မြတ်စွာဘုရား ဖြေကြားတော်မူသောကြောင့် ဤတရားဒေသနာတော်၏အမည်သည် "သက္ကပဉ္စ-သိကြား မင်း၏ မေးခွန်းတော်" ဟူ၍သာလျှင် တွင်လေသတည်။ www.dhammadownload.com

၃။ ပါထိကဝဂ်ပါဠိတော်

www.dhammadownload.com

# ව්කීතතුනී

#### သုနက္ခတ်ရဟန်းဝတ္ထု

ော့.ဂဂ၁။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် မလ္လတိုင်း မလ္လမင်းတို့၏ အနုပိယမည်သော နိဂုံး၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏။ ထိုစဉ်အခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အရှိန်၌ သင်္ကန်းကိုပြင်ဝတ်၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် အနုပိယ နိဂုံးသို့ ဆွမ်းခံဝင်တော်မူ၏။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်တော်မူ၏-

"အနုပိယနိဂုံး၌ ဆွမ်းစံလှည့်လည်ရန် စောလွန်းသေး၏ ငါသည် ဘဂ္ဂဝအနွယ်ဖြစ်သော ဘဂ္ဂဝပရိဗိုဇ်၏ကျောင်း ဘဂ္ဂဝပရိဗိုဇ်ရှိရာသို့ ချဉ်းကပ်ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ်တော်မူ၏။

ေ ၃.ဂ၀၂။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ဘဂ္ဂဝ အနွယ်ဖြစ်သော ဘဂ္ဂဝပရိဇိုဇ်၏ကျောင်း ဘဂ္ဂဝပရိဗိုဇ် ရှိရာ သို့ ရျဉ်းကပ်တော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဘဂ္ဂဝပရိဗိုဇ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- ကြွတော်မူပါ အရှင်ဘုရား၊ မြတ်စွာ ဘုရား၏ကြွလာခြင်းသည် ကောင်းသော ကြွလာခြင်းဖြစ်ပါ သည် အရှင်ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ကြာမြင့်မှ ဤ အရပ်သို့ ကြွလာတော်မူရန် အလှည့်ပေးတော်မူဘိ၏၊ မြတ်စွာဘုရား---ထိုင်တော်မူပါ၊ ဤနေရာကိုပြင်ထားပါသည် အရှင်ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော် မူ၏ ဘဂ္ဂဝပရိဂိုဇ်သည်လည်း နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏ နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်လျက် ဘဂ္ဂဝပရိဂိုဇ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားအား ဤစကားကို လျောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- ယခင့်ယခင်နေ့တို့၌ လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ်သည် ကျွန်ုပ်ထဲသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် 'ဘဂ္ဂဝ---ယခု ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို စွန့်လိုက်ပြီ၊ ယခု ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍မနေတော့ပါ'ဟု ပြောပါ ၏ မြတ်စွာဘုရား--- လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ် ပြောသည့် အတိုင်း မှန်ပါသလော"

"ဘဂ္ဂဝ--- မှန်၏"

ေ.၃.၀ဂ၃။ "ဘဂ္ဂဝ---ယခင့်ယခင်နေ့တို့၌ လိစ္ဆဝီ မင်းသား သုနက္ခတ်သည် ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ငါ့ကို ရှိရိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်လျက် 'မြတ်စွာဘုရား---ယခု ကျွန်ပ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို စွန့်ပါအံ့၊ ယခု ကျွန်ပ် သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ နေတော့မည် မဟုတ်ပါ'ဟု ငါ့အား ဤစကားကို လျှောက်၏။

"ဘဂ္ဂဝ--- ဤသို့ ဆိုသော် ငါသည် လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ်အား ဤစကားကို ဆို၏။

'သုနက္ခတ်---လာလော့၊ ငါ့ကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ နေ လော့'ဟု သင့်ကို ငါ ဆိုဖူးသလော'ဟု ဆို၏။

'မဆိုဖူးပါ မြတ်စွာဘုရား---'ဟု လျှောက်၏။

'မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ ကျွန်ုပ် နေပါအုံ'ဟု သင်ကလည်း ငါ့ကို ဆိုဖူးသလော'ဟု ဆို၏။

'မဆိုဖူးပါ မြတ်စွာဘုရား'ဟု လျှောက်၏။

'လူဖျင်း--- ဤသို့ ဖြစ်လျှင် သင်သည် အဘယ်သူ ဖြစ်၍ အဘယ်သူကို စွန့်သနည်း၊ လူဖျင်း--- သင် အဘယ်မျှ လွန်ကျူးပြစ်မှားသည်ကို ရူဘီလော့'ဟု ဆို၏။

ေ.၃.၀၀၄။ 'မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်အား တန်ခိုးပြာဋိဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကိုပြတော် မမူပါ'ဟု လျှောက်၏။

`သုနက္ခတ်--- လာလော့၊ ငါ့ကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ နေလော့၊ သင့်ကို ငါသည် တန်ခိုးပြာဋီဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည် ထူး)ကို ပြမည် ဟု ငါသည် သင့်ကို ဆိုစူးသလော'ဟု ဆို၏။

'မဆိုဖူးပါ မြတ်စွာဘုရား'ဟု လျှောက်၏။

ိမြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ပ်အား တန် ခိုးပြာဋီဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြမည်ဆိုလျှင် ကျွန်ပ် သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ နေပါအံ့'ဟု သင်ကလည်း ငှါအား ဆိုဇူးသလော'ဟု ဆို၏။

'မဆိုဖူးပါ မြတ်စွာဘုရား'ဟု လျှောက်၏။

'လူဖျင်း-- ဤသို့ ဖြစ်လျှင် သင်သည် အဘယ်သူ ဖြစ်၍ အဘယ်သူကို စွန့်သနည်း။ သုနက္ခတ်--- တန်ခိုးပြာဋိဟာ (တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြသည် ဖြစ်စေ၊ မပြသည် ဖြစ်စေ ဆင်းရဲကုန်ခြင်းအကျိုးငှာ ဝါ ဟောအပ်သော တရားသည် ထိုဟောသည့်အတိုင်း ကျင့်သူ၏ အလုံးစုံသော ဆင်းရဲ ကုန်ခြင်းအကျိုးငှာ ဖြစ်သည် မဟုတ်လော'ဟု ဆို၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဖြစ်၏'ဟု လျှောက်၏။

`သုနက္ခတ်--- ဤသို့ ဖြစ်သော် တန်ခိုးပြာဋီဟာ(တန်ခိုး စွမ်းရည်ထူး)ကို ပြရြင်းသည် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ လူဗျင်း--- သင် အဘယ်မျ လွန်ကျူးပြစ်မှားသည်ကို ရှဘိ လော့'ဟု ဆို၏။

ေ.၃.၀၀၅။ မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ပ် အား လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော အဂ္ဂညတရားကို ဟောတော်မမှပါ'ဟု လျှောက်၏။

'သုနက္ခတ်--- လာလော့၊ ငါ့ကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ နေလော့၊ ငါသည် လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ်သော အဂ္ဂည တရားကို ဟောမည်'ဟု ငါသည် သင့်အား ဆိုဖူးသလော'ဟု ဆို၏။

'မဆိုဖူးပါ မြတ်စွာဘုရား'ဟု လျှောက်၏။

'မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်အား လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော အဂ္ဂညတရားကို ဟော တော်မူမည် ဆိုလျှင် ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြ၍ နေပါအံ့ ဟု သင်ကလည်း ငါ့အား လျှောက် ဖူးသလော'ဟု ဆို၏။

`မလျှောက်ဖူးပါ မြတ်စွာဘုရား'ဟု လျှောက်၏။

'လူမျင်း--- ဤသို့ ဖြစ်လျှင် သင်သည် အဘယ်သူ ဖြစ်၍ အဘယ်သူကို စုန့်သနည်း။ သုနက္ခတ်--- လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ်သော အဂ္ဂညတရားကို ဟောသည် ဖြစ်စေ၊ မဟော သည် ဖြစ်စေ ဆင်းရဲကုန်ခြင်းအကျိူးငှာ ငါ ဟောအဝ်သော တရားသည် ထိုဟောသည့်အတိုင်း ကျင့်သူ၏ အလုံးစုံသော ဆင်းရဲကုန်ခြင်းအကျိုးငှာ ဖြစ်သည် ဟေုတ်လော'ဟု ဆို၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဖြစ်၏'ဟု လျှောက်၏။

`သုနက္မတ်--- ဤသို့ ဖြစ်သော် လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော အဂ္ဂညတရားကို ဟောခြင်းသည် အဘယ် အကျိုးရှိအုံနည်း၊ လူဖျင်း--- သင် အဘယ်မျှ လွန်ကျူး ပြစ်မှားသည်ကို ရှဘိလော့။

၈.၃.ဂဂ၆။ သုနက္ခတ်---အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ဝါ ဘုရား၏ဂုက်တော်ကိုးပါးကို ဝရွိမင်းတို့၏ ရွာ၌ သင် ပြောဆို ရီးကျူးဖူး၏။

သုနကွတ်--- အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ တရားတော်၏ ဂုက်တော်ခြောက်ပါးကို ဝဇ္ဇီမင်းတို့၏ ရွာ၌ သင် ပြောဆို ရီးကျူးဖူး၏-

သုနက္မတ်--- အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ သံဃာတော်၏ ဝှက်တော်ကိုးပါးကို ဝဇ္ဇီမင်းတို့၏ ရွာ၌ သင် ပြောဆို ရီးကျူး ဖူး၏-

# ကြာဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

`သုနက္ခတ်--- သင့်ကို ငါ ပြောကြားအံ့၊ သုနက္ခတ်---သင့်ကို ငါ သိစေအံ့၊ သုနက္ခတ်--- 'လိစ္ဆဝိမင်းသား သုနက္ခတ် သည် ရဟန်းဂေါတမထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ရန် မစွမ်းနိုင်သဖြင့် သိကွာချ၍ လူထွက်၏'ဟု သင့်ကို ကှဲရဲ့ကုန် လိမ့်မည်'ဟု သုနက္ခတ်အား ငါ ပြော၏"

ဘဂ္ဂဝ---ဤသို့ ငါပြောသော်လည်းအပါယ်ငရဲလားထိုက် သူ၏ ထုံးစံအတိုင်း လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနကွတ်သည် ဤ သာသနာတော်မှ ထွက်မွာသွားသည်သာလျှင်တည်း။

ဘဂ္ဂဝ--- အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ်အားဤစကားကို ဆို၏-

`သုနက္စတ်--- အဝတ်မဝတ်သော ကောရစတ္တိယ တတ္တတွန်း၊ ကဋ္ဌာရမဋ္ဌကတတ္တတွန်းနှင့် ပါထိကပုတ္တ \*တတ္တ**ာန်း**တို့ကို အကြောင်းပြု၍ ငါ ဟောသည့်အတိုင်း ဖြစ်သလော၊ မဖြစ်ဘူးလော'ဟု ဆို၏။

[ကောရစတ္တိယ တက္တတွန်း၊ ကဋာရမဋကတက္တတွန်းနှင့် ပါထိကပုတ္တတက္တတွန်းတို့ကို အကြောင်းပြု၍ ဘုရားရှင် ဟော တော်မူပုံကို ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များအခန်း၊ စာပိုဒ် ဂု.ပဂ၉၊ ဂု.ပဂုစ၊ ဂု.ပစ၂၊ စာမျက်နာ ဂုပ၊ ဂုဂု၊ ဂုစ တို့၌ ပြန်ပြီး]

မြတ်စွာဘုရား--- ဖြစ်၏'ဟု လျှောက်၏။

`သုနက္ခတ်--- ယင်းသို့ ဖြစ်သော် ဝါဘုရားသည် တန်ခိုး ပြာဋိဟာ(တန်ခိုးစွမ်းရည်ထူး)ကို ပြသည် မည်သလော၊ မမည်ဘူးလော'ဟု ဆို၏။

'မြတ်စွာဘုရား--- ပြသည် မည်၏'ဟု လျှောက်၏။

`လူမျင်း--- တန်ခိုးပြာဋီဟာ(တန်ခိုးဝွမ်းရည်ထူး)ကို ဤသို့ ပြသော ဝါကို 'မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်အား တန်ခိုးပြာဋီဟာ(တန်ခိုးဝွမ်းရည်ထူး)ကို ပြတော် မမူပါ'ဟု သင် ဆို၏။ လူမျင်း--- သင် အဘယ်မှုအထိ လွန်ကျူးပြစ်မှားသည်ကို ရှဘိလော့။

ဘဂ္ဂဝ---ဤသို့ပင် ဝါ ပြောသော်လည်း လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ်ရဟန်းသည် ဤသာသနာတော်မှ ထွက်ခွာသွား သည်သာလျှင်တည်း၊

#### အစ – ဟု သိအပ်သော တရားကို သတ်မှတ်ခြင်း

ေ,၃.၀၀ဂု။ ဘဂ္ဂဝ--- ငါသည် အဂ္ဂညတရား (လောက ၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကိုလည်း သိ၏၊ ထို့ထက် လွန်မြတ်သော တရားကိုလည်း သိ၏ ထိုသို့ သိသော်လည်း မှားသောအားဖြင့် မသုံးသပ်၊ မှားသောအားဖြင့် မသုံးသပ် သောကြောင့် ငါသည် မိမိ၌ ကိလေသာငြိမ်းခြင်းကို ကိုယ်တိုင်သာလျှင် သိ၏ ယင်းသို့ သိသော ဘုရားသည် ဆင်းခဲ့ခြင်းသို့ ရောက်။

၈.၃.()()၈။ ဘဂ္ဂဝ--- အစိုးရသူဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော၊ ဗြဟ္မာဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂည တရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဟော ကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ရှိကုန်၏။ ငါသည် ထိုသူတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'င့ါ့ရှင်တို့---သင်တို့သည် အစိုးရသူဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော၊ ဗြဟ္မာဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂည တရားကို ဟောကုန်၏-ဟူသည် မှန်သလော'ဟု မေး၏။ ငါသည် ဤသို့ မေးသော် ထိုသူတို့သည်လည်း 'မှန်ပါသည်' ဟု ဝန်ခံကုန်၏။ 'ငါ့ရှင်တို့---အစိုးရသူဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူ သော၊ ဗြဟ္မာဇန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရားကို အဘယ်အစီအရင်ဖြင့် သင်တို့ ဟောကုန် သနည်း'ဟု ထိုသူတို့ကို ငါ မေး၏။ ထိုသူတို့သည် ဤသို့ ငါ မေးသော် မဖြေနိုင်ကြကုန်၊ မဖြေနိုင်ကြကုန်သည် ဖြစ်၍ ငါ့ကိုပင် ပြန်၍ မေးကြကုန်၏၊ ငါသည် ထိုသူတို့အား ဤသို့ ဖြေကြား၏-

ော့.ဂပဨ၊ 'ပိုရှင်တို့--- ရှည်သော ကာလလွန်သော် တစ်ရံတစ်ခါ၌ ဤလောကသည် ပျက်၏၊ ထိုအခါသည် ရှိသည်သာတည်း၊ လောကမျက်လတ်သော် သတ္တဝါတို့ သည် များသောအားဖြင့် အာဘဿရထုံ\*၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည် ထိုဘဲ၌ ဈာန်စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏၊ ပီတီလျှင် အတရိုကုန်၏၊ မိမိတို့ကိုယ်ရောင်ဖြင့် လင်းလျက် ရှိကုန်၏၊ ကောင်းကင်၌ ကျက်စားကုန်၏၊ တင့်တယ်သော နေရာ ရိုကုန်၏၊ ကြာရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည် ကုန်၏။

င့်ရှင်တို့--- ရှည်သော ကာလ လွန်သော် တစ်ခါတစ်ရံ၌ ဤလောကသည် ဖြစ်၏ ထိုအခါသည် ရှိသည်သာတည်း၊ လောက ဖြစ်လတ်သော် သတ္တဝါကင်းဆိတ်သော ပြဟွာ ဗိမာန်သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ်၏ ထိုအခါ တစ်ဦး တစ် ယောက်သော သတ္တဝါသည် အသက်ကုန်သောကြောင့် ဖြစ်စေ၊ ကောင်းမှုက် ကုန်သောကြောင့် ဖြစ်စေ ဘောင်းမှုက် ကုန်သောကြောင့် ဖြစ်စေ အောင်းမှုက် ကုန်သောကြောင့် ဖြစ်စေ၊ တာ့၌ စုတေခဲ့၍ သတ္တဝါကင်းဆိတ်သော ပြဟွာဗိမာန်၌ ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုသူသည် ထိုဘုံ၌ ဈာန်စိတ်ကြောင့် ဖြစ်၏ ဝီတိလျှင် အတရို၏ စိနိတိုယ်ရောင်ဖြင့် လင်းလျက် ရို၏ ကောင်းကင်၌ ကျက်စား၏၊ တင့်တယ်သော နေရာ ရှိ၏၊ ကြာရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်၏။

ထိုဘုံ၌ ထိုသူသည် တစ်ယောက်တီးတည်း ကာလ ရှည်စွာ နေရသောကြောင့် မမွေ့လျော်သည် ဖြစ်၍ 'တစ်ပါး သော သတ္တဝါတို့လည်း ဤဘုံသို့ ရောက်လာကြလျှင် ကောင်းမည်'ဟု တောင့်တ၏၊ ထိုအခါ တစ်ပါးသော သတ္တဝါ တို့လည်း အသက်ကုန်သောကြောင့် ဖြစ်စေ၊ ကောင်းမှုကံ ကုန်သောကြောင့်ဖြစ်စေ အာဘသာရဘုံ၌ စုတေခဲ့၍ ထို ပြောကွာဘုံ၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည်လည်း ထိုဘုံ၌ ဈာန် စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည်လည်း ထိုဘုံ၌ ဈာန် စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည်လည်း ထိုဘုံ၌ ဈာစို ကိုယ်ရောင်ဖြင့်လင်းလျက် ရှိကုန်၏ ကောင်းကင်၌ ကျက်စား ကုန်၏၊ တင့်တယ်သော နေရာ ရှိကုန်၏၊ ကြာရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန်၏။

ော့.ဂ၁၀။ ငါ့ရှင်တို့--- ထိုသတ္တဝါတို့တွင် ရှေးဦးဖြစ် နှင့်သော သတ္တဝါမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏- 'ငါသည် ဗြဟ္မာ ဖြစ်၏ မဟာဗြဟ္မာ ဖြစ်၏၊ လွှစ်းစိုးနိုင်သူ ဖြစ်၏၊ မည်သူကမျ မလှှစ်းမိုးနိုင်သူ ဖြစ်၏၊ အလုံးစုံကို စင်စစ် မြင်သူ ဖြစ်၏၊ အလုံအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်သူ ဖြစ်၏၊ အစိုးရသူ ဖြစ်၏ ပြုသူ ဖြစ်၏၊ ဖန်ဆင်းသူ ဖြစ်၏၊ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏၊ စိမ်သူ ဖြစ်၏ ဈာန်ကို လေ့လာပြီးသူ ဖြစ်၏။ ဖြစ်ပြီး၊ ဖြစ်ဆီသော သတ္တဝါတို့၏အမေစြစ်၏ဤသတ္တဝါတို့တိုဝါတနောင်းထား၏ အဘယ်ကျောင့်ဆိုသော် 'တစ်ပါးသော သတ္တဝါတို့သည် လည်း ဤဘုံသို့ ရောက်လာကြလျှင် ကောင်းမည်'ဟု ငါ့မှာ ရှေး၌ အကြံ ဖြစ်၏၊ ဤသို့ ငါ့မှာ တောင့်တခြင်း ဖြစ်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ဤသတ္တဝါတို့သည်လည်း ဤမြဟ္မာ့ဘုံသို့ ရောက်လာကုန်၏'ဟု အကြံ ဖြစ်၏၊

နောက်မှ ဖြစ်လာသော ထိုသတ္တဝါတို့မှာလည်း ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏- 'ဤအရှင်သည် ဗြဟုာ ဖြစ်၏ ဟောငြဟုာ ဖြစ်၏ လွှမ်းစိုးနိုင်သူ ဖြစ်၏ မည်သူကမျ လွှေမ်းစိုးနိုင်သူ ဖြစ်၏ အလုံးစုံကို စင်စစ် မြင်သူ ဖြစ်၏ အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေ နိုင်သူ ဖြစ်၏ အစိုးရသူ ဖြစ်၏ ပြသ ဖြစ်၏ ဖန်ဆင်းသူ ဖြစ်၏ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏ စိမ်သူ ဖြစ်၏ ဈာန်ကို လေ့လာ ဦးသူ ဖြစ်၏ ဖြစ်ပြီး၊ ဖြစ်၏သော သတ္တဝါတို့၏ အမ ဖြစ်၏ ဝါတို့ကို ဤအရှင်ဗြဟု၊ ဖန်ဆင်းထား၏ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော် ဤဘုံ၌ ဤပြဟွာကြီး ရှေးဦးစွာ ဖြစ်ပေါ် နေနှင့် သည်ကို ဝါတို့ မြင်ရကုန်၏ ဝါတို့သည်ကား နောက်မှ ဖြစ်လာကုန်၏ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ေ.၃.ဂ၁၁။ ငါ့ရှင်တို့--- ထိုသတ္တဝါတို့တွင် ရှေးဦးစွာ ဖြစ်နှင့်သော ထိုသတ္တဝါသည် အသက်လည်း သာလွန်၍ ရှည်၏၊ အဆင်းလည်း သာလွန်၍ လှဏ်၊ တန်ခိုးလည်း သာလွန်၍ ကြီး၏၊ နောက်မှ ဖြစ်လာကုန်သော သတ္တဝါ တို့ကား ရေးဦးစွာ ဖြစ်ပေါ် နှင့်သော သတ္တဝါနှင့် နိုင်းစာလျှင် အသက်လည်း တိုကုန်၏၊ အဆင်းလည်း မလှကုန်၊ တန်ခိုး လည်း နည်းကုန်၏။

င့်ရှင်တို့--- ဤသို့သော အကြောင်းသည် ရှိသေး၏။ တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သတ္တဝါသည် ထိုပြဟွာဘုံ၌ စုတေခဲ့၍ ဤလွှာဘုံသို့ ရောက်လာသော် လူ့ ဘောင်မှ ရသေ့၊ ရဟန်းတောင်သို့ ဝင်ဦးလျှင် ပြင်းစွာ အားထုတ်ခြင်းကို စွဲ၍။ မြဲမြဲစွာ အားထုတ်ခြင်းကို စွဲ၍ စိတ်တည်ကြည်ခြင်းကို ရ၏။ ယင်းသို့ စိတ်တည်ကြည်လတ်သော် ရှေး၌ နေဖူးသော ထို ပြဟ္မာ့ဘဝကို အောက်မေ့နိုင်၏၊ ထိုထက်လှန်၍ မအောက် မေ့နိုင်။ ထိုသူသည် ဤသို့ ဆို၏-

'အကြင်အရှင်သည် ဗြဟွာ ဖြစ်၏ မဟာဗြဟွာ ဖြစ်၏ လွှမ်းမိုးနိုင်သူ ဖြစ်၏ မည်သူကမျှ မလွှမ်းမိုးနိုင်သူ ဖြစ်၏ အလုံးမုံကို စင်စစ် မြင်သူ ဖြစ်၏ အလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်သူ ဖြစ်၏ အစိုးရသူ ဖြစ်၏ ပြုသူ ဖြစ်၏ ဖန်ဆင်းသူ ဖြစ်၏ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏၊ စီမံသူ ဖြစ်၏ ဈာန်ကို လေ့လာပြီးသူ ဖြစ်၏ ဖြစ်ပြီး ဖြစ်ဆဲသော သတ္တဝါတို့၏ အဖ ဖြစ်၏ ဝါတို့ကို ထိုအရှင်ပြဟွာသည် ဖန်ဆင်းထား၏၊ ထိုပြဟွာသည် ဖြစ်ပေါ်ခြင်း မရှိမှု၍ ဖြို၏ သေခြင်း မရှိမှု၍ နိုင်ခဲ့၏ ထာဝစဉ် ရှိနေ၍ တည်မြီ၏ ဖောက်ပြန်ဖြင်းသဘောမရှိ၊ ထို့ကျောင့် မြိသော အရာတို့နှင့် တူစွာ တည်မြီတိုင်းပင် တည်လိမ့်သည် ထိုအရှင်ပြဟွာ ဖန်ဆင်းထားသော ငါတို့သည်ကား ဖြစ်ပေါ် ခြင်းရှိရှိ မြောကုန်၊ သေခြင်းရှိရွှိ မနိုင်ခဲ့ကုန်၊ ထာဝစဉ် မရှိ၍ မတည်မြီကုန်၊ အသက်တို ကုန်၏ သေခြင်းသဘော ရိုကုန် ၏ ထို့ကြောင့် ဤလူ့ ဘုံသို့ ရောက်လာကုန်၏ဟု ထို၏

'င့ါရှင်တို့---အစိုးရသူဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော၊ ပြဟွာ ဖန်ဆင်းခြင်း-ဟူသော ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ်သော တရား)ကို သင်တို့သည် ဤသို့သော အစီအရင်ဖြင့် ဟောကုန်သလော'ဟု မေး၏။

'အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမ ဟောကြားသည့် အတိုင်း ကျွန်ုပ်တို့ ကြားဗူးကြပါကုန်၏'ဟု ထိုသူတို့သည် ဆိုကြကုန်၏

ဘဂ္ဂ၀--- ဝါသည် အဂ္ဂညတရား (လောက၏အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကိုလည်း သိ၏၊ ထိုထက် လွန်မြတ် သော တရားကိုလည်း သိ၏၊ ထိုသို့ သိသော်လည်း မှားသော အားဖြင့်မသုံးသပ်းမှားသောအားဖြင့်မသုံးသပ်သော ကြောင့် ငါသည် မိမိ၌ ကိုလေသာငြိမ်းခြင်းကို ကိုယ်တိုင်သာလျှင်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနိကာယ်)

သိ၏၊ ယင်းသို့ သိသော ဘုရားသည် ဆင်းရဲခြင်းသို့ မရောက်။

ေ.၃.ပ၁၂။ ဘဂ္ဂဝ---ခိဍ္ရာပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်း ရင်းရှိသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကိုဟောကုန်သော အချို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏။ ငါသည် ထိုသူတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'ငါ့ရှင်တို့---သင်တို့သည် စိဍ္ဍာပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်းရင်း ရှိသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဟောကုန်၏-ဟူသည် မှန် သလော'ဟု မေး၏။ ဤသို့ငါမေးသော် ထိုသူ တို့သည်လည်း 'မှန်ပါသည်'ဟု ဝန်စံကုန်၏။ 'ငါ့ရှင်တို့--- သင်တို့သည် စိဍ္ဍာပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော၊ ဆရာဝါဒ ဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို အဘယ်အစီအရင်ဖြင့် ဟောကုန်သနည်း'ဟု ထိုသူတို့ကို ငါ မေး၏။ ဤသို့ ငါ မေးသော် ထိုသူတို့သည် မဖြေနိုင်ကြကုန်၊ မဖြေနိုင်ကြကုန်၍ ငါ့ကိုပင် ပြန်၍ မေးကြကုန်၏၊ ငါသည် ထိုသူတို့အား ဤသို့ ဖြေကြား၏-

ေ, ၃, ဂ၁၃။ 'ငါ့ရှင်တို့--- **ခိဋ္ဌာပဒေါသိက မည်သော** နတ်\*တို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုနတ်တို့သည် အလွန် ကြာမြင့်စွာ ကျီစယ်ပျော်ပါးလျက် နေ့ကုန်၍ စားသောက်ရန် သတိမေ့ သောကြောင့် ထိုနတ်ဘဝမှ စုတေကုန်၏။

င့်ရှင်တို့--- ဤသို့သော အကြောင်းသည် ရှိသေး၏။ တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သတ္တဝါသည် ထိုနတ်ဘုံ၌ စုတေ ခဲ့၍ ဤလူ့ဘုံသို့ ရောက်လာသော် လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရသေ့ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ပြီးလှူင် ပြင်းစွာ အားထုတ်ခြင်း ကို ခွဲ၍ စိတ်တည်ကြည်ခြင်းကို ရ၏ ယင်းသို့ စိတ် တည် ကြည်လတ်သော် ရှေး၌ နေမူးသော ထိုနတ်ဘဝကို အောက် မေ့နိုင်၏။ ထို့ထက် လွန်၍ မအောက်မေ့နိုင်။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဆို၏- 'အကြင် အရှင်နတ်တို့သည် စိဍာပဒေါသိက မဟုတ်ကုန်၊ ထိုနတ်တို့သည် အလွန် ကြာ မြင့်စွာ ကျီစယ်ပျော်ပါးလျက် မနေကုန့်၍ စားသောက်ရန် သတိမမေ့သောကြောင့် ထိုနတ်ဘဝမှ မစုတေကုန်၊ ဖြစ် ပေါ်ခြင်း မရှိ၍ မြီကုန်၏၊ သေခြင်း မရှိ၍ စိုင်စုံကုန်၏၊ ထာဝဝင် ရှိနေ၍ တည်မြီကုန်၏၊ ဖောက်ပြန်ခြင်းသဘော မရှိကုန်၊ ထို့ကြောင့် မြီသော အရာတို့နှင့် တုစွာ တည်မြီ တိုင်းပင် တည်ကုန်လိမ့်ညေီ။ စိဍာပဒေါသိကဖြစ်သော ဝါတို့သည်ကား အလွန် ကြာမြင့်စွာ ကျီစယ်ပျော်ပါးလျက် နေကုန်၍ စားသောက်ရန် သတိမေ့သောကြောင့် ထိုနတ် ဘဝမှ စုတေခဲ့ကုန်၏ ဖြစ်ပေါ်ခြင်းရှိ၍ မရိကုန်၊ သေခြင်း ရှိ၍ မနိုင်ခဲ့ကုန်၊ ထာဝဝင် မရှိ၍ မတည်မြီကုန်၊ အသက် တိုကုန်၏၊ သေခြင်းသဘောရှိကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ဤ လူ့ဘုံသို့ ရောက်လာကုန်၏'ဟု ဆို၏။

ငါ့ရှင်တို့--- သင်တို့သည် စိဍာပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဤသို့သော အစီအရင်ဖြင့် ဟောကုန်သလော"ဟု မေး၏။

`အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမ ဟောကြားသည့် အတိုင်း ကျွန်ုပ်တို့ ကြားဖူးကြပါကုန်၏'ဟု ထိုသူတို့သည် ဆိုကြကုန်၏။

ဘဂ္ဂဝ--- ငါသည် အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ်သော တရား)ကိုလည်း သိ၏ ထိုထက် လွန်မြတ် သောတရားကိုလည်း သိ၏ထိုသို့ သိသော်လည်းမှားသော အားဖြင့် မသုံးသဝ်၊ မှားသောအားဖြင့် မသုံးသဝ်သော ကြောင့် ငါသည် မိမိ၌ ကိလေသာငြိမ်းခြင်းကို ကိုယ်တိုင် သာကျှင် သိ၏ ယင်းသို့ သိသော ဘုရားသည် ဆင်းခဲခြင်းသို့ မရောက်။

၈.၃.၀၁၄။ ဘဂ္ဂဝ--- မနောပဒေါသိကနတ်\*လျင် အကြောင်းရင်းရှိသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဟောကုန် သော အချို့သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုသူတို့ကို ချဉ်းကပ်၍ 'ငါ့ရှင်တို့--သင်တို့သည် မနောပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်းရင်း ရှိသော၊ ဆရာ့ဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဟောကုန်၏-ဟူသည် မှန် သလော'ဟု ငါ မေး၏။ ငါသည် ဤသို့ မေးသော် ထိုသူတို့ သည်လည်း 'မှန်ပါသည်'ဟု ဝန်ခံကြကုန်၏။ 'ငါ့ရှင်တို့---သင်တို့သည် မနောပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်းရင်း ရှိသော၊ ဆရာ့ဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား( လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို အဘယ်အစီအရင်ဖြင့် ဟော ကုန်သနည်း'ဟု ထိုသူတို့ကို ငါ မေး၏။ ထိုသူတို့သည် ဤသို့ ငါ မေးသော် မဖြေနိုင်ကြကုန်၊ မဖြေနိုင်ကြကုန်၍ ငါ့ကိုပင် ပြန်၍ မေးကြကုန်၏ မေးလတ်သော် ထိုသူတို့အား ဤသို့ ငါ ဖြေကြား၏-

ေ, ၃, ၀၁၅။ 'ငါ့ရှင်တို့--- မနောပဒေါသိကနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုနတ်တို့သည် အလွန်ကြာမြင့်စွာ အချင်းချင်း တစိပိုစိမ့် ကြည့်ကုန်သဖြင့် အချင်းချင်း ဒေါသစိတ် ဖြစ်ကုန်၍ ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းသောကြောင့် ထိုနတ်ဘဝမှ စုတေကုန်၏။

င့ါရှင်တို့--- ဤသို့သော အကြောင်းသည် ရှိသေး၏၊

တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သတ္တဝါသည် ထိုနတ်ဘုံ၌ စုတေ ခဲ့၍ ဤလူ့ဘုံသို့ ရောက်လာသော် လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရသေ့၊ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ပြီးလျှင် ပြင်းစွာ အားထုတ်ခြင်း ကို စွဲ၍ စိတ်တည်ကြည်ခြင်းကို ရ၏ ယင်းသို့ စိတ်တည် ကြည်လတ်သော် ရှေး၌ နေဖူးသော ထိုနတ်ဘဝကို အောက် မေ့နိုင်၏ ထို့ထက် လွန့်၍ အောက်မေ့နိုင်။

ထိုသူသည် ဤသို့ ဆို၏- 'အကြင်အရှင်နတ်တို့သည် မနောပဒေါသိက မဟုတ်ကုန်၊ ထိုနတ်တို့သည် အလွန်ကြာ မြင့်စွာ အချင်းချင်း တစ်မိုစိမ့် မကြည့်ကုန်သဖြင့် အချင်းချင်း ဒေါသစိတ် မဖြစ်ကုန်၍ ကိုယ်၊ စိတ် မပင်ပန်းကုန်သော ကျောင့် ထိုနတ်ဘဝမှ မစုတေကုန်၊ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း မရှိ၍ မြိ ကုန်၏ ဒောခြင်းမရှိ၍ နိုင်ငံကုန်၏ ထာဝစဉ် ရှိနေ၍ တည်ပြီ ကုန်၏ ဖောက်ပြန်ခြင်းသဘော မရှိကုန်၊ ထို့ကြောင့် မြိသော အရာတို့နှင့်တူစွာ တည်မြိတိုင်းပင် တည်ကုန်လိမ့်စည်၊ မနောပဒေါသိကဖြစ်သော ဝါတို့သည်ကား အလွန်ကြာမြင့် စွာ အချင်းချင်း တစ်မိုစိမ့် ကြည့်ကုန်သဖြင့် အချင်းချင်း ဒေါသစိတ်ဖြစ်ကုန်၍ ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းသောကြောင့် တိုနတ်ဘဝမှ စုတောကုန်၏၊ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း ရှိ၍ မခြံတုန်၊ သေခြင်း ရှိ၍ မခိုင်မြံကုန်၊ ထာဝစဉ် မရှိ၍ မတည်မြဲကုန်၊ အသက်တိုကုန်၏၊ သေခြင်းသဘောရိုကုန်၏၊ ထိုကြောင့် ဤလူ့ဘုံသို့ ရောက်လာကုန်၏'ဟု ဆို၏။

'ငှါရှင်တို့--- သင်တို့သည် မနောပဒေါသိကနတ်လျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဤသို့သော အစီအရင်ဖြင့် ဟောကုန်သလော'ဟု မေး၏။

`အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမ ဟောကြားသည့် အတိုင်း ကျွန်ပ်တို့ ကြားဖူးကြပါကုန်၏´ဟု ဆိုကြကုန်၏။

ဘဂ္ဂ၀--- ငါသည် အဂ္ဂညဘရား (လောက၏ အစ-ပဉ သိအဝ်သော တရား)ကိုလည်း သိ၏ ထိုထက် လွန်မြတ် သော တရားကိုလည်း သိ၏ထိုသို့ သိသော်လည်းမှားသော အားဖြင့် မသုံးသဝ်၊ မှားသောအားဖြင့် မသုံးသဝ်သော ကြောင့် ငါသည် မိမိ၌ ကိလေသာငြိမ်းခြင်းကို ကိုယ်တိုင် သာလျှင် သိ၏ယင်းသို့ သိသော ဘုရားသည် ဆင်းခဲ့ခြင်းသို့ မရောက်။

ော့ ဂ.၁.၀၁၆။ ဘဂ္ဂဝ--- အကြောင်းမဲ့ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း-ဟူသော၊ ဆရာ့ဝါဒဖြစ်သော အဝ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဟောကုန်သော၊ အချို့သော သမက၊ ဗြာဟ္စက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်တို့သည် ရှိကုန်၏။ ငါသည် ထိုသူတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'ငါ့ရှင်တို့--- သင်တို့သည် အကြောင်းမဲ့ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း-ဟူသော၊ ဆရာ့ ဝါဒြေစိသော အရွညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ် သော တရား)ကို ဟောကုန်၏-ဟူသည် မှန်သလော'ဟု မေး၏။ ဤသို့ ငါ မေးလတ်သော် ထိုသူတို့သည်လည်း 'မှန် ပါသည်'ဟု ဝန်ခံကုန်၏။ 'ငါ့ရှင်တို့---သင်တို့သည် အကြောင်းမဲ့ ဖြစ်ခြင်း-ဟူသော၊ စာရာဝါဒ ဖြစ်သော အရာည တရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ်သော တရား)ကို အသယ်အစီအနင်ဖြင့် ဟောကုန်သနည်း'ဟု ထိုသူတို့တိုကို ပေး၏။ ဤသို့ ငါ မေးသော် ထိုသူတို့သည် ဖြေနိုင်ကြကုန်၏ မေးလတ် သော် ထိုသူတို့အား ဤသို့ ငါ ဖြေကြား၏-

ေ ၃.၀၁၇။ 'ငါ့ရှင်တို့--- အသညသတ်မည်သော ပြဟွာတို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုပြဟွာတို့သည် ပဋိသန္ဓေသညာ ဖြစ်ပေါ်ခြင်းကြောင့် ထိုပြဟွာဘုံမှ စုတေကုန်၏။

ငါ့ရှင်တို့--- ဤသို့သော အကြောင်းသည် ရှိသေး၏။ တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သတ္တဝါသည် ထိုအသညသတ် ပြဟ္မာ့ဘုံ၌ စုတေ၍ ဤလူ့ဘုံသို့ ရောက်လာသော် လူ့ ဘောင်မှ ထွက်နွာကာ ရသေ့၊ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ပြီးလျှင် ပြင်းစွာ အားထုတ်ခြင်းကို စွဲ၍ စိတ်တည်ကြည်ခြင်းကို ရ၏ ယင်းသို့ စိတ်တည်ကြည်လော်သော် ပဋိသန္ဓေသညာ ဖြစ် ပေါ်ခြင်းကို အောက်မေ့နိုင်၏ ထို့ထက်အလွန် မအောက်မေ့နိုင်၏ ထို့ထက်အလွန် အောက်မေ့နိုင်၏ ထို့သညာတို့ ဤသို့ ဆို၏-

'အတ္တသည်လည်ကောင်း၊ လောကသည်လည်းကောင်း အကြောင်းဖဲ့ ဖြစ်ပေါ် ၏၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် ငါသည် ရှေး၌ ရှေိခုံ၊ ထိုငါသည် မရှိခဲ့ဘဲလျက် ယခု ထင်ရှား ရှိလာ၏' ဟု ဆို၏။

'င့်ရှင်တို့--- သင်တို့သည် အကြောင်းမဲ့ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း-ဟူသော၊ ဆရာဝါဒဖြစ်သော အဂ္ဂညတရား (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော တရား)ကို ဤသို့သော အစီအရင်ဖြင့် ဟောကုန်သလော'ဟု မေး၏။

`အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမ ဟောကြားသည့် အတိုင်း ကျွန်ုပ်တို့ ကြားဖူးကြပါကုန်၏'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

ဘဂ္ဂဝ--- ငါသည် အဝ္ပညတရား( လောက၏ အစ-ဟု သိအဝ်သော တရား)ကိုလည်း သိ၏၊ ထိုထက် လွန်မြတ် သော တရားကိုလည်း သိ၏ ထိုသို့ သိသော်လည်း မှားသော အားဖြင့်မသုံးသပ်မှားသောအားဖြင့်မသုံးသပ်သောကြောင့် ငါသည် စိဓိသန္တာနှိ၌ ကိလေသာငြိမ်းခြင်းကို သိ၏၊ ယင်းသို့ သိသော ဘုရားသည် ဆင်းရဲခြင်းသို့ မရောက်။

99

ော့.၀၁၈။ ဘဂ္ဂဝ--- ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ဟောလေ့ရှိသော ငါ့ကို အချို့သော သမက၊ ပြာတွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ထင်ရှား မရှိသော၊ အချည်းနှီးသော၊ ချွတ်လွဲသော၊ မဟုတ်မမှန်သော စကား ဖြင့် စွပ်စွဲကုန်၏ 'ရဟန်းဝဂါတမသည် ဇောက်ပြန်သော သညာ ရှိ၏ ရဟန်းတို့သည်လည်း ဇောက်ပြန်သော သညာ ရှိကုန်၏ ရဟန်းဝဂါတမသည် တင့်တယ်သည်-ဟု ဆိုအပ် သော ဝိမောက္ခဈာန်ကို ဝင်စား၍ နေသောအခါ အလုံးစုံ တင့်တယ်၊ မတင့်တယ်သော အာရုံကို 'မတင့်တယ်'ဟုသာ သိမှတ်၏-ဟူ၍ ဟော၏'ဟု စုပ်စွဲကုန်၏။

ဘဂ္ဂဝ---'တင့်တယ်သည်-ဟု ဆိုအပ်သော ဝိမောက္ခ ဈာနိုကို ဝင်စား၍ နေသောအခါ အလုံးစုံ တင့်တယ်၊ မတင့်တယ်သော အာရုံကို မတင့်တယ်-ဟုသာ သိမှတ်၏' ဟု ဤသို့ မဟော၊ ဘဂ္ဂဝ---- 'တင့်တယ်သည်-ဟု ဆိုအပ် တာသိမောက္ခဈာန်ကိုဝင်စား၍နေသောအခါတင့်တယ်၏-ဟူ၍သာ သိမှတ်၏'ဟု ဤသို့သာ ငါ ဟော၏" ဟု ဝိန့်တော် မှု၏။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားကိုလည်းကောင်း၊ ရဟန်းတို့ကိုလည်းကောင်း ဖောက်ပြန်သောအားဖြင့် စုပ်စွဲကြသော ထိုသူတို့သာ ဖောက်ပြန်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာ ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်သည် ဤသို့ ကြည်ညို ပါ၏၊ `ကျွန်ုပ်သည် တင့်တယ်သည်-ဟု ဆိုအပ်သော ဝိမောက္ခဈာန်ကို ဝင်စား၍ နေနိုင်သည့်တိုင်အောင် ဖြတ်စွာ ဘုရားသည် ကျွန်ုပ်အား တရားဟောရန် စွမ်းနိုင်၏'ဟု ကြည်ညိုပါ၏-ဟူ၍ လျှောက်၏။

ေ, ၃.၀၁၉။ "ဘဂ္ဂဝ--- အယူတစ်မျိုး ၊ အလိုတစ်မျိုး အကြိုက်တစ်မျိုး၊ အားထုတ်မှုတစ်မျိုး၊ ဆရာတစ်မျိုးရှိသော သင်သည် တင့်တယ်သည်-ဟု ဆိုအပ်သော ထိုဝိဖောက္ခ ဈာန်ကိုဝင်စား၍ နေရန် နိယဉ်း၏။ ဘဂ္ဂဝ--- ငါတိုက်တွန်း၏ သင်သည် ငါ့အား ကြည်ညီခြင်းကိုသာ ကောင်းစွာ စောင့် ထိန်းလော့"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- အယူတစ်မျိုး၊ အလိုတစ်မျိုး၊ အကြိုက် တစ်မျိုး၊ အားထုတ်မှုတစ်မျိုး၊ ဆရာတစ်မျိုး၊ ရှိသော ကျွန်ုင်သည် 'တင့်တယ်သည်'ဟု ဆိုအပ်သော ထိုဝိမောက္ခ ဈာန်ကို ဝင်စား၍ နေရန် အကယ်၍ ခဲယဉ်းပါလျှင် မြတ်စွာ ဘုရားအား ကျွန်ုပ်၏ကြည်ညီခြင်းကိုသာ ကျွန်ုပ် ကောင်းစွာ တောင့်ထိန်းပါးခွံ"ဟု လျှောက်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို မိန့်တော်မူ၏။ ဘဂ္ဂဝအနွယ် ပရိဇိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော် မူသော တရားတော်ကို နှစ်လိုသည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူလေသတည်း။

# J

# ဥဒုမ္စရိကသုတိ

### နိုင်ကြမပရိဗိုဇ်ဝတ္ထု

ော့ဂ.၂ပ၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ် မြို့ ဂိုရွုကုဋ်တောင်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ နိုင်ကြဲဝေရီဂိုဇ်သည် ဥဒုမွှရိကာဝိဇုရား၏ ပရိဂိုဇ်ကျောင်း၌ သုံးထောင်သော ပရိသတ်နှင့်အတူ နေ၏။ ထိုအခါ သန္ဓာန သူကြွယ်သည် ဖြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် နေမွန်းလွဲ အချိန်၌ ရာဇဂြိုဟ်မြို့မှ ထွက်ခဲ့၏ ထိုသို့ ထွက်ခဲ့စဉ် သန္ဓာန သူကြွယ်မှာ ဤသို့ အကြိုမိစ်၏-

"မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် အခါ ဟေုတ်သေး၊ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဈာန်ဝင်စားလျက် တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်း နေတော်မူ၏ ငါသည် ဥဒုမ္မရိကာ မိဖုရား၏ ပရိဗိုဇ်ကျောင်း၌ နိုကြောပေရိဗိုဇ်ထံသို့ ရှဉ်းကပ်ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထို့နောက် သန္ဓာနသူကြွယ်သည် ဥဒုမ္ဗရိကာမိဗုရား၏ ပရိဗိုဇ်ကျောင်း၌ နိုကြောပေရိဗိုဇ်ထံသို့ ချဉ်းကပ်၏။

ော့.ဂ၂၁။ ထိုစဉ်အခါ၌ နီကြောပေရီဝိုဇ်သည် များစွာ သော ပရိဝိုဇ်ပရိသတ်နှင့်အတူ ထိုင်နေလျက် ရှိ၏ သူ၏ ပရိဝိုဇ်ပရိသတ်သည် များစွာသော **ဇီလာစကား**ကို ပြင်းပြ ကျယ်လောင်စွာ ပွဲတင်ထပ်မှု ပြောဆိုနေကြ၏။ [ဒီလာစကားများကို ဘုရားရှင်၏ ဝှက်တော်များအခန်း၊ မရွိမသီလ၊ စာပိုဒ် ၆.၂၂၊ စာမျက်နာ ၅၉ ၌ ပြထားပြီ။]

နီကြောပေရိဝိုလ်သည် လာနေသော သန္ဓာနသူကြွယ်ကို အဝေးမှပင် လုမ်းမြင်၍ မိမိပရိသတ်ကို ဗြိမိငြိမ်သက်သက် သေဝပ်စွာ နေရန် ပြောဆို၏၊ ထိုသို့ ပြောဆိုသဖြင့် သူ၏ ပရိဝိုဇိပရိသတ်သည် တိတ်ဆိတ်စွာ နေ၏။

ော့.ဂပ၂။ ထိုအခါ သန္ဒာနသူကြွယ်သည် နိုင်ကြစ ပရိဗိုဇ်ထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော သန္တာနသူကြွယ်သည် နိုင်ကြစပရိဗိုဇ်အား ဤစကားကို ပြောကြား၏-

"ဤအရှင်ပရိဗိုဇ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားတို့နှင့် မတု၊ ကျယ်လောင်သော အသံဖြင့် ပွဲတင်ထပ်မျှ အမျိုးမျိုးသော ဇီလာစကားကို ပြောကြားလျက် နေကြ၏။ မြတ်စွာဘုရား သည်ကား ပရိဗိုဇ်တို့နှင့် မတု၊ တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်း၍ နေခြင်းငှာ လျောက်ပတ်သော၊ ပေးကွာသော တောကျောင်း တို့ကို မှီဝဲနေထိုင်တော်မူ၏"ဟု ပြောကြား၏။

၈.၃.ဂ၂၃။ ဤသို့ ပြောကြားသော် နိုဂြောပေရိဝိုဇ်သည် သန္ဓာနသူကြွယ်အား ဤသို့ ပြော၏-

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနီကာယ်)

"သန္ဓာန္ သူကြွယ်--- သင် သိ၏လော၊ ရဟန်းဂေါတမ သည် အဘယ်သူနှင့် စကားပြောသနည်း၊ အဘယ်သူနှင့် ဆွေးနွေးသနည်း၊ အဘယ်သူနှင့် စကားယှဉ်ပြိုင်ခြင်းဖြင့် ပညာအရာ၌ ထင်ရှားခြင်းသို့ ရောက်သနည်း၊ ရဟန်း ဂေါတမ၏ ပညာသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ တစ်ပါးတည်း နေ သဖြင့် ပျောက်ပျက်၏၊ ရဟန်းဂေါတမသည် ပရိသတ်ထဲ ဝင်ဝံ့သူ မဟုတ်၊ စကားပြောခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်၊ ထိုရဟန်း ဂေါတမသည် ဝေးကွာသော တောကျောင်းတို့ကိုသာ မှီဝဲ နေထိုင်၏။ ဥပမာအားဖြင့် ကန်းသော နွားမသည် နွားတို့၏ အစွန်အဖျား၌ ကျက်စားလေ့ရှိသည် ဖြစ်၍ အစွန်အဖျား အရပ်တို့ကိုသာ မှီဝဲသကဲ့သို့ ဤအတူပင် ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ တစ်ပါးတည်း နေသော ရဟန်းဂေါတမ၏ ပညာသည် ပျောက်ပျက်၏၊ သူကြွယ်--- စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ သည် ဤပရိသတ်ရှိရာသို့ လာငြားအံ့၊ ထို ရဟန်းဂေါတမကို ပြဿနာတစ်ချက်တည်းဖြင့် ချောက်ချားစေနိုင်မည်-ဟု ထင်၏၊ ရေမရှိသော အိုးကဲ့သို့ လှည့်ပတ် ဖွဲ့ ချည်နိုင်မည်-ဟု ထင်၏"ဟူ၍ ပြော၏။

ေ.၃.ဂ၂၄။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒိဗ္ဗသောတအဘိညာဉ် ဖြင့် နိုကြောပေရိဗိုဇ်နှင့် သန္ဓာနသူကြွယ်တို့၏ စကား ပြောဆို ရြင်းကို ကြားတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဂိဇ္ဇုကုဋ်တောင်မှ ဆင်းသက်တော်မှု၍ သူမာဂဓာရေကန်၏ ကမ်းနား ဥဒေါင်းတို့ကို ဘေးမဲ့ပေး၍ အစာကျွေးရာအရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ သုမာဂဓာရေကန်၏ ကမ်းနား ဥဒေါင်းတို့ကို ဘေးမဲ့ပေး၍ အစာကျွေးရာ လွင်ပြင်၌ စင်္ကြုံကြွတော်မူ၏။ နိုကြောပေရိဗိုဖ်သည် သုမာဂဓာရေကန်၏ ကမ်းနား ဥဒေါင်း တို့ကို ဘေးမဲ့ပေး၍ အစာကျွေးရာ လွင်ပြင်၌ စင်္ကြုံကွတော် မူသော မြတ်စွာဘုရားကို မြင်လတ်သော် 'အရှင်တို့---တိတ်ဆိတ်စွာ နေကြပါကုန်လော့၊ အရှင်တို့--- အသံ မပြုပါ ကုန်လင့်၊ ဤရဟန်းဂေါတမသည် စင်္ကြီကြွနေ၏၊ ထိုအရှင် ဂေါတမသည် တိတ်ဆိတ်ခြင်းကို အလိုရှိ၏ တိတ်ဆိတ်ခြင်း ကို ချီးမွမ်းလေ့ရှိ၏၊ ပရိသတ်အသံ တိတ်ဆိတ်နေသည်ကို သိလျှင် 'ချဉ်းကပ်သင့်သည်'ဟု အောက်မေ့တန်ရာ၏၊ ရဟန်းဂေါတမသည် ဤပရိသတ်သို့ အကယ်၍ လာငြားအံ့၊ ရဟန်းဂေါတမအား

'မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တို့ အရဟတ္တမဂ် ရအောင် ဆုံးမဟောကြားသော တရားကား အဘယ်နည်း'ဟု မေး ကုန်အုံ'ဟု ဆိုပြီးလျှင် မိမိပရိသတ်ကို သေဝင်စွာ နေစေ၏၊ ဤသို့ ဆိုသော် ထိုပရိဗိုဇ်တို့သည် တိတ်ဆိတ်စွာ နေကြ ကုန်၏။

ေ.၃.ပ၂၅။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နိုကြောပေရိဝိုဇ်

ထံသို့ ချဉ်းကပ်တော်မူ၏။ ထိုအခါ နိုကြောပေရိဝိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- ကြွတော်မူပါ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ကြွ လာခြင်းသည် ကောင်းသောကြွလာခြင်းဖြစ်ပါသည်၊မြတ်စွာ ဘုရား---- မြတ်စွာဘုရားသည် ကြာမြင့်မှ ဤအရဝ်သို့ ကြွလာရန် အလှည့်မပးတော်မူဘိ၏။ မြတ်စွာဘုရား----မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုင်တော်မူပါ၊ ဤနေရာကို စင်းထား ပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် စင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော် မူ၏။ နီကြောပေရီငိုဇ်သည်လည်း နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်၏။ တစ်နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော နီကြောပေရီငိုဇ်အား မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏-

"နိဂြောမ--- ယစုအခါ အဘယ်စကားဖြင့် စုဝေးထိုင်နေ ကုန်သနည်း၊ သင်တို့၏ မပြီးသေးသော စကားကား အဘယ် နည်း"ဟု စိန့်တော်မူ၏။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် နိုဂြောဓ ပရိဗိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား--

"မြတ်စွာဘုရား---`တပည့်တို့ အရဟတ္တမဂ်ရအောင် ဆုံးမဟောကြားသော ထိုတရားကား အဘယ်ပါနည်း'ဟု မေးကုန်အုံ-ဟု ပြောတာ ထိုင်နေကြပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ပ်တို့၏ မပြီးသေးသော စကား ကား ဤစကားပါတည်း၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား ကြွရောက် တော်မူလာပါသည်"ဟု လျှောက်၏။

ေ ၃.၀၂၆။ "နိကြောေ--- ဆုံးမဟောကြားသော ထို တရားကို ဆရာတစ်မျိုးရှိသော သင်သည် သိနိုင်ခံ၏ နိကြောေ--သင်သည် မိမိ၏ ဆရာဝါဒဖြစ်သော **အဓိဇဇဂုန္ဓာ ဝါဒ\***၌ ငါ့အား ပြဿနာကို မေးလော့။

`မြတ်စွာဘုရား--- အဓိဇေဂုစ္ဆာဝါဒသည် အဘယ်သို့ ဖြစ်လျှင် စင်ကြယ်ပါသနည်း၊ အဘယ်သို့ ဖြစ်လျှင် မစင် ကြယ်ပါသနည်း'ဟု မေးလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ထိုပရိုငိုစ်တို့သည် "အချင်းတို့
----ရဟန်းဂေါတမေါ် တန်ခိုးကြီးပုံ၊ အာနုတော်ကြီးပုံကား အုံဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ ထူးဆန်းပါပေစွ၊ မိမိဝါဒကို ထား၍ သူတစ်ပါးဝါဒဖြင့် ဇိတ်ပါပေ၏"ဟု ပြင်းပြကျယ်လောင်စွာ ပွဲတင်ထပ်မှု ကြွေးကြော်ကြကုန်၏။

ေ,၃.၀၂ဂု။ ထိုအခါ နီကြောပေရိဝိုဇ်သည် ထိုပရိသတ် တို့ကို အသံတိတ်စေ၍ မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏- "မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ုပ်တို့သည် တမေါ်ဇို**ည္တာဝါဒ\***ကို နုတ်ဖြင့် ပြောဆိုလေ့ရှိပါကုန်၏ တပေါဇိဂုစ္ဆာဝါဒကို စိတ်ဖြင့် အနှစ်သာရ-ဟု မှတ်ယူလေ့ရှိပါကုန်၏၊ တပေါဇိဂုစ္ဆာဝါဒကို ကိုယ်ဖြင့် ရွဲမြဲစွာ ကျင့်သုံးလေ့ရှိပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် အဘယ်သို့ ဖြစ်လျှင် စင်ကြယ်ပါသနည်း၊ အဘယ်သို့ ဖြစ်လျှင် မစင်ကြယ်ပါသနည်း"ဟု လျှောက်၏။

"နိုငြောမ--- ဤလောက၌ တပဿီပုဂ္ဂိုလ်\*သည် အဝတ် မဝတ်မူ၍ ကျင့်ခြင်း၊ လွတ်လပ်စွာ ကျင့်ခြင်း၊ လက်ဖြင့် မစင် ကို သုတ်လေ့ရှိခြင်း-အစ၊ တစ်နေ့ သုံးကြိမ် ရေသို့ သက်ဆင်း ခြင်း-အဆုံးရှိသော **ဖြိုးရိသော အကျင့်**ကို ကျင့်၍ နေ၏။

[ဤမြို့ဖြိသောအကျင့်တို့ကိုဘုရားရှင်ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ ၁(ဒီယနိကာယ်) သီလကွန်ပါဠိတော်၊ ဟောသီဟ နာဒသုတ်၊ ခြိုးရြံသော အကျင့် အားထုတ်မှုကို ပြဆိုရာ။ စာပိုဒ် စ.၁.၁၇၉၊ စာမျက်နာ ၁၃၅ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

နိုကြောမ---ယင်းသို့ ဖြစ်သော် တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် စင်ကြယ်သလော၊ မစင်ကြယ်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဤသို့ ဖြစ်သော် တပေါဇိဂုစ္ဆာဝါဒ သည် ကေန် စင်ကြယ်ပါ၏ မစင်ကြယ်သည် မဟုတ်ပါ"ဟု လျှောက်၏။

"နိကြော--- ဤသို့ စင်ကြယ်သော တပေါဇိဂုစ္ဆာဝါဒ ၌လည်း ညစ်ညူးခြင်းအမျိုးမျိုး ရှိ၏-ဟု ငါ ဟော၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

### ညစ်ညူးခြင်း အမျိုးမျိုး

ေ၃.၀၂၈။ "မြတ်စွာဘုရား--- ဤသို့ စင်ကြယ်သော တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒ၌ ညစ်ညူးခြင်းအမျိုးမျိုး ရှိပုံကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် အဘယ်သို့ ဟောပါသနည်း"ဟု လျှောက်၏

"နိဂြောမေး ဤလောက၌ တပဿီပုရှိလ်\*သည် တပ အကျင်းကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ထိုသူသည် ထိုအကျင့် ဖြင့် ဝမ်းမြောက်၏၊ ပြည့်စုံပြီ-ဟု ထင်၏။ နိဂြောမေး ဤ ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ ပြည့်စုံပြီ-ဟု ထင်ခြင်းသည် တပဿီပုရှိုလ် ၏ ညစ်ညူခြင်း ဖြစ်၏။

နိုကြော---- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထိုအကျင့်ဖြင့် မိမိကို မြှင့်တင်၏၊ သူတစ်ပါးကို ရှုတ်ချ၏။ နီကြော-ေ-ဤ မိမိကိုယ်ကို မြှင့်တင်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ရွတ်ချ ခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူးခြင်း ဖြစ်၏။

နိုင်ကြင္--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုင္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထို အကျင့်ဖြင့် မာန်ယစ်၏ တွေဝေ၏ မေ့လျော့ခြင်းသို့ ရောက် ၏။ နိုင်ကြင်---ဤ မာန်ယစ်ခြင်း၊ တွေဝေခြင်း၊ မေ့လျော့ခြင်း သည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူးခြင်း ဖြစ်၏။

ော့ ဂ.ပ၂၉။ နီကြောေ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဒ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ထိုသူ သည် ထိုအကျင့်ဖြင့် လာဘ်ရမှု အနိုအသေ ပြုမှု ကျော်ကြား မှုကို ဖြစ်စေ၏ ထိုသူသည် ထိုလာဘဲရမှု အနိုအသေ ပြုမှု ကျော်ကြားမှုဖြင့် ဝမ်းမြောက်၏ ပြည့်စုံပြီ-ဟု ထင်၏၊ နီကြော-ေ-ဤ ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ ပြည့်စုံပြီ-ဟု ထင်ခြင်း သည်လည်း တပဿိပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညမှုခြင်း ဖြစ်၏

နိုင်ကြေး--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုင္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထို အကျင့်ဖြင့် လာဘဲရမှု၊ အရိုအသေပြုမှု၊ ကျော်ကြားမှုကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုသူသည် ထိုလာဘဲရမှု၊ အရှိအသေပြုမှု၊ ကျော်ကြားမှုဖြင့် မိမိကို မြှင့်တင်၏၊ သူတစ်ပါးကို ရှတ်ချ၏။ နိုင်ကြေး---ဤ မိမိကို မြှင့်တင်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ရှတ်ချခြင်း သည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူမြင်း ဖြစ်၏။

နိုင်ကြေး--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထိုအကျင့်ဖြင့် လာဘိရမျှ အရှိအသေပြုမှု ကျော်ကြားမှုကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုသူသည် ထိုလာဘိရမျ အရှိအသေပြုမှု ကျော်ကြားမှုဖြင့် မာန်ယစ်၏၊ တွေဝေ၏၊ မေ့လျော့ခြင်းသို့ ရောက်၏၊ နိုင်ကြေး--- ဤ မာန်ယစ်ခြင်း၊ တွေဝေခြင်း၊ မေ့လျော့ခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညားခြင်း ဖြစ်၏။

ော့.ဂ၃ဂ။ နိုငြောေ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ အစားအစာတို့၌ ဤအစာကို ငါ နှစ်သက်၏ ဤအစာကို ငါ မနှစ်သက်ဟု နှစ်မျိုး ခွဲခြားခြင်းသို့ ရောက်၏။ ထိုသူသည် မနှစ်သက်သော အစာကို စွန့်၏ နှစ်သက်သော အစာကို မက်မောလျက် တွေဝေလျက် ဗြိတွယ်လျက် အပြစ်ကို မရှ မှု၍ ပစ္စဝေကွကာဉာက်ဖြင့် မဆင်ခြင်မှု၍ သုံးဆောင်၏။ နိုင်ကြာ---- ဤမက်မောခြင်း-စသည်ဖြင့် သုံးဆောင်၏။ အည်လည်း တပဿိပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူးခြင်း ဖြစ်၏

# ကြာဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

နီကြောမေး နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် 'ဘုရင်များ၊ အမတ်ကြီးများ၊ မင်းမျိုးများ၊ ပုဏ္ကားများ၊ သူကြွယ်များနှင့် ဂိုက်းဆရာများသည် ငါ့ကို ရိုသေကုန်လိမ့် မည်'ဟု ကြံ၍ လာဘ်ရမှု၊ အရှိအသေ ပြုမှု၊ ကျော်ကြားမှုကို တပ်နှစ်သက်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တပအကျင့် ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ နီကြောမေး- ဤလာဘ်ရမှု-စသည်ကို တပ်နှစ်သက်ခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ သစ်ညာမျှခြင်း ဖြစ်၏။

ော့.ဂ၃ဝ။ နိုင်ကြေး-- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ 
ပုဒ္ဂိုလ်သည် တစ်ဦးဦးသော သမက(သူတော်စင်)ကို 
ဖြစ်စေ၊ ဒြာဟွက(သူတော်မြတ်)ကို ဖြစ်စေ၊ ရွာတ်ချကဲ့ရှိ၏ 
'ဤသူသည် အမျိုးမျိုးအဖုံစုံ စားသောက်လေ့ရှိ၏၊ အမြစ် 
မျိုးစေ့၊ ပင်စည်မျိုးစေ့၊ အဆစ်မျိုးစေ့၊ အညွှန့်မျိုးစစ္၊ အစစ္ 
မျိုးစေ့-ဟူသော အဓာအားလုံးကို စား၏၊ သို့ပါလျက် ဖိုးကြီး၊ 
စာက်နှင့် တူသည့် သွားရှိသော ထိုသူကို သမက၊ ဒြာဟွကာ 
(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)ဟု ခေါ် သဖြင့် အဘယ်အကျိုး 
ရှိပည်နည်း'ဟု ရှတ်ချ၊ ကဲ့ရုံ၏၊ နိုင်ကြီး----- ဤ ရုတ်ချ၊ 
ကိုချိုခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညားခြင်း ဖြစ်၏။

နီကြောင--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် ဒါယကာတို့ အရိုအသေပြုသော၊ အလေးပြုသော၊ ဖြတ်နိုး သော၊ ပူစော်သော၊ တစ်ဦးဦးသော သမက(သူတော်စင်)ကို ဖြစ်စေ၊ ပြာဟွက(သူတော်ဖြတ်)ကို ဖြစ်စေ၊ မြင်၏ မြင်သော ကျောင့် ထိုသူမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏၊ 'အမျိုးမျိုး အစုံစုံ စားသောက်နေလှိုသော ဤသူကို ဒါယကာတို့သည် ရိုသေ ကုန်၏၊ အလေးပြုကုန်၏၊ ဖြတ်နီးကုန်၏၊ ပူစော်ကုန်၏၊ မြိုးခြံသော အကျင့်ရှိသော၊ ခေါင်းပါးသော အသက်မွေးဖြင်း ရှိသော ဝှိကိုကား ဒါယကာတို့သည် မရှိသောကုန်၊ မလေးစား ကုန်၊ မမြတ်နီးကုန်၊ မပူဖော်ကုန်'ဟု အကြံ ဖြစ်၏၊ ဤသို့ ထိုသူသည် ဒါယကာတို့၌ မနာလိုမိတ်၊ စန်တိုမိတ်ကို ဖြစ်စေ ၏။ နီကြော---- ဤမနာလိုခြင်း၊ ဝန်တိုခြင်းသည်လည်း တပဿိပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညားခြင်း ဖြစ်၏၊

ေ.၃.ဂ၃၂။ နိုငြောေ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကျင့်ဝတ်ပြုဟန်ဆောင်လျက် လူမြင်သော အရပ်၌ နေလေ့ရှိ၏။ နိုငြောေ---ဤမိမိအကျင့်ကို လူ မြင် အောင် နေခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူးမြင်း ဖြစ်၏။

နိုငြောေ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် 'ဤသည်လည်း ငါ၏ အကျင့် ဖြစ်၏ ဤသည်လည်း ငါ၏ အကျင့် ဖြစ်၏'ဟု ဒါယကာတို့အား မိမိဝှက်ကို ပြုလျက် လှည့်လည်၏။ နိကြောမေးဤ မိမိဂုက်ကို ပြ၍ လှည့်လည် ခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူးခြင်း ဖြစ်၏။

နိုငြော ေနာက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် မည်သည့်အရာကိုမေစို လူရှို့ဝှက်၍သာလျှင် ပြုကျင့်၏ ထို သူသည် 'သင် ဤအရာကို နှစ်သက်သလော'ဟု မေးလျှင် မနှစ်သက်သည်ကို 'နှစ်သက်၏'ဟု ဆို၏၊ နှစ်သက်သည်ကို 'မနှစ်သက်'ဟု ဆို၏ ဤသို့လျှင် သိလျက် မဟုတ်မမှန် ပြော တတ်၏၊ နိုငြောေ--- ဤ သိလျက် မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်း သည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူချခင်း ဖြစ်၏၊

နိုငြောမ--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်စေ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်စေ တရားဟောသောအခါ ဟုတ်မှန်သည်သာဖြစ်သော၊ ဝန်ခံ သင့်သော အကြောင်းကို 'ဟုတ်မှန်ပါပေသည်'ဟု ဝန်မခံ။ နိုငြောမ--- ဤ ဝန်ခံသင့်သော အကြောင်းကို ဝန်မခံရင်း သည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူချင်း ဖြစ်၏။

ေ၃.ဂ၃၃။ နိုကြောမ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် အမျက်ထွက်၏ ရန်ပြီးဖွဲ့ ၏၊ ဤ အမျက်ထွက် ခြင်း၊ ရန်ပြီးဖွဲ့ ခြင်းသည်လည်း တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူး ခြင်း ဖြစ်၏၊

နိုငြောမော-- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် သူတစ်ပါးဂုက်ကို ချေဖျက်၏ ဂုက်ပြိုင်၏၊ မနာလိုစိတ်ရှိ၏၊ ဝန်တိုစိတ်ရှိ၏၊ စဉ်းလဲ၏၊ လှည့်စား၏းစိတ်စက်ထန်၏၊ မာန်ထောင်လွှား၏၊ ယုတ်မာသောအလိုရှိ၏၊ ယုတ်မာသော အလိုသို့ လိုက်၏၊ ကောင်းမှု မကောင်းမှု၏ အကျိုး မရှိ-ဟူသော ခိစ္ဆာဒိဋိအယူ ရှိ၏၊ သေလျှင် ဆုံး၏၊ ပြတ်၏-ဟူသော အယူ ရို၏၊ မိစိအယူကို မှားသောအားဖြင့် သုံးသပ် လေ့ရှိ၏၊ မှားသော အယူကို မြဲမြဲစွာ ယူလေ့ရှိ၏၊ စုန့်နိုင်စံ၏၊ နိုင်ကြမာ--- ဤ မိမိအယူကို မှားသောအားဖြင့် သုံးသပ်ခြင်း-စသည်သည်လည်း တပသီပုဂ္ဂိုလ်၏ ညစ်ညူးခြင်း ဖြစ်၏၊

"နိုကြော--- 'ဤတပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒတို့သည် ညစ်ညူး ကုန်သလော၊ မညစ်ညူးကုန်သလော'ဟု မေးတော်မှု၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ဤတပေါ်ရိဂုစ္ထာဝါဒတို့သည် ဧကန်ပင် ညစ်ညူးပါကုန်၏ မညစ်ညူးသည် မဟုတ်ပါကုန်း မြတ်စွာ ဘုရား---- ဤလောက၌ အ၍ သော တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤညစ်ညူးခြင်း အားလုံးတို့နှင့်ပင် ပြည့်စုံပါမှု အခြားအခြား ညစ်ညူးခြင်းနှင့် မပြည့်စုံ--ဟု အဘယ်ဆိုစွယ်ရာ ရှိပါမည် နည်း ဟုသော ထိုအကြောင်းသည် ရှိ၏"ဟု လျောက်၏။

# အခွံအပွေးနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ

ေ.၃.ဂ၃၄။ "နိဂြော-ေ- ဤလောက၌ တပဿီပုဂ္ဂိုလ် သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထိုအကျင့်ဖြင့် ဝမ်းမမြောက်၊ ပြည့်စုံပြီ-ဟု မထင်။ ဤ အကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

နီဂြော--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထို အကျင့်ဖြင့် ဓိမိကို မြှေင့်တင်၊ သူတစ်ပါးကို မရှတ်ချ၊ ဤ အကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏၊

နိုင်ကြင--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထို အကျင့်ဖြင့် မာန်မယစ်၊ မတွေဝေ၊ မေ့လျော့ခြင်းသို့ မရောက်။ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

ေ, ၁, ပ၃၅။ နိုကြော--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿိ ပုဒ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထိုအကျင့်ဖြင့် လာဘဲရမှု၊ အရိုအသေပြုမှု၊ ကျော်ကြားမှုကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုသူသည် ထိုလာဘဲရမှု၊ အရှိအသေပြုမှု၊ ကျော်ကြားမှုဖြင့် ဝစ်းမမြောက်၊ ပြည့်စုံပြီ-ဟု မထင်။ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

နိုငြော--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထို အကျင့်ဖြင့် လာဘ်ရမှု၊ အရိုအသေပြမှု၊ ကျော်ကြားမှုကို ဖြစ် စေ၏၊ ထိုသူသည်ထိုလာဘ်ရမှု၊ အရိုအသေပြမှု၊ ကျော်ကြား မှုဖြင့် မိမိကို မမြှင့်တင်၊ သူတစ်ပါးကို မရှတ်ချ၊ ဤ အကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏၊

နိုငြောေ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် တပအကျင့်ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ထိုသူသည် ထို အကျင့်ဖြင့် လာဘ်ရမှု၊ အရှိအသေပြုမျှ၊ ကျော်ကြားမှုကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုသည် ထိုလာဘ်ရမှု၊ အရှိအသေပြုမှု၊ ကျော်ကြားမှုဖြင့် မာန်မယစ်၊ မတွေဝေ၊ မေ့လျော့ခြင်းသို့ မရောက်၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

ေ၃.၀၃၆။ နိုင်္ကောမေ-- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် အစားအစာတို့၌ 'ဤအစာကို ငါ နှစ်သက်၏ ဤအစာကို ငါ မနှစ်သက်'ဟု နှစ်မျိုးခွဲပြားခြင်းသို့ မရောက်၊ ထိုသူသည် မနစ်သက်သော အစာကို တပ်မက်ခြင်း မရှိ သည်ဖြစ်၍ စွန့်၏။ နှစ်သက်သော အစာကို မမက်မော မတွေဝေ မြိတွယ်မှ၍ အပြစ်ကို ရှလေ့ရှိသည် ဖြစ်၍ ဆင်ခြင်လျက် သုံးဆောင်၏။ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူ သည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

နီကြော--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် 'ဘုရင်များ၊ အမတ်ကြီးများ၊ မင်းမျိုးများ၊ ပုက္ကားများ၊ သူကြွယ်များနှင့် ဂိုက်းဆရာများသည် ငါ့ကို ရိုသေကုန် လိမ့်မည်'ဟု ကြံကာလာဘ်ရမှု၊ အရှိအသေပြမျှ၊ ကျော်ကြား မှုကို နှစ်သက်ခြင်း-ဟုသော အကြောင်းကြောင့် တပအကျင့် ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်သည် မဟုတ်၊ ဤအကြောင်း ကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

ော့.ဂ၃ဂု၊ နီကြောေ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် တစ်ဦးဦးသော သမက(သူတော်စင်)ကို ဖြစ်စေ၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)ကို ဖြစ်စေ မရှတ်ချ၊ ကျော့နဲ့၊ 'ဤသူ သည် အမျိုးမျိုးအဖုံဇုံ စားသောက်လေ့ ရှိ၏ အမြစ်မျိုးစေ့၊ ပင်စည်မျိုးစေ့၊ အဆစ်မျိုးစေ့၊ အညွှန့်မျိုးစေ့၊ အစေ့မျိုးစေ့-ဟူသော အစာအားလုံးကို စား၏၊ မိုးကြိုးစက်နှင့် တူသည့် သွားရှိသော ထိုသူကို သမကျေ ကြဟင္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)-ဟု ခေါ်သဖြင့် အဘယ်အကျိုး ရှိမည်နည်း'ဟု မရှတ်ချ၊ မကဲ့ရှိ၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထို အဆင့်၌ စင်ကြယ်၏

နိုငြောမော- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် ဒါယကာတို့ အရှိအသေပြုသော၊ အလေးပြုသော၊ မြတ်နိုး သော၊ ပူဇော်သော၊ တစ်ဦးဦးသော သမော(သူတော်စင်)ကို ဖြစ်စေ၊ ဘြဟ္မက(သူတော်မြတ်)ကို ဖြစ်စစ မြင်၏ မြင်သော ကြောင့် ထိုသူမှာ ဤသို့ အကြံ မဖြစ်- 'အမျိုးမျိုးအစုံစုံ စားသောက်လေ့ရှိသော ဤသူကို ဒါယကာတို့သည် ရိုသေ ကုန်၏၊ အလေးပြုကုန်၏၊ မြတ်နိုးကုန်၏၊ ပုဇော်ကုန်၏၊ မြိုးမြိသော အကျင့်ကို ကျင့်သော၊ ခေါင်းပါးစွာ စားသောက် လေ့ရှိသော ဒါ့ကိုကား ဒါယကာတို့သည် မရှိသေကုန်၊ မလေးစားကုန်၊ မြေတိန်းကုန်၊ မပူဇော်ကုန်'ဟု အကြံ မြေစ် ဤသို့ ထိုသူသည် ဒါယကာတို့၌ နောလိုစိတ်၊ ဝန်တိုစိတ်ကို မဖြစ်စေ၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏၊

ေ.၃.၀၃၈၊ နိုင်္ကြာမ--- နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကျင့်ဝတ်ပြုဟန်ဆောင်၍ လူမြင်သော အရပ်၌ နေလေ့မရှိ၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယန်ကာယ်)

နိုငြောေ--- နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဉ္ဂိုလ်သည် 'ဤသည်လည်း ဝါ၏ အကျင့်တည်း၊ ဤသည်လည်း ဝါ၏ အကျင့်တည်း'ဟု ဒါယကာတို့အား မိမိဂုက်ကို ပြလျက် မလှည့်လည်၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့် ၌ စင်ကြယ်၏

နိုငြောင---နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် မည်သည့်အရာကိုမေရိ လျှို့ဝှက်၍ မြေကျင်း ထိုသူသည် 'သင် ဤအရာကို နှစ်သက်သလော'ဟု မေးလျှင် မနှစ်သက် သည်ကို 'မနစ်သက်'ဟု ဆို၏ နစ်သက်သည်ကို 'နှစ်သက် ၏'ဟု ဆို၏ ဤသို့ထိုသူသည် သိလျက် မဟုတ်မမှန် မြော၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

နိုကြော---နောက်တစ်မျိုးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာဘုရားဖြစ်စေ၊မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်ဖြစ်စေ တရား ဟောသောအခါ ဟုတ်မှန်သည်သာဖြစ်သော၊ ဝန်ခံသင့် သော အကြောင်းကို 'ဟုတ်မှန်ပါပေသည်'ဟု ဝန်ခံ၏။ ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသုသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

ေ၃.၀၃၉။ နိုကြောမေးနောက်တစ်မျိုးကား တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် အမျက်မထွက်၊ ရန်ပြီးမဖွဲ့ ။ နိုကြောမေး- အမျက် မထွက်ခြင်း ရန်ပြီးမဖွဲ့ ခြင်း-ဟူသော ဤအကြောင်းကြောင့် ထိုသူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

နိုငြော-ေ နောက်တစ်မျိူးကား တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် သူတစ်ပါး၏ ဂုဏ်ကို မချေဖျက်၊ ဂုဏ်မြိုင်၊ မနာလိုစိတ်မရှိ၊ ဝန်တိုစိတ်မရှိ၊ မစဉ်းလဲ၊ လှေညှိစား၊ စိတ်မက်ထန်၊ မာန် မထောင်လွှား၊ ယုတ်မာသော အလိုမရှိ၊ ယုတ်မာသော အလို သို့ မလိုက်ပါ၊ ကောင်းမှု မကောင်းမှု၏ အကျိုးမရှိ-ဟူသော အယူမှား မရှိ၊ သေလျှင် ဆုံး၏, ပြတ်၏-ဟူသော အယူ မရှိ၊ မိမိအယူကို မှားသောအားဖြင့် မသုံးသပဲ၊ မှားသော အယူကို မြဲမြဲစွာ ယူလေ့မရှိ၊ စွန့်လွယ်၏။ ဤအကြောင်းကြောင့် ထို သူသည် ထိုအဆင့်၌ စင်ကြယ်၏။

နိဂြောမ--- 'ဤသို့ ဖြစ်သော် တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် စင်ကြယ်သလော၊ မစင်ကြယ်သလော'ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ကျိသို့ဖြစ်သော် တပေါ်ဇီဂုစ္ဆာဝါဒသည် ကေန်ပင် စင်ကြယ်ပါ၏ မောင်ကြယ်သည် ဟော့တ်ပါ အထွတ် အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါ၏ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက် ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

"နိုကြော--- တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒသည် ဤမျှဖြင့် အထွတ် အထိပ်သို့လည်း မရောက်သေး၊ အနှစ်သာရသို့လည်း မရောက်သေး၊ စင်စစ်အားဖြင့် အနွံ၊ အပွေးသို့ ရောက်ရုံသာ ရှိသေး၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

### အခေါက်နှင့်တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ

ော့.ဂ၄ဂ။ "မြတ်စွာဘုရား--- တပေါဇိဂုစ္တာဝါဒသည် အဘယ်မှုဖြင့် အထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါသနည်း၊ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက်ပါသနည်း၊ မြတ်စွာဘုရား---တောင်းပန်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တပေါဇိဂုစ္တာဝါဒ၏ အထွတ်အထိပ်သို့သာ ရောက်အောင် ဟောတော်မူပါ၊ အနစ် သာရသို့သာ ရောက်အောင် ဟောတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

"နီဂြောေ--- ဤလောက၌ တပဿီပုဂ္ဂိုလ်•\*သည် စောင့်စည်းခြင်းလေးမျိုးဖြင့် စောင့်စည်း၏။ နီဂြောေ---တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် အဘယ်သို့လျှင် စောင့်စည်းခြင်း လေးမျိုးခြင့် စောင့်စည်းသနည်း၊ နီဂြောေ--- ဤလောက၌ တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် အသက်ကို မသတ်၊ အသက်ကို မသတ် စေ၊ အသက်သတ်သောသူနှင့် အလိုမတူ။ မေပးသော ဥစ္စာကို မယူ၊ မေပးသော ဥစ္စာကို မယုု၊ မောက်မနန်သော စကားကို မေပြာ၊ မဟုတ်မမှန် သော စကားကို ပြောသောသူနှင့် အလိုမတူ။ ကာမဂုက် ငါးပါးကို မစံစား။ ကာမဂုက်ငါးပါးကို မစံစားစေ၊ ကာမဂုက် ငါးပါးကို စံစားသောသူနှင့် အလိုမတူ။ နီကြောေ-- တပဿီ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ စောင့်စည်းခြင်းလေးမျိုးဖြင့် စောင့်စည်း

နိုင်ကြမေး တပဿီပုံရှိုလ် "သည် စောင့်စည်းခြင်း လေးချိုးဖြင့် စောင့်စည်းသောအခါ ထက်သန်သော လုံ့လ ရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ဤမြဆိုမည့် လက္ခကာသည် ဖြစ်၏ ထိုသူသည် ထိုသီလကို ပွားစေ၏ လူ့ ဘောင်သို့ ပြန်၍ လေည်။ ထိုသူသည် ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်းအိပ်ရာ နေရာကို မှီဝိ၏ တော၊ သစ်ပင်ရင်။ တောင်၊ ချောက်၊ တောင်ခေါင်း၊ သင်္ချိုင်း၊ တောအုပ်၊ လွင်ပြင်၊ တောက်ရိုးပုံ-ဟူသော ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်း အိပ်ရာနေရာကို မှီဝဲ၏

ထိုသူသည် ဆွမ်းစံရာမှ ပြန်ခဲ့၍ ဆွမ်းစားပြီးနောက် ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေပြီးလျှင် ကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထား၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ရှေးရှ သတိကို ဖြစ်ဝေလျက် ထိုင်၏၊ ထိုသူ သည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာပါးပါး-ဟူသော လောက၌ မက်မောခြင်း ကို ပယ်၍ မက်မောခြင်းကင်းသော စိတ်ဖြင့် နေ၏ မက်မော ခြင်းမှ စိတ်ကို စင်ကြယ်စေ၏၊ ပျက်စီးစေလိုခြင်းကို ပယ်ဝွန့် ၍ မပျက်စီးစေလိုသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ခင်သိမ်းသော သတ္တဝါဝင့်၏ အစီးအပွားကို လိုလားလျက် နေ၏၊ ပျက်စီးစေ လိုခြင်းမှ စိတ်ကို စင်ကြယ်စေ၏၊ လေးလံ ထိုင်းရှိုင်းခြင်းကို ပယ်၍ လေးလံထိုင်းရှိုင်းခြင်း ကင်းသည် ဖြစ်၍ အောက်မေ့ ဆင်ခြင်လျက် အလင်းရောင်ကို မှတ်ခြင်း ရှိသည် ဖြစ်၍ နေ၏၊ လေးလံထိုင်းရိုင်းခြင်းမှ စိတ်ကို စင်ကြယ်စေ၏၊ ပျံ့လွင့်ခြင်း၊ နောင်တတစ်စန် ပူပန်ခြင်းကို ပယ်၍ မိစိ သန္တာနှင့်၌ ပြိမ်းအေးသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ မေျံ့လွင့်သည် ဖြစ်၍ နေ၏၊ ပျံ့လွင့်ခြင်း၊ နောင်တတစ်စန် ပူပန်ခြင်းမှ စိတ်ကို စင်ကြယ်စေ၏၊ ယုံမှားခြင်းကို ပယ်၍ ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်သည် ဖြစ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့၌ သို့လော သို့လော မရှိသည် ဖြစ်၍ နေ၏၊ ယုံမှားခြင်းမှ စိတ်ကို စင်ကြယ်စေ၏၊

ော့ဂဂ၄၁၊ ထိုသူသည် စိတ်ညစ်ညူးကြောင်းဖြစ် သော၊ ပညာအားနည်းအောင် ပြုတတ်သော ဤနိုင်ရက (အဝိတ် အဝင်) ငါးချိုးတို့ကို ပယ်ပြီး၍ မေတ္တာနှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို တစ်ခုသော အရင်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ထိုအတူ နှစ်နာမြောက်၊ သုံးခုမြောက်၊ လေးခုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာအရင်မျက်နာတို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ အလုံးစုံသော အရပ် မျက်နာတို့သို့ မေတ္တာစိတ်ကို အကန့်အသတ် မရှိ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ကရကာ (သနားခြင်း)နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို၊ မုဒိတာ(ဝမ်းမြောက်ခြင်း)နှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို၊ ဥပေကွာ (လျစ်လျူရှငြင်း)နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို၊ တစ်ခုသော အရပ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ထိုအတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးခုမြောက်၊ လေးခုမြောက်၊ အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ အလုံးစုံသော အရပ် မျက်နာတို့သို့ ထိုစိတ်တို့ကို အကန့်အသတ်မရှိ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။

နိကြော---ဤသို့ ဖြစ်သော် တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် စင်ကြယ်သလော၊ မစင်ကြယ်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဤသို့ဖြစ်သော် တပေါဇီဂုစ္တာဝါဒ သည် ကေန်ပင် စင်ကြယ်ပါ၏ မစင်ကြယ်သည် မဟုတ်ပါ အထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါ၏ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

"နိုကြောမေး ဤရှုဖြင့် တပေါ်ဇီဂုစ္ဆာဝါဒသည် အထွတ် အထိပ်သို့လည်း မရောက်သေး၊ အနှစ်သာရသို့လည်း မရောက်သေး၊ စင်စစ်အားဖြင့် အခေါက်သို့ ရောက်ရုံသာ ရှိသေး၏"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

# အကာနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ

ော.၃.၀၄၂။ "မြတ်စွာဘုရား--- တပေါဇိဂုစ္တာဝါဒသည် အဘယ်မှုဖြင့် အထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါသနည်း၊ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက်ပါသနည်း၊ မြတ်စွာဘုရား---တောင်းပန်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တပေါဇိဂုစ္တာဝါဒ၏ အထွတ်အထိပ်သို့သာ ရောက်အောင် ဟောတော်မူပါ အနစ် သာရသို့သာ ရောက်အောင် ဟောတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

"နီပြောမေး ဤလောက၌ တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် စောင့် စည်းခြင်းလေးမျိုးဖြင့် စောင့်စည်းသော အခါ ထက်သန် သော လုံ့လရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ဤပြဆိုမည့် လက္ခကာသည် ခြစ်၏၊ ထိုသူသည် ထိုသီလကို ပွားစေ၏၊ လူ့ဘောင်သို့ ပြန်၍ လေည်၊ ထိုသူသည် စိတ်ပြိစ်သော ကျောင်း အိပ်ရာနေရာကို မိုဝဲ၏၊ ထိုသူသည် စိတ်ညစ်ညူး ကြောင်း ဖြစ်ကုန်သော၊ ပညာကို အားနည်းအောင် ပြတတ် ကုန်သော ဤနီဝရာက (အဝိတ်အပင်)ငါးမျိုးတို့ကို ပယ် ရေးကို၍ မတ္တောစိတ်ကို၊ ကရုကာစိတ်ကို၊ ပုဒိတာစိတ်ကိုပဲ ဥပေကွာစိတ်ကို အကန့်အသတ်မရှိ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏ ထိုသူသည် များပြားသော ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသော ဘဝကို အောက်မမှနိုင်၏။

နီဂြောမ--- ဤသို့ ဖြစ်သော် တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် စင်ကြယ်သလော၊ မစင်ကြယ်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ဤသို့ ဖြစ်သော် တပေါဇီဂုစ္ဆာဝါဒ သည် ကေန်ပင် စင်ကြယ်ပါ၏ မစင်ကြယ်သည် မဟုတ်ပါ အထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါ၏ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

"နိဂြောမ---ဤမူဖြင့် တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် အထွတ် အထိပ်သို့လည်း မရောက်သေး၊ အနှစ်သာရသို့လည်း မရောက်သေး၊ စင်စစ်အားဖြင့် အကာသို့ ရောက်ရုံသာ ရှိသေး၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

# အထွတ်အထိပ်, အနှစ်သာရနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြဆိုရာ

ေ,၃.၀၄၃။ "မြတ်စွာဘုရား--- တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် အဘယ်မှုဖြင့် အထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါသနည်း၊ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက်ပါသနည်း၊ မြတ်စွာဘုရား--- တောင်းပန်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒ၏ အထွတ်အထိပ်သို့သာ ရောက်အောင် ဟောတော်မူပါ၊ အနှစ် သာရသို့သာ ရောက်အောင် ဟောတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

"နိဂြောမေး ဤလောက၌ တပဿီပုဂ္ဂိုလ်သည် စောင့် စည်းခြင်းလေးမျိုးဖြင့် စောင့်စည်းသောအခါ ထက်သန် သောလုံ့လရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့် ဤမြဆိုမည့်လက္ခကာ သည် ဖြစ်၏ ထိုသူသည် ထိုသီလကို ပွားစေ၏ လူ့တောင် သို့ ပြန်၍ မလည်။ ထိုသူသည် စိတ်ငြိမ်သော ကျောင်း အိပ်ရာနေရာကို မိုဝဲ၏၊ ထိုသူသည် စိတ်ညစ်ညူကြောင်း ဖြစ်ကုန်သော၊ပညာကိုအားနည်းအောင် ပြုတတ်ကုန်သော ဤနိုဝရက(အဝိတ်ဆပင်)ငါးမျိုးတို့ကို ပယ်ဖျောက်၍ မေတ္တာ၊ ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥဟော့နှင့် ယှဉ်သော စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏၊ ထိုသူသည် များပြားသော ရှေး၌ နေဖူး သော ဘဝကို အောက်ဖေနိုင်၏။

ထိုသူသည် အထူးသဖြင့် စင်ကြယ်သော ဒိဗ္ဗစကျွဘက် (နတ်တို့၏ မျက်စိနင့် တူသောဉာက်)ဖြင့် သတ္တဝါအမျိုးမျိုး တို့ကို မြင်၏၊ ကံအားလျော်စွာ ဖြစ်ပေါ် သော သတ္တဝါတို့ကို သိ၏။ အချင်းတို့---ဤသတ္တဝါတို့သည် ကာယဒုဓရိက် (ကိုယ်ဖြင့် ပြုသော မကောင်းသော အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံ ကုန်၏၊ ဝစီဒုစရိုက်(နုတ်ဖြင့် ပြုသော မကောင်းသော အကျင့်) နှင့် ပြည့်စုံကုန်၏ မနောဒုစရိုက်(စိတ်ဖြင့် ပြုသော မကောင်း သော အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံကုန်၏၊ အရိယာတို့ကို စွပ်စွဲတတ် ကုန်၏၊ မှားသော အယူရိုကုန်၏၊ မှားသော အယူဖြင့် ပြသော ကံရှိကုန်၏၊ ထိုသတ္တဝါတို့သည် ခန္ဓာကိုယ် ပျက်စီး၍ သေ သည်မှ နောက်၌ ငရဲ၌ ဖြစ်ကုန်၏။ အချင်းတို့--- ဤ သတ္တဝါတို့သည်ကား ကာယသုစရိုက်(ကိုယ်ဖြင့် ပြုသော ကောင်းသော အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံကုန်၏၊ ဝစီသုစရိုက် (နုတ်ဖြင့် ပြုသော ကောင်းသော အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံကုန်၏။ မနောသုစရိုက် (စိတ်ဖြင့် ပြသော ကောင်းသော အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံကုန်၏၊ အရိယာတို့ကို မစွပ်စွဲတတ်ကုန်၊ မှန်သော အယူရှိကုန်၏၊ မှန်သော အယူဖြင့် ပြုသော ကံ ရှိကုန်၏၊ ထိုသတ္တဝါတို့သည် ခန္ဓာကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ကုန်၏'ဟု သိ၏။

ဤသို့လျှင် ဒိဗ္ဗစကျွဉာက် (နတ်မျက်စိနှင့် တူသော ဉာက်)ဖြင့် သတ္တဝါအမျိုးမျိုးတို့ကို သိ၏။

နိကြောမ--- ဤသို့ ဖြစ်သော် တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒသည် စင်ကြယ်သလော၊ မစင်ကြယ်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ဤသို့ဖြစ်သော်တပေါ်ဇီဂုစ္ဆာဝါဒသည်

ကေန်ပင် စင်ကြယ်ပါ၏ မစင်ကြယ်သည် မဟုတ်ပါ အထွတ် အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပါ၏ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက် ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

ော. ပငှငှ။ "နိုငြောေ---တပေါဇိဂုစ္ဆာဝါဒသည် ဤမှုဖြင့် အထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်၏ အနှစ်သာရသို့လည်း ရောက်၏။ နိုင်ရြာ---- သင်သည် ငါ့အား 'မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တို့ အရဟတ္တမင်္ဂ ရအောင် ဆုံးမ ဟောကြားသော ထိုတရားကား အဘယ်နည်း'ဟု အမေးစကားကို ဆို၏၊ နိုင်ရြာ----- ငါသည် ဤတရားဖြင့် တပည့်တို့ကို ဆုံးမ ဟောကြား၏၊ ဤတရားဖြင့် ငါ ဆုံးမဟောကြားခြင်း ခံရ ကုန်သော တပည့်တို့သည် အရဟတ္တမင်္ဂကို ရသည်၏ အစွမ်းဖြင့် နှစ်သက်ဝမ်းသာမြင်းသို့ ရောက်ကုန်၍ 'ဤကား မြတ်သော မိုရာဖြစ်သော ရှေးဟောင်းအရိယမင်တည်း'ဟု ဝန်ခံကုန်၏၊ ငါ ဆုံးမဟောကြားသော ဤတရားကား သာလည်း သာလွန်၏၊ မွန်လည်း မွန်မြတ်၏''ဟု မိန့်တော် မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် "ဆရာနှင့် တကွသော ငါတို့သည် ဤ သာလွန်သော၊ ဖြင့်ဖြတ်သော တရား၌ ဆုံးရှုံးကြရ ကုန်ပြီ၊ ငါတို့သည် ဤ သာလွန် ဖြင့်ဖြတ်သော တရားကို မသိကြရကုန် "ဟု ပရိဝိုစ်တို့သည် ပွဲတင်ထပ်မှု၊ ပြင်းပြ ကျယ်လောင်စွာ ကြွေးကြော်ကြကုန်၏။

#### နိုကြေစပရိမိုဇ် မှိုင်တွေခြင်း

ေ ၃.၀၄၅။ "ဂိုက်းတစ်ပါး ဖြစ်ကုန်သော ဤပရီငိုဇိ တို့သည် ယခုအခါ ဖြတ်စွာဘုရား၏ စကားကို စင်စစ် နာကြားလိုကုန်၏ နားစိုက်ကုန်၏"ဟု သိသောအခါ သန္ဓာန သူကြွယ်သည် ထိုနိုငြောပေရိပိုဇိအား ဤစကားကို ဆို၏-

"အရှင်နီကြော--- သင်သည် ကျွန်ုပ်အား ဤကေားကို ဆို၏ 'သူကြွယ်--- သင် သိ၏လော၊ ရဟန်းဂေါတမသည် အဘယ်သူနှင့် အတူ စကားပြောသနည်း၊ အဘယ်သူနှင့် ဆွေးနွေးသနည်း၊ အဘယ်သူနှင့် စကားယှဉ်ပြိုင်ခြင်းဖြင့် ပညာအရာ၌ ထင်ရှားဖြင်းသို့ ရောက်သနည်း၊ ရဟန်း ဂေါတမ၏ ပညာသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ တစ်ပါးတည်း နေဖြင်း ဖြင့် ပျောက်ပျက်၏၊ ရဟန်းဂေါတမသည် ပရိသတ်ထဲသို့ ဝင်ပုံသူ မဟုတ်၊ စကားပြောခြင်းတု မစွန်းနိုင်၊ ထိုရဟန်း ဂေါတမသည် အစွန်အများအရပ်တို့ကိုသာ မိုဝဲ၏ ဥပမာ

အားဖြင့်ကန်းသော နွားမသည် အစွန်အဖျား၌ ကျက်စားလေ့ ရှိသည် ဖြစ်၍ အစွန်အဖျားအရပ်တို့ကိုသာ မိုဝဲသကဲ့သို့ ဤအတူ ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ တစ်ပါးတည်း နေသော ရဟန်း ဂေါတမ၏ ပညာသည် ပျောက်ပျက်၏၊ ရဟန်းဂေါတမ သည် ပရိသတ်ထဲသို့ ဝင်ဝံ့သူ မဟုတ်၊ စကားပြောခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်၊ ထိုရဟန်းဂေါတမသည် အစွန်အဖျားအရပ်တို့ ကိုသာ မိုဝဲ၏ သူကြွယ်--- စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ သည် ဤပရိသတ်သို့ လာပြားအံ့၊ ထိုရဟန်းဂေါတမကို ပြဿနာ တစ်ချက်တည်းဖြင့် ချောက်ချားစေနိုင်မည်-ဟု ငါ ထင်၏၊ ရေမရှိသော အိုးကဲ့သို့ လှည့်ပတ်ဖွဲ့ ချည်နိုင်မည်-ဟု ငါ ထင်၏'ဟူ၍ ဆို၏၊ အရှင်---ပူဇော်အထူးကို ခံတော် မှုထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ဤအရပ်သို့ ရောက် လာပါပြီ၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို ပရိသတ်ထဲသို့ မဝင်ဝံ့သူ ဖြစ်အောင် ပြုပါလော့၊ အစွန်အဖျား၌ ကျက်စားသော နွားကန်းမကဲ့သို့ ပရိသတ်အစွန်အဗျား ရောက်သွားအောင် ပြုပါလော့၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို ပြဿနာတစ်ချက်တည်း ဖြင့် ရောက်ချားအောင် ပြုပါလော့၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို ရေမရှိသော အိုးကဲ့သို့ လှည့်ပတ်ဖွဲ့ ချည်ပါလော့"ဟု ဆို၏။

ဤသို့ဆိုသော် နိုကြောပေရိပိုဇ်သည် တိတ်ဆိတ် ညှိုး ငယ်စွာဦးခေါင်းငိုက်စိုက်မျက်နာအောက်ချ၍မှိုင်တွေလျက် စကားတုံ့ မဆိုနိုင်ဘဲ ထိုင်နေ၏။

ော.၃.ဂ၄၆။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နိုငြောမ ပရိုဗိုစ် ထိုသို့ ထိုင်နေသည်ကို သိတော်မူ၍ နိုငြောပေရီဗိုဇ်အား "နိုငြောမေ--<u>က</u>ြစကားကို သင် ပြောဆို၏-ဟူသည် မှန် သလော"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ပ်သည် မိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့်အလျောက် မကျွမ်းကျင်သည့်အလျောက် ဤကေားကို ပြောဓိသည် မှန်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

"နီဂြောမ---အသက်ကြီးကုန်သော၊ ဆရာဆရာ ဖြစ်
ကုန်သော ပရိဇိုဇ်တို့ ပြောဆိုသည်ကို သင် အဘယ်သို့
ကြားဖူးသနည်။ 'များအဓါက ပွင့်ကုန်ပြီးသော၊ ပူဇော်အထူး
ကို ခံတော်မူထိုက်ကုန်သော၊ အလုံးစုံသော ဟုဇော်အထူး
ကို ခံတော်မူထိုက်ကုန်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို
ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူကုန်သော မြတ်စွာဘုရားတို့
သည် ယခုအခါ ဆရာနှင့် တကွသော သင်ကဲ့သို့ ပေါင်းဆုံ
စည်းဝေး၍ ပုံတင်ထပ်မှု၊ ပြင်းပြကျယ်လောင်သော အသံ
ရှိကုန်လျက် အမျိုးမျိုးသော ဇီလာစကားကို ပြောဆိုလျက်
နေတော်မူကုန်သလော၊ ထိုသို့မဟုတ် ထိုမြတ်စွာဘုရား
တို့သည် ယခုအခါ ငါကဲ့သို့ ဆူညံသံ နည်းကုန်သော၊

တိုးတိုးတိတ်တိတ်အသံလည်း နည်းကုန်သော၊ လူစော်မနံ (လူတို့၏ အနံ့အသက်ကင်း)ကုန်သော၊ တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်း၍ နေခြင်းငှာ လျောက်ပတ်ကုန်သော ဝေးကွာ သော တောကျောင်းတို့ကို မှီဝဲနေထိုင်တော်မူကုန်သလော၊ အဘယ်သို့ ကြားဖူးသနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- အသက်ကြီးကုန်သော ဆရာဆရာ ဖြစ်ကုန်သော ပရိုဂိုဇ်တို့ ပြောဆိုကြသည်ကို ဤသို့ ကြားဖူး ပါ၏- 'ရှေးအခါက ပွင့်ပြီးကုန်သော၊ ပူဇော်အထူးကို ခံတော် မူထိုက်ကုန်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူကုန်သောမြတ်စွာဘုရားတို့သည်ယခုအခါ ဆရာနှင့်တကွသော ကျွန်ုပ်ကဲ့သို့ ပေါင်းဆုံစည်းဝေး၍ ပွဲတင်ထပ်မှု ပြင်းပြ ကျယ်လောင်သော အသံရှိကုန်လျက် အမျိုးမျိုးသော ဇီလာစကားကို ပြောဆိုလျက် နေတော် မမူကုန်၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားတို့သည် ယခုအခါ မြတ်စွာဘုရား ကဲ့သို့ ဆူညံသံနည်းကုန်သော၊ ဟိုးတိုးတိတ်တိတ်အသံ လည်း နည်းကုန်သော၊ လူစော်နေ (လူတို့၏ အနှံ့အသက် ကင်း)ကုန်သော၊ တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်း၍ နေခြင်းငှာ လျောက်ပတ်ကုန်သော၊ တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်း၍ နေခြင်းငှာ လျောက်ပတ်ကုန်သော၊ တေးတွာသော တောကျောင်းတို့ကို မှီဝဲနေထိုင်တော်မူကုန်၏ဟု ကြားဖူးပါ၏"ဟု လျောက်၏

"နိဂြောေသင်သည် ပညာရှိသူ အရွယ်ကြီးသူ ဖြစ်လျက် ကျွံသို့သော အကြံသည် ဖြစ်စံ၊ 'ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် သစ္စာလေးပါးကို သိဖြီးသည် ဖြစ်၍ သစ္စာလေးပါးကို သိစေ ခြင်းငှာ တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ယဉ်ကျေးပြီးသည် ဖြစ်၍ ယဉ်ကျေးစေခြင်းငှာ တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ပြိမ်းအေးပြီးသည် ဖြစ်၍ ငြိမ်းအေးစေခြင်းငှာ တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ ထို မြတ်စွာဘုရားသည် ကူးမြောက်ပြီးသည် ဖြစ်၍ ကူးမြောက် စေခြင်းငှာ တရားကို ဟောတော်မူ၏ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် နိဗ္ဗာန်ရောက်ပြီးသည် ဖြစ်၍ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်စေခြင်းငှာ တရားကို ဟောတော်မူ၏ ဟု အကြံ မဖြစ်"ဟူ၍ မိန့်တော် မူ၏။

#### အရဟတ္တဗိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုနိုင်ခြင်း

၈.၃.၀၄၇။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် နိုကြောပေရိဝိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ပ်သည် ခိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့်အလျောက် မကျွန်းကျင်သည့်အလျောက်

# ကြာ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အပြစ်သည် ကျွန်ုပ်ကို လွှမ်းမိုးပါ၏ မြတ်စွာဘုရားကို ကျွန်ုပ် သည် ဤသို့ ပြောမိပါ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုကျွန်ုပ်၏ အပြစ်ကို နောင်အခါ စောင့်စည်းခြင်းငှာ အပြစ်-ဟု သည်းခံ တော်မူပါ"ဟူ၍ လျောက်၏။

"နိဂြောမ--- ဝါတို့ သည်းခံကုန်၏။ နိဂြောမ--- တစ်စုံ တစ်ယောက်သော သူသည် အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု မြင်၍ အကြောင်းအားလျော်စွာ ကုစား၏ နောင်အခါ စောင့်စည်း ၏၊ ထိုသူ၏ ဤကုစား၊ စောင့်စည်းခြင်းသည် အရိယာ၏ ဝိနည်းအဆုံးအမ၌ ကြီးပွားကြောင်းသာလျှင် ဖြစ်၏။ နိဂြောမ--- ငါသည် စင်စစ် ဤသို့ မိန့်ဆို၏-

ဲဖစဉ်းလဲ၊ မလှည့်စား၊ ဖြောင့်မတ်သော သဘောရှိသော၊ ပညာရှိသော ပုရွိုလ်သည် လာပါစေ၊ ငါသည် ဆုံးမ သွန်သင် အံ့၊ ငါသည် တရားဟောအံ့၊ ဆုံးမသွန်သင်သည့်အတိုင်း ကျင့်သော သူသည် အရဟတ္တဖိုလ်အကျိုးကို ခုနစ်နှစ်အတွင်း ကိုယ်တိုင်ထူးသောဉာက်ဖြင့်မျက်မှောက်ပြုကာကပ်ရောက် ၍ ရဟန္တာ ဖြစ်လျက် နေရလိမ့်မည်။

နီကြောမေး-- ခုနှစ်နှစ်တို့ကို ထားဘီဦး၊ အရဟတ္တဇိုလ် အကျိုးကို ခြောက်နှစ်၊ ငါးနှစ်၊ လေးနှစ်၊ သုံးနှစ်၊ နှစ်နှစ်၊ တစ်နှစ်၊ ခုနှစ်လ၊ ခြောက်လ၊ ငါးလ၊ လေးလ၊ သုံးလ၊ နှစ်လ၊ တစ်လ၊ ဆယ့်ငါးရက်၊ စုနှစ်ရက်အတွင်း ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုကာ ကပ်ရောက်၍ ပောန္တာ ဖြစ်လျက် နေရလိမ့်မည်'

# ပရိဗိုဇ်တို့ မှိုင်တွေကြခြင်း

 တစ်ခါ သင်အား ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိ၏ နိုကြောမ---ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ဤသို့ မမှတ် ထိုက်။ သင်တို့၏ ကျင့်စဉ်သည်သာလျှင် သင်တို့၏ ကျင့်စဉ်ဖြစ်ပါစေ။ နိုကြောမ---- 'ရဟန်းဂေါတမသည် ဆရာနှင့် တကွသော ငါတို့ကို အကုသိုလ်တရားတို့၌ တည်စေလို၍ ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ဆို၏ ဟု တစ်ရံတစ်ခါ သင်မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိ၏။ နိုကြောမ---- ဤ လာပါစေ-စသော တေားကို ဤသို့ မမှတ်တိုက်၊ နိုကြောမ----- ရဟန်းဂေါတမသည် ဆရာနှင့် တကွသော ငါတို့ကို ကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းတွာစေလို၍ ဤလာပါစေ-စသော စကားကို ဆို၏ဟု တစ်ရံတစ်စ် သင်မှာ ဤသို့သော အကြံ သည် ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိ၏၊ နိုကြောမ-----ဤလာပါစေ-စသော စကားကို ဤသို့ မမှတ်ထိုက်။

နိုင်ကြေမော် ဤသို့ သင်တို့ကို တပည့် ဖြစ်စေလို၍ ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ငါ မဆို၊ သင်တို့၏ ကျမ်းစာမှ ရွေ့ရှားစေလို၍လည်း ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ငါ မဆို၊ သင်တို့၏ ကျင့်စဉ်မှ ရွေ့ရှားစေလို၍လည်း ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ငါ မဆို၊ ဆရာနှင့် တကွသော သင်တို့ကို အကုသိုလ်တရားတို့၌ တည်စေလို၍လည်း ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ငါ မဆို၊ ဆရာနှင့် တကွသော သင်တို့ကို ကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းကွာစေလို၍လည်း ဤ လာပါစေ-စသော စကားကို ငါ မဆို၊

နိုငြောင--- စင်စစ်အား ဖြင့် 'မပယ်ရကုန်သေးသော၊ ညှစ်ညူခြင်း(ကိလေသာ)၏ အာရုံဖြစ်ကုန်သော၊ ဘဝ သစ်ကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်သော၊ ပူပန်ခြင်းနှင့် ယှဉ်ကုန်သော၊ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးတတ်ကုန်သော၊ နောင်အခါ ပဋိသန္ဓေနေဖြင်း၊ အိုဖြင်း၊ သေဖြင်းကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်သော အကုသိုလ်တရားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ယင်းတရားတို့ကို ပယ်ရန် ငါသည် တရားကို ဟော၏၊ ဟောသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော သင်တို့သည် ညစ်ညူခြင်း (ကိလေသာ)၏ အာရုံဖြစ်သော တရားတို့ကို ပယ်ဈောက်ကုန်လိမ့်မည်၊ ဖြူစင်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော သမထ၊ ဝိပဿနာတရား တို့သည် တိုးပွားကုန်လိမ့်မည်၊ မင်္ဂပညာ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ ကိုလ်တွာ၏ ပြန့်ပြောခြင်းကိုလည်း မျက်မှောက်သုတ်၌ ကိုယ်တိုင် ထူးသော ညှက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုကာ ကင် ရောက်၍ နေရကုန်လိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

၈.၃.ဂ၄၉။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် မာရ်နတ် အနောင့် အယှက်ခံရသည့် သူတို့ ထိုင်နေကျအတိုင်း ထိုပရိဝိုစ် တို့သည် တိတ်ဆိတ် ညိုးငယ်စွာ ဦးခေါင်းငိုက်စိုက် မျက်နာ အောက်ချ၍ မှိုင်တွေကုန်လျက် စကားမဆိုနိုင်ကုန်ဘဲ ထိုင်နေကြကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏- "ဤလူဖျင်းအားလုံးတို့သည် မာရ်နတ် ပူးဝင်နေ ကုန်၏၊ ထိုကြောင့် တစ်ယောက်သော သူမှာမှ ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည် မဟုတ်၊ 'ခုနစ်ရက်အတွင်း အမောတ္တ ဇိုလ် ရနိုင် မရနိုင် စုံစမ်းသိရှိရန် အလို့ငှာပင် ဝါတို့သည် ရဟန်းဂေါတမထိ၌ ပြဟ္မစရိယ(အကျင့်မြတ်)ကို ကျင့်ကုန် အံ့၊ ခုနစ်ရက်သည် ဘာကြာလိမ့်မည်နည်း'ဟု အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟူ၍ အကြံ ဖြစ်၏။ ထို့နောက် ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဥဒုမွရိကာဓိဖုရား၏ ပရိဇိုဇ်ကျောင်း၌ သူတစ်ပါး၏ မိစ္ဆာဒီဋိဝါဒကို တိုက်ဖျက်၍ မိမိ၏ သမွာဒီဋိဝါဒကို ထုထောင်သည့် တရားတော်ကို ရဲရင့်သောအသံဖြင့် ကျူးရင့် မိန့်ကြားတော်မူ၍ ကောင်းကင် သို့ ပျံတက်ပြီးလျှင် ဂိဈကျင့်တောင်၌ တည်နေတော်မူ၏။

သန္စာနသူကြွယ်သည်ကား ထိုခက၌ပင် ရာဇပြိုဟ်မြို့သို့ ဝင်လေသတည်း။

# 7

# စက္တဝတ္ထိသုတိ

### မိမိသာလျှင် ကျွန်းကြီးသဗွယ် မှီခိုရာ ဖြစ်ခြင်း

ေ.၃.ပ၅ဂ။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် မဂတေိုင်း မာတုလမြို့၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုမာတုလမြို့၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤစကားကို မိန့်တော် မှဏ်-

 ရဟန်းတို:---သင်ချစ်သားတို့သည် အဖဘုရားမှ လာသည့် အမွေဖြစ်ကုန်သော မိမိတို့ ရဟန်းများ၏ ကျက်စားရာအာရုံ၌ ကျက်စားကြကုန်လော့။ ရဟန်းတို:---အဖဘုရားမှ လာသည့် အမွေဖြစ်သော မိမိတို့ ရဟန်းများ၏ ကျက်စားရာအာရုံ၌ ကျက်စားကုန်သော သင်ချစ်သားတို့၏ သန္တာန်၌ ကိလေသာ-စသော မာရ်သည် အစွင့်ကို ရလိမ့်စည် မဟုတ်။ ရဟန်းတို့ ----ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်ခြင်းကြောင့် ကုသိုလ်၍ အကျိုးသည် တိုးပွား၏။

# ဒဋ္ဌနေမိစကြဝတေးမင်း

ေ, ၃, ဂ၅၁ ။ ရဟန်းတို့ --- ရှေး၌ ဖြစ်စူးသည်ကား ရတနာစုနစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ဒင္အနေဒိအမည်ရှိသော စကြဝေတးမင်းသည် ရှိ၏။ ထိုဒင္တနေဒိတ်ကြဝတေးမင်းမှာ ဤရကနာဝုနှစ်ပါးတို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုဒင္တနေဒိစ်ကြဝတေး မင်းမှာ ရဲရင့်ကုန်သော၊ သူရဲကောင်းအင်္ဂရုပ်ရှိကုန်သော၊ တစ်ဖက်စစ်သည်တို့ကို နှိမ်နင်းနိုင်ကုန်သော၊ အတောင် ဟာသော သားတော်တို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုစကြဝတေးမင်း သည် သမုဒ္ဒရာအဆုံးရှိသော ဤမြေကို တုတ် မဆောင်မူ၍ လက်နက် မဆောင်မူ၍ တရားသဖြင့် အောင်မြင်လျက် အုပ်စိုး၏။

ေ,၃.ဂ၅၂။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ဒင္အနေမိစကြဝတေး မင်းသည် များစွာသော နှစ်အထောင်တို့ ကုန်လွန်သောအခါ မင်းချင်းယောက်ျားတစ်ယောက်ကို မိန့်ထို၏-

'အမောင် ယောက်ျား--- လိုရာ အရပ်သို့အပိတ်အပင်မရှိ သွားနိုင်သော၊ မြတ်သော စကြာရတနာကို တည်နေရာမှ အနည်းငယ်မှု၊ လျှောကျ သက်ဆင်းသည်ကို သင် မြင်သော အခါ ငှါအား ပြောကြားလော့'ဟု မိန့်ဆို၏၊

ရဟန်းတို့--- ထိုမင်းချင်းယောက်ျားသည် `မင်းမြတ်---ကောင်းပါပြီ'ဟု ဒင္အနေမိစကြဝတေးမင်းအား ပြန်ကြား၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုမင်းချင်းယောက်ျားသည် နှစ် ထောင်ပေါင်း များစွာတို့ကုန်လွန်သောအခါထိုစကြာရတနာတည်နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျသက်ဆင်းသည်ကို မြင်၏ မြင်လတ် သော် ဒဋ္ဌနေမိစကြဝတေးမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဒဋ္ဌနေမိ စကြဝတေးမင်းအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

'မင်းမြတ်--- သင်မင်းမြတ်၏ စကြာရတနာသည် တည်နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျ သက်ဆင်းပါပြီ'ဟု လျှောက်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ဒင္ဇ္တနေမိစကြဝတေးမင်းသည် သားကြီးအိမ်ရှေ့မင်းသားကို ခေါ်၍ ဤစကားကို မိန့်ဆို၏-

'ချစ်သား--- ငါ၏ စကြာရတနာသည် တည်နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျသက်ဆင်းသတဲ့၊ 'စကြာရတနာ တည်နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျသက်ဆင်းလတ်သော် ထိုစကြာမင်းသည် ကြာမြင့်စွာ အသက်မရှည်ရာ'ဟု ငါ ကြားဖူး၏။

ငါသည် လူ့စည်းစိမ်ချမ်းသာတို့ကို ခံစားခဲ့ပြီ၊ ယခုအခါ ငါသည် နတ်စည်းစိမ်ချမ်းသာတို့ကို ရှာဖွေရန် အချိန်တန်ပြီ၊ ချစ်သား--- လာလော့၊ သင်သည် သမုဒ္ဒရာလေးစင်း အဆုံး ရှိသော ဤမြေတီးကို လက်ခံအုပ်စိုးလော့၊ ငါသည်ကား ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်တို့ကို ရိတ်၍ ဖန်ရည်စွန်းသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ပြီးလျှင် ရသေ့ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်အံ့'ဟု မိန့်ဆို၏။

ေ,၃.ပ၅၃။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ဒင္ဆနေစိတြဝတေး မင်းသည် သားကြီး အိဓိရှေ့မင်းသားအား တိုင်းပြည် အုပ်ချုပ်မှုကို တောင်းစွာ ညွှန်ကြားပြီးလျှင် ရသေ့ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။ ရဟန်းတို့--- ဒင္ဆနေစိတြဝတေးမင်းသည် ရသေ့ပြုပြီး၍ ခုနစ်ရက်မြောက်နေ့၌ ထိုစကြာရတနာသည် ကွယ်ပျောက်လေ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းချင်းယောက်ျား တစ်ယောက် သည် မင်းမျိုးဖြစ်သော ဦးထိပ်၌ အဘိသိက်သွန်းပြီးသော မင်းထံ ချဉ်းကပ်၍ မင်းအား 'မင်းမြတ်--- စကြာရတနာသည် ကွယ်ပျောက်ပါပြီ'ဟု လျှောက်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းမှာ စကြာရတနာ ကွယ်ပျောက် သည်ရှိသော် နလုံးမသာမယာ ဖြစ်လေ၏ နလုံးမသာမယာ ဖြစ်ခြင်းကိုလည်း သူတစ်ပါးအား ပြောကြားလေ၏။ ထို မင်းသည် မင်းရသေ့ထံ ရျဉ်းကပ်၍ မင်းရသေ့အား 'မင်းမြတ် --- စကြာရတနာသည် ကွယ်ပျောက်ပါပြီ'ဟု လျှောက်၏။

ရဟန်းတို့--- ဤသို့ လျှောက်သော် မင်းရသေ့သည် မင်းမျိုးဖြစ်သော ဦးထိပ်၌ အဘိသိက်သွန်းပြီးသော မင်းအား ဤစကားကို ပြောကြား၏။

'ချစ်သား--- စကြာရတနာ ကွယ်ပျောက်သောကြောင့် နှလုံးသောမယာ မဖြစ်လင့်၊ နှလုံးမသာမယာ ဖြစ်ခြင်း ကိုလည်း သူတစ်ပါးအား မပြောကြားလင့်၊ ချစ်သား---စကြာရတနာသည် သင့်ဖစင်မှ ဆင်းသက်လာသော အမွေ ပစ္စည်း မဟုတ်၊ ချစ်သား--- သင်ချစ်သားသည် အပြစ် ကင်းသော စကြာမင်းတို့၏ ကျင့်ဝတ်တို့ကို ကျင့်လော့၊ တစ်ဆယိုငါးရက်မြှောက်သော လပြည့်ဥပုသိနေ၌ ဦးစေါင်း ဆေးဝင်္ဂလာ ဖြူပြီးလျှင် ဖြတ်သော ပြာသာဇ်ထက်သို့ တက်၍ ဥပုသိဆောက်တည်လျက် အပြစ်ကင်းသော စကြဝတေးမင်းကျင့်ပတ်ကို ကျင့်နေသော သင် ချစ်သား အတွက် အကန့်တစ်ထောင်ရှိသော၊ အကွင်ပုံတောင်းနှင့် တကုအသ၊ အခြင်းအရာအလုံးစုံရှိသော၊ လိုရာအရပ်သို့ အဝိတ်အပင်မရှိ သွားနိုင်သော၊ မြတ်သော စကြာရတနာ သည် ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာမည့် အကြောင်း ရှိသည်သာ

#### မြတ်သော စကြာမင်း ကျင့်ဝတ်

၈.၃.ဂ၅၄။ 'မင်းမြတ်--- မြတ်သော စကြာမင်းတို့၏ ကျင့်ဝတ်-ဟူသည် အဘယ်ပါနည်း'ဟု လျှောက်၏။

`ရှစ်သား--- သို့ဖြစ်လျှင် သင် ရှစ်သားသည် တရားကို သာလျှင် အမှီဖြ၍ တရားကိုသာလျှင် အရှိအသေပြုလျက် သားမယား-စသည်၌လည်းကောင်း၊ စစ်သည်ဝိုလ်ပါ၌ လည်းကောင်း၊ အရံမင်းတို့၌လည်းကောင်း၊ ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့၌လည်းကောင်း၊ နိဂုံးဇနပုဒ်သားတို့၌လည်း ကောင်း၊ သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်) တို့၌လည်းကောင်း၊ သားငှက်တို့၌လည်းကောင်း တရားနှင့် လျော်သော စောင့်ရောက်မှုကို စီရင်လော့၊

ချစ်သား--- သင်၏ နိုင်ငံတော်၌ အနိုင်အထက် နှိပ်စက် မူများ မဖြစ်စေလင့်၊ ချစ်သား--- သင်၏ နိုင်ငံတော်၌ ပစ္စည်း ဥစွာ မရှိသူတို့အားလည်း ပစ္စည်းဥစွာကို ပေးကမ်းလော့၊ ချစ်သား--- သင်၏ နိုင်ငံတော်၌ သမကာ ပြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မာန်ယစ်ခြင်း၊ မေ့လျော့ခြင်း တို့မှ ရောင်ကြဉ်ကြကုန်၏၊ သည်းစံခြင်း၊ ကောင်းသော မွေ့ လျော်ခြင်း၌ တည်ကြကုန်၏၊ စိမိ၏စိတ်ကို ဆုံးမကြ ကုန်၏၊ မိမိ၏ စိတ်ကို ပြိမိသက်စေကြကုန်၏၊ မိမိ၏ စိတ်ကို ပြိမ်းအေးစေကြကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ထံ လျောက်ပတ်သော အခါ ချဉ်းကပ်၍ မေးမြန်းလေလော့၊ စုံစမ်းလေလော့-

ဲအရှင်ဘုရားတို့--- အဘယ်သည် ကုသိုလ်ပါနည်း၊ အဘယ်သည် အကုသိုလ်ပါနည်း၊ အဘယ်သည် အပြစ်ရှိ ပါသနည်း၊ အဘယ်သည် အပြစ်မိုပါသနည်း၊ အဘယ်ကို နိုဝဲသင့်ပါသနည်း၊ အဘယ်ကို မနီဝဲသင့်ပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ် ပြုအပ်သော အဘယ်တရားသည် ရှည်စွာသော ကာလ ပတ်လုံး အကျိုးမွဲပြင်းတု၊ ဆင်းရဲခြင်းတု ဖြစ်ပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ် ပြုအပ်သော အဘယ်တရားသည် ရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး အကျိုးရှိမြင်းတု၊ ချမ်းသာခြင်းတု ဖြစ်ပါ သနည်း'ဟု မေးမြန်းလေလော့၊ စုံစမ်းလေလော့၊ ထို သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စကားကို ကြားနာ၍ အကုသိုလ်တရားကို ရောင်ကြဉ်လော့၊ ကုသိုလ်တရားကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်လော့၊ ချစ်သား---ဤသည်ကား စကြဝတေးမင်းတို့၏ အပြစ်ကင်းသော ကျင့်ဝတ်တည်း'ဟု ပြောကြား၏။

# စကြာရတနာ ဗြစ်ပေါ်လာခြင်း

ေ.၃.ပ၅၅။ ရဟန်းတို့--- မင်းသည် `မင်းမြတ်---ကောင်းပါပြီ'ဟု မင်းရသေ့အား ပြန်ကြား၍ စကြဝတေးမင်း တို့၍ ကျင့်ဝတ်ကို ကျင့်လေ၏။

တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက် လပြည့်ဥပုသ်နေ့၌ ဦးခေါင်း ဆေးမင်္ဂလာ ပြုပြီးလျှင် မြတ်သော ပြာသာဒ်ထက်သို့ တက်၍ ဥပုသ်ဆောက်တည်လျက် စကြဝတေးကျင့်ဝတ်ကို ကျင့်သော ထိုမင်းအတွက် အကန့်တစ်ထောင်ရှိသော၊ အကွပ်ပုံတောင်းနှင့် တကွသော၊ အခြင်းအရာ အလုံးစုံ ရှိသော၊ လိုရာအရပ်သို့ အပိတ်အပင်မရှိ သွားနိုင်သော၊ မြတ်သော စကြာရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ ထိုစကြာ ရတနာကို မြင်လတ်သော် မင်းမှိုးဖြစ်သော၊ အဘိသိက်သွန်း ပြီးသော မင်းမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏-

`ဤသို့ စကြာရတနာသည် ဖြစ်ပေါ် လာငြားအံ့၊ ထို မင်းသည် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်-ဟူသော ဤတေားကို ငါ ကြားဖူး၏၊ ငါသည် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်လေသလော'ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့ --- ထိုအခါ မင်းသည် နေရာမှ ထပြီးလျှင် အပေါ် ရုံစုလျားကို ပခုံးတစ်ဖက်၌ တင်၍ လက်ဝဲလက်ဖြင့် ရေကရားကို ကိုင်လျက် 'အရှင်စကြာရတနာသည် လည်စေ သတည်း၊ အရှင်စကြာရတနာသည် အောင်စေသတည်း'ဟု ဆို၍ စကြာရတနာကို လက်ျာလက်ဖြင့် ရေသွန်းဖျန်း၏။

ရဟန်းတို့ --- ထိုအခါ ထိုစကြာရတနာသည် အရဝ် လေး မျက်နှာသို့ ကောင်းကင်ခရီးဖြင့် လည်သွား၍ သမုဒ္ဒရာ အဝိုင်းအခြားရှိသော မြေကို အောင်မြင်ပြီး၍ ထိုစကြာစေဝး မင်း၏ နေပြည်တော်သို့သာလျှင် တစ်ဗန် ပြန်လည်၍ စကြဝတေးမင်း၏ နန်းတော်တံခါး လွှတ်ရုံးတော်မှစ်ဦး၌ စကြဝတေးမင်း၏ နန်းတော်ကို တင့်တယ်စေလျက် ဝင်ရိုး တပ်ထားဘိသကဲ့သို့ တည်နေ၏

[စကြာရတနာ လည်ပုံကို ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ ၁(ဒီဃနိကာယ်) မဟာဝါပါဠိတော်၊ မဟာ သုဒဿနသုတ်၊ စာပိုဒ် ၈.၂.ဂ၃၅၊ စာမျက်နှာ ၁၈၁ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

### ဒုတိယစကြာမင်း-စသည်အကြောင်း

ော.၃.(၁၅၆၊ ရဟန်းတို့--- နစ်ပါးမြောက်၊ သုံးပါးမြောက်၊ လေးပါးမြောက်၊ ဝါးပါးမြောက်၊ မြောက်ပါးမြောက်၊ ခုနစ် ပါးမြောက် စကြာမင်းသည်လည်း နစ်ထောင်ပေါင်းများစွာ ကုန်လွန်သောအခါ၌ မင်းချင်းယောက်ျားတစ်ယောက်ကို အဓိန့်ပေး၏-

'အမောင် ယောက်ျား--- သင်သည် လိုရာအရပ်သို့ အပိတ်အပင် မရှိ သွားနိုင်သော၊ မြတ်သော စကြာရတနာ တည်နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျ သက်ဆင်းသည်ကို မြင်သော အခါ ငါ့အား သင် ပြောကြားလော့'ဟု အမိန့်ပေး၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုမင်းချင်းယောက်ျားသည် `မင်းမြတ်---ကောင်းပါပြီ´ဟု စကြဝတေးမင်းအား ပြန်ကြား၏။

ရဟန်းတို့---ထိုမင်းချင်းယောက်ျားသည် နှစ် ထောင်ပေါင်း များစွာ ကုန်လွန်သောအခါ စကြာရတနာ တည်နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျ သက်ဆင်းသည်ကို မြင်၏၊ မြင် လတ်သော် စကြဝတေးမင်းထံ ချဉ်းကပ်၍ စကြဝတေးမင်း အား ဤစကားကို လျှောက်၏-

'မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်၏ စကြာရတနာသည် တည် နေရာမှ အနည်းငယ် လျှောကျ သက်ဆင်းပါပြီ'ဟု လျှောက်၏

ေ.၃.ဂ၅ဂု။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ စကြဝတေးမင်းသည် သားကြီးအိမ်ရှေ့ မင်းသားကို ခေါ် ၍ သားကြီး အိမ်ရှေ့ မင်းသားအား တိုင်းပြည်အုပ်ချုပ်မှုကို ကောင်းစွာညွှန်ကြား ပြသပြီးလျှင် ရသေ့ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏ ရဟန်းတို့---စကြာမင်းသည် ရသေ့ပြပြီး၍ ခုနစ်ရက်မြောက်သော နေ့၌ စကြာရတနာသည် ကွယ်ပျောက်လေ၏။

ော့.ဂ၅၈။ ရဟန်းတို့ --- စကြာရတနာ ကွယ်ပျောက် သည်ရှိသော် မင်းသည် နလုံးသောပေသာ ဖြစ်လေ၏၊ နလုံးသောပေသာ ဖြစ်ခြင်းကိုလည်း သူတစ်ပါးအား ပြောကြား လေ၏၊ ထိုမင်းသည် မင်းရသွေထဲ ချဉ်းကပ်၍ ဖြတ်သော ကြေဝငတးမင်းကျင့်ဝတ်ကို မမေး၊ ထိုမင်းသည် မိမိပညာ ဖြင့်သာ နိုင်ငံကို ဆုံးမအုပ်ချုစ်၏ မိမိပညာဖြင့်သာ နိုင်ငံကို ဆုံးမအုပ်ချုပ်သော် ထိုမင်း၏ နိုင်ငံတို့သည် မြတ်သော စကြဝတေးမင်းကျင့်ဝတ်တို့ကို ကျင့်ကြသော ရေးမင်းတို့၏ နိုင်ငံတို့ကဲ့သို့ ရှေ့နောက် ညီသွတ်စွာ မတိုးတက်ကုန်။

ရဟန်းတို့---ထိုအခါအမှုဆောင်အမတ်များ၊ မင်းတိုင်ပင် အမတ်များ၊ ဘဏ္ဍာရေးအမတ်များ၊ အမတ်ချုပ်များ၊ စစ်သည်ဝိုလ်ပါများ၊ တံခါးမှူးများ၊ ပညာရှိ (ပုရောဟိတ်) အမတ်များသည် စည်းဝေးကြကုန်၍ မင်းအား ဤစကားကို လျှောက်ကုန်၏-

ဲမင်းမြတ်--- မြတ်သော စကြဝတေးမင်းကျင့်ဝတ်တို့ကို ကျင့်ကြသော မင်းတို့၏ ဇနပုဒ်တို့သည် တိုးတက်ကုန် သကဲ့သို့ မိမိစိတ်အလိုဖြင့် နိုင်ငံကို ဆုံးမအုပ်ချုပ်သော သင် မင်းမြတ်၏ နိုင်ငံသည် ရှေ့နောက် ညီညွှတ်စွာ မတိုးတက်ပါ မင်းမြတ်--- အရှင်မင်းမြတ်၏ နိုင်ငံတော်၌ အမှုဆောင် အမတ်များ၊ မင်းတိုင်ပင်အမတ်များ၊ ဘဏ္ဏာရေးအမတ်များ၊ အတော်ချုပ်များ၊ စစ်သည်ဗိုလ်ပါများ၊ တံခါးမှူးများနှင့် ပညာရှိ (ပုရောဟိတ်) အမတ်များ ဖြစ်ကုန်သော ကျွန်ုပ်တို့ သည်လည်းကောင်း၊ တစ်ပါးသူတို့သည်လည်းကောင်း ရှိပါကုန်၏ ကျွန်ုပ်တို့သည် အပြစ်ာငားသော ကြောတေးမင်း ကျင့်ဝတ်ကို မှတ်သားထားပါကုန်၏ ဖင်းဖြတ်သည် ကျွန်ုပ်တို့အား စကြာတေးမင်းကျင့်ဝတ်ကို မေးဖြတ်သည် ကျွန်ုပ်တို့အား စကြာတေးမင်းကျင့်ဝတ်ကို မေးပါလော့၊ မေးသည်ရှိသော် ကျွန်ုပ်တို့သည် စကြဝတေး မင်းကျင့်ဝတ်ကို အရှင်မင်းဖြတ်အား ဖြေကြားပါကုန်အံုဟု လျှောက်ကုန်၏

#### အသက်အဆင်း –စသည် ယုတ်လျှော့ခြင်းအကြောင်း

ော့.ပ၅၉။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းသည် အမှုဆောင် အမတ်များ၊ မင်းတိုင်ပင်အမတ်များ၊ ဘဏ္ဍာရေးအမတ်များ၊ အမတ်ချုပ်များ၊ စစ်သည်ဝိုလ်ပါများ၊ တံခါးမှူးများနှင့် ပညာ ရှိ (ပုရောဟိတ်) အမတ်များကို စည်းဝေးစေ၍ စကြဝတေး မင်းကျင့်ဝတ်ကိုမေး၏။ မေးသည်ရှိသော်ထိုအမတ်တို့သည် စကြဝတေးမင်းကျင့်ဝတ်ကို ထိုမင်းအား မြေကြားကုန်၏။

ထိုအမတ်တို့၏ စကားကို ကြား၍ တရားနှင့် လျော်သော စောင့်ရှောက်မှုကို စီရင်၏၊ ပစ္စည်းဥစ္စာ မရှိသူတို့အား ပစ္စည်း ဥစ္စာကိုကား မပေ။ ပစ္စည်းဥစ္စာ မရှိသူတို့အား ပစ္စည်းဥစ္စာကို မပေးသည်ရှိသော် ဆင်းရဲခြင်း ပွားများလာ၏၊ ဆင်းရဲခြင်း ပွားများလာသောအခါ လူတစ်ယောက်သည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် နီးယူ၏၊ ထိုလူကို စော်းကုန်၏။ ဖမ်းပြီးလျှင် မင်းအား 'မင်းမြတ်'--- ဤလူသည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို နီးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏' ဟု ဆို၍ ပြကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- ဤသို့ ဆို၍ ပြသော် မင်းသည် ထိုလူအား ဤသို့ မေး၏- 'အမောင် ယောက်ျား--- သင်သည် သူ တစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို စိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏-ဟုသည် မှန်သလော'

'မှန်ပါသည် မင်းမြတ်---'

'အဘယ့်ကြောင့် ခိုးယူသနည်း'

`မင်းမြတ်--- အသက်မွေးမှု မလုံလောက်သောကြောင့် ပါတည်း'

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းသည် `အမောင်ယောက်ျား---သင်သည် ဤဥစွာဖြင့် ကိုယ်တိုင်လည်း အသက်မွေးလော့၊

# ကြာဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

မိဘကိုလည်း ကျွေးမွေးလော့၊ သားမယားကိုလည်း ကျွေး မွေးလော့၊ အလုပ်အကိုင်တို့ကိုလည်း လုပ်ကိုင်လော့၊ သမက၊ခြာဟွက(သူတော်စင်းသူတော်မြတ်)တို့အားလည်း ပေးလှူလော့'ဟု ဆို၍ ထိုလူအား ဥစွာကို ပေး၏။ ရဟန်းတို့ ---ထိုလူသည် 'မင်းမြတ်--- ကောင်းပါပြီ'ဟု မင်းအား ပြန်ကြား၏။

ရဟန်းတို့--- လူတစ်ယောက်သည်လည်း သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏။ ထိုလူကို ဖစ်းကုန်၏။ ဖစ်းပြီးလျှင် မင်းအား 'မင်းမြတ်--- ဤလူသည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏'ဟု ဆို၍ ပြကုန်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့ ဆို၍ပြသော မင်းသည် ထိုလူအား ဤသို့ မေး၏- 'အမောင် ယောက်ျား--- သင်သည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏-ဟူသည် မှန်သလော'

'မှန်ပါသည် မင်းမြတ်'

'အဘယ့်ကြောင့် ခိုးယူသနည်း'

'မင်းမြတ်--- အသက်မွေးမှု မလုံလောက်သောကြောင့် ပါတည်း'

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းသည် 'အမောင် ယောက်ျား
--- သင်သည် ဤဥစွာဖြင့် ကိုယ်တိုင်လည်း အသက်မွေး
လော့၊ ဒောကိုလည်း ကျွေးမွေးလော့၊ သားမယားကိုလည်း
ကျွေး မွေးလော့၊ အလုပ်အကိုင်တို့ကိုလည်း လုပ်ကိုင်လော့၊
သမားပြာဟွက(သူတော်စင်ာသူတော်မြတ်)တို့အားလည်း
ပေးလူလော့'ဟု ဆိုရွိ၊ ထိုလူအားလည်း ဥစွာတို ပေး၏။
ရဟန်းတို့---ထိုလူသည် 'မင်းမြတ်---တောင်းပါပြီ'ဟု
မင်းအား ပြန်ကြား၏။

ော့.ဂ၆ဂ။ ရဟန်းတို့--- လူတို့သည် `အချင်းတို့---သူတစ်ပါးတို့ မေမသော ဥစ္စာကို စိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူသော သူတို့အား မင်းသည် ဥစ္စာကို မေးသတဲ့'ဟု ကြား ကြကုန်၏။ ယင်းသို့ ကြားသဖြင့် 'ငါတို့သည်လည်း သူ တစ်ပါးတို့မေမသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ လူတစ်ယောက်သည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစွာကို နိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူလေ၏။ ထို နိုးသူယောက်ျားကို ဖမ်းကုန်၏၊ ဖမ်းပြီးလျှင် မင်းအား 'မင်းမြတ်----ဤလူသည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစွာကို နိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏ဟု ဆို၍ ပြကုန်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့ ဆို၍ပြသော် မင်းသည် ထိုခိုးသုအား ဤသို့ မေး၏- 'အမောင် ပောာက်ျား--- သင်သည် သူတစ်ပါး တို့ မေပးသော ဥစ္စာကို နီးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏-ဟူသည် မှန်သလော'

'မှန်ပါသည် မင်းမြတ်---'

'အဘယ့်ကြောင့် ခိုးယူသနည်း'

`မင်းမြတ်--- အသက်မွေးမှု မလုံလောက်သောကြောင့် ပါတည်း´

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းမှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏-

ဲသူတစ်ပါးတို့ မေပးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူသော သူအား အကယ်၍ ငါသည် ဥစ္စာကို ပေးအုံ၊ ဤသို့ ပေးနေခဲ့လျှင် ဤခိုးမှုသည် တိုးပွားလိမ့်မည်၊ ငါသည် ဤ ခိုးသူကို ကောင်းစွာ နိုပ်ကွပ်ရလျှင် ကောင်းမည်၊ ခိုးမှုအမြစ် ပြတ်အောင် ပြုရလျှင် ကောင်းမည်၊ ထိုသူ၏ ဦးခေါင်းကို ဖြတ်ရလျှင် ကောင်းမည်/ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ မင်းသည် မင်းချင်းယောက်ျားတို့ကို အမိန့်ပေး၏။

ဲအချင်းတို့ --- ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် ဤနီးသူကို မြို့ရှိနှင့်နေသာ ကြိုးဖြင့် မြို့မွှာ လက်ပြန်ကြီး တုပ်နောင်လျက် ခေါင်းတုံး ရိတ်ပြီးလျှင် အသံပြင်းသော ထက်စည်ကို တီးကာ လမ်းမ တစ်ခုမှ လမ်းမတစ်ခုသို့၊ လမ်းထုံတစ်ခုမှ လမ်းထုံတစ်ခုသို့ ခေါ် ဆောင်၍ တောင်တံခါးမှ ထွက်ပြီးသော် မြို့၏ တောင် ဘက်၌ တောင်းစွာ နှိပ်ကွပ်ကုန်လော့၊ အဆုံးစီရင်ခြင်းဖြင့် အမြစ်ပြတ်အောင် ပြုကုန်လော့၊ ထိုစိုးသူ၏ ဦးခေါင်းကို ဖြတ်ကုန်လော့'ဟု အဓိန့်ပေး၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုမင်းချင်းယောက်ျားတို့သည် 'မင်းမြတ် ---ကောင်းပါပြီ'ဟု မင်းအား ပြန်ကြား၍ ထိုမိုးသူကို မင်းမိန့်အတိုင်း စီရင်ကြကုန်၏။

ေ.၃.ဂ၆၁။ ရဟန်းတို့--- လူတို့သည် 'အချင်းတို့---သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူသော သူတို့ကို မင်းသည် အမြီးတိုင် နိုင်ကွင်၏ အဆုံး စီရင်ခြင်းဖြင့် အမြစ်ပြတ်အောင် ပြ၏ ထို စီးသူယောက်ျား၏ ဦးခေါင်းကို ဖြတ်၏ ဟု ကြားကုန်၏ ယင်းသို့ ကြားသဖြင့် 'ငါတို့သည်လည်း--- ထက်သော လက်နက်တို့ကို ပြုလုပ်စေပြီးလျှင် စကောန်ဆုံ၊ ထက်သော လက်နက်တို့ကို ပြုလုပ်စေပြီးလျှင် တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုး လိုသော စိတ်ဖြင့် နိုးယုကုန်အံ့၊ ထိုဥစ္စာရှင်တို့ကို အပြီးတိုင် နိုင်ကွပ်ကုန်အံ့၊ အဆုံးစီရင်ခြင်းဖြင့် အမြစ်ပြတ်အောင် ပြု ကုန်အံ့၊ ထိုဥစ္စာရှင်တို့၏ ဦးခေါင်းကို ဖြတ်ကုန်အံ့ ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ ထိုသူတို့သည် ထိုသို့ ကြံ၍ ထိုကြံသည့်အတိုင်း ပြုလုပ်ကုန်၏။

ော့.ဂ၆၂။ ရဟန်းတို့ --- ဤသို့လျှင် ပစ္စည်းဥစွာ မရှိ သူတို့အား ပစ္စည်းဥစွာကို မေပးသော် ဆင်းရဲခြင်း ပွားများ လာ၏။ ဆင်းရဲခြင်း ပွားများလာသော် မေပးသော ဥစွာကို ခိုးယူမှု ပွားများလာ၏။ ခိုးယူမှု ပွားများလာသော် လက်နက် ပွားများလာ၏။ လက်နက် ပွားများလာသော် အသက်သတ်မှု ပွားများလာ၏။ အသက်သတ်မှု ပွားများလာသော် ထိုသတ္တဝါ တို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်လာ၏။ အဆင်း သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်လာ၏။ အသက်အားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ် ကုန်သော အနှစ်ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုသူ တို့၏ သား၊ သမီးတို့သည် အနှစ်လေးသောင်း အသက်ရှည် ကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- အနှစ်လေးသောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော လူတို့တွင် လူတစ်ယောက်သည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို စိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏ ထိုစိုးသူကို ဖေ်းကုန်၏။ ဖမ်းပြီးကျွင် မင်းအား 'မင်းမြတ်--- ကြံလူသည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို စိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏ဟု ဆို၍ ပြကုန်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့ ဆို၍ ပြသော် မင်းသည် ထို ဟူအား ဤသို့ ပေး၏ 'အမောင် ယောက်ျား--- သင်သည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို စိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏-ဟူသည် မှန်သလော'ဟု ဖေး၏။

`မမှန်ပါ မင်းမြတ်---'ဟု သိလျက် မဟုတ်မမှန်သော စကားကို ဆို၏။

ော့ ဂဇ်၃။ ရဟန်းတို့ --- ဤသို့လျှင် ပစ္စည်းဥစ္စာ မရှိသူ တို့အား ပစ္စည်းဥစ္စာကို မပေးသော် ဆင်းရဲခြင်း ပွားများ လာ၏။ ဆင်းရဲခြင်း ပွားများလာသော် မပေးသော ဥစ္စာကို စိုးယူမှ ပွားများလာ၏ စိုးယူမှ ပွားများလာသော် လက်နက် ပွားများလာ၏၊ လက်နက် ပွားများလာသော် အသက်သတ်မှ ပွားများလာ၏၊ အသက်သတ်မှ ပွားများလာသော် မဟုတ် မနန် ပြောမှ ပွားများလာ၏၊ မဟုတ်မမှန် ပြောမှ ပွားများ လာသော် ထိုသတ္တခါတို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ် ၏၊ အဆင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ အသက်အား ဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော အနှစ်လေးသောင်း အသက်ရှည် ကုန်သော ထိုသူတို့၏ သား၊ သမီးတို့သည် အနှစ်နှစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- အနှစ်နှစ်သောင်း အသက်ရှည်သော လူတို့တွင် လူတစ်ယောက်သည် သူတစ်ပါးတို့ မေပးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏ ထိုသူကို လူတစ်ယောက် သည် မင်းအား 'မင်းမြတ်--- ဤမည်သော သူသည် သူ တစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ယူ၏'ဟု ကုန်းချောခြင်းကို ပြု၏။

ော့.ဂ၆၄။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့လျှင် ပစ္စည်းဥစွာ မရှိ သူတို့အားပစ္စည်းဥစွာကိုမပေးသော် ဆင်းရဲမှုပွားများလာ၏ ဆင်းရဲမှု ပွားများလာသော် မပေးသော ဥစွာကို နီးယူမှု ပွားများလာ၏ စိုးယူမှု ပွားများလာသော် လက်နက်ပွားများလာ၏ လက်နက်ပွားများလာသော် အသက်သတ်မှု ပွားများလာ၏။ အသက်သတ်မှ ပွားများလာသော် မဟုတ်မေှန် ပြောမှု ပွားများလာ၏။ အာက်သတ်မှ ပွားများလာသော် မဟုတ်မေှန် ပြောမှု ပွားများလာသော် ကုန်းရောမှု ပွားများလာ၏။ ကုန်းရောမှု ပွားများလာသော် ထိုသတ္တဝါတို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏။ အဆင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏။ အသက်အားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ် ကုန်သော အနှစ်နှစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုသူ တို့၏။ သား၊ သမီးတို့သည် အနှစ်တစ်သောင်း အသက်ရှည် ကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- အနှစ်တစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော လူတို့တွင် အချို့သတ္တာဝါတို့သည် အဆင်းလှကုန်၏ အချို့ သတ္တာဝါတို့သည် အဆင်းမလှကုန်၊ ထိုသူတို့တွင် အဆင်း မလှသော သတ္တာဝါတို့သည် အဆင်းလှသော သတ္တာဝါတို့ကို တင်မက်ကုန်၍ သူတစ်ပါးတို့၏ သားမယားတို့ကို လွန်ကျူး ကုန်၏။

ော.ဂ၆၅။ ရဟန်းတို့ --- ဤသို့လျှင် ပစ္စည်းဥစွာ မရှိ သူတို့အား ပစ္စည်းဥစွာကို မေပးသော် ဆင်းရဲမှု-စသည် ပွားများလာ၏၊ ဆင်းရဲမှု-စသည် ပွားများလာ၏ ဘင်းရဲမှု-စသည် ပွားများလာ၏ ကာမဂုက်တို့၌ မှားယွင်းစွာ ကျင့်မှု ပွားများလာ၏ ကာမဂုက်တို့၌ မှားယွင်းစွာ ကျင့်မှု ပွားများလာ၏ ကာမဂုက်တို့၌ မှားယွင်းစွာ ကျင့်မှု ပွားများလာ၏ အဆင်းသည်လည်း အထက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ အဆင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ အသက်အားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော အနှစ်တစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီးတို့သည် အနှစ်ငါးထောင် အသက်ရှည်ကုန်၏။

# ည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ော့.ဂ၆၆။ ရဟန်းတို့--- အနှစ်ငါးထောင် အသက် ရှည်ကုန်သော လူတို့တွင် ကြမ်းတမ်းသော စကား၊ ပြိန်ဖျင်းသောစကား-ဟူသောတရားနှစ်ပါးတို့သည့် ပွားများ လာကုန်၏၊ ထိုတရားနှစ်ပါး ပွားများလာကုန်သော် ထိုလူ တို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ အဆင်းသည် လည်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ အသက်အားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ် ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော အနှစ် ငါးထောင် အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီး အချို့တို့သည် အနှစ်နှစ်ထောင့်ငါးရာ အသက် ရှည်ကုန်၏အချို့သောသား၊သမီးတို့သည်အနှစ်နှစ်ထောင် အသက်ရှည်ကုန်၏၊

ော့.ပ၆ဂု။ ရဟန်းတို့--- အနှစ်နှစ်ထောင့်ငါးရာ အသက် ရှည်ကုန်သော လူတို့၌ အဘိရ္ဖာ (လိုချင်တပ်မက်ခြင်း)၊ ပျာပါဒ (ပျက်စီးစေလိုခြင်း) တရားတို့ ပွားများလာကုန်၏။ ထိုအဘိရွာ (လိုချင်တပ်မက်ခြင်း)၊ ပျာပါဒ (ပျက်စီးစေ လိုခြင်း) တရားတို့ ပွားများလာကုန်သော် ထိုသတ္တဝါတို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏။ အဆင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ အသက်အားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန် သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော အနစ် နှစ်ထောင့်ငါးရာ အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီးတို့သည် အနှစ်တစ်ထောင် အသက်ရှည်ကုန်၏။

ေ၃.၀၆၈၊ ရဟန်းတို့--- အနှစ်တစ်ထောင် အသက် ရည်ကုန်သော လူတို့၌မှားသော အယူဝါဒတို့ ပွားများလာ၏ မှားသော အယူဝါဒတို့ ပွားများလာသော် ထိုလူတို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏ အဆင်းသည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏အသက်အားဖြင့်လည်းဆုတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ်ကုန်သော အနှစ် တစ်ထောင် အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီး တို့သည် အနှစ်ငါးရာ အသက်ရှည်ကုန်၏။

ော့.ဂ၆၉။ ရဟန်းတို့--- အနစ်င်းရာ အသက်ရှည် ကုန်သောလူတို့၌အမွေရာဂ (မတရားသောတပ်မက်ခြင်း\*) ဝိသလောဘ (အလွန်အကြူးတပ်မက်ခြင်း\*)နှင့် မိစ္ဆာမွေ (မှားသော အကျင့်တရား\*)- ဟုသော တရားသုံးပါးတို့ များပြားကုန်၏၊ ထိုတရားသုံးပါးတို့ များပြားကုန်သော် ထို သတ္တဝါတို့၏ အသက်သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏ အဆင်း သည်လည်း ဆုတ်ယုတ်၏ အသက်အားဖြင့်လည်း ဆုတ် ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ဆုတ်ယုတ် ကုန်သော၊ အနှစ်င်းရာ အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီး အချို့တို့သည် အနှစ်နှစ်မှာငါးဆယ် အသက် ရှည်ကုန်၏။ အချို့သော သား၊ သမီးတို့သည် အနှစ်နစ်ရာ အသက်ရှည်ကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- အနစ်နစ်ရာငါးဆယ်သာ အသက်ရှည် ကုန်သော လူတို့၌-

> -အမိ၌ ကောင်းစွာ ပြသင့်သော ဝတ်ကို မြေခြင်း၊ -အမ၌ ကောင်းစွာ ပြသင့်သော ဝတ်ကို မြေခြင်း၊ -သမက(သူတော်စင်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြသင့်သော ဝတ်ကို မြေခြင်း၊

-ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့် သော ဝတ်ကို မပြုခြင်း၊

-အမျိုး၌ ကြီးသော သူတို့ကို ရှိသေမှု မပြုခြင်း-

ဟူသော ဤတရားတို့သည် ပွားများလာကုန်၏။

ော.၃.ပဂုဂ။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့လျှင် ပစ္စည်းဥစွာ မရှိ သူတို့အား ပစ္စည်းဥစွာကို မပေးသော် ဆင်းရဲခြင်း-အစ၊ အမျိုး၌ ကြီးသောသူတို့ကို ရှိသေမှ မပြုခြင်း-အဆုံး ရှိသော ဤတရားတို့သည် ပွားများလာကုန်၏။

ဤတရားတို့ ပွားများလာကုန်သော် ထိုလူတို့၏ အသက် သည်လည်း ရာတ်ယုတ်၏၊ အဆင်းသည်လည်း ရာတ် ယုတ်၏၊ အသက်အားဖြင့်လည်း ရာတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ရာတ်ယုတ်ကုန်သော၊ အနှစ် နှစ်ရာ ငါးဆယ် အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီး တို့သည် အနှစ်တစ်ရာ အသက် ရှည်ကုန်၏။

#### ထယ်နှစ်သက်တမ်းအချိန်

ေ,၃.ပဂု၁။ ရဟန်းတို့--- ဤလူတို့၏ သား၊ သမီးတို့ သည် ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်မည့် အခါမျိုးသည် ဖြစ်လိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့--- လူတို့သည် ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်
ကုန်လတ်သော် ငါးနှစ်အရွယ်ရှိ သတို့သမီးတို့သည်
လက်ထင်ထိမ်းမြားနိုင်သော အရွယ်ရောက်သူတို့ ဖြစ်ကုန်
လိမ့်ပည်။ ရဟန်းတို့--- ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်သော
လူတို့၌ မြတ်သော အရသာတို့သည် ကွယ်ပျောက်ကုန်
လိမ့်ပည်။ ထိုဖြတ်သော အရသာတို့ကား အဘယ်နည်း
တူမူ-- ထောပတ်၊ ဆီဦး၊ ဆီ၊ ပျား၊ တင်လဲ၊ ထား ဤသည်
တို့တည်း၊ ရဟန်းတို့--- ဆယ်နှစ် အသက်ရှည်ကုန်သော
လူတို့၌ လွှာထမင်းသည် စားဖွယ်တို့တွင် အဖြတ်ဆုံး ဖြစ်

လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့--- ယခုအခါ စားဖွယ်တို့တွင် အသား ရောသော သလေးထမင်းသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်သကဲ့သို့ ရဟန်းတို့--- ဤအတူ ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်သော လူတို့၌ လူးထမင်းသည် စားဖွယ်တို့တွင် အမြတ်ဆုံး ဖြစ် လိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့--- ဆယ်နစ်သာ အသက်ရှည်သော လူတို့၌ ကုသိုလ်ကမ္မပထတရား ဆယ်ပါးတို့သည် အကြွင်းမဲ့ ကွယ် ပျောက်ကုန်လိမ့်မည်၊ အကုသိုလ်ကမ္မပထတရား ဆယ်ပါး တို့သည် အလွန်လျှင် ထွန်းပကုန်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---ဆယ်နှစ်အသက်ရှည်သော လူတို့၌ ကောင်းမူ-ဟူသော အမည်မျှသည်ပင် ရှိတော့လိမ့်မည် မဟုတ်၊ ကောင်းမှုကို ပြုသူကား အဘယ်မှာ ရှိတော့လိမ့်မည်နည်း။ ရဟန်းတို့---ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်သော လူတို့တွင် အမိ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ အဖ၌ ကောင်းစွာ ပြု သင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ သမက (သူတော်စင်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ ဗြာဟွက (သူတော် မြတ်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ အမျိုး တို့၌ ကြီးသော သူတို့ကို ရှိသေမှု မပြုသူတို့သည် ပူဇော်ခံ ထိုက်သူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်၊ ချီးမွမ်းခံထိုက်သူတို့ ဖြစ်ကုန် လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---ယခုအခါ အမိ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့် သော ဝတ်ကို ပြုသူ၊ အဖ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူ၊ သမက(သူတော်စင်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူ၊ ဗြာဟ္မက (သူတော်မြတ်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြု သင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူ၊ အမျိုးတို့၌ ကြီးသော သူတို့ကို ရှိသေမှ ပြုသူတို့သည် ပူဇော်ခံထိုက်သူ မျိုးမွမ်းခံထိုက်သူတို့ ဖြစ်ကုန်သကဲ့သို့ ရဟန်းတို့--- ဤအတူ ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်သော လူတို့တွင် အမိ၌ ကောင်းစွာပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ အဖ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ သမက(သူတော်စင်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို မပြုသူ၊ အမျိုး၌ ကြီးသော သူတို့ကို ရှိသေတုပ်ဝတ်မှု မပြုသူတို့သည် ပူဇော်ခံထိုက်သူတို့ ဖြစ် ကုန်လိမ့်မည်၊ ချီးမွှမ်းခံထိုက်သူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့---ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်သော လူတို့၌ အဓိ-ဟူရိုလည်းကောင်း၊ ဝိကြီး မိထွေး-ဟူရိုလည်း ကောင်း၊ အရီးကြီး အရီးလေး-ဟူရိုလည်းကောင်း၊ ဆရာမယား-ဟူရိုလည်းကောင်း၊ အလေးအမြတ် ပြုထိုက်သူ ဘကြီး၊ ဘထွေး-စသည်တို့၏ မယား-ဟူရိုလည်းကောင်း ရှိသေ လေးပြက်သော စိတ်ဖြစ်တော့လိမ့်မည် မဟုတ်၊ ဆိတ်၊ သိုး၊ ကြက်၊ ဝက်၊ ရွေးနှင့် မြေခွေးတို့ကဲ့သို့ လောကသည် ရော ယှက် ရှင်ထွေး (စည်းကမ်းပျက်)ခြင်းသို့ ရောက်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---သားသမင်ကိုတွေ့ မြင်သော် သားမှဆိုးအား ပြင်းထန်သော အမျက်ထွက်ခြင်း၊ ပြင်းထန်သော ပျက်စီး စေလိုခြင်း၊ ပြင်းထန်သော မလိုမှန်းထားခြင်း၊ ပြင်းထန်သော သတ်လိုစိတ်ရှိခြင်းသည် ဖြစ်ပေါ် သကဲ့သို့ ရဟန်းတို့---ဤအတူ ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည်သော လူတို့၌ ထို သတ္တာဝါတို့ အချင်းချင်း ပြင်းထန်သော အမျက်ထွက်ခြင်း၊ ပြင်းထန်သော ပျက်စီးစေလိုခြင်း၊ ပြင်းထန်သော မလို မုန်းထားမြင်း၊ ပြင်းထန်သော သတ်လိုစိတ်ရှိခြင်းသည် ဖြစ်ပေါ် လိမ့်ညော်၊ အဓိကလည်း သား၌ သားကလည်း အဓိ ၌၊ အဖေကလည်း သား၌၊ သားကလည်း အဝ၌၊ မောင်က လည်း နမ၌၊ နမကလည်း မောင်၌ ပြင်းထန်သော အမျက် ထွက်ခြင်း၊ ပြင်းထန်သော ပျက်စီးစေလိုခြင်း၊ ပြင်းထန်သော မလိုမုန်းထားခြင်း၊ ပြင်းထန်သော သတ်လိုစိတ်ရှိခြင်းသည်

ော့.ဂဂု၂။ ရဟန်းတို့--- ဆယ်နှစ်သာ အသက်ရှည် ကုန်သော လူတို့၌ ခုနှစ်ရက်ပတ်လုံး သတ္တန္တရကဝ် ဆိုက် လိန်ပည်။ ထိုသူတို့ အချင်းချင်း သားတောင်-ဟု မှတ်ကြ ကုန်လိန်မည်။ ပြင်းတန်သော လက်နက်တို့သည် ထိုသူတို့အည် လက်တို့၌ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်လိမ့်စည်။ ထိုသူတို့သည် ပြင်းထန်သော လက်နက်ဖြင့် 'ဤသည်ကား သားကောင် တည်း၊ ဤသည်ကား သားကောင်တည်း'ဟု အချင်းချင်း သတ်ဖြတ်ကုန်လိမ့်စည်။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ထိုသတ္တဝါတို့တွင် အချို့သော သတ္တဝါတို့မှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည်- 'ငါတို့သည် မည်သူ့ကိုမျှ မသတ်ကုန်အံ့၊ ငါတို့ကိုလည်း မည်သူကမျ မသတ်စေသတည်း၊ ငါတို့သည် မြက်တောသို့ ဖြစ်စေ၊ ချုံနွယ်တောသို့ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်တောသို့ ဖြစ်စေ၊ ရောက်နိုင် ခဲ့သော မြစ်လယ်ကျွန်းသို့ ဖြစ်စေ၊ တောင်ချောက်ကြားသို့ ဖြစ်စေ ဝင်၍ တောသစ်မြစ်၊ တောသစ်သီးကို စားကုန်လျက် မျှတနေကြရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည်။ ထိုသူတို့သည် မြက်တောသို့ ဖြစ်စေ၊ ချုံနွယ်တောသို့ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်တောသို့ ဖြစ်စေ၊ ရောက်နိုင်ခဲသော မြစ်လယ်ကျွန်း သို့ ဖြစ်စေ၊ တောင်ချောက်ကြားသို့ ဖြစ်စေ ဝင်၍ ခုနစ်ရက် ပတ်လုံး တောသစ်မြစ်၊ တောသစ်သီးကို စားကုန်လျက် မျှတနေကုန်လိမ့်မည်။ ထိုသူတို့သည် ခုနစ်ရက်လွန်သဖြင့် မြက်တော၊ ချုံနွယ်တော၊ သစ်ပင်တော၊ ရောက်နိုင်ခဲသော မြစ်လယ်ကျွန်း၊ တောင်ချောက်ကြားမှ ထွက်ကုန်၍ အချင်းချင်း ပွေ့ဖက်ကုန်လျက် 'အချင်းတို့--- သတ္တဝါတို့ကို မြင်ရကုန်သေး၏၊ ငါအသက်ရှင်သကဲ့သို့ သင်လည်း အသက် ရှင်ပေ၏၊ သတ္တဝါတို့ကို မြင်ရကုန်သေး၏၊ ငါ အသက်ရှင် သကဲ့သို့ သင်လည်း အသက်ရှင်ပေ၏'ဟု မိမိနှင့် သဘော

# ည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနီကာယ်)

တူသည်ကို ပြုကုန်လိမ့်မည်၊ သက်သာရာ ရကုန်လိမ့်မည်။

#### အသက်၊ အဆင်း စသည် တိုးပွားခြင်း အကြောင်း

ေ.၃.(၁၇၁။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ထိုသတ္တဝါတို့မှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည်- 'ငါတို့သည် အကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ခြင်းကြောင့် ဤသို့ သဘောရှိသော ဆွေမျိုးများစွာတို့ ဆုံးရုံးခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏၊ ငါတို့သည် ကုသိုလ်ကို ပြုကြရလျှင် ကောင်းမည်၊ အဘယ်ကုသိုလ်ကို ပြုကြရပါမည်နည်း၊ ငါတို့သည် အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင် ကြဉ်ကြရလျှင် ကောင်းမည်၊ ဤကုသိုလ်တရားကို ကျင့်ကြံ ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည်။ ထိုသူတို့သည် အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကုန်လိမ့်မည်၊ ကုသိုလ်တရား တို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကုန်လိမ့်မည်၊ ထိုသူတို့သည် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ခြင်းကြောင့် အသက်အားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်မည်၊ အဆင်းအား ဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်မည်၊ အသက်အားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်သော၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်သော၊ ဆယ်နှစ် အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုသူတို့၏ သား၊ သမီးတို့ သည် အသက်နှစ်ဆယ် ရှည်ကုန်လိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ ထိုသတ္တဝါတို့မှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည်- 'ငါတို့သည် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက် တည်ခြင်းကြောင့် အသက်အားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်၏၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်၏၊ ငါတို့သည် ကုသိုလ်ကို ပိုမို၍ ပြုကြရလျှင် ကောင်းမည်၊ အဘယ် ကုသိုလ်ကို ပြုကြရပါကုန်အံ့နည်း၊ ငါတို့သည် သူတစ်ပါးတို့ မပေးသော ဥစ္စာကို ခိုးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြရလျှင်၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ် ကြံရလျှင်၊ မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြံရလျှင်၊ ကုန်းချောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြရလျှင်၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြရလျှင်၊ ပြိန်ဖျင်းသော စကားကို ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြရလျှင်၊ သူတစ်ပါး စည်းစိမ်၌ ရှေးရှကြံခြင်းကို စွန့်ကြရလျှင်၊ ပျက်စီးစေ လိုခြင်းကို စွန့်ကြရလျှင်၊ မှားသော အယူကို စွန့်ကြရလျှင်၊ အဓမ္မရာဂ(မတရားသော တပ်မက်ခြင်း)၊ ဝိသမလောဘ (အလွန်အကြူးတပ်မက်ခြင်း)၊ မိစ္ဆာဓမ္မ(မှားသော အကျင့် တရား)-ဟူသော တရားသုံးမျိုးတို့ကို စွန့်ကြရလျှင် ကောင်း မည်၊ ငါတို့သည် အမိ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြု ကြရလျှင်၊ အဖ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုကြ ရလျှင်၊ သမက(သူတော်စင်)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုကြရလျှင်၊ ပြာပွာက(သူတော်မြတ်)တို့၌ ကောင်း စွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုကြရလျှင်၊ အမျိုး၌ ကြီးသော သူတို့ကို ရိုသေမှု ပြုကြရလျှင်၊ ဤသို့ ဆိုခဲ့သော ကုသိုလ် တရားကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကြရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်လိမ့်မည်။ ထိုသူတို့သည် အမိ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်၊ အမ၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်၊ သမက(သူတော်စေ)တို့၌ ကောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်၊ ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်)တို့၌ တောင်းစွာ ပြုသင့်သော ဝတ်ကို ပြုသူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်ပည်၊ အမျိုး၌ ကြီးသော သူတို့ကို ရိုသေမှု ပြုသူတို့ ဖြစ်ကုန် လိမ့်မည်၊ ဤဆိုခဲ့သော ကုသိုလ်တရားကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကုန်လိမ့်မည်။

ထိုသူတို့သည် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ခြင်းကြောင့် အသက်အားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်လိမ့် မည်၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်မည်၊ အသက် အားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်သော၊ အဆင်း အားဖြင့်လည်း တိုးပွားကုန်သော ထိုသူတို့သည် အနစ် နှစ်ဆယ်၊ လေးဆယ်၊ ရှစ်ဆယ်၊ တစ်ရာခြောက်ဆယ်၊ သုံးရာနစ်ဆယ်၊ ခြောက်ရာ လေးဆယ် အဆင့်ဆင့် တက်၍ အသက်ရှည်ကုန်လိမ့်မည်၊ အနစ်ခြောက်ရာလေးဆယ် အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူ တို့၏ သား၊ သမီးတို့သည် အနစ် နစ်ထောင်၊ လေးထောင်၊ ရှစ်ထောင် အဆင့်ဆင့် တက်၍ အသက်ရှည်ကုန်လိမ့်မည်၊ အနစ်ရှစ်ထောင် အသက်ရှည်ကုန်သော ထိုလူတို့၏ သား၊ သမီးတို့သည် အနစ်နစ်သောင်း၊ လေးသောင်း၊ ရှစ်သောင်း အဆင့်ဆင့် တက်၍ အသက်ရှည်ကုန်လိမ့်မည်၊ ရဟန်းတို့--- အနစ် ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော လူတို့၌ အနစ် ဝါးရာ အသက်ရှိသော သတို့သမီးတို့သည် လက်ထပ် ထိမ်းမြားနိုင်သော အရွယ်ရောက်သူတို့ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်။

## သင်္ခစကြဝတေးမင်း ဗြစ်ပေါ်ခြင်း

ော့.ဂဂု၄၊ ရဟန်းတို့--- အနှစ်ရှစ်သောင်း အသက် ရှည်ကုန်သော လူတို့၌ တပ်ဖက်ခြင်း၊ ဆာလောင်ခြင်း၊ အိုခြင်း-ဟူသော အနာသုံးမျိုးတို့သာ ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့--- အနှစ်ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်ကုန်သော လူ တို့၌ ဤမွေ။နှိပ်ါကျွန်းသည် ပြည့်စုံ ကြွယ်ဝလိပ့်မည်။ စည်ဖင် ပြောလိမ့်မည်၊ ရွာ၊ နိဂုံး၊ စနပုဒ်၊ မင်းနေပြည်တို့သည် ကြက်ပျံတကျ\* ဖြစ်ကုန်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---အနှစ် ရှစ်သောင်းအသက်ရှည်ကုန်သော လူတို့တော်၌ ဤမွေ။ဒိုပ် ကျွန်းသည် ကျူတော၊ မြက်တောကဲ့သို့ လူတို့ဖြင့် အကြား မလဝ် ပြည့်နက်စည်ကားနေလိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---အနစ်ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်သော လူတို့ခေတ်၌ ဤ တရာကသီမြို့သည် ပြည့်စုံ ကြွယ်ဝသည်လည်းဖြစ်သော၊ စည်ပင် ဝပြောသည်လည်းဖြစ်သော၊ များသော လူရှိသည် လည်းဖြစ်သော၊ လူမျိုးစုံတို့ဖြင့် ပြွမ်းသည်လည်းဖြစ်သော၊ အစားအစာ ပေါများသည်လည်းဖြစ်သော၊ ကေတုမတိ မည်သော မင်းနေပြည် ဖြစ်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---အနှစ် ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်သော လူတို့ခေတ်၌ ဤဇမ္ဗူဒိပ် ကျွန်း၌ ကေတုမတီမင်းနေပြည်လျှင် အချုပ်အရြာရှိသော၊ ရှစ်သောင်းလေးထောင်သော မြို့တို့သည် ဖြစ်ကုန်လိမ့် မည်။ ရဟန်းတို့--- အနှစ်ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်သော လူတို့ခေတ်၌ ကေတုမတီမင်းနေပြည်၌ တရားစောင့်သော၊ တရားနှင့်အညီ မင်းပြုသော၊ သမုဒ္ဒရာလေးစင်း အပိုင်း အခြားရှိသည့် လေးကျွန်းလုံးကို အစိုးရသော၊ ရန်အပေါင်း ကို အောင်သော၊ တိုင်းနိုင်ငံကို တည်ငြိမ်စေသော၊ ရတနာ ခုနှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော၊ သင်္ခမည်သော စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ပေါ် လိမ့်မည်၊ ထိုစကြဝတေးမင်းမှာ ရတနာခုနှစ်ပါးတို့ ဖြစ်ပေါ် ကုန်လိမ့်မည်၊ ထိုသစ်စကြဝတေးမင်းမှာ ရဲရင့် ကုန်သော၊ သူရဲကောင်းအင်္ဂရုပ်ရှိကုန်သော၊ တစ်ဖက် စစ်သည်တို့ကို နှိမ်နင်းနိုင်ကုန်သော၊ အထောင်မကသော သားတော်တို့သည် ရှိကုန်လိမ့်မည်၊ ထိုစကြဝတေးမင်းသည် သမုဒ္ဒရာအဆုံးရှိသော ဤမြေကို တုတ်မဆောင်မူ၍ လက်နက်မဆောင်မူ၍ တရားသဖြင့် အောင်မြင်လျက် အုပ်စိုးလိမ့်မည်။

# မေတွေယျဘုရား ပွင့်တော်မူခြင်း

ေ၃.ပဂု၅။ ဂုက်တော်ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော ငါဘုရားသည် ယခုအခါ လောက၌ ပွင့်တော်မူသကဲ့သို့ အနစ် ရှစ်သောင်း အသက်ရှည်သော လူတို့စေတ်၌ ဂုက်တော် ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မေတ္တေယျမည်သော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ပွင့်တော်မူလိမ့်မည်။

ယခုအခါ ငါသည် လောက၌ ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက် ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုလျက် ဟောကြားတော်မူသကဲ့သို့ ထိုမေတွေယျမြတ်စွာဘုရားသည်လည်း ထို့အတူ လောက၌ ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မောက်ပြုလျက် ဟောကြားတော်မူလိမ့်မည်။ ယခုအခါ ငါသည် အစ၏ ကောင်းခြင်း၊ အလယ်၏ ကောင်းခြင်း၊ အဆုံး၏ ကောင်းခြင်း ရှိသော အနက်နှင့် ပြည့်စုံသော၊ သဒ္ဓိနင့် ပြည့်စုံသော တရား ကို ဟောတော်မူသကဲ့သို့၊ အလုံးစုံ ပြည့်စုံသော၊ စင်ကြယ် သော၊မြတ်သော အကျင့်ကို ပြတော်မူသကဲ့သို့ ထိုမေတ္တေယျ မြတ်စွာဘုရားသည် အစ၏ ကောင်းခြင်း၊ အလယ်၏ ကောင်းခြင်း၊ အဆုံး၏ ကောင်းခြင်းရှိသော၊ အနက်နှင့် ပြည့်စုံသော၊ သဒ္ဒါနှင့်ပြည့်စုံသော တရားကို ဟောတော်မူ လိမ့်မည်၊ အလုံးစုံ ပြည့်စုံသော၊ စင်ကြယ်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ပြတော်မူလိမ့်မည်။ ယခုအခါ ငါသည် အရာမက များစွာသော ရဟန်းသံဃာပရိသတ်ကို ဦးဆောင်လျက် ဒေသစာရီကြွသကဲ့သို့ ထိုမေတ္တေယျမြတ်စွာဘုရားသည် ထောင်ပေါင်းများစွာသော ရဟန်းသံဃာပရိသတ်ကို ဦးဆောင်လျက် ဒေသစာရီ ကြွတော်မူလိမ့်မည်။

ေ, ၃. ဂဂု၆၊ ရဟန်းတို့ --- ထိုအခါ သစ်စြေဝဝေးမင်း သည် ဟောပနာဒမင်းကို ပြာသာဒ်ဆောက်စေ၍ ထို ပြာသာဒိ၌ စိုးအုပ်နေလိမ့်မည်၊ ထိုပြာသာဒ်ကို ပေးစွန့်၍ သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၊ အထီး ကျန်သူ၊ စရီးသွားစည့်သည်၊ ဇုန်းတောင်းယာစကာတို့အား အလှူကို ပေးလျက် ဘုန်းတန်စိုးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မေတွေယျ မြတ်စွာဘုရားထဲတော်၌ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ရိတ်၍ ဇန်ရည်စွန်းသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ပြီးလျှင် ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်လိမ့်မည်။ ဤသို့ ဝင်ရောက်ပြီးသော် ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးတည်း ဆိတ်ပြိမ်ရာသို့ ချဉ်းကစ် ပြီးလျှင် မေမ့မလျော့သော သတိ၊ ပြင်းစွာ အားထုတ်သော ဝီရိယ၊ တည်ကြည်သော သမာဒိ ရှိသည်ဖြစ်၍ နေသည် ရှိသော် အရေဟတ္တစိုလ်သို့ မကြာခီ ရောက်၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ကာ နေရလိမ့်မည်။

# ရဟန်း၏ အသက်၊ အဆင်း – စသည် တိုးပွားခြင်းအကြောင်း

ော့.ဂဂုဂု၊ ရဟန်းတို့--- မိမိဟူသော ကျွန်းကြီးကို မှီခို၍ နေကြကှန်လော့။ ရဟန်းတို့--- သင်ချစ်သားတို့သည် အဖ ဘုရားမှ လာသော မိမိတို့ ရဟန်းများ၏ ကျက်စားရာ အာရုံ၌ ကျက်စားကြွကုန်လော့။ ရဟန်းတို့---အဖဘုရားမှ လာသော မိမိတို့ရဟန်းများ၏ ကျက်စားရာအာရုံ၌ ကျက်စားကုန်သော သင်ချစ်သားတို့မှာ အသက်လည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်၊ အဆင်းလည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်။ အဆင်းလည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်။ ကုန်လိမ့်စည်။ တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်။ တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်။ ဘုန်လိမ့်စည်။ ဘုန်လိမ့်စည်။ တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်။ တည်းဝိပိလည်း တိုးပွားကုန်လိမ့်စည်။ အားရွန်

ရဟန်းတို့--- ရဟန်းတို့၏ အသက်တိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်းသည်အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---ဤသာသနာ

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနီကာယ်)

တော်၌ ရဟန်းသည် ဆန္ဒကြီးမှူးသော သမာဓိနှင့် လည်း ကောင်း၊ သမ္မပ္ပဓာန်ဝီရိယနှင့် လည်းကောင်း ပြည့်စုံသော ကုဒ္ဓိပါဒ်တရားကို ပွားများ၏။ ဝီရိယကြီးမှူးသော သမာဓိနှင့် လည်းကောင်း၊ သမ္မပ္ပဓာန်ဝီရိယနှင့်လည်းကောင်း ပြည့်စုံ သော ကုဒ္ဓိပါဒ်တရားကို ပွားများ၏။ စီတ်ကြီးမှုးသော သမာဓိနှင့်လည်းကောင်း၊ သမ္မပ္ပခာန်ဝီရိယနှင့်လည်းကောင်း ပြည့်စုံသော ကုဒ္ဓိပါဒ်တရားကို ပွားများ၏။ ပညာကြီးမှုးသော သမာဓိနှင့်လည်းကောင်း၊ သမ္မပ္ပခာန်ဝီရိယနှင့် လည်းကောင်း ပြည့်စုံသော ကုဒ္ဓိပါဒ်ကို ပွားများ၏။ ထိုရဟန်းသည် ဤ ကုဒ္ဓိပါဒ်လေးပါးတို့ကို ပွားများခြင်းကြောင့်၊ အဝန်ဝန် အလေ့ အလာပြုခြင်းကြောင့် အလိုရှိခဲ့သော် သက်တစ်းစေ့အောင်း လွန်အောင်ပင် တည်နေနိုင်၏။ မုတန်းတို့---ဤဘား ရဟန်း ၏ အသက် တိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်းတည်း။

ရဟန်းတို့--- ရဟန်း၏ အဆင်းတိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်း သည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့----ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် သီလရှိ၏၊ ပါတီမောက္ခသံဝရသီလကို စောင့် ထိန်းလျက် နေ၏၊ အကျင့်၊ ကျက်စားရာနှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ အနည်းငယ်မျှသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မကိ စွယ်-ဟု ရှသည် ဖြစ်၍ နေ၏၊ သီကွာပုစ်တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏၊ ရဟန်းတို့---ဘျွံကား ရဟန်း၏ အဆင်းတိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်းတည်း။

ရဟန်းတို့--- ရဟန်း၏ ချမ်းသာတိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်း သည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဒုတိယဈာန်သို့၊ တတိယ ဈာန်သို့။ စတုတ္ထဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ရဟန်း တို့--- ဤကား ရဟန်း၏ ချမ်းသာတိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်း ဘည်း။

ရဟန်းတို့---ရဟန်း၏ စည်းစိမ်တိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်း သည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် မေတ္တာစိတ်ကို တစ်ခုသော အရပ်မျက်နှာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ တို့အတူ နှစ်ခုမြောက်၊ သုံးခုမြောက်၊ လေးခုမြောက် အရပ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ဤ နည်းဗြင့် အထက်၊ အောက်၊ ဇီလာ အရပ်မျက်နာသို့ အကန့် အသတ်မရှိ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နာ တို့သို့ မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။

ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေတ္စာစိတ်ကို ထို့အတူ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ ရဟန်းတို့--- ဤကား ရဟန်း၏ စည်းစိမ်တိုးပွား ခြင်း၏ အကြောင်းတည်း။

ရဟန်းတို့--- ရဟန်း၏ ခွန်အားတိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်း သည် အဘယ်နည်း၊ ရဟန်းတို့----ဤသာသနားတော်၌ ရဟန်းသည် အရဟတ္တဖိုလ်စိတ်နှင့် အရေဟတ္တဖိုလ်ပညာကို ယနာဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရှိ မျက်မှောက်ပြုလျက် ရောက်၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ကာ နေ၏။ ရဟန်း တို့---- ဤကား ရဟန်း၏ ခွန်အားတိုးပွားခြင်း၏ အကြောင်း တည်း။

ရဟန်းတို့--- ဤ ဒေဝပုတ္တ-စသော မာရ်၏ ခွန်အား သည် နိုင်ကွင် အောင်မြင်နိုင်ခံလှချေ၏။ ဤ ဒေဝပုတ္တ-စသော မာရ်၏ ခွန်အားလောက် နိုင်ကွင် အောင်မြင်နိုင်ခံလှသော အခြားခွန်အား တစ်စုမျှကိုပင် ပြဘုရား မြင်တော်မမူ။ အရေဟတ္တဇိုလ်ခွန်အားသည်သာလျှင် ဒေဝပုတ္တ-စသော မာရ်၏ ခွန်အားကို နိုင်ကွင် အောင်မြင်နိုင်၏။ ရဟန်းတို့---ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ခြင်းကြောင့် ဤ ဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဤကုသိုလ်၊ ဤကုသိုလ်၏ အကျိုးသည် တိုးပွား၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရား တော်ကို နှစ်လိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူကြ လေကုန်သတည်း။ 9

# အဂ္ဂည္သသုတိ

# ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဓါဇ

ော့.ဂဂုဓ၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိ မြို့ ပုစ္စာရုံကျောင်း ဝိသာခါ၏ ပြာသာဒ်၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏၊ ထိုအခါ ဝါသေဋ္ဌသာမကေနှင့် ဘာရဒွါဇသာမရော တို့သည် ရဟန်းတို့ထံ၌ ရဟန်းအဖြစ်ကို တောင့်တ ကုန်သည် ဖြစ်၍ နေကြကုန်၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ညရခြမ်းအခါ၌ သမာပတ်ဝင်စားလျက် တစ်ပါးတည်း ကိန်း အောင်းတော်မူရာမှ ထ၍ ပြာသာဒ်မှ သက်ဆင်းတော်မူ ပြီးလျှင် ပြာသာဒ်နှိပ် လွင်တီးခေါင်၌ စုကြံကြွတော်မူ၏။

ေ.၃.၀ဂု၉။ ဝါသေဋသည် မြတ်စွာဘုရားကို မြင်လေ၏။ မြင်သောကြောင့် ဘာရခွါဇအား ပြော၏-

"င့်ရှင်ဘာရွေါဇ--- မြတ်စွာဘုရားသည် စကြံကြွနေတော် မူ၏။ ငါ့ရှင် ဘာရေွါဇ--- လာ၊ သွားကြစို့၊ မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြကုန်စို့၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ တရား စကား နာရကောင်းတန်ရာ၏"ဟု ပြော၏။

"င့ါရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု ဘာရခွါဇသည် ဝါသေဋ္ဌအား ပြန်ကြား၏။ ေ, ၃.ဂ၀ဂ။ ထိုအခါ ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဒါဇတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှဉ်းကပ်ကုန်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးကြပြီးလျှင် စင်္ကြိုကွတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား နောက်သို့ လိုက်၍ စင်္ကြီသွားကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား သည် ဝါသေဋ္ဌအား မေးတော်မူ၏-

"ဝါသေဋ္ဌ--- ပုတ္ကားအမျိုးကောင်းသား ဖြစ်ကုန်သော သင်တို့သည် ပုဏ္ဏားမျိုးမှ ထွက်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင် ရောက်ကြကုန်၏ ဝါသေဋ္ဌ--- အသို့နည်း၊ သင်တို့ကို ပုဏ္ဏား တို့သည် မဆဲရေးကြဘူးလော၊ မရေရှတ်ကြဘူးလော"

"မြတ်စွာဘုရား--- အမှန်အတိုင်း လျှောက်ထားရလျှင် ပုဏ္ဏားတို့သည် ဘုရားတပည့်တော်တို့ကို ဆဲရေးကြပါ ကုန်၏ ရေရွတ်ကြပါကုန်၏"

"ဝါသေဋ္ဌ--- ပုဏ္ဏားတို့သည် သင်တို့ကို အဘယ်သို့ ဆဲရေးကြကုန်သနည်း၊ အဘယ်သို့ ရေရွတ်ကြကုန်သနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---ပုဏ္ဏားတို့သည်ဤသို့ဆိုကြပါကုန်၏-

'ပုဏ္ဏားမျိုးသာလျှင် မြတ်၏ တစ်ပါးသော အမျိုးတို့သည် ယုတ်ကုန်၏၊ ပုဏ္ဏားမျိုးသာလျှင် ဖြူစင်၏၊ တစ်ပါးသော

# ကြီဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

အမျိုးတို့သည် မည်းညစ်ကုန်၏ ပုက္ကားတို့သာလျှင် အမျိုး အနွယ်-စသည်အားဖြင့် စင်ကြယ်ကုန်၏ ပုက္ကားမဟုတ် သော သူတို့သည် မစင်ကြယ်ကုန်၊ ပုက္ကားတို့သာလျှင် ဖြဟ္မာစံတွင်းမှ ဖွားကုန်သော ဖြဟွာ၏ သားတို့တည်း။

သင်တို့သည် မြတ်သော ပုဏ္ဏားအမျိုးကို စွန့်၍ ဗြဟွာ၏ ခြေဖမိုးမှ ဖွားသည့် သားဖြစ်ကုန်သော ရဟန်းကတုံးစုတ် တို့ထံသို့ ကပ်ရောက်ခြင်းသည် မကောင်းသည်သာတည်း။

သင်တို့သည် မြတ်သော ပုဏ္ဏားအမျိုးကို စွန့်၍ ဗြဟ္မာ၏ ခြေဖမိုးမှ ဖွားသည့် သားဖြစ်ကုန်သော ရဟန်းကတုံးစုတ်တို့ ထံသို့ ကပ်ရောက်ခြင်းသည် မလျောက်ပတ်သည်သာ တည်း'ဟု ဆိုကြပါကုန်၏။

ေ,၃.ဂဝ၁။ "ဝါသေဋ္ဌ--- စင်စစ်အားဖြင့် ပုဏ္ဏားတို့သည် ရှေးလောကဖြစ်စဉ်ကို မအောက်မေ့နိုင်ကုန်၍သာ ဤသို့ ဆိုကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ပုထ္ထားတို့၏ ကြင်ရာ ပုထ္ကေးမတို့ ဥဘုလာ သည်ကိုလည်းကောင်း၊ ကိုယ်ဝန်ဆောင်သည်ကိုလည်း ကောင်း၊ သားဖွားသည်ကိုလည်းကောင်း၊ နို့တိုက်သည်ကို လည်းကောင်း သိမြင်ရကုန်၏၊ ထိုပုထ္ထားတို့သည် အင်္ဂါ ဇာတ်မှ မွေးဖွားသည် ဖြစ်ကုန်လျက် ပြဟွာ၏ ခံတွင်းမှ ဖွားကုန်သော ပြဟွာ၏ သားတို့တည်း'ဟု ဆိုကြကုန်၏၊ ထုံပုထ္ထားတို့သည် ပြဟွာကိုလည်း ရှက်ချရာ ရောက်ကုန်၏၊ မမှန်သော စကားကိုလည်း ဆိုရာ ရောက်ကုန်၏၊ များစွာ သော မကောင်းမှုကိုလည်း ပွားစေရာ ရောက်ကုန်၏၊

#### အမျိုးလေးပါး

ေ.၃.ဂ၀၂။ ဂါသေဋ္ဌ--- မင်းမျိုး၊ ဟုဇ္ကားမျိုး၊ ကုန်သည် မျိုးနှင့် သူဆင်းရဲမျိုး-ဟူ၍ ဤလေးပါးသော အမျိုးတို့သည် ရှိကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤလူ့ပြည်၌ အချို့မင်းမျိုးသည် အသက်ကို သတ်လေ့ရှိ၏ သူတစ်ပါး မပေးသည်ကို ယူလေ့ရှိ၏ သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်လေ့ရှိ၏ မဟုတ် မမှန်သည်ကို ပြောဆိုလေ့ရှိ၏ ကုန်းတေားကို ပြောတတ်၏ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောတတ်၏ ပြိန်ဗျင်းသော စကားကို ပြောလေ့ရှိ၏၊ မက်မောခြင်းများ၏ ပျက်စီးစေ လိုသော စိတ် ရို၏၊ မှားသော အယူဝါဒ ရို၏။ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် အကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော၊ မည်းညစ်ကုန်သော တရားတို့သည် ရှိကုန်၏။ ယင်းတရားတို့တို ဤလူ ပြည်၌ အချို့သော မင်းမျိုး၌ တွေ့ မြင်ရကုန်။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤလူ ပြည်၌ အချို့ ပုတ္ထားမျိုး၊ လယ်လုပ် ကုန်သည်မျိုး၊ ဆင်းရဲသားမျိုးတို့သည်လည်း အသက်ကို သတ်လေ့ရှိကုန်၏၊ သူတစ်ပါး မပေးသည်ကို ယူလေ့ ရှိကုန် ၏၊ သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်လေ့ ရှိကုန်၏၊ မဟုတ်မမှန်သည်ကို ပြောဆိုလေ့ရှိကုန်၏၊ ကုန်းစကားကို ပြောတတ်ကုန်၏၊ ကြင်းတမ်းသော တေားကို ပြောတတ် ကုန်၏ ပြိန်ဖျင်းသော တေားကို ပြောလေ့ရှိကုန်၏၊ မက်မော နှင်းများကုန်၏၊ ပျက်စီးစေလိုသော စိတ် ရှိကုန်၏၊ မှားသော အယူဝါဒ ရှိကုန်၏၊ ဝါသေဋ----ဤသို့လျှင် အကုသိုလ် ဖြစ်ကုန်သော၊မည်းညစ်ကုန်သော တရားတို့သည် ရှိကုန်၏။ ယင်းတရားတို့ကို ဤလူ ပြည်၌ အချို့ ပုထ္ထားမျို။ လယ်လုပ် ကုန်သည်မျိုး၊ ဆင်းရဲသားမျိုးတို့ ၌လည်း တွေ့ မြင်ရကုန်၏။

ဂါသေဋ္ဌ--- ဤလူ ပြည်၌ အချို့သော မင်းမျိုးသည် အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ သူတစ်ပါး မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ ပောုတ်မမှန်စကား ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ ကုန်းစကားမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ ကြစ်းတစ်းသော စကားမှ ရှောင်ကြဉ်၏ မြိန်ဖျင်းတာ စကားမှ ရှောင်ကြဉ်၏ မက်မောခြင်း မများ၊ ပျက်စီးစေလိုသော 8တ် မရှိ၊ မှန်သော အယူဝါဒ ရှိ၏၊ ဝါသေဋ္ဌ---ဤသို့လျှင်ကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော ချုစင် ကုန်သော တရားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ယင်းတရားတို့ကို ဤလူ ပြည်၌ အချို့သော မင်းမျိုး၌ တွေ့ မြင်ရကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤလူ ပြည်၌ အချို့သော ပုက္ကားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ ဆင်းရဲသားမျိုးတို့သည်လည်း အသက်သတ် ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း-စသည်ကိုပြုကုန်၏။ မက်မောခြင်း များကုန်း ပျက်စီးစေလိုသော စိတ် မရှိကုန်၊ မှန်သော အယူ ဝါဒ ရှိကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် ကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော ဖျူစင်ကုန်ဆော တရားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ယင်းတရားတို့ကို ဤလူ ပြည်၌ အချို့သော ပုက္ကားမျိုး လယ်လုပ်ကုန်သည်မျိုး၊ ဆင်းရဲသားမျိုးတို့၌လည်း တွေ့ မြင်ရကုန်၏၊

ော့.ဂစ၃။ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအမျိုးလေးပါးတို့၌ ဤသို့ ပညာရှိတို့ ကဲ့ရဲဖွယ်လည်း ဖြစ်ကုန်သော၊ ပညာရှိတို့ ရှီးမွန်းဖွယ်လည်း ဖြစ်ကုန်သော အမည်။ အဖြူဖြစ်ကုန် သော တရားနစ်ပါးတို့ ရောပြွမ်းသည် ဖြစ်ပါလျက် ပုဏ္ဏား တို့သည်- 'ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာလျှင် မြတ်၏' စသည်ဖြင့် ဆိုကုန် ၏။ ထိုပုဏ္ဏားတို့၏ ထိုတေားကို ပညာရှိတို့သည် လက်မခံ ကြကုန်၊ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟုမှ-

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအမျိုးလေးပါးတို့တွင် အကြင်ရဟန်းသည်
ပူတော်အထူးကို ခံထိုကို၏ အာသဝေါတရား ကုန်ပြီး ဖြစ်၏
မဂ်အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီး ဖြစ်၏ မဂ်ကိစ္စကို ပြပြီး ဖြစ်၏
မဂ်အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီး ဖြစ်၏ မဂ်ကိစ္စကို ပြပြီး ဖြစ်၏
နောဝန်ကို ရပြီးဖြစ်၏ မိမိအကျိုးအရဟတ္တမိုလိုသို့ရောက်ပြီး
ဖြစ်၏ ဘဝသံယောစဉ် ကုန်ပြီး ဖြစ်၏ ကောင်းစွာ သိ၍
လွတ်မြောက်ပြီး ဖြစ်၏ ထိုရဟန်းကို အမျိုးလေးပါးတို့တွင်
အမြတ်ဆုံး-ဟူ၍ တရားသဖြင့် ဆိုနိုင်၏

ဝါသေဋ္ဌ--- တရားသည်သာလျှင် ဤလောက၌လည်း ကောင်း၊ တစ်ပါးသော လောက၌လည်းကောင်း အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

ေ.၃.ဂ၄ေ။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုတရား၏ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပုံကို ဤသို့ ပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့်လည်း သိနိုင်၏။

ဝါသေဋ္ဌ---'အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော ရဟန်းဂေါတမသည် သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြု၏' ဟူ၍ ပသေနဒီကောသလ မင်းသည် စင်စစ် သိ၏ ဝါသဋ္ဌ--- ဘာကီဝင်မင်းမျိုးတို့ သည် ပသေနဒီကောသလမင်း၏ အလိုသို့လိုက်ကြရကုန်၏ ဝါသဋ္ဌ---သာကီဝင်မင်းမျိုးတို့သည် ပသေနဒီ ကောသလ မင်းအား ရှိခိုးခြင်း၊ ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း၊ လက်အုပ်ရှိခြင်း၊ ရှိသေခြင်းကိုပြုကျရကုန်၏ ဝါသဋ္ဌ---ပသေနဒီ ကောသလ မင်းသည် ထိုရှိခိုးခြင်း၊ ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း၊ လက်အုပ်ရီခြင်း၊ ရှိသေခြင်းကို မြတ်စွာဘုရားအား ပြု၏

`ရဟန်းဂေါတမသည် ကောင်းဖြတ်သော ဇာတိရှိ၏ ဝါသည် ယုတ်ညံ့သော ဇာတိရှိ၏ ရဟန်းဂေါတမသည် အားနှင့် ပြည့်စုံ၏ ဝါသည် အားနှင့် မပြည့်စုံ၊ ရဟန်းဂေါတမ သည် ကြည်ညိုဗွယ် ရှိ၏ ဝါသည် ကြည်ညိုဗွယ် မရှိ၊ ရဟန်း ဂေါတမသည် ကြီးကျယ်သော ဘုန်းတန်ဒိုး ရှိ၏ ဝါသည် အနည်းငယ်သော ဘုန်းတန်ဒိုးရှိ၏'ဟု နှလုံးသွင်း၍ ပြုထည် မဟုတ်\*။

စင်စစ်အားဖြင့် တရားကိုသာလျှင် အရှိအသေပြသည် ဖြစ်၍၊ တရားကိုသာလျှင် အလေးအမြတ် ပြုသည်ဖြစ်၍၊ တရားကိုသာလျှင် မြတ်နိုးသည် ဖြစ်၍၊ တရားကိုသာလျှင် ပူဇော်သည် ဖြစ်၍ ဤသို့ ပသေနဒီကောသလမင်းသည် င့ါအား ထိုရှိစိုးခြင်း၊ စရီးဦး ကြုံဆိုခြင်း၊ လက်အုပ်ရီခြင်း၊ ရှိသေခြင်းကို ပြု၏။ ေ, ၃.ဂေ၅။ ဝါသေဋ္ဌ--- အမျိုးမျိုးသော ဇာတ်၊ အမျိုး မျိုးသော အမည်၊ အမျိုးမျိုးသော အနွယ်၊ အမျိုးမျိုးသော အမျိုးရှိကုန်သောသင်တို့သည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက် ကြကုန်၏။ ယင်းသို့ ဖြစ်သော်လည်း သင်တို့သည် 'အဘယ် သူတို့နည်း'ဟု မေးကြကုန်သော် 'ငါတို့သည် သာကီဝင် မင်းသား ဘုရားသားတော် ရဟန်းတို့တည်း'ဟူ၍ ဖြေကြား ကြကုန်လော့။

ဝါသေဋ္ဌ---စင်စစ် တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူ၏ မြတ်စွာ ဘုရားအပေါ် ၌ ယုံကြည်ခြင်းသည် မတုန်မလှုပ် တည်၏ မြိမ့်၏ သူ၏ ယုံကြည်ခြင်းကို ရဟန်း ဖြစ်စေ၊ ပုက္ကား ဖြစ်စေ၊ နတ် ဖြစ်စေ၊ မာရီနတ် ဖြစ်စေ၊ ပြတ္တာ ဖြစ်စေ၊ လောက၌ မည်သူမျှ လှုပ်ရှားစေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်၊ ထိုသုသည် ထိုအခါ ဝါ၏ စင်၌ တည်၍ ခံတွင်းမှ ထွက်သော တရား၏ အစွမ်းဖြင့် တည်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ရင်မှ ဖြစ်သော မြတ်စွာ ဘုရား၏ ခံတွင်းမှ ဖွားသော သားတည်းဟု ဆိုမြင်းငှာ သင့် ၏ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုခြင်းငှာ သင့်သနည်း၊ ဝါစသဋ္ဌ---'မမွကာယ(တရားအပေါင်းရှိသူ)၊ ပြတ္စကာယ (တရားမြတ် အပေါင်းရှိသူ)၊ မမွှဘုတ (တရားသဘော ဖြစ်သူ)၊ ပြတ္စဘုတ (တရားမြတ် သဘော ဖြစ်သုံ)' ဟူသော ဤအမည်သည် ငါ၏ အမည် ဖြစ်သောကြောင့်တည်း၊

ော့.ဂစ၆။ ဝါသေဋ္ဌ--- ရှည်သော ကာလလွန်လတ် သော် တစ်ရံတစ်ခါ၌ ဤလောကသည် ပျက်၏၊ ထိုအခါ သည် ရှိသည်သာတည်။ လောကပျက်လတ်သော် သတ္တဝါ တို့သည် များသောအားဖြင့် အာဘဿရဘုံ၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည် ထိုဘုံ၌ ဈာန်စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏၊ ဝီတိ လျှင် အစာရှိ ကုန်၏၊ မိမိတို့ကိုယ်ရောင်ဖြင့် လင်းလျက် ရှိကုန်၏၊ ကောင်းကင်၌ ကျက်စားကုန်၏၊ တင့်တယ်သော နေရာ ရှိကုန်၏၊ ကြာရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန် ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ရှည်သော ကာလလွန်လတ်သော် တစ်ရံ တစ်ခါ၌ ဤလောကသည် တည်၏ ထိုအခါသည် ရှိသည် သာတည်။ လောက ဖြစ်တည်လတ်သော် သတ္တဝါတို့သည် များသောအားဖြင့် အာဘာသာရာပို၌ စုတေ၍ ဤလူ့ဘုံသို့ ရောက်လာကုန်၏။ ထိုသူတို့သည် ဤလူ့ဘုံ၌ ဥပစာရ ဈာန်စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏၊ ပီတိလျှင် အာရာမှာန်၏ စိခိတို့ ကိုယ်ရောင်ဖြင့် လင်းလျက် ရှိကုန်၏ တောင်းကင်၌ ကျက်စားကုန်၏ တင့်တယ်သော နေရာ ရှိကုန်၏ ကြာရှည် စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန်၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနီကာယ်)

# မြေဆီဖြစ်ပေါ်လာခြင်း

ေ၃.ဂ၈ဂု၊ ဝါသေဋ္ဌ---ထိုအခါ စကြဝဠာကုဇဋ တစ်သိန်းလုံးသည် တစ်ခုတည်းသော ရေပြင်ကြီးသာ ဖြစ်၏ မှောင်အတိ ဖြစ်၏ တစ်ခဲနက် မှောင်အတိ ဖြစ်၏ လ၊ နေ တို့သည် ထင်ရှား မရှိကုန်၊ နက္ခတ်တာရာသဌာာနိတို့သည် ထင်ရှား မရှိကုန်၊ ညဉ့်၊ နေ့တို့သည် ထင်ရှား မရှိကုန်၊ လ၊ လင်္ကတို့သည် ထင်ရှား မရှိကုန်၊ ဥတု၊ နှစ်တို့သည် ထင်ရှား မရှိကုန်၊ ဝိန်းမ၊ ယောက်ျားတို့သည် ထင်ရှား မရှိကုန်၊ သတ္တဝါ တို့ကို သတ္တဝါတို့ ဟူ၍သာ ခေါ်ဝေါ်ကြကုန်၏။ (ယောက်ျား၊ မိန်းမ-စသည် နာမည် မတပ်သေး-ဟု ဆိုလိုပါသည်)။

ဝါသေဋ္ဌ---ရှည်သောကာလ လွန်လတ်သော် တစ်ရံ တစ်ခါ၌ ထိုသတ္တဝါတို့အတွက် အရသာနှင့် ပြည့်စုံသော မြေဆီသည် ရေ၌ ထက်ဝန်းကျင် အနံ့တည်၏၊ ဥပမာ ပူသော နို့သည် အေးသည်ရှိသော် အထက်၌ အမြှေး ဖြစ် သကဲ့သို့ ဤအတူ မြေဆီသည် ထင်ရှားဖြစ်၏၊ ထို မြေဆီသည် အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆနံ့နှင့် ပြည့်စုံ၏ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ထောပတ်ဆီဦးသည် အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံသကဲ့သို့ ဤအတူ အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ျားချေး-စသည့် အပြစ် ကင်းသော ပျားငယ်ရည်သည် အရသာနှင့် ပြည့်စုံတကဲ့သို့ ဤအတူ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏၊

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ လျှပ်ပေါ်လော်လည်သော လူ တစ်ယောက်သည် 'အချင်းတို့--- ဤအရာသည် အဘယ် သို့သောအရသာရှိလိမ့်ည်နည်း'ဟု မြေဆီကို လက်ရောင်း ဖြင့် ယူ၍ လျက်၏၊ လျက်သော ထိုလူ၏ သန္တာန်၌ အရသာ သည် ခုနစ်ထောင်သော အကြောတို့ကို ပျံ့နှံ၍ တည်၏၊ ထိုလူမှာ တပ်မက်ဖြင်း တကှာ ဖြစ်၏၊

ဝါသေဋ္ဌ--- တစ်ပါးသော သူတို့သည်လည်း ထိုသူကို အတုလိုက်၍မြေထိကို လက်ရောင်းဖြင့် ယူ၍ လျက်ကုန်၏ မြေဆီကို လက်ရောင်းဖြင့် ယူ၍ လျက်ကုန်သော ထိုသူတို့၏ သန္တာနိဋ္ဌိ အရသာသည် ခုနစ်ထောင်သော အကြောတို့ကို ပျံ့နှံ့၍ တည်၏ ထိုသူတို့မှာ တပ်မက်ခြင်းတကှာ ဖြစ်၏။

# လ၊ နေ –စသည်တို့ ဖြစ်ပေါ်လာခြင်း

ေ, ၁, ဂေစေ၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် မြေဆီကို လက်တို့ဖြင့် အလုတ်အလွေး ပြု၍ စားရန် အားထုတ်ကုန်၏ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူတို့သည် မြေဆီကို လက်တို့ဖြင့် အလုတ် အလွေးပြ၍ စားရန် အားထုတ်ကြသော အခါ ထိုသူတို့အား မိမိတို့ကိုယ်ရောင်သည် ကွယ်၏၊ မိမိတို့ကိုယ်ရောင် ကွယ်သည်ရှိသော် လ၊ နေတို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်၏၊ လ၊ နေတို့ ထင်ရှားဖြစ်ကုန်သော် နက္ခတ်တာရာ သဏ္ဌာန်တို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်၏ နက္ခတ်တာရာသဏ္ဌာန်တို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်သော် သည့်၊ နေတို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်၏၊ ညည့်၊ နေ့တို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်သော် လ၊ လဝက်တို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်၏၊ ဥတု၊ နှစ်တို့ ထင်ရှား ဖြစ်ကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် ဤ လောကသည် တစ်ဝန် ဖြစ်၏။

ေ.၃.ပာ၉။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် မြေဆီကို စားကုန်လျက် ရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန်၏။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူတို့သည် ထိုမြေဆီကို စားကြသည်နှင့် အမျှ (ထိုမြေဆီ စားရင် စားသလောက်) ထိုသူတို့၏ ကိုယ်သည် ကြမ်းတမ်းလာ၏။ အဆင်းသည် ဖောက်ပြန်လာ၏။

အချို့သူတို့သည် အဆင်းလှကုန်၏ အချို့သူတို့သည် အဆင်းမလှကုန်၊ ထိုသူတို့တွင် အဆင်းလှသော သူတို့သည် အဆင်းမလှသော သူတို့ကို 'ငါတို့သည် ဤသူတို့ထက် ပိုလွန်၍ အဆင်းလှကုန်၏၊ ဤသူတို့သည် ငါတို့ထက် ပိုလွန်၍ အရုပ်ဆိုးကုန်၏'ဟု အထင်သေးကုန်၏၊ အဆင်း လှခြင်းကို စွဲ၍ အလွန်မာန်တက်သော အကြောင်းကြောင့် ထိုသူတို့၏ မြေဆီသည် ကွယ်လေ၏၊ မြေဆီကွယ်သည် ရှိသော် စည်းဝေးကုန်၏၊ စည်းဝေးကုန်ပြီး၍ 'အဟောရသံ အဟောရသံ- အရသာရှိသော မြေဆီ၊ အရသာရှိသော မြေဆီ'ဟု တသကြကုန်၏၊ ထိုစကားကို စွဲ၍ ယခုအခါ၌ လည်း လူတို့သည် တစ်စုံတစ်ခုသော အရသာကောင်းကို ရသောအခါ 'အဟောရသံ အဟောရသံ- အရသာရှိသော မြေဆီ၊ အရသာရှိသော မြေဆီ'ဟု ဆိုကြကုန်၏ ထို အဟော ရသံ အဟော ရသံ--ဟူသော ရှေး၌ ဆိုသော စကားကို အတုလိုက်၍ ဆိုကြကုန်သော်လည်း ထိုစကား၏ အနက် အဓိပ္ပာယ်ကိုကား မသိကြကုန်။

# မြေလွှာဖြစ်ပေါ်လာခြင်း

ော့.ဂ၉ဝ၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့၏ အရသာနှင့် ပြည့်စုံသော မြေဆီ ကွယ်သည်ရှိသော် မြေလွှာသည် ထင်ရှား ဖြစ်၏ မှိုသည် ထင်ရှား ဖြစ်သကဲ့သို့ ဖြစ်၏၊ ထို မြေလွှာသည် အဆင်း၊ အနံ့၊ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏ ထောပတ်၊ ဆီဦးသည် အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံသကဲ့သို့ ဤအတူ အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အပြစ်ကင်းသော များငယ်ရည်သည် အရသာနှင့် ပြည့်စုံသကဲ့သို့ ဤအတူ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် မြေလွှာကို စားရန် အားထုတ်ကုန်၏။ ထိုသူတို့သည် ထိုမြေလွှာကို စားကုန် လျက် ထိုမြေလွှာလျှင် အစာရိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူတို့သည် ထိုမြေလွှာကို စားကြကုန် သည်နှင့် အမှုု (ထိုမြေလွှာကို စားရင် စားသလောက်) ထိုသူ တို့၏ ကိုယ်သည် ရှေးကထက် ပိုစို၍ ကြမ်းတမ်းလာ၏ အဆင်းသည် ပိုမို ဖောက်ပြန်လာ၏။ အချို့သူတို့သည် အဆင်းလှကုန်၏ အချို့သူတို့သည် အဆင်းမလှတော တို့တွင် အဆင်းလှတေသာ သူတို့သည် အဆင်းမလှတေနာ သူတို့ကုပ် ငါတို့သည် သူတို့ထက် ပိုလွန်၍ အဆင်းလှကုန်၏ သူတို့သည် ငါတို့ထက် ပိုလွန်၍ အရုပ်ဆုံးကုန်၏ က ဆထင် သေးကုန်၏။ အဆင်းလှခြင်းကို စွဲ၍ အလွန်မာန်တက်သော အကြောင်းကြောင့် ထိုသူတို့၏ မြေလွှာသည် ကွယ်လေ၏။

# နွယ်ချိုဖြစ်ပေါ်လာခြင်း

ေ, ၁, ပ၉၁။ မြေလွှာ ကွယ်သည်ရှိသော် အလွန်ချိသော နွယ်သည် ထင်ရှား မြစ်ပေါ် လာ၏ အလွန်ချိသော ကန်စွန်း နွယ်သည် ထင်ရှား မြစ်ပေါ် လာသကဲ့သို့ မြစ်သည်။ ထိုနွယ် သည် အဆင်း၊ အနုံ့၊ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏ ဥပမာ ထောပတ် ဆီဦးသည် အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံသကဲ့သို့ အဆင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏ အပြစ်ကင်းသော ပျားငယ်ရည်သည် အရသာနှင့် ပြည့်စုံ သကဲ့သို့ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏။

ဝါသေဋ္ဌ---ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် အလွန်ချိုသော နွယ် ကို စားရန် အားထုတ်ကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည် ထို အလွန် ချိုသော နွယ်ကို စားကုန်လျက် ရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန်၏၊ ဝါသဋ္ဌ---ထိုသူတို့သည် ထိုအလွန်ချိုသော နွယ်ကို စားကြကုန်သည်နှင့် အမျှ ထိုသူတို့၏ ကိုယ်သည် ရေးကထက် ပိုပို၍ ကြမ်းတမ်းလာ၏၊ အဆင်းသည် ပိုပို ဖောက်ပြန်လာ၏။

အချို့သော သူတို့သည် အဆင်းလှကုန်၏ အချို့သော သူတို့သည် အဆင်းမလှကုန်၊ ထိုသူတို့တွင် အဆင်းလှသော သူတို့သည် အဆင်းမလှသော သူတို့ကို 'ငါတို့သည် သူတို့ ထက် အဆင်းလှကုန်၏ သူတို့သည် ငါတို့ထက် ဝိုလွန်၍ အရုပ်ဆိုးကုန်၏'ဟု အထင်သေးကုန်၏။ အဆင်းကို စွဲ၍ မာန်တက်သောကြောင့် ထိုသူတို့၏ အလွန်ချိုသော နွယ်သည် ကွယ်လေ၏။

အလွန်ချိသော နွယ် ကွယ်သည်ရှိသော် စည်းဝေးကြ ကုန်၏။ စည်းဝေးကြကုန်ပြီး၍ 'အဟု ဝတ နော၊ အဟာယိ ဝတ နော- ငါတို့၏ ချိသော နွယ်သည် ဖြစ်၏တကား၊ ငါတို့၏ ချိသော နွယ်သည် ကွယ်ခဲ့ပြီတကား'ဟု ညည်းတွားကြ ကုန်၏။ ထိုစကားကို စွဲ၍ ယစုအခါ၌လည်း လူတို့သည် တစ်စုံတစ်ခု ဆင်းရဲနှင့် တွေ့ကြကုန်လတ်သော် အဟု ဝတ နော၊ အဟာယိ ဝတ နော = ငါတို့၏ ချိမ်းသာမှုသည် ဖြစ်၏တကား၊ ငါတို့၏ ချမ်းသာမှုသည် ကွယ်ခဲ့ပြီ တကား'ဟု ဆိုကြကုန်၏၊ ထို အဟု ဝတ နော၊ အဟာယိ ဝတ နော-ဟူသော ရေးက ဆိုသော တေားကိုသာ အတုလိုက်၍ ဆိုကြ သော်လည်း ထိုစကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကိုကား မသိ ကြကုန်။

# အလိုအလျောက် သလေးဆန် ဗြစ်ပေါ်လာခြင်း

ေ၃.၊၉၂၊ ဝါသေဋ္ဌ---ထိုအခါ ထိုသူတို့၏ အလွန် ရှိသော နွယ်ကွယ်သည်ရှိသော် ထင်းဖြင့် မချက်ရသော၊ ဖွဲနမပါသော၊ ဖွဲမပါသော၊ ဖြူသော၊ အနှံ့ကောင်းရှိသော၊ ဆန်လုံးသာ သီးသော သလေးပင်သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

အကြင်သလေးဆန်ကို ညအခါ ညစာအလို့ငှာ ဆောင် ယူကုန်၏၊ ထိုသလေးဆန်ပင်သည် နံနက်အခါ မှည့်လျက် တစ်စန် စည်ပင်၏၊ အကြင်သလေးဆန်ကို နံနက်အခါ နံနက်စာအလို့ငှာ ဆောင်ယူကုန်၏၊ ထိုသလေးဆန် ပင်သည် ညဉ့်အခါ မှည့်သည် ဖြစ်၍ တစ်စန် စည်ပင်၏ ဆူရာအစုပ်သည် မထင်၊ ဝါသေဋ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် ထင်းဖြင့် မချက်ရသော သလေးဆန်ကို စားကုန်လျက် ရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်ကုန်၏။

#### မိန်းမ၊ ယောက်ျား လိင် ထင်ရှားဖြစ်ခြင်း

ော့.ဂ၉၃။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူတို့သည် ထိုသလေး ဆန်ကို စားကြကုန်သည်နှင့် အမျှ ထိုသူတို့၏ ကိုယ်သည် ရှေးကထက် ပိုမို၍ ကြမ်းတမ်းလာ၏ အဆင်းသည် ပိုမို စောက်ပြန်လာ၏၊ မိန်းမမှာလည်း မိန်းမလိင်သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာ၏ ယောက်ျားမှာလည်း ယောက်ျားလိင်သည်

60

ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ မိန်းမသည်လည်း ယောက်ျားကို တစိမ့်စိမ့် ကြည့်၏၊ ယောက်ျားသည်လည်း မိန်းမကို တစိမ့်စိမ့် ကြည့်၏ အချင်းချင်း တစိမ့်စိမ့် ကြည့်ကုန်သော ထိုဒိန်းမ၊ ယောက်ျားတို့မှာ ရာဂ (ပြင်းစွာ တပ်မက်ခြင်းသည် ထင်ရှားဖြစ်လေ၏၊ ရာဂကြောင့် ဖြစ်သော ပူပန်ခြင်းသည် တိုယ်၌ ကျရောက်၏၊ ထိုမိန်းမ၊ ယောက်ျားတို့သည် ရာဂ ကြောင့် ဖြစ်သော ပူပန်ခြင်းကြောင့် မေထုန်အကျင့်ကို မိုဝဲကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ---ထိုအခါ မေထုန်အကျင့်မှီဝဲသော သူတို့ကို မြင်ကြသောအခါ တစ်ပါးသော သူတို့သည်

"လူညစ်--- သေပါတော့ဟ၊ လူညစ်--- သေပါတော့ဟ၊ လူတစ်ယောက်သည် လူတစ်ယောက်အပေါ် ၌ ဤသို့သော အမှုကို အဘယ့်ကြောင့် ပြုရသနည်းဟု ဆို၍ မြေမှုန့်ဖြင့် ပစ်ကုန်၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့သည် ပြာဖြင့် ပစ်ကုန်၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့သည် မွားချေဖြင့် ပစ်ကုန်၏၊ ယစု အခါ၌လည်း လူတို့သည် နွားချေဖြင့် ပစ်ကုန်၏၊ ယစု အခါ၌လည်း လူတို့သည် အချို့သော စနပုဒ်တို၌ သတို့ သမီးကို ဆောင်ယူလတ်သော် မြေမှုန့်ဖြင့် ပစ်ကုန်၏ အချို့လှတို့သည် နွားချေဖြင့် ပစ်ကုန်၏ ရှေးက ပြုခဲ့တြသော တိုအမူအကျင့်ကို အတု လိုက်၍ ပြုလုပ်ကြသော်လည်း ထိုအမူအကျင့်၏ အနက် အဓိပ္ပာယ်ကိုဘား မသိကြကုန်။

## မေထုန်အကျင့်

ော့.ဂ၉၄။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုကမ္ဘာတည်စအခါ၌ ထို အိမ်ထောင်မှုကို အမွေ-ဟူ၍ သတ်မှတ်ထား၏၊ ပါရသဋ္ဌ---ထိုကမ္ဘာတည်စအခါ၌ မေထုန်အကျင်ကို မိုဝဲသော သူတို့သည် တစ်လယုံးလုံး ဗြစ်စေ၊ နှစ်လက်ုံးလုံး ဖြစ်စေ အခါ၌ ထိုသူတို့သည် ထိုမေထုန်အကျင်၌ အပိုင်းအခြားမရှိ မိုဝဲခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- အကြင် ကမ္ဘာတည်စ အခါ၌ ထိုသူတို့သည် ထိုမေထုန်အကျင်၌ အပိုင်းအခြားမရှိ မိုဝဲခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏၊ ထိုအခါ ထိုမေထုန်အကျင့်ကို ဖုံးကွယ်ရန်အလို့ငှာ အိမ်ဆောက်ရန် အားထုတ်ကြကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ပျင်းရိသော သူတစ်ယောက်မှာ ဤသို့ သော အကြံသည် ဗြစ်၏၊ 'အချင်းတို့--- ငါသည် သလေး ဆန်ကို ညဉ့်အခါ ညဉ့်စာ၊ နံနက်အခါ နံနက်စာ အလိုငှာ သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ်တည်းမြင့်ပင် ညဉ့်စာ၊ နံနက်စာ အလို့ငှာ ဆောင်ရကျွင် ပင်ပန်းစံနေရမည်နည်း၊ ငါသည် သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ်တည်းမြင့်ပင် ညဉ့်စာ၊ နံနက်စာ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါထိုသူသည် သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ် တည်းဖြင့်ပင် ညဉ့်စာ၊ နံနက်စာအလို့ငှာ ဆောင်ယူ၏။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ တစ်ပါးသော သူသည် ထိုသူထံ ချဉ်း ကပ်၍ ထိုသူအား 'သူငယ်ချင်း--- လာလော့၊ သလေးဆန် ယူရန် သွားကုန်စို့ဟု ဆို၏ 'သူငယ်ချင်း--- တော်ပြီ၊ ဝါသည် သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ်တည်းဖြင့်ပင် ညဉ့်စာ၊ နံနက်စာ အလို့ငှာ ယူခဲ့ဖြို့ဟု ဆို၏၊ ဝါသေဋ္ဌ----ထိုအခါ ထိုသူသည် ထိုသူကို အတုလိုက်၍ 'သူငယ်ချင်း---က္ခါသို့ နှစ်ရက်စာ ယူထားခြင်းသည်လည်း တောင်း၏ ဟု သလေအန်ကို တစ်ကြိမ်တည်းဖြင့်ပင် နှစ်ရက်စာအလို့ငှာ ဆောင်ယူ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ တစ်ပါးသော သူသည် ထိုသူထံ ချဉ်းကပ်၍ 'သူငယ်ချင်း--- လာလော့၊ သလေးဆန်ယူရန် သွားကုန်နို့'ဟု ဆို၏၊ 'သူငယ်ချင်း---တော်ပြီ၊ ငါသည် သလေးဆန်ကို တစ်ကြိစ်တည်းဖြင့်ပင် နှစ်ရက်စာ ယူခဲ့ပြီး ဟု ဆို၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူသည် ထိုသူကို အတု လိုက်၍ 'သူငယ်ချင်း--- ဤသို့ လေးရက်စာ ယူထားခြင်း သည်လည်း ကောင်း၏'ဟု သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ်တည်း ဖြင့်ပင် လေးရက်စာအလို့ငှာ ဆောင်ယူ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ တစ်ပါးသော သူသည် ထိုသူထံ ချဉ်းကပ်ရွံ "သူငယ်ချင်း--- လာလော့၊ သလေးဆန် ယူရန် သွားကုန်စို့ "ဟု ဆို၏။ "သူငယ်ချင်း---တော်ပြီ၊ ငါသည် သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ်တည်းဖြင့်ပင် လေးရက်စာ ယူခဲ့ဖြီ" ဟု ဆို၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူသည် ထိုသူကို အတု ဟိုက်၍ "သူငယ်ချင်း--- ဤသို့ ရှစ်ရက်စာ ယူထားခြင်း သည်လည်း ကောင်း၏"ဟု သလေးဆန်ကို တစ်ကြိမ်တည်း ဖြင့်ပင် ရှစ်ရက်စာအလို့ဟု ဆောင်ယူ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- အကြင်အခါ ထိုသူတို့သည် သလေးဆန်ကို သိုမှီး၍ စားရန် အားထုတ်ကုန်၏ ထိုအခါ ဖွဲနသည်လည်း ဆန်ကို မြှေးယှက်၏၊ ဖွဲသည်လည်း ဆန်ကို ဗုံးအုပ်၏ ရိုးပြတ်သည်လည်း ပြန်၍ မစည်ပင်၊ ရူးရာအရပ်သည် ထင်ရှား၏ သလေးပင်တို့သည် အစုလိုက် အစုလိုက် တည် ကုန်၏။

#### သလေးဆန် ခွဲဝေခြင်း

ေ.၃.ဂ၉၅။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် စည်းဝေး ကြကုန်၏ စည်းဝေးကြကုန်ပြီးသော် ညည်းတွားကြကုန်၏ 'အချင်းတို့--- လူတို့၌ အယုတ်တရားတို့သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် ခုံကုန်ပြီတကား၊ သလေးပင်တို့သည် အစုလိုက် အစုလိုက် တည်ကုန်၏၊ 'ဝါတို့သည် သလေးပင်ကို ဝေကြ ရလှျင်၊ အပိုင်းအခြား ထားကြရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု ညည်း တွားကြကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် သလေး ပင်ကို ဝေကုန်၏၊ အပိုင်းအခြား ထားကုန်၏။

ေ.၃.ပ၉၆၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါ လျှပ်ပေါ် လော်လည်သော လူ တစ်ယောက်သည် မိမိအဖို့ကို စောင့်ရှောက်၍ သူတစ်ပါး အဖို့ကို မပေးဘဲ ယူ၍ သုံးစား၏၊ ထိုသူကို ဖမ်းကုန်၏၊ ဖမ်းပြီးသော် ဤသို့ ဆိုကုန်၏-

'အချင်း---သင်သည် ယုတ်ညံ့သော အမှုကို ပြုဘိ၏ တကား၊ သင်သည် မိမိအမို့ကို စောင့်ရှောက်၍ သူတစ်ပါး အဇို့ကို မပေးဘဲ ယူ၍ သုံးစားဘိ၏ အချင်း---သင်သည် နောက်တစ်ဖန် ဤသို့သော အမှုကို မပြုလင့်'ဟု ဆိုကုန်၏

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူသည် 'အရှင်တို့--- ကောင်းပါပြီ'ဟု ထိုသူတို့အား ဝန်ခံ၏ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူသည် ထိုကဲ့သို့ သုံး ကြိန်တိုင်အောင် ယူ၍ စား၏။ ထိုအခါ တစ်ပါးသော သူ တို့သည် ထိုနီးသော သူကို လက်ဖြင့် ပုတ်စတ်ကုန်၏ အချို့ သူတို့သည် ခဲဖြင့် ပေါက်ကုန်၏ အချို့သူတို့သည် တုတ်ဖြင့် ရိုက်ကုန်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုအခါက အစပြု၍ မပေးသည်ကို ယူခြင်း သည် ထင်ရှား၏၊ ကွဲနဲ့ခြင်းသည် ထင်ရှား၏၊ မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်းသည် ထင်ရှား၏၊ တုတ်၊ လက်နက် ကိုင်ခြင်းသည် ထင်ရှား၏။

#### မဟာသမ္မတမင်း

ေ.၃.ဂ၉ဂု။ ဝါသေဋ--- ထိုအခါ လူတို့သည် စည်းဝေး ကုန်၏။ စည်းဝေးကုန်ပြီးသော် ညည်းတွားကြကုန်၏-

'အချင်းတို့ --- လူတို့၌ အယုတ်တရားတို့သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာကုန်ပြီ။ ထို့ကြောင့် ရှတ်ချထိုက်သူကို တရား သဖြင့်ရှတ်ချသော၊ ကဲ့ရိုထိုက်သူကို တရားသဖြင့် ကဲ့ရဲ့သော၊ နှင်ထုတ်ထိုက်သူကို တရားသဖြင့် နှင်ထုတ်သော၊ တစ် ယောက်သော သူကို ဝါတို့ တင်မြှောက်ကုန်အံ့၊ တို့ပြင် ငါ တို့သည် ထိုသူအား သလေးဆန်တို့၏ အဖွဲ့အနကို (အခုန်ကို) ပေးဆောင်ကုန်အံ့"ဟု ညည်းတွား ပြောဆိုကြကုန်၏။ ဝါသေဋ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် ထိုလူတို့တွင် အလွန် အဆင်းလှသော၊ အလွန်ရှုရင်ဖွယ်ရှိသော၊ အလွန်ကြည်ညို ဖွယ်ရှိသော၊ အလွန်တန်နီးကြီးသော လူတစ်ယောက်ထံ ရှည်ကဝိ၍ ဤစကားကို ထိုကြကုန်၏-

'အရှင်--- လာပါလော့၊ ရှတ်ချထိုက်သူကို တရားသဖြင့် ရှတ်ချပါလော့၊ ကဲ့ရဲထိုက်သူကို တရားသဖြင့် ကွဲရဲပါလော့၊ နှင်ထုတ်ထိုက်သူကို တရားသဖြင့် နှင်ထုတ်ပါလော့၊ ကျွန်ုပ် တို့ကား အရှင့်အား သလေးဆန်တို့၏ အဖို့အစုကို (အစွန်ကို) ပေးဆောင်ပါကုန်အုံ'ဟု ဆိုကြကုန်၏

ဝါသေဋ္ဌ---ထိုသူသည် 'အချင်းတို့--- ကောင်းပါပြီ'ဟု လက်ခံ၍ ရှတ်ချထိုက်သူကို တရားသဖြင့် ရှတ်ချ၏၊ ကဲ့ရဲ့ ထိုက်သူကို တရားသဖြင့် ကဲ့ရဲ၏ နှင်ထုတ်ထိုက်သူကို တရား သဖြင့် နှင်ထုတ်၏၊ ထိုသူတို့သည်ကား ထိုသူအား သလေး ဆန်တို့၏ အဖို့အစုကို (အစွန်ကို) ပေးဆောင်ကြကုန်၏။

ော့.ပ၉၈၊ ဝါသေဋ္ဌ--- လူအများတို့သည် တင်မြှောက် အပ်သောကြောင့် "မဟာသမ္မတ မဟာသမ္မတ"ဟူသော ပထမဝေါဟာရသည် ဗြစ်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ---လယ်မြေတို့၏ အရှင်ဖြစ်သောကြောင့် "စတ္တိယ စတ္တိယ"ဟူသော ဒုတိယ ဝေါဟာရသည် ဖြစ်၏ ဝါသေဋ္ဌ---တရားသဖြင့် သူတစ်ပါး တို့ဟို နှစ်သက်စေတတ်သောကြောင့် "ရာစာ ရာစာ" ဟူ သော တတိယဝေါဟာရသည် ဖြစ်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် ဟောသမ္မတ၊ တွေိယ၊ ရာဇာ-ဟုသော အမည်သည် တရားသဖြင့်သာလျှင် ခြင်ပေါ် လာ၏ မတရားသဖြင့် ခြင်ပေါ် လာသည် မဟုတ်၊ ဝါသေဋ္ဌ---မှန်၏ ဤလူအပေါင်း၌ တရားသည်သာလျှင် မျက်မှောက်ဘဝ ၌လည်းကောင်း တမလွန်ဘဝ၌လည်းကောင်း အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

#### ပုဏ္ဏားအစု

ော.ဂ၉၉။ ဝါလေဋ္ဌ--- ထိုအခါ ထိုသူတို့တွင် အချို့သူ တို့မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏- အချင်းတို့--- လူတို့၌ အယုတ်တရားတို့သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာကုန်ပြီ၊ ငါ တို့သည် ယုတ်ညံ့သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို မျှောကြ ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ ထိုသူတို့သည် ထိုယုတ်ညံ့သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို မျှောကြကုန်၏။ ဝါသေဋ္ဌ--- ယုတ်ညံ့သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို မျှောကြ သောကြောင့် "ဌာဟွက၊ ဌြာဟွက (သူတော် မြတ်၊ သူတော်မြတ်)" ဟူသော ပထမဝေါဟာရသည် ဖြစ်၏ ထို ငြာဟွက(သူတော်မြတ်)တို့သည် တောအရပ်၌ သစ်ရွက် မိုးကျောင်းတို့ကို ဆောက်လုပ်၍ သစ်ရွက်မိုးကျောင်းတို့၌ ဈာန်ဝင်စားကုန်၏ ချက်ပြုတ်၍ စားခြင်းမရှိသောကြောင့် မီးခဲ၊ မီးနံးမှ ကင်းကုန်သည် ဖြစ်၍ ထောင်း၍ ချက်ပြုတ်ဖွယ် မရှိသောကြောင့် ကျည်မွေ့တို့ကို ချထားကုန်သည် ဖြစ်၍ သည့်အခါ ညဉ့်စာအလို့ငှာ ၊ နုံနက်အခါ နံနက်စာအလို့ငှာ ရွာ၊ ပင်းနေပြည်တို့သို့ အစာရာရန် ဝင်ကုန်၏၊ ထိုငြာဟွက ပော့တော်မြတ်)တို့သည် အစာကို ရသော် တောအရပ် သစ်ရွက်မိုးကျောင်းတို့၌ တစ်ဖန် ဈာန်ဝင်စားကုန်၏ ထိုသူ တို့ကို လူတို့မြင်လတ်သော် ဤသို့ ဆိုကုန်၏-

'အချင်းတို.--- ထိုသတ္တဝါတို့သည် အစာကို ရကုန်၍ တစ်ဖန်လျှင် တောအရပ် သစ်ရွက်မိုးကျောင်းတို့၌ ဈာန် ဝင်စားကုန်၏'ဟု ဆိုကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့ ဈာန်ဝင်စား သောကြောင့်သာလျှင် "ဈာယက ဈာယက"ဟူသော ဒုတိယ ဝေါဟာရသည် ဖြစ်၏။

ဝါသေဋ္ဌ---ထိုသတ္တဝါတို့တွင် အချို့သော သတ္တဝါတို့ သည် တောအရပ် သစ်ရွက်မိုးကျောင်းတို့၌ ထိုဈာန်ကို မရနိုင်ကုန်သည် ဖြစ်၍ ရွာနိဂုံးအနီးသို့ ဝင်ကာ ဝေဒကျမ်း တို့ကို ပြုစုပို့ရျလျက် နေကြကုန်၏။ ထိုသူတို့ကို လူတို့ မြင် လတ်သော် ဤသို့ ဆိုကုန်၏-

'အချင်းတို့--- ယခုအခါ၌ ဤသူတို့သည် ဈာန်မရနိုင် ကုန်'ဟု ဆိုကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသို့ ဈာန်မရနိုင်သော ကြောင့် "အရွာယက၊ အရွာယက"ဟူသော တတိယ ဝေါဟာရသည် ဖြစ်၏။

ဝါသေဋ္ဌ---ရေးအခါက ထိုဝေဒကျမ်းများ ပို့ချပြုစုမှုကို ယုတ်သည်-ဟု သတ်မှတ်၏၊ ယခုအခါ ထိုဝေဒကျမ်းများ ပြုစုပို့ချမှုကို မြတ်သည်-ဟု သတ်မှတ်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ---ဤသို့ ကျွင် ထိုပုဏ္ဏားမျိုး၏ ရေး၌ ဖြစ်သော ပေါဟာရဖြင့် ပြာဟွက၊ ဈာယက၊ အရွာယက-ဟူသော အမည်သည် ဖြစ်လေ၏၊ ထိုအမည်သည် တရားသဖြင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ မတရားသဖြင့် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ မတရားသဖြင့် ဖြစ်ပေါ် လာသည် မဟုတ်၊ ဝါသေဋ္ဌ---မှန်၏၊ ဤလူအပေါင်း၌ တရားသည်သာလျှင် မျက်မှောက်ဘဝ၌ လည်းကောင်း အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

# အသည် (ကုန်သွယ်လယ်လုပ်) အစု

ော့.၁၀၀။ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူတို့တွင် အချို့သူတို့သည် အိမ်ထောင်ပြု၍ အသီးအခြား ကုန်သွယ်ခြင်း၊ နွားမွေးခြင်း၊ လယ်လုပ်ခြင်း-စသည့် အလုပ်တို့ကို အားထုတ်ကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ--- အိမ်ထောင်ပြု၍ အသီးအခြား ကုန်သွယ်ခြင်၊ နွား မွေးခြင်း၊ လယ်လုပ်ခြင်း-စသော အလုပ်တို့ကို အားထုတ် ခြင်းကြောင့် "ဝေဿ ဝေဿ"ဟူသော ဝေါဟာရသည် ဖြစ်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် ဤအသည်မျိုး၏ ရှေး၌ ဖြစ်သော ဝေါဟာရေြင့် "ဝေဿ"ဟူသော အမည်သည် ဖြစ်လေ၏၊ ထိုအမည်သည် တရားသဖြင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ မတရား သဖြင့် ဖြစ်ပေါ် လာသည် မဟုတ်၊ ဝါသေဋ္ဌ--- မှန်၏ ဤလူအပေါင်း၌ တရားသည်သာလျှင် မျက်မှောက်ဘဝ ၌လည်းတောင်း တမလွန်ဘဝ၌လည်းကောင်း အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

# သူဆင်းရဲအစု

ော့.၁၀၁၊ ဝါသေဋ္ဌ--- ထိုသူတို့တွင် အကြင်သူတို့သည် တြွင်းကျန်ကုန်၏၊ ထိုကြွင်းကျန်သော သူတို့သည် ကြမ်းသော အလုပ်ဖြင့် အသက်မွေးမှုရှိကုန်၏၊ သေးနတ် သော အလုပ်ဖြင့် အသက်မွေးမှုရှိကုန်၏၊ ဝါသေဋ္ဌ---ကြမ်းသော အလုပ်ဖြင့် အသက်မွေးမှု၊ သေးနတ်သော အလုပ်ဖြင့် အသက်မွေးမှု ရှိကြသောကြောင့် "သုဒ္ဓ သုဒ္ဓ" ဟူသော အမည်သည် ဖြစ်၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- ဤသို့လျှင် ထိုအမည်သည် ထိုသူဆင်းရဲမျိုး ၏ ရှေး၌ ဖြစ်သော အမည် ဖြစ်၏၊ တရားသဖြင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ မတရားသဖြင့် ဖြစ်ပေါ် လာသည် မဟုတ်၊ ဝါသေဋ္ဌ--- မှန်၏၊ ဤလူအပေါင်း၌ တရားသည်သာလျှင် မျက်မှောက်ဘဝ၌လည်းကောင်း တမလွန်ဘဝ၌လည်း ကောင်း အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

ော့.၁၀၂။ ဝါသေဋ္ဌ--- အကြင်အခါ၌ မင်းမျိုးသည်လည်း မိမိတို့၏ ကျင့်ဝတ်တရားကို ကဲ့ရှဲလျက် 'ဝါသည် ရဟန်း ဖြစ်အုံ'ဟု ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။ ပုဏ္ဏားမျိုး၊ အသည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုးတို့သည်လည်း မိမိတို့၏ ကျင့်ဝတ် တရားတို့ကို ကဲ့ရဲကြလျက် 'ဝါတို့သည် ရဟန်းများ ဖြစ်ကုန် အံ့'ဟု ရဟန်းဘောင်သို့ အသီးအသီး ဝင်ရောက်ကုန်၏၊ ထိုအခါသည် ရှိသည်သာတည်း။

ဝါသေဋ္ဌ--- ရဟန်းမျိုး၏ အမည်သည် ဤအမျိုးလေးပါး တို့မှသာလျှင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ ထိုသူတို့၏ အမည်သာလျှင် ဖြစ်၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့၏ အမည် မဟုတ်၊

ထိုအမည်သည် တရားသဖြင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ ဖတရားသဖြင့် ဖြစ်ပေါ် လာသည် မဟုတ်။ ဝါသေဋ္ဌ--- မှန်၏ ဤလူအပေါင်း၌ တရားသည်သာလျှင် မျက်မှောက်ဘဝ ၌လည်းကောင်း၊ တမလွန်ဘဝ၌လည်းကောင်း အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

# ဒုစရိုက်စသည်အကြောင်း

ေ၃.၁၀၃။ ဝါသေဋ္ဌ--- မင်းမျိုးသည်လည်း ကာယ ဒုစရိုက်ကို ကျင့်၍ ဝစီဒုစရိုက်ကို ကျင့်၍ မနောဒုစရိုက်ကို ကျင့်၍ မှားသော အယူဝါဒ ရှိဆံ့၊ မှားသော အယူဝါဒဖြင့် ပြုသော ကံ ရှိဆုံ၊ မှားသော အယူဝါဒဖြင့် ပြုသော ကံကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ဝရိသို့ ရောက်ရ၏၊ ပုက္ကားမျိုး၊ အသည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုး၊ ရဟန်းမျိုးတို့သည် လည်း ကာယခုစရိုက်ကို ကျင့်၍ ဝစီဒုစရိုက်ကို ကျင့်၍ မေနာ လည်း ကာယခုစရိုက်ကို ကျင့်၍ တုံးသော အယူဝါဒ ရိုကုန်ဆုံ၊ မှားသော အယူဝါဒဖြင့် ပြသော ကံ ရှိကုန်ဆုံ၊ မှားသော အယူဝါဒဖြင့် ပြသော ကံကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ဝရဲသို့ ရောက်ကြရ၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- မင်းမျိုးသည်လည်း ကာယသုစရိုက်ကို ကျင့်၍ ဝစီသုစရိုက်ကို ကျင့်၍ မနောသုစရိုက်ကို ကျင့်၍ မှန်သော အယူဝါဒရိုအုံ၊ မှန်သော အယူဝါဒဖြင့် ပြုသော ကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ရ ၏။ ပုဏ္ဏားမျိုး၊ အသည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုး၊ ရဟုန်းမျိုးတို့ သည်လည်း ကာယသုစရိုက်ကို ကျင့်၍ ဝစီသုစရိုက်ကို ကျင့်၍မနောသုစရိုက်ကို ကျင့်၍မှန်သောအယူခံ မှန်သော အယူဝါဒဖြင့် ပြုသော ကံရိုကုန်အုံ၊ မှန်သောအယူ ဝါဒဖြင့် ပြုသော ကံကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ကြရ၏။

၈.၃.၁၀၄။ ဝါသေဋ--- မင်းမျိုးသည်လည်း ကိုယ်ဖြင့် (သုစရိုက်၊ ဒုစရိုက်) နှစ်မျိုးစုံကို ကျင့်လေ့ရှိအံ့၊ နှတ်ဖြင့် (သုစရိုက်၊ ဒုစရိုက်) နစ်မျိုးစုံကို ကျင့်လေ့ရှိအံ့၊ စိတ်ဖြင့် (သုစရိုက်၊ ဒုစရိုက်) နှစ်မျိုးစုံကို ကျင့်လေ့ရှိအံ့၊ သမ္မာအယူ၊ မိစ္ဆာအယူ နစ်မျိုးစုံရောသော အယူရှိအံ့၊ သမ္မာအယူ၊ မိစ္ဆာ အယူ နစ်မျိုးစုံရောသော အယူဖြင့် ဆောက်တည်သော ကံရှိအံ့၊ သမ္မာအယူ၊ မိစ္ဆာအယူ နှစ်မျိုးစုံရောသော အယူ ဖြင့် ဆောက်တည်သော ကံကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေ သည်မှ နောက်၌ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို စံစားရ၏။ ပုက္ကားမျိုး၊ အသည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုး၊ ရဟန်းမျိုးတို့သည်လည်း ကိုယ်ဖြင့် (သုစရိုက်၊ ဒုစရိုက်) နှစ်မျိုးစုံကို ကျင့်လေ့ရှိကုန်အံ့၊ နှတ်ဖြင့် (သုစရိုက်၊ ဒုစရိုက်) နှစ်မျိုးစုံကို ကျင့်လေ့ရှိကုန်အံ့၊ စိတ်ဖြင့် (သုစရိုက်၊ ဒုစရိုက်) နှစ်မျိုးစုံကို ကျင့်လေ့ရှိကုန်အံ့၊ သမ္မာအယူ၊ မိစ္ဆာအယူ နစ်မျိုးစုံရောသော အယူရိုကုန်အံ့၊ သမ္မာအယူ၊ မိစ္ဆာအယူ နှစ်မျိုးစုံရောသော အယူဖြင့် ဆောက်တည်သော ကံ ရှိကုန်အံ့၊ သမ္မာအယူ၊ မိစ္ဆာအယူ နှစ်မျိုးစုံရောသော အယူဖြင့် ဆောက်တည်သော ကံကြောင့် စန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို ခံစားကြရ၏။

# ဗောဓိပက္ခိယတရား ပွားများခြင်း

ော့.၁၀၅။ ဝါသေဋ္ဌ--- မင်းမျိုးသည်လည်း ကိုယ်ဖြင့် တောင့်စည်းသည် ဖြစ်၍ နုတ်ဖြင့် တောင့်စည်းသည် ဖြစ်၍ စိတ်ဖြင့် တောင့်စည်းသည် ဖြစ်၍ **တေခိပာကိုယတရား စုနစ်** ပြီး\*တို့ကို ပွားများအားထုတ်၍ ဤမျက်မှာကိဘဝ၌ပင် ကိလေသပရိန်စွာန်ပြု၏ ပုက္ကားမျိုး အသည်မျိုး သူဆင်းရဲ မျိုး၊ ရဟန်းမျိုးတို့သည်လည်း ကိုယ်ဖြင့် တောင့်စည်းသည် ဖြစ်၍ နုတ်ဖြင့် တောင့်စည်းသည်ဖြစ်၍ စိတ်ဖြင့် တောင့်စည်း သည် ဖြစ်၍ တောဓိပကိုယတရားစုနှစ်ပါးတို့ကို ပွားများ အားထုတ်၍ ဤမျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိလေသပရိနိစ္စာန် ပြုတြ၏

ော့ ၁၁၀၆။ ဝါသေဋ္ဌ--- ဤအမျိုးလေးပါးတို့တွင် အကြင် ရဟန်းသည် ပူဖော်အထူးကို ခံထိုက်၏ အာသဝေါ တရား ကုန်ပြီး ဖြစ်၏ မဂ်အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီး ဖြစ်၏ မဂ်ကိစ္စကို ပြပြီး ဖြစ်၏ ခန္ဓာဝန်ကို ချပြီး ဖြစ်၏ မိဝိအကျိုး အရဟတ္တ စိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်၏ ဘဝသံယောင်ာ့ကုန်ပြီး ဖြစ်၏ ကောင်းစွာ သိ၍ လွှတ်မြောက်ပြီး ဖြစ်၏ ထိုအမျိုးလေးပါး တို့တွင် ထိုရဟန်းကို မြတ်၏-ဟူ၍ တရားသဖြင့်သာကျင် ဆိုအဝ်၏ မတရားသဖြင့် ဆိုအဝ်သည် မဟုတ်။ ဝါသေဋ္ဌ---မှန်၏ ဤလူအပေါင်း၌ တရားသည်သာလျှင် မျက်မှောက်

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီယနိကာယ်)

ဘဝ၌လည်းကောင်း၊ တမလွန်ဘဝ၌လည်းကောင်း အမြတ် ဆုံး ဖြစ်၏။

ေ၃.၁၀ဂု။ ဝါသေဋ္ဌ--- သနင်္ကမာရဗြဟ္မာသည်လည်း ဤဂါထာကို ဆို၏-

"လူအပေါင်း၌ အမျိုးအနွယ်ကို အားကိုးလေ့ ရှိသော သူတို့တွင် မင်းမျိုးသည် မြတ်၏၊ နတ်၊ လူအပေါင်း၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ဝိဇ္ဇာ၊ စရက (အသိဉာက်၊ အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံအံ့၊ ထိုသူသည် မြတ်၏"

ဟု ဆို၏။

ဝါသေဋ္ဌ--- သနင်္ကုမာရဗြဟ္မာသည် ထိုဂါထာကို ကောင်းစွာ သီဆိုပေ၏ မကောင်းသဖြင့် သီဆိုသည် မဟုတ် ပေ၊ ကောင်းစွာ ရွတ်ဆိုပေ၏ မကောင်းသဖြင့် ရွတ်ဆိုသည် မဟုတ်ပေ၊ ထိုဂါထာသည် အကျိုးနှင့် စပ်ပေ၏ အကျိုးနှင့် မောင်သည် မဟုတ်ပေ၊ ငါ သဘောတူ၏ ဝါသေဋ္ဌ--- ငါသည် လည်း ဤအတူပင် ဆို၏။

69

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏။ ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရခွါဖတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော် မူသော တရားတော်ကို နှစ်သက်ကုန်သည် ဖြစ်၍ ဝမ်း မြောက်စွာ ခံယူလေကုန်သတည်။

# 9

# သမ္မသာဒနီယသုတိ

#### အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ ရဲရင့်သော စကားသံ

ော့ ၁.၁၀၈။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် နာငုန္အာမြို့ ပါဝါရိကသူဌေး၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးဖနတော် မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်သာရီပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ချဉ်းကပ်၍မြတ်စွာဘုရားကို ရိုရိုးပြီးလျှင်တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ တစ်စုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော အရှင် သာရီပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက် သ

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ဤသို့ ကြည်ညိုပါ၏ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ဖြန့်ကြက်၍ သိတော်မူခြင်း၌ မြတ်စွာဘုရားထက် သာလွန် အသိဉာက် ရှိသော၊ တစ်ပါးသော သမက(သူတော်စင်) ဖြစ်စေ၊ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်) ဖြစ်စေ ရှေးကလည်း မရှိ စစ္ဒ။ နောင်လည်း ရှိလိုန်မည် မဟုတ်၊ ယခုလည်း မရှိ၊ ဤသို့ ကြည်ညိုပါ၏"

ေ.၃.၁၀၉။ "သာရိပုတြာ--- မြတ်သော၊ တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိသော ဤစကားကို ဆိုပေ၏၊ ကိုယ်တိုင် သိသကဲ့သို့ ဖကန္တသန္ဓိဋ္ဌာန်စကားကို ဆိုပေ၏၊ ခြင်္သေ့မင်းကဲ့သို့ ရဲရင့် သော စကားကို ကြုံးဝါးပေ၏။ သာရိပုတြာ--- ပူဇော်အထူး ကိုခံတော်မူထိုက်သောအလုံးစုံသော တရားတို့ကိုကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ရှေးလွန်လေ ပြီးသော အခါ၌ ပွင့်တော်မူခဲ့ကုန်၏ အလုံးစုံသော ထိုမြတ်စွာ ဘုရားတို့ကို သင်၏ စိတ်ဖြင့် ထိုဘုရားရှင်တို့၏ စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သင် သိသလော။

'ထိုပွင့်တော်မူပြီးသော ဖြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဤသို့ သော သီလရိုကုန်၏' ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ထိုပွင့်တော်မူ ပြီးသော ဖြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဤသို့သော သမာဓိတရား ရှိကုန်၏' ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ထိုပွင့်တော်မူပြီးသော ဖြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဤသို့သော ပညာ ရိုကုန်၏'ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ 'ထိုပွင့်တော်မူပြီးသော ဖြတ်စွာဘုရားတို့ သည် ဤသို့သော နေမြင်း ရိုကုန်၏'ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ထို ပွင့်တော်မူပြီးသော ဖြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဤသို့သော လွှတ်မြောက်မြင်း ရိုကုန်၏'ဟူ၍ လည်းကောင်း ဖြန့်ကြက်၍ သင် သိသလော"

"ဤသို့ မသိပါ မြတ်စွာဘုရား"

"သာရိပုတြာ--- သို့ဖြစ်လျှင် ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူ ထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် နောင်အခါ၌

# ည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ပွင့်တော်မူကုန်လိမ့်မည်၊ အလုံးစုံသော ထိုမြတ်စွာဘုရား တို့ကိုကား သင်၏စိတ်ဖြင့် ထိုဘုရားရှင်တို့၏ စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သင် သိသလော။ 'ထိုပွင့်တော်မူမည့် မြတ်စွာ ဘုရားတို့သည် ဤသို့သော သီလရှိကုန်လိမ့်မည်' ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ 'ဤသို့သော သမာဓိတရား ရှိကုန်လိမ့်မည်' ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ဤသို့သော ပညာရှိကုန်လိမ့်မည်' ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ဤသို့သော နေမြင်းရိုကုန်လိမ့်မည်' ဟူ၍ ရွာလည်းကောင်း၊ 'ထိုပွင့်တော်မူမည့် မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဤသို့သော လွတ်မြောက်ခြင်း ရိုကုန်လိမ့်မည်'ဟူ၍ လည်း ကောင်း ဖြန့်ကြက်၍ သင် သိသလော"

#### "ဤသို့ မသိပါ မြတ်စွာဘုရား"

"သာရိပုတြာ--- သို့ဖြစ်လျှင် ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူ ထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ယခု ထင်ရှား ရှိသော ငါ့ကို သင်၏ စိတ်ဖြင့် ငါ့၏ စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သိသလော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့သော သီလရှိတော်မူ၏'ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ဤ သို့သော သမာဓိတရားရှိတော်မူ၏'ဟူ၍လည်းကောင်း 'ဤသို့ သော နေခြင်း ရှိတော်မူ၏'ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 'ခြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤသို့သော လွတ်မြောက်ခြင်း ရှိတော်မူ၏' ဟူ၍လည်းကောင်း ဖြန့်ကြက်၍ သင် သိသလော"

#### "ဤသို့ မသိပါ မြတ်စွာဘုရား"

"သာရိပုတြာ--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပွန်ဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရားတို့၏ စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သိသော ဉာက်သည် သင့်မှာ မရှိ။ သာရိပုတြာ--- ထိုသို့ မရှိပါဘဲဟုက် အဘယ့်ကြောင့် သင် သည် မြတ်သော၊ တုန်လှုပ်ခြင်းမရှိသော ဤစကားကို ဆိုဘိသနည်း ကိုယ်တိုင် သိသတဲ့သို့ ဤသန္နိဋ္ဌာန်ကျ ဧကန္တ စကားကို ဆိုဘိသနည်း၊ ဤရဲရင့်သော စကားကို ကြုံးဝါး ဘိသနည်း"

ေ.၃.၁၁၀။ "မြတ်စွာဘုရား--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော် မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပွန် ဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရားတို့၏ စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သိသော ဉာက် သည် ဘုရားတပည့်တော်မှာ မရှိပါ။ မြတ်စွာဘုရား---ယင်းသို့ မရှိသော်လည်း ဟောအပ်သော တရားအစဉ်ကို လျှောက်၍ ဘုရားတပည့်တော် သိပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဥပမာအားဖြင့် ခိုင်မြံသော တံတိုင်း ခြေရှိသော၊ ခိုင်မြံသော တံတိုင်း၊ ခိုင်မြံသော တံခါးတိုင် ရှိသော၊ တံခါးတစ်ခုတည်းသာ ရှိသော နယ်မြားမြို့သည် မင်းမှာ ရှိရာပါ၏ ထိုမြို့၌ ပညာရှိသော၊ သူစိမ်းပြင်ပ တစ်ပါး သူတို့ကို တားဖြစ်တတ်သော၊ သိသူတို့ကိုသာ ဝင်ခွင့် ပြုသော တံခါးစောင့်သည် ရှိရာပါ၏၊ ထိုတံခါးစောင့်သည် ထိုမြို့၏ ထက်ဝန်းကျင်၌ မြို့ပတ်လမ်းတို လှည့်လည်သည် ထိုမြို့၏ ထက်ဝင်းအဆက်အစစ် လစ်ရာကို ဖြစ်စေ၊ တံတိုင်း ကျိုးပေါက်ရာကို ဖြစ်စေ အောက်ထစ်ဆုံးအားဖြင့် ကြောင် ထွက်လောက်ရုံမှူကိုပင် ဖတွေ့ရာပါ။

ထိုတံခါးစောင့်မှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိပါ၏- ကြီးသောသူ အားလုံးတို့သည် ဤမြို့သို့ ဝင်သည် ဖြစ်စေ၊ ထွက်သည် ဖြစ်စေ ဤတံခါးပေါက်ဖြင့်သာ ဝင်ကုန်၊ ထွက်ကုန်ရာ၏'ဟု အကြံ ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဤအတူပင်လျှင် ဟောအပ်သော တရားအစဉ်ကို လျှောက်၍ ဘုရားတပည့်တော် သိပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ပူဖော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် လွန်ပြီးသော အခါ၌ ပွင့်တော် မူခဲ့ကုန်၏။ စပ်သိမ်းသော ထိုမြတ်စွာဘုရားတို့သည် စိတ်ကို ညစ်ညူစေတတ်သော၊ ပညာကို အားနည်းအောင် ပြုတတ် သော နိဝရာကတရားငါးပါးတို့ကို ပယ်၍ သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး တို့၌ ကောင်းစွာ တည်သော စိတ်ရှိကုန်သည် ဖြစ်၍ တေရွင် ခုနစ်ပါးတို့ကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း ပွားများကုန်၍ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော အရဟတ္တမစ်ဉာက်၊ သဒ္မညုတဉာက် ကို သိတော်မူခဲ့ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော် မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် နောင်အခါ၌ ပွင့်တော်မူပါ ကုန်လိမ့်မည်း စပ်သိမ်းသော ထိုမြတ်စွာဘုရားတို့သည် စိတ်ကို ညစ်ညူးဝေတဝ်သော၊ ပညာကို အားနည်းအောင် ပြုတတ်သော နိဝရက (အပိတ်အပင်) တရားငေးပါးတို့ကို ပယ်၍ သတိပဌာန်လေးပါးတို့၌ ကောင်းစွာ တည်သော စိတ် ရှိကုန်သည် ဖြစ်၍ တေရွှင်ခုနစ်ပါးတို့ကို ဟုတ်မှန်သည့် အတိုင်းပွားများကုန်၍အမြတ်ဆုံးသော အရဟတ္တမဂ်ဉာက်၊ သစ္စညာတွာကကို သိတော်မူပါကုန်လိမ့်မည်။

မြတ်စွာဘုရား--- ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ယခုပွင့်တော်မူဆဲ ဖြတ်စွာဘုရားသည်လည်း စိတ်ကို ညစ်ညူးစေတတ်သော၊ ပညာကို အားနည်းအောင် ပြု တတ်သော နီဝရက(အဝိတ်အပင်)တရား ဝါးပါးတို့ကို ပယ်၍ သတိပဌာန်လေးပါးတို့၌ ကောင်းစွာ တည်သောစိတ် ရှိသည် ဖြစ်၍ တေရွှင်ခုနစ်ပါးတို့ကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း ပွားများ၍ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော အရဟတ္တမင်္ဂဘုက် သဗ္ဗညူတဉာက်ကို ယခုအခါ၌ သိတော်မူ၏ဟု ဤသို့တရားအစဉ်ကို လျှောက်၍ သိပါ၏။

စ.၃.၁၁၁။ မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော် တရားနာရန် ချဉ်းကပ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် အဆင့်ဆင့် မြင့်သည်ထက် မြင့်သော၊ မြတ်သည်ထက် မြတ်သော တရားကို ဘုရားတပည့်တော်အား ဟောတော်မူပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသည့် အတိုင်းထိုတရား၌ အချို့သာဝကဉာက်တရားကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ သစ္စာတရားတို့၌ အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက် သောကြောင့် 'မြတ်စွာဘုရားသည် အလုံးစုံသော တရား တို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူ၏၊ တရားတော်သည် မြတ်စွာဘုရား ကောင်းစွာ ဟောတော်မူထား၏ တပည့်သား သံဃာတော်သည် ကောင်းစွာ ကျင့်တော်မူ၏'ဟု နှလုံး သွင်း၍ မြတ်စွာဘုရားကို ကြည်ညိုပါ၏။

#### ကုသိုလ်တရားဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၂။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင်လည်း မြတ်စွာ ဘုရားသည် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဟောတော်မူ၏။ ထို ဟောကြားတော်မူခြင်းသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုဒေသနာကို အကြွင်းခဲ့ သိတော်မူ ပါ၏။ ထိုဒေသနာကို အကြွင်းခဲ့ သိတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားမှာ နောက်ထပ် သိဖွယ် မရှိတော့ပါ။ ကုသိုလ် (တေစိ ပက္ခိယ) တရားတို့၌ အရှင်ဘုရားတို့ မသိသောသည့် တရား ကို သိသော၊ မြတ်စွာဘုရားထက် လွန်ကဲသော အသိဉာက် ရှိသော၊တစ်ပါးသော သမာက(သူတော်စင်)မြစ်စေ၊ ငြာဟွဏ (သူတော်မြတ်) ဖြစ်စေ မရှိပါ။

# အာယတနကို သတ်မှတ်ခြင်း ဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၃။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုပြင် မြတ်စွာဘုရား သည် အာယတနကို သတ်မှတ်ခြင်းအရာ၌ တရားကို ဟော တော်မူ၏ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏

ထိုဒေသနာကို မြတ်စွာဘုရားသည် အကြွင်းမဲ့ သိတော် မူပါ၏။ ထိုဒေသနာကို အကြွင်းမဲ့ သိသော မြတ်စွာဘုရားမှာ နောက်ထပ်သိဖွယ် မရှိတော့ပါ။ အာယတနကို သတ်မှတ် မြင်းတို့၌အရှင်ဘုရားတို့မသိသေးသည့် တရားကို သိသော၊ မြတ်စွာဘုရားထက် လွန်ကဲသော အသိဉာက် ရှိသော၊ တစ်ပါးသော သမက(သူတော်စင်) ဖြစ်စေ၊ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်) ဖြစ်စေ မရှိပါ။

# အမိဝမ်း၌ ပဋိသန္ဓေယူပုံ ဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၄။ ဖြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် ဖြတ်စွာဘုရားသည် အဓိဝမ်းထဲ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းအရာ၌ တရားကို ဟောတော် မူပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ ၏။

#### အတပ်ညွှန်းခြင်း အစီအရင်ဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၅။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရားသည် သူတစ်ပါး၏စိတ်ကို ထုတ်ဖော်ပြောဆိုခြင်း အစီအရင်အရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာ သည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# ဉာဏ်အမြင်သို့ ရောက်ခြင်းဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၆။ မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဉာက် အမြင် (ဈာန်၊ မဂ်အဆင့်ဆင့်)သို့ ရောက်ခြင်းအရာ၌ တရား ကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ပုဂ္ဂိုလ်ကို သတ်မှတ်ခြင်း ဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၅။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုဂ္ဂိုလ်ကို သတ်မှတ်ခြင်းအရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# ပဓာနဗောဇ္ဈင်ဒေသနာ

ော့.၁၁၈။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုပြင် မြတ်စွာဘုရားသည် ပဓာန-ဟူသော မဂ်ဉာက်၏ အကြောင်းဖြစ်သော ဗောဇ္ဈင် တရားအရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# အကျင့်ပဋိပဒါဒေသနာ

ေ.၃.၁၁၉၊ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရားသည် ပဋိပဒါ (နို့တွန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်)အရာတို့၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ ဤဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# နှတ်အကျင့် ပဋိပဒါဒေသနာ

ေ.၃.၁၂ပ။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရားသည် ကောင်းသော နွတ်အကျင့်အရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# လူတို့၏ အကျင့်သီလဒေသနာ

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် လူတို့၏ သီလ အကျင့်အရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

#### ဆုံးမနည်းဒေသနာ

ေ.၃.၁၂၁။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရားသည်

ဆုံးမနည်းအရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား ၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# တစ်ပါးသူတို့ လွတ်မြောက်သော ဉာဏ်အရာ ဒေသနာ

ော. ၁၂၂။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရား သည် တစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ မင်္ဂါဇြင့် ကိလေသာတို့မှ လွှတ်မြောက်သော ဉာက်အရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

#### သဿတဝါဒဒေသနာ

ေ,၃.၁၂၃။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရား သည် သဿတအယူဝါဒအရာ၌ တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# ပုဗ္ဗေနိဝါသာနဿတိဉာဏ်အရာ ဒေသနာ

ော့ ၁၂၄၊ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုပြင် မြတ်စွာဘုရား သည် ပုဋ္ဌေနိဝါသာနဿတိဉာက် (ရှေး၌ ဇြစ်ဖူးသော ဘဝကို အောက်ဖေ့နိုင်သော ဉာက်)အရာ၌ တရားကို ဟောတော် မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ဤဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

#### စုတူပပါတဉာဏ်ဒေသနာ

ော. ၁၂၅။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုပြင် စုတူပပါတဉာက် (သတ္တဝါတို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနနြင်းကို သိသော ဉာက်)အရာ၌မြတ်စွာဘုရားသည်တရားကိုဟောတော်မူ၏ မြတ်စွာဘုရား၏ ဤဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# က္ကဒ္ဓိဝိဒေသနာ

ေ.၃.၁၂၆။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့ပြင် တန်ခိုးအစီအရင်

Se

အရာ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုဒေသနာသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

# ဘုရားရှင်၏ အခြားသော ဂုဏ်ကို ပြခြင်း

ေ,၃.၁၂၅။ မြတ်စွာဘုရား---အတြင် လောကုတ္တရာ တရားသည် ရှိပါ၏၊ ထိုလောကုတ္တရာတရားကို မလျှော့ သည့် လုံ့လရှိသော သဒ္ဓါတရားရှိသည့် ဘုရားအလောင်း အမျိုးသားသာ ရောက်ထိုက်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလောကုတ္တရာတရားသို့ ရောက်တော်မူပါပြီ။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဝတ္တုကာမတို့၌ ကာမဂုက်ချမ်းသာကို ကပ်ငြီလျက် အားထုတ်ပြုကျင့်မှုကို ပြုကျင့်တော်မမူပါ။ မိမိကိုယ်ကို ပင်ပန်းဆင်းရဲအောင် အားထုတ်ပြုကျင့်မှုကိုလည်း အားထုတ်ပြုကျင့်တော်မမူပါ။

မြတ်စွာဘုရားသည် လေးပါးသော ရှုပါဝစရဈာန်တရား တို့ကို အလိုရှိသည့်အတိုင်း ရတော်မူပါ၏၊ ခက်ခဲခြင်းမရှိ ရတော်မူပါ၏၊ ပင်ပန်းခြင်းမရှိ ရတော်မူပါ၏၊

# အနယောဂဒါနအမျိုးအစား

ေ.၃.၁၂၈။ မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်ကို အကယ်၍ ဤသို့ မေးပြားအဲ့-

'ငှိုရှင်သာရီပုတြာ--- အသို့နည်း၊ သစ္စာလေးပါးတရားကို သိရာ၊ အလုံးစုံသော တရားကို သိရာ၌ မြတ်စွာဘုရားလက် သာ၍ အသိဉာက်ရှိသော တစ်ပါးသော သမော၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ လွန်လေပြီးသော အဓါက ရိုစူးသလော'ဟု အကယ်၍ မေးငြားအုံ၊ ဤသို့ မေးသည် ရှိသော် 'အရှင်ဘုရား---မရှိဖူးပါ'ဟု ဘုရားတပည့်တော် ဖြေပါဘုံ။

'င့်ရှင်သာရီမှတြာ---အသို့နည်း၊ သစ္စာလေးပါးတရားကို သိရာ၊ အလုံးစုံသော တရားကို သိရာ၌ မြတ်စွာဘုရားထက် သာ၍ အသိဉာက်ရှိသော တစ်ပါးသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ နောင်အခါ ရှီလိမ့်မည် လော'ဟု အကယ်၍ မေးငြားအုံ၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် 'အရှင်ဘုရား--- ရှီလိမ့်မည် မဟုတ်ပါ'ဟု ဘုရားတပည့်တော် ဖြေပါအုံ။ 'င့်ရှင်သာရိပုတြာ--- အသို့နည်း၊ သစ္စာလေးပါးတရားကို သိရာ၊ အလုံးစုံသော တရားကို သိရာ၌ မြတ်စွာဘုရားထက် သာ၍ အသိဉာက်ရှိသော တစ်ပါးသော သမက၊ မြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ ယစုအခါ ရှိသလော'ဟု (အကယ်၍ မေးပြားဆုံ)၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် 'အရှင် ဘုရား--- မရိပါ'ဟု ဘုရားတပည့်တော် ဖြေပါအံ့။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်ကို အကယ်၍ ဤသို့ မေးငြားအံ့-

'င့်ရှင်သာရိပုတြာ--- အသို့နည်။ အလုံးစုံသော တရား တို့တို သိသော (သမွောစီ)ဉာက်အရာ၌ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တူမှုသော တစ်ပါးသော သမင်္ကေ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ လွန်လေပြီးသော အဓါက ရှိခဲ့ဖူးကုန် သလော'ဟု အကယ်၍ မေးငြားအုံ၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် 'အရှင်ဘုရား--- မှန်ပါ၊ ရှိခဲ့ဖူး၏'ဟု ဘုရားတပည့်တော် ဖြေပါအုံ။

ဲ့ငါ့ရှင်သာရိပုတြာ--- အသို့နည်း၊ အလုံးစုံသော တရား တို့ကို သိသော သမွောဓိဉာက်အရာ၌ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တူမှုသော တစ်ပါးသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ နောင်အခါ ရှိလိမ့်မည်လော'ဟု အကယ် ၍ မေးပြားအုံး ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် 'အရှင်ဘုရား---မှန်ပါ၊ ရှိပါလိမ့်မည်'ဟု ဘုရားတပည့်တော် ဖြေပါအုံ-

'င့ါရှင်သာရိပုတြာ--- အသို့နည်း၊ အလုံးစုံသော တရား တို့ကို သိသော သမွောဓိဉာက်အရာ၌ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တုမှုသော တစ်ပါးသော သမော၊ ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်) (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ ယခုအခါ၌ ရှိသလော'ဟု အကယ်၍ မေးငြားအုံ၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် 'အရှင် ဘုရား--- မရှိပါ'ဟူ၍ ဘုရားတပည့်တော် ဖြေပါအံ့။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်ကို အကယ်၍ ဤသို့ မေးငြားအံ့-

'အရှင်သာရိပုတြာသည် အဘယ့်ကြောင့် အချို့ကို ဝန်စံ သနည်း၊ အချို့ကို ဝန်စစ်သနည်း'ဟု မေးပြားအံ့၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော် သည် ဤသို့ ဖြေပါအုံ-

ဲင့ါရှင်--- သစွာလေးပါးကို သိရာ၊ အလုံးစုံသော တရား တို့ကို သိရာ၌ ငါနှင့် တူမျှသော ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူ ထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် လွန်လေပြီးသော အခါက ရှိဖူးကုန်၏ဟူသော စကားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား၏

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

မျက်မှောက်တော်မှ ကြားနာခဲ့ရ၏၊ မျက်မှောက်တော်မှ ခံယူခဲ့ရ၏။

`သစ္စာလေးပါးကို သိရာ၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို သိရာ၌ငါနှင့်တူမှုသောပူဇော်အထူးကိုခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် နောင်အခါ ရှိကုန်လိမ့်သည်' ဟူသော စကားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်တော်မှ ကြားနာခဲ့ရ၏ မျက်မှောက်တော်မှ ခံယူခဲ့ရ၏။

'တစ်ခုသော လောကဓာတ်၌ ပူဇော်အထူးကို စံတော်မှု ထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ဘုရားနစ်ဆူတို့သည် ဖေရုးဖနောင်း ပွင့်ရာ သော အကြောင်းသည် မရှိ၊ ထိုဘုရားနစ်ဆု ပြိုင်တူ ပွင့်ရာ သော အကြောင်းသည် မရှိ'ဟူသော ထိုစကားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်တော်မှ ကြားနာခဲ့ရ၏၊ မျက်မှောက်တော်မှ စံယူခဲ့ရ၏'ဟု ဖြေပါအံ့။

မြတ်စွာဘုရား--- အသို့ပါနည်း၊ ဤသို့ မေးသည် ဖြစ်၍ ဤသို့ ဖြေသည်ရှိသော် ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားတော်ကို ပြောဆိုသော သူလည်း ဖြစ်ပါ သလော၊ မြတ်စွာဘုရားကို မဟုတ်မနန်သော စကားဖြင့် စုပ်စွဲရာလည်း မရောက်ရာပါလော၊ လောကုတ္တရာတရား အား လျော်သော အကျင့်တရားများကို ဖြေကြားသူလည်း ဖြစ်ပါသလော၊ အကြောင်းယုတ္တိရှိသော၊ မြတ်စွာဘုရား ခံန့်ကြားအပ်သည့် စကားသို့ အစဉ်လိုက်သော တပည့် တော်၏စကားသည်တစ်စုံတစ်ရာကဲ့ရဲဖွယ်ကင်းပါ၏လော"

"သာရီပုတြာ--- ဤသို့ မေးသည် ဖြစ်၍ ဤသို့ ဖြေသည် ရှိသော် အမှန်အားဖြင့် သင်သည် ဝါဘုရား၏ တရားတော် ကို ပြောဆိုသူလည်း ဖြစ်၏ ငါဘုရားကို မဟုတ်မမှန်သော စကားဖြင့် စွပ်စွဲရာလည်း မရောက်၊ လောကုတ္တရာတရား အားလျော်သော အကျင့်တရားကို ဖြေကြားသူလည်း ဖြစ်၏ အကြောင်းမဟုတ္တိရှိသော ငါဘုရား မိန့်ကြားအပ်သည့်စကား သို့ အစဉ်လိုက်သော သင်၏ စကားသည် တစ်စုံတစ်ရာ ကဲ့ရုံဖွယ်လည်း ကင်းပေ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

# အံ့ဩဗွယ်ဖြစ်ပုံ ထူးဆန်းပုံ အချက်

၈.၃.၁၂၉။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အရှင်ဥဒါယီသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုနည်းခြင်းသည်၊ ရောင်ုရိလွယ် ခြင်းသည်၊ ကိလေသာခေါင်းပါးခြင်းသည် အံဖွယ်ရှိပါပေစွ အရှင်ဘုရား၊ ထူးဆန်းပါပေစွ အရှင်ဘုရား၊ မြတ်စွာ ဘုရား သည် အလွန် ကြီးသော တန်နိုးရှိပါလျက် ကြီးသော အာန ဘော်ရှိပါလျက် ဒီဓိဂုက်ကို ထင်ရှားပြုတော်မမှုပါ။ မြတ်စွာ ဘုရား---ကျိုဂုက်အပေါင်းမှ ဂုက်တစ်ခုစုကိုပင် တစ်ပါသော အသူရှိသော ပရိဂိုစ်တို့သည် စီမိ၌ မြင်ကုန်ပြားအဲ့၊ ထိုပရိဂိုစ် တို့သည် ထိုဂုက်မှုဖြင့်ပင် တံစွန်ထူ၍ လှည့်လည်ကုန်ရာ ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုနည်းခြင်းသည်၊ ရောင့်ရဲလွယ် ခြင်းသည်၊ ကိလေသာခေါင်းပါခြင်းသည်၊ အံ့ဖွယ်ရိုပါပေစွ အရှင်ဘုရား၊ ထူးဆန်းပါပေစွ အရှင်ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား သည် အလွန်ကြီးသော တန်ခိုး ရှိပါလျက် ကြီးသော အာနဘော် ရှိပါလျက် စီမိဂုက်ကို ထင်ရှားပြုတော်မေ့ပါ"ဟု လျှောက်၏။

ေ.၃.၁၃၀။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်သာရိ ပုတြာကို မိန့်တော်မူ၏- "သာရိပုတြာ---ဤတရားတော်ကို ရဟန်းတို့အားလည်းကောင်း၊ရဟန်းမတို့အားလည်းကောင်း၊ ဒါယကာတို့အားလည်းကောင်း၊ ဒါယိကာမတို့အားလည်း ကောင်း သင်သည် မပြတ် ဟောကြားလေလော့။

သာရီပုတြာ--- မြတ်စွာဘုရားအပေါ် ၌ ယုံမှားခြင်း၊ တွေးတောခြင်းသည် လူဖျင်းတို့မှာ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ထိုလူဖျင်း တို့သည် ဤတရားဒေသနာတော်ကို နာရ၍ မြတ်စွာ ဘုရားအပေါ် ၌ ထိုယုံမှားတွေးတောခြင်းသည် အလိုလို ပျောက်လိမ့်မည်၊ ထို့ကြောင့် မပြတ် ဟောကြားလေလော့" ဟု မိန့်တော်မှစ်။

ဤသို့ ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းဖြင့် အရှင်သာရီပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်တော်၌ ကြည်ညိုခြင်းကို လျှောက်ထား၏၊ ထို့ကြောင့် အမေးအဖြေနှင့်တကွ ဟော ကြားအဝ်သော ဤတရားတော်၏ အမည်သည် "သမ္မသာ ဒနိယ"ဟု တွင်လေသတည်း။

# 6

# ဂျဘာဒိုလဘုတ်

ေ, ၃. ၁၃၁။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဝေဓည သရက်ဥယျာ၌ ပြာသာဒ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထို သရက်ဥယျာ၌ ပြာသာဒ်သည် သက္ကတိုင်း သာကီဝင်မင်းမျိုး တို့၏ သရက်ဥယျာ၌ပြာသာဒ် ဖြစ်၏။

ထိုအခါ နာဋ္ဌ၏သား နိဂက္ကာသည် ပါဝီပြည်၌ ကွယ်လွန် ပြီးခါစ ဖြစ်၏ ထိုသူ၏ ကွယ်လွန်ခြင်းကြောင့် သူ၏ တပည့် တက္ကာတွန်းတို့သည် နှစ်စု ကွဲကုန်၏၊ အချင်းချင်း နှတ်လုံ ထိုးလျက် နေကုန်၏။

နာဋပုတ္တ၏ တပည်ဖြစ်ကုန်သော အဝတ်ဖြူ ဝတ်ကုန် သော လူတို့သည် နာဋပုတ္တ၏တပည့် နိဂဏ္ဍတို့အပေါ်၌ ဦးဝွေ့ခြင်းသဘော ရှိကုန်၏ အကြည်ညိုကင်းခြင်းသဘော ရှိကုန်၏ အရှိအသေ ဆုတ်ယုတ်ခြင်းသဘော ရှိကုန်၏။

ေ၃.၁၃၂။ ထိုအခါ စုန္အသာမကေသည် ပါဝါပြည်၌ ဝါကျွတ်ပြီးသော် သာမမည်သောရွာ အရှင်အာနန္ဒာထံသို့ ရျဉ်းကပ်ပြီးလျှင် အရှင်အာနန္ဒာကို ရှိခိုးလျက် တစ်ခုသော အရပ်၌ ထိုင်၏၊ တစ်ခုသော အရပ်၌ ထိုင်ပြီးသော စုန္ဒ သာမကေသည်အရှင်အာနန္ဒာအားဤစကားကိုလျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား--- နာဋ္ဌဏ်သား နိဂုက္ကသည် ပါဝါပြည်၌

ကွယ်လွန်ပြီးခါစ ဖြစ်ပါ၏ ထိုနာရ၏သား နိဂက္က ကွယ်လွန် ခြင်းကြောင့် နိုဂက္ကတို့သည် နှစ်စု ကွဲပါကုန်၏ နာရူပုတ္တ၏ တပည့်ဖြစ်ကုန်သော အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော လူတို့သည် လည်း နာရူပုတ္တ၏တပည့် နိုဂက္ကတို့အပေါ်၌ ပြီးငွေ့ ခြင်း သဘော၊ အကြည်ညိုကင်းခြင်းသဘေ၊ အရှိအသေ ဆုတဲ ယုတ်ခြင်းသဘော ရှိပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။ဤသို့ လျှောက်သော် အရှင်အာနန္ဓာသည် စုန္ဓသာမကေအား ဤစကားကို ဆို၏-

"င့ါရှင် စုန္ဒ--- ဤအတြောင်းအရာကား မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် စကားအခြေစံတည်း၊ ငါ့ရှင် စုန္ဒ---လာ၊ သွား ကြကုန်စို့၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော် ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ဤ အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ကြကုန်စို့"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာနှင့် စုန္ဒ သာမကေတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးလျက် တစ်ခုသော အရပ်၌ ထိုင်ကုန်၏ တစ်ခုသော အရပ်၌ထိုင်ပြီးသော်အရှင်အာနန္ဒာသည်မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား--- ဤစုန္ဒသာမကေသည် ဤသို့ ပြောဆို ပါ၏"ဟု လျှောက်၏

#### ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော သာသနာ

၈.၃.၁၃၃။ "စုန္မ --- ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော သာသနာ၌ ဤသို့ ဦးငွေ့ခြင်း-စသည်သည် ဖြစ်မြဲပေတည်း။

စုန္မ --- ဤလောက၌ ဆရာသည်လည်း အလုံးစုံသော တရားကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသူ မဟုတ်၊ တရားသည်လည်း မကောင်းသဖြင့် ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏ မကောင်း သဖြင့် သိဖေအပ်သော တရား ဖြစ်၏ မဂ်၊ ဗိုလ် ဆိုက်ရောက် ကြောင်းတရား မဟုတ်၊ ကိလေသာပြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ် သော တရား မဟုတ်၊ ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏။

တပည့်သည်ကား ထိုသာသနာ၌ ထိုဆရာ ဟောအပ် သော အကျင့်ကို ကျင့်၍ မနေ၊ ထိုဆရာ၏ တရားနှင့် အညီ ကျင့်၍ မနေ၊ ထိုတရားမှ ရှောင်ဖယ်၍ ရှောင်ဖယ်၍ ကျင့်၏။

ထိုတပည့်ကို ဤသို့ ဆိုထိုက်၏-'ငါ့ရှင်--- သင်သည်
ကံကောင်းပေစွ၊ သင်သည် လူဖြစ်ရကျိုး နှပ်ပေစွ၊ သင်၏
ဆရာသည် အလုံးစုံသော တရားကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသူ
မဟုတ်၊ တရားသည်လည်း မကောင်းသဖြင့် ဟောအပ်
သော တရား ဖြစ်၏၊ မင်္ဂ၊ ဗိုလ်ဆိုက်ရောက်ကြောင်းတရား
မဟုတ်၊ ကိလေသာငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ်သော တရား
မဟုတ်၊ ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏၊
သင်သည်ကား ထိုသာသနာ၌ ထိုဆရာ ဟောအပ်သော
အကျင့်ကို ကျင့်၍ မနေ၊ ထိုဆရာ၏ တရားနှင့် အညီ ကျင့်၍
မနေ၊ ထိုတရားမှ ရှောင်ဖယ်၍ ရှောင်ဖယ်၍ ကျင့်၏'ဟု
ဆိုထိုက်၏။

စုန္မ--- စင်စစ် ဤဆိုခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ထိုသာသနာ၌ ဆရာကိုလည်းကဲ့ရဲထိုက်၏ ထိုသာသနာ၌ တရားကိုလည်း ကဲ့ရဲထိုက်၏ သို့သော် ထိုသာသနာ၌ တပည့်ကိုကား ဤ ဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရှီးမွှမ်းထိုက်၏။

စုန္မ--- ဆရာသည် ဤသို့သဘောရှိသော တပည့်ကို ဤသို့ ဆိုရာ၏- 'ငါ့ရှင်--- လာလော့၊ သင်၏ ဆရာ ငါဟော အပ်သည့်အတိုင်း တရားကို ကျင့်လော့'ဟု ဆိုရာ၏။

တပည့်သည် ထိုဆရာ နိုင်းသည့်အတိုင်း ကျင့်၏ ထို ဆရာတပည့်တို့သည် များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွား စေကုန်၏။

စုန္မ---အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော် ဘုရားမဟုတ်သူ ဟော အပ်သော သာသနာ၌ ဤသို့လျှင် မကောင်းမှု ဖြစ်ပွား တတ်သောကြောင့်တည်။ ေ, ၃, ၁၃၄။ စုန္ --- ထိုပြင် ဤလောက၌ ဆရာသည် အလုံးစုံသော တရားကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသူ မဟုတ်၊ တရားသည်လည်း မကောင်းသဖြင့် ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏၊ မဂ်၊ ဗိုလ်ဆိုက်ရောက်ကြောင်းတရား မဟုတ်၊ ကိလေသာငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ်သော တရား မဟုတ်၊ ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏။

တပည့်သည်လည်း ထိုသာသနာ၌ ထိုဆရာ ဟောအပ် သည့် အကျင့်ကို ရိုသေစွာ ကျင့်၍ နေ၏ ထိုဆရာ၏ တရား နှင့်အညီ ကျင့်၍ နေ၏၊ ထိုတရားကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏

ထိုတပည့်ကို ဤသို့ ဆိုထိုက်၏-'ငါ့ရှင်--- သင်သည် ကံဆိုးပေစွ၊ သင်သည် လူဖြစ်ရကျိုး မနပ်ပေစွ'ဟု ဆို ထိုက်၏။

စုန္ --- စင်စစ် ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ထိုသာသနာ၌ ဆရာ ကိုလည်း ကဲ့ရဲထိုက်၏၊ ထိုသာသနာ၌ တရားကိုလည်း ကဲ့ရဲထိုက်၏၊ ထိုသာသနာ၌ တပည့်ကိုလည်း ဤဆိုခဲ့သည့် အတိုင်း ကွဲရဲထိုက်၏၊

ထိုဆရာတပည့်တို့သည် များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေကုန်၏။

စုန္မ--- အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော် ဘုရားမဟုတ်သူ ဟော အပ်သော သာသနာ၌ ဤသို့ မကောင်းမှု ဖြစ်ပွားစေတတ် သောကြောင့်တည်း၊

#### ဘုရားအစစ် ဟောအပ်သော သာသနာ

စ,၃,၁၃၅။ စုန္မွ--- ဤသာသနာတော်၌ကား ဆရာ သည်လည်း အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသူ ဖြစ်၏ တရားသည်လည်း ကောင်းစွာ ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏၊ မဂ်၊ ဇိုလ်ဆိုက်ရောက်ကြောင်းတရား ဖြစ်၏၊ ကိလေသာငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ်သော တရား ဖြစ်၏၊ ဘုရားအစစ် ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏၊

သို့သော် တပည့်သည်ကား ထိုသာသနာ၌ မဂ်၊ ဗိုလ် တရားအားလျော်စွာ အကျင့်ကို ကျင့်၍ မနေ၊ ရှိသေစွာ ကျင့်၍ မနေ၊ တရားနှင့်အညီ ကျင့်၍ မနေ၊ ထိုတရားမှ ရှောင်ဗယ်၍ ရှောင်ဗယ်၍ ကျင့်၏။

ထိုတပည့်ကို ဤသို့ ဆိုထိုက်၏ 'ငါ့ရှင်--- ထိုသင်သည်

ကံဆိုးပေစွ၊ ထိုသင်သည် လူဖြစ်ရကျိုး မနပ်ပေစွ'ဟု ဆို ထိုက်၏။

စုန္မ--- စင်စစ် ဤဆိုခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ထိုသာသနာ၌ ဆရာကိုလည်း ချီးမွှမ်းထိုက်၏ ထိုသာသနာ၌ တရားကို လည်း ချီးမွှမ်းထိုက်၏ သို့သော် ထိုသာသနာ၌ တပည့် ကိုကား ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကွဲရဲထိုက်၏။

စုန္ဒ--- ဆရာသည် ဤသို့သဘောရှိသော တပည့်ကို ဤသို့ ဆိုရာ၏ 'ငါ့ရှင်---လာလော့၊ သင်၏ ဆရာ ငါ ဟောအပ်သည့်အတိုင်း တရားကို ကျင့်လော့'ဟု ဆိုရာ၏။

တပည့်သည်လည်း ထိုဆရာ နိုင်းသည့်အတိုင်း ကျင့် ၏၊ ထိုဆရာ၊ တပည့်တို့သည် များစွာသော ကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေကုန်၏။

စုန္မ---အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် ဘုရားအစစ် ဟောအပ် သော သာသနာ၌ ဤသို့ ကောင်းမှု ဖြစ်ပွားစေတတ်သော ကြောင့်တည်း။

ော့.၁၃၆။ စုန္မ--- ဤသာသနာ၌ကား ဆရာသည် လည်း အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသော ဘုရား အစစ် ဖြစ်၏၊ တရားသည်လည်း ကောင်းစွာ ဟောသော တရား ဖြစ်၏ မဂ်၊ ဇိုလ် ဆိုက်ရောက်ကြောင်းတရား ဖြစ်၏၊ ကိလေသာငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ်သော တရား ဖြစ်၏၊ ဘုရားအစစ် ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏၊

တပည့်သည်လည်းဤသာသနာ၌မဂ်၊ ဖိုလ်တရားအား လျော်သော အကျင့်ကို ရိသေစွာ ကျင့်၍ နေ၏၊ တရားနှင့် အညီ ကျင့်၍ နေ၏။

ထိုတပည့်ကို ဤသို့ ဆိုထိုက်၏- 'ငါ့ရှင်---သင်သည် ကံကောင်းပေစွ၊ သင်သည် လူဖြစ်ရကျိုး နပ်ပေစွ'ဟု ဆို ထိုက်၏။

စုန္ ---စင်စစ် ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဤသာသနာ၌ ဆရာကိုလည်း ရီးမွမ်းထိုက်၏ ဤသာသနာ၌ တရားကို လည်း ရီးမွမ်းထိုက်၏ ဤသာသနာ၌ တပည့်ကိုလည်း ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရီးမွမ်းထိုက်၏။

စုန္ဒ--- အကြင်ဆရာသည် ဤသို့သဘောရှိသော တပည့်ကို ဤသို့ ဆိုရာ၏- `အရှင်သည် နိဗွာန်သို့ ရောက်ကြောင်း မဂ်ဉာက်အကျိုးငှာ ကျင့်၍ နေ၏၊ နိဗွာန် သို့ ရောက်ကြောင်း မဂ်ဉာက်ကို ပြီးဆုံးခြင်းသို့ ရောက်စေ လိမ့်မည်'ဟု ဆိုရာ၏၊ အကြင်ဆရာသည်လည်း ရီးမွမ်း၏ အကြင်တပည့်သည်လည်း ရှီးမွမ်းခံရ၏၊ အကြင်တပည့် သည်လည်း ရှီးမွမ်းခံရသည် ဖြစ်၍ အတိုင်းထက်အလွန် လုံ့လကို အားထုတ်၏၊ အလုံးစုံသော ထိုဆရာတပည့် တို့သည် များစွာ သော ကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေကုန်၏။

စုန္ဒ--- အဘယ်ကြောင့် ဆိုသော် ဘုရားအစစ် ဟောအပ် သော သာသနာ၌ ဤသို့ ကောင်းမူ ဖြစ်ပွားစေတတ်သော ကြောင့်တည်း။

#### တပည့်တို့ တောင့်တပူပန်ရသော ဆရာ

စ.၃.၁၃ဂု။ စုန္မ --- ဤလောက၌ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ထင်ရှား ပွင့် တော်မူ၏။ တရားသည်လည်း ကောင်းစွာ ဟောအဝ်သော တရား ဖြစ်၏၊ ဝဋ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်း တရား ဖြစ်၏၊ ကိလေသာငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ်သော တရား ဖြစ်၏၊ ဘုရားအစစ် ဟောအဝ်သော တရား ဖြစ်၏။

သို့သော် ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာ၌ ထိုမြတ်စွာ ဘုရား၏ တပည့်တို့သည်ကား သစ္စာလေးပါးတရားကို သိခြင်းသို့ မရောက်ကြကုန်သေး၊ ထိုအခါ ထိုတပည့်တို့၏ ဆရာသည် ကွယ်လွန်၏။

စုန္ဒ--- ဤသို့သဘောရှိသော ဆရာ ကွယ်လွန်သည် ရှိသော် တပည့်တို့၌ တောင့်တပူပန်ခြင်း ဖြစ်၏။

အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် ဆရာကို မှီ၍ ရောက်သင့်သော တရားသို့ မရောက်ရသေးသောကြောင့် အားမရ မကျေနပ် ဖြစ်၏ ထို့ကြောင့်ပေတည်း။

စုန္ဒ--- ဤသို့သဘောရှိသော ဆရာ ကွယ်လွန်သည် ရှိသော် တပည့်တို့မှာ တောင့်တပူပန်ခြင်း ဖြစ်၏။

#### တပည့်တို့ မတောင့်တမပ္ပပန်ရသော ဆရာ

ေ, ၃, ၁၃၈။ စုန္ --- ဤလောက၌ ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ထင်ရှား ပွင့် တော်မူ၏။ တရားသည်လည်း ကောင်းစွာ ဟောအဝ်သော

# ကြာဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

တရား ဖြစ်၏၊ မဂ်၊ ဗိုလ်ဆိုက်ရောက်ကြောင်း တရား ဖြစ်၏၊ ကိလေသာ ငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေတတ်သော တရား ဖြစ်၏၊ ဘုရားအစစ် ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏၊

ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာ၌ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်တို့သည်လည်း သစ္စာလေးပါးတရားကို သိခြင်းသို့ ရောက်ကြပြီး ထိုအခါတပည့်တို့၏ ဆရာသည် ကွယ်လွန်၏

စုန္မ--- ဤသို့သဘောရှိသော ဆရာ ကွယ်လွန်သည် ရှိသော် တပည့်တို့အား တောင့်တပူပန်ခြင်း မဖြစ်။

အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် ဆရာကို မှီ၍ ရောက်သင့်သော တရားသို့ ရောက်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် အားရကျေနဝ်၏၊ ထို့ကြောင့်ပေတည်း၊

စုန္ဒ--- ဤသို့သဘောရှိသော ဆရာ ကွယ်လွန်သည် ရှိသော် တပည့်တို့မှာ တောင့်တပူပန်ခြင်း မဖြစ်။

#### သာသနာမပြည့်စုံခြင်း – စသည်

ော့.၁၃၉။ (က) စုန္မ--- သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီးသော သွာကွာတ-စသော အဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံစေကာမူ ဆရာသည် သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော၊ ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ မဟုတ်အဲ့၊ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအဂါကြောင့် မြည့်စုံ။

စုန္ဒ--- သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီးသော သွာက္ခာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏ ဆရာသည်လည်း သီလ-စသော ဝှက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော၊ ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအင်္ဂါတြောင့် ပြည့်စုံ၏။

ော, ၁၄ဂ။ (စ) စုန္မှ--- သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီးသော သွာကွာတ-စသော အဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ ဆရာသည် သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းပါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏၊ ယင်းသို့ ဖြစ်သော်လည်း ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းကြီးမျာန်းတို့သည်ကား အရာဟတ္တဖိုလ်သို့ မရောက် ကြကုန်သေ။ သူတော်တောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် မစွင်းနိုင်ကြကုန်သေ။ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာ သည် ထိုအဂါကြောင့် မြည့်စုံ။

စုန္ဒ---သို့သော် အကြင်အခါ၌သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီး သော သွာက္ခာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏ ဆရာသည်လည်း သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော၊ ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏ ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်း ကြီးရဟန်းတို့သည်လည်း အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာ သည် တိုအင်္ဂါကြောင့် ပြည့်စုံ၏။

ော့.၁၄၁။ (ဂ) စုန္မှ--- သာသနာသည် ဤဆိုစဲ့ပြီး သော သွာကွာတ-စသော အဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။ ဆရာသည် သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏ ထိုဆရာ၏တပည့် သီတင်းကြီးရဟန်းတို့သည်လည်း အရဟတ္တခိုလ်သို့ ရောက်ပြီးကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်း တရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။ သို့သော်

- (ဃ) ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းလတ်ရဟန်းတို့၊
- (င)ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့၊
- (စ)ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းကြီးရဟန်းမတို့၊
- (ဆ)ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းလတ်ရဟန်းမတို့၊
- (ဇ)ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းငယ်ရဟန်းမတို့၊
- (ဈ)ထိုဆရာ၏ တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူဥပါသကာတို့၊
- (ည)ထိုဆရာ၏ တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစားသေးကုန်သော လူဥပါသကာတို့၊
- (ဋ) ထိုဆရာ၏ တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူဥပါသိကာမတို့၊
- (ဌ) ထိုဆရာ၏ တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစားသေးကုန်သောလူညပါသိကာမတို့သည်ကား အရဟတ္တဗိုလ်သို့ မရောက်ကြကုန်သေး၊ သူတော်ကောင်း တရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် မစွမ်းနိုင်ကြကုန်သေး၊ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအင်္ဂါကြောင့် မြည့်စုံ။

စုန္မ --- သို့သော် အကြင်အခါ၌ သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ ပြီးသော သွာကွာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏ ဆရာသည်လည်း သီလ-စသော ဂုဏ်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော၊ ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏ ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်း ကြီးရဟန်းတို့သည်လည်း အရဟတ္တခိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ထိုဆရာ၏ တပည့်ဖြစ်ကုန်သော သီတင်း လတ် ရဟန်းတို့၊ သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့၊ သီတင်းကြီး ရဟန်း မတို့၊ သီတင်းလတ် ရဟန်းမတို့၊ သီတင်းငယ် ရဟန်းမတို့၊ အဝတ်ဖြူ ဝတ်ကုန်သော၊ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့် ကြသော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမ ဂုက်ခံစားသေးကုန်သော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူ ဝတ်ကုန်သော၊ ဖြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူ ဥပါသိကာမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက် ခံစား သေးကုန်သော လူဥပါသိကာမတို့သည်လည်း အရဟတ္တ စိုလ်သို့ ရောက်ပြီးကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းထရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ဤသို့ ဖြစ်သည် ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအဂါကြောင့် ပြည့်စုံ၏။

(ဍ) စုန္ဒ--- သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီးသော သွာက္ခာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆရာသည် သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏၊ ထို ဆရာ၏တပည့် သီတင်းကြီးရဟန်းတို့ သည်လည်း အရဟတ္တဗိုလ်သို့ ရောက်ပြီးကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်း တရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။ သူတော် ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ထိုဆရာ၏ တပည့်ဖြစ်ကုန်သော သီတင်းလတ် ရဟန်းတို့၊ သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့၊ သီတင်းကြီးရဟန်းမတို့၊ သီတင်း လတ်ရဟန်းမတို့၊ သီတင်းငယ် ရဟန်းမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ် ကုန်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူ ဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက် ခံစား သေးကုန်သော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူဥပါသိကာမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစားသေးကုန်သော လူဥပါသိကာမတို့သည်လည်း အရဟတ္တဇိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။ ထိုဆရာ၏ သာသနာသည်ကား ဗွံ့မြိုး လည်းမဖွံ့ မြိုးသေး၊ စည်ပင်လည်း မစည်ပင်သေး၊ ပျံ့နံ့ လည်း မပျံ့နံ့သေး၊ သတ္တဝါအများလည်းမသိသေး၊ကြီးကျယ်သည့် အဖြစ်သို့လည်း မရောက်သေး၊ လူ့ပြည်မှ နတ်ပြည်အထိ ပျံ့နှံ့အောင် ကောင်းစွာ ပြလည်း မပြရသေး။ ဤသို့ ဖြစ်သည် ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအင်္ဂါကြောင့် မပြည့်စုံ။

စုန္မ --- သို့သော် အကြင်အခါ၌ သာသနာသည် ဤရာိ ခဲ့ပြီးသော သွာကွာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏ ဆရာသည်လည်း သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော၊ ရဟန်းဝါ ရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏ ထိုဆရာ၏တပည့် သီတင်း ကြီးရဟန်းတို့သည်လည်း အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ထိုဆရာ၏ တပည့်ဖြစ်ကုန်သော သီတင်း လတ် ရဟန်းတို့၊ သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့၊ သီတင်းကြီး ရဟန်း မတို့၊ သီတင်းလတ် ရဟန်းမတို့၊ သီတင်းငယ် ရဟန်းမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြ သော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက် စံစားသေးကုန်သော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ် ကုန်သော၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူ ဥပါသိကာမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစား သေးကုန်သော လူဥပါသိကာမတို့သည်လည်း အရဟတ္တ ဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီးကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။ ထိုဆရာ၏ သာသနာသည်လည်း ဇွံ့ဖြိုးလည်း ဇွံ့ဖြိုးပြီ၊ စည်ပင်လည်း စည်ပင်ပြီ၊ ပျံ့နှံ့လည်း ပျံ့နှံ့ပြီ၊ သတ္တဝါအများလည်း သိပြီ၊ လူ့ပြည်မှ နတ်ပြည်အထိ ပျံ့နှံ့အောင် ကောင်းစွာ ပြလည်း ပြအပ်ပြီ။ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအင်္ဂါကြောင့် ပြည့်စုံ၏။

(ပ) စုန္ --- သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီးသော သွာက္ခာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဆရာသည် သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏၊ ထိုဆရာ၏တပည့် သီတင်းကြီး ရဟန်းတို့သည်လည်း အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီးကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်း တရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။သူတော်ေ ကာင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ထိုဆရာ၏ တပည့်ဖြစ်ကုန်သော သီတင်းလတ် ရဟန်းတို့၊ သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့၊ သီတင်းကြီးရဟန်းမတို့၊ သီတင်း လတ်ရဟန်းမတို့၊ သီတင်းငယ်ရဟန်းမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ် ကုန်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူ ဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစား သေးကုန်သော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူဥပါသိကာမတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစားသေးကုန်သော လူဥပါသိကာမတို့သည်လည်း အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။ ထိုဆရာ၏ သာသနာသည်လည်း ဖွံ့ မြိုးလည်း ဖွံ့ မြိုးပြီ၊ စည်ပင်လည်း စည်ပင်ပြီ၊ ပျံ့နံ့လည်း ပျံ့နံ့ပြီ၊သတ္တဝါအများလည်းသိပြီ၊လူ့ပြည်မှနတ်ပြည်အထိ ပျံ့နှံ့အောင် ကောင်းစွာ ပြလည်း ပြအပ်ပြီ။ ယင်းသို့ ဖြစ် သော်လည်း လာဘ်များခြင်းအထွတ်အထိပ်၊ အခြံအရံများ ခြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ကား မရောက်သေး၊ ဤသို့ ဖြစ်သည် ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအင်္ဂါကြောင့် မပြည့်စုံ။

# ြောဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

စုန္ဒ--- သို့သော် သာသနာသည် ဤဆိုခဲ့ပြီးသော သွာကွာတ-စသော အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ ဆရာသည် သီလ-စသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းဝါရင့်သော ဆရာ ဖြစ်၏ ထိုဆရာ၏ တပည့် သီတင်းကြီးရဟန်းတို့သည်လည်း အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီးကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်း တရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီးသူတော်ေ ကာင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ၊ ထိုဆရာ၏ တပည့် ဖြစ်ကုန်သော သီတင်းလတ် ရဟန်းတို့၊ သီတင်းငယ် ရဟန်းတို့၊ သီတင်းကြီး ရဟန်းမတို့၊ သီတင်း လတ် ရဟန်းမတို့၊ သီတင်းငယ် ရဟန်းမတို့၊ အဝတ်ဖြူ ဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူ ဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူ ဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစား သေးကုန်သော လူဥပါသကာတို့၊ အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော လူဥပါသိကာမတို့၊ အဝတ်ဖြူ ဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုဏ်စံစားသေးကုန်သော လူဥပါသိကာမတို့သည်လည်း အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ကုန်ပြီ၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ကောင်းစွာ ဟောရန် စွမ်းနိုင်ကြကုန်ပြီ။ ထိုဆရာ၏ သာသနာသည်လည်း ဖွံ့ မြိုးလည်း ဖွံ့ မြိုးပြီ၊ စည်ပင်လည်း စည်ပင်ပြီ၊ ပျံ့နံ့ လည်း ပျံ့နှံ့ပြီ သတ္တဝါအများလည်းသိပြီးလူ ပြည်မှနတ်ပြည်အထိ ပျံ့နှံ့အောင် ကောင်းစွာ ပြလည်း ပြအပ်ပြီ။ လာဘ်များခြင်း အထွတ်အထိပ်၊ အခြံအရုံများခြင်းအထွတ်အထိပ်သို့လည်း ရောက်ပြီ။ ဤသို့ဖြစ်သည်ရှိသော် ထိုသာသနာသည် ထိုအင်္ဂါကြောင့် ပြည့်စုံ၏။

ေ၃.၁၄၂။ (က) စုန္မ--- ယခုအခါ ဝါသည် ပူဇော်အထူး ကို စံထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသော ဆရာအဖြစ်ဖြင့် လောက၌ ဖြစ်ပေါ် လာ၏ တရား သည်လည်း ကောင်းစွာ ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏ ကောင်းစွာ သိစေအပ်သော တရား ဖြစ်၏ လိုလ် ဆိုက် ရောက်ကြောင်းတရား ဖြစ်၏ ကိလေသာငြိမ်းမှုကို ဖြစ်စေ တတ်သော တရား ဖြစ်၏၊ ဘုရားအစစ် ဟောအပ်သော တရား ဖြစ်၏။

- (ခ) စုန္ဒ--- ယခုအခါ ဆရာဖြစ်သော ငါသည် သီလ-စသော ဂုက်နှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန်းဝါရင့်၏၊
- (ဂ) စုန္ဒ--- ယခုအခါ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် သီတင်းကြီးရဟန်းတို့
- (ဃ) အရဟတ္တဗိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် သီတင်းလတ်ရဟန်းတို့

- (c) အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့
- (စ) အရဟတ္တဇိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် သီတင်းကြီးရဟန်းမတို့
- (ဆ) အရဟတ္တဇိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် သီတင်းလတ်ရဟန်းမတို့
- (ဇ) အရဟတ္တဇိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် သီတင်းငယ်ရဟန်းမတို့
- (၅) အရဟတ္တဇိုလ်သို့ရောက်ပြီးဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြကုန်သော လူဥပါသကာတို့
- (ည) အရဟတ္တဗိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက် ခံစားသေး ကုန်သော လူဥပါသကာတို့
- (ဋ) အရဟတ္တဇိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြ ကုန်သော လူဥပါသိကာမတို့
- (၄) အရဟတ္တဗိုလ်သို့ ရောက်ပြီး ဖြစ်ကုန်သော ငါ့တပည့် အဝတ်ဖြူဝတ်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်ခံစားသေးကုန်သော လူ ဥပါသိကာမတို့ ရိုကုန်သည်သာလျှင်တည်း။
- (၃) စုန္ဒ--- ယခုအခါ ဝါ၏ သာသနာသည် စွံ့ဖြိုးလည်း ဖွံ့ဖြိုးပြီ၊ စည်ပင်လည်း စည်ပင်ပြီ၊ ပျံ့နှံ့လည်း ပျံ့နှံ့ပြီ၊ သတ္တဝါအများလည်း သိပြီ၊ ကြီးကျယ်လည်း ကြီးကျယ်ပြီ၊ လူ့ပြည်မှ နတ်ပြည်အထိ ပျံ့နှံ့အောင် ကောင်းစွာလည်း ပြုမှီးပြီ။
- (ပ) စုန္ဒ--- ယခုအခါ လောက၌ ဖြစ်ပေါ် သမျှသော ဆရာတို့တွင် ငါသည် လာဘ်များခြင်းအထွတ်အထိပ် အခြံအရံများခြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်သကဲ့သို့ ဤ အတူ လာဘ်များခြင်းအထွတ်အထိပ် အခြံအရံများခြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ရောက်သောအခြားဆရာတစ်ဦးမျှကိုပင် ငါ မြင်တော်မေ့။

စုန္ဒ--- ယခုအခါ လောက၌ ရှိသော ဂိုက်းသံဃာတို့တွင် ဤ ငါ့တပည့်သား ရဟန်းသံဃာသည် လာဘ်များခြင်း အထွတ်အထိပ်၊ အခြံအရံများခြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်သကဲ့သို့ ဤအတူ လာဘ်များခြင်းအထွတ်အထိပ်၊ အခြံအရံများခြင်းအထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်သော အခြား တစ်ခုသော ဂိုက်းသံဃာကိုပင် ငါ မြင်တော်မမူ။

စုန္မ----'အလုံးစုံသော ပြည့်စုံဗွယ်အကြောင်းနှင့် ထက်ဝန်း ကျင် ပြည့်စုံသော သာသနာ၊ အယုတ်အလွန် မရှိ၊ စင်စစ် အပြည့်အစုံ ကောင်းစွာ ဟောထားအပ်သော သာသနာ၊ ကောင်းစွာ ပြထားအပ်သော သာသနာ'ဟု ဆိုလိုလျှင် ဤ ငါ့သာသနာတော်ကိုသာလျှင် ထိုသို့ ဆိုထိုက်၏

စုန္ဒ---ရာမ၏သားဥဒကသည် မြင်လျက် မမြင် ဟူသော စကားကို ဆို၏။ အဘယ်ကို မြင်လျက် မမြင်သနည်း ဟူမူ-

ထက်စွာ သွေးထားသော သင်တုန်း၏ အရွက်ကို မြင်၏ ထိုသင်တုန်း၏ အသွားကိုကား မြေင်၊ စုန္မ--- ဤ သင်တုန်း အရွက်ကို မြင်လျက် အသွားကို မြေင်ခြင်းကို 'မြင်လျက် မြေင်'ဟု ရာမ၏သား ဥဒကသည် ဆို၏၊

စုန္ဒ--- ရာမ၏သား ဥဒကဆိုသော စကားသည် ယုတ်ညံ့ ၏၊ ရွာသူတို့ အလေ့အကျက် ဖြစ်၏၊ ပုထုဇဉ်တို့သာ ပြော၏၊ အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့ကား မပြော၊ အကျိုးစီးပွားနှင့် မစပ်။

စုန္ဒ---'မြင်လျက် မြေင်'ဟူသော စကားကို ဟုတ်မှန်စွာ ဆိုလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသာသနာကိုသာလျှင် မြင်လျက် မြေင်'ဟု ဆိုထိုက်၏။

အဘယ်ကို မြင်လျက် မြေင်သနည်း ဟူမှု- ဤဆိုခဲ့သည့် အတိုင်း အလုံးစုံသော ပြည့်စုံဖွယ် အကြောင်းနှင့် ထက် ဝန်းကျင်ပြည့်စုံသော၊ အယုတ်အလွန်မရှိဘဲ စင်စစ် အပြည့် အစုံ ကောင်းစွာ ဟောထားအဝ်သော သာသနာသည် ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသာသနာကို သိမြင်သူသည် မြင်၏။

ကျ်သာသနာ၌ 'ထိုအချက်ကို ပယ်နတ်ရာ၏ ဤသို့ ပယ်နတ်လျှင် ထိုသာသနာသည် စင်ကြယ်သည်ထက် စင်ကြယ်ရာ၏'ဟု ပယ်နတ်ဖွယ်အချက်ကို မမြင်။

ကျ်သာသနာ၌ 'ကျ်အချက်ကို ဖြည့်စွက်ရာ၏၊ ဤသို့ ဖြည့်စွက်လျှင် ထိုသာသနာသည် ပြည့်စုံသည်ထက် ပြည့်စုံ ရာ၏'ဟု ဖြည့်စွက်ဖွယ်အချက်ကို မြေင်။

ဤ သာသနာတော်ကို မြင်၍ ပယ်နတ်ဖွယ်၊ ဖြည့်စွက် ဖွယ်ကို မမြင်ခြင်းကို မြင်လျက် မမြင်'ဟု ဆိုထိုက်၏။

#### သံဂါယနာတင်ထိုက်သော တရား

ေ.၃.၁၄၃။ စုန္မ --- ထို့ကြောင့် ဤသာသနာတော်၌ အကြင်တရားတို့ကို သင်ချစ်သားတို့အား ငါသည် ထူးကဲ လွန်မြတ်သော သဗ္ဗညုတဉာက်ဖြင့် သိ၍ ဟောတော် မူထား၏

ထိုတရားတို့၌ သင်ချစ်သားတို့အားလုံးသည် စုဝေးကုန်၍ အတူတကွ လာရောက်ကုန်၍ ဤသာသနာတော် အရည်ခံ၍ ကြာမြင့်စွာ တည်တံ့အောင် အနက် အနက်ချင်း၊ သဒ္ဒါ သဒ္ဒါ ချင်း စုပေါင်းရွတ်ဆို (သံဂါယနာတင်) ထိုက်၏၊ မြင်းခုံထိုက်။

ထိုသံဂါယနာတင်ခြင်းသည် နတ်၊ လူတို့ ကောင်းကျိုးများ ခြင်းငှာ ဖြစ်၏။

စုန္မ---- သင်တို့အား ငါသည် သံဂါယနာတင်ထိုက်သော တရားတို့ကို ထူးကဲလွန်မြတ်သော သဗ္ဗညုတဉာက်ဖြင့် သိ၍ ဟောထားတော်မူ၏ ထိုတရားတို့ကား အဘယ်တို့နည်း။

သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး၊ သမ္မပ္မခာန်လေးပါး၊ ဣဒ္ဓိပါဒ်လေးပါး၊ ဣန္ဒြေငါးပါး၊ ဗိုလ်ငါးပါး၊ ဗောၛွှင်ခုနစ်ပါး၊ အရိယမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး တရားတို့တည်း။

#### သိစေသင့်သော အစီအရင်

ော့.၁၄၄။ စုန္မှ --- ညီညွှတ်ကုန်သော သင်ချစ်သား တို့တွင် သီတင်းသုံးဖော်တစ်ဦးသည် သံဃာ့အလယ်၌ အကယ်၍ တရားဟောငြားအုံ၊ ထိုသို့ ဟောရာ၌ 'ဤအရှင် သည် အနက်ကိုလည်း မှားယွင်းစွာ ယူ၏ သဒ္ဒါကိုလည်း မှားယွင်းစွာ တင်ပြ၏'ဟု သင်တို့အား အထင်အမြင် ဖြစ် ငြားအုံ၊ ယင်းသို့ ဗြစ်သော် ထိုအရှင်၏ တေားကို နှစ်သက် လက်ခံခြင်းလည်း ပြေသင့်၊ ကုံရဲငြင်းပယ်ခြင်းလည်း ပြေ သင့်၊ 'ငုံရင်--- ဤအနက်၏ သဒ္ဒါတို့သည် ဤသဒ္ဓါတို့ ဖြစ် ကုန်သလော၊ ထိုသဒ္ဓါတို့ ဖြစ်ကုန်သလော၊ အဘယ်သဒ္ဓါ တို့သည် သာလွန်၍ သင့်မြတ်ကုန်သနည်း၊ ဤသဒ္ဓါတို့၏ အနက်သည် ဤအနက် ဖြစ်သလော၊ ထိုအနက် ဖြစ် သလော၊ အဘယ်အနက်သည် သာလွန်၍ သင့်မြတ်ပါ သနည်း'ဟု ဆိုသင့်၏။

ထိုအရှင်သည် 'ငါ့ရှင်တို့--- ဤအနက်၏ သဒ္ဒါတို့တွင် ဤသဒ္ဒါတို့သာလျှင် သာလွန်၍ သင့်မြတ်ကုန်၏၊ ဤသဒ္ဒါ တို့ကိုပင် ငါ ဆိုအပ်ကုန်၏၊ ဤသဒ္ဒါတို့၏ အနက်တွင် ဤ အနက်သည်သာလျှင် သာလွန်၍ သင့်မြတ်၏ ဤအနက် ကိုပင် ငါ ဆိုအပ်၏'ဟု အကယ်၍ ဆိုငြားအုံ၊ ထိုအရှင်ကို မြှင့်တင် ချီးမွမ်းခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ နှိမ့်ချ ခြိမ်းမြောက် ခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ မြှင့်တင်ရီးမွမ်းခြင်း၊ နှိမ့်ချံခြိပ်ခြောက် ခြင်း မပြုမှု၍ ထိုအနက်ကိုလည်းကောင်း၊ ထိုသဒ္ဓါတို့ကို

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနီကာယ်)

လည်းကောင်း စူးစမ်းဆင်ခြင်ရန် ထိုအရှင်ကိုပင် ကောင်းစွာ သိစေသင့်၏။ (သဘောပေါက်အောင် ရှင်းပြသင့်၏။)

ော့.၁၄၅။ စုန္မ --- တစ်ပါးသော သီးတင်းသုံးဖော် သည်လည်း သံဃာ့အလယ်၌ အကယ်၍ တရားဟော ငြားအံ့၊ ထိုသို့ တရားဟောရာ၌ 'ဤအရှင်သည် အနက်ကို မှားယွင်းစွာ ယူ၏ သဒ္ဓါတို့ကိုကား ဟုတ်မှန်စွာ တင်ပြ၏'ဟု သင်တို့မှာ အထင်အဖြင် ဖြစ်ပြားအံ့၊ ယင်းသို့ ဖြစ်သော် ထိုအရှင်၏ တေားကို နှစ်သက်လက်စ်ခြင်းလည်း ပြေသင့်၊ ကုံရဲပြင်းဟယ်ပြင်းလည်း ပြေသင့်၊ နှစ်သက်လက်စ်ခြင်း၊ ကုံရဲပြင်းကို ပြေပူမျှ၍ ထိုအရှင်ကို ပုံချင်--- ဤသဒ္ဓါတို့၏ အနက်သည် ဤအနက် ဖြစ်သလော၊ ထိုအနက် ဖြစ်သလော၊ အဘယ်အနက်သည် ဤအနက် ဖြစ်သလော၊ ထိုအနက် ဖြစ်သင့်၏။

ထိုအရှင်သည် 'ဝှါရှင်တို့--- ထိုသဒ္ဒါတို့၏ အနက်တို့တွင် ဤအနက်သည်သာလျှင် သာလွန်၍ သင့်ဖြတ်၏'ဟု အကယ်၍ ဆိုငြားအံ့၊ ထိုအရှင်ကို မြှင့်တင်ရှီးမွန်းခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ နှိမ့်ချ ခြိမ်းခြောက်ခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ မြှင့်တင် ရှီးမွန်းခြင်း နှိမ့်ချ ခြိမ်းခြောက်ခြင်း မပြုမူ၍ ထိုအနက်ကို သာလျှင် စူးစမ်းဆင်ခြင်ရန် ထိုအရှင်ကိုပင် ကောင်းစွာ သိစေသင့်၏။ (သဘောပေါက်အောင် ရှင်းပြသင့်၏။)

၈.၃.၁၄၆။ စုန္ဒ--- တစ်ပါးသော သီတင်းသုံးဖော် ပုဂ္ဂိုလ်သည်လည်း သံဃာ့အလယ်၌ အကယ်၍ တရားဟော ပြားအုံ၊ ထိုသို့ ဟောရာ၌ 'ဤအရှင်သည် အနက်ကိုသာ လျှင် ဟုတ်မှန်စွာ ယူ၏ သဒ္ဒါတို့ကိုကား မှားယွင်းစွာ တင်ပြ ၏'ဟု သင်တို့မှာ အထင်အမြင် ဖြစ်ငြားအံ့၊ ယင်းသို့ ဖြစ် သော် ထိုအရှင်၏ စကားကို နှစ်သက်လက်ခံခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ ကွဲရဲငြင်းပယ်ခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ နှစ်သက် လက်ခံခြင်း၊ ကွဲရှဲ ငြင်းပယ်ခြင်း မပြုမှု၍ ထိုအရှင်ကို 'ငါ့ရှင် --- ဤအနက်၏ သဒ္ဒါတို့သည် ဤသဒ္ဒါတို့ ဖြစ်ကုန်သလော၊ ထိုသဒ္ဒါတို့ ဖြစ် ကုန်သလော၊ အဘယ်သဒ္ဒါတို့သည် သာလွန် သင့်မြတ်ကုန်သနည်း'ဟု ဆိုသင့်၏၊ ထိုအရှင်သည် 'ငါ့ရှင် တို့---ဤအနက်၏သဒ္ဒါတို့တွင်ဤသဒ္ဒါတို့သည်သာလွန်၍ သင့်မြတ်ကုန်၏'ဟု ဆိုငြားအံ့၊ ထိုအရှင်ကို မြှင့်တင်ချီးမွမ်း ခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ နိမ့်ချ ခြိမ်းခြောက်ခြင်းလည်း မပြုသင့်၊ မြှင့်တင် ရီးမွမ်းခြင်း နိမ့်ချ ခြိမ်းခြောက်ခြင်း မပြုမှု၍ ထိုသဒ္ဒါ တို့ကိုသာလျှင် စူးစမ်းဆင်ခြင်ရန် ထိုအရှင်ကိုပင် ကောင်းစွာ သိစေ သင့်၏။ (သဘောပေါက်အောင် ရှင်းပြသင်၏။)

ေ, ၃, ၁၄၇။ စုန္ဒ--- တစ်ပါးသော သီတင်းသုံးဖော်သည် လည်း သံဃာ့အလယ်၌ အကယ်၍ တရားဟောငြားအံ့၊ ထိုသို့တရားဟောရာ၌ 'ဤအရှင်သည် အနက်ကိုလည်း ဟုတ်မှန်စွာ ယူ၏ သဒ္ဒါတို့ကိုလည်း ဟုတ်မှန်စွာ တင်ပြ၏ ဟု သင်တို့မှာ အထင်အမြင် ဖြစ်ငြားဆုံး ထိုသို့ ဖြစ်သော် ထိုအရှင်၏စကားကို 'ကောင်း၏'ဟု နှစ်သက် လက်ခံ သင့်၏ ဝစ်းမြောက်နမော် သာခုခေါ် သင့်၏ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ စကားကို နှစ်သက်လက်ခံတာ ဝစ်းမြောက် နမော် သာခုခေါ် ဖြီးသော် ထိုအရှင်ကို 'ပိုရှင်--- ငါတို့သည် ကံကောင်းပါပေစွာ ငါ့ရှင်--- ငါတို့သည် ကုံကောင်းပါပေစွာ ငါ့ရှင်--- ငါတို့သည် ကုံဖြစ်ရာကျိုး နှစ်ပါပေစွ၊ ငါတို့သည် တူခြစ်ရာကျိုး နှစ်ပါပေစွ၊ ငါတို့သည် တူသို့ သန္ဒါကို တတ်သိသော၊ ဤသို့ သန္ဒါကို တတ်သိသော၊ ဤသို့ သန္ဒါကို တတ်သိသော၊ ဤသို့သင့်၏ ဟု ဆိုသင့်၏

# ပစ္စည်းလေးပါး ခွင့်ပြုကြောင်း

၈.၃.၁၄၈၊ စုန္စ---ပစ္ပုပ္ပန်လောက၌ ဖြစ်သော အာသဝေါ တရား(မာန-စသည်)တို့ကို ပိတ်ပင်တားမြစ်ရန်သာ ငါသည် သင်တို့အား တရားဟောသည် မဟုတ်။

စုန္ဒ--- တမလွန်လောက၌ ဖြစ်တတ်သော **အာသဝေါ်** တရား\* (ငရဲ၌ ကျရင်းဆင်းရဲ-စသည်)တို့ကို ပယ်ဖျောက် ရန်သာ ငါသည် သင်တို့အား တရားဟောသည် ဟောတ်။

စုန္--- ပစ္ဂုပ္ပန်လောက၌ ဖြစ်တတ်သော အာသဝေါ တရား(မာန-စသည်)တို့ကို ပိတ်ပင် တားမြစ်ရန်လည်း ကောင်း၊ တမလွန်လောက၌ ဖြစ်တတ်သော အာသဝေါ တရား(ငရဲ၌ ကျွခြင်းဆင်းရဲ-စသည်)တို့ကို ပယ်ဈောက်ရန် လည်းကောင်း ငါသည် သင်တို့အား တရားဟော၏။

စုန္မ--- ထို့ကြောင့် ဤသာသနာတော်၌ သင်တို့အား ငါသည် အကြင်သင်္ကန်းကို ခွင့်ပြုထားပြီ၊ ထိုသင်္ကန်းသည် သင်တို့၏ အအေးကို ပယ်ဖျောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏၊ အပူကို ပယ်ဖျောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏ မှက်၊ ခြင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်း၊ သန်းတို့၏ အတွေ့ အထိကို ပယ်ဖျောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏ အရှက်ကို ဖျက်ဆီးတတ်သော အင်္ဂကြီးငယ်ကို ဖုံးလှမ်းရန် စွမ်းနိုင်၏ (ငါ ခွင့်ပြုတော်မူထားသော သင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံ၍ မာနကြီးလျက် နေကြကုန်လိမ့်စည်-ဟု ရည်ရွယ်၍ ခွင့်ပြု တော်မူထားသည် မဟုတ်၊ ထိုသင်္ကန်းကို တတ်ရုံမြီး အအေး ဒက်ယာဖျောက်ခြင်း-စသည်ကို ပြုလျက် ရဟန်းတရားကို ချမ်းသာစွာ နှလုံးသွင်းကြကုန်လိမ့်စည်-ဟု ရည်ရွယ်၍ ခွင့်ပြုတော်မူထားပြီး) :-

သင်တို့အား ငါသည် ဆွမ်းကို ခွင့်ပြုထားပြီ၊ ထိုဆွမ်းသည် ဤခန္ဓာကိုယ်ကို ကြာမြင့်စွာ တည်စေရန် စွမ်းနိုင်၏၊ ရှုတစေရန် စွမ်းနိုင်၏ ငတ်မွတ်ဆာလောင်ခြင်းကို ပယ် ရောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏ သာသနာတော်ကို ချီးမြှောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏ ဤဆွမ်းကို မှီဝဲခြင်းဖြင့် ဝေဒနာဟောင်းများကို လည်းပယ်ရောက်အုံ၊ ဝေဒနာသစ်များကိုလည်းမြေစံစေအုံ၊ ငှံမှာ အှုရိယာပုတ် ရှုတခြင်းသည်လည်း ဖြစ်လိန်မည် အပြစ် မရှိခြင်းသည်လည်း ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ချမ်းသာစွာ နေရြင်း သည်လည်း ဖြစ်လိမ့်မည်၊ (ဤသို့ နှလုံးသွင်း၍ ရဟန်း တရားကို အားထုတ် ကျင့်ဆောင်လိမ့်မည်-ဟု ရည်ရွယ်၍ ထိုဆွမ်းကို ငါ စွင့်ပြထားပြီ)။

သင်တို့အား ငါသည် ကျောင်းကို စွင့်ပြုထားပြီ၊ ထို ကျောင်းသည် သင်တို့၏ အအေးကို ပယ်ရောက်ရန် စွမ်းနိုင် ၏ အပူကို ပယ်ရောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏ မှက်၊ ခြင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်း၊ သန်းတို့၏ အတွေ့ အတိကို ပယ်ရောက်ရန် စွမ်း နိုင်၏၊ ဥတုကြောင့် မြစ်သော ဘေးရန်တို့ကို ပယ်ရောက်ရန်၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံ၌ မွေ့လျော်ရန် စွမ်းနိုင်၏၊ (ဤသို့ အအေး အပူ ပယ်ရောက်ခြင်း-စသည်ကို ပြု၍ ရဟန်းတရားကို အားထုတ်ကျင့်ဆောင်လိန့်မည်-ဟု ရည်ရွယ်၍ ထိုကျောင်း ကို ငါ စွင့်ပြုထားပြီ)။

သင်တို့အား ငါသည် ဆေးကို ခွင့်ပြုထားပြီ၊ ထိုဆေးသည် သင်တို့၏ ဓာတ်ချောက်ချားမှုကြောင့် ဖြစ်သော ဆင်းရဲ ဝေဒနာတို့ကို ပယ်ဖျောက်ရန် စွမ်းနိုင်၏ ရောဂါဆင်းရဲ မရှိ စေရန် စွမ်းနိုင်၏ (ဤသို့ ဆင်းရဲဝေဒနာ ပယ်ဖျောက်ခြင်း-စသည်ကို ပြု၍ ရဟန်းတရားကို အားထုတ်ကျင့်ဆောင် လိမ့်မည်-ဟု ရည်ရွယ်၍ ထိုဆေးကို ငါ ခွင့်ပြုထားပြီ)။

#### ချမ်းသာခံစားကြောင်း အကျင့်

ေ, ၃.၁၄၉။ စုန္မ--- `သာကီဝင်မင်းသား ဘုရားသားတော် ရဟန်းတို့သည် ချမ်းသာခံစားကြောင်းအကျင့်ကို အား ထုတ်လျက်နေကြကုန်၏'ဟု သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ ဆိုရာသော ဤအကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ --- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရိုကုန်သော ပရိဗိုဇ်တို့ကို 'ငါ့ရှင်တို့---ထိုချမ်းသာ ခံစားကြောင်းအကျင့်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ချမ်းသာ ခံစားကြောင်းအကျင့်တို့သည် များကုန်၏၊ အမျိုးမျိုး အစားစား များကုန်၏ ဟု ဆိုသင့်ကုန်၏။ စုန္မ--- ဤ ဆိုမည့် လေးပါးသော ချမ်းသာခံစားကြောင်း အကျင့်တို့သည် ယုတ်ညံ့ကုန်၏ နိဗ္ဗာန်ရောက်ရန် မဖြစ်ကုန်။

အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ-

(က)စုန္မ--- ဤလောက၌ အချို့သော လူမိုက်သည် သတ္တဝါတို့ကို သတ်၍ သတ်၍ မိမိကိုယ်ကို ချမ်းသာစေ၏၊ ပြည်မြိုးစေ၏။

- (စ) အရျို့သော လူမိုက်သည် မပေးသည်ကို ယူ၍ ယူ၍ မိမိကိုယ်ကို ချမ်းသာစေ၏၊ ပြည်မြိုးစေ၏။
- (ဂ) အချို့သော လူမိုက်သည် မဟုတ်မမှန်သော စကား ကို ပြော၍ ပြော၍ မိမိကိုယ်ကို ချမ်းသာစေ၏၊ ပြည်ဖြိုးစေ၏။
- (ဃ)အချို့သော လူမိုက်သည် ငါးပါးသော ကာမဂုက် တို့ကို ကုံလုံ ပြည့်စုံစွာ စံစား၏။

#### ဤလေးပါးတို့တည်း။

စုန္မ --- `သာကီဝင်မင်သား ဘုရားသားတော် ရဟန်းတို့ သည် ဤလေးပါးသော ချမ်းသာခံစားကြောင်းအကျင့်ကို အားထုတ်လျက် နေကုန်၏ဟု သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သောအယူရိုကုန်သောပရိပိုဇိတို့ဆိုရာသောဤအကြောင်း သည် ရှိသည်သာတည်း၊

သင်တို့သည် ထိုပရိဇိုစ်တို့ကို 'ဤသို့ မဆိုကုန်လင့်'ဟု ဆိုသင့်ကုန်၏ ထိုပရိဇိုစ်တို့သည် သင်တို့ကို ဟုတ်မှန်စွာ ဆိုလိုသည်ဖြစ်၍ ဆိုသည် မေည်ကုန်ရာ၊ မဟုတ်မမှန်သော အားဖြင့် စွပ်စွဲပြောဆိုသည် မည်ကုန်ရာ၏။

ော့.၁၅ဂ။ စုန္မှ--- ဤဆိုမည့် လေးပါးသော ချမ်းသာ ခံစားကြောင်းအကျင့်ကို အားထုတ်ခြင်းတို့သည် စင်စစ် နိဗ္ဗာန်ရောက်ရန် ဖြစ်ကုန်၏။

# အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ-

(က) စုန္မ --- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကာမဂုက် တို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင် အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်း ဆိတ်၍သာလျှင် ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ စနှဏ်။ (စ) ဒုတိယ ဈာန်၊ (ဂ)တတိယဈာန်နှင့် (ဃ)စတုတ္ထဈာန်သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏။ ဤလေးပါးတို့တည်း။

စုန္မ --- `သာကီဝင်မင်းသား ဘုရားသားတော်တို့သည် ဤလေးပါးသော ချမ်းသာခံစားကြောင်းအကျင့်တို့ကို အားထုတ်ကြကုန်လျက် နေကုန်၏'ဟု သာသနာတော်မှ

loo

တစ်ပါးသော အယူရှိကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ ဆိုရာသော ဤ အကြောင်း ရှိသည်သာတည်း၊

သင်တို့သည် ပရိဝိုစ်တို့ကို 'မှန်ပေ၏'ဟု ဆိုတိုက်ကုန်၏ ထိုပရိဝိုစ်တို့သည် သင်တို့ကို ဟုတ်မှန်စွာ ဆိုလိုသည် ဖြစ်၍ ဆိုသည် မည်ကုန်ရာ၏၊ ထိုပရိဝိုစ်တို့သည် သင်တို့ကို မဟုတ်မေန်သောအားဖြင့် စွပ်စွဲပြောဆိုသည် မေည်ကုန်ရာ။

# ချမ်းသာခံစားကြောင်းအကျင့်၏ အကျိုးအာနိသင်

ော့.၁၅၁။ စုန္မ --- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရှိကုန်သော ပရိုဇိုစ်တို့သည် 'ငါ့ရှင်တို့---ဤလေး ပါးသော ချမ်းသာခံစားကြောင်းအကျင့်တို့ကို အားထုတ် လျက်နေကုန်သောပုဝ္ဂိုလ်တို့သည်အဘယ်မှုသောအကျိုး တို့ကို ရနိုင်ကုန်သနည်း'ဟု ဆိုရာသောဤအကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္ဒ--- ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရှိကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုထိုက် ကုန်၏-

ဲငါ့ရှင်တို့--- ဤလေးပါးသော ချမ်းသာခံစားကြောင်း အကျင့်တို့ကို အားထုတ်လျက် နေကုန်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် လေးပါးသော အကျိုးတို့ကို ရနိုင်ကုန်၏

အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ- ငါ့ရှင်တို့--- ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းသည် (က) သောတာပန်း (စ) သကဒါဂါမ် (ဂ) အနာဂါမ်နှင့် (ဃ) ရဟန္တာ ဖြစ်နိုင်၏။ ဤလေးပါး တို့တည်း'

# အာသဝေါကင်းသူနှင့် မထိုက်သောအရာ

ော့ ၁၅၂။ စုန္မ--- ဲသာကီဝင်မင်းသား ဘုရားသားတော် တို့သည် အယူဝါဒ၌ တေည်တံ့သောသဘော ရိုကုန်သည် ဖြစ်၍ နေကုန်၏ ဟု သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ ဆိုရာသော ဤအကြောင်း ရှိသည်သာတည်း။

စုန္ဒ--- ဤသို့ ဆိုကုန်သော၊ သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရှိကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုထိုက်ကုန်၏- 'င့်ရှင်တို့--- မြေသို့ နက်စွာ ဝင်သော၊ မြဲစွာ စိုက်အပ်သော ကျောက်တိုင်သည်လည်းကောင်း၊ သံတိုင်သည်လည်း ကောင်း မရွေ့လျား မတုန်လှုပ်သကဲ့သို့၊ င့်ရှင်တို့--- ဤအတူ မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အား ဟောကြား ပြဋ္ဌာန်းအပ် ကုန်သော၊ အသက်ထက်ဆုံး မလွန်ကျူးထိုက်ကုန်သော တရားတို့သည် မရွေ့လျား မတုန်လှုပ်ကုန်။

င့ါရှင်တို့--- အာသဝေါကုန်ပြီးသော ရဟန္တာရဟန်းသည် ကိုးပါးသော အရာတို့ကို လွန်ကျူး၍ ကျင့်ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်။

င့ါရှင်တို့--- အာသဝေါကင်းပြီးသော ရဟန္တာရဟန်းသည်

- (က) သတ္တဝါကို သေစေလို၍ သတ်ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (စ) မပေးသည်ကို ခိုးလိုသော စိတ်ဖြင့် ခိုးယူခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (ဂ) မေထုန်အကျင့်ကို မှီဝဲခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (ဃ) သိလျက် မဟုတ်မမှန်သော စကားကို ပြောဆို ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (င) ရှေးလူဖြစ်စဉ်အခါက ပြုလုပ်သကဲ့သို့ ဝတ္ထုတာမ၊ ကိလေသာကာမတို့ကို စုဆောင်း သိုမှီး၍ သုံး ဆောင်ခြင်းငှာ မြေစိနိုင်၊
- (စ) ချစ်သဖြင့် အဂတိလိုက်ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (ဆ) မုန်းသဖြင့် အဂတိလိုက်ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (ဇ) မသိသဖြင့် အဂတိလိုက်ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်၊
- (ဈ) ကြောက်သဖြင့် အဂတိလိုက်ခြင်းငှာ မဖြစ်နိုင်'

# အမေးနှင့် အဖြေ

ော့.၁၅၃။ စုန္မ--- 'ရဟန်းဂေါတမသည် လွန်ပြီးသော အတိတ်ကာလကို အကြောင်းပြု၍ အပိုင်းအခြားမရှိ များစွာသော ဉာက်အမြင်ကို ဖော်ပြ၏ လာမည့် အနာဂတ် ကာလကို အကြောင်းပြု၍ အပိုင်းအခြားမရှိ များစွာသော ဉာက်အမြင်ကိုကား မဖော်ပြု ထိုမဖော်ပြုခြင်းသည် အဘယ် ကြောင့်နည်း'ဟု သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန် သော ပရိုဗိုစ်တို့ ဆိုရာသော အကြောင်း ရှိသည်သာတည်း။

သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရှိကုန်သော ထို ပရိဗိုစ်တို့သည် မိုက်မဲကုန်၊ မကျွမ်းကျင်ကုန်သော သူတို့ အောက်မေ့နေကျအတိုင်း အာရုံတစ်ပါးကို သိသော အတိတ် ဉာက်အမြင်ဖြင့် အာရုံတစ်ပါးကို သိသော အနာဂတ်ဉာက် အမြင်ကို အတူပြု၍ ဖော်ပြသင့်သည်-ဟု အောက်မေ့ကြ ကုန်၏။

စုန္မ --- လွန်ပြီးသော ကာလ(အတိတ်ကာလ)ကို အကြောင်းပြု၍ ပုဗွေနိဝါသာနဿတိ (မိမိ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝ အဆက်ဆက်ကို မှတ်ဓိသော သတိ)နှင့် ယှဉ်သော ဉာက်သည် မြတ်စွာဘုရားမှာ ဖြစ်၏ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အာရုံကို အလိုတော်ရှိသလောက် အောက်မေ့နိုင်၏။

လာမည့်ကာလ(အနာဂတ်ကာလ)ကို အကြောင်းပြု၍ 'ဤဘဝသည် အဆုံးစွန်ဘဝ ဖြစ်၏ ယစုအခါ တစ်ဇန် ဖြစ်ခြင်း (ဘဝသစ်) မရှိတော့ပြီ'ဟု ဗောဓိပင်ရင်း၌ အရိယ မဂ်ဉာက်ကြောင့် ဖြစ်သော ပစ္စဝေကွကာဉာက်သည် မြတ်စွာဘုရားမှာ ဖြစ်၏။

စုန္မ--- အတိတ်အကြောင်းသည် အကယ်၍ မဟုတ်မမှန်၊ အကျိုးနှင့် မစပ်သည် ဖြစ်အံ့၊ ထိုအတိတ်အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေဆိုတော်မမူ။

စုန္မ--- အတိတ်အကြောင်းသည် ဟုတ်မှန်သော်လည်း အကယ်၍ အကျိုးနှင့် မစပ်သည် ဖြစ်အံ့၊ ထိုအတိတ် အကြောင်းကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေဆိုတော်မမူ။

စုန္ဒ --- အတိတ်အကြောင်းသည် အကယ်၍ ဟုတ်မှန် သည်၊ အကျိုးနှင့် စပ်သည် ဗြစ်အံ့၊ ထိုအရာ၌ ထိုပြဿနာကို ဖြေဆိုခြင်းငှာ မြတ်စွာဘုရားသည် အခါကို သိတော်မူ၏။

စုန္ --- အနာဂတ်အကြောင်းသည် အကယ်၍ မဟုတ် မမှန်၊ အကျိုးနှင့် မစပ်သည်ဖြစ်အုံ၊ ထိုအနာဂတ်အကြောင်း ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေဆိုတော်မမူ။

စုန္မ--- ပစ္ဂုပ္ပန်အကြောင်းသည် အကယ်၍ မဟုတ်မမှန်၊ အကျိုးနှင့် မစပ်သည် ဖြစ်အုံ၊ ထိုပစ္ဂုပ္ပန်အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေဆိုတော်မမှ။

စုန္--- ပစ္စုပွန်အကြောင်းသည် ဟုတ်မှန်သော်လည်း အကယ်၍ အကျိုးနှင့် မစပ်သည် ဖြစ်အံ့၊ ထိုပစ္စုပွန် အကြောင်းကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေဆိုတော်မမှု။

စုန္မ---ပစ္စုပ္မွန်အကြောင်းသည် အကယ်၍ဟုတ်မှန်သည် အကျိုးနှင့် စပ်သည် ဖြစ်အံ့၊ ထိုအရာ၌ ထိုပြဿနာကို ဖြေဆိုခြင်းငှာ မြတ်စွာဘုရားသည် အခါကို သိတော်မူ၏။ ော့.၁၅၄။ စုန္မ --- ဤသို့ အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္ပုပွန် တရားတို့၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အခါအားလျော်စွာ ဆိုလေ့ ရှိ၏ ဟုတ်မှန်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏ အကျိုးနှင့် စပ်သည် ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏ တရားနှင့် စပ်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏ ဆုံးမခြင်းနှင့် စပ်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏ ထို့ကြောင့် ငါ့ကို "တထာဂတ"ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

စုန္မ--- နတ်၊ လူတို့ မြင်အပ်၊ ကြားအပ်၊ တွေ့ အပ် သိအပ် ရောက်အပ်၊ ရှာဝှီးအပ်၊ အမန်ဖန် ကြံစည်အပ်သော အာရုံ ကိုပင် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူ၏။ ထိုကြောင့် ငါ့ကို "တထာဂတ"ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

စုန္ --- အကြင်ညဠိ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သဗ္ပညုတ ဉာက်ကို ရတော်မူ၏။ အကြင်ညဠိ၌ ပရိန်ဗွာန်ပြုတော်မူ၏။ ထို သဗ္ပညုတဉာက်ရသော ညဉ့်နှင့် ပရိန်ဗွာန် ပြုတော် မူသော ညဉ့် အတွင်း၌ အကြင်တရားကို ဟော၏၊ ပြော၏ ညွှန်ပြု၏၊ ထိုအလုံးစုံသော တရားသည်၊ ထိုဟောပြော ညွှန်ပြုသည့်အတိုင်း မှန်သည်သာတည်း၊ လွဲမှားခြင်းမရှိပေ။ ထိုကြောင့် ငါ့ကို "တထာဂတ"ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

စုန္မ --- မြတ်စွာဘုရားသည် ပြောလေ့ရှိသည့်အတိုင်း ပြုလေ့ရှိ၏၊ ပြုလေ့ရှိသည့်အတိုင်း ပြောလေ့ရှိ၏၊ ဤသို့ ပြောလေ့ရှိသည့်အတိုင်း ပြုလေ့ရှိ၍ ပြုလေ့ရှိသည့်အတိုင်း ပြောလေ့ရှိသောကြောင့်ငှါကို"တထာဂတ"ဟူ၍ဆိုအပ်၏၊

စုန္မ --- လောက၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သူတစ်ပါးကို လွှမ်းမိုးနိုင်သူဖြစ်၏ သူတစ်ပါးတို့က မလွှမ်းမိုးနိုင်သူဖြစ်၏ စင်စစ် မြင်နိုင်သူ ဖြစ်၏ အလိုသို့ လိုက်စေနိုင်သူ ဖြစ်၏ ထိုကြောင့် ငါ့ကို "တထာဂတ"ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

#### မဟောကြားသော အရာ

ော. ၁. ၁၅၅၊ စုန္ဒ --- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဇိုဇိတို့သည် 'ပိုရှင်တို့--- အသို့နည်း၊ သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက်၌ ဖြစ်သလော၊ ဤအယူ သည်သာလျှင် မှန်သလော၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးလော'ဟု ဆိုရာသော ဤအကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း၊

စုန္ဒ--- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရိုကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာအ်-

# ကြာဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

`ငှါရှင်တို---သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက်၌ ဖြစ်၏၊ ဤ အယူသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အရည်းနီးတည်း'ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မမု" ဟု၍ ဆိုကုန်ရာ၏၊

စုန္မ--- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဇိုဇိတို့သည် 'ငါ့ရှင်တို့--- သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက် ၌ မဖြစ်သလော၊ ဤအယူသာလျှင် မှန်သလော၊ တစ်ပါး သော အယူသည် အချည်းနှီးလော'ဟု ဆိုရာသော ဤ အကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ---ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရှိကုန်သော ပရိဝိုဇ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာ၏- 'ပဲ့ရှင် တို့--- သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက်၌ မြေစ်၊ ဤအယူ သည်သာလျှင် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီး သာတည်းဟု ဤသို့လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော် မမှ ဟူ၍ ဆိုကုန်ရာ၏။

စုန္မ --- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဝိုလ်တို့သည် 'ငှါရှင်တို့ --- သတ္တဝါသည် သေသည့် နောက်၌ ဖြစ်လည်း ဖြစ်သလော၊ မဖြစ်လည်း မဖြစ်သလော၊ ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်သလော၊ တစ်ပါးသော အယူ သည် အရည်းနှီးလော'ဟု ဆိုရာသော ဤအကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ --- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရိုကုန်သော ဖရိပိုစ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာ၏-'ပိုရှင်တို့--- သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက်၌ ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏ မြေစ်လည်း မြေစီ၊ ဤအပူသည်သာလျှစ် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤ သို့လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မမှ'ဟူ၍ ဆိုကုန် ရာ၏။

စုန္မ--- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိုဇိုဇိတို့သည် 'ငါ့ရှင်တို့--- သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက် ၌ ဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ မဖြစ်သည်လည်း မဟုတ် သလော၊ ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်သလော၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးလော'ဟု ဆိုရာသော ဤအကြောင်း သည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ--- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရှိကုန်သော ပရိပိုဇ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာ၏-'ငဲ့ါရှင်တို့--- သတ္တဝါသည် သေသည့်နောက်၌ ဖြစ်သည် လည်း မဟုတ်၊ မြေစိသည်လည်း မဟုတ်၊ ဤအယူ သည်သာလျှင် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနှီး သာတည်းဟု ဤသို့လည်းမြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော် မေ့'ဟူ၍ ဆိုကုန်ရာ၏

စုန္မ--- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ဖရိဗိုဇ်တို့သည် 'ငါ့ရှင်တို့--- အဘယ့်ကြောင့် ရဟန်းဂေါတမ သည် ဤစကားကို မဟောသနည်း'ဟု ဆိုရာသော ဤ အကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ--- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရိုကုန်သော မရိဗိုဇ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာ၏-'ငါ့ရှင်တို့--- ဤစကားသည် ပစ္စုပွန်၊ တမလွန်အကျိုးနှင့် မစပ်၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်ရန် မဖြစ်၊ ထို့ကြောင့် ထိုစကားကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မမှု'ဟု ဆိုကုန်ရာ၏၊

#### ဟောကြားသော အရာ

ေ, ၃. ၁၅၆။ စုန္မ --- သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဝိုစ်တို့သည် 'ငါ့ရှင်တို့ --- ရဟန်း ဂေါတမသည် အဘယ်တရားကို ဟောသနည်း'ဟု ဆိုရာ သော ဤအကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ--- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရိုကုန်သော ပရိဝိုစ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာ၏-

'ငါ့ရှင်တို့--- ဤတရားသဘောသည် ဒုက္ခတည်း'ဟု ဤစကားကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

`င့ါရှင်တို့--- ဤတရားသဘောသည် ဒုက္ခဖြစ်ကြောင်း တည်း'ဟုဤစကားကိုမြတ်စွာဘုရားသည်ဟောတော်မူ၏။

`င့ါရှင်တို့--- ဤတရားသဘောသည် ဒုက္ခချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန် တည်း'ဟုဤစကားကိုမြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

'င့်ရှင်တို့--- ဤတရားသဘောသည် ဒုက္ခချုပ်ရာနိဗ္ဗာန် သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်တည်း'ဟု ဤစကားကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏-ဟု ဆိုကုန်ရာ၏။

စုန္ဒ---သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရိုကုန်သော ပရိဗိုလ်တို့သည် 'ငါ့ရှင်တို့---အဘယ့်ကြောင့် ဤစကားကို ရဟန်းဂေါတမသည် ဟောတော်မူသနည်း'ဟု ဆိုရာသော ဤအကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

စုန္မ--- ဤသို့ ဆိုကုန်သော သာသနာတော်မှ တစ်ပါး သော အယူရိုကုန်သော ပရိဗိုစ်တို့ကို ဤသို့ ဆိုကုန်ရာ၏-

ဲင့်ရှင်တို့--- ဤကေားသည် ပစ္စုပွန်အကျိုး၊ တမလွန် အကျိုးနှင့် စဝ်၏၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်ရန် ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထို စကားကို ဖြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူ၏'ဟု ဆိုကုန်ရာ၏။

# ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်သော မိစ္ဆာအယူ

ော့ ၁.၁၅၇။ စုန္မွ --- ရှေ့ အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော မိစ္ဆာအယူတို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုမိစ္ဆာအယူတို့တွင် သင်တို့ အား ဟောကြားထိုက်သော မိစ္ဆာအယူတို့ကို ဟောကြား ထိုက်သည့်အတိုင်း ငါသည် ဟောတော်မူ၏၊ သင်တို့အား မဟောကြားထိုက်သော မိစ္ဆာအယူတို့ကို ငါသည် သင်တို့ အား အဘယ့်ကြောင့် ဟောရအုံနည်း။

စုန္မ--- နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော ဓိစ္ဆာအယူ တို့သည် ရှိကုန်၏။ ထိုမိစ္ဆာအယူတို့တွင် သင်တို့အား ဟောထိုက်သော မိစ္ဆာအယူတို့ကို ဟောကြားထိုက်သည့် အတိုင်း ငါသည် ဟောတော်မူ၏။ သင်တို့အား မဟော ထိုက်သော မိစ္ဆာအယူတို့ကို ငါသည် အဘယ့်ကြောင့် ဟောရအံ့နည်း။

စုန္မ--- သင်တို့အား ဟောထိုက်သော၊ ရှေ့အပိုင်းကို हွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော မိစ္ဆာအယူတို့ကို ဟောကြားထိုက်သည့် အတိုင်း ငါသည် ဟောတော်မူ၏။ သင်တို့အား မဟော ထိုက်သော၊ ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော မိစ္ဆာအယူ တို့ကို မဟောကြားထိုက်ဘဲ ငါသည် အဘယ့်ကြောင့် ဟောရအံ့နည်း။

ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော ထိုမိစ္ဆာအယူတို့ကား အဘယ်တို့နည်း ဟူမှ-

စုန္ဒ ---`အတ္တသည်လည်းကောင်း၊ လောကသည် လည်းကောင်းမြီ၏ ချစ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို မိမိလည်း မပြုအပ်၊ သူတစ်ပါးလည်း မပြုအပ်၊ အကြောင်းကို မွေမှ၍ ဖြစ်၏ ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း' ဤသို့ သေည်ဖြင့် ဖြစ်သော မိစ္ဆာ အယူတို့တည်း၊ ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ ရှိကုန်သော၊ အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏။

၈.၃.၁၅၈။ စုန္ဒ--- ထိုသမက၊ **ဗြာဟွကာ(သူတော်**စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် 'အတ္တသည်လည်းကောင်း၊ လောက သည်လည်းကောင်း မြိ၏၊ ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အရည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော၊ အချို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ချဉ်းကပ်၍ ငါသည် ဤသို့ ဆို၏-'ငါ့ရှင်တို့--- အတ္တသည် လည်းကောင်း၊ လောကသည်လည်းကောင်း မြိတ်-ဟူသော အကြင်စကားကို သင်တို့သည် ဆိုကုန်၏၊ ဤစကားသည် ရှိသလော'ဟု ဆို၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု အကြင် စကားကို ဆိုကြကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ထိုစကားကိုလည်း ငါသည် လက်မခံ၊ ထိုသို့ လက်မခံခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း၊ စုန္မ---ဤလောက၌ မှားသော အယူရှိကုန်သော အချို့သော သတ္တဝါတို့ ရှိသောကြောင့်တည်း။

စုန္မ--- ဤမိစ္တာအယူကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း သိစေ ခြင်း၌ ငါသည် မိမိနင့် တူသော သူကို မြေင်၊ သာလွန်သော သူကိုကား အဘယ်မှာ မြင်အုံနည်း၊ စင်စစ်သော်ကား ခန္ဓာ-စသော အဘိညေယျတရားကို သိစေခြင်းအရာ၌ ငါသည် သာလျှင် အသာဆုံး ဖြစ်၏။

ေ.၃.၁၅၉။ စုန္--- ထိုသမက၊ ပြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် 'ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို မိမိ ပြုထား၏။ သူတစ်ပါး ပြုထား၏။ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို မိမိလည်း ပြုထား၏။ သူတစ်ပါးလည်း ပြုထား၏။ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲကို မိမိလည်း ပြုမထား၊ သူတစ်ပါးလည်း ပြုမထား၊ အကြောင်းကို မစွဲမှု၍ ဖြစ်၏။ ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူ သည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိ ကုန်သော ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ချဉ်းကပ်၍ ငါသည် ဤသို့ ဆို၏-'ငါ့ရှင်တို့--- သင်တို့ ဤသို့ ဤသို့ ဆိုသော စကားသည် ရှိသလော'ဟု ဆို၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု အကြင် စကားကို ဆိုကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ထိုစကားကို ငါသည် လက်မခံ၊ ထိုသို့ လက်မခံခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း၊ စုန္မ--- ဤ

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

လောက၌ မှားသောအယူရိုကုန်သော အချို့သော သတ္တဝါတို့ ရှိသောကြောင့်တည်း။

စုန္မ---ဤမိစ္ထာအယူကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း သိစေခြင်း အရာ၌ ငါသည် မိမိနှင့် တူသော သူကို မြေငါ သာလွန်သော သူကိုကား အဘယ်မှာ မြင်အုံနည်း၊ စင်စစ်သော်ကား ခန္ဓာ-စသော အဘိညေယျတရားကို သိစေခြင်းအရာ၌ ငါသည် သာလျှင် အသာဆုံး ဖြစ်၏။

စုန္မ --- ဤဆိုခဲ့သော စိစ္ထာအယူတို့ကား ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော စိစ္ထာအယူတို့တည်း၊ ငါသည် သင်တို့အား ဟောထိုက်သော စိစ္ဆာအယူတို့ကို ဟောထိုက်သည့်အတိုင်း ငါသည် သင်တို့အား ဟောတော်မူ၏ ငါသည် သင်တို့အား ဟောထိုက်သော စိစ္ဆာအယူတို့ကို မဟောထိုက်ဘဲ အဘယ့်ကြောင့် ဟောရအုံနည်း၊

#### နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ဖြစ်သော မိစ္ဆာအယူ

ော့ ၁၆၀။ စုန္မွ--- ငါသည် သင်တို့အား ဟောထိုက် သော နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော ဓိစ္ဆာအယူတို့ကို ဟောကြားထိုက်သည့်အတိုင်း ဟောတော်မူ၏။ ငါသည် သင်တို့အား မဟောထိုက်သော နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ် ကုန်သော ဓိစ္ဆာအယူတို့ကို မဟောကြားထိုက်ဘဲ အဘယ့် ကြောင့် ဟောရအံ့နည်း။ နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ဖြစ်ကုန်သော ထိုဓိစ္ဆာအယူတို့ကား အဘယ်တို့နည်း ဟူမှ-

စုန္မ--- 'အတ္တသည် ရုပ်ရှိ၏ သေပြီးနောက်၌ ဖြီ၏ အတ္တသည် သေလျှင် ပြတ်၏ ပျက်စီး၏ သေသည်မှ နောက်၌ ဖြေစီး ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဤသို့ စာသည်ဖြင့် ဖြစ်သော ဓိစ္ဆာအယူတို့တည်း၊ ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော၊ အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏။

စုန္မ — ထိုသမဂၢ ပြာဟွက(သူတော်စင်းသူတော်မြတ်) တို့တွင် 'အတ္တာသည် ရုပ်ရှိ၏ အတ္တာသည် သေသည့်နောက်၌ မြီ၏၊ ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါသော အယူ သည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော သမောဂ၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ချဉ်းကပ်၍ ဝါသည် ဤသို့ ထို၏-'ငါ့ရှင်တို့ —သင်တို့ ဤသို့ ဤသို့ ဆိုသော ကေးသည် ရှိသလော'ဟု ဆို၏၊ ထိုသမော၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် `ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း ဟု အကြင် ကေားကို ဆိုကြကုန်၏ ထိုသမား၊ ဗြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ထိုတေားကို ငါသည် လက်မခံ၊ ထိုသို့ လက်မခံခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း၊ စုန္မ--- ဤ လောက၌ မှားသော အယူရိုကုန်သော အချို့သော သတ္တဝါ တို့ ရှိသောကြောင့်တည်။

စုန္--- ဤမိစ္တာအယူကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း သိစေ ခြင်းအရာ၌ ငါသည် မိမိနှင့်တူသောသူကို မြေင်၊ သာလွန် သော သူကိုကား အဘယ်မှာ မြင်အံ့နည်း၊ စင်စစ်သော်ကား ခန္ဓာ-စသော အဘိညေယျတရားကို သိစေခြင်းအရာ၌ ငါသည်သာလျှင် အသာဆုံး ဖြစ်၏၊

စ.၃.၁၆၁။ စုန္မ--- ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင်--- 'အတ္တသည် သေလျှင် ပြတ်၏၊ ပျက်စီး၏၊ သေသည်မှ နောက်၌ မဗြစ်။ ဤအယူသည် သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာ တည်း' ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိ ကုန်သော၊ သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့ကို ချဉ်းကဝ်၍ ငါသည် ဤသို့ ဆို၏ 'ငါ့ရှင်တို--- သင်တို့ ဤသို့ ဤသို့ ဆိုသော စကားသည် ရှိသလော'ဟု ဆို၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'ဤအယူသည်သာလျှင် မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု အကြင်ကေားကို ဆိုကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ထိုသမာက၊ ဗြဲသည် လက်မစံ၊ ထိုသို့ လက်မစံခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း၊ စုန္ဓ--- ဤလောက၌ မှာသောအယူ

စုန္မ--- ဤမိစ္တာအယူကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း သိစေ ခြင်းအရာ၌ ငါသည် မိမိနှင့်တူသောသူကို မြေင်၊ သာလွန် သော သူကိုကား အဘယ်မှာ မြင်အံ့နည်။ စင်စစ်သော်ကား ခန္ဓာ-စသော အဘိညေယျတရားကို သိစေခြင်းအရာ၌ ငါသည်သာလျှင် အသာဆုံး ဖြစ်၏။

စုန္ဒ--- ဤဆိုခဲ့သော မိစ္ဆာအယူတို့သည် နောက်အဝိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော မိစ္ဆာအယူတို့တည်း။

ော့ ၁၆၂။ စုန္မ--- ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော ဤ မိစ္ဆာအယူတို့ကိုလည်းကောင်း နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန် သော ဤမိစ္ဆာအယူတို့ကိုလည်းကောင်း ပယ်ခြင်းငှာ လွန် မြောက်ခြင်းငှာ ဤသို့သော နည်းဖြင့် ဝါသည် သတိပဌာန် လေးပါးတို့ကို တောထား၏။ Jac

အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ-

စုန္ဒ --- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပြင်းစွာ အားထုတ်လျက် ဆင်ခြင်လျက် သတိရှိလျက် ရုပ်အပေါင်း၌ ရုပ်အပေါင်း-ဟု အဖန်ဖန် ရှလျက် လောက၌ဖြစ်တတ်သော လိုရင်တပ်မက်ခြင်းနှင့် နလုံးမသာယာခြင်းကိုပယ်ဖျောက်၍ နေ၏။

စံစားမှုဝေဒနာတို့ ၌စံစားမှုဝေဒနာ-ဟုအဇန်ဇန် ရှလျက်၊ စိတ်၌ စိတ်-ဟု အဖန်ဇန် ရှလျက်၊ သဘောတရားတို့၌ သဘောတရား-ဟု အဖန်ဖန် ရှလျက် လောက၌ ဖြစ်တတ် သော လိုချင်တဝ်မက်ခြင်းနှင့် နှလုံးမသာယာခြင်းကို ပယ်ရျောက်၍ နေ၏။

စုန္ --- ရှေ့အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော ဤမိစ္တာအယူ တို့ကိုလည်းကောင်း၊ နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်ကုန်သော ဤမိစ္ဆာအယူတို့ကိုလည်းကောင်း ပယ်ခြင်းငှာ လွန်မြောက် ခြင်းငှာ ဤသို့သော နည်းဖြင့် ငါသည် ဤသတိပဌာန် လေးပါးတို့ကို ဟောထား၏'ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ေ.၃.၁၆၃။ ထိုအခါ အရှင်ဥပဝါကသည် မြတ်စွာဘုရား ၏ နောက်မှ မြတ်စွာဘုရားကို ယပ်ခတ်လျက် နေ၏ ထိုအခါ အရှင်ဥပဝါကသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား---ထူးဆန်းပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား--- ဤတရားဒေသနာတော် သည် ကြည်ညိုဖွယ် ရှိပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား---ဤတရား ဒေသနာတော်သည် အလွန်ကြည်ညိုဖွယ် ရှိပါပေစွ၊ မြတ်စွာ ဘုရား---ဤတရားဒေသနာတော်သည် အဘယ်အမည် ရှိပါ သနည်း"ဟု လျှောက်၏။

"ဥပဝါက--- ဤတရားဒေသနာတော်ကို ကြည်ညိုဖွယ် ပါသာဒိကဝုက် ရှိသောကြောင့် ဤသာသနာတော်၌ "ပါသာဒိကဒေသနာတော်"-ဟူ၍သာ မှတ်လော့"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို မိန့်တော်မူ၏။ အရှင်ဥပဝါကသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရားတော်ကို နှစ်သက်သဘောကျသည် ဖြစ်၍ ဝမ်း မြောက်စွာ ခံယူလေသတည်း။



# *ಎಂದುಯಾಮ್*

#### မဟာပုရိသလက္ခဏာ သုံးဆယ့်နှစ်ပါး

၈.၃.၁၆၄။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိ မြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤကေားကို မိန့်ကြား တော်မူ၏။

ေ ၃.၁၆၅။ "ရဟန်းတို --- ဟောပုရိသလက္ခကာ (ယောက်ျားမြတ်၏ သုံးဆယိုနှစ်ပါးသော လက္ခကာ)တို့ သည် ရိုကုန်၏၊ ယင်းလက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်အတွက် နှစ်ပါးသော ဖြစ်ကိန်းတို့သာလျှင် ရိုကုန်၏ အခြားတစ်ပါးသော ဖြစ်ကိန်း မရှိ။

အကယ်၍ လူ့ဘောင်၌ နေသော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ် မည်၊ အကယ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်သော် ဘုရား ဖြစ်မည်။

ရဟန်းတို့--- ထိုလက္ခကာတို့သည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-

ရဟန်းတို့--- ဤလောက၌ ယောက်ျားမြတ်သည် အညီ အညွှတ် ကောင်းစွာ ထိသော ခြေဖဝါးရှိ၏၊ (၁)

အောက်ခြေဖဝါးပြင်တို့၌ အကန့်တစ်ထောင် ရှိကုန်သော၊

အကွပ်ပုံတောင်းတို့နှင့် တကွ အခြင်းအရာအလုံးစုံနှင့် ပြည့်စုံ ကုန်သော စက်ဝန်းတို့သည် ဖြစ်ပေါ် လျက် ရှိကုန်၏။(၂)

ရှည်သော ဖနောင့် ရှိ၏။(၃)

ရှည်သွယ်သော လက်ချောင်း၊ ခြေချောင်း ရှိ၏။ (၄)

နူးညံ့ နုနယ်သော လက်ဖဝါး၊ ခြေဖဝါး ရှိ၏။ (၅)

ကွန်ရက်ပမာ ညီညာသော လက်ချောင်း၊ ခြေချောင်း ရှိ၏၊ (၆)

ဖမျက်မြင့်သော ခြေ ရှိ၏။ (၇)

ဇကီသားကောင်(တောဆိတ်နက်)၏ သလုံးမြင်းခေါင်း ကဲ့သို့သော သလုံးမြင်းခေါင်း ရှိ၏။ (၈)

မကိုင်းမညွှတ်ဘဲ ရပ်လျက်ပင် နှစ်ဖက်သော လက်ဝါး ပြင်တို့ဖြင့် ပုဆစ်ဒူးတို့ကို သုံးသပ်နိုင်၏။(၉)

အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းသော ယောက်ျားအင်္ဂါ ရှိ၏။ (၁၀)

ရွှေအဆင်းရှိ၏၊ ရွှေနှင့် တူသော အသားအရေ ရှိ၏။(၁၁)

ချောမွေ့သော အသားအရေ ရှိ၏ အသားအရေ ချောမွေ့ သောကြောင့် မြူအညစ်အကြေး မလိမ်းကျံ (မငြိကပ်)။ (၁၂) တစ်ပင်ချင်း ပေါက်သော မွေးညင်း ရှိ၏၊ မွေးညင်းပေါက် တို့၌ မွေးညင်းတစ်ပင်စီသာ ပေါက်ကုန်၏။ (၁၃)

အထက်သို့ ကော့တက်သော မွေးညင်း ရှိ၏ မျက်စဉ်းညို အဆင်းရှိကုန်သော မွေးညင်းတို့သည် လက်ျာရစ်လည်၍ အထက်သို့ ကော့တက်လျက် ပေါက်ကုန်၏။ (၁၄)

ပြဟွာမင်းကဲ့သို့ ဖြောင့်မတ်သော ကိုယ် ရှိ၏။ (၁၅)

အရပ်ခုနစ်ပါး၌ အသား မြိုးမောက်ခြင်း ရှိ၏။ (၁၆)

ခြင်္သေ့ကိုယ်ရှေ့ပိုင်းနှင့် တူသော ကိုယ် ရှိ၏။ (၁၇)

လက်ပြင်နှစ်ဖက်အကြား၌ တစ်ပြင်တည်း ညီလျက် ပြည့်မြိုးသော ကျောပြင် ရှိ၏။ (၁၈)

ပညောင်ပင်ကဲ့သို့ ဝန်းသော ကိုယ် ရှိ၏ ထိုယောက်ျား မြတ်၏ အလဲသည် ကိုယ်အရပ်မြင့်သလောက် ကျယ်ပြန့်၏ ကိုယ်အရပ်သည်လည်း အလဲကျယ်ပြန့်သလောက် မြင့်၏၊ (၁၉)

ညီညာစွာ လုံးသော လည်ပင်း လည်တိုင် ရှိ၏။ (၂၀)

အရသာကို ဆောင်သော အလွန်ကောင်းမြတ်သော အကြော ရှိ၏။ (၂၁)

ခြင်္သေ့၏ မေးနှင့် တူသော မေး ရှိ၏၊ (၂၂)

လေးဆယ်သော သွား ရှိ၏။ (၂၃)

ညီညွှတ်သော သွား ရှိ၏။ (၂၄)

မကျဲသော သွား ရှိ၏။ (၂၅)

အလွန်ဖြူစင်သော အစွယ် လေးချောင်း ရှိ၏။ (၂၆)

ကြီးမား၊ ရှည်လျား၊ နူးညံ့သော လျှာ ရှိ၏။ (၂၇)

ပြဟွာမင်း၏ အသံနှင့် တူသော အသံ ရှိ၏၊ ကရဝိက်ငှက် ၏ အသံနှင့် တူသော အသံ ရှိ၏၊ (၂၈)

အလွန်ညိုသော မျက်လုံး ရှိ၏။ (၂၉)

နွားငယ်မျက်တောင်နှင့် တူသော မျက်တောင် ရှိ၏။ (၃၀)

မျက်မှောင်နှစ်ခုအကြား၌ နူးညံ့သည့် လဲဝါဂွမ်းနှင့် တူသော၊ ဖြူသော ဥက္ကလုံမွေးရှင် ပေါက်လျက် ရှိ၏ (၃၁) သင်းကျစ်ဆင်ထားဘိသကဲ့သို့သော ဦးခေါင်း ရှိ၏၊ (၃၂)

ထိုလက္ခဏာတို့သည် ဤသည်တို့ပင်တည်း။

ရဟန်းတို--- ဤမေတာပုရိသလက္ခကာ (ယောက်ျား မြတ်၏ လက္ခကာ) သုံးဆယ့်နှစ်ပါးတို့ကို သာသနာပ ရသေ့တို့သည်လည်း ကျက်မှတ်ထားကုန်၏ ထိုသူတို့သည် ဤကံကို ပြုရြင်းကြောင့် ဤလက္ခကာကို ရ၏-ဟူ၍ကား မသိကုန်။

#### (၁) သုပ္ပတိဋိတ ပါဒ လက္ခဏာတော်

ေ, ၃.၁၆၆။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက မြဲမြံစွာ ဆောက် တည်၏၊ ဆေုတ်မနစ် ဆောက်တည်၏၊ ကာယသုဝရိုက်၊ ဝစိသုဝရိုက်၊ မနောသုဝရိုက်၌ ဖြစ်စေ၊ ပေးကမ်း ဝေငှခြင်း၌ ဖြစ်စေ၊ သီလဆောက်တည်ခြင်း၌ ဖြစ်စေ၊ ဥပုသိစောင့်သုံး ခြင်း၌ ဖြစ်စေ၊ အဓိ၌ပြုဇွယ် ဝတ်ကို ပြုခြင်း၊ အမေ၌ပြုဇွယ် ဝတ်ကို ပြုခြင်း၊ သမော(သူတော်စေ)၌ ပြုဇွယ်ဝတ်ကို ပြုခြင်း၊ ဌာဟွက(သူတော်မြတ်)၌ ပြုဇွယ် ဝတ်ကို ပြုခြင်း၊ အမျိုး၌ ကြီးသူတို့ကို အရှိအသေပြုခြင်း၌ ဖြစ်စေ၊ အခြား လွန်မြတ်သော ကုသိုလ်တရားတို့၌ ဖြစ်စေ၊ မြမ်စွာ ဆောက်တည်၏၊ ဆေုတ်မနစ် ဆောက်တည်၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ တစ်ပါးသော နတ် တို့ကို နတ်အသက်၊ နတ်အဆင်း၊ နတ်ရုမ်းသာ၊ နတ်အခြံ အရုံ၊ နတ်အစိုးရခြင်း၊ နတ်ရုပါရုံ၊ နတ်သဒ္ဒါရုံ၊ နတ်ဂနွာရုံ၊ နတ်ရသာရုံ၊ နတ်ဖောဌမွာရုံ-ဟု ဆိုအပ်သော ဆယ်ပါးသော အရာဌာနတို့၌ သာလွန်၏ လွှမ်းမိုး၍ တည်၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ့ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤမဟာ ပုရိသလက္ခကာကို ရ၏၊ အညီအညွှတ် ကောင်းစွာ ထိသော ခြေဖဝါး ရှိ၏၊ ခြေကို မြေ၌ အညီအညွှတ် ချ၏၊ ခြေကို မြေမှ အညီအညွှတ် ကြွ၏၊ ခြေဖဝါးပြင်တစ်ခုလုံးဖြင့် အညီအညွှတ် မြေကို ထိ၏၊

ေ, ၃.၁၆ဂု၊ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာ ဘုရားအလောင်းတော်သည် အကယ်၍ လူ့ဘောင်၌ နေ သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ဆည်၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်ကို ရမည်နည်း ဟူမူ- ဆန့်ကျင်ဘက် ရန်သူ မည်သူကမျှ ထိုမင်းကို မဝိတ်ပင် မတားဖြစ်နိုင်။ စကြဝတေးမင်းဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်သည် ဖြစ်၍ ဘုရား ဖြစ်၏။ ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်ကို ရသနည်း ဟူမှ-

လောက၌ အတွင်းရန်၊ အပြင်ရန် ဖြစ်ကုန်သော ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ၊ သကေ၊ ဗြာဟွက၊ နတ်၊ မာရိနတ်၊ ဗြဟွာ မည်သူကမျှ ထိုဘုရားကို မဝိတ်ပင် မတားမြစ်နိုင်။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏၊ ဤအကြောင်းအရာကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မှ၏။

# (၂) ပါဒ တလ စက္က လက္ခဏာတော်

ေ, ၃.၁၆၈။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်ဦအခါက လူအများအား ရှမ်းသာစေ၏ ထိတ်လန့် တုန်လှုပ်စွယ်ဘေးကို ပယ်ဈောက် ၏ တရားနှင့် လျော်စွာ စောင့်ရှောက်မှု၊ ကာကွယ်မှု၊ လုံမြို့ စေမှုကိုလည်း စီရင်၏ အပြီအရံနှင့် တကွသော အလှူကို လည်း ပေးလူ၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ဖြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ကိုယ်ခနွာ ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက် လာသည်ရှိသော် ဤဟောပုရိသလက္ခကာကို ရ၏၊ အောက်ခြောငါးအပြင်တို့၌ အကန်တစ်ထောင်ရှိကုန်သော၊ အာကွပ်ပုံတောင်းနှင့်တကွ အခြင်းအရာအလုံးစုံနှင့် ပြည့်စုံ ကုန်သော၊ ကောင်းစွာ ပြတ်သား ပြားနားသော စက်ဝန်းတို့ ဖြစ်ပေါ် လျက် ရှိကုန်၏ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံတောင်ရှိတူက် ရှိကုန်၏ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော ထို မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် အကယ်၍ လူ့ဘောင်၌ နေဘုံ၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်ကို ရမည်နည်း ဟူမှ- ထိုစကြဝတေးမင်းမှာ များသော အခြံအရံ ရှိမည်၊ ထို အရြံအရံတို့သည်ကား ပုဏ္ဏားများ၊ သူဌေးသူကြယ်များ၊ ဘဏ္ဏာရေးအမတ်များ၊ အမတ်ချုပ်ကြီးများ၊ ဆင်စီးသူရဲများ၊ မြင်းစီးသူရဲများ၊ တံခါးမှူးများ၊ အမှုဆောင်အမတ်များ၊ အတိုင်ပင်မံအမတ်များ၊ လက်အောက်ခံဘုရင်များ၊ မြို့စား နယ်စားများနှင့် မင်းညီမင်းသားများ ဖြစ်မည်။ စကြဝတေး မင်းဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့သည် ဖြစ်၍ ဘုရား ဖြစ်၏။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်ကို ရသနည်း ဟူမူ-

ထိုမြတ်စွာဘုရားမှာများသောအခြံအရံရှိ၏ထိုအခြံအရံ တို့သည်ကား ရဟန်းများ၊ ရဟန်းမများ၊ ဥပါသကာ ယောက်ျားများ၊ ဥပါသိကာမိန်းမများ၊ နတ်များ၊ လူများ၊ အသုရာများ၊ နဂါးများ နှင့် ဂန္ဓပ္ပများ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏၊ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မှ၏၊

#### (၃–၅) အာယတ ပဏို – စသော လက္ခဏာတော် သုံးပါး

ေ, ၃.၁၆၉။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက အသက် သတ်ခြင်းကို ပယ်၍ အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ တုတ်ကို ချထားပြီး ဖြစ်၏ လက်နက်ကို ချထားပြီး ဖြစ်၏ မကောင်းမှုပြုရမည်ကို ရှက်တတ်၏ သနားခြင်းနှင့် ပြည့်စုံ ၏ သတ္တဝါအားလုံးတို့၏ အစီးအပွားတို့ကို လိုလားလျက် နေ၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏ ထိုနတ်ပြည်၌ စုတာ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤသုံးပါး သော မဟာပုရိသလက္ခကာတို့ကို ရ၏ ရှည်သော ဖနောင့် လည်း ရှိ၍။ ရှည်သော လက်ရောင်း၊ ခြေချောင်းလည်း ရှိ၍။ ပြဟ္မာမင်းကဲ့သို့ ဖြောင့်မတ်သော ကိုယ်လည်း ရှိ၍။

ထိုလက္ခကာတော်နှင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေအံ့၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်ကို ရမည်နည်းဟူမှု-အသက်ရှည်မည်၊ ကြာမြင်စွာ တည်မည်။ ဆန့်ကျင်ဘက် ရန်သူ မည်သူကမျှ ပဋိသနေ့နှင့် စုတိအကြား၌ ထိုစကြာ မင်း၏ အသက်ကို သတ်ခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရားဖြစ်သည်ဖြစ်၍အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်းဟူမူ-သက်တော်ရှည်၏ ကြာမြင့်စွာ တည်တော်မူ၏၊ လောက၌ ဆန့်ကျင်ဘက် ရန်သူ ဖြစ်ကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက၊

900

နတ်၊ မာရ်နတ်၊ ပြဟွာ မည်သူကမျှ ပဋိသန္ဓေနှင့် စုတိ အကြား၌ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ အသက်ကို သတ်ခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

#### (၆) သတ္တုဿဒ လက္ခဏာတော်

ေ၃.၁ဂုပ။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက အရသာ ကောင်းဖွန်သော ခဲစွယ်၊ စားဖွယ်၊ သာယာဖွယ်၊ လျက်ဖွယ်၊ သောက်ဖွယ်တို့ကို ပေးလျစုံ၏ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။ နတ်ပြည်၌ စုတော့ရှိ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤမဟာပုရိသလက္ခကာကို ရ၏၊ အရပ်ခုနစ်ပါး၌ အသား ဖြိုးမောက်ခြင်း ရှိ၏ လက်နှစ်စက်၊ ခြေနစ်တော်၊ ပစုံး စွန်းနှစ်ဖက်၊ လည်ကုပ် ဤအရပ်ခုနှစ်ပါးတို့၌ အသား ဖြိုးမောက်ခြင်း ရှိ၏

ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေအံ့၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- အရသာကောင်းမွန်သော ခဲဖွယ်၊ စားဗွယ်၊ သာယာဖွယ်၊ လျက်ဖွယ် နှင့် သောက်ဖွယ်တို့ကို ရမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ- အရသာကောင်းမွန်သော ခဲဗွယ်၊ စားဗွယ်၊ သာယာ ဗွယ်၊ လျက်ဗွယ် နှင့် သောက်ဗွယ်တို့ကို ရတော်မူ၏။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

# (ဂ – ၈) မုဒု တလုန ဟတ္ထ ပါဒ လက္ခဏာတော်နှင့် ဇာလ ဟတ္ထ ပါဒ လက္ခဏာတော်

ေ, ၃.၁ဂု၁။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက သင်္ဂဟတရား လေးပါးတို့ဖြင့် လူအပေါင်းကို ရှီးမြှောက်ခဲ့၏။ ထိုသင်္ဂဟ တရား လေးပါးတို့သည်ကား-

- (၁) ပေးကမ်းစွန့်ကြဲခြင်း၊
- (၂) ချစ်ဖွယ်သော စကားကို ဆိုခြင်း၊
- (၃) အကျိုးစီးပွားကို ကျင့်ဆောင်ခြင်းနှင့်
- (၄) မိမိနှင့် တန်းတူညီမျှ ဆက်ဆံခြင်းတို့တည်း။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကောင်းမှု ကံကို ပြုခဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ့ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤမဟာ ပုရိသလက္ခကာနှစ်ပါးကို ရ၏ နုးညံ့ နုနယ်သော လက်ဖဝါး ခြေဖဝါးလည်း ရှိ၏၊ ကွန်ရက်ပမာ အရေးအကြောင်း ညီညာသော လက်ခြေလည်း ရှိ၏၊

ထိုလက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ထိုမြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေအံ့၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟုမူ- ကောင်းစွာ စည်းလုံးညီညွှတ်သော ပရိသတ် ရှိမည်၊ ထိုမင်း၏ ပရိသတ်တို့သည် ကောင်းစွာ စည်းလုံး ညီညွှတ်ကြမည်။ ထိုပရိသတ်တို့သည်ကား ပုထ္ထားများ၊ သူဌေးသူကြွယ်များ ဘဏ္ဏာရေးအမတ်များ၊ အမတ်ချုပ်ကြီး များ၊ ဆင်စီးသူရဲများ၊ မြင်းစီးသူရဲများ၊ တံခါးမှူးများ၊ အမှုဆောင် အမတ်များ၊ အတိုင်ပင်စံအမတ်များ၊ လက် အောက်စံ ဘုရင်များ၊ မြို့စား နယ်စားများနှင့် မင်းညီမင်းသား များ ဖြစ်မည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟုမူ- ကောင်းစွာ စည်းလုံးညီညွှတ်သော ပရိသတ် ရှိ၏ ထို မြတ်စွာဘုရား၏ ပရိသတ်တို့သည် ကောင်းစွာ စည်းလုံး ညီညွှတ်ကုန်၏၊ ထိုပရိသတ်တို့သည်ကား ရဟန်းများ၊ ရဟန်းမများ၊ ဥပါသကာယောကျ်ားများ၊ ဥပါသိကာမိန်းမ များ၊ နတ်များ၊ လူများ၊ အသုရာများ၊ နဂါးများနှင့် ဂန္ဓဗွများ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤ အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏

# (၉–၁၀) ဥဿင်္ခ ပါဒ လက္ခဏာတော်နှင့် ဥဒ္ဓဂ္ဂ လောမ လက္ခဏာတော်

၈.၃.၁ဂ၂။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက အကျိုးနှင့် စပ်သော စကား၊ ကုသိုလ်တရားနှင့် စပ်သော စကားကို ပြောဆိုတတ်၏၊ လူအများအား ထိုတရားတို့ကို ထင်ရှား အောင်ပြတတ်၏ သတ္တဝါတို့၏အကျိုးစီးပွားကို ဆောင်ရွက် တတ်၏ တရားအလူကို ပေးတတ်၏၊

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နုတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤမဟာ ပုရိသလက္ခကာ နစ်ပါးကို ရ၏၊ ဖမျက်မြင့်သော ခြေ ရှိ၏၊ အထက်သို့ကော့တက်သော မွေးညင်းရှိ၏၊ ထိုလက္ခကာနင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ့ ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ-လောကိလူသားအပေါင်းတို့တွင် အကြီးမြတ်ဆုံး ဖြစ်မည်၊ ရှီးမွမ်းဇွယ်အကောင်းဆုံး ဖြစ်မည်၊ အချုပ်ဆုံး ဖြစ်မည်၊ အပြဌာန်းဆုံးဖြစ်မည်၊ နှစ်သက်ဇွယ်အကောင်းဆုံး ဖြစ်မည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟုမှ- အားလုံးသော သတ္တဝါတို့တွင် အကြီးမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏ ရှီးမွမ်းဖွယ်အကောင်းဆုံး ဖြစ်၏၊ အချုပ်ဆုံး ဖြစ်၏၊ အပြဋ္ဌာန်းဆုံး ဖြစ်၏၊ နှစ်သက်ဖွယ်အကောင်းဆုံး ဖြစ်၏၊ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏၊ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မှ၏၊

#### (၁၁) ဧဏိ ဇင်္ဃ လက္ခဏာတော်

ေ၃.၁ဂု၃။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက 'ဤသူတို့သည် အဘယ်သို့လျှင် လျင်စွာ သီကုန်အုံနည်း၊ ဤသူတို့သည် အဘယ်သို့လျှင် လျင်စွာ ကျင့်ကုန်အုံနည်း၊ ဤသူတို့သည် အဘယ်သို့လျှင် ကြာမြင့်စွာ ပေငံပန်းကုန်အုံနည်း'ဟု ကြံစည်၍ သိပ္ပအတတ်၊ ဝိဇ္ဇာအတတ်၊ အကျင့်သီလနှင့် ကစ္စညာကတာပညာတို့ကို ရိုသေစွာ ဂရုတစိုက် ပို့ချ၏ သင်ကြားပေး၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။ ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤမဟာပုရိသလက္ခကာကို ရ၏ ဧကီသားကောင် တောဆိတ်နက်ကဲ့သို့ ပြေပြစ်သော သလုံးမြင်းခေါင်း ရှိ၏ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုလက္ခကာနင့် ပြည့်စုံ၍ လူ ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေး မင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- မင်းတို့နှင့် ထိုက်ကုန်သော၊ မင်းတို့အဂါ ဖြစ် ကုန်သော၊ မင်းတို့အသုံးအဆောင်ဖြစ်ကုန်သော၊ မင်းတို့နှင့် လျောက်ပတ်ကုန်သော ဆင်ယာဉ်းမြင်းယာဉ်-စသည်တို့ကို လျင်စွာ ရမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ - ရဟန်းတို့နှင့် ထိုက်ကုန်သော၊ ရဟန်းတို့၏ အင်္ဂါ ဖြစ်ကုန်သော၊ ရဟန်းတို့၏ အသုံးအဆောင်ဖြစ်ကုန်သော၊ ရဟန်းတို့နှင့် လျောက်ပတ်ကုန်သာ၊ သင်္ကန်း-စသော ပရိက္ခရာနှင့် ပရိသတ်လေးပါး-စသည်တို့ကို လျင်စွာ ရ၏။ ဘုရား ဖြစ်သည်ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မှ၏။

# (၁၂) သုခုမစ္ဆဝိ လက္ခဏာတော်

ေ, ၃, ၁၇၄။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ချဉ်းကပ်၍ အဇန်ဇန် မေးမြန်း၏။

ဲအရှင်ဘုရား--- အဘယ်သဘောသည် ကုသိုလ်မည်ပါ သနည်း၊ အဘယ်သဘောသည် အကုသိုလ် မည်ပါသနည်း၊ အဘယ်သဘောသည် အဖြစ်ရှိပါသနည်း၊ အဘယ်သဘော သည် အဖြစ်ကင်းပါသနည်း၊ အဘယ်တရားကို ဖိုဝဲသင့် ပါသနည်း၊ အဘယ်တရားကို ဖေိုဝဲသင့်ပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ် ဖြစေသာ အဘယ်တရားသည် ရှည်စွာသော ကာလပတ်လုံး အကျိုးစီးပွားမဲ့ခြင်းငှာ ဆင်းရဲခြင်းငှာ ဖြစ်ရာပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ်ပြုသော အဘယ်တရားသည် ရှည်စွာသော ကာလ ပတ်လုံး ကောင်းကျိုူးရှိခြင်းငှာ ချစ်းသာခြင်းငှာ ဖြစ်ရာ ပါသနည်း'ဟု အဝန်ဇန် ဖေးမြန်း၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုစဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။ ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤမဟာပုရိသလက္ခကာကို ရ၏ ရောမွေ့သော အသားအရေ ရှိ၏၊ အသားအရေ ရောမွေ့သောကြောင့် ကိုယ်၌ မြူအညစ်အကြေး မငြိကပ်၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်သည် ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံ၍ လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟုမှု- ကြီးသော ပညာ ရှိမည်၊ လောကိလူသားတို့တွင် ပညာအရာ၌ ထိုမင်းနှင့် တူသော တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူ၊ ထိုမင်းထက်သာသော တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူ ရိုလိမ့်မည်မဟုတ်။စကြဝတေးမင်းဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ-ကြီးသော ပညာ ရှိ၏ များသော ပညာ ရှိ၏ ရှင်သော ပညာ ရှိ၏ လျင်သော ပညာ ရှိ၏ ထက်သော ပညာ ရှိ၏ ထိုးထွင်း၍ သိနိုင်သော ပညာ ရှိ၏ အလုံးစုံသော သတ္တဝါတို့ တွင် ပညာအရာ၌ ထိုဘုရားနှင့် တူသော တစ်စုံတစ်ယောက် သောသူးထိုဘုရားထက်သာသောတစ်စုံတစ်ယောက်သော သူ မရှိ။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤ အကျိုးကို ရ၏။ ဤ အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောဝောာ်မူ၏။

#### (၁၃) သုဝဏ္ဏ ဝဏ္ဏ လက္ခဏာတော်

ေ, ၁.၁၇၅။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘတ်ပို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက အမျက်မထွက်ခဲ့၊ စိတ်ပင်ပန်းခြင်း မများခဲ့၊ များစွာ ဆိုသော်လည်း ဒေါသ အစွမ်းဖြင့် အငြံအစွန်း မရှိခဲ့၊ စိတ်မနာခဲ့၊ ရန်ပြီးမတိုခဲ့၊ အမျက်ထွက်ခြင်းကို ဖြစ်စေ၊ ပြစ်မှားခြင်းကို ဖြစ်စေ၊ နှလုံးမသာယာခြင်းကို ဖြစ်စေ၊ ထင်ရှား မပြခဲ့၊ ခုံရည်ရော ဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ ဝါရည်ရောဖြင့် ရက်လုပ်ထား ကုန်သော၊ပိုးချည်ရောဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ သိုးမွေး (ကမွလာ) ရည်ရောဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ သိမ်မွေ့ နူးညံ့ကုန်သော စင်းနှီး\*တတ်ရုံတို့ကို ပေးလူဖြော်၊ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြခဲ့သည်၏ အဖြစ်

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤဟောပုရိသလက္ခကာကို ရ၏၊ ရွှေအဆင်း ရှိ၏ ရွှေနှင့် တူသော အသားအရေ ရှိ၏၊ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့် စုံသောထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည်လူ့ ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟုမှု - စုံရည်ချောဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ ဝါချည် ချောဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ ပိုးချည်ချောဖြင့် ရက်လုပ် ထားကုန်သော၊ သိုးမွေး(ကမ္မလာ)ချည်ချောဖြင့် ရက်လုပ် ထားကုန်သော၊ သိမိမွေ့နူးညံ့သော စင်းနှီးဝတ်ရုံတို့ကို ရမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ- ခုံချည်ရောဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ ဝါချည် ရောဖြင့် ရက်လုပ်ထားကုန်သော၊ ပိုးချည်ရောဖြင့် ရက်လုပ် ထားကုန်သော၊ သိုးမွေး(ကမ္မလာ)ချည်ရောဖြင့် ရက်လုပ် ထားကုန်သော၊ သိမ်မွေ့နူးညံ့သော ဝင်းနိုးဝတ်ရုံတို့ကို ရ၏။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

#### (၁၄) ကောသောဟိတ ဝတ္ထ ဂုယု လက္ခဏာတော်

ော. ၁.၀(၆။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက ကြာမြင့်စွာ ပျောက်ကွယ်နေ့ကုန်သောကြာမြင့်စွာကွဲကွာနေ့ကုန်သော ဆွေမျိုးတို့ကို ဖြစ်စေ၊ အလွန်ချစ်စင်ကြသော အဆွေစင်ပွန်း တို့ကို ဖြစ်စေ ပေါင်းဆုံညီညွတ်စေ၏။

သားနှင့်အဓိကိုလည်း ပေါင်းဆုံညီညွှတ်စေ၏။ အဓိနှင့်သားကိုလည်း ပေါင်းဆုံညီညွှတ်စေ၏။ သားနှင့်အဗကိုလည်း ပေါင်းဆုံညီညွှတ်စေ၏။ အဗနှင့်သားကိုလည်း ပေါင်းဆုံညီညွှတ်စေ၏။ ညီနှင့်အစ်ကို၊ အစ်ကိုနှင့်ညီကိုလည်း ပေါင်းဆုံ ညီညွှတ်

နှမနှင့်မောင်ကိုလည်း ပေါင်းဆုံညီညွှတ်စေ၏။ မောင်နှင့်နှမကိုလည်း ပေါင်းဆုံညီညွှတ်စေ၏။

ညီမနှင့်အစ်မ၊ အစ်မနှင့်ညီမကိုလည်း ပေါင်းဆုံ ညီညွှတ် စေ၏။

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ပေါင်းဆုံညီညွှတ်ခြင်းကို ပြု၍ ဝမ်းမြောက်စေ၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤဟောပုရိသလက္ခကာကို ရ၏။ အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအဝ်သော ယောက်ျားအဂါ ရှိ၏။ ထိုလက္ခကာနင့် ပြည့်စုံသော ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ့ ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- များသော သား ရှိမည်၊ ထိုစကြဝတေးမင်းမှာ အထောင်မကသော သားတို့ ရှိမည်၊ ထိုသားတို့သည် ရဲရင့် ကြမည်၊ သူရဲကောင်းအင်္ဂရုပ် ရှိကြမည်၊ တစ်ဖက်စစ်သည် တို့ကို နှိမ်နင်းနိုင်ကြမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ- များသော တပည့်သား ရှိ၏၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားမှာ အထောင်မကသော တပည့်သားတို့ ရှိကုန်၏ ရဲရင်ကုန်၏ သူရဲကောင်းအဂါရပ် ရှိကုန်၏ ဆန့်ကျင်ဘက်အယူဝါဒရှိသူ တစ်ဖက်စစ်သည်တို့ကို နိမ်နင်းနိုင်ကုန်၏၊ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏၊ ဤအကျောင်းကို မြတ်စွာဘုရား သည် ဟောတော်မှ၏

# (၁၅–၁၆) ပရိမဏ္ဍလ လက္ခဏာတော်နှင့် အနှောနမ ဇဏ္ဏု ပရိမသန လက္ခဏာတော်

ော့.၁ဂုဂု၊ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက လူအများအား ရှီးမြှောက်ရန် ကြည့်ရှု ဆင်ခြင်လတ်သော် ထိုက်တန်သည့် အတိုင်း သိတော်မူ၏၊ 'ဤသူသည် ဤအလူးကို ခံထိုက်၏ ဤသူသည် ဤအလူးကို ခံထိုက်၏'ဟု ပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ကို သိ၏ ပုဂ္ဂိုလ်ထူးကို သိ၏၊ ထိုထိုသို့သော ဘဝ၌ ပုဂ္ဂိုလ်ထူးကို သိ၍ ထိုက်တန်သည့်အလျောက် ပေးလှုခြင်း-စသည်ကို ပြု၏၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏၊ ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤမောာ ပုရိသလက္ခကာနှစ်ပါးတို့ကို ရ၏ဖညောင်ပင်ကဲ့သို့ဝန်းသော ကိုယ် ရို၏၊ ကေိုင်းမညွှတ်ဘဲ ရှစ်လျက်ပင် နှစ်ဖက်သော လက်ဝါးအပြင်တို့ဖြင့် ပုဆစ်ဒူးတို့ကို သုံးသပ် ဆုပ်နယ်နိုင်၏။

ထိုလက္ခကာတို့နှင့်ပြည့်စုံသောမြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေး မင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- အသုံးအဆောင် ကြွယ်ဝမည်၊ မြေ၌ မြှုပ်၍ ထားသောဥစ္စာ များစွာ ရှိမည်၊ နေ့စဉ်သုံးစည်းစိပ်ဥစ္စာလည်း များစွာ ရှိမည်၊ ရွှေ၊ ဇင္ဂရဟနာ များစွာ ရှိမည်၊ နှင်သက်စွယ် အဆင်တန်ဆာ များစွာ ရှိမည်၊ နေ့စဉ် ထုတ်၍ သုံးစွဲသော ဉစွာဝပါး များစွာ ရှိမည်၊ ပြည့်သော ဘဏ္ဍာ ကျိုကျ ရှိမည်၊ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ- ဥစ္စာကြွယ်ဝ၏ များသော ဥစွာ ရှိ၏ များသော အသုံးအဆောင် ရှိ၏ ထိုမြတ်စွာဘုရားမှာ ဥစ္စာတို့ ရှိကုန်၏

ထိုဥစ္စာတို့သည် အဘယ်နည်း။ သဒ္ဒါ (ယုံကြည်ခြင်း) ဥစ္စာ၊ သီလ(အကျင့်သီလ) ဥစ္စာ၊ ဟီရီ (မတောင်းမူ ပြုရန် ရက်ခြင်း) ဥစွာ၊ ဩတ္တာ့ (မတောင်းမူ ပြုရန် လန့်ခြင်း) ဥစွာ၊ ဝဟုသုတ (အကြားအမြင်များခြင်း) ဥစ္စာ၊ တက (စုန့်ကြုံခြင်း) ဥစွာ၊ ပညာ(ကွဲကွဲပြားပြား သီခြင်း) ဥစ္စာတို့တည်း။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မှ၏

#### (၁၅-၁၉) သီဟ ပုဗ္ဗဒ္ဓ ကာယ –စသော လက္ခဏာတော်သုံးပါး

ေ၃.၁ဂု၈၊ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက လူအများ၏ အကျိုးကို အလိုရှိ၏၊ ချင်းသာကို အလိုရှိ၏၊ 'အဘယ် သိုလျှင် ဤသူတို့မှာ သဒ္ဓါ(ယုံကြည်မှ)တာရား တိုးပွားကုန် စည်နည်း၊ သီလအကျင့် တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ တရားစာပေ သင်ကြားမှု တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ စွန့်ကြံလူချိန်းမှု တိုးပွား ကုန်မည်နည်း၊ သစွာတရား တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ အသိ ဉာက် တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ ဥစွာစပါး တိုးပွားကုန်မည် နည်း၊ လယ်ယာ၊ ကိုင်းကျွန်း တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ အခြေ နှစ်ချောင်း၊ အခြေလေးချောင်း တိရစ္ဆာန်တို့ တိုးပွားကုန်မည် နည်း၊ သားမယားတို့ တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ အဓအေမါ ဆလုပ်သမားတို့ တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ အမွေမျိူဉာတိတို့ တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ စိတ်သင်္ဂဟတို တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ အစက်အနွယ်တို့ တိုးပွားကုန်မည်နည်း၊ တုအလိုရှိ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤမဟာပုရိသလက္ခကာသုံးပါးကို ရ၏ ခြင်္ဘေ့ကိုယ် ရှေ့ပိုင်းနှင့် တူသော ကိုယ် ရို၏ လက်ပြင်နှစ်ဖက်အကြား၌ တစ်ပြင်တည်းညီလျက် ပြည့်ဖြိုးသောအသားရှိ၏ညီညာစွာ လုံးသော လည်ပင်းလည်တိုင် ရှိ၏ ထိုလက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ ့ဘောင် ၌ အကာယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ - မဆုတ်ယုတ်သော သဘော ရှိမည်၊ ဥစွာစပါး၊ လယ်ယာ၊ ကိုင်းကျွန်း၊ အခြေနှစ်ချောင်း၊ အခြေဝေးချောင်း သတ္တဝါများ၊ သားယား၊ အစေအပါး၊ အလုပ်သမား၊ ဆွေမျိုး ဉာတိ၊ ဓိတ်သင်္ဂဟ၊ အနွယ်အဆက်တို့ ဆုတ်ယုတ်လိမ့်မည် မဟုတ်။ အလုံးစုံ စည်းစိစ်တို့ ဆုတ်ယုတ်လိမ့်စည် မဟုတ်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ- မဆုတ်ယုတ်သော သဘော ရှိ၏ သဒ္ဓါ သီလ၊ သုတ၊ စာဂနင့် ပညာတို့မဆုတ်ယုတ်၊အလုံးစုံသော တရားစည်းစိမ် တို့ ဆေုတ်ယုတ်ကုန်။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

#### (၂၀) ရသဂ္ဂသဂ္ဂိတာ လက္ခဏာတော်

ေ.၃.၁ဂု၉။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက လက်ဖြင့် ဖြစ်စေ၊တုတ်ဖြင့်ဖြစ်စေ၊လက်နက်ဖြင့်ဖြစ်စေသတ္တဝါတို့ကို ညှဉ်းဆဲခြင်းသဘော မရှိခဲ့။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို မြုခဲ့ သည်၏အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏ ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤ ဟော ပုရိသလက္ခကာကို ရ၏ အရသာကို ဆောင်သော၊ အလွန် ကောင်းမြတ်သော အကြော ရှိ၏ လျှာရား၌ တင်ထားသည့် နှမ်းတစ်လုံးမှုလောက်သော အစေကိုပင် တစ်ကိုယ်လုံး ပျံ့နှံ့ အောင် ဆောင်နိုင်ကုန်သော၊ အလွန် တောင်းမြတ်ကုန်သော၊ အလွန် တောင်းမြတ်ကုန်သော၊ အလွန် တောင်းမြတ်ကုန်သော၊ အလွန် ကောင်းမြတ်ကုန်သော၊ သဟရကိအကြောတို့ မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်၏ လည်ပင်းလည်တိုင်၌ ရိုကုန်၏ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ့တောင်၌ အကယ်၍

နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- အနာကင်းမည်၊ ရောဂါကင်းမည်၊ မေအးလွန်း မပူလွန်းသော အညီအညွှတ် အစာကို ကြေစေနိုင်သော ဝမ်းမီးနှင့် ပြည့်စုံမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤ အကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟုမှ- အနာကင်း၏ ရောဂါကင်း၏ ကမ္မဌာန်းအားထုတ်ရန် အသင့် ဖြစ်သော၊ အစာကို ကြေစေနိုင်သော၊ မအေးလွန်း မပူလွန်းသော၊ အလယ်အလတ်ဖြစ်သော ဝမ်းမီးနှင့် ပြည့်စုံ ၏။ ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်း ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

# (၂၁–၂၂) အဘိနီလ နေတ္တ လက္ခဏာတော်နှင့် ဂေါပခုမ လက္ခဏာတော်

ော့.၁၈၀။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော် သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက သူတစ်ပါးကို အလွန် ပြူးသော ဒေါသမျက်လုံးကြီးဖြင့် မကြည့်တတ်၊ မျက်တောင်း ထိုး၍မကြည့်တတ်၊လှို့၊ ငှက်၍ကြော့်တတ်၊ ရိုးရောင့်သော တိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ရိုးဖြောင့်စွာ ကြည့်တတ်၏ မေတ္တာ တတ်ကိန်းသော မျက်စီဖြင့် လူအများကို ကြည့်၏ ထို မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤမဟာပုရိသလက္ခကာနှစ်ပါးတို့ကို ရ၏ အလွန် ညိုသော မျက်လုံးလည်း ရှိ၏၊ နွားငယ်မျက်တောင်နှင့် တူသော မျက်တောင်လည်း ရှိ၏၊ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့် စုံသော မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ့တောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- ထိုစကြဝတေးမင်းကို လူအများသည် ချစ်ဝင် နှစ်သက်စွာ ရှကြည့်လိမ့်မည်၊ ပုဏ္ဏားများအစ မင်းညီ မင်းသားများအဆုံး အားလုံးသော လူတို့သည် ချစ်ဝင် မြတ်နီးကြလိမ့်မည်။စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုး ကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနီကာယ်)

ဟူမူ- ထိုမြတ်စွာဘုရားကို သတ္တဝါအများသည် နှစ်သက် ကြည်ညိုစွာ ဗူးမြော်ကြ၏ ရဟန်းများ အစ ဂန္ဓပ္မများ အဆုံး အားလုံးသော သတ္တဝါတို့သည် နှစ်သက်ကြည်ညိုကြ၏။ ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

#### (၂၃) ဥဏိုသ သိသ လက္ခဏာတော်

ေ၃.၁၁၁။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘတပို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက ကုသိုလ်တရားတို့ တွင် ကာယသုစရိုက်(ကောင်းသော ကိုယ်အကျင့်)၊ ဝစီ သုစရိုက်(ကောင်းသော နှတ်အကျင့်)၊ မနောသုစရိုက် (ကောင်းသော စိတ်အကျင့်)၊ လူခြန်းခြင်း၊ ပေးကမ်းစွန့်ကြ ခြင်း၊ သီလဆောက်တည်ခြင်း၊ ပြာပည်စောင့်သုံးခြင်း၊ အဓိကို ရှစ်မြတ်နှီးခြင်း၊ အဖကို ချစ်မြတ်နှီးခြင်း၊ သမာက(သူတော် စင်)ကို ကြည်ညိုလေးစားခြင်း၊ ပြာပာ့က(သူတော်မြတ်)ကို ကြည်ညိုလေးစားခြင်း၊ အမျိုးတွင် ကြီးသော သူတို့ကို ရိုသေ ခြင်းတို့၌ ဖြစ်စေ၊ တစ်ပါးပါသော လွန်မြတ်သော ကုသိုလ် တရားတို့၌ ဖြစ်စေ၊ လှစ်ပါးပါသော လွန်မြတ်သော ကုသိုလ် တရားတို့၌ ဖြစ်စေ၊ လူအများ၏ အကြီးအမျုံး ရှေ့သွား ခေါင်းဆောင် ဖြစ်၏၊ မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော်ဤမဟာပုရိသလက္ခကာကိုရ၏သင်းကျစ်ဆင်ထား ဘိသကဲ့သို့သော ဦးခေါင်း ရှိ၏၊ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံ သော မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဗြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- ထိုစကြဝတေးမင်းမှာ မိမိအလိုသို့ လိုက်သော တိုင်းသူပြည်သား များမည်၊ ထိုသူတို့ကား အဘယ်တို့နည်း ဟူမူ- ပုဏ္ဏား စသည်တို့ ဖြစ်ကြမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟုမှု- ထိုမြတ်ရွာဘုရားမှာ ကိုယ်တော်မြတ်၏ အလိုသို့ လိုက်သော ဝေနေယျ များ၏၊ ထိုဝေနေယျတို့ကား အဘယ် တို့နည်း ဟုမှု-ရဟန်း၊ ရဟန်းမ စသည်တို့ ဖြစ်ကြကုန်၏။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်ရွာဘုရားသည် ဟောတော်မှ၏။

### (၂၄ – ၂၅) ဧကေကလောမတာ လက္ခဏာတော်နှင့် ဥဏ္ဏာ လက္ခဏာတော်

ေ, ၃.၁၀၂။ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက မမှန်သော ကေား ကို ပြောခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏ မှန်သော ကေားကို ဆိုလေ့ရှိ၏ မှန်သော ကေားချင်း စေ့စဝ်တတ်၏ မြဲခြံ တည်တဲ့သော တေားရှိ၏ ယုံကြည်ရသော တေားရှိ၏ လူအများကို မလှည့် စားတတ်၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကိကို မြခဲ့သည်၏အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော် ဤမဟာပုရိသလကွကာနှစ်ပါးတို့ကို ရ၏ တစ်ပင် ချင်း ပေါက်သော မွေးညင်း ရှိ၏ မျက်မှောင်နှစ်ဖက်အကြား၌ နူးညံ့သည့် လဲဝါဂွမ်းနှင့် တူသော ဖြုသော (ဥဏ္ဏလုံ) မွေးရှင် ပေါက်၏ ထိုလကွကာများနှင့် ပြည့်စုံသော ဖြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်သည် လူ့ ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြငတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- လူအများသည် ထိုစကြဝတေးမင်း၏ အလိုသို့ လိုက်ရ၏ လူအများဟုသည် အဘယ်တို့နည်းဟူမူ- ပုဏ္ဏား စသည်တို့ ဖြစ်ကြကုန်၏။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ-သတ္တဝါအများသည် ဘုရားရှင်၏ အလိုသို့ လိုက်ကြ၏ သတ္တဝါအများဟုသည် အဘယ်တို့ နည်းဟူမူ-ရဟန်း၊ ဟေန်းမ-စသည်တို့ ဖြစ်ကြကုန်၏။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

# (၂၆ – ၂၇) စတ္တာလီသ သမ ဒန္တ လက္ခဏာတော်နှင့် အ ၀ိရင္ ဒန္တ လက္ခဏာတော်

ော့.၁၈၃။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက ကုန်းစကား ပြောခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏ ဤသူတို့ထံမှ နားထောင်၍ ထို သူနှင့် ဤသူတို့ ကွဲပြားခြင်းငှာ ထိုသူ ထံ၌ မပြောတတ်၊ ထိုသူတို့ထံမှ နားထောင်၍ ဤသူနှင့် ထိုသူတို့ ကွဲပြား ခြင်းငှာ ဤသူထံ၌ ပြောတတ်၊ ထိုသို့ကွဲပြားသူတို့ကိုလည်း စေ့စပ်တတ်၏ ညီညွတ်သူတို့ကိုလည်း အားပေးတတ်၏ ညီညွတ်ခြင်း၌ မွေ့လျော်၏ ညီညွတ်ခြင်း၌ ပျော်ပိုက်၏ ညီညွတ်ခြင်းကို နှစ်သက်၏၊ ညီညွတ်ခြင်းကို ပြုသော စကားကို ဆိုတတ်၏

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည် ရှိသော်ဤမဟာပုရိသလက္ခကာနစ်ပါးတို့ကို ရ၏ လေးဆယ် သော သွားလည်း ရှိ၏ မကြသော သွားလည်း ရှိ၏၊ ထို လက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေး မင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်းဟူမှ-ခွဲဖျက်မရနိုင်သော ပရိသတ် ရှိမည်၊ ထိုစကြဝတေး မင်း၏ ပရိသတ်တို့သည် ကွဲပျက်နိုင်ကုန်လိမ့်မည် မဟုတ်၊ ထိုပရိသတ်တို့သည် အဘယ်တို့နည်းဟူမှ-ပုက္ကား-စသည်တို့ ဖြစ်ကြလိမ့်မည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟုမူ- ခွဲဖျက်မရနိုင်သော ပရိသတ် ရှိ၏ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ ပရိသတ်တို့သည် ကွေဲပျက်နိုင်ကုန်၊ ထိုပရိသတ်တို့သည် အဘယ်သူတို့နည်းဟူမူ-ရဟန်း၊ ရဟန်းမ-စသည်တို့ ဖြစ်ကြကုန်၏။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

## (၂၈ – ၂၉) ပတူတ ဇိဝှါ လက္ခဏာတော်နှင့် ဗြဟ္မဿရ လက္ခဏာတော်

ော့.၁၁၄။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဗြစ်စဉ်အခါက ကြမ်းသော စကားကို ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ အကြင်စကားသည် အပြစ်ကင်း၏ နားချမ်းသာ၏ နှစ်လိုဖွယ် ရှိ၏၊ နှလုံးသို့ သက်ဝင်၏ ယဉ်ကျေး၏ လူအများ နှစ်သက်၏ လူအများ နှစ်ခြိုက်၏ ထိုသို့သဘောရှိသော စကားကို ဆို၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို မြုခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။ ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ့ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤဟော ပုရိသလက္ခကာနှစ်ပါးတို့ကို ရ၏၊ ကြီးမား၊ ရှည်လျား၊ နူးညံ့သော လျှာတော် ရှိ၏ ဗြဟ္မာမင်း၏ အသံနှင့် တူသော အသံတော် ရှိ၏၊ ကရဝိက်ငှက်မင်း၏ အသံနှင့် တူသော အသံတော် ရှိ၏၊ ထိုလက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာ ဘုရားအလောင်းတော်သည် လူ့ ဘောင်၌ အကယ်၍ နေ ခဲ့သော် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- နာယူလက်စံထိုက်သော စကား ရှိမည်၊ ထိုမင်း၏ စကားကို ပုဏ္ဏားများ-အစ မင်းညီမင်းသားများ-အဆုံး အားလုံးက နာယူလက်စံကြမည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့ သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမူ- နာယူလက်ခံထိုက်သော စကား ရှိတော်မူ၏၊ ထို ဘုရား၏စကားကို ရဟန်း၊ ရဟန်းမများ-အစ ဂန္ဓပ္ပနတ်များ-အဆုံး အားလုံးက နာယူလက်စံကြကုန်၏။ ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

# (၃၀) သီဟ ဟန လက္ခဏာတော်

ေ, ၃.၁၈၅၊ ရဟန်းတို့ --- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အခါက ပြိန်ဖျင်းသော ကောပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ သင့်သော အခါ၌သာ စကား ဆိုလေ့ ရှိ၏၊ ဟုတ်မှန်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ အကျိုးနှင့် စပ်သည် ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ တရားနှင့် စပ်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ အဆုံးအမနှင့် စပ်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိ၏၊ သင့်သော အခါ၌ အကြောင်းနှင့် တက္ခသော၊ အပိုင်းအခြား ရှိသော၊ အကျိုးစီးပွားနှင့် စပ်သော၊ မှတ်သားလောက်သော စကားကိုသာ ဆို၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုစဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤမဟာ ပုရိသလက္ခကာကို ရ၏ ခြင်္သေမေးနှင့် တူသော မေး ရှိ၏ ထိုလက္ခကာနှင့် ပြည့်စုံသော ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် လူ့ဘောင်၌ အကယ်၍ နေခဲ့သော် စကြဝတေး မင်း ဖြစ်စည်။

120

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်း ဟူမူ- ဓာန့်ကျင်ဘက် ရန်သူ မည်သူကမျှ မဗျက်ဆီးနိုင်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရ၏။

ဘုရားဖြစ်သည်ဖြစ်၍အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်းဟူမူ-လောက၌အတွင်းရန်၊ အပြင်ရန် ဖြစ်ကုန်သော ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ၊ သမက၊ ဗြာဟွက၊ နတ်၊ မာရ်နတ်၊ ဗြဟွာ မည်သူ ကမျှ မျေက်ဆီးနိုင်။ ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

## (၃၁ – ၃၂) သမ ဒန္တ လက္ခဏာတော်နှင့် သူသုက္က ဒါဌ လက္ခဏာတော်

ေ၃.၁၈၆။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည် ရှေးဘဝတို့၌ လူဖြစ်စဉ်အဓါက မကောင်းသော အသက်မွေးခြင်းကို ပယ်၍ ကောင်းသော အသက်မွေးခြင်း ဖြင့် အသက်မွေး၏ မျိန်စဉ်းလဲ၊ အသပြာစဉ်းလဲ၊ ခြင်တွယ် တိုင်းတာစဉ်းလဲခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏၊ တိုးယုံခြင်း၊ လှည့်များခြင်း၊ အတုပြ၍ လိမ်ခြင်းတည်း--ဟူသော ကောက် ကျစ်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏ ဖြတ်ခြင်း၊ သက်ခြင်း၊ နောင်ဖွဲ့ ခြင်း၊ ခရီးသွားတို့ကို လှယက်ခြင်း၊ ပြည်ရွာကို ဖျက်တီးခြင်း၊ အနိုင်အထက် နှိစ်စက်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုကံကို ပြုခဲ့ သည်၏အဖြစ်ကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ထိုနတ်ပြည်၌ စုတေ၍ ဤလူ့ပြည်သို့ ရောက်လာသည်ရှိသော် ဤမောာ ပုရိသလက္ခကာနှစ်ပါးတို့ကို ရ၏ ညီညွှတ်သော သွားလည်း ရှိ၏ အလွန်ဖြူစင်သော စွယ်တော်လေးရောင်းလည်း ရှိ၏။

ထိုလက္ခကာနင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာဘုရားအလောင်း တော်သည်အကယ်၍လူ့တောင်၌နေသော်စကြဝတေးမင်း ဖြစ်မည်။

စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် အဘယ်အကျိုးကို ရမည် နည်းဟူမှ - စင်ကြယ်သော အခြံအရံ ရှိမည်၊ ထိုစကြဝတေး မင်း၏ အခြံအရံတို့သည် စင်ကြယ်ကြမည်၊ ထိုအခြံအရံ တို့သည်ကား ပုဏ္ဏားများ၊ သူဌေးသုကြွယ်များ-စသည်တို့ ဖြစ်မည်။ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်ခဲ့သော် ဤအကျိုးကို ရမည်။

ဘုရား ဖြစ်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရသနည်း ဟူမှ-စင်ကြယ်သော အခြံအရံ ရှိ၏ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ အခြံအရံ တို့သည် စင်ကြယ်ကုန်၏ ထိုအခြံအရံတို့သည်ကား ရဟန်း၊ ရဟန်းမ-စသည်တို့ ဖြစ်သည်။ ဘုရားဖြစ်သည် ဖြစ်၍ ဤအကျိုးကို ရ၏။ ဤအကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏၊ ထို ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော ထိုတရား တော်ကို နှစ်သက်သဘောကျကုန်သည်ဖြစ်၍ ဝမ်း မြောက်စွာ ခံယူကြလေကုန်သတည်း။



# သိဂါလသုတိ

#### သိင်္ဂါလလုလင်

ော့ ၁.၁၁ဂု။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ် မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ သူကြွယ်သား သိင်္ဂါလသည် စောစောထ၍ ရာဇဂြိုဟ် မြို့မှ ထွက်ပြီးလျှင် စိသော အဝတ်၊ စိုသောဆံပင် ရှိသည် ဖြစ်၍ လက်အုပ်ရီ(လျက် အရှေ့၊ တောင်၊ အနောက်၊ မြောက်၊ အောက်၊ အထက်-ဟူသော၊ များစွာသော အရပ်တို့ကို ရှိခိုး၏။

ေ.၃.၁၈၈။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်၍ သဝိတ်၊ သင်္ကန်းကို ယူလျက် ရာဇဗြိဟ် မြို့သို့ ဆွမ်းစ်ကြတော်မှ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော အရပ်တို့ကို ရှိခိုးနေသော သူကြွယ့်သား သိဂါလကို မြင်တော်မူသော် သူကြွယ့်သား သိဂါလအား-

"သူကြွယ့်သား--- သင်သည် များစွာသော အရပ်တို့ကို အဘယ့်ကြောင့် ရှိခိုးဘိသနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဖခင်သည် သေဓါနီးလတ်သော် ကျွန်ုပ်ကို 'ချစ်သား--- သင်သည် အရပ်မျက်နာတို့ကို ရှိစိုး လော့'ဟု မှာခဲ့ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် ဖခင့် စကားကို အရိုအသေပြုလျက် များစွာသော အရပ်တို့ကို ရှိနိုးပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

#### အရပ်ခြောက်မျက်နှာ

၈.၃.၁၈၉။ "သူကြွယ့်သား---ဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာ ၌ အရပ်ခြောက်ပါးတို့ကို ဤသို့ ရှိမန်းသင့်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ထိုသို့ ရှိမခိုးသင့်သော် အဘယ်သို့ ရှိခိုးသင့်ပါသနည်း၊ မြတ်စွာဘုရား--- ကျွန်ုဝ် တောင်းပန် ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာ၌ ရှိခိုးသင့်သော အရပ်ခြောက်ပါးတို့ကို ဟောတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်တော်မူ၏- "သူကြယ့် သား--- ဘုရားသားတော်သည် ညစ်ညှုသော ကံလေးပါး တို့ကို ပယ်ပြီးကုန်၏ လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် မကောင်းမူကိုမပြူစည်းစိမ်ပျက်စီးကြောင်းခြောက်ပါးတို့ကို မမှီပဲ၊ ထိုဘုရားသားတော်သည် ဤသို့ တစ်ဆယ့်လေးပါး သော မကောင်းမူမှ ကင်းသည် ဖြစ်၍ အရပ်ခြောက်ပါးတို့ကို

JPP.

လုံခြုံစေလျက် လောကနှစ်ပါးကို အောင်ခြင်းငှာ ကျင့်၏ ထိုဘုရားသားတော်သည် ဤပစ္စုပွန်လောကကိုလည်း ကောင်း၊ တမလွန်လောကကိုလည်းကောင်းနှစ်သက်စေပြီး၊ ပြီးစေပြီး\* ဖြစ်၏။ ထိုဘုရားသားတော်သည် ခန္ဓာကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နုတ်ပြည်သို့ ရောက်၏။

# ညစ်ညူးသော ကံလေးပါး

၈.၃.၁၉ဂ။ ထိုဘုရားသားတော်သည် ညစ်ညူးသော အဘယ်ကံလေးပါးတို့ကို ပယ်ပြီးသနည်း ဟူမူ-

`သူကြွယ့်သား--- အသက်သတ်ခြင်းသည် ညစ်ညူး သော ကံမည်၏ မပေးသည်ကို ယူခြင်းသည် ညစ်ညူးသော ကံ မည်၏ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန် ခြင်းသည် ညစ်ညူးသော ကံမည်၏ မဟုတ်မမှန် ပြောခြင်းသည် ညစ် ညူးသော ကံမည်၏ ထိုဘုရားသားတော်သည် ညစ်ညူးသော ဤကံလေးပါးတို့ကို ပယ်ပြီး ဖြစ်၏'

# အကြောင်းလေးပါး

ေ,၃.၁၉၁။ သူကြွယ့်သား--- ဘုရားသားတော်သည် အဘယ်လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် မကောင်းမှုကို မပြသနည်း၊

သူကြွယ့်သား--- ဘုရားသားတော်သည် ရှစ်သဖြင့် မလိုက်သင့်သည်ကို (စာနာဂတိ) လိုက်၍ မကောင်းမှုကို မပြု မုန်းသဖြင့် မလိုက်သင့်သည်ကို (ဒေါသာဂတိ) လိုက်၍ မကောင်းမှုကို မပြု၊ မသိသဖြင့် မလိုက်သင့်သည်ကို (မောဟာဂတိ) လိုက်၍ မကောင်းမှုကို မပြု၊ ကြောက်သဖြင့် မလိုက်သင့်သည်ကို (ဘယာဂတိ) လိုက်၍ မကောင်းမှုကို မပြု၊

ထို့ကြောင့် ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် မကောင်း မူကို ပြေရာ။ သူကြွယ့်သား--- ထိုအဂတိလိုက်၍ မကောင်း မူပြုသူ၏ အခြံအရံ အကျော်အစောသည် လဆုတ်ပက္မ၌ လမင်းကဲ့သို့ တစ်နေ့တခြား ဆုတ်ယုတ်၏

ထိုအဂတိ မလိုက်၍ မကောင်းမှုမပြုသူ၏ အခြံအရံ အကျော်အစောသည် လဆန်းပက္ခ၌ လမင်းကဲ့သို့ တစ်နေ့ တစ်ခြား ပြည့်စုံ၏။

# စည်းစိမ်ပျက်ကြောင်း ခြောက်ပါး

ေ.၃.၁၉၂။ သူကြွယ့်သား--- ဘုရားသားတော်သည် အဘယ်ခြောက်ပါးသော စည်းစိမ်ပျက်ကြောင်းတို့ကို မမှီဝဲ သနည်း။

#### သူကြွယ့်သား---

- (က) မူးယစ်မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော သေရည်၊ သေရက် သောက်လေ့ရှိခြင်း၊
- ( စ ) အခါမဲ့ ခရီး သွားလာလေ့ရှိခြင်း၊
- ( ဂ ) ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှလေ့ ရှိခြင်း၊
- (ယ) မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော လောင်းကစား ပြု လုပ်လေ့ ရှိခြင်း၊
- ( c ) မကောင်းသော အဆွေခင်ပွန်းတို့နှင့် ပေါင်းသင်း လေ့ ရှိခြင်း၊
- (စ) ပျင်းရီခြင်းတို့သည် စည်းစိမ်ပျက်ကြောင်းတို့တည်း။

သူကြွယ့်သား--- ဘုရားသားတော်သည် ဤခြောက်ပါး သော စည်းစိမ်ပျက်ကြောင်းတို့ကို မမှီပဲ။

# သေရည်သေရက်သောက်ခြင်း၏ အပြစ်ခြောက်ပါး

ေ,၃.၁၉၃။ သူကြွယ့်သား--- မူးယစ်မေ့လျော့ကြောင်း ဖြစ်သော သေရည်၊ သေရက် သောက်လေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ် တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

- (က) ဥစ္စာဆုတ်ယုတ်၏၊
- ( စ ) ခိုက်ရန်ဖြစ်ပွားတတ်၏၊
- ( ဂ ) အနာရောဂါ များ၏၊
- (ဃ) အရှိန်အစော် မဲ့တတ်၏
- ( c ) လျှို့ဝှက်ဖွယ်ကို ဖော်ပြတတ်၏။
- (စ) ပညာ အားနည်း၏။

သူကြွယ့်သား--- မူးယစ် မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော သေရည်၊ သေရက် သောက်လေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

#### အခါမဲ့ သွားလာခြင်း၏ အပြစ်ခြောက်ပါး

ေ.၃.၁၉၄။ သူကြွယ့်သား--- အခါမဲ့ ခရီးသွားလာလေ့

ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

- (က) အခါမဲ့ ခရီးသွားလာလေ့ရှိသူ၏ ကိုယ်သည်လည်း အကာအကွယ် အစောင့်အရှောက်ကင်း၏
- ( စ ) သူ၏ သား မိယားတို့သည်လည်း အကာအကွယ် အစောင့်အရှောက် ကင်းကုန်၏
- (ဂ)သူ၏ ဥစ္စာနှစ်သည်လည်း အကာအကွယ် အစောင့်အရှောက်ကင်း၏၊
- (ဃ) သူတစ်ပါးပြသော မကောင်းမှုတို့၌ ဤသူ ပြုတာ ဖြစ်မည်-ဟု ယုံမှားခံရ၏
- ( င ) မဟုတ် မမှန် စွပ်စွဲခံရတတ်၏။
- (စ) များစွာသော ဆင်းရဲတရားတို့ကို သယ်ပိုးသွား နေသည် ဖြစ်၏။

သူကြွယ့်သား--- အခါမဲ့ ခရီးသွားလာလေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

# ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှုခြင်း၏ အပြစ် ခြောက်ပါး

ေ.၃.၁၉၅။ သူကြွယ့်သား--- ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှ လေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

အဘယ်မှာ ကပွဲရှိသနည်း၊ အဘယ်မှာ သီရပို့ ရှိသနည်း၊ အဘယ်မှာ တီးမှုတ်ပွဲ ရှိသနည်း၊ အဘယ်မှာ စာဟောပွဲ ရှိသနည်း၊ အဘယ်မှာ လက်စုပ်တီးပွဲ ရှိသနည်း၊ အဘယ်မှာ စည်တီးပွဲ ရှိသနည်း-ဟု မေးရ၊ သွားရ၏။ (သွားရ၍ ဝင်ပန်း ခြင်း၊ အလုပ်ပျက်ခြင်း၊ အလုပ်ပျက်၍ အလုပ်မှ ဖြစ်လာမည့် ဥစ္စာ မရခြင်း၊ အစိုးခံရ၍ စည်းစိမ်ပျက်ခြင်း-စသည် ဖြစ်နိုင် သည်။)

သူကြွယ့်သား--- ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှလေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

# လောင်းကစားခြင်း၏ အပြစ် ခြောက်ပါး

၈.၃.၁၉၆။ သူကြွယ့်သား--- မေ့လျော့ကြောင်းသော လောင်းကစားခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါး တို့တည်း။

နိုင်သော် ရန်ပွား၏၊ ရှုံးသော် ဥစ္စာအတွက် ပူပန်ရ၏၊ ကိုယ်တွေ့မျက်မြင် ဥစ္စာဆုတ်ယုတ်၏၊ တရားရုံး၌ ထိုသူ၏ စကားသည် မတည်၊ အဆွေခင်ပွန်းတို့၏ မထိမဲ့မြင်ပြုခြင်းကို စံရ၏၊ `ကျ်သူသည် ကစားသမားတည်း၊ မယားကို ကျွေးမွေး ရန် မစွမ်းနိုင်'ဟု သမီးပေး၊ သမီးယူ ပြုလိုကုန်သူတို့သည် အလိုမရှိကြ။

သူကြွယ့်သား--- မေ့လျော့ကြောင်း ဖြစ်သော လောင်း ကစားလေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

#### ခင်ပွန်းယုတ်၏ အပြစ် ခြောက်ပါး

၈.၃.၁၉၇။ သူကြွယ့်သား--- မကောင်းသော သူတို့ကို အဆွေခင်ပွန်းပြုလေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါး တို့တည်း။

မကောင်းသော သူတို့ကို အဆွေခင်ပွန်းပြုလေ့ ရှိသူသည်

- (က) လောင်းကစားကြူးသူ၊
- ( ၁ ) ကာမဂုက်ကြူးသူ၊
- ( ဂ ) သေသောက်ကြူးသူ၊
- (ဃ) အတုအပြု၍ လှည့်ပတ်တတ်သူ၊
- ( င ) မာယာဖြင့် လှည့်ပတ်တတ်သူ၊
- (စ) အနိုင်အထက် ပြုတတ်သူတို့ကိုသာ

အဆွေစင်ပွန်း အပေါင်းအဖော်အဖြစ် ရတတ်၏။ ထို့ကြောင့် ပစ္စုပွန်၌လည်းကောင်း၊ တလွေနိ၌လည်းကောင်း ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်၏။

သူကြယ့်သား---မကောင်းသော သူတို့ကိုအဆွေခင်ပွန်း ပြုလေ့ရှိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။

# ပျင်းရိခြင်း၏ အပြစ် ခြောက်ပါး

ေ.၃.၁၉၈။ သူကြွယ့်သား--- ပျင်းရိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤခြောက်ပါးတို့တည်း။ ပျင်းရိသူသည်

- (က) အေးလွန်းသည်-ဟု အမှုကိစ္စကို မပြု
- ( စ ) ပူလွန်း သည်-ဟု အမှုကိစ္စကို မပြု၊
- (ဂ ) မိုးချုပ်လွန်းသည်-ဟု အမှုကိစ္စကို မပြု
- (ဃ) စောလွန်းသည်-ဟု အမှုကိစ္စကို မပြု၊
- ( င ) ဆာလွန်းသည်-ဟု အမှုကိစ္စကို မပြု ( စ ) ဝလွန်းသည်-ဟု အမှုကိစ္စကို မပြု
- ( စ ) ဝင်ပွန်းသည်-တုံအမှုက်စွက် မပြု၊

ဤသို့ မခိုင်လုံသော ကိစ္စများကို ယိုးမည်ဖွဲ့၍ နေသော

# 🔞 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၁) (ဒီဃနီကာယ်)

ထိုသူမှာ မဖြစ်သေးသော စည်းစိမ်တို့ သည်လည်း မဖြစ်ကုန်၊ ဖြစ်ပြီးသော စည်းစိမ်တို့သည်လည်း ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက် ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ပျင်းရိခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤ ရြောက်ပါးတို့တည်း"

ဤစကားကို မြတ်စွာဘုရားသည် မိန့်တော်မူ၏။

ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤစုလ္ကိယစကားကို မိန့်တော်မူပြီး၍ ဤဂါထာ စကားကို မိန့်တော်မူ၏-

> "သေရည်ဆိုင်၌သာ အဖော်ဖြစ်သော သူသည် သောက်ဖော်သောက်ဖက် မိတ်ဆွေ မည်၏၊ "အဆွေ အဆွေ"ဟု ခေါ်၍ မျက်ဖောက်၌သာ အဖော်သဟဲ ဖြစ်လျက် မျက်ကွယ်၌ ရန်သူသဖွယ် ဖြစ်သော သူသည် ဟန်ဆောင်မိတ်ဆွေ မည်၏ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် အကြောင်းကိစ္စ ဖြစ်ပေါ် လတ်သော် အဖော်သဟံ ဖြစ်၏၊ ထိုသူ သည် မိတ်ဆွေစစ် မည်၏။

> နေမြင့်အောင် အိပ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်း၊ ရန်သူများခြင်း၊ အကျိူမဲ့ ပြုခြင်း၊ မကောင်းသော မိတ်ဆွေ ရှိခြင်း၊ အလွန် စေးနှံခြင်း-ဟူသော ဤအကြောင်း ခြောက်ပါး တို့သည် လူကို ဖျက်ဆီးတတ်ကုန်၏။

> မကောင်းသော မိတ်ဆွေ ရှိသူ၊ မကောင်းသော အပေါင်းအဖော် ရှိသူနှင့် မကောင်းသော အလေ့ အကျင့်၊ မကောင်းသော ကျက်စားရာ ရှိသူတို့ သည် ဤလောက၊ တလွေန်လောက-ဟူသော နှစ်ပါးစုံသော လောကမှ ပျက်စီးခြင်းသို့ လျှောကျ တတ်ကုန်၏။

> လောင်းကစားလေ့ရှိခြင်း၊ ဖိန်းမလိုက်စားခြင်း၊ သေရည်သေရက် သောက်လေ့ရှိခြင်း၊ ကခြင်း သီခြင်းကို ကြည့်ရှ နားထောင်လေ့ရှိခြင်း၊ နေ့၌ အိပ်လေ့ရှိခြင်း၊ အခါမဲ့၌ ခရီးသွားလာလေ့ရှိခြင်း၊ မကောင်းသူတို့ကိုမိတ်ဆွေဖွဲ့ လေ့ရှိခြင်းနှင့် အလွန် စေးနဲခြင်း-ဟူသော ဤခြောက်ပါးသော အကြောင်း တို့သည် လူကို ဖျက်ဆီးတတ်ကုန်၏။

> အချို့သူတို့သည် ကြွေအန်တို့ဖြင့် လောင်း ကစားကုန်၏ သေရည်သေရက် သောက်ကုန်၏

သူတစ်ပါးတို့၏ အသက်နှင့် တူကုန်သော၊ သူ ယုတ်မာတို့သာ မှီဝဲကြကုန်သော၊ ပညာရှိတို့ မမှီဝဲ ကြကုန်သောသူတစ်ပါးမေားတို့ကိုသွားလာကုန် ၏ ထိုသူတို့၏ စည်းစိမ် အငြီအရံသည် လဆုတ် ပက္ခ၌ လမင်းကဲ့သို့ ဆုတ်ယုတ်၏။

မရှိဆင်းရဲသော၊ မွတ်သိပ်သော အရက်သမား သည် သောက်လိုသည် ဖြစ်၍ အရက်ဆိုင်သို့ သွား၏။ ထိုအရက်သမားသည် ရေ၌ ကျောက်ခဲ နစ်မြုပ်သကဲ့သို့ အကြွေး၌ နစ်မြုပ်လိမ့်မည်၊ မိမိ၏ ဆွေမျိုးမရှိ အထီးကျန်သူအဖြစ်ကို လျှင်စွာ ပြုလိမ့်မည်။

နေ့၌ အိပ်လေ့ရှိသော၊ ညဉ့်၌ ထလေ့မရှိသော၊ အမြံ မူးယစ်သော၊ ကာမဂုက်လိုက်စားသော သူ သည် အိမ်ကို အုပ်စိုး၍ နေခြင်းငှာ မတတ်စွမ်း။

အေးလွန်းသည်၊ ပူလွန်းသည်၊ မိုးချုပ်လွန်း သည်-ဟု ပြောဆို၍ အမှုကိစ္စတို့ကို ပြေလုပ်ဘဲ စွန့်လွှတ်ကုန်သောသူတို့ကိုအကျိုးစီးပွားတို့သည် ကျော်လွန်၍ သွားကုန်၏။

ဤလောက၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူ သည် အအေးကိုလည်းကောင်း၊ အပူကိုလည်း ကောင်း မြက်လောက်မှုပင် မအောက်မှေ၊ ထိုသူ သည် လူ့ကိစ္စတို့ကို ပြသည် ဖြစ်၍ စီးပွားချမ်းသာ ကို မစုန့်"

# မိတ်ဆွေတု

၈.၃.၁၉၉။ သူကြွယ့်သား--- မိတ်ဆွေတု လေးယောက် တို့ကား-

- (က) ယူသာ ယူတတ်သော မိတ်ဆွေ၊
- ( ၁ ) နှတ်မှုဖြင့်သာလျှင် ပေးတတ်သော မိတ်ဆွေ၊
- ( ဂ ) အကြိုက်ကို လိုက်၍ ပြောဆိုတတ်သော မိတ်ဆွေ၊
- (ဃ) ပျက်စီးကြောင်း၌ အပေါင်းအဖော် ဖြစ်သော မိတ်ဆွေတို့တည်း။

ေ့ခ.၂၊၊၊။ သူကြွယ့်သား--- ယူသာ ယူတတ်သော မိတ်ဆွေတုကို လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။

- (က) ယူသာ ယူတတ်၏
- ( စ ) နည်းသော ဥစ္စာဖြင့် များစွာသော ဥစ္စာကို အလိုရှိ၏။
- (ဂ ) မိမိ၌ ဘေးဖြစ်လတ်သော် မိမိ၏ ဘေးအတွက်သာ ကိစ္စကို ပြုတတ်၏ မေတ္တာဖြင့် ပြုသည် မဟုတ်။
- (ဃ) အကျိုးကို ရလိုသောကြောင့်သာ ဆည်းကပ်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် ယူသာ ယူတတ်သော မိတ်ဆွေတုကို သိနိုင်၏။

- ေ, ၁,၂၀၁။ သူကြွယ့်သား--- နှတ်မှုဖြင့်သာလျှင် ပေး တတ်သော မိတ်ဆွေတုကို လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။
  - (က) လွန်ပြီးသော အရာဖြင့် (မနေ့က လာရင် လှူမလို့-ဟူသော စကားမျိုးမှုဖြင့်) ချီးမြှောက်၏
  - ( ခ ) မဖြစ်သေးသော အရာဖြင့် (နောင် ရရင် ပေးပါမည်-ဟူသော စကားမျိုးမှုဖြင့်) ရီးမြှောက်၏
  - ( ဂ ) အချည်းနီး လောကွတ်မှုဖြင့် (လာပါ၊ စားလှည့်ပါ-စသော စကားမျိုးမှုဖြင့်)ချီးမြှောက်၏၊
  - (ဃ) ဖြစ်ဆဲကိစ္စတို့၌ ပျက်စီးခြင်းကို ပြ၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် နှတ်မှုဖြင့်သာလျှင် ပေးတတ်သောမိတ်ဆွေတုကို သိနိုင်၏။

ေ, ၁,၂၀၂။ သူကြယ့်သား--- အကြုံက်ကို လိုက်၍ ပြောဆိုတတ်သောဓိတ်ဆွေတုကိုလေးပါးသောအကြောင်း တို့ဖြင့် သိနိုင်၏။

- (က) မိမိအား မကောင်းမှုကိုလည်း ခွင့်ပြု၏
- ( စ ) မိမိအား ကောင်းမှုကိုလည်း ခွင့်ပြု၏။
- ( ဂ ) မိမိ၏ မျက်မှောက်၌ ရီးမွမ်း စကားကို ဆို၏၊
- (ယ) မိမိ၏ မျက်ကွယ်၌ ကဲ့ရဲ့စကားကို ဆို၏။

သူကြွယ့်သား---ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အကြုံက်ကို လိုက်၍ ပြောဆိုတတ်သော မိတ်ဆွေတုကို သိနိုင်၏။

- ေ, ၃, ၂၀၃။ သူကြွယ့်သား--- ပျက်စီးကြောင်း၌ အပေါင်းအဖော်ဖြစ်သော မိတ်ဆွေတုကို လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။
  - (က) မူးယစ်မေ့လျော့ကြောင်း သေရည်သေရက် သောက်ခြင်း၌ အပေါင်းအဖော် ဖြစ်၏
  - ( စ ) အခါမဲ့ ခရီး သွားလာခြင်း၌ အပေါင်းအဖော် ဖြစ်၏။
  - (ဂ) ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှု နားထောင်ခြင်း၌ အပေါင်း အဖော် ဖြစ်၏

(ဃ) မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော လောင်းကစားလေ့ ရှိခြင်း၌ အပေါင်းအဖော် ဖြစ်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤအကြောင်းလေးပါးတို့ဖြင့် ပျက်စီး ကြောင်း၌ အပေါင်းအဖော်ဖြစ်သော မိတ်ဆွေတုကို သိ နိုင်၏ ဤကေားကို မြတ်စွာဘုရားသည် မိန့်တော်မူ၏။

ော. ၂၀၄။ မြတ်စွာဘုရားသည် "ဓိတ်ဆွေစစ် မဟုတ် သော ဤလေးယောက်တို့ကို ပညာရှိသည် ကောင်းစွာ သိ၍ ဝေးစွာ ရောင်ကြဉ်ရမည်။ ဥပမာ- ဘေးရန်ရှိသော စရီးကို ဝေးစွာ ရောင်ကြဉ်သကဲ့သို့ ဝေးစွာ ရောင်ကြဉ်ရမည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

#### စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေ

၈.၃.၂၀၅။ "သူကြွယ့်သား--- စိတ်ကောင်း နှလုံး ကောင်းရှိသော ဤစိတ်ဆွေ လေးယောက်တို့ကို သိသင့်၏။

(က) ကျေးဇူးပြုတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်း ရှိသော စိတ်ဆွေစစ်ကို သိသင့်၏ (၀) ချမ်းသာအတူ ဆင်းရဲ အတူ ဖြစ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော စိတ်ဆွေ စစ်ကို သိသင့်၏ (ဂ) အကျိုးစီးမွားကို ပြောကြားတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော စိတ်ဆွေစစ်ကို သိသင့်၏ (ဃ) အစဉ် သနားတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်း ရှိသော စိတ်ဆွေစစ်ကို သိသင့်၏

၈.၃.၂၀၆။ သူကြွယ့်သား--- ကျေးဇူးပြုတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော ဓိတ်ဆွေစစ်ကို လေးပါး သော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။

- (က) မူးယစ်သော မိတ်ဆွေကို စောင့်ရောက်တတ်၏။
- (a) မူးယစ်သော မိတ်ဆွေ၏ ပစ္စည်းဥစ္စာကို စောင့် ရောက်တတ်၏။
- ( ဂ ) ကြောက်ရွံ့သော မိတ်ဆွေ၏ အားကိုးရာ ဖြစ်၏။
- (ဃ) ပြုဖွယ်ကိစ္စ ဖြစ်ပေါ် လတ်သော် ပြောသည်ထက် နှစ်ဆသော စည်းစိမ်ကို ပေးတတ်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် ကျေးရူးပြုတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော ဖိတ်ဆွေစစ်ကို သိနိုင်၏။

ေ.၃.၂၀၃။ သူကြွယ့်သား--- ချမ်းသာအတူ ဆင်းရဲ အတူ ဖြစ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေ စစ်ကို

# ည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။

- (က) လျှို့ဝှက်သင့်သော အမှုကိုပင် မိတ်ဆွေအား ပြောကြား၏။
- ( ၁ ) မိတ်ဆွေ၏ လျှို့ဝှက်သင့်သော အမှုကို လျှို့ဝှက် ပေး၏။
- ( ဂ ) ဘေးရန် ဖြစ်လတ်သော် မစွန့်ပစ်။
- (ဃ) မိတ်ဆွေ၏ အကျိုးငှာ အသက်ကိုပင် စွန့်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် ချမ်းသာအတူ ဆင်းရဲအတူ ဖြစ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေစစ်ကို သိနိုင်၏။

ေ,၃,၂၀။ သူကြွယ့်သား--- အကျိုးစီးပွားကို ပြော ကြားတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေ စစ်ကို လေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။

- (က) မကောင်းမှု မပြုရန် တားမြစ်တတ်၏။
- ( ၁ ) ကောင်းမှုကို ပြုစေတတ်၏။
- (ဂ ) မကြားဖူးသောတရားစကားကိုပြောကြားတတ်၏။ (၁) သည်တြင်ဆီး (၁) ကြင်သောင်မြောက်းတတ်၏။
- (ယ) နတ်ပြည်ခရီး၊ (နတ်ပြည်ရောက်ကြောင်း ကောင်းမှု) ကို ပြောကြားတတ်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အကျိုးစီးပွားကို ပြောကြားတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေစစ်ကို သိနိုင်၏။

ေ, ၁,၂၀၉။ သူကြွယ့်သား--- အစဉ်သနားတတ်သော စိတ်ကောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော မိတ်ဆွေစစ်ကို လေးပါး သော အကြောင်းတို့ဖြင့် သိနိုင်၏။

- (က) မိတ်ဆွေ၏ ဆုတ်ယုတ်ပျက်စီးခြင်းကို မနှစ်သက်။
- ( စ ) မိတ်ဆွေ၏ ဖြစ်ထွန်းတိုးတက်ခြင်းကို နှစ်သက်၏။
- ( ဂ ) မိတ်ဆွေအား ကဲ့နဲ့စကား ပြောကြားသူကို ကန့်ကွက် တားမြစ်တတ်၏။
- (ဃ) မိတ်ဆွေအား ချီးမွမ်းစကား ပြောကြားသူကို ထောက်ခံ ရှီးမွမ်းတတ်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤလေးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အစဉ်သနားတတ်သော စိတ်တောင်း နှလုံးကောင်းရှိသော ဖိတ်ဆွေစစ်ကို သိနိုင်၏"

ော့ ၂၁၀။ ဤစကားကို မြတ်စွာဘုရားသည် မိန့်တော် မူ၏၊ ကောင်းသော စကားကို ထိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤစုတ္ကိယစကားကို မိန့်တော်မူပြီး၍ ထိုမှ တစ်ပါး ဤဂါထာစကားကို မိန့်တော်မူ၏- "သူကြွယ့်သား--- ပညာရှိသော သူသည် ဤ မိတ်ဆွေစစ်လေးယောက်တို့ကို ကောင်းစွာ သိ၍ ရှိသေစွာ ချဉ်းကပ်ရာ၏။ အမိသည် ရင်၌ဖြစ်သော သားထံ သွားသကဲ့သို့ ချဉ်းကပ်ရမည်။

သီလနှင့် ပြည့်စုံသော ပညာရှိသည် ထွန်းလင်း တောက်ပသော မီးကဲ့သို့ ထွန်းလင်းတောက်ပ၏ ပျားသည် ပန်းပွင့်ကို မထိခိုက်စေမှု၍ ဝတ်ရည်ကို သာ စုပ်ယူလျက် ပျားလပို့ကို အားထုတ် ဆောက် လုပ်သကဲ့သို့ မိမိကိုလည်း မညှဉ်းဆဲ မထိခိုက်စေ၊ သူတစ်ပါးကိုလည်း မညှဉ်းဆဲ မထိခိုက်စေမှု၍ တရားသဖြင့် ဥစွာပစ္စည်းကို စုဆောင်း ရှာမှီးသော သူ၏ ဥစွာစည်းစိမ်တို့သည် ခြတောင်ပို့ ကြီးပွား သကဲ့သို့ ကြီးပွားခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏

အိမ်ထောင်သည်ဘဝကို တည်ဆောက်နိုင် သော အမျိုးသားသည် ဤသို့ ဥစ္စာစည်းစိမ်တို့ကို ကောင်းစွာ စုဆောင်း၍ စည်းစိမ်တို့ကို လေးဖို့ ခွဲဝေရာ၏။ ဤသို့ခွဲဝေသော် ထိုသူသည်မိတ်ဆွေ အပေါင်းအသင်းတို့ကို မကွဲအောင် စည်းရုံးနိုင်၏။

တစ်ဖို့ဖြင့် စည်းစိမ်ကို စံစားရာ၏ နှစ်ဖို့တို့ဖြင့် ကုန်သွယ်မှု-စသည် ပြုလုပ်ရာ၏ ကျန်တစ်ဖို့ ကိုကား ဘေးရန် ဖြစ်လတ်သော် အသုံးစရိတ် ဖြစ် လိမ့်မည်-ဟု ရည်ရွယ်၍ သိုမီးထားရာ၏"

# အရပ်ခြောက်ပါးကို လုံခြုံစေခြင်း

ေ,၃,၂၁၁။ "သူကြွယ့်သား--- ဘုရားသားတော်သည် အရပ်ခြောက်ပါးတို့ကို အဘယ်သို့လျှင် လုံခြုံစေသနည်း ဟူမူ- သူကြွယ့်သား အရပ်ခြောက်ပါးတို့ကို သိသင့်ကုန်၏။

မိဘတို့ကို အရှေ့အရပ်-ဟု သိသင့်ကုန်၏။ ဆရာသမားတို့ကို တောင်အရပ်-ဟု သိသင့်ကုန်၏။ သားမယားတို့ကို အနောက်အရပ်-ဟု သိသင့်ကုန်၏။ ချစ်သော မိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်းတို့ကို မြောက် အရပ်-ဟု သိသင့်ကုန်၏။

အစေအပါး အလုပ်သမားတို့ကို အောက်အရပ်-ဟု သိသင့်ကုန်၏။

သမက၊ ဗြာဟွကာ(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို အထက်အရပ်-ဟု သိသင့်ကုန်၏။ ေ,၃,၂၁၂။ သူကြွယ့်သား---ငါးပါးသောအကြောင်းတို့ဖြင့် သားသမီးသည် အရှေ့အရပ်မည်သော မိဘတို့ကို ပြုစုထိုက် ကုန်၏။

- (က) ငါ့ကို ငါ့မိဘတို့ မွေးမြူစဲ့ပြီ၊ ငါသည် မိဘတို့ကို ပြန်၍ မွေးမြူအုံ၊
- ( ၁ ) မိဘတို့၏ အမှုကိစ္စကို ပြုအံ့၊
- ( ဂ ) မိဘတို့၏ ဥစ္စာကို မပျက်အောင် စောင့်ထိန်းခြင်း၊ အစဉ်အဆက်မှ လာသော ကုသိုလ်ဝတ်ကို ပြုခြင်း ဖြင့် အမျိုးအနွယ်ကို တည်စေအံ့၊
- (ဃ) အမွေခံထိုက်အောင် မိဘတို့၏ အဆုံးအမကို ကျင့်ကြံ လိုက်နာအုံ၊
- ( c ) ထိုမှ တစ်ပါး ကွဲကွာ သေလွန်သွားကြသော မိဘတို့ အလို့ငှာ အလူျပေးဆံ့"ဟု ပြုစုထိုက်ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သား သမီး၏ ပြုစုလုပ်ကျွေးခြင်းခံရကုန်သော အရှေ့အရပ် မည်သော မိဘတို့သည် အကြောင်းငါးပါးတို့ဖြင့် သားသမီး ကို စောင့်ရောက်ကုန်၏။

- (က) မကောင်းမှုမှ တားမြစ်ကုန်၏၊
- ( ၁ ) တောင်းမှုကို ပြုစေကုန်၏၊
- ( ဂ ) အတတ်ကို သင်စေကုန်၏၊
- (ဃ) လျောက်ပတ်သော မယားနှင့် ထိမ်းမြားပေးကုန်၏၊
- ( c ) လျောက်ပတ်သော အချိန်၌ အမွေဥစ္စာကို အပ်နင်းကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သား သမီး၏ ပြုစုလုပ်ကျွေးခြင်းခံရကုန်သော အရှေ့ အရပ် မည်သော မိဘတို့သည် ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် သားသမီးကို စောင့်ရှောက်ကုန်၏၊ ထိုသားသမီးသည် ဤသို့လုပ်ကျွေးသည်ရှိသော်ထိုအရှေ့အရပ်သည် လုံခြုံ၏၊ ပြိုင်းချမ်း၏ ဘေးကင်း၏။

ေ,၃,၂၁၃၊ သူကြွယ့်သား--- ဝါးပါးသော အကြောင်း တို့ဖြင့် တပည့်သည် တောင်အရပ်မည်သော ဆရာတို့ကို ပြုစုသင့်ကုန်၏။

- (က) နေရာမှ ထ၍ ခရီးဦးကြိုခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( စ ) စစားဆည်းကပ်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ဂ ) စကားကို နာယူခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- (ဃ) ရှိသေစွာ လုပ်ကျွေးခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( c ) အတတ်ပညာကိုရှိသေစွာသင်ယူလေ့ကျက်ခြင်း ဖြင့် ဖြစ်စေ ပြုစုသင့်ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် တပည့်၏ ဝတိပြုခြင်းခံရကုန်သော တောင်အရပ် မည်သော ဆရာတို့သည် ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် တပည့်ကို အစဉ်တောင့်ရောက်ကုန်၏။

- (က) ကောင်းစွာ ဆုံးမကုန်၏၊
- ( စ ) ကောင်းစွာ သင်ပေးကုန်၏၊
- (ဂ) အတတ်ကို ကုန်အောင် ပြောကြား သင်ပြပေး ကုန်၏
- (ဃ) ကောင်းသော မိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်းတို့ထံ၌ အပ်နင်းကုန်၏။
- ( c ) စပ်သိမ်းသော အရပ်တို့၌ အစောင့်အရှောက်ကို ပြုကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် တပည့် ၏ ပြုစုလုပ်ကျွေးခြင်းခံရကုန်သော တောင်အရပ်မည်သော ဆရာတို့သည် ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် တပည့်ကို စောင့်ရှောက်ကုန်၏။ ထိုတပည့်သည် ဤသို့ ပြုစု လုပ်ကျွေး သည်ရှိသော် ထိုတောင်အရပ်သည် လုံခြုံ၏။ ငြိမ်းချမ်း၏။ ဘေးကင်း၏။

ေ,၃,၂၁၄။ သူကြွယ့်သား--- ငါးပါးသော အကြောင်း တို့ဖြင့် လင်သည် အနောက်အရပ်မည်သော မယားကို ပြုစုသင့်၏။

- (က) အမြတ်တန်း စေါ် ဆိုခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ၁ ) နှိမ့်ချ၍ မခေါ် ဆိုခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ဂ ) မိမိမယားကို လွန်ကာ အခြားမိန်းမတို့နှင့် မပျော်ပါး ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- (ဃ) စဗိုဆောင်အုပ်စိုးမှုကို လွှဲအပ်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( င ) အဝတ်တန်ဆာကို ပေးခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ ပြုစုသင့်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် လင်၏ ပြုစုခြင်းခံရသော အနောက်အရပ်မည်သော မယား သည် ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် လင်ဖြစ်သူကို စောင့်ရှောက်၏။

- (က) အမှုကြီးငယ်ကိုလည်း ကောင်းစွာ စီရင်၏၊
- ( ၁ ) နှစ်ဖက်သော ဆွေမျိုးကိုလည်း မျီးမြှောက်၏။
- ( ဂ ) မိမိလင်မှ တစ်ပါး အခြားယောက်ျားနှင့် ပျော်ပါး လွန်ကျူးသော အကျင့်မှ ကင်း၏
- (ဃ) ရှာဖွေစုဆောင်းခဲ့သော ဥစ္စာကို ထိန်းသိမ်း စောင့် ရောက်၏
- ( c ) အလုံးစုံသော ကိစ္စတို့၌ ကျွမ်းကျင်၍ ပျင်းရှိခြင်း ကင်း၏။

# ြည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် လင်၏ ပြုစုခြင်းခံရသော အနောက်အရပ်မည်သော မယား သည် ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် လင်ကို စောင့် ရောက်၏ ဤသို့ ပြုစုသည်ရှိသော် ဤအနောက်အရပ်သည် လုံခြုံ၏ ပြိမ်းချမ်း၏ ဘေးကင်း၏။

ေ,၃,၂၁၅။ သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်း တို့ဖြင့် အမျိုးကောင်းသားသည် မြောက်အရပ်မည်သော မိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်းတို့ကို ပြုစုသင့်ကုန်၏။

- (က) ပေးကမ်းစွန့်ကြဲခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ၁ ) ချစ်ဖွယ်သော စကားကို ဆိုခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ဂ ) အကျိုးစီးပွားကို ကျင့်ဆောင်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- (ဃ) မိမိနှင့် ထပ်တူညီမှု ဆက်ဆံခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( c ) ပေးမည်-ဟု ဝန်ခံထားသော ပစ္စည်းကို မချွတ် မယွင်း ပေးကမ်းခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ ပြုစုသင့်ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား---ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုး ကောင်းသား၏ ပြုစုခြင်းခံရကုန်သော မြောက်အရပ် မည်သော မိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်းတို့သည် ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုးကောင်းသားကို စောင့်ရှောက် ကုန့်၏။

- (က) မူးယစ်သော မိတ်ဆွေကို စောင့်ရှောက်ကုန်၏၊
- ( a ) မူးယစ်သော မိတ်ဆွေ၏ ပစ္စည်းဥစ္စာကို စောင့် ရောက်ကုန်၏
- (ဂ) ကြောက်ရုံ့သော မိတ်ဆွေ၏ အားကိုးရာ ဖြစ်ကုန်၏၊
- (ဃ) ဘေးရန်ဖြစ်လတ်သော် မစွန့်ပစ်ကုန်၊
- ( c ) ထိုမိတ်ဆွေ၏ သားမြေးအဆက်ဆက်တို့ကိုလည်း တုံ့ပြန် ရှီးမြှောက်ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုး ကောင်းသား၏ ပြုစုခြင်းခံရကုန်သော မြောက်အရပ် မည်သော ဓိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်းတို့သည် ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုးကောင်းသားကို စောင့်ရောက် ကုန်၏။ ဤသို့ ပြုစုသည်ရှိသော် ဤမြောက်အရပ်သည် လုံခြုံ၏ ပြိမ်းချမ်း၏ ဘေးကင်း၏။

ေ,၃,၂၁၆။ သူကြွယ့်သား--- ငါးပါးသော အကြောင်း တို့ဖြင့် အရှင်သင်ေသည် အောက်အရပ်မည်သော အစေ အပါး အလုပ်သမားတို့ကို ပြုစုပျိူးထောင်သင့်ကုန်၏။

- (က) ခွန်အားအလျောက်သာ အလုပ်ကိစ္စကို ခိုင်းစေ ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ၁ ) ထမင်းရိက္ခာ ပေးခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊

- ( ဂ ) မကျန်းမာသော အခါ ပြုစုခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- (ဃ) ထူးဆန်းသော အရသာများကို ခွဲဝေပေးခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( c ) အခါအားလျော်စွာ အားလပ်ခွင့်ပေးခြင်း၊ အဝတ် တန်ဆာ-စသည်ပေးခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ ပြုစုပျိုးထောင် သင့်ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အရင် သခင်၏ ပြုစုပျိုးထောင်ခြင်း ခံရကုန်သော အောက်အရပ် မည်သော အစေအပါး အလုပ်သမားတို့သည် ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အရင်သခင်ကို စောင့်ရောက်ကုန်၏။

- (က) အရှင်၏ ရှေးဦးစွာ အိပ်ရာမှ ထလေ့ရှိကုန်၏။
- ( ၁ ) အရှင် အိပ်ပြီးမှ အိပ်လေ့ရှိကုန်၏၊
- (ဂ) ပေးသည်ကိုသာ ယူလေ့ရှိကုန်၏
- (ဃ) အမှုကိစ္စကို ကောင်းစွာ ပြုလုပ်ကုန်၏၊
- ( c ) အရှင်၏ ဂုက်သတင်းကို ဆောင်ကုန် ပြောကြား ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အရှင် သစင်၏ ပြုစုပျိုးထောင်ခြင်း စံရကုန်သော အောက်အရပ် မည်သော အစေအပါး အလုပ်သမားတို့သည် ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အရှင်သစင်ကို ပြုစုစောင့်ရောက်ကုန်၏။ ဤသို့ ကောင်းစွာ ပြုစုစောင့်ရောက်သည်ရှိသော် ထို အောက်အရပ်သည် လုံဖြို၏၊ ပြိမ်းရုမ်း၏၊ ဘေးကင်း၏။

ေ,၃,၂၁၇။ သူကြွယ့်သား--- ငါးပါးသော အကြောင်း တို့ဖြင့် အမျိုးကောင်းသားသည် အထက်အရပ် ညေသော သမက၊ ငြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ပြုစုသင့်ကုန်၏။

- (က) မေတ္တာနှင့်ယှဉ်သော ကာယကံမှုဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ခ ) မေတ္တာနှင့်ယှဉ်သော ဝစီကံမှုဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( ဂ ) မေတ္တာနှင့်ယှဉ်သော မနောကံမှုဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- (ဃ) အမြိမ်ပြတ် လူခြန်းလိုသော အလောဘတံခါးကို ဖွင့်၍ ထားခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊
- ( c ) ဆွမ်း-စသော ပစ္စည်းတို့ကို ပေးလှူခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ ပြုစုသင့်ကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုးကောင်းသား၏ ပြုစုခြင်းခံရကုန်သော အထက်အရပ် မည်သော သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ခြောက်ပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုးကောင်း သားကို စောင့်ရှောက်ကုန်၏။ 200

(က) မကောင်းမှုမှ တားမြစ်ကုန်၏၊

( ခ ) ကောင်းမှုကို ပြုစေကုန်၏၊ ကောင်းသော စိတ်ဖြင့် စောင့်ရှောက်ကုန်၏၊

( ဂ ) မကြားဖူးသေးသော တရားစကားကို ဟောကြား ကုန်၏၊

(ဃ) ကြားဖူးပြီးသော တရားစကားကို ဖြူစင်စေကုန်၏၊ ယုံမှား ကင်းအောင် ရှင်းပြကုန်၏။

( c ) နတ်ပြည်စရီးကို (နတ်ပြည်ရောက်ကြောင်း ကောင်း မူကို) ပြောကြားကုန်၏။

သူကြွယ့်သား--- ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုးကောင်းသား၏ ပြုစုခြင်းခံရကုန်သော အထက်အရပ် မည်သော သမက၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်) တို့သည် ဤခြောက်ပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အမျိုးကောင်း သားကို စောင့်ရှောက်ကုန်၏။ ဤသို့ ပြုစုသည်ရှိသော် ဤ အထက်အရပ်သည် လုံခြုံ၏။ ငြိမ်းရှမ်း၏ ဘေးကင်း၏"

ော.၂၁၈။ ဤစကားကို မြတ်စွာဘုရားသည် မိန့်တော် မူ၏၊ ကောင်းသော ကေားကို ဆိုတော်မူတတ်သောမြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤစုဣိယစကားကို မိန့်တော်မူပြီး၍ ထိုမှ တစ်ပါး ဤဂါထာစကားကိုလည်း မိန့်တော်မူ၏-

"တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် အရပ်မျက်နှာတို့ကို ရှိစိုးခြင်း၌ ကျွမ်းကျင်၏၊ သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏ သိမိမွေ့ နက်နှဲ သော ပညာဉာက် ရှိ၏၊ မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချခြင်း ရှိ၏၊ စက်ထန်ခြင်း မရှိ၊ ထိုသို့သော သူသည် အကျော်အစောကို ရ၏။

တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ထကြွမှ ရှိ၏ ပျင်းရိ ခြင်း မရှိ၊ ဘေးရန်တို့ ဖြစ်ပေါ် လတ်သော် မတုန်လှုပ်၊ အသက်မွေးမှုကို မြေတ်အားထုတ်၏ အရာအားလျော်စွာ ပညာ ရှိ၏ ထိုသို့သော သူသည် အကျော်အစောကို ရ၏။ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ရိုးမြှောက်တတ်၏ မိတ်ကောင်းဆွေကောင်းကို ရှာတတ်၏ ကျေးဇူးကို သိတတ် ၏၊ ဝန်တိုမူမရှိ၊ အကျိုးဆောင်တတ်၏၊ အကြောင်းပြ၍ ဆုံးမ တတ်၏၊ ခေါင်းဆောင်တတ်၏၊ ထိုသို့သော သူသည် အကျော်အစောကို ရ၏။

ကျင့်ဝတ်တရားတို့တွင် ပေးကမ်းစွန့်ကြံခြင်း၊ ချစ်ဖွယ် သော စကားကို ထိုခြင်း၊ အကျိုးစီးပွားကို ကျင့်ထောင်ခြင်း၊ ကိစ္စအားလျော်စွာ စိမ်နှင့် ထပ်တူညီမျှ ဆက်ဆံခြင်း၊ လောက ၌ ဤတရားတို့သည် သိမ်းသွင်းပေးတတ်သော တရား တို့တည်း၊ (စောင့်ရှောက်တတ်သော တရားတို့တည်း၊) ဥပမာအားဖြင့် သွားနေသော လှည်း၏ နားပန်းစောင့်သည် လှည်းကို စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့ ဖြစ်ကုန်၏။

လောက၌ ထိုသင်္ဂဟတရားတို့သည် အကယ်၍ မရှိ ကုန်အံ့၊ အဓိသည်ပင် သားပြုသော မြတ်နိုးခြင်း၊ ပူဇော်ခြင်း တို့ကို မရရာ၊ အဖသည်ပင် သားပြုသော မြတ်နိုးခြင်း၊ ပူဇော် ခြင်းတို့ကို မရရာ။

ထိုသင်္ဂဟတရားတို့သည် ပြုထိုက်၏-ဟု ပညာရှိတို့ မှတ်ယူကုန်သောကြောင့် ကြီးမြတ်သည့် အဖြစ်သို့ ရောက် ကုန်၏ ရီးမွမ်းလည်း ရီးမွမ်းထိုက်ကုန်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ေ.၃.၂၁၉။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သူကြွယ့်သား သိင်္ဂါလ သည် မြတ်စွာဘုရားအား

"မြတ်စွာဘုရားသည် ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟု ကျွန်ုပ်ကို မှတ်တော်မူပါ"ဟူ၍ လျှောက်ထား လေသတည်း။

# C

# အာဌာနာဋိယသုတိ

၈.၃.၂၂၀။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဂိဇ္ဖုကုဋ်တောင်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုအခါ နတ်မင်းကြီးလေးပါးတို့သည် တစ်ခုသော ည သန်းခေါင်ယံအခါ၌ အလွန်နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်းရှိသည် ဖြစ်၍ဂိဏ္ဏကုန်တောင်တစ်တောင်လုံးကိုထွန်းလင်းစေလျက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရိုသေစွာ ရှိနိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေကုန် ၏၊ထိုအခါ ဘီလူးစစ်သည် များစွာ၊ ဂန္ဓပ္စစစ်သည် များစွာ၊ ကုမ္ဟက်စစ်သည် များစွာ၊ နဂါးစစ်သည် များစွာ၊ ဂုံမွှစစ်သည် များစွာ၊ မြို့တံခါးအတွင်း အရပ်လေးမျက်နာ၌ လုံယံရံတော်တပ် ချထားကြကုန်၏၊ မြို့တံခါးအနီး အရပ်လေးမျက်နာ၌လည်း တပ်ပေါင်းစု မြို့စောင့်တပ်ကို ချထားကြကုန်၏၊ မြို့တံခါး အပြင်ဘက် အရပ်လေးမျက်နာ၌လည်း ကင်းထောက်တပ် ချထားကြကုန်၏။

ထိုနတ်တို့တွင် အချို့သော နတ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား ကို ရှိရိုးလျက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေကုန်၏ အချို့ သော နတ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆိုကုန်၏ ဝမ်းမြောက်အမှတ်ရဖွယ် စကားကိုပြောဆိုပြီးလျှင်တစ်ခုသောနေရာ၌ထိုင်နေကုန်၏ အချို့သော နတ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားဆီသို့ လက်အုပ်ရီ လျက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ့ကုန်၏ အချို့သော နတ် တို့သည် မိမိတို့ အမည်အနယ်ကို ပြောကြား၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေကုန်၏ အချို့သော နတ်တို့သည် တိတ် ဆိတ်စွာ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေကုန်၏။

ော. ၂.၂၁။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေပြီးသော သေသဝက်နတ်မင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤ ကေားကို လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားအား မကြည်ညီသော၊ တန်နိုးကြီးသော ဘီလူး၊ တန်နိုး အလတ်စားရှိသော ဘီလူး၊ တန်နိုးအနိုင်စားရှိသော ဘီလူးတို့သည် ရှိပါကုန်၏ မြတ်စွာ ဘုရား---- မြတ်စွာဘုရားအား ကြည်ညီသော၊ တန်နိုးကြီး သော ဘီလူး၊ တန်နိုးအလတ်စားရှိသော ဘီလူး၊ တန်နိုး အနိုင်စားရှိသော ဘီလူးတို့သည်လည်း ရှိပါကုန်၏ မြတ်စွာ ဘုရား----များသောအားခြင့် ဘီလူးတို့သည် မြတ်စွာဘုရား အား မကြည်ညီကြပါကုန်။

အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော် မြတ်စွာဘုရားသည် အသက် သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ရန်၊ မပေးသော ဥစ္စာကို နီးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ရန်၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူး လွန်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ရန်၊ မဟုတ်မမှန်သော စကားကို ပြောခြင်းမှရှောင်ကြဉ်ရန်းမူးယစ်မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော သေအရက်ကို သောက်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ရန် တရားကို ဟောတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဘီလူးတို့သည် များသောအားဖြင့် အသက်သတ်ခြင်း၊ မပေးသော ဥစွာကို နီးယူခြင်း၊ သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်ခြင်း၊ မဟုတ်မမှန်သော ကေားကို ပြောခြင်း၊ မူးယစ်မှေလျော့ကြောင်းဖြစ်သော သေအရက်ကို သောက်ခြင်းမှ မရောင်ကြဉ်ကြပါဘုရား၊ ထိုနတ်ဘီလူးတို့သည် မြတ်စွာဘုရားတရားတော်ကို မနှစ်သက် မြတ်နီးကြပါ ဘုရား၊

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်တို့သည် တောကျောင်းတို့ကို မိုဝဲနေထိုင်ပါကုန်၏။ ထိုကျောင်းတို့၌ နေသော တန်ခိုးကြီးသော ဘီလူးတို့သည် ရှိပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်ကို မကြည်ညိုကြသေး သော ဘီလူးတို့ကို ကြည်ညိုစေရန် မြတ်စွာဘုရားသည် အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားကို ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာယောက်ျား၊ ဥပါသိကာဝိန်းမတို့၏ အကာအကွယ်အစောင့်အရှောက်အတွက် သင်ပြပေးတော် မှပါ ဘုရား'ဟု လျှောက်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံ တော်မူ၏။

ထိုအခါ ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍ အာဌာနာဋိယည်ေသော ဤ အစောင့်အရောက် ဂါထာကို ရုတ်ဆို လျှောက်ထား၏-

> ေဂ့ ၂၂၂။ "စကျွင်းပါးရှိတော်မူသော၊ ဘုန်း ကျက်သရေနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော ဗီပဿီ မြတ်စွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်၏ ရှိန်းခြင်းသည် ဖြစ်ပါ စေသတည်း၊ သတ္တဝါအားလုံးကို သနားတော်မူ တတ်သော သိနိပြတ်စွာဘုရားအားလည်း ကျွန်ုပ်၏ ရှိစိုးခြင်းသည် ဖြစ်ပါစေသတည်း။

> ကိလေသာကို စင်ကြယ်စေပြီးသော၊မြိုးခြံသော အကျင့် ရှိတော်မူသော ဝေဿဘုမြတ်စွာဘုရား အား ကျွန်ုပ်၏ ရှိရိုးခြင်းသည် ဖြစ်ပါဝေသတည်း၊ မာရ်စစ်သည်ကို ဖျက်ဆီးတတ်သော ကကုသန် မြတ်စွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်၏ ရှိရိုးခြင်းသည် ဖြစ်ပါ စေသတည်း၊

> မကောင်းမှုကို ပယ်တော်မူပြီးသော၊ မဂ္ဂဗြဟ္မ စရိယကို ကျင့်သုံးပြီးတော်မူသော ကောကာဂုံ

မြတ်စွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်၏ ရှိစိုးခြင်းသည် ဖြစ်ပါ စေသတည်း အခါစပ်သိမ်း **ဝိမုတ္ထိပါးပါး\***၏ အဝွမ်း ဖြင့် လွတ်မြောက်တော်မူသော ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားအား ကျွန်ုပ်၏ ရှိစိုးခြင်းသည် ဖြစ်ပါစေ သတည်း။

သာကိဝင်မင်းသား ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဆင်းရဲဝပ်သိမ်းကို ပယ်ဖျောက် တတ်သော ဤအာဌာနာဋိယ ပရိတ်တရားတော် ကို ဟောတော်မူ၏။ ကိုယ်တော်မှ ရောင်ခြည် ထွက်တော်မူသော၊ ဘုန်းကျက်သရေနှင့် ပြည့်မုံ တော်မူသော၊ သာကီဝင်မင်းသားဖြစ်တော်မူသော ထိုဂေါတမြေတိစွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်၏ ရှိခိုးခြင်း သည် ဖြစ်ပါစေသတည်း။

လောက၌ ကိလေသာ ငြိမ်းတော်မူကုန်ပြီးသော ဝိပဿီ-စသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် အလုံး စုံသော တရားတို့ကို ဟုတ်မှန်စွာ သိဖြင်တော်မူ ကုန်၏ ထိုမြတ်စွာဘုရားတို့သည် ကုန်းစကားကို မဆိုကုန်၊ တြီးမြတ်တော်မူကုန်၏၊ ကြောက် ရွံ့ခြင်း ကင်းတော်မူကုန်၏၊

နတ်၊ လူတို့၏ အကျိုးစီးပွားကို ဆောင်တော်မူ တတ်သော၊ ဝိဇ္ဇာ (အသိဉာက်)၊ စရက (အကျင့်) တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော၊ ကြီးမြတ်တော် မူသော၊ ကြောက်ရွံ့ခြင်း ကင်းတော်မူသော ဂေါတမ မြတ်စွာဘုရားကို နတ်၊ လူတို့သည် ရှိရိုးကြကုန်၏ တို့ဂေါတာမြတ်စွာဘုရားနှင့် ထိုဝိပဿီ-စသော မြတ်စွာဘုရားတို့အား ကျွန်ုပ်၏ ရှိခိုးခြင်းသည် ဖြစ်ပါစေသဘည်း။

ေ ၃.၂၂၃။ များသော အရြံအရ ရှိသော၊ ဂန္ဓဗွ နတ်တို့ကို အစိုးရသော၊ အမည်အားဖြင့် တေရဌ-ဟု ခေါ်သော နတ်မင်းကြီးသည် ဤစည်းဝေးရာ အရပ်မှ အရေ့အရပ်ကို စောင့်၏၊ ထိုတေရဋ နတ်မင်းကြီး၏ သားတို့သည် များပါကုန်၏

ေ.၃.၂၂၄။ အခြံအရံများစွာ ရှိသော၊ ကုမ္ဘက် နတ်တို့ကို အစိုးရသော၊ အမည်အားဖြင့် ဝိရုင္တ-ဟု ခေါ်သော နတ်မင်းကြီးသည် ဤစည်းဝေးရာ အရပ်မှ တောင်အရပ်ကို စောင့်၏ ထိုဝိရုင္တနတ် မင်း၏ သားတို့သည်လည်း များပါကုန်၏။

ေ.၃.၂၂၅။ အခြံအရံများစွာ ရှိသော၊ နတ်နဂါး တို့ကို အစိုးရသော၊ အမည်အားဖြင့် ဝိရူပက္ခ-ဟု

# ြည် ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၁) (ဒီဃနိကာယ်)

ခေါ် သော နတ်မင်းကြီးသည် ဤစည်းဝေးရာ အရပ်မှ အနောက်အရပ်ကို စောင့်၏ ဝိရူပက္ခနတ် မင်းကြီး၏ သားတို့သည်လည်း များပါကုန်၏၊

၈.၃.၂၂၆။ အခြံအရံများစွာ ရှိသော၊ ဘီလူးတို့ကို အစိုးရသော၊ အမည်အားဖြင့် ကုဝေရ-ဟု ခေါ်သော နတ်မင်းကြီးသည် ဤစည်းဝေးရာ အရပ်မှ မြောက်အရပ်ကို စောင့်၏၊ ထိုကုဝေရ နတ်မင်းကြီး၏ သားတို့သည်လည်း များပါကုန်၏

ထိုနတ်မင်းကြီးလေးပါး၏ များစွာသော သားတို့ သည် သစ္စာလေးပါးကို သိတော်မူသော၊ နေမင်း၏ အဆွေဖြစ်တော်မူသော၊ ကြီးမြတ်တော်မူသော၊ ကြောက်ရွံ့ဖြင်းကင်းတော်မူသော၊ ထိုမြတ်စွာ ဘုရားကို မြင်သော် အဝေးကပင်လျှင် ရှိခိုးပါ ကုန်၏။

ယောက်ျားအာဇာနည်ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရား---- 'မြတ်စွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်တို့သည် ရှိခိုးပါကုန်၏၊ ယောက်ျားမြတ်ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားအား ကျွန်ုပ်တို့ သည် ရှိခိုးပါကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သင့ ညျှတဉာက်တော်ဖြင့် သတ္တဝါအားလုံးကို ရှကြည့် တော်မူပေ၏၊ နတ်တို့သည်ပင် အရှင်ဘုရားကို ရှိခိုးပါကုန်၏' ဆို၍ ရှိခိုးကြပါကုန်၏။ ဘုရား တပည့်တော်တို့သည် ဤနတ်တို့ ရှိခိုးသံကို မပြတ် ကြားရပါကုန်၏

ထို့ကြောင့် ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် 'သင်တို့ သည် မာရ်ငါးပါးကို အောင်တော်မူသော ဂေါတမ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးကြကုန်လော့၊ မာရ်ငါးပါးကို အောင်တော်မူသော ဂေါတမမြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးကြကုန်ရိုး ဝိဇ္ဇာ(အသိညက်)၊ စရက(အကျင့်) တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော ဂေါတမမြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိရိုးပါကြကုန်ရိုးဟု ပြောကြား နိုးဆော ကြပါကုန်၏'ဟု ရုတ်ဆို လျှောက်ထား၏၊ (သီးခြား ယူဆ ပြန်ဆိုပါသည်။)

"မြတ်စွာဘုရား--- ဤအာဌာနာဋိယပရိတ် အရံအတား သည် ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာ ယောက်ျား၊ ဥပါသိကာ မိန်းမတို့၏ အကာအကွယ် အစောင့်အရောက် ဖြစ်ရန် အတွက်၊ မပင်ပန်း မဆင်းရဲရန်အတွက် ဖြစ်ပါ၏။

ေ.၃.၂၂ဂု။ မြတ်စွာဘုရား--- တစ်စုံတစ်ယောက်သော ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမသည် ဤ အာဌာနာဋိယ ပရိတ်အရံအတားကို ကောင်းစွာ သင်ယူ ပြီးသော် ပြည့်စုံစွာ အစန်ဖန် လေ့လာပြီးသော် ဘီလူး၊ ဂန္ဓဗွ နတ်၊ ကုမ္ဘက်၊ နဂါးတို့သည် ဖျက်ထီးလိုသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ ထိုရဟန်း-စသည်တို့ သွားနေစဉ် လိုက်၍ သွားပြားအုံ၊ ရပ်စနစဉ် ကပ်၍ ရပ်ပြားအုံ၊ မြတ်စွာဘုရား--- ဤဘီလူး-စသည်သည် ရွာတို့၌ ဖြစ်စေ၊ နိဂုံးတို့၌ ဖြစ်စေ အရှိအသေ ပြခြင်း၊ အလေးအခြတ်ပြခြင်း-စသည်ကို မရနိုင်ပါ။ မြတ်စွာ ဘုရား---ထိုဘီလူး-စသည်ကို အခြားဘီလူး-စသည်များက မျက်လုံးပြူးသူ၊ သွားခေါ်သူ-စသည်ဖြင့် ဆဲရေးခြင်းမျိုးစုံ တို့ဖြင့် ဆဲရေးလည်း ဆဲရေးကုန်ရာ၏။ မြတ်စွာဘုရား---- ထို ဘီလူး-စသည်တို့၏ ဦးခေါင်း၌ အခြား ဘီလူး-စသည်များက သန္ဓက်လွတ်ကို မှောက်ထားလည်း မှောက်ထားကုန်ရာ၏။ မြတ်စွာဘုရား----ထိုဘီလူး စသည်တို့၏ ဦးခေါင်းကို အခြား ဘီလူး-စသည်များက စုနှစ်စိတ်မူလည်း ခွဲကုန်ရာ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ဥပမာအားဖြင့် မဂဓတိုင်းကို အမိုးရ သော မင်းကြီး၏ နိုင်ငံ၌ ခိုးသူကြီးတို့ ရှိပါကုန်၏။ ထို ခိုးသူကြီးတို့သည် မဂဓတိုင်းကို အစိုးရသော မင်းကြီး၏ စကားကို မနာယူကြပါကုန်။ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုမိုးသူကြီး-တို့ကို မဂဓတိုင်းကို အစိုးရသော မင်းကြီး၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ရန်သူတို့-ဟု၍ ဆိုကြပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဤအတူ အမျက်ဒေါသကြီးကုန်သော၊ နောင့်ယှက်တတ်ကုန်သော၊ နှိပ်စက်တတ်ကုန်သော ဘီလူးတို့သည် ရှိပါကုန်၏။ ထို ဘီလူးတို့သည် နတ်မင်းကြီးတို့၏ စကားကို မနာယူက ပါကုန်း မြတ်စွာဘုရား----ထိုဘီလူးတို့ကို အခြားဘီလူးတို့က နတ်မင်းကြီးတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ရန်သူတို့-ဟူ၍ ဆိုကြ ပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား--- တစ်စုံတစ်ယောက်သော ဘီလူး၊ ဂန္ဗဒ္ဇနတ်၊ ကုန္တက်၊ နဂါးသည် ဖျက်ဆီးလိုသော စိတ် ရှိသည် ဖြစ်၍ ရဟန်း-စသည်ကို သွားနေစဉ် လိုက်၍ သွားဌားအုံး ရပ်နေစဉ် ကပ်၍ ရပ်ပြားအုံး ထိုင်နေစဉ် ကပ်၍ ရပ်ပြားအုံး တိုင်နေစဉ် ကပ်၍ အိပ်ပြားအုံး တို့အောက်များ၊ ဘီလူးကြီးများ၊ စစ်ယုက်များ၊ တီလုံးကြီးများ၊ စစ်ယုက်များ၊ စစ်ယုက်များ၊ စစ်ယုက်များ၊ စစ်ယုက်များ၊ တီလုံးသည် ဤသူကို ဖမ်းစား၏၊ ကျံဘီလူးသည် ပူးဝင်၏၊ ဤဘီလူးသည် နိုပ်စက်၏၊ ဤဘီလူးသည် သင်းရဲစေ၏၊ ဤဘီလူးသည် ဆင်းရဲစေ၏၊ ဤဘီလူးသည် သင်းရဲစေ၏၊ ဤဘီလူးသည် တင်လိုးစေ၏၊ ဤဘီလူးသည် တင်လိုတိုင်တန်းနိုင်ပါကုန်၏

ေ,၃,၂၂၈၊ အဘယ်မည်သော နတ်များ၊ ဘီလူးများ၊ နတ်ကြီးများ၊ ဘီလူးကြီးများ၊ စစ်သူကြီးများ၊ စစ်မဟာ သေနာပတိကြီးများကို တိုင်တန်းနိုင်သနည်း ဟူမှ- က္ကန္မ၊ သောမ၊ ဝရုက၊ ဘာရဒ္ဒါဇ၊ ပဇာပတိ၊ စန္မန၊ ကာမ သေဋ၊ ကိန္ဒုယက္ဟု၊ နိဂက္ဟု။

ပနာဒ၊ ဩပမည၊ နတ်တို့တမန် မာတလိ၊ ဂန္ဓင္မတောင်၌ နေကုန်သော စိတ္တသေန၊ နှငွောရာဇ၊ ဇနေသဘ၊ သာတာဂိရ၊ ဟေမဝတ၊ ပုဏ္ဏက၊ ကရတိယ၊ ၇ဠ၊ သိဝက၊ မုစလိန္မ၊ ဝေဿာဓိတ္ထာ၊ ယုဂန္ဓရ၊ ဂေါပါလ၊ သုပ္ပရောဓ၊ ဟိရိ၊ နေတ္တိ၊ မန္စိယ၊ ပဉ္စာလ စက္ခ၊ အာဠဝက၊ ပဇ္ဈန္န၊ သုမန၊ သုမုစ၊ ဒဓိမုစ၊ မဏိ၊ မာကိဝရ၊ ဒီဃ-ဟူသော ဘီလူးများ၊ နတ်များနှင့် တကွ သေရီသကနတ်များ။

ဤနတ်များ၊ ဘီလူးများ၊ နှတ်ကြီးများ၊ ဘီလူးကြီးများ၊ ဘီလူးစစ်သူကြီးများ၊ စစ်မဟာသေနာပတိကြီးများကို တိုင်တန်းနိုင်ပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား---ဤအာဌာနာဋိယပရိတ်အရံအတား သည် ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမတို့၏ အကာ အကွယ် အစောင့်အရှောက်အတွက်၊ ရမ်းသာစွာ နေရန် အတွက် ဖြစ်ပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား--- ယခုအခါ ကျွန်ပ်တို့သည် သွားပါကုန် အံ့၊ ကျွန်ုပ်တို့သည် အလုပ်ကိစ္စများပါကုန်၏ "ဟု လျှောက် ထား၏။

ော့. ၂၂၉။ ထိုအခါ နတ်မင်းကြီးလေးပါးတို့သည် နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးလျက် အရှိအသေပြု၍ ထိုအရပ်၌ပင် ကွယ်ကုန်၏။ ထိုနေတ်တို့တွင် အချို့သော နတ် တို့သည် နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရိုသော ရှိနီးလျက် အရှိအသေပြု၍ ထိုအရပ်၌ပင် ကွယ်ကုန်၏။ အချို့သော နတ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းပြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက်ပြောဆိုကုန်၏။ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ ထိုထိုအရပ်၌ပင် ကွယ်ကုန်၏၊ အချို့ သော နတ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားဆီသို့ လက်အုပ်ရှိပိုး ရှိရိုးလျက် ထိုအရပ်၌ပင် ကွယ်ကုန်၏။ အချို့သော နတ် တို့သည် ဓိဓိတို့ အမည်၊ အနွယ်ကို ပြောကြား၍ ထိုအရပ် ၌ပင် ကွယ်ကုန်၏။ အချို့သော နတ်တို့သည် တိတ်ဆိတ်စွာ ထိုအရပ်၌ပင် ကွယ်ကုန်၏။

၈.၃.၂၃၀။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီး လျှောက်ထားသည့် ထိုအကြောင်းအရာတို့ကို နောက် တစ်နေ့၌ ရဟန်းတို့အား မိန့်ကြားတော်မူ၍ ဤသို့ ဆက်လက် မိန့်တော်မူ၏-

ေဂ, ၁, ၁၁။ "ရဟန်းတို့ --- အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားကို သင်ယူကြကုန်လော့၊ ရဟန်းတို့ --- အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားကို အဇန်ဖန် လေ့လာကြကုန်လော့၊ ရဟန်းတို့ -- အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားကို ဆောင်ကြကုန်လော့၊ ရဟန်းတို့ -- အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားသည် ကောင်း ကျိုးနှင့် စပ်၏၊ အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားသည် ကောင်း ကျိုးနှင့် စပ်၏၊ အာဌာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတား သည် ရဟန်း၊ ရဟန်းဖ၊ ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမတို့၏ အကာအကွယ် အစောင့်အရှောက်အတွက်၊ ချမ်းသာစွာ နေရန်အတွက် ဖြစ်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောတော်မူ၏။ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျကုန်သည် ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူကြလေကုန်သတည်။



ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရ္ခိမနိကာယ်)

# ၁။ မူလပဏ္ဏာသပါဠိတော်

၁။ မိုတဝရိုတာတဝင္ပဲ

# မူလပရိတာလသုတိ

၉.၁.ဂဂ၁၊ အခါတစ်ပါး၌ ဥက္ကဋ္ဌာမြို့အနီး သုဘဂတောအုပ် ထဲက တောစိုးသစ်ပင်ကြီး၏ အောက်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့ သဒ္ဓမ္မေမူလပရိယာယသုတ်ကို သင်တို့အား ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူမည်။ ထိုသုတ်ကို နာယူကြ၊ ကောင်းဖွန့်စွာ နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်ကြ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူပြီး ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

#### အမှတ် (၁) ပုထုဇဉ်အပိုင်း

၉.၁.ဂ၀၂။ "ရဟန်းတို့---ပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပထဝီ ဓာတ်ကို ပထဝီဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ်အားဖြင့်သာ မှတ်သားထား၏။ (ပထဝီဓာတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ကိုယ်တွင်း၌ ရှိသော ဆံပင်၊ အမွှေမ၊ မြေသည်။ လက်သည်။ သွား၊ အရေ၊ အသား၊ အကြော၊ စာချိုး၊ ရုံးထွင်းရျဉ်စီ။ အညို၊ နှလုံး၊ အသည်။ အမြှေး၊ အမျဉ်း၊ အဆုတ်၊ အူမ၊ အူသိမ်၊ အစာသစ်၊ အစာဟောင်းနှင့် ကျန်သော ခက်မာမြင်း သဘော မှန်သမှု ဖြစ်၏။)

ပထဝီဓာတ်ကို ပထဝီဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ်အား

ဖြင့်သာ မှတ်သားပြီး ပထဝီဓာတ်ကို ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏။ ပထဝီဓာတ်ထဲ၌ ငါ ရှိ၏-ဟု ထင်မှတ်၏။ ပထဝီဓာတ်ထဲမှ ဖြစ်ပေါ် လာသော ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏။ ပထဝီဓာတ်ကို ငါ့၁စွာ-ဟု ထင်မှတ်၏။ ပထဝီဓာတ်ကို ငမ်းငေးတက် နှစ်သက် မက်မော၏။ ထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့် နည်းဟူခု-ထိုပုထုရင်ပုတ္ပိုလ်သည် ပထဝီဓာတ်ကို ကွဲကွဲပြားပြား ပိုင်းခြား၍ မသိသေးသောကြောင့် (သေရာ သဘောမေပါက် သေးသောကြောင့်)ဖြစ်၏-ဟုငါဘုရားဟောကြားတော်မှ၏။

ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အာပေါဓာတ်ကို အာပေါဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ်အားဖြင့်သာ မှတ်သားထား၏။ (အာပေါ ဓာတ်-ဟုသည် အဘယ်နည်း။ ကိုယ်တွင်း၌ ရှိသော သည်းခြေ၊ သလိပ်၊ ပြည်၊ သွေး၊ ရွေး၊ အဆီခဲ၊ မျက်ရည်၊ အဆီကြည်၊ တံတွေး၊ နှပ်၊ အစေး၊ ကျင်ငယ်နှင့် ကျန်သော ဖွဲ့ စည်းခြင်းသဘောများ ဖြစ်၏။)

အာပေါဓာတ်ကို အာပေါဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ်အား ဖြင့်သာ မှတ်သားပြီး အာပေါဓာတ်ကို ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏။ အာပေါဓာတ်ထဲ၌ ငါ ရှိ၏-ဟု ထင်မှတ်၏။ အာပေါဓာတ် ထဲမှ ဖြစ်ပေါ်လာသော ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏။ အာပေါဓာတ်ကို ငါ့ဥစ္စာ-ဟု ထင်မှတ်၏။ အာပေါဓာတ်ကို ငမ်းငမ်းတက် နှစ်သက်မက်မော၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့် နည်း ဟူမူ- ထိုပုထုဇဉ်ပုင္ဂိုလ်သည် အာပေါတတ်ကို ကွဲကွဲ ပြားပြားဝိုင်းခြား၍မသိသေးသောကြောင့် (သေရျာသဘော မပေါက်သေးသောကြောင့်) ဖြစ်၏-ဟု ငါဘုရား ဟောကြား တော်မွ၏။

ပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် တေဇောဓာတ်ကို တေဇောဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ်အားဖြင့်သာ မှတ်သားထား၏။ (တေဇော ဓာတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ကိုယ်တွင်း၌ ရှိသော ပူနွေး ကြောင်း၊ ဆွေးခြေ့ ကြောင်း၊ လောင်မြိုက်ကြောင်း ဖြစ်သော သာတာ၊ ဓားအဝ်၊ သောက်အဝ်၊ ခဲအဝ်၊ လျက်အဝ်သော အစာအာဟာရများ ကောင်းစွာ ကျေညက်ကြောင်း သဘော နှင့် ကျန်သော အပူအအေးသဘောများ ဖြစ်၏။)

တေဇောဓာတ်ကို တေဇောဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ် အားဖြင့်သာ မှတ်သားပြီး တေဇောဓာတ်ကို ငါ-ဟု ထင် မှတ်၏၊ တေဇောဓာတ်ထဲ၌ ငါ ရှိ၏-ဟု ထင်မှတ်၏၊ တေဇော ဓာတ်ထဲမှ ဖြစ်ဖေါ် လာသော ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏၊ တေဇောဓာတ်ကို ငမ်းငမ်းတက် နှစ်သက် မက်မော၏၊ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ ထိုပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် တေဇော ဓာတ်ကို ကွဲကွဲပြားပြား ပိုင်းခြား၍ မသိသေးသောကြောင့် (သေရာ သဘောမေပါက်သောကြောင့်) ဖြစ်၏-ဟု ဝါဘုရား ဟောကြားတော်မှု၏၊

ပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဝါယောဓာတ်ကို ဝါယောဓာတ်-ဟု အညေ်ပညတ်အားဖြင့်သာ မှတ်သားထား၏။ (ဝါယော ဓာတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ကိုယ်တွင်း၌ ရှိသော၊ အထက်သို့ ဆန်တက်သော လေ၊ အောက်သို့ ဝုန်ဆင်းသော လေ၊ ဝစ်းဗိုက်အတွင်း၌ ရှိသော လေ၊ အုတွင်း၌ ရှိသော လေ၊ အင်္ဂါကြီးငယ်သို့ လျှောက်သော လေ၊ ထွက်သက်လေ၊ ဝင်သက်လေ-စသည်နှင့် ကျန်သော တွန်းကန်ခြင်း သဘော များ ဖြစ်၏။)

ဝါယောဓာတ်ကို ဝါယောဓာတ်-ဟု အမည်ပညတ်အား ဖြင့်သာ မှတ်သားပြီး ဝါယောဓာတ်ကို ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏။ ဝါယောဓာတ်ထဲ၌ ငါ ရှိ၏-ဟု ထင်မှတ်၏။ ဝါယောဓာတ် ထဲမှ ဖြစ်ပေါ် လာသော ငါ-ဟု ထင်မှတ်၏။ ဝါယောဓာတ်ကို ငါ့ဥစွာ-ဟု ထင်မှတ်၏။ ဝါယောဓာတ်ကို ငမ်းငမ်းတက် နှစ်သက်မက်မော၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့် နည်း ဟူမူ- ထိုပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဝါယောဓာတ်ကို ကွဲကွဲ ပြားပြားငိုင်းရြား၍ မသိသေးသောကြောင့် (သေရာ သဘော မပေါက်သေားသောကြောင့်) ဖြစ်၏-ဟု ငါဘုရား ဟောကြား တော်မူ၏။ ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် သတ္တဝါ၊ နတ်၊ မာရ်နတ်၊ ပြဟွာ၊ အာဘဿရပြဟ္စာ၊ သုဘကိကုပြဟွာ၊ ဝေဟဒ္ဓိုလ်ပြဟွာ၊ အဘိသူပြဟ္စာ\*၊ အရူပပြဟွာ၊ အမြင်၊ အကြား၊ အတွေ့၊ အသိ၊ တစ်ခုတည်း ဖြစ်ခြင်း၊ အမျိုးမျိုး ဖြစ်ခြင်း၊ အလုံးစုံနှင့် ဒိဋ္ဌမနွန်မွာန် (လောကနိမ္ဗာန်)တို့ကိုလည်း ပထဝီဓာတ်-စသည်ကိုကဲ့သို့ မှတ်သား၏ ထင်မှတ်၏ နှစ်သက် မက်မော ၏၊ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ-ထို ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် သတ္တဝါ-စသည်ကို ကွဲကွဲပြားပြား ပိုင်းခြား၍ မသိသေးသောကြောင့် (သေရာသဘောမပေါက် သောကြောင့်) ဖြစ်၏-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

#### အမှတ် (၂) သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်အပိုင်း

၉.၁.ဂ၀၃။ ရဟန်းတို့---သေကွပုဂ္ဂိုလ် (သောတာပန်၊ သကဒါဂါမ်၊ အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်) ရဟန်းသည် ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ပထဝီဓာတ်-စသည်-ဟု ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၏ ထိုသို့ သိပြီး ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ငါ-ဟု ထင်မှတ်မှု နည်းပါးသွား၏။ ပထဝီဓာတ်-စသည်၌ ငါ ရှိ၏-ဟု ထင်မှတ်မှု နည်းပါးသွား၏။ ပထဝီဓာတ်-စသည်မှ ဖြစ်ပေါ် လာသော ငါ-ဟု ထင်မှတ်မှု နည်းပါးသွား၏။ ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ငုံဥစွာ-ဟု ထင်မှတ်မှု နည်းပါးသွား၏။ ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ငုံဥစွာ-ဟု ထင်မှတ်မှု နည်းပါးသွား၏။ ပထဝီဓာတ်-စသည် ကို နှစ်သက်မက်မောမှု နည်းပါးသွား၏ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကျောင့်နည်းဟူမှု-ထိုသေကွပုဂ္ဂိုလ်သည် ပထဝီ ဓာတ်-စသည်ကို ကွဲကွဲပြားပြား ပိုင်းခြား၍ သိနိုင်သော ကြောင့် (သေရာ သဘောပေါက်နိုင်သောကြောင့်) ဖြစ်၏-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မှ၏။

#### အမှတ် (၃) ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်အပိုင်း

၉.၁.ဂ၀၄။ ရဟန်းတို့ --ရဟန္ကာဖြစ်သော ရဟန်းသည် ပထဝီ-စသည်ကို ပထဝီ-စသည်-ဟု ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၏။ ပထဝီစာတ်-စသည်ကို ပထဝီစာတ်-စသည်-ဟု ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ ပထဝီစာတ်-စသည်ကို ငါ-ဟု မထင်မှတ်။ ပထဝီစာတ်-စသည်ထိ၌ ငါရှိ၏-ဟု မထင်မှတ်။ ပထဝီစာတ်-စသည်ထဲမှ ဖြစ်ပေါ် လာသော ငါ-ဟု မထင် မှတ်။ ပထဝီစာတ်-စသည်ကို ငါ့ဥစွာ-ဟု မထင်မှတ်။ ပထဝီ စာတ်-စသည်ကို မနစ်သက်မတော်ဖေားထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှ-ထိုရဟန္တာသည် ပထဝီစာတ်-

300

စသည်ကို ကွဲကွဲပြားပြား ပိုင်းခြား၍ သိပြီးသူ ဖြစ်ခြင်း၊ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့ အကြွင်းမဲ့ ကုန်စန်းခြင်းအားဖြင့် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ ကင်းသူ ဖြစ်ခြင်းတို့ကြောင့် ဖြစ်၏-ဟု ငါ ဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

# အမှတ် (၄) မြတ်စွာဘုရားအပိုင်း

၉.၁.၀၀၅၊ ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ပထဝီဓာတ်-စသည်-ဟု ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိတော်မှု၏၊ ပထဝီဓာတ်-စသည်ကိုပထဝီဓာတ်-စသည်-ဟု ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိတော်မူရဲ့ ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ဝါ-ဟု ထင်မှတ်တော်မေ့။ ပထဝီဓာတ်-စသည်၌ ငါ-ရှိ၏-ဟု ထင်မှတ်တော်မေ့။ ပထဝီဓာတ်-စသည်ထဲမှ ဖြစ် ပေါ် လာသော ငါ-ဟု ထင်မှတ်တော်မေ့။ ပထဝီဓာတ်-စသည် ကို ငါ့ဥစ္စာ-ဟု ထင်မှတ်တော်မေူ။ ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို နှစ်သက်မက်မောတော်မေူ။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်းဟူမူ -မြတ်စွာဘုရားသည် ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို အကြွင်းမဲ့ ပိုင်းခြား၍ သိပြီးသူ ဖြစ်တော်မူ၏။ 'မရှားတ တကှာသည် ဤဘဝ ဆင်းရဲ၏အကြောင်း ဖြစ်၏။ ရှေးကံကြောင့် ပဋိသန္ဓေ နေရ၏။ ပဋိသန္ဓေနေပြီးသူသည် အိုရ၊ သေရ၏ဟု သိတော်မူသည့်အတွက် တကှာကို အကြွင်းမဲ့ ပယ်ပြီးတော်မူသောကြောင့် အတုမရှိသော အရာဟုတ္တမင်္ဂညာက်ကို ရတော်မူ၏။ ထို့ကြောင့် ပထဝီဓာတ်-စသည်ကို ငါ၊ ငါ့ ဥစ္စာ-ဟု ထင်မှတ်တော်မမူ၊ နှစ်သက် မက်မောတော်မမှု"ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောကြားတော် မူပြီးသော အခါ ရဟန်းများသည် နားမလည် သဘော မပေါက်ကြ၍ မနစ်သက် သဘောမကျခဲ့ကြပါ။

# သစ္စာသသတ္

၉.၁.၀၀၆။ အဓါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးခနတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော် မှဏ်-

၉.၁.၀၀ဂု။ "ရဟန်းတို့---နလုံးသွင်းအမှားအမှန်ကို ခွဲခြား သိမြင်သော ပုဂ္ဂိုလ်မှာ အာသဝေါ (လောဘ၊ ဒိဋ္ဌိ၊ မောဟ) ကုန် စန်းနိုင်၏၊ နှလုံးသွင်းအမှားအမှန်ကို ခွဲခြား မသိမမြင်သော ပုဂ္ဂိုလ်မှာ အာသဝေါ မကုန်စန်းနိုင်-ဟု ငါ ဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့---နှလုံးသွင်းမှားသော ပုဂ္ဂိုလ်မှာ မဗြစ်သေး သော အာသဝေါများလည်း ဖြစ်ပေါ် လာကြ၏။ ဖြစ်ပြီးသော အာသဝေါများလည်း တိုးပွားလာကြ၏။

နှလုံးသွင်းမှန်သောပုဂ္ဂိုလ်မှာမဖြစ်သေးသောအာသဝေါ များလည်း မဖြစ်ပေါ် လာကြ၊ ဖြစ်ပြီးသော အာသဝေါများ လည်း ကင်းပျောက်သွားကြ၏။

၉.၁.၀၀၈။ ရဟန်းတို့---

- သိမြင်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

- စောင့်စည်းခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ
- မိုဝဲခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ
- သည်းစံခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ
- ရှောင်ကြဉ်ရင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ -ပယ်ဖျောက်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများနှင့်
- ပယ်ဖျောက်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများနှင့် - ပွားများခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ ရှိကြ၏။

#### သိမြင်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

၉.၁.ဂဂ၉။ ရဟန်းတို့---သိမြင်ခြင်းဖြင့် ပယ်တိုက် သော အာသဝေါများ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ လောက၌ ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် နှလုံးသွင်းသင့်သော တရား၊ နှလုံး မသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နွဲခြား၍ မသိ။ ထို့ကြောင့် သူ သည် နှလုံးမသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်းပြီး နှလုံးသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်း။

ရဟန်းတို့--- ပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် နှလုံးမသွင်းသင့်သော အဘယ်တရားတို့ကို နှလုံးသွင်းသနည်းဟုမူ-မဖြစ်ပေါ် သေးသော ကာမာသဝ (လောဘ)၊ ဘဝါသဝ (လောဘ)၊ အဝိစ္စာသဝ (မောဟ)ဘို့ ဖြစ်ပေါ် ကြောင်း ဖြစ်ပြီး၊ ဖြစ်ပေါ်ပြီး

# ကြံဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

သော ကာမာသဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာသဝတို့ တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်သော တရားတို့ကို နှလုံးသွင်း၏။

ရဟန်းတို့--- ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် နှလုံးသွင်းသင့်သော အဘယ်တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်းသနည်း ဟူမှ-မြေစိပေါ် သေးသော ကာမာသဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာသဝ-တို့ မြေစိပေါ် ကြောင်း ဖြစ်ပြီး၊ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော ကာမာဘဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာသဝတို့ ကင်းပျောက်ကြောင်း ဖြစ်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်း။

ထို့ကြောင့် ထိုပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်မှာ မဖြစ်ပေါ်သေးသော အာသဝေါများ ဖြစ်ပြီး၊ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော အာသဝေါများ တိုးပွားလာကြတော့၏။

၉.၁.ပ၁ဂ။ ထိုပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ မသင့်မတင့် နှလုံးသွင်း၏-

'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဖြစ်ခဲ့လေသလော'

'ငါသည် အတိတ်ကာလက မဖြစ်ခဲ့ဘူးလေလော'

'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဘာများဖြစ်ခဲ့လေသနည်း'

ဲငါသည် အတိတ်ကာလက အဘယ်သို့များ ဖြစ်ခဲ့လေ သနည်း'

'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဘာဖြစ်ပြီး ဘာဖြစ်ခဲ့လေ သနည်း'

'ငါသည် အနာဂတ်ကာလ၌ ဖြစ်လိမ့်မည်လော'

'ငါသည် အနာဂတ်ကာလ၌ မဖြစ်တော့လိမ့်မည်လော'

'ငါသည် အနာဂတ်ကာလ၌ ဘာများ ဖြစ်လိမ့်မည်နည်း'

`ငါသည် အနာဂတ်ကာလ၌ အဘယ်သို့များ ဖြစ်လိမ့် မည်နည်း'

'ငါသည် အနာဂတ်ကာလ၌ ဘာဖြစ်ပြီး ဘာများ ဆက် ဖြစ်လိမ့်မည်နည်း'

'ငါသည် အခု ပစ္စုပွန်ကာလ၌ ဖြစ်နေဆဲလေလော'

'ငါသည် အစု ပစ္စုပွန်ကာလ၌ ဖြစ်နေဆဲ မဟုတ်လေ သလော'

'ငါသည် အခု ပစ္စုပွန်ကာလ၌ အဘယ်သို့များ ဖြစ်နေ လေသနည်း' `ဤသတ္တဝါသည် ဘယ်မှ လာခဲ့လေသနည်း´

'ထိုသတ္တဝါသည် အဘယ်သို့ သွားလိမ့်မည်နည်း'

ထိုသို့ မသင့်မတင့် နလုံးသွင်းသော ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အယူမှားသော ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏။ အယူမှားသော ပုထုစဉ် ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပဋိသန္ဓေနေရခြင်း၊ အိုခြေင်း၊ သေခြေင်း၊ စိုးရိမ် ပူဆွေး ငိုကြွေးခြေင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြေင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲ ရခြင်းတို့မှ လွေတ်မြောက်နိုင်၊ ဒုက္ခမှ မလွတ်မြောက်နိုင်-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မှု၏။

၉.၁.ဂ၁၁။ ရဟန်းတို့---အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် နှလုံး သွင်းသင့်သော တရား၊ နှလုံးမသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နွဲခြား၍ သိ၏၊ ထို့ကြောင့် သူသည် နှလုံးမသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်းဘဲ နှလုံးသွင်းသင့်သော တရားတို့ ကိုသာ နှလုံးသွင်း၏။

ရဟန်းတို့---အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် နှလုံးမသွင်းသင့်သော အဘယ်တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်းသနည်း ဟူမှု-မဖြစ်ပေါ် သေးသော ကာမာသဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာသဝဝတို့ ဖြစ်ပေါ် ကြောင်း၊ ဖြစ်ပေါ်ငြီးသော ကာမာသဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာ သဝတို့ တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်း၊

ရဟန်းတို့---အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် နှလုံးသွင်းသင့်သော အဘယ်တရားတို့ကို နှလုံးသွင်းသနည်း ဟုမူ-မဖြစ်ပေါ် သေးသော ကာမာသဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာသဝတို့ မဖြစ် ပေါ် ကြောင်း ဖြစ်ပြီး၊ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော ကာမာသဝ၊ ဘဝါသဝ၊ အဝိဇ္ဇာသဝတို့ ကင်းပျောက်ကြောင်း ဖြစ်သော တရားတို့ကို နှလုံးသွင်း၏။

ထို့ကြောင့် ထိုအရိယာပုဂ္ဂိုလ်မှာ မဖြစ်ပေါ် သေးသော အာသဝေါများလည်း မဖြစ်လာကြ၊ ဖြစ်ပြီးသော အာသဝေါ များလည်း ကင်းပျောက်သွားကြ၏။

၉.၁.ဂ၁၂။ ထိုအရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် 'ဤနွောငါးပါးသည် ဒုက္ခတည်း'ဟု သင့်တင့်စွာ နလုံးသွင်း၏။ 'ဤတကှာသည် ဒုက္ခဖြစ်ကြောင်းတည်း'ဟု သင့်တင့်စွာ နလုံးသွင်း၏။ 'ဤ နိဗ္ဗာန်သည် ဒုက္ခအကြွင်းမဲ့ ကင်းပြတ်ရာတည်း'ဟု သင့်တင့် စွာ နလုံးသွင်း၏။ 'ဤမဂ္ဂင်ရှစ်ပါးသည် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း အကျင့်တည်း'ဟု သင့်တင့်စွာ နလုံးသွင်း၏။

ထိုသို့ နလုံးသွင်းသောအရိယာပုဂ္ဂိုလ်မှာပရမတ်အားဖြင့် ထင်ရှား ရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ၊ ငါ့ ဥစွာ၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သော အရာ-ဟု အမှားမြင်ခြင်း-ဟူသော သက္ကာယဒိဋ္ဌိ၊ ဘုရား-စသည်၌ ယုံမှားခြင်း-ဟူသော ဝိစိကိစ္ဆာ၊ နွား ခွေး- စသည်တို့၏ အလေ့အကျင့်ဖြင့် စင်ကြယ်နိုင်၏-ဟု အလေ့ အကျင့်တို့ကို မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသပ်ခြင်း-ဟူသော သီလစ္မတပရာမာသ၊ ထိုသံယောဇဉ်သုံးပါး ကင်းပျောက် သွားကြတော့၏။

ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါတရားများသည် သိမြင်ခြင်း ဖြင့် ပယ်ထိုက်သော **အာသဝေါ\***များ ဖြစ်ကြ၏။

### စောင့်စည်းခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

ရဟန်းတို့ ---စောင့်စည်းခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ မျက်စိကို မစောင့် စည်းဘဲ နေသူမှာ အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ ဖြစ်နိုင်စရာရှိ၏။ မျက်စိကို စောင့်စည်း၍ နေသူမှာ ထို အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြ၊ ထို့ကြောင့် ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် မျက်စိကို စောင့်စည်း၍ နေ၏။ ထို့အတူ

- so:
- နှာခေါင်း
- വ്വാ
- ကိုယ်
- စိတ်တို့ကိုလည်း စောင့်စည်း၍ နေ၏။

ထိုသို့ နေသော ရဟန်းမှာ အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်း ပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြ။

ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါများသည် စောင့်စည်းခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ ဖြစ်ကြ၏။

## မှီဝဲခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

၉.၁.ဂ၁၃။ ရဟန်းတို့---မှီဝဲခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် သင့်တင့် အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ သင်္ကန်းကို မှီဝဲ ဝတ်ရုံ၏။

အအေး၊ အပူကို ပယ်ဖျောက်ရုံအတွက်သာ မှီဝဲ ဝတ်ရုံ၏။ မှက်၊ ခြင်၊ ယင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်း၊ သန်း-စသည်တို့၏ အတွေ့အထိတို့ကိုပယ်ဖျောက်ရုံအတွက်သာ မှီဝဲဝတ်ရုံ၏။ ရှက်ကြောက်ဖွယ်ကို ဖုံးလွှမ်းရုံအတွက်သာ မှီဝဲဝတ်ရုံ၏။

သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲ ဘုဉ်းပေး၏။

မြူးထူးပျော်ပါးရန်၊ မာန်မာနကြီးရန်၊ အသားတိုးရန်၊ အဆင်းလှရန် နီဝဲ ဘုဉ်းပေးသည် မဟုတ်။ ဤစန္ဓာကိုယ် တည်တံ့ ရန်သာ နီဝဲ ဘုဉ်းပေး၏။ ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း ကို ပယ်စဗျာက်ရန်သာ နီဝဲ ဘုဉ်းပေး၏။ ခြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြံ အားထုတ်ရန်သာ နီဝဲ ဘုဉ်းပေး၏။ 'ဤသို့ နီဝဲ ဘုဉ်းပေးခြင်းကြောင့် ဝေဒနာဟောင်းလည်း ပျောက်ကင်း ပါစေ၊ ဝေဒနာသစ်လည်း မဖြစ်ပါစေနင်၊ ငါ့မှာ မျှတခြင်း၊ ကိုယ်စန္ဓာ အပြစ်ကင်းခြင်း၊ ပေါ့ပါးချစ်းသာမွာ နေထိုင်ရခြင်း တို့ ဖြစ်ပါစေ'ဟု ဆင်ခြင်၍သာ နီဝဲဘုဉ်းပေး၏။

သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ကျောင်းကို မှီဝဲ နေထိုင်၏။ အအေး၊ အပူကို ပယ်ဖျောက်ရုံအတွက်သာ မှီဝဲ နေထိုင်၏။ မှက်၊ ခြင်၊ ယင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်း၊ သန်း-စသည်တို့၏ အတွေ့ အထိတို့ကို ပယ်ဖျောက်ရုံ အတွက်သာ မှီဝဲ နေထိုင်၏။ ရာသီဥတုဒက်ကို ကာကွယ်ရန်၊ အေးဆေး ဆိတ်ငြိန်စွာ နေထိုင်ရန်အတွက်သာ မှီဝဲ နေထိုင်၏။

သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ဆေးကို မှီဝဲ ဘုဉ်း ပေး၏။ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော အနာရောဂါများ ပျောက်ကင်းရန် အတွက်၊ ဆင်းရဲဒူကွကင်းရန်အတွက်သာ မှီဝဲ ဘုဉ်းပေး၏။

ရဟန်းတို့---ပစ္စည်းလေးပါးကို ထိုသို့ မဆင်ခြင်ဘဲ မှီဝဲ သော ရဟန်းမှာ အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ ဖြစ် ပေါ် လာနိုင်စရာ ရှိ၏။

ပစ္စည်းလေးပါးကို ထိုသို့ ဆင်ခြင်၍ မှီဝဲသော ရဟန်းမှာ ကား အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြတော့။

ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါများသည် မှီဝဲခြင်းဖြင့် ပယ် ထိုက်သော အာသဝေါများ ဖြစ်ကြ၏။

#### သည်းခံခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

၉.၁.ဂ၁၄။ ရဟန်းတို့---သည်းခံခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက် သော အာသဝေါများ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ဤသာသနာ

## ြောဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရိုမနိကာယ်)

တော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ သည်းခံ၏၊ အေးခြင်း၊ ပူခြင်း၊ အဓာဆာခြင်း၊ ရေဆာခြင်း၊ မှက်၊ ခြင်၊ ယင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်း၊ သန်း-စသည်တို့၏ အတွေ့အထိတို့ကို သည်းခံ၏၊ မကောင်း သဖြင့်ပြောဆိုအပ်သောကြမ်းတမ်းသောစကားတို့ကိုလည်း သည်းခံ၏၊ သေလုမျောပါး ခံစားရသော နာကျင်ကိုက်ခဲ ဆင်းရဲပြင်းထန်သော ကိုယ်ဆင်းရဲမှုတို့ကိုလည်း သည်းခံ၏၊

ရဟန်းတို့---ထိုသို့ သည်းမခံသော ရဟန်းမှာ အာသဝေါ များ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ ဖြစ်လာနိုင်စရာရှိ၏။ ထိုသို့ သည်းခံသော ရဟန်းမှာကား အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်း ပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြတော့။

ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါများသည် သည်းစံခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ ဖြစ်ကြ၏။

## ရှောင်ကြဉ်ခြင်းဗြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

၉.၁.ပ၁၅။ ရဟန်းတို့---ရှောင်ကြဉ်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက် သော အာသဝေါများ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ကြမ်းတစ်းသော ဆင်၊ မြင်း၊ နွား၊ နွေးတို့ကို ရှောင်ကြဉ်၏။ ကြမ်းတစ်းသော နေပြ သင်ငုတ်၊ စားရှိသော အရပ်၊ ရောက်၊ ကမ်းပါး၊ အညစ်အကြေးစွန့်ရာအရပ်၊ အညစ်အကြေး စီးဆင်းရာ တစ်းတွင်းတို့ကို ရှောင်ကြဉ်၏။ ပညာရှိ သိတင်းသုံးဖော်များ အထင်သေးခံရနိုင်စရာခဲ့ရှိသော သသင့်တော်သော နေရာ၌ နေထိုင်ခြင်း၊ သောင့်တော်သော အရပ်သို့ သွားရောက်လှည့်လည်ခြင်း၊ တောင်းသော အပေါင်းအဖော်တို့နှင့် ပေါင်းသင်းဆက်ဆံခြင်းတို့ကို ရှောင်ကြဉ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ မရှောင်ကြဉ်သော ရဟန်းမှာ အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ ဖြစ်လာနိုင်စရာ ရှိ၏။

ထိုသို့ ရှောင်ကြဉ်သော ရဟန်းမှာကား အာသဝေါများ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြတော့။

ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါများသည် ရှောင်ကြဉ်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ ဖြစ်ကြ၏။

## ပယ်ဈောက်ခြင်းဗြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

၉.၁.၀၁၆။ ရဟန်းတို့---ပယ်ဖျောက်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက် သော အာသဝေါများ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော အကြံ၊ ပျက်စီးမှုနှင့် စပ်ယှဉ်သော အကြံ၊ ညှဉ်းဆဲမှုနှင့် စပ်ယှဉ်သော အကြံတို့ကို ပယ်ဖျောက်၏။

ရဟန်းတို့ ---ထိုသို့ မပယ်ဗျောက်သော ရဟန်းမှာ အာသဝေါများ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ ဖြစ်လာနိုင်စရာ ရှိ၏။

ထိုသို့ ပယ်ဖျောက်သော ရဟန်းမှာကား အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြတော့။

ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါများသည်ပယ်ဖျောက်ခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ ဖြစ်ကြ၏။

### ပွားများခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ

၉.၁.ပ၁၇။ ရဟန်းတို့---ပွားများခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက် သော အာသဝေါ များ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် သင့်တင့်အောင် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ တေရွင်ခုနစ်ပါးကို ပွားများ၏။ ထိုတေရွင်ခုနစ်ပါး သည် ဒုက္ခစပ်သိမ်း အေးငြိမ်းရာ၊ ပျက်ရာ၊ ချုစ်ရာ ဖြစ်သော နိတ္စာန်သို့ ရောက်ကြောင်း ဖြစ်၏။ ထိုတေရွင်ခုနစ်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သတိသမွောရွှင် (သတိ)
- (၂) မွေဝိစယသမွောရွှင် (ပညာ) (၃) ဝိရိယသမွောရွှင် (ဝီရိယ)
- $(\varsigma)$  ပီတိသမွောရွင် (ပီတိ)
- (၅) ပဿဒ္ဓိသမွောရွင် (ပဿဒ္ဓိ)
- (၆) သမာဓိသမွောရွင် (ဧကဂ္ဂတာ)နှင့်
- (၇)ဥပေက္ခာသမွောရွိုင် (တတြမရွတ္တတာ)တို့ ဖြစ်ကြ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုဗောရွှင်ခုနှစ်ပါးကို မပွားများသော ရဟန်းမှာ အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ ဖြစ်လာ နိုင်စရာ ရှိ၏။

ထိုဗောဇ္ဈင်ခုနှစ်ပါးကို ပွားများသော ရဟန်းမှာကား အာသဝေါများ၊ ပင်ပန်းပူလောင်မှုများ မဖြစ်ကြတော့။ ရဟန်းတို့---ဤအာသဝေါများသည် ပွားများခြင်းဖြင့် ပယ်ထိုက်သော အာသဝေါများ ဖြစ်ကြ၏။

၉.၁.ဂ၁၈။ ရဟန်းတို့---ထို **အာသဝေါ\*** အသီးသီးကို ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် အာသဝေါအားလုံးကို ဝိတ်ဆိုပြီး နေထိုင်သူ ဖြစ်၏။ တကှာကို ဖြတ်တောက်ပြီးသူ ဖြစ်၏။ သံယောရဉ်အနောင်အဖွဲ့ကို ဖြေပြီးသူ ဖြစ်၏။ မာနကို သိပြီးသူ၊ ပယ်ပြီးသူ ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် သူ့မှာ ဒုက္ခစပ်သိမ်း အေးငြိမ်းသွားတော့၏။

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားပြီးသော အခါ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာစုခေါ်ဆို ခဲ့ကြ၏။

## ဓမ္မဒါယာဒသုတိ

၉.၁.ဂ၁၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတော်တို့အား ဤသို့ ဟောကြား တော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---ဝါဘုရား၏ တရားအမွေခံများသာ ဖြစ်ကြ၊ ပစ္စည်းအမွေခံများကား မြေစ်ကြကုန်လင့်။ 'အဘယ်သို့လျှင် ငါ့တပည့်များ တရားအမွေခံသူများ ဖြစ်ကြပါမည်နည်း၊ အဘယ်သို့လျှင် ငါ့တပည့်များ ပစ္စည်းအမွေခံ ဟေုတ်သူများ ဖြစ်ကြပါမည်နည်း'ဟု သင်တို့အပေါ် ၌ ငါဘုရား၏ သနား ကြင်နာမူ ရှိတော်မူ၏

ရဟန်းတို---အကယ်၍ သင်တို့ ငါဘုရား၏ ပစ္စည်း အမွေခံများသာ ဖြစ်ကြပြီး တရားအမွေခံများ မဖြစ်ကြလျှင် 'ဘုရားတပည့်သာဝကများသည် ပစ္စည်းအမွေခံပြီးသာ နေကြ၏ တရားအမွေခံပြီး မနေကြ'ဟု သင်တို့လည်း အကဲ့ ရှိခံရနိုင်စရာ ရှိ၏၊ ငါဘုရားလည်း အကဲ့ရှိခံရနိုင်စရာ ရှိ၏။

ရဟန်းတို---အကယ်၍ သင်တို့ ငါဘုရား၏ တရား အမွေခံများသာ ဖြစ်ကြပြီး ပစ္စည်းအမွေခံများ မဖြစ်ကြလျှင် သင်တို့လည်း အကဲ့ရဲ့ မခံရနိုင်၊ ငါဘုရားလည်း အကဲ့ရဲ့ မခံရနိုင်။ ရဟန်းတို့--- ထို့ကြောင့် ငါဘုရား၏ တရားအမွေခံ များသာ ဖြစ်ကြ၊ ပစ္စည်းအမွေခံများကား မဖြစ်ကြကုန်လင့်။

`အဘယ်သို့လျှင် ငါ့တပည့်များ တရားအမွေခံများ ဖြစ်ကြပါမည်နည်း၊ အဘယ်သို့လျှင် ငါ့တပည့်များ ပစ္စည်း အမွေခံ မဟုတ်သူများ ဖြစ်ကြပါမည်နည်း'ဟု သင်တို့ အပေါ်၌ ငါဘုရား၏ သနားကြင်နာမူ ရှိတော်မူ၏။

၉.၁.၀၂၀။ ရဟန်းတို့---ငါဘုရား ပြည့်စုံအောင် ဆွမ်း ဘုဉ်းပေးပြီးတော်မူ၍ ဆွမ်းတို့သည် ဝိုနေကုန်၏ စွန့် ပစ် ရတော့မည့် အနေအထားမှာ ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအခါ၌ ဆွမ်းဆာနေသော ရဟန်းနှစ်ပါး ရောက်လာကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ ငါဘုရားက ထိုရကမ်းနှစ်ပါးအား `ရဟန်းတို့---ငါဘုရား ပြည့်စုံတော်မူမြီ။ ဤဆွမ်းများကို စားလိုက စားကြ။ တေး လိုက စိမ်းစိုသည့် မြက်သစ်ပင် မရှိသော နေရာ၌ ဖြစ်စေ၊ ဝိုးပွားမေရှိသော ရေထဲ၌ ဖြစ်စေ စွန့်ပစ်လိုက်တော့မည်'ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက `ဤဆွပ်းများကို ငါတို့ မစား ကြလျှင် မြတ်စွာဘုရား စွန့်ပစ်တော်မူတော့မည်။ သို့သော် ပစ္စည်းအမွေမခံဘဲ တရားအမွေသာ ခံကြရန်လည်းမြတ်စွာ ဘုရားက ဟောကြားထားတော်မူပြန်၏။ ဤဆွမ်း-ဆိုသည် မှာလည်း ပစ္စည်းတစ်မျိုးပင် ဖြစ်၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤဆွန်းကို မစားဘဲ ဤသို့ ဆာဆာဖြင့်ပင် ဤတစ်ရက်ကို ကုန်စေရ လျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုဆွန်းကို မစားဘဲ ဤသို့ ဆာဆာဖြင့်ပင် ထိုတစ်ရက်ကို ကုန်လွန် စေ၏။

ဒုတိယရဟန်းကား 'ဝါတို့ မစားကြလျှင် ဤဆွမ်းများကို မြတ်စွာဘုရား စွန့်ပစ်တော်မူတော့မည်။ ဤဆွမ်းကို စားပြီး ဆာလောင်မှုကို ပယ်ဖျောက်ကာ ဤတစ်ရက်ကို ကုန်လွန် စေရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုဆွမ်းကို စားပြီး ဆာလောင်မှုကို ပယ်ဖျောက်ကာ ထိုတစ် ရက်ကို ကုန်လွန်စေ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းနှစ်ပါးအနက် ဝါဘုရား၏ ပထမ ရဟန်းကိုသာ ဝိုပြီး ရီးမွမ်းထိုက်၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ထိုသို့ မစားခြင်းကြောင့် ထိုရဟန်းသည် ကြာမြင့်စွာ အလိုနည်းသူ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ရောင့်ရဲလွယ်သူ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ကိလေသာကို ခေါင်းပါးစေသူ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ မွေးမြူလွယ်သူ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ကြိုးစားအားထုတ်သူ ဖြစ်လိမ့်မည်"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူပြီး မြတ်စွာဘုရားသည် နေရာမှ ထတော်မူကာ ကျောင်းတော်သို့ ဝင်သွားတော်မူ၏။

၉.၁.ဂ၂၁။ ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာက ရဟန်း တို့အား ဤသို့ ဆက်လက် ဟောကြားတော်မူ၏-

"ငှိုရှင်တို့---အဘယ်သို့ ကျင့်သော တပည့်သာဝကများ သည် ကင်းဆိတ်စွာ သီတင်းသုံးနေတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားအား အတုလိုက်၍ မကျင့်ကြသနည်း ဟုခူ-မြတ်စွာ ဘုရားအသည် လောဘ-သေည်ကို ပယ်စွန့်ရန် ဟောကြား တော်မူ၏။ တပည့်သာဝကတို့က လောဘ-သည်ကို မပယ်စွန့်ကြ၊ လာဘိများရန်သာ ကြိုးစားကြ၏။ ဘုရား ဆထုံးအမတော်ကို လျော့ရဲရဲသာ ခံယူကြ၏။ လောဘ-သည် ပွားရန်သာ ဦးတည်ကြ၏။ နိစ္စာန်အတွက်ကား ကြောင့်ကြပုံ နေကြ၏။

ငါ့ရှင်တို့---ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကင်းဆိတ်စွာ သီတင်းသုံးနေတော်မူပါလျက် တပည့်သာဝကများက အတုလိုက်၍ ကျေင့်ကြ'ဟုလည်း မထေရ်ကြီးရဟန်းများ သည် အကွဲရုံစံကြရ၏။

ိမြတ်စွာဘုရားသည် လောဘ-စသည်ကို ပယ်စွန့်ရန် ဟောထားပါလျက် တပည့်သာဝကများက လောဘ-စသည် ကို မပယ်စွန့်ကြ'ဟုလည်း မထေရိကြီး ရဟန်းများသည် အကဲ့ရဲ့ စံကြရ၏။ 'လာဘ်များရန်သာ ကြိုးစားနေကြ၏ ဘုရားအဆုံးအမ တော်ကို လျော့ရဲရဲသာ ခံယူကြ၏ လောဘ-စသည် ပွားရန်သာ ဦးတည်ကြ၏ နိဗ္ဗာန်အတွက်ကား ကြောင့်ကြခဲ့ နေရက်ကြ၏'ဟုလည်း မထေန်ကြီးရဟန်းများသည် အကဲ့ရဲ ခံကြရ၏။

ရဟန်းလတ်၊ ရဟန်းငယ်များလည်း ထို့အတူပင် အကဲ့ရဲ့ စံကြရ၏။

င့်ရှင်တို့---ထိုတပည့်သာဝကများသည် ကင်းဆိတ်စွာ သီတင်းသုံးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားအား အတုလိုက်၍ မကျင့်ကြ။

၉.၁.၀၂၂၊ ငါ့ရှင်တို့---အဘယ်သို့ ကျင့်သော တပည့် သာဝကများသည် ကင်းဆိတ်စွာ သီတင်းသုံးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားအား အတုလိုက်၍ ကျင့်ကြသနည်း ဟုမူကား မြတ်စွာဘုရားသည် လောဘ-စသည်ကို ပယ်စွန့်ရန် ဟောတော်မူ၏။ တပည့်သာဝကများကလည်း လောဘ-စသည်ကို ပယ်စွန့်ကြ၏။ လာဘ်များရန်သာ ကြိုးစားကြ သူများ မဟုတ်။ ဘုရားအဆုံးအမတော်ကို လျော့ရဲရဲ ခံယူ ကြသူများလည်း မဟုတ်။ လောဘ-စသည် ပွားရန် ဦးမတည် ကြဘိ နိတွာန်ရရန်အတွက်သာ ဦးတည်ထားကြ၏။

င့်ါရှင်တို့---ထိုအခါ၌ 'ကင်းထိတ်စွာ သီတင်းသုံးတော် ဖူသော မြတ်စွာဘုရားအား တပည့်သာဝကများက အတု လိုက်၍ ကျင့်ကြပါပေ၏'ဟု မထေရ်ကြီးရဟန်းများသည် အရီးမွမ်းစ်ကြရ၏

`လောဘ-စသည်ကို ပယ်စွန့်ရန် မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားတော်မူသည့်အတိုင်း တပည့်သာဝကများသည် လောဘ-စသည်ကို ပယ်စွန့်ကြပါပေ၏'ဟုလည်း မထေရိ ကြီးရဟန်းများသည် အရီးမွင်းခံကြရ၏။

ရဟန်းလတ်၊ ရဟန်းငယ်များလည်း ထို့အတူပင် အရီး မွမ်းခံကြရ၏။

၉.၁.ဂ၂၃။ ငါ့ရှင်တို့---

- လောဘ (လိုချင်တပ်မက်ခြင်း)၊ ဒေါသ (မုန်းတီးခြင်း)၊
- ကောဓ (အမျက်ထွက်ခြင်း)၊ ဥပနာဟ (ရန်ငြိုးဖွဲ့ခြင်း)၊
- မက္စ (ဝုက်ကျေးဇူးကို ချေဖျက်ခြင်း)၊ ပဋ္ဌာသ (ဝုက်ပြိုင်ခြင်း)၊

## ကြီးဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

- ဣဿာ (မနာလိုခြင်း)၊ မစ္ဆေရ (ဝန်တိုခြင်း)၊
- မာယာ (လှည့်ပတ်ခြင်း)၊ သာဌေယျ (ဟန်ဆောင်ခြင်း)၊
- ထမ္ဘ (စက်ထန်ခြင်း)၊ သာရမ္တ (ချုပ်ချယ်ခြင်း)၊
- မာန (မောက်မာခြင်း)၊ အတိမာန (အလွန်မောက်မာခြင်း)၊
- မဒ (မာန်ယစ်ခြင်း)နှင့် ပမာဒ (မေ့လျော့ခြင်း)တို့သည် ယုတ်ညံ့ကြ၏။

ထိုလောဘ-စသည်ကို ပယ်ဖို့ရာ မရွိမပဋိပဒါ အလယ် အလတ်ကျင့်စဉ်ကို ကျင့်သင့်၏။ ထိုအလယ်အလတ်ကျင့် စဉ်သည် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းလည်း ဖြစ်၏။ ထိုအလယ် အလတ်ကျင့်စဉ်-ဆိုသည်မှာ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး ဖြစ်၏။ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

9,19

- (၁) သမ္မာဒိဋ္ဌိ(မှန်စွာ သိမြင်ခြင်း)၊
- (၂) သမ္မာသက်ပ္မ(မှန်စွာ ကြံစည်ခြင်း)၊
- (၃) သမ္မာဝါစာ(မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်း)၊
- (၄) သမ္မာကမွန္တ(မှန်စွာ ပြုလုပ်ခြင်း)၊
- (၅) သမ္မာအာဇီဝ(မှန်စွာ အသက်မွေးခြင်း)၊
- (၆) သမ္မာဝါယာမ(မှန်စွာ အားထုတ်ခြင်း)၊
- (၇) သမ္မာသတိ(မှန်စွာ အမှတ်ရခြင်း)နှင့်
- (၈) သမ္မာသမာဓိ(မှန်စွာ တည်ကြည်ခြင်း)တို့ ဖြစ်၏။

အရှင်သာရိပုတြာက ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော အခါ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓု ခေါ် ဆိုခဲ့ ကြ၏။

## ဘယဘေရဝသုတိ

၉.၁.၀၂၄။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ဇာကုသောကိပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမသည် အရှင်ဂေါတမကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုလာကြသော အမျိုးကောင်းသားများ၏ ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား၊ ထိုအမျိုးကောင်း သားတို့အတွက် အရှင်ဂေါတမသည် အလွန်ကျေးဇူးများ ပါသည် ဘုရား၊ အရှင်ဂေါတမသည် ထိုအမျိုးကောင်းသား တို့အား သင်ကြားပေးတော်မူပါသည် ဘုရား၊ ထိုအမျိုး ကောင်းသားများသည် အရှင်ဂေါတမနောက်သို့ အတုလိုက် ကြပါသည် ဘုရား"

### "မှန်သည် ပုဏ္ဏား---မှန်သည်"

"အရှင်ဂေါတမ---တောအုပ်တောနက်ကြီးများ၊ အစွန် အရားကျသော ကျောင်းများသည် သွားရောက် နေထိုင်ရန် ခက်ခဲလှပါသည် ဘုရား၊ ဆိတ်ငြိမ်စွာ နေရန်၊ တစ်ပါးတည်း ပျော်မွေ့ရန် ခက်ခဲလှပါသည် ဘုရား၊ တောအုပ်တို့သည် သမာဓိ မရသော ရဟန်း၏ စိတ်ကို ခြောက်လှန့်နေသကဲ့သို့ ဖြစ်ကြပါသည် ဘုရား"

#### ၉.၁.ဂ၂၅။ "မှန်သည် ပုက္ကား---မှန်သည်။

ငါဘုရားလည်း ဘုရားမဖြစ်မီ ဘုရားအလောင်းဘဝက 'တောအုပ်တောနက်ကြီးများ၊ အစွန်အဖျားကျသော ကျောင်း များသည် သွားရောက် နေထိုင်ရန် စက်ခဲလှ၏။ ထိတ်ပြိမ်စွာ နေထိုင်ရန်၊ တစ်ပါးတည်း ပျော်မွေ့ ရန် ခက်ခဲလှ၏။ တောအုပ် တို့သည် သမာဓိမရသော ရဟန်း၏ စိတ်ကို ခြောက်လှန့်နေ သကဲ့သို့ ဖြစ်ကြ၏်ဟု စဉ်းစားခဲ့ဖူ၏။

#### ဆက်လက်ပြီး ဤသို့ စဉ်းစားခဲ့ပြန်၏-

- '(၁) တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် မစင်ကြယ်သော ကိုယ်အမူအရာ ရှိကြ၏။
- (၂) တချို့သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် မစင်ကြယ်သော နုတ်အမူအရာ ရှိကြ၏။
- (၃) တချို့သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် မစင်ကြယ်သော စိတ်အမူအရာ ရှိကြ၏။
- (၄) တချို့သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် မစင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိကြ၏။

## ကြီဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

- (၅) တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်) တို့သည် သူတစ်ပါး၏ စည်းစိမ်ဥစွာကို မတရား လိုချင်ကြ၏ ကာမဂုက်ကို အလွန်အမင်း တပ်မက်ကြ၏။
- (၆) တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် ဖျက်ဆီးလိုစိတ် ရှိကြ၏ သူတစ်ပါး၏ အကျိုး ခဲ့ကို ကြံစည်လိုစိတ် ရှိကြ၏။
- (၇)တချို့သမက၊ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်) တို့သည် ထိုင်းမိုင်းတွေဝေကြ၏။
- (၈)တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ပျံ့လွင့်ကြ၏၊ မငြိမ်းအေးသော စိတ် ရှိကြ၏၊
- (၉)တချို့သမက၊ ဗြာဟ္မက၊ (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် သို့လော သို့လော တွေးတောယုံမှားမှု ရှိကြ၏။
- (၁၀) တချို့သကေး ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် မိမိကိုယ်ကို မြှင့်တင်၍ သူတစ်ပါးကို နှိမ့်ချ ကြ၏။
- (၁၁) တချို့သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် ထိတ်လန့် ကြောက်ရွံ့ကြ၏။
- (၁၂) တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် လာဘ်ရချင်ကြ၊ အပူဇော်စံချင်ကြ၊ နာမည် ကြီးချင်ကြ၏။
- (၁၃) တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် ပျင်းရိကြ၏ ဝီရိယနည်းကြ၏။
- (၁၄) တချို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် သတိလွတ်ကင်းကြ၏၊ ဆင်ခြင်ဉာက်နည်း ကြ၏။
- (၁၅) တရို့သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် သမာဓိနည်းကြ၏၊ ပျာယာဓတ်သော စိတ် ရှိကြ၏။
- (၁၆) တချို့သမက၊ ဗြာဟ္ပက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် ပညာနည်းကြ၏၊ ညံ့ဖျင်းကြ၏။

ထိုသကေ၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ သည် ဖစင်ကြယ်သော ကိုယ်အမူအရာ-စသော အပြစ်များ တန်းလန်းဖြင့် တောအုပ် တောနက် အစွန်အများကျသော ကျောင်းများ၌ နေထိုင်ကြ၏။ မဝင်ကြယ်သော ကိုယ်အမှု အရာ- စသော အပြစ်များကြောင့် ထိုသမက၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အပြစ်မကင်း၊ ဘေး မကင်းသော ထိတ်လန့် ကြောက်ရွံ့ဖွယ် အာရုံကို လက်ယပ် ခေါ် နေသကဲ့သို့ ဖြစ်ကြ၏။ ငါဘုရားသည်ကား ထိုအပြစ် ဝ၆ ပါးလုံး ကင်းပြီး တောအုပ် တောနက်များ၊ အစွန်အဖျားကျ သော ကျောင်းများ၌ သီတင်းသုံးတော်မူ၏။ အပြစ်ကင်းစွာ တောအုပ် တောနက် အစွန်အဖျားကျသော ကျောင်းများ၌ နေထိုင်သော အရိယာပုရှိုလ်တို့တွင် ငါဘုရားသည် တစ်ပါး အပြစ်ကင်းပုံကို တွေ့ဖြင်ရုကား တော၌ နေရရွိ ပိုပြီး အပြစ်ကင်းပုံကို တွေ့ဖြင်ရုကား တော၌ နေရရွိ ပိုပြီး

၉.၁.၀၂၆။ ပုဏ္ဏား---ထို့နောက် ငါဘုရားသည် 'အများ ကိုးကွယ်နေကြသော ဥယျာဉ်၊ တောနှင့် သစ်ပင်များသည် ဥပုသိနေ့ညများ၌ ကြောက်စရာကောင်းကြ၏။ ထိုသို့သော ညတို့၌ထိုသို့သော နေရာတို့၌ ငါနေရသော်ကောင်းပေမည်၊ သို့မှသာ ကြောက်စရာကောင်းသော အာရုံများကို မြင်ရ ပေမည်'ဟု စဉ်းစားမိပြန်၏။ ပုဏ္ဏား---ငါဘုရားသည် နောင်တစ်ရှိန်၌ကား ဥပုသ်နေ့ညတို့၌ ထိုသို့သော နေရာ မျိုးတို့၌ နေ၏။ ထိုသို့ နေသော အခါ၌ တစ်ခါတစ်ခါ သားကောင်တို့သည် လာကြ၏။ တစ်ခါတစ်ခါဒေါင်းတို့သည် သစ်ကိုင်းခြောက်ကို ချိုးချကြ၏။ တစ်ခါတစ်ခါ လေက သစ်ရွက်မှိုက်များကို တိုက်ချ၏။ ပုဏ္ဏား---ထိုအခါ၌ ငါ ဘုရားသည် 'ဤအရာသည် ကြောက်စရာအာရုံ လာနေ ခြင်းလား'ဟု စဉ်းစားမိ၏။ ပုဏ္ဏား---ငါဘုရားသည် 'ငါသည် စင်စစ်အားဖြင့် ကြောက်စရာအာရုံကို မျှော်လင့်တောင့်တပြီး နေရာများ ရောက်နေသလား၊ ဖြစ်ပေါ် လာသော ကြောက် စရာအာရုံကိုဖြစ်ပေါ် လာသောအချိန်၌ပင် ဗျောက်ပစ်ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားမိပြန်၏။

ပုဏ္ဏား---ငါဘုရား စကြိကြွနေစဉ် ကြောက်စရာအာရုံ ဖြစ်ပေါ်လာလျှင် မရပ်၊ မထိုင်၊ မလျောင်းသေးဘဲ စကြိကြွ လျက်ပင် ထိုကြောက်စရာအာရုံကို ပယ်ဖျောက်ပစ်၏။

ငါဘုရား ရပ်နေစဉ် ကြောက်စရာအာရုံ ဖြစ်ပေါ် လာလျှင် မကြွ၊ မထိုင်၊ မလျောင်းသေးဘဲ ရပ်လျက်ပင် ထိုကြောက် စရာအာရုံကို ပယ်ဈောက်ပစ်၏။

ငါဘုရားထိုင်နေစဉ်ကြောက်စရာအာရုံဖြစ်ပေါ် လာလျှင် မလျောင်း၊ မရပ်၊ မကြွသေးဘဲ ထိုင်လျက်ပင် ထိုကြောက် စရာအာရုံကို ပယ်ဗျောက်ပစ်၏။ ငါဘုရား လျောင်းနေစဉ် ကြောက်စရာအာရုံ ဖြစ်ပေါ် လာလျှင် မထိုင်၊ မရပ်၊ မကြွသေးဘဲ လျောင်းလျက်ပင် ထိုကြောက်စရာအာရုံကို ပယ်ဖျောက်ပစ်၏။

၉.၁.၀၂၈၊ ပုဏ္ဏား---ဝါဘုရားသည် ဝီရိယကို စိုက် ထုတ်တော်မူပြီးမြီ၊ ဝါဘုရားမှာ သတိ ကောင်းစွာ တည်ခဲ့ပြီ။ ခန္ဓာကိုယ်လည်း ငြိမ်းဆေးခဲ့ပြီ။ ဝါဘုရား၏ စိတ်သည် ကောင်းစွာ တည်ကြည့်ခဲ့ပြီ။

ငါဘုရားသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထဈာန်၊ ပုၔဗွနိဝါသာနဿတိဉာက်(ဝိမိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝအဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသော ဉာက်)၊ ဒိဗ္ဗဓကျွ ဉာက် (နတ်မျက်စိနင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရိုပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းကို သိသော ဉာက်)၊ အာသဝက္မယဉာက်(သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) တင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ်စေသော ဉာက်)တို့ကို ရတော်မူခဲ့ပြီ။

၉.၁.ဂ၂၅။ 'ပုထ္ထား---ယနေ့အထိ ရဟန်းဂေါတသေည် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မကင်းသေး၊ ထို့ကြောင့် တောအုပ်၊ တောနက်၊ အစွန်အဖျားကျသော ကျောင်းတို့၌ သီတင်း သုံးလျက် ရှိသေး၏'ဟု သင် ထင်မှတ်ကောင်း ထင်မှတ် လိမ့်မည်။ ပုထ္ထား---ထိုသို့ မထင်မှတ်လောနင်း ပုထ္ထား---စင်စင်ကား ငါဘုရားသည် လွတ်လပ်ချမ်းသာစွာ သီတင်း သုံးတော်မူလိုဖြင်းနှင့် နောင်လာ နောက်သားတို့ကို သနား တော်မူခြင်း (အတုလိုက်ဝေလိုတော်မူခြင်း)တို့ကြောင့် ယခု ထက်တိုင် တောအုပ်၊ တောနက်၊ အစွန်အဖျားကျသော ကျောင်းတို့၌ သီတင်းသုံးတော်မူနေခြင်း ဖြစ်၏"

၉.၁.ဂ၃ဂ။ "အပူဇော်ခံ သမွာသမျှဒွဘုရားပီပီ မြတ်စွာ ဘုရားသည် နောင်လာနောက်သား တပည့်များအား သနား တော်မူပါပေစွ ဘုရား။

အရှင်ဂေါတမ---ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ ရတနာ သုံးပါး အား တပည့်တော် အသက်ထက်ဆုံး ဆည်းကပ် ကိုးကွယ် ပါ၏ ဘုရား"

## အာကခ်ေလျသုတိ

၉.၁.ပ၃၁။ အဓါတစ်ပါး၌ သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့---သီလနှင့် ပြည့်စုံအောင် နေကြ၊ အသေး အမွှား အပြစ်ကလေးများကိုပင် ကြောက်ဖွယ်-ဟု ရှုမြင်ပြီး သိက္ခာပုဒ်များကို ကျင့်ကြ။

#### ၉.၁.ဂ၃၂။ ရဟန်းတို့---ရဟန်းတစ်ပါးသည်

(၁) ငါ သည် သီတင်းသုံးဖော်တို့၏ ချစ်ခင်လေးစားမှုကို ခံရပါလို၏-ဟု တောင့်တခဲ့လျှင် ထိုရဟန်းသည် သီလကို ပြည့်စုံအောင် စောင့်ထိန်းရမည်။ မိမိ၏စိတ်ကို ငြိမ်သက် အောင် ကြိုးစားရမည်။ ဈာန်ရသူ ဖြစ်ရမည်။ သမထ၊ ဝိပဿနာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်၍ ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ နေ့ရော ညပါ နေထိုင်သူ ဖြစ်ရမည်။

#### ထို့အတူ

(၂) သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေး-ဟူသော ပစ္စည်း လေးပါးကို ရ ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊

- (၃) ငါ၏ ပစ္စည်းလေးပါး အလှူရှင်များအား ကောင်းကျိုး များကြပါစေ-ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၄) ဝါ၏ ကွယ်လွန်ပြီးသော ဆွေမျိုးသားချင်းများ ဝါ့ကို ကြည်ညိုစိတ်ဖြင့် အောက်မေ့ အမှတ်ရကြ၍ ကောင်းကျိုး များစွာ ရကြပါစေ-ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၅) ငါသည် မပျော်မွေ့မှုကို လွှမ်းမိုးနိုင်ရပါလိုအ်- ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၆) ငါသည် ထိတ်လန့် ကြောက်ရွံ့ဖွယ်အာရုံကို လွှမ်းမိုး နိုင်ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
  - (၇) ရှုပါဝစရဈာန်လေးပါးကို ရ ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
  - (၈) အရှုပါဝစရဈာန်လေးပါးကို ရ ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
  - (၉) သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
  - (၁၀) သကဒါဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
  - (၁၁) အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊

- (၁၂) ဣဒ္ဒိဝိအေဘိညာဉ်(တန်ခိုးအမျိုးမျိုး ဖန်ဆင်းနိုင် သော ဉာက်)ကို ရရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၁၃) ဒိဗ္ဗသောတအဘိညာဉ်(နတ်တို့၏ နားနှင့်တူသော ဉာက်)ကို ရရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၁၄) ပရစိတ္တဝိဇာနနအဘိညာဉ်(သူတစ်ပါးစိတ်ကို သိနိုင်သော ဉာက်)ကို ရရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၁၅) ပုဋ္ဌေနိဝါသာနဿတိအဘိညာဉ်(မိမိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝအဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသော ဉာက်)ကို ရရပါလို၏ ဟု ဖြစ်စေ၊
- (၁၆) ဒီဗွစကျွအဘိညာဉ်(နတ်မျက်စိဖြင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းကို သိသော ဉာက်)ကို ရ ရပါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊

- (၁၇) အာသဝက္မယဉာက် (သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်)ကင်းကွာ မဟန္တာဖြစ်စေသော ဉာက်) ကို ရ၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ပေါလို၏-ဟု ဖြစ်စေ၊
- တောင့်တသော ရဟန်းသည် သီလကို ပြည့်စုံအောင် စောင့်ထိန်းရမည်။ မိမိ၏ စိတ်ကို ငြိမ်သက်အောင် ကြိုးစား ရမည်။ ဈာန်ရသူ ဖြစ်ရမည်။ သမတ၊ ဝိပဿနာကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်၍ ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ နေ့ရောညပါ နေထိုင်သူ ဖြစ်ရမည်"
- ၉.၁.၀၃၃။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောကြားတော် မူသောအခါ ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ကြပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာစုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ၏။

## ಂದ್ರಿಯಲ್ಲಿ

၉.၁.ဂ၃၄။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြား တော်မူ၏-

"ရဟန်းတို.---ဥပမာအားဖြင့် ဆေးဆိုးသမားတစ် ယောက်သည် ညစ်နှစ်းသော၊ အညစ်အကြေးစွဲကပ်နေ သော အဝတ်ကို အညိုရောင် ဖြစ်စေ၊ အဝါရောင် ဖြစ်စေ၊ အနီရောင် ဖြစ်စေ၊ ပန်းရောင် ဖြစ်စေ ဆိုးခဲ့လှုပို တိုအဝတ်၏ အရောင်သည် မကောင်းသော အရောင် ဖြစ်မှာ သေချာ၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ- မူလအဝတ်၏ သေန့်ရှင်း မစစ် ကြယ်မှုကြောင့်တည်း။

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် စိတ်ထားမကောင်းသူ၏ လားရောက်ရမည့် ဘဝသည် မကောင်းသောဘဝ ဗြစ်မှာ သေရာ၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ဆေးဆိုးသမား တစ်ယောက် သည် သန့်ရှင်းစင်ကြယ်သော အဝတ်ကို အညိုရောင် ဖြစ်စေ၊ အဝါရောင် ဖြစ်စေ၊ အနီရောင် ဖြစ်စေ၊ ပန်းရောင် ဖြစ်စေ ဆိုးခဲ့လျှင် ထိုအဝတ်၏ အရောင်သည် ကောင်းသော အရောင် ဖြစ်မှာ သေရာ၏၊ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- မူလအဝတ်၏ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်မှုကြောင့်တည်း။

ရဟန်းတို့---ထိုအတူမင် စိတ်ထားကောင်းသူ၏ လား ရောက်ရမည့်ဘဝသည် ကောင်းသော ဘဝဖြစ်မှာ သေရာ၏။

၉.၁.ဂ၃၅။ ရဟန်းတို့---စိတ်ညစ်နွမ်းကြောင်းတရား များကား အဘယ်နည်း ဟူမှ----

အဘိရွာဝိသမလောဘ(သူတစ်ပါး၏ စည်းစိမ်ကို မတရားသဖြင့် လိုချင်ခြင်း)၊ ဗျာပါဒ (သူတစ်ပါးတို ဆုတ်ယုတ်ဆုံးရှုံး ပျက်စီး စေလိုခြင်း)၊

ကောဓ (အမျက်ထွက်ခြင်း)၊ ဥပနာဟ (ရန်ပြိုးဖွဲ့ ခြင်း)၊

မက္ခ (သူ့ကျေးဇူးကို ချေဖျက်ခြင်း) ပဋ္ဌာသ (ဂုဏ်ပြိုင်ခြင်း)၊

ဣဿာ (မနာလိုခြင်း)၊ မစ္ဆရိယ (နမြောဝန်တိုခြင်း)၊

မာယာ (လှည့်ပတ်ခြင်း)၊ သာဌေယျ (ကောက်ကျစ်စဉ်းလဲခြင်း)၊

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထတွေ)

ထမ္ဘ (ခက်ထန်ခြင်း)၊ သာရမ္ဘ (သာလို၊ နိုင်လို၊ လွှမ်းမိုးလိုခြင်း)၊

မာန (မောက်မာခြင်း)၊ အတိမာန (အလွန်မောက်မာခြင်း)၊

မဒ (မာန်ယစ်ခြင်း) နှင့် ပမာဒ (မေ့လျော့ခြင်း)တို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.၀၃၆၊ ထိုစိတ်ညစ်နွမ်းကြောင်းတရားများကို သိသော ရဟန်းသည် ထိုတရားများကို ပယ်စွန့်တော့၏။ ထိုစိတ်ညစ်နွမ်းကြောင်း တရားများကို ပယ်စွန့်ပြီးသော ရဟန်းသည် ရတနာသုံးပါးအား နိုင်ခိုင်မြီမြီ သက်ဝင် ကြည်ညိုတော့၏။ ကိလေသာများကို အတိုင်းအတာတစ်ခု အထိ ပယ်စွန့်ပြီးတော့၏။

၉.၁.၀၃ဂ။ ထိုရဟန်းသည် ရတနာသုံးပါးအား ကြည်ညိုငှံ၊ ကိလေသာတို့ကို ပယ်စွန့်ပုံတို့ကို တွေး၍ ဝစ်းမြောက်ဝစ်းသာ ဖြစ်ရ၏ ကိုယ်ခန္ဓာ ဗြိမ်းချမ်းအေးမြ၏။ ချမ်းသာသုဂေဂို ခံစားရ၏။ စိတ်ထား တည်ကြည်လာ၏။

၉.၁.ဂ၃၈။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် အညစ်အကြေး စွဲကဝ်၍ ညစ်နွမ်းနေသော အဝတ်သည် စင်ကြယ်သော ရေကို အကြောင်းပြု၍ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်ရသကဲ့သို့၊ ရွှေ သည် နိုက်ဝကို အကြောင်းပြု၍ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်ကြည်လင် ဝင်းပရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဤသို့ သီလ၊ ဓမွ၊ ပညာရှိသော ရဟန်းသည် ဟင်းကောင်းဟင်းလျာများစွာဖြင့် ဆန်မည်း မဇက် ဖြူဖွေးကော့နေသော သလားဆွမ်း သက်သက်ကို ဘုဉ်းပေးသော်လည်း ထိုသို့ ဘုဉ်းပေးခြင်းကြောင့် သူ့ဟု အန္တရာယ် မြေစိနိုင်တော့။ သူသည် အရပ်ဆယ်မျက်နှာ လုံးသို့ မွေတွာ၊ ကရကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေကွာစိတ်ပိုကို ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ သူသည် အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာ ဖြစ်တော့၏။

ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည် ကိုယ်တွင်း ကိလေသာ အညစ်အကြေးတို့ကို ရေဆေးပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်၏"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏

ထို့နောက် ကိုယ်တွင်းကိလေသာ အညစ်အကြေးကို မြစ်ရေဖြင့် ဆေး၍ မစင်ကြယ်နိုင်ဘဲ အကျင့်ရေဖြင့် ဆေးမှသာ စင်ကြယ်နိုင်ကြောင်းကို သုန္ဒရိကဘာရဒွါရဇ ပုဏ္ဏားအား ဟောပြတော်မူ၏။ သုန္ဒရိကဘာရဒွါရဇပုဏ္ဏား သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နာကြားရ၍ ရဟန္တာ ဖြစ်လေ၏။

## သလွေ့ခသုတိ

၉.၁.ပ၃၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မှု၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်စုနွသည် ညနေပိုင်း တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံးရာမှ ထတော်မူလာပြီး မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်သော အခါ မြတ်စွာဘုရား အား ရှိရိုးဦးချရှိ ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---လောက၌ အတ္တဝါဒနှင့် စဝိယှဉ်သော မိစ္ဆာအယူ၊ လောကဝါဒနှင့် စဝိယှဉ်သော မိစ္ဆာအယူ-ဟူ သော မိစ္ဆာအယူများ ပေါ် ပေါက်နေပါသည် ဘုရား။ မဟန်း တစ်ပါးသည် နလုံးသွင်းရုံဖြင့် ထိုမိစ္ဆာအယူများကို ပယ်စွန့် နိုင်ပါသလား ဘုရား"

၉.၁.ဂ၄ဂ။ "စုန္ဒ---ထိုမိစ္တာအယူများသည် နွောဝါးပါး၌ သန္ဓေတည်ကြ၏၊ နွောဝါးပါး၌ ကိန်းဝပ်နေကြ၏၊ ဓန္ဓာ ငါးပါးမှ ပေါက်ဖွားလာကြ၏၊ ထိုနွောဝါးပါးကို 'ဤအရာသည် ငှါ ဥစ္စာမဟုတ်၊ ဝါ မဟုတ်၊ ဝါ ဖြစ်စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန်မြင်တတ်သော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ရှမြင်သော ရဟန်းသည် ထိုမိစ္ဆာအယူများကို ပယ်စွန့်နိုင်၏။ စုန္မ--- ဈာန်ရှစ်ပါးကို ရသော ရဟန်းများသည် 'ငါတို့သည် စိတ်၏ အညစ်အကြေးကို ဖြစ်စွာပြီး နေကြကုန်၏'ဟု သူတို့ကိုယ်သူတို့ ထင်ကောင်းထင်ကြပေလိမ့်မည်။ သို့ သော် မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ထိုဈာန်များကို 'စိတ်၏ အညစ်အကြေးကို ဖြစ်စွာကြောင်း တရားများ၊'ဟု မခေါ်။ 'လက်တွေ့ ချစ်းသာစွာ နေရကြောင်းတရားများ၊ ငြိမ်းချစ်းစွာ နေရကြောင်းတရားများ'ဟုသာ ခေါ်၏။

- ၉.၁.ဂ၄၁။ စုန္မ---ဤသာသနာတော်၌ သင်တို့ စိတ်၏ အညစ်အကြေးများကို ဤသို့ ခြစ်စွာကြရမည်။
- (၁) တရြားသူတို့သည် ညှဉ်းဆဲသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က ညှော့ဉ်းဆဲသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂)တြားသူတို့သည် သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ် ကြသော်လည်း ငါတို့က သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်ခြင်းမှ ရောင်ကြန်ကြမည်။
- (၃) တခြားသူတို့သည် သူတစ်ပါးဥစ္စာကို နီးကြသော် လည်း ငါတို့က သူတစ်ပါးဥစ္စာကို နီးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ် ကြမည်။
  - (၄) တခြားသူတို့သည် မမြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြ

#### www.dhammadownload.com

- သော်လည်း ငါတို့က မမြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ကြမည်။
- (၅) တရြားသူတို့သည် လိမ်ညာ ပြောကြသော်လည်း ငါတို့က လိမ်ညာပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြမည်။
- (၆) တခြားသူတို့သည် ကုန်းတိုက်စကားကို ပြောကြ သော်လည်း ငါတို့တ ကုန်းတိုက်စကားပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင် ကြဉ်ကြမည်။
- (၇) တရြားသူတို့သည် ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြော ကြသော်လည်း ငါတို့က ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြော ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ကြမည်။
- (၈) တခြားသူတို့သည် အကျိုးမဲ့ကေားကို ပြောကြ သော်လည်း ငါတို့က အကျိုးမဲ့ကေားကို ပြောခြင်းမှ ရှောင် ကြဉ်ကြမည်။
- (၉) တခြားသူတို့သည် သူတစ်ပါး၏ ပစ္စည်းကို ရရန် မတရား ကြံစည်ကြသော်လည်း ငါတို့က သူတစ်ပါး၏ ပစ္စည်းကို ရရန် မတရားကြံစည်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ကြမည်။
- (၁၀) တခြားသူတို့သည် သူတစ်ပါး၏ ကြီးပွားမှုကို ဖျက်ဆီးလိုစိတ် ရှိကြသော်လည်း ဝါတို့က သူတစ်ပါး၏ ကြီးပွားမှုကို ဖျက်ဆီးခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ကြမည်။
- (၁၀) တရြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော အမြင်ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၁၂) တရြားသူတို့သည် မှားပွင်းသော အကြံအစည် ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော အကြံ အစည် ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၁၃) တခြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော စကားရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော စကားရှိသူများ ဖြစ်ကြသေ်။
- (၁၄) တရြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော ပြုလုပ်မှုရှိသူ များ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော ပြုလုပ်မှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၁၅) တရြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှ (စီးပွားရှာမှ) ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန် သော အသက်မွေးမှု (စီးပွားရှာမှု) ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
  - (၁၆) တရြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော အားထုတ်မှု

- ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော အား ထုတ်မှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၁၇) တခြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော သတိ ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ဝါတို့က မှန်ကန်သော သတိ ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၁၈) တရြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော တည်ကြည်မှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော တည် ကြည်မှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၁၉) တခြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော ဉာက် ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော ဉာက် ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂ဂ) တခြားသူတို့သည် မှားယွင်းသော လွတ်မြောက်မှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မှန်ကန်သော လွတ် မြောက်မှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၁) တခြားသူတို့သည် ထိုင်းမှိုင်းမှု အားကြီးသူများ ဖြစ် ကြသော်လည်း ငါတို့က ထိုင်းမှိုင်းမှု ကင်းသူများ ဖြစ် ကြမည်။
- (၂၂)တခြားသူတို့သည် မျံ့လွင့်သူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မျံ့လွင့်သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၃) တရြားသူတို့သည် ယုံမှားမှု ရှိသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က ယုံမှားမှုကို ကျော်လွန်ပြီးသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၄) တခြားသူတို့သည် အမျက်ထွက်သူများ ဖြစ်ကြ သော်လည်း ဝါတို့က အမျက်မထွက်သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၅) တရြားသူတို့သည် ရန်ငြိုးဖွဲ့ သူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က ရန်ငြိုးဖဖွဲ့ သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၆) တခြားသူတို့သည် ကျေးဇူးကန်းသူများ ဖြစ်ကြ သော်လည်း ဝါတို့က ကျေးဇူးမကန်းသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၇)တရြားသူတို့သည် ပြိုင်ဆိုင်သူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မပြိုင်ဆိုင်သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၈) တခြားသူတို့သည် မနာလိုသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မနာလိုခြင်း ကင်းသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၂၉)တရြားသူတို့သည် နုမြောဝန်တိုသူများဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မနုမြော ဝန်မတိုသူများ ဖြစ်ကြမည်။
  - (၃၀) တခြားသူတို့သည် စဉ်းလဲကောက်ကျစ်သူများ

## ကြီးဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မစဉ်းလဲ မကောက်ကျစ်သူများ ဖြစ်ကြမည်။

- (၃၁) တရြားသူတို့သည် လှည့်ပတ်သူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မလှည့်ပတ်သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၃၂) တခြားသူတို့သည် စတ်ထန်သူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မခက်ထန်သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၃၃) တရြားသူတို့သည် မာနကြီးသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မာနမကြီးသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၃၄) တခြားသူတို့သည် အပြောစက် အဆိုစက်သူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က ပြောလွယ်ဆိုလွယ်သူများ ဖြစ် ကြမည်။
- (၃၅)တရြားသူတို့သည် မိတ်ဆွေယုတ်ရှိသူများ ဖြစ်ကြ သော်လည်း ငါတို့က မိတ်ဆွေကောင်းရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၃၆)တခြားသူတို့သည် မေ့လျော့သူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က မမေ့မလျော့သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၃၇) တရြားသူတို့သည် ယုံကြည်မှုသဒ္ဓါတရား မရှိသူ များဖြစ်ကြသော်လည်း ဝါတို့က ယုံကြည်မှုသဒ္ဓါတရား ရှိသူ များဖြစ်ကြသည်။
- (၃၈)တခြားသူတို့သည်မကောင်းမှုပြရမည်ကို ရုက်စိတ် မရှိသူများဖြစ်ကြသော်လည်းငါတို့ကမကောင်းမှုပြရမည်ကို ရှက်စိတ် ရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၃၉)တရြားသူတို့သည်မကောင်းမှုကို မကြောက်သူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ဝါတို့က မကောင်းမှုကို ကြောက်သူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၄ဂ) တရြားသူတို့သည် အကြားအမြင်နည်းသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ဝါတို့က အကြားအမြင်များသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၄၁) တရြားသူတို့သည် ပျင်းရှိသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က ကြိုးစားသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၄၂) တခြားသူတို့သည် သတိမရှိသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က သတိရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
- (၄၃) တရြားသူတို့သည် ပညာမရှိသူများ ဖြစ်ကြသော် လည်း ငါတို့က ပညာရှိသူများ ဖြစ်ကြမည်။
  - (၄၄) တရြားသူတို့သည် မိမိအယူကိုသာ အလွန်အကဲ

သုံးသပ်သူများ၊နိုင်ခိုင်မြီမြီကိုင်စွဲထားသူများ၊စွန့်နိုင်ခဲသူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့က မိမိအယူကိုသာ အလွန်အကဲ မသုံးသပ်သူများ၊ နိုင်နိုင်မြီမြီ ကိုင်စွဲမထားသူများ၊ စွန့်နိုင် လွယ်သူများ ဖြစ်ကြမည်။

စုန္မ --- သင်တို့ စိတ်၏ အညစ်အကြေးများကို ထိုသို့ ခြစ်စွာကြရမည်။

၉.၁.၈၄၂။ စုန္မ---ကုသိုလ်တရားတို့၌ စိတ်ဖြစ်ရုံ မျှကိုပင် ကျေးဇူး များလုပြီ-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ကိုယ်ဖြင့် ပြုလုပ်၊ နုတ်ဖြင့် ပြောဆိုကြလျှင်ကား (ကိုယ်၊ နုတ် တို့ဖြင့် အကောင်အထည်ဖော်ကြလျှင်ကား) ပြောဖွယ်ပင် မရှိတော့။ စုန္မ---ထိုကြောင့် တမြားသူတို့သည် ညှဉ်းဆဲ သူများ ဖြစ်ကြသော်လည်း ငါတို့ကား မညှဉ်းဆဲသူများ ဖြစ်ကြမည်--စသည်အားဖြင့် စိတ်ကို ဖြစ်စေရမည်။ (၄၄-ခုလုံးကို အကျယ်ရဲ့၂ဖ်။)

၉.၁.ဂ၄၃။ စုန္မ--ညီသော လမ်းသည် မညီသော လမ်း ကို ရှောင်ကြဉ်ဖို့ရာ ဖြစ်သကဲ့သို့၊ ညီသော ဆိပ်ကမ်းသည် မညီသော ဆိပ်ကမ်းကို ရှောင်ကြဉ်ဖို့ရာ ဖြစ်သကဲ့သို့ မညှဉ်း ဆဲမှု-စသည်သည် ညှဉ်းဆဲမှု-စသည်ကို ရှောင်ကြဉ်ဖို့ရာ ဖြစ်၏။

၉.၁.(၁၄)။ စုန္မ---အကုသိုလ်မှန်သမျှသည် အောက် ကျကြောင်း (အောက်တန်းကျကြောင်း) ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်မှန် သမျှသည် အဆင့်မြင့်ကြောင့် (အဆင့်အတန်းမြင့်ကြောင်း) ဖြစ်၏။

၉.၁.၊၄၅။ စုန္မ---ကိုယ်တိုင်က ညွှန်ထဲ၌ နှစ်နေသူသည် ညွှန်နှစ်နေသော သူတစ်ပါးကို ညွှန်ထဲမှ ထုတ်ဆောင်မည်-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်။ ကိုယ်တိုင်က မငြိမ်းအေး၊ မယဉ်ကျေး၊ မသိမ်မွေ့ သူသည် သူတစ်ပါးအား၊ ငြိမ်းအေး၊ ယဉ်ကျေး၊ သိမ်မွေ့ အောင် ဆုံးမမည်-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။ တိုယ်တိုင်က ငြိမ်းအေး၊ ယဉ်ကျေး၊ သိမ်မွေသူသာ သူတစ်ပါး အားလည်း ငြိမ်းအေး၊ ယဉ်ကျေး၊ သိမ်မွေ့အောင် ဆုံးမမည်-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။ စုန္ဓ----ညှဉ်းဆံတတ်သူ--စသည်တို့၏ မညှဉ်းဆံတော့ခြင်း-စသည်သည် ငြိမ်းအေး ကြောင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၄၆။ စုန္မ---ယခု ဟောပြတော်မူခဲ့သည့်အတိုင်း စိတ်၏ အညစ်အကြေးများကို ခြစ်ခွာချနည်း ဒေသနာတော် ကိုလည်း ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူပြီးဖြီး၊ စိတ်ထားနည်း ဒေသနာတော်ကိုလည်း ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူပြီးပြီး၊ အဆင့်အတုန်းမြင့်ကြောင်း ဒေသနာတော်ကိုလည်း ငါ ဘုရား ဟောကြားတော်မူပြီးပြီး၊ ეეი

တပည့်တို့၏ အကျိုးစီးပွားကို လိုလားပြီး သနားကြင်နာ တတ်သော ဆရာတစ်ပါး ပြုသင့်ပြုထိုက်သည်ကို သင်တို့ အတွက် ငါဘုရား ပြုတော်မူပြီးပြီ။

စုန္မ ---ဤအရာတို့သည် သစ်ပင်ရင်းတို့ ဖြစ်ကုန်၏။ ဤအရာတို့သည် ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာတို့ ဖြစ်ကုန်၏။ စုန္မ---တရားကို ရှမှတ်ပွားများကြကုန်လော့။ အမှတ်တခဲ့ မေ့မေ့ လျော့လျော့ ပေါ့ပေါ့ဆဆ လုံးဝ မနေကြကုန်လင့်။ နောင် ကျမှ နောင်တ မရကြကုန်လင့်။ ဤကား သင်တို့အတွက် ငါဘုရားတို့၏ အဆုံးအမတော် ဖြစ်၏"

မြတ်စွာဘုရား ဤတရားတော်ကို ဟောကြားတော်မူ သောအခါ အရှင်မဟာစုနွသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာစုခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

## မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတိ

၉.၁.၀၄၇။ အခါတစ်ပါး၌ ကုရုတိုင်း ကမ္မာသဓမ္မနိဂုံး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤမဟာသတိပဌာန်သုတ်ကို ဟောကြားတော်မူ၏

"ရဟန်းတို့---သတ္တဝါတို့ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းလမ်းစဉ် သည် ဤတစ်ခုတည်းသာ ရှိ၏။ ဤလမ်းစဉ်သည် ရာဂ-စသော အညစ်အကြေးတို့ စင်ကြယ်ကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ စိုးရိမ်ရြှင်း၊ ငိုကြွေးရြှင်းတို့ကို လွန်မြောက်ကြောင်းလည်း ဖြစ်၏။ ကိုယ်ဆင်းရဲ၊ စိတ်ဆင်းရဲတို့ ချုပ်ပြီးကြောင်းလည်း ဖြစ်၏။ မဂိဉာက်ကို ရကြောင်းလည်း ဖြစ်၏။ ထိုလမ်းစဉ်-အိုသည်မှာ သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးပင် ဖြစ်၏။ ထိုလေးပါးသည် အဘယ်နည်း ဟူမှ-

၉.၁.၀၄၈။ ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း တစ်ပါးသည် ကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်း တစ်မျိုးကို အဇန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏။ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ်ထား၏။ လောက အပေါ်၌ မက်မောမှု၊ မုန်းတီးမှုတို့ကို ပယ်ဖျောက်ထား၏။

ဝေဒနာထဲက ဝေဒနာတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏။ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ်ထား၏။ လောကအပေါ် ၌ မက်မောမှု၊ မုန်းတီးမှု တို့ကို ပယ်ဖျောက်ထား၏။

စိတ်ထဲက စိတ်တစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြုံစား၏။ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ် ထား၏။ လောကအပေါ်၌ မက်မောမှု မုန်းတီးမှုတို့ကို ပယ် ဗျောက်ထား၏။

တရားသဘောထဲက တရားသဘောတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏။ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ်ထား၏။ လောကအပေါ်၌ တပ်မက်မှု၊ မုန်းတီးမှုတို့ကို ပယ်ဖျောက်ထား၏။

## ကာယာနပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် အကျယ်

## (၁) ထွက်သက်ဝင်သက်ကို ရှုဆင်ခြင်ပုံ အပိုင်း

၉.၁.၀၄၉။ ရဟန်းတို့---ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် နွောထဲက ကိုယ်နွောအစိတ်အပိုင်းတစ်မျိုးကို အဘယ်သို့ အစန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေသနည်း ဟုမှ-ရဟန်းသည် တောသို့ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်းသို့ဖြစ်စေ၊ ဆိတ်ပြိမ်သော တစ်နေရာရာ သို့ ဖြစ်စေ သွားရောက်ပြီး တင်ပလ္လင်စွေကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း ထိုင်၏။ ထိုအခါ၌ အထက်ပိုင်း ခန္ဓာကိုယ်ကို ဖြောင့်ဖြောင့် မတ်မတ် ထား၏။ သတိကို ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ဦးတည်ထား၏။ ထိုပြောန်းသည် သတိထားလျက်သာ ဝင်လေကို ရှူ၏ သတိ ထားလျက်သာ ထွက်လေကို ရှိုက်၏။

ကျွမ်းကျင်သော ပန်းပွတ်သမားတစ်ယောက်သည် ပွတ်ကြိူးကို ရည်ရည်ဆွဲလျှင် ရှည်ရည် ဆွဲသည်-ဟု သိပြီး တိုတိုဆွဲလျှင် တိုတို ဆွဲသည်-ဟု သိသကဲ့သို့ ရှည်ရှည် ရှူလျှင် ရှည်ရှည် ရှူသည်-ဟု သိ၏။ ရှည်ရှည် ရှိုက်လျှင် ရှည်ရှည် ရှိုက်သည်-ဟု သိ၏၊ တိုတို ရှူလျှင် တိုတို ရှူသည်-ဟု သိ၏။ တိုတို ရှိုက်လျှင် တိုတို ရှိုက်သည်-ဟု သိ၏။

ဝင်လေတစ်ခုလုံး၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံးကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှုအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ထွက်လေတစ်ခုလုံး၏အစ၊အလယ်၊အဆုံးသုံးပါးလုံးကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ဝင်လေကို ငြိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ထွက်လေကို ငြိမ်းလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကိုရော သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

`ကိုယ်ခန္ဓာမှုသာ ရှိပါတကား'ဆိုသော သတိ ထို ရဟန်းမှာစွဲကပ်တည်လာ၏။ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့် သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် စင်တွယ်မှုကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲ လမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

#### (၂) က္ဆရိယာပုတ်ကို ဆင်ခြင်ပုံအပိုင်း

၉.၁.ဂ၅၀။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား- ရဟန်း သည် သွားလျှင် သွားသည်-ဟု သိ၏။ ရပ်လျှင် ရပ်သည်-ဟု သိ၏။ ထိုင်လျှင် ထိုင်သည်-ဟု သိ၏။ လျောင်းလျှင် လျောင်း သည်-ဟု သိ၏ သူ၏ ကိုယ်ကို ထားတိုင်း ထားတိုင်းသော အနေအထားအတိုင်း သိ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်း ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းကိုရော သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းကိုပါ အစန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်စန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာဏ်ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေအဲ။

'ကိုယ်ခန္ဓာမျှသာ ရှိပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်း မှာ စွဲကပ်တည်လာ၏၊ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ် ဆင့် သတိတရားတိုးပွားကြောင်းဖြစ်၏၊ သူသည် စင် တွယ်မှု ကင်းစွာ နေထိုင်၏၊ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

### (၃) သတိသမ္ပဇဉ်ဖြင့် ဆင်ခြင်ပုံ အပိုင်း

၉.၁.(၁၅၁။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား ရဟန်းသည် ရှေ့သို့ တိုးရာ၊ နောက်သို့ ဆုတ်ရာတို့၌ ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ရှိ၏။ (အကုသိုလ်ဖြစ်စရာ မရှိမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ ရှိ၏။)

တည့်တည့်ကြည့်ရာ၊ စောင်းငဲ့ကြည့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ ကြည့်လေ့ရှိ၏။

ကွေးရာ၊ ဆန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ ကွေးလေ့၊ ဆန့်လေ့ရှိ၏။

သပိတ်သက်န်းကို သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံလေ့ရှိ၏။

စားရာ၊ သောက်ရာ၊ ခဲရာ၊ လျက်ရာတို့၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ စား၊ သောက်၊ ခဲ၊ လျက်လေ့ရှိ၏။

ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ် စွန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စွန့်လေ့ရှိ၏။

သွားရာ၊ ရပ်ရာ၊ ထိုင်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်လေ့ရှိ၏။

အိပ်သော အခါ၊ ထသော အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစား ပြီးမှ အိပ်လှေ၊ ထလေ့ရှိ၏။

စကားပြောသောအခါ၊ဆိတ်ဆိတ်နေသောအခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စကားပြောလေ့၊ ဆိတ်ဆိတ်နေလေ့ ရှိ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်း ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကိုရော သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

`ကိုယ်ခန္ဓာမှုသာ ရှိပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်း မှာ စွဲကပ်တည်လာ၏။ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှုကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်း တော။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

### (၄) စက်ဆုပ်ဗွယ်ဟု နှလုံးသွင်းပုံ အပိုင်း

၉.၁.ဂ၅၂။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် ကောက်ကြီးစပါး၊ ကောက်လတ်စပါး၊ ပဲနောက်၊ မတ်ပဲ၊ နှမ်း၊ ဆန်-စသည်တို့ဖြင့် ပြည့်စနသော နှစ်ဖက်အစ ပါရှိသော အိတ်တစ်လုံး ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအိတ်ကို မျက်စီမြင်သော လူတစ်ယောက်သည် ဖြေပြီး 'ဤအရာ တို့သည် ကောက်ကြီးစပါးတို့ ဖြစ်ကုန်၏၊ဤအရာတို့သည် ပဲနောက်၊ မတ်ပဲ၊ နှမ်း၊ ဆန်တို့ ဖြစ်ကုန်၏' စသည်ဖြင့် ဆင်ခြင်သကဲ့သို့ ရဟန်းတို့---ထိုအတူပင် မစင်မကြယ် ရွံစဖွယ်အမျိုးမျိုးဖြင့် ပြည့်၍ မြေဆုံးခေါင်းဆုံး အရေ ဖုံးထားသော ဤစန္ဓာကိုယ်ကို ရဟန်းသည် ရှဆင်ခြင်၏။

ဲဤငါ၏ စန္ဓာကိုယ်၌ ဆံပင်၊ အမွှေး၊ ခြေသည်း လက်သည်။ သွား၊ အရေ၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး၊ ရိုးတွင်း ရျဉ်ထိ၊ အညှိ,၊ နှလုံး၊ အသည်။ အမြွေး၊ အမျဉ်း၊ အရာတ်၊ အုမ၊ အူသိမ်၊ အဓာသမ်၊ အဓာတာင်း၊ (ဦးနောက်) သည်းခြေ၊ သလိပ်၊ ပြည်၊ သွေး၊ ရွေး၊ အထိခဲ၊ မျက်ရည်၊ ဆီကြည်၊ တံတွေး၊ နှစ်၊ အစေး၊ ကျင်ငယ်တို့သာ ရှိကြပါ တကားဟု ရူကြည့် ဆင်ခြင်၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်း ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကိုရော သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကိုပါ အဝန်ဇန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

"ကိုယ်နွောမျှသာ ရှိပါတကား"ဟူသော သတိ ထိုရဟန်း မှာ စွဲကပ် တည်လာ၏။ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့် သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှု ကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်း တော့။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းတစ်မျိုးကို အဇန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

## (၅) ဓာတ်ခွဲ၍ နလုံးသွင်းပုံ အပိုင်း

၉.၁.၀၅၃။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် ကျွမ်းကျင်သော နွားသတ်သမားတစ်ယောက် သည် နွားကို သတ်ပြီး လမ်းဆုံလမ်းမ လမ်းလေးနွဲ၌ တစ်ပုံစီ တစ်ပုံစီ ပုံ၍ ထိုင်နေသကဲ့သို့ ရဟန်းသည် ထားမြဲတိုင်း၊ ဖြစ်တည်မြဲတိုင်း ဖြစ်သော ဤခန္ဓာကိုယ်ကို

#### 'ဤစန္ဓာကိုယ်၌

- ပထဝီဓာတ် (ခက်မာခြင်းသဘော)၊
- အာပေါဓာတ်(ဖွဲ့ စည်းခြင်းသဘော)၊
- တေဇောဓာတ်(အေးခြင်း၊ ပူခြင်းသဘော)၊
- ဝါယောဓာတ်(တွန်းကန်ခြင်းသဘော)

တို့သာ ရှိကြပါတကား'ဟု ဓာတ်ခွဲပြီး ရှကြည့်ဆင်ခြင်၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်စန္ဓာထဲက ကိုယ်စန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်း ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ဓိဓိကိုယ်နွောထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကို ရော သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်း ကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်စန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်စန္ဓာဏ် ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

'ကိုယ်ခန္ဓာမှုသာ ရှိပါတကား' ဟူသော သတိ ထိုရဟန်း မှာ စွဲကပ် တည်လာ၏၊ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့် သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏၊ သူသည် ခင်တွယ်မှု ကင်းစွာ နေထိုင်၏၊ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲ လမ်းတော။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

### (၆) သူသေကောင် ကိုးမျိုးကဲ့သို့ ဆင်ခြင်ပုံအပိုင်း

၉.၁.ဂ၅၄။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား သေပြီး တစ်ရက်၊ နှစ်ရက်၊ သုံးရက် ကြာ၍ သင်းချိုင်း၌ စွန့်ပစ် ထားသော ပုပ်ပွ ညိုပည်း ပြည်ပပိုရှိစနေသော အလောင်း ကောင်ကဲ့သို့ ရဟန်းသည် ဓိဓိကိုယ်ကို ရှဆင်ခြင်စံ၏ 'ဝါ၏ နွောကိုယ်သည်လည်း ဤအလောင်းကောင်ကဲ့သို့ သဘော ရှိပါတကာ။ ဤအလောင်းကောင်ကဲ့သို့သော သဘောကို မကျော်လွန်နိုင်ပါတကား'ဟု ရှဆင်ခြင်၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်စန္ဓာထဲက ကိုယ်စန္ဓာအစိတ်အပိုင်း ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိကိုယ်နွောထဲက ကိုယ်နွောအစိတ်အဝိုင်းကို ရော သူတစ်ပါးကိုယ်နွောထဲက ကိုယ်နွောအစိတ်အဝိုင်းကို ပါ အဗန်ဇန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်စန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

'ကိုယ်ခန္ဓာမျှသာ ရှိပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ် တည်လာ၏။ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့် သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှု ကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရုမှတ်၍ နေ၏။

#### ထို့အတူ-

- သင်္ချိုင်း၌ စွန့်ပစ်ထား၍ ကျီး၊ လင်းတ၊ ခွေး-စသည်တို့ ခဲစားထားသော အလောင်းကောင်၊
- -သင်္ချိုင်း၌ စွန့်ပစ်ထားသော သွေးသားမပျက် အကြော ယှက်၍ အရိုးဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်း ကောင်၊
- အသားမရှိတော့ဘဲ သွေးပေပွလျက် အကြောယှက်၍ အရိုးကွင်းဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်၊
- သွေးသားကင်းလျက် အကြောယှက်၍ အရိုးဆက် လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်၊
- လက်ရိုး တခြား၊ ခြေရိုး တခြား၊ ခေါင်းရိုး တခြား၊ နံရိုး တခြား-စသည်အားဖြင့် အရိုးများ အစိတ်အစိတ် ဖြစ်သွား သော အလောင်းကောင်၊
- ခရုသင်းအဆင်းကဲ့သို့ ဖြူဖွေးသော အရိုးအဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်းကောင်၊
- နှစ်လွန်ပြီး ကြာ၍ အရိုးဆွေးအဖြစ်သို့ ရောက်သွား သော အလောင်းကောင်၊
- -ပုပ်ပွ၍ အရိုးမှုန့်အဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်း ကောင်။

ထိုအလောင်းကောင် အသီးအသီးကဲ့သို့ ရဟန်းသည် မိမိကိုယ်ကို ရှဆင်ခြင်၏။ 'ငါ၏ ဤခန္ဓာကိုယ်သည်လည်း ဤအလောင်းကောင်းဤအလောင်းကောင်ကဲ့သို့ သဘော ရှိပါတကား၊ ဤအလောင်းကောင်၊ ဤအလောင်းကောင်ကဲ့ သို့သော သဘောကို မကျော်လွန်နိုင်ပါတကား'ဟု ရှ ဆင်ခြင်၏။ ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာ အစိတ်အပိုင်းကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အဝိုင်း ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိကိုယ်စန္ဓာထဲက ကိုယ်စန္ဓာအစိတ်အပိုင်းကို ရော သူတစ်ပါးကိုယ်စန္ဓာထဲက ကိုယ်စန္ဓာအစိတ်အပိုင်း ကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

`ကိုယ်ခန္ဓာမျှသာ ရှိပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ်တည်လာ၏။ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့် သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှု ကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ထိုနည်းအတိုင်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် ကိုယ် နေ့ာထဲက ကိုယ်နေ့ာအစိတ်အပိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရမှတ်၍ နေ၏။

ရဟန်းတို့---ဤကား ကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ် အပိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

#### ဝေဒနာနပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် အကျယ်

၉.၁.ဂ၅၅၊ ရဟန်းတို့---ရဟန်းတစ်ပါးသည် ဝေဒနာ ထဲက ဝေဒနာတစ်မျိုးကို အဘယ်သို့ အဇန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေသနည်း ဟူမှ ချမ်းသာဝေဒနာကို စံစားလျှင် ချမ်းသာ ဝေဒနာကို စံစားသည်-ဟု သိ၏။

ဆင်းရဲဝေဒနာကို စံစားလျှင် ဆင်းရဲဝေဒနာကို စံစား သည်-ဟု သိ၏။

မဆင်းရဲ မချမ်းသာ ဝေဒနာကို စံစားလျှင် မဆင်းရဲ မချမ်းသာ ဝေဒနာကို စံစားသည်-ဟု သိဏ်။ ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ချမ်းသာ ဝေဒနာကို ခံစားလျှင် ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ် သော ချမ်းသာဝေဒနာကို ခံစားသည်-ဟု သိ၏

ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် မစပ်ယှဉ်သော ချမ်းသာ ဝေဒနာကို ခံစားလျှင် ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် မစပ်ယှဉ် သော ချမ်းသာ ဝေဒနာဟု ခံစားသည်-ဟု သိ၏

ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဆင်းရဲဝေဒနာ ကို စံစားလျှင် ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဆင်းရဲ ဝေဒနာကို စံစားသည်-ဟု သိ၏။

ငါးပါးအာရုံကာမဂုက်နှင့် မစပ်ယှဉ်သော ဆင်းရဲဝေဒနာ ကို ခံစားလျှင် ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် မစပ်ယှဉ်သော ဆင်းရဲဝေဒနာကို ခံစားသည်-ဟု သိ၏။

ငါးပါးအာရုံကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော မဆင်းရဲ မချမ်းသာ ဝေဒနာကို စံစားလျှင် ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော မဆင်းရဲမချမ်းသာ ဝေဒနာကို စံစားသည်-ဟု သိ၏။

ဝါးပါးအာရုံကာမဂုက်နှင့် မစပိယှဉ်သော မဆင်းရဲ မချမ်းသာ ဝေဒနာကို ခံစားလျှင် ငါးပါးအာရုံ ကာမဂုက်နှင့် မစပိယှဉ်သော မဆင်းရဲမချမ်းသာ ဝေဒနာကို ခံစားသည်-ဟု သိ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိသန္တာန်က ဝေဒနာကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါးသန္တာန်က ဝေဒနာကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိသန္တာန်က ဝေဒနာကိုရော သူတစ်ပါးသန္တာန်က ဝေဒနာကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ဝေဒနာ၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ဝေဒနာ၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ ဝေဒနာ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍နေ၏။

`ဝေဒနာသာ ရှိပါတကား' ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ် တည်လာ၏။ ထိုသတိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ် ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် စင်တွယ် မှုကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်းတော့။ ရဟန်းတို့---တ္ဆိုကား ဝေဒနာထိက ဝေဒနာတစ်မျိုးကို အဝန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

## စိတ္တာနပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် အကျယ်

၉.၁.ဂ၅၆။ ရဟန်းတို့---ရဟန်းတစ်ပါးသည် စိတ်ထဲက စိတ်တစ်မျိုးကို အဘယ်သို့ အမန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေသနည်း ဟူမူ- လောဘပါသော စိတ်ကို လောဘပါသော စိတ်-ဟု သိ၏

လောဘကင်းသော စိတ်ကို လောဘကင်းသော စိတ်-ဟု သိ၏။

ဒေါသပါသော စိတ်ကို ဒေါသပါသော စိတ်-ဟု သိ၏။ ဒေါသကင်းသော စိတ်ကို ဒေါသကင်းသော စိတ်-ဟု သိ၏။

မောဟပါသော စိတ်ကို မောဟပါသော စိတ်-ဟု သိ၏။ မောဟကင်းသော စိတ်ကို မောဟကင်းသော စိတ်-ဟု သိ၏။

ကျုံ့သော (ထိုင်းမှိုင်းသော) စိတ်ကို ကျုံ့သော (ထိုင်း မှိုင်းသော) စိတ်-ဟု သိ၏။

ပျံ့လွင့်သော စိတ်ကို ပျံ့လွင့်သော စိတ်-ဟု သိ၏။ မဟုဂျွတ်စိတ်ကို မဟုဂျွတ်စိတ်-ဟု သိ၏။

မဟဂ္ဂုတ်စိတ်မှ တစ်ပါးသော စိတ်ကို မဟဂ္ဂုတ်စိတ်မှ တစ်ပါးသော စိတ်-ဟု သိ၏။

လောကိစိတ်ကို လောကိစိတ်-ဟု သိ၏။ လောကုတ္တရာစိတ်ကို လောကုတ္တရာစိတ်-ဟု သိ၏။ တည်ကြည်သော စိတ်ကို တည်ကြည်သော စိတ်-ဟု သိ၏။

မတည်ကြည်သော စိတ်ကို မတည်ကြည်သော စိတ်-ဟု သိ၏။

လွတ်မြောက်သော စိတ်ကို လွတ်မြောက်သော စိတ်-ဟု သိ၏။

## ကြီဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

မလွတ်မြောက်သေးသော စိတ်ကို မလွတ်မြောက်သေး သော စိတ်-ဟု သိ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိ၏ စိတ်ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ သူတစ်ပါး၏ စိတ်ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ မိမိ၏ စိတ်ကိုရော သူတစ်ပါး၏ စိတ်ကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ စိတ်၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ စိတ်၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှုမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ စိတ်၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

'စိတ်သာ ရှိပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ် တည်လာ၏၊ ထိုအသိသည် အသိဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့် သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏၊ သူသည် စင်တွယ်မှု ကင်းစွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ဤကား စိတ်ထဲက စိတ်တစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

## ဓမ္မာနုပဿနာ သတိပဋ္ဌာန်အကျယ် နီဝရဏအပိုင်း

၉.၁.ပ၅ဂု။ ရဟန်းတို့---ရဟန်းသည် တရားသဘောထဲက တရားသဘောတစ်မျိုးကို အဘယ်သို့ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေသနည်းဟုမှု- နီဝရကဝါးပါးထဲက နီဝရကတစ်ပါးပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ အဘယ်သို့ နေသနည်း ဟုမှု- မိမိ သန္တာနိ၌ ကာမစ္ဆန္တ(လောဘ) ထင်ရှား ရှိပါတကား'ဟု သိ၏။

မိမိသန္တာန်၌ ကာမစ္ဆန္တ(လောဘ) ထင်ရှား မရှိသည်ကို 'ငါ့သန္တာန်၌ ကာမစ္ဆန္တ(လောဘ) ထင်ရှား မရှိပါတကား'ဟု သိဏ်။

မဖြစ်သေးသော ကာမစ္ဆန္ဒ၏ ဖြစ်ပေါ် ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။ ဖြစ်ပြီးသော ကာမစ္ဆန္ဒ၏ ကင်းပြတ်ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။

ကင်းပြီးသော ကာမစ္ဆန္ဒ၏ နောက်ထပ် မဖြစ်တော့ ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။

ဗျာပါဒ၊ ထိနမိဒ္ဒ၊ ဥဒ္ဒစ္စ ကုတ္ကုစ္စ၊ ဝိစိကိစ္တာတို့ကိုလည်း ထို့အတူပင် သိ၏၊

ထိုနည်းအတိုင်း ရဲခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရား သဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကိုရော သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရားသဘော ကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

'တရားသဘောတို့သာ ရှိကြပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ် တည်လာ၏၊ ထိုသတိသည် အသိဉာက် နှင့် ထပ်ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် စင်တွယ်မှုကင်းမဲ့စွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျ မစွဲ လမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ဤကား နီဝရကငါးပါးထဲက နီဝရက တစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

#### စန္ဓာအပိုင်း

၉.၁.ဂ၅၈။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ရဟန်း သည် ခန္ဓာငါးပါးထဲက ခန္ဓာတစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ အဘယ်သို့ နေသနည်း ဟူမူ-

ဤကား ရုပ်တည်း၊ ဤကား ရုပ်၏ ဖြစ်ခြင်းတည်း၊ ဤကား ရုပ်၏ ပျက်ခြင်းတည်း။

ဤကား ဝေဒနာတည်း၊ ဤကား ဝေဒနာ၏ ဖြစ်ခြင်း တည်း၊ ဤကား ဝေဒနာ၏ ပျက်ခြင်းတည်း။ ဤကား သညာတည်း၊ ဤကား သညာ၏ဖြစ်ခြင်းတည်း၊ ဤကား သညာ၏ ပျက်ခြင်းတည်း၊

ဤကား သခါရတည်း၊ ဤကား သခါရ၏ ဖြစ်ခြင်းတည်း၊ ဤကား သခါရ၏ ပျက်ခြင်းတည်း၊

ဤကား ဝိညာက်တည်း၊ ဤကား ဝိညာက်၏ ဖြစ်ခြင်း တည်း၊ ဤကား ဝိညာက်၏ ပျက်ခြင်းတည်း-ဟု အဇန်ဇန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကို အဖန်ဇန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရား သဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကိုရော သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရားသဘော ကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဗန်ဗန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

`တရားသဘောတို့သာ ရှိကြပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ်တည်လာ၏၊ထိုသတိသည် အသိဉာက် နှင့် ထပ်ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှုကင်းမဲ့စွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမှု၊ မစွဲလမ်းတော့၊

ရဟန်းတို့---ဤကား ခန္ဓာငါးပါးထဲက ခန္ဓာတစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

### အာယတနအပိုင်း

၉.၁.၀၅၉။ ရဟန်းတို့--- နောက်တစ်မျိုးကား-ရဟန်း သည် ကိုယ်တွင်း၊ ကိုယ်ပ အာယတန (ဖြစ်ရာ အကြောင်း) ခြောက်ပါးစီထဲက အာယတနတစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ် ရွှိ နေစါ။ အဘယ်သို့ နေသနည်း ဟူမူ---

မျက်စိကိုလည်း သိ၏။ အဆင်းကိုလည်း သိ၏။ ထိုမျက်စိ နှင့် အဆင်းကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော သံယောဇဉ်ကို လည်း သိ၏။ မြေစိသေးသော သံယောဇဉ်၏ ဖြစ်ပေါ် ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။ ဖြစ်ပြီးသော သံယောဇဉ်၏ ကင်း ပျောက်ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။ ကင်းပြီးသော သံယောဇဉ်၏ နောက်ထစ် မဖြစ်တော့ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။

ထို့အတူပင်----

နားနှင့် အသံ နာခေါင်းနှင့် အနံ့ လျာနှင့် အရေသာ ကိုယ်နှင့် အတွေ့အထိ စိတ်နှင့် သိရောသဘော-စသည်တို့ကိုလည်း

သိ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရဲခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကို အဝန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရဲခါ သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရားသဘောကို အဇန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရဲခါ မိမိ သန္တာန်က တရားသဘောကိုရော သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရား သဘောကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရုံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

'တရားသဘောတို့သာ ရှိကြပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ် တည်လာ၏၊ ထိုသတိသည် အသိဉာက် နှင့် ထပ်ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏၊ သူသည် စင်တွယ်မှုကင်းမဲ့စွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲ လမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ဤကား ကိုယ်တွင်း၊ ကိုယ်ပ အာယတန ခြောက်ပါးစီထဲက အာယတနတစ်ပါးကို အဝန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

#### ဖောဇ္ဈင်အပိုင်း

၉.၁.ဂ၆ဂ။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ရဟန်း သည်တေရွှင် (သစွာတို့ကို သိကြောင်းတရား) ခုနစ်ပါးထဲက

## ကြီဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရိုမနိကာယ်)

တေရွှင်တစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ အဘယ်သို့ နေသနည်း ဟုမူ- မိမိသန္တာန်၌ သတိသမွောရွှင် ရှိနေ သည်ကို 'ငျ်သန္တာန်၌ သတိမွောရွင် ရှိပါတကား'ဟု သိ၏။ မိမိသန္တာန်၌ သတိသမွောရွင် မရှိသည်ကို 'ငျ်သန္တာန်၌ သတိသမွောရွင် မရှိပါတကား'ဟု သိ၏။ မြေစ်သေးသော သတိသမွောရွင်၏ ဖြစ်ပေါ် ကြောင်းကိုလည်း သိ၏။ ဖြစ် ပြီးသော သတိသမွောရွင်၏ တိုးပွားပြည့်စုံကျောင်းကိုလည်း သိ၏

#### ထို့အတူပင်---

မွေဝိစယသမွောရွှင်၊

ဝီရိယသမွောဇျွင်၊

ပီတိသမွောရွှုင်၊

ပဿဒ္ဓိသမွောဇ္ဈင်၊

သမာဓိသမွောရွှင် နှင့်

ဥပေက္ခာသမွောရွှင်တို့ကိုလည်း သိ၏။

ထိုနည်းအတိုင်း ရံခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကို အဇန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရား သဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရံခါ မိမိသန္တာန်က တရားသဘောကိုရော သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရားသဘော ကိုပါ အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရူမှတ်၍ နေ၏။

`တရားသဘောတို့သာ ရှိကြပါတကား'ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ် တည်လာ၏၊ ထိုသတိသည် အသိဉာက် နှင့် ထပ်ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှုကင်းမဲ့စွာ နေထိုင်၏။ လောက၌ ဘာကိုမျှ မစွဲလမ်းတော့၊

ရဟန်းတို့---ဤကား ဗောဏ္ယင်ခုနစ်ပါးထဲက ဗောဏ္ထင် တစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

#### သစ္စာအပိုင်း

၉.၁.၀၆၁။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ရဟန်း သည်သစွာလေးပါးထဲကသစွာတစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏ အဘယ်သို့ နေသနည်း ဟုမှ- 'ဤကား ဒုက္ခတည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏။ 'ဤကား ဒုက္ချစစ်ကြောင်းတည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏။ 'ဤကား ဒုက္ခချပ်ခြင်းတည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏။ 'ဤကား ဒုက္ခချုပ်ခြင်းတည်း'ဟု အကျင့်တည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏။

#### ဒုက္ခသစ္စာအကျယ်

၉.၁.ဂ၆၂။ ရဟန်းတို့---ခုက္ခသစ္မွာ-ဟူသည် အဘယ် နည်း ဟူမူ- ဇာတိလည်း ဒုက္ခ ဖြစ်၏။ ဇရာလည်း ဒုက္ခ ဖြစ်၏။ မရကလည်း ဒုက္ခ ဖြစ်၏။ သောက၊ ပရိဒေဝ၊ ဒုက္ခ၊ ဒေါမနေဿ၊ ဥပါယာသတို့လည်း ဒုက္ခ ဖြစ်ကြ၏။ မချစ် မနှစ်သက်သူတို့နှင့် ပေါင်းသင်းခြေင်းလည်း ဒုက္ခ ဖြစ်၏။ ချစ်နှစ်သက်သူတို့နှင့် ကွေကွင်းခြေင်းလည်း ဒုက္ခ ဖြစ်၏။ ကိုသည်ကို မခြေင်းလည်း ဒုက္ခ ဖြစ်၏။ အကျဉ်းချုပ် အားဖြင့် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါးသည် ဒုက္ခ ဖြစ်ကြ၏။ (ဇာတိ-စသည်သည် ဒုက္ခသစ္မွာ ဖြစ်၏-ဟု ဆိုလို၏။)

၉.၁.ဂ၆၃။ ရဟန်းတို့---ဇာတိ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- သတ္တဝါ (သက်ရိုပုဂ္ဂိုလ်) အမျိုးမျိုး၏ ဘဝအမျိုးမျိုး၌ ဖြစ်ခြင်း (ပဋိသန္ဓေ နေခြေင်း) ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၆၄။ ဧရာ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမှ- သတ္တဝါ (သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်) အမျိုးမျိုး၏ ဘဝအမျိုးမျိုး၌ အိုမင်း ဆွေးဖြည့် ခြေင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၆၅၊ ရေက-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမှ- သတ္တဝါ (သက်ရှိ ပုဂ္ဂိုလ်) အမျိုးမျိုး၍ ဘဝအမျိုးမျိုး၌ စုတေရွေ့လျော သေရြောင်းသဘော ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၆၆။ သောက-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- ပျက်စီး ခြင်းတစ်မျိုးမျိုး၊ ဒုက္ခတစ်မျိုးမျိုးနှင့် ကြုံရသော အခါ စိုးရိမ်ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၆ဂျ၊ ပရိဒေဝ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမှု-ပျက်စီး ခြင်း တစ်မျိုးမျိုး၊ ဒုက္ခတစ်မျိုးမျိုးနှင့် ကြုံရသော အခါ ငိုကြွေး မြည်တစ်းခြင်း ဖြစ်၏။ ၉.၁.ဂ၆၈။ ဒုက္မ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-ကိုယ် ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၀၆၉။ ဒေါမနဿ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂဂုဂ။ ဥပါယာသ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမှ-ဖျက်စီးခြင်း တစ်မျိုးမျိုး၊ ဒုက္ခတစ်မျိုးမျိုးနှင့် ကြုံရသော အခါ ပြင်းထန်စွာ ပင်ပန်းခြင်း ဆွေးမြည့်ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၀ဂု၁။ မျေစ်မနစ်သက်သူတို့နှင့် ပေါင်းသင်းရြောင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမှ- အလိုမရှိအပ်၊ မနစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာသဘောတို့နှင့် ပေါင်းဆုံရြေင်း၊ မိစိ၏ အကျိုး မဲ့တို လိုလားကြသည့် 'ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ပေါင်းဆုံရြေင်းတို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂဂ ၂။ ချစ်နှစ်သက်သူတို့နှင့် ကွေကွင်းရခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နိုးအပ်သော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာသဘောတို့နှင့် မပေါင်းဆုံရခြင်း၊ မိဖိ၏ အကျိုး စီးပွားကို လိုလားကြသည့် ဆွေမျိုးသားချင်း၊ မိတ်ဆွေ အပေါင်းအသင်းတို့နှင့် မပေါင်းဆုံရခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂဂု၃။ လိုသည်ကို မရသော ဒုက္မ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- ပဋိသန္ဓေ နေရြင်း သဘောရှိသော သတ္တဝါ (သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်)တို့၌ 'ဒါတို့ ပဋိသန္ဓေ နေရြင်း ကင်းလျှင် ကောင်းမည်၊ ပဋိသန္ဓေနေရြင်းသဘောသည် ဝါတို့ထံသို့ မရောက်လာပါလျှင် ကောင်းမည်'ဟူသော အလို ဆန္ဓ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သို့သော် ထိုအလိုဆန္ဓ ဖြစ်ရုံဖြင့် ပဋိ သန္ဓေနေရြင်း မကင်းနိုင်။ ဤကား လိုသည်ကို မရသော ဒုက္ခ ဖြစ်၏။

အိုခြင်းသဘောရှိကြသော သတ္တဝါတို့၌ 'ဝါတို့ အိုခြင်း ကင်းကြကျင် ကောင်းမည်၊ အိုခြင်းသဘောသည် ဝါတို့ထဲသို့ မရောက်လာပါလျှင် ကောင်းမည်' ဟူသော အလိုဆန္ဒ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သို့သော် ထိုအလိုဆန္ဒ ဖြစ်ရုံဖြင့် အိုခြင်း မကင်းနိုင်။ ဤကား လိုသည်ကို မရသော ခုကျွ ဖြစ်၏

နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိမိရခြင်း၊ ငိုကြွေးရခြင်း၊ ကိုယ် ဆင်းရဲခြေင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြေင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းရခြင်း သဘော ရှိကြသော သတ္တဝါတို့၌လည်း ထိုနာခြင်း-စသည် ကင်းလိုသော ဆန္ဒ ဖြစ်ကြ၏။ သို့သော် ထိုဆန္ဒဖြစ်ရှိဖြင့် နာခြင်း-စသည် မကင်းကြ။ ဤကား လိုသည်ကို မရသော ဒုက္ခ ဖြစ်၏။

၉.၁.၀၇၄။ အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာဝါးပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမှု- ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစ်ါရ နှင့် ဝိညာက်တို့ ဖြစ်ကြ၏။

ရဟန်းတို့---ဤကား ဒုက္ခသစွာ ဖြစ်၏။

#### သမုဒယသစ္စာအကျယ်

၉.၁.ဂဂု၅၊ ရဟန်းတို့---သမှဒယသစွာ-ဟူသည် အဘယ် နည်းဟူမူ- ကာမဂုက်ကို တပ်မက်တတ်သော ကာမတကှာ၊ ဘဝ-ဆိုသည်မှာ ဆုံးသည် ပြတ်သည် မရှိ-ဟု ယူဆ၍ တပ်မက်သော ဘဝတကှာ၊ နောင်ဘဝ-ဆိုသည်မှာ မရှိ-ဟု ယူဆ၍ တပ်မက်သော ဝိဘဝတကှာတို့သည် သမုဒယသစွာ ဖြစ်၏၊ ထိုတကှာသည် ဘဝသစ်ကို ဖြစ်စေတတ်၏၊ တပ်မကိ စွဲလမ်းတတ်၏၊ အာရုံအမျိုးမျိုးကို လွန်လွန်ကဲကဲ တပ်မက် တတ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုတကှာသည် ဘယ်အပေါ် ၌ ဖြစ်သနည်း၊ ဘယ်အပေါ် ၌ စွဲသနည်း ဟူမူ- လောကထဲက ချစ်စဗွယ် သဘော၊ သာယာဗွယ်သဘောတို့အပေါ် ၌ ဖြစ်၏၊ စွဲ၏။

လောကထဲက ချစ်စဖွယ်သဘော၊ သာယာဖွယ်သဘော-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ---

- မျက်စိ၊ နား၊ နှာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်၊
- အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာ သဘော၊
- မြင်သိစိတ်၊ ကြားသိစိတ်၊ နံသိစိတ်၊ လျက်သိစိတ်၊ တွေ့သိစိတ်၊ ကြံသိစိတ်၊
- မျက်စိအတွေ့၊ နားအတွေ့၊ နာခေါင်းအတွေ့၊ လျာ အတွေ့၊ ကိုယ်အတွေ့၊ စိတ်အတွေ့၊
- မျက်စိအတွေ့ကြောင့် ဖြစ်သော ဝေဒနာ၊ နားအတွေ့ ကြောင့် ဖြစ်သော ဝေဒနာ၊ နာခေါင်းအတွေ့ကြောင့် ဖြစ်သော ဝေဒနာ၊ လျှာအတွေ့ကြောင့် ဖြစ်သော ဝေဒနာ၊ ကိုယ်အတွေ့ကြောင့်ဖြစ်သောဝေဒနာ၊စိတ်အတွေ့ကြောင့် ဖြစ်သော ဝေဒနာ၊

## ြောဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

- အဆင်းကို မှတ်သားသော သညာ၊ အသံကို မှတ်သား သော သညာ၊ အနံ့ကို မှတ်သားသော သညာ၊ အရသာကို မှတ်သားသော သညာ၊ အတွေ့အထိကို မှတ်သားသော သညာ၊ သိစရာသဘောကို မှတ်သားသော သညာ၊

- အဆင်းကို ကြောင့်ကြွနိုက်ခြင်း၊ အသံကို ကြောင့်ကြ စိုက်ခြင်း၊ အနုံ့ကို ကြောင့်ကြနိုက်ခြင်း၊ အရသာကို ကြောင့် ကြွနိုက်ခြင်း၊ အတွေ့ အထိကို ကြောင့်ကြ စိုက်ခြင်း၊ သိစရာ သဘောကို ကြောင့်ကြနိုက်ခြင်း၊

- အဆင်းကို တပ်မက်ခြင်း၊ အသံကို တပ်မက်ခြင်း၊ အနံ့ကို တပ်မက်ခြင်း၊ အရသာကို တပ်မက်ခြင်း၊ အတွေ့ အထိကို တပ်မက်ခြင်း၊ သိစရာသဘောကို တပ်မက်ခြင်း၊

- အဆင်းကို ကြံစည်ခြင်း၊ အသံကို ကြံစည်ခြင်း၊ အနံ့ကို ကြံစည်ခြင်း၊ အရသာကို ကြံစည်ခြင်း၊ အတွေ့ အထိကို ကြံစည်ခြင်း၊ သိစရာသဘောကို ကြံစည်ခြင်း၊

- အဆင်းကို သုံးသပ်ခြင်း၊ အသံကို သုံးသပ်ခြင်း၊ အနံ့ကို သုံးသပ်ခြင်း၊ အရသာကို သုံးသပ်ခြင်း၊ အတွေ့ အထိကို သုံးသပ်ခြင်း၊ သိစရာသဘောကို သုံးသပ်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

ပြောန်းတို့---ဤကား လောကထဲက ချစ်စဖွယ်သဘော၊ သာယာဖွယ်သဘော ဖြစ်၏။ တကှာသည် လောကထဲက ချစ်စဖွယ်သဘော၊ သာယာဖွယ်သဘောတို့အပေါ် ၌ ဖြစ်၏၊ ထိုတကှာသည် သမုဒယသစွာ ဖြစ်၏။

#### နိုရောဓသစ္စာအကျယ်

၉.၁.ဂဂု၆။ ရဟန်းတို့---နိရောသေစွာ-ဟူသည် အဘယ် နည်း ဟူမူ- ထိုတကှာ၏ အကြွင်းမဲ့ ကင်းပြတ် ချုပ်ငြိမ်း ခြင်းသည် နိရောသေစွာ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုတကှာ အဘယ်၌ ကင်းပြတ်ချုပ်ပြီမ်း သနည်းဟုမူလောကထဲကချစ်စွေယ်သဘော၊သာယာဖွယ် သဘော၌ ကင်းပြတ်ချပ်ပြိမ်း၏။

လောကထဲက ချစ်စဗွယ်သဘော၊ သာယာဗွယ်သဘော သည်အဘယ်နည်း ဟူမူ-မျက်စီ၊ နား၊ နာ-စသည်တို့ ဖြစ်၏၊ (သိစရာသဘောကို သုံးသပ်ခြင်းအထိ သမုဒယသစွာ တုန်းက အတိုင်း ဖြစ်၏။)

ရဟန်းတို့---ဤကား နိရောသေစွာ ဖြစ်၏။

#### မဂ္ဂသစ္စာအကျယ်

၉.၁.၀ဂုဂု။ ရဟန်းတို---ခုက္ခချုပ်ငြိမ်းကြောင်းအကျင့် (မဂ္ဂသစ္စာ)-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးတည်။ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး-ဟုသည်-

သမ္မာအိဋီ၊ သမ္မာသက်ပွ၊ သမ္မာဝါစာ၊ သမ္မာကမွန္တ၊ သမ္မာအာဇီဝ၊သမ္မာဝါယာမ၊ သမ္မာသတိ နှင့် သမ္မာသမာဓိတို့ ဖြစ်၏။

သမွာဒိဋ္ဌိ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ခုက္စကို သိခြင်း၊ ခုက္ခုရှစ်ကြောင်းကို သိခြင်း၊ ခုက္ခချုပ်ငြိမ်းခြင်းကို သိခြင်း၊ ခုက္ခချုပ်ငြိမ်းကြောင်းအကျင့်ကို သိခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမွာသက်ပွ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ကာမဂုက်မှ ထွက်မြောက်ရန် ကြံစည်ခြင်း၊ မဗျက်ဆီးရန် ကြံစည်ခြင်း၊ မညှဉ်းဆဲရန် ကြံစည်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမွာဝါစာ-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ မုသားမပြောခြင်း၊ ကုန်းမတိုက်ခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို မပြောခြင်း၊ အကျိုးမဲ့စကားကို မပြောခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမ္မာကမွန္တ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ သူတစ်ပါး အသက် ကို မသက်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးဥစ္စာကို မခိုးခြင်း၊ သူတစ်ပါး သားမယားကို မပြစ်မှားမကျူးလွန်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမ္မာအာဇီဝ-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုကို ပယ်၍ မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုဖြင့် အသက်မွေးခြင်း ဖြစ်၏။

သမ္မာဝါယာမ-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ မဖြစ်သေးသော အကုသိုလ်များ မဖြစ်စေရန် အားထုတ်ခြင်း၊ ဖြစ်ပြီးသော အကုသိုလ်များကို ပယ်ရန် အားထုတ်ခြင်း၊ မြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်များ ဖြစ်စေရန် အားထုတ်ခြင်း၊ ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်များ တိုးပွားရန် အားထုတ်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမ္မာသတိ-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ကိုယ်ခန္ဓာထဲက ကိုယ်ခန္ဓာအစိတ်အပိုင်းတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေခြင်း၊ ဝေဒနာထဲက ဝေဒနာတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေခြင်း၊ စိတ်ထဲက စိတ်တစ်မျိုးကိုအဖန်ဖန် ရှမှတ်၍နေခြင်း၊ တရား သဘောထဲက တရားသဘောတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမ္မာသမာဓိ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ဈာန်လေးပါးကို ဝင်စား၍ နေခြင်း ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား မဂ္ဂသစ္စာ ဖြစ်၏။

၉.၁.ပဂုဓ။ ထိုနည်းအတိုင်း ရုံခါ မိမိသန္တာန်က တရား သဘောကိုအဖန်ဖန်ရှမှတ်၍နေ၏။ရုံခါသုတစ်ပါးသန္တာန်က တရားသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။ ရုံခါ မိမိ သန္တာန်က တရားသဘောကိုရော သူတစ်ပါးသန္တာန်က တရားသဘောကိုပါ အဖန်ဖန် ရူမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

ရံခါ တရားသဘော၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသဘောကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏။

"တရားသဘောတို့သာ ရှိကြပါတကား"ဟူသော သတိ ထိုရဟန်းမှာ စွဲကပ်တည်လာ၏။ ထိုသတိသည် အသိ ဉာက်နှင့် ထပ်ဆင့်သတိတရား တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ သူသည် ခင်တွယ်မှုကင်းမဲ့စွာ နေထိုင်၏၊ လောက၌ ဘာကို မျှ မစွဲလမ်းတော့။

ရဟန်းတို့---ဤကားသစ္စာလေးပါးထဲကသစ္စာတစ်ပါးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ဤကားတရားသဘောထဲကတရားသဘော တစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေပုံ ဖြစ်၏။ ၉.၁.ဂဂု၉။ ရဟန်းတို့---မည်သူမဆို ဤသတိပဌာန် တရားလေးပါးကို ဤနည်းအတိုင်း ၇ နှစ် ပွားများလျှင် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အရဟတ္တဇိုလ်၊ သို့မဟုတ် အနာဂါမိ ဖိုလ်ကို ရနိုင်၏။

ရဟန်းတို့--- ဂု နှစ်-ဆိုသည်မှာ ထားဦး။ ၆ နှစ်၊ ၅ နှစ်၊ ၄ နှစ်၊ ၃ နှစ်၊ ၂ နှစ်၊ ၁ နှစ်၊ ဂု လ၊ ၆ လ၊ ၅ လ၊ ၄ လ၊ ၂ လ၊ ၁ လ၊ ၁၅ရက်၊ ဂုရက် ပွားများလျှင်ပင်ဤဘာဝ၌ပင် အရဟတ္တ ဖိုလ်၊ သို့မဟုတ် အနာဂါဒီမိုလ်ကို ရနိုင်၏။

၉.၁.ဂ၀၀၊ ရဟန်းတို့ --- ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည်
"ရဟန်းတို့ --- သတ္တဝါတို့ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း လမ်းစဉ်
သည် ဤတစ်ခုတည်းသာ ရှိ၏၊ ထိုလမ်းစဉ်သည် ရာဂစသော အညစ်အကြေးထို စင်ကြယ်ကြောင်းလည်း ဖြစ်၏၊
ဖိုးရိမ်ရြင်း၊ ငိုကြွေးရြင်းတို့ကို လွန်မြောက်ကြောင်းလည်း
ဖြစ်၏၊ ကိုယ်ဆင်းရဲ စိတ်ဆင်းရဲတို့ ချုပ်ပြီမ်းကြောင်းလည်း
ဖြစ်၏၊ မင်ညာက်ကို ရကြောင်းလည်း ဖြစ်၏၊ ထိုလမ်းစဉ်ဆိုသည်မှာ သတိပဋ္ဌာန် လေးပါးပင် ဖြစ်၏"ဟု ဟောကြား
တော်မူ၏

မြတ်စွာဘုရား ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူပြီးသော အခါ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။ www.dhammadownload.com

၂။ သီတနာဒဝဂိ

www.dhammadownload.com

## ရုင္မသိဟနာဒသုတၱ

၉.၁.()ဝ၁။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မှု၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် ଦୃର୍ଜା-

"ရဟန်းတို့--- ဤငါတို့ဘုရားသာသနာတော်၌သာ သောတာပန်၊ သကဒါဂါမ်၊ အနာဂါမ်နှင့် ရဟန္တာ ရဟန်းတို့ ရှိကြကုန်၏။ တခြားသော တိတ္ထိတို့၏ အယူဝါဒ၌ကား မရှိ ကြကုန်။ တိတ္ထိတို့၏ အယူဝါဒတို့သည် ဤအရိယာရဟန်း တို့နှင့် တရြားစီသာ ဖြစ်ကြကုန်၏။ အချည်းနီးသာ ဖြစ်ကြ ကုန်၏"ဟု အမှန်အတိုင်း ခြင်္သေ့ဟိန်းသံကို ဟိန်းကြ ကုန်လော့။

၉.၁.ဂ၂။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ တိတ္ထိပရိဗိုစ်များက 'အဘယ်ကို ထောက်ထား၍ သင်တို့ ထိုသို့ ပြောကြသနည်း' ဟု မေးနိုင်စရာ ရှိ၏။

ထိုသို့ မေးခဲ့လျှင် 'ငါတို့အား မြတ်စွာဘုရားသည် တရား လေးပါးကို ဟောပြထား၏။ ထိုလေးပါးကား-

- (၁) ဆရာဘုရားကို ကြည်ညိုခြင်း၊
- (၂) တရားတော်ကို ကြည်ညီခြင်း၊

- (၃) သီလကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ (လုံလုံခြုံခြုံ) ဖြည့်ကျင့်ခြင်း
- (၄) ချစ်ခင် ကြည်ညိုဗွယ်၊ မြတ်နိုးဗွယ်ကောင်းသော သီတင်းသုံးဖော် ရဟန်း၊ ရှင်၊ လူတို့ ရှိခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

ငါတို့သာသနာ၌ ထိုလေးပါးရှိပုံကို တွေ့မြင်ကြရ၏။ ထိုလေးပါးရှိပုံကို ထောက်ထား၍ ငါတို့ ထိုသို့ ပြောခြင်း ဖြစ်၏'ဟု ဖြေဆိုကြရမည်။

၉.၁.ပဝ၃။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌လည်း တိတ္ထိပရိဝိုဇ်တို့ က'ငါတို့မှာလည်း ငါတို့၏ ဆရာဘုရားကို ကြည်ညိုမှု၊ ငါတို့၏ တရားကို ကြည်ညိုမှု၊ ငါတို့၏ သီလကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံခြုံချံ ဖြည့်ကျင့်မှု၊ ငါတို့၏ ချစ်ခင် ကြည်ညို မြတ်နိုး ဖွယ်ကောင်းသော သီတင်းသုံးဖော် ရဟန်း၊ ရှင်၊ လူများ ရှိမှု-ဆိုသည်မှာ ရှိကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤနေရာ၌ သင်တို့နှင့် ငါတို့ အဘယ်သို့ ထူးသနည်း'ဟု ထပ်ဆင့် မေးနိုင်စရာ ရှိ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ 'အဆုံးသတ်ပန်းတိုင် (သံသရာ၏ ပြီးဆုံးခြင်း)သည် တစ်ခုတည်း ရှိသလော၊ သို့မဟုတ် များစွာ ရှိသလော'ဟု ပြန်မေးကြရမည်။ ထိုအခါ၌ အမှန်အတိုင်း ဖြေမည့် တိတ္ထိပရိဗိုဇ်တို့သည် 'အဆုံးသတ်ပန်းတိုင်သည် တစ်ခုတည်းသာ ရှိပါ၏'ဟု ဖြေကြားလိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့ --- ထိုအခါ၌ `ထိုအဆုံးသတ်ပန်းတိုင်သို့ ရာဂရှိသူ၊ ဒေါသရှိသူ၊ ဖောဟရှိသူ၊ တကှာရှိသူ၊ ဥပါဒါန် ရှိသူ၊ပညာမရှိသူ၊ ချစ်ခြင်းမှန်းခြင်းရှိသူ၊ သံသရာချဲ့တရား၌ မွေ့ လျော် ပျော်ပိုက်သူတို့ ရောက်ရှိကြသလော၊ သို့ဖဟုတ် ရာဂကင်းသူ၊ ဒေါသကင်းသူ၊ ဖောဟကင်းသူ၊ တကှာ ကင်းသူ၊ ဥပါဒါန်မရှိသူ၊ ပညာရှိသူ၊ ချစ်ခြင်း မုန်းခြင်း မရှိသူ၊ သံသရာချဲ့တရား၌ မွေ့လျော်ပျော်ပိုက်ခြင်း မရှိသူတို့ ရောက်ရှိကြသလော'ဟု မေးကြရမည်။

ထိုအခါ၌ အမှန်အတိုင်းဖြေမည့် တတ္တိပရိဝိုစ်တို့သည် 'ရာဂကင်းသူ၊ ဒေါသကင်းသူ၊ မောဟကင်းသူ၊ တကှာ ကင်းသူ၊ ဥပါဒါန်မရှိသူ၊ ပညာရှိသူ၊ ချစ်ခြင်း မုန်းခြင်း မရှိသူ၊ သံသရာရဲ့ တရား၌ မွေ့ လျော်ပျော်ပိုက်ခြင်း မရှိသူတို့သည် ရောက်ရှိကြပါ၏ဟု ဖြေကြားကြလိမ့်မည်။

၉.၁.ဂဝ၄။ ရဟန်းတို့---ဒိဋိသည် နှစ်မျိုးရှိ၏။ နှစ်မျိုး ဆိုသည်မှာ ဘဝဒိဋိ (ဘဝ-ဆိုသည်မှာ ဆုံးသည် ပြတ်သည် မရှိ-ဟု ယူခြင်း)နှင့် ဝိဘဝဒိဋိ (နောင်ဘဝ-ဆိုသည်မှာ မရှိ-ဟု ယူခြင်း) တို့ ဖြစ်၏

ရဟန်းတို့---ဘဝဒိဋ္ဌိကို ယူထားကြသော သမက၊ ငြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ် အမည် ရသူ)တို့သည် ဝိဘဝဒိဋ္ဌိနင့် ဆန့်ကျင်သူများ ဖြစ်ကြ၏။

ဝိဘဝဒိဋ္ဌိကို ယူထားကြသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်အမည်ရသူ)တို့သည် ဘဝဒိဋ္ဌိနင့် ဆန့်ကျင်သူများ ဖြစ်ကြ၏။

ရဟန်းတို့---`ဤဒိဋိနှစ်မျိုး၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ချုပ်ကြောင်း၊ သာယာဖွယ်၊ အမြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ မသိကြသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ် အမည်ရသူ)တို့သည် ရာဂရှိသူများ၊ ဒေါသရှိသူများ၊ မောဟ ရှိသူများ၊ တကာ့ရှိသူများ၊ ပဉ်ဒါန်ရှိသူများ၊ ပညာမရှိသူများ၊ ရှစ်ခြင်း မှန်းခြင်း ရှိသူများ၊ သံသရာရဲ့တရား၌ မွေ့ လျော် ရော်ဝိုက်ခြင်း ရှိသူများ၊ ဖြစ်ကြ၏ သူတို့သည် ပဋိသန္ဓေနေရ၊ အိုချ သေရ၊ သောကရောက်ရ၊ ငိုကြွေးရ၊ ကိုယ်၊ စိတ် ဆင်းရဲရ၊ ပူဆွေးခြေင်းတို့မှ မလွတ်မြောက်နိုင်ကြ အုံမှ မလွတ်မြောက်နိုင်ကြ ဟု ငါဘုရား ဟောတော်မှ၏။

ရဟန်းတို့---`ဤဒိဋိနှစ်မျိုး၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ချုပ်ကြောင်း၊ သာယာဖွယ်၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို သိကြသော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရာဂကင်းသူ၊ ဒေါသကင်းသူ၊ မောဟကင်းသူ၊ တကှာ ကင်းသူ၊ ဥပါဒါနိမရှိသူ၊ ပညာရှိသူ၊ ချစ်ခြင်း မုန်းခြင်း မရှိသူ၊ သံသရာချဲ့တရား၌ မွေလျော် ပျော်ဝိုက်ခြင်း မရှိသူများ ဖြစ်ကြ၏၊ သူတို့သည် ပဋိသန္ဓေ နေရ၊ အိုရ၊ သေရ၊ သောက ရောက်ရ၊ ငိုကြွေးရ၊ ကိုယ်၊ စိတ်ဆင်းရဲရ၊ ပူဆွေးခြေင်းတို့မှ လွှတ်မြောက်နိုင်ကြ၏၊ ဒုက္ခမှ လွှတ်မြောက်နိုင်ကြ၏ ဟု ငါဘုရား ဟောတော်မူ၏၊

၉.၁.(၁၅) ရဟန်းတို့---ဥပါဒါန်သည် လေးမျိုးရှိ၏။ လေးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်။ ကာမုပါဒါန် (ကာမဂုက်ကို စွဲလမ်းခြင်း)) ဒိဋ္ဌျပါဒါန် (ပေးလှုခြင်းသည် အကျိုးမရှိ-စသည်ဖြင့် အယူမှားကို စွဲလမ်းခြင်း)၊ သီလဗွတုပါဒါန် (နွားကျင့်၊ ခွေးကျင့် ကျင့်လှူင် ကိလေသာစင်ကြယ်၍ သံသရာမှ လွှတ်မြောက်နိုင်သည်-ဟု ယူဆခြင်း)နှင့် အတ္တဝါခုပါဒါန် (အတ္တ ရို၏-ဟု ပြောဆို စွဲလမ်းခြင်း)ဘို့ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို.---ဥပါဒါန်အားလုံးတို့နှင့် ကင်းနေနိုင်ပုံကို ပြောဆိုဝန်ခံကြသော သမက၊ ငြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ် အမည်ရသူ)အချို့ ရှိ၏။ သို့သော် သူတို့သည် ဥပါဒါန်အားလုံးနှင့် ကင်း၍ နေနိုင်ပုံကို တောင်းစွာ မြေ နိုင်ကြ၊ ကာမုပါဒါန်၊ ဒိဋ္ဌပါဒါန်၊ သီလဗ္ဗလုပါဒါန်တို့နှင့် ကင်း၍ နေနိုင်ပုံကိုသာ ပြန်င်ကြ၏။ ထိုသို့ စြစ်ခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟုမူ-ဤအရာတစ်ခုကို (အတ္တဝါဒုပါဒါန် ပယ်ပုံပယ်နည်းကို) သူတို့ အမှန်အတိုင်း မသိနိုင်ကြ သောကြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုသို့ဥပါဒါန်အားလုံး မကင်းသော သာသနာ ၌ ဆရာကို ကြည်ညိမြင်း၊ တရားကို ကြည်ညိမြင်း၊ သီလကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံခြုံခြုံ ဖြည့်ကျင့်ခြင်း၊ သီတင်းသုံးဖော် တို့အား ချစ်စင်ပြတ်နိုးခြင်းတို့ကို အကျင့်မှန်တို့--ဟူ၍ မခေါ် ဆိုထိုက်၊ အဘယ်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-- ထိုသာသနာ သည် မကောင်းသဖြင့် ဟောကြားထားအပ်သော သာသနာ၊ ဝဋ်ဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း မဟုတ်သော သာသနာ၊ ဝဋ်ဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း မဟုတ်သော သာသနာ၊ ဒိုမ်းအေးမှုကို မဖြစ်စေနိုင်သော သာသနာ၊ ဘုရားတု ဘုရားယောင်တို့ ဟောပြထားသော သာသနာ၊ဖြစ်သော

၉.၁.ဂစ၆။ ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် ဥပါဒါန် အားလုံးနှင့် ကင်း၍ နေနိုင်ပုံကို ဟောပြ ဝန်ခံတော်မူ၏။ ဝန်ခံတော်မူသည့်အတိုင်းလည်း ဥပါဒါန်အားလုံးနှင့် ကင်း၍ နေနိုင်ပုံကို ကောင်းတောင်းကြီး ပြတော်မူနိုင်၏။ ရဟန်းတို့ ----ထိုသို့ ဥပါဒါန်အားလုံးကင်းသော သာသနာတော်၌ ဘုရားကို ကြည့်ညိုခြင်း၊ တရားတော်ကို ကြည်ညိုခြင်း၊ သီလကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံခြုံရှိ၊ ဖြည့်ကျင့်ခြင်းတို့ကို

အကျင့်မှန်-ဟု ခေါ် ဆိုထိုက်၏၊ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟူမူ- ဤသာသနာတော်သည် ကောင်းစွာ ဟောကြားထားအဝိသော သာသနာတော်၊ ဝဋ်ခုက္ခမှ လွှတ်မြောက်ကြောင်းအစစ်ဖြစ်သော သာသနာတော်၊ ပြိုင်းအေးမှုကို ဖြစ်စေနိုင်သော သာသနာတော်၊ ဘုရားစစ် ဘုရားမှန်က ဟောပြထားသော သာသနာတော် ဖြစ်သော ကြောင့် ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂဝဂု၊ ရဟန်းတို့---ဥပါဒါန်လေးပါး၏ အကြောင်း သည် တကှာ ဖြစ်၏။ တကှာ၏ အကြောင်းသည် ဝေဒနာ၊ ဝေဒနာ၏ အကြောင်းသည် ဇသာ၊ ဇသာ၏ အကြောင်းသည် သင္ဗာယတန၊ သဋ္ဌာယတနာ၏ အကြောင်းသည် နာမ်ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်၏ အကြောင်းသည် ဝညာက်၏ အကြောင်း သည် သဓါရ၊ သဓါရ၏ အကြောင်းသည် အဝိစ္စာ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---အဝိဇ္ဇာ ကင်းပြတ်သောအခါဝိဇ္ဇာ (အရဟတ္တ ဖဂ်ဉာက်) ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် ဥပါဒါန် လေးပါးကို ဖစွဲလစ်းတော့။ မစွဲလစ်းခြင်းကြောင့် တကှာဖြင့် မတမ်းတတော့။ မတမ်းတခြင်းကြောင့် ဤဘဝ၌ပင် ကိလေသာအပူဝေး၍ ဖြစ်အေးတော့၏။ 'ပဋိသန္ဓေနဝေရာ ကိုနှကို မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီး ပြုဖွယ် မဂ် ကိုစွကို ပြုမြီးပြီး ဤမဂ်ကိစ္စချိုးအတွက် တခြားပြုကျင့်စရာ မရှိတော့ပြီဟု သိတော့၏"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူပြီး မြတ်စွာဘုရားသည် တရားတော်ကို နိဂုံးချုပ်တော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ၏။

# မဟာသီဟနာဒသုတိ

၉.၁.ဂ၈၈။ အခါတစ်ပါး၌ ဝေသာလီမြို့၏ အနောက် ဘက်က အပရပုရတောအုပ်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအချိန်သည် လိစ္ဆဝိမင်းသား သုနက္ခတ္တ ရဟန်း လူထွက်သွား၍ မကြာသေးမီအချိန် ဗြစ်၏။ တစ်နေ့၌ ထိုသုနက္ခတ္တ ရဟန်းလူထွက်သည် ဝေသာလီမြို့ထဲ ပရိသတ်များ၏ အလယ်၌ ဤသို့ ပြောကြားနေ၏

"ရဟန်းဂေါတမမှာ တရားထူးမရှိ၊ သူ့ မှာ ရှိသော တရား များသည် သာမန်လူတို့၌ ရှိသော ကုသလကမ္မပထတရား ဆယ်ပါးထက် မငိုလွန်၊ ရဟန်းဂေါတမ ဟောပြသော တရား များသည် ကြံစည် ယူဆထားသော တရားများသာ ဖြစ်၏။ ရှားစမ်းလေ့လာထားသော တရားများသာ ဖြစ်၏။ သို့သော် သူဟောပြသော တရားကို ကျင့်လျှင်ကား ဝဋ်ခုကွမှ ကောင်းကောင်း လွတ်မြောက်နိုင်၏"

ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် ဝေသာလီမြို့ထဲ၌ ဆွမ်းခံ ကြွနေတော်မူ၏၊ သို့ဖြစ်၍ အရှင်သာရိပုတြာသည် သုနက္ခတ္တ၏ ထိုကေားကို ကြားတော်မူ၏။ ဆွမ်းခံပြန်ကြွ လာသော အခါ၌ ထိုစကားကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက် ထား၏။

၉.၁.၀၉။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့

မိန့်ကြားတော်မှု၏-

"သာရိပုတြာ---လူဖျင်းဖြစ်သော ထိုသုနက္ခတ္တသည် အမျက်ထွက်လေ့ရှိသူ ဖြစ်၏။

သာရီပုတြာ---လူမျင်းဖြစ်သော သုနက္ခတ္တသည် 'အပြစ် ကို ပြောမည်'ဟု ကြံပြီး ငါဘုရား၏ ဂုက်တော်ကိုသာ ပြောစိ လျက်သား ဖြစ်နေ၏ ငါဘုရား ဟောထားသော တရားကို ကျင့်လျှင် ဝဋ်ဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်နိုင်၏-ဆိုသည်မှာ ငါ ဘုရား၏ ဂုက်တော်သာ ဖြစ်၏။

သာရိပုတြာ---လူချင်းဖြစ်သော သုနက္ခတ္တသည် ငါဘုရား၏ ဂုက်တော်ကိုးပါး၊ ဣဒ္ဓိဝီစ (တန်ခိုးအမျိုးချိုးကို ဖန်ဆင်းနိုင်သော) အဘိညာဉ်၊ ဒီဗွသောတ (နတ်တို့၏ နားကဲ့သို့ ကြားနိုင်သော) အဘိညာဉ်၊ ပရစိတ္တဝိဇာနန (သူတစ်ပါးတို့၏ စိတ်ကို သိနိုင်သော) အဘိညာဉ်တို့ကိုပင် မသိနိုင်၊ မကြည်ညိုနိုင်ရှာပေ။

၉.၁.೧၉၀။ သာရိပုတြာ---မြတ်စွာဘုရားမှာ အားတော် ဆယ်ပါး ရှိ၏။

[အားတော်ဆယ်ပါးကို ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များအခန်း စာဝိုဒ် ၆.၃၁။ စာမျက်နာ ၆၂ ၌ ပြခဲ့ပြီ။]

သာရိပုတြာ--- မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအားတော် ဆယ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသောကြောင့် အမြင့်မြတ်ဆုံး-ဟု ဝန်ခံတော်မူ၏။ ပရိသတ်အလယ်၌ ခြသေ့ဟိန်းသံ ဟိန်း တော်မူ၏။ မွေစကြာရတနာကို လည်စေတော်မူ၏။ (မွေကြောတရားကို ဟောပြတော်မူ၏။)

#### ၉.၁.(၉၁။ သာရိပုတြာ---မြတ်စွာဘုရားမှာ **ဝေသာရဇ္ဇ** (ရဲရင့်ကြောင်း) ဉာက်တော်လေးပါး ရှိတော်မူ၏။

[ဝေသာရဇ္ဈဉာက်တော်လေးပါးကို ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော် များအခန်း၊ စာဝိုဒ် ၆.၃၂။ စာမျက်နှာ ၆၂ ၌ ပြခဲ့ပြီ။]

သာရိပုတြာ--- မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုဝေသာရစ္ကဉာက် တော်လေးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသောကြောင့်လည်း အမြင့် မြတ်ဆုံး-ဟု ဝန်ခံတော်မူ၏၊ ပရိသတ်အလယ်၌ ခြင်္သေ့ဟိန်း သံ ဟိန်းတော်မူ၏။ မွေစကြာရတနာကို လည်စေတော်မူ၏။

၉.၁.ဂ၉၂။ သာရိပုတြာ---ပရိသတ်သည် ရှစ်မျိုးရှိ၏။ ရှစ်မျိူး-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ မင်းမျိူးပရိသတ်၊ ပုက္ကား မျိူးပရိသတ်၊ သူကြွယ်ပရိသတ်၊ ရဟန်းပရိသတ်၊ စာတု မဟာရာဇ်နတ်ပရိသတ်၊တာဝတိံသာနတ်ပရိသတ်၊ မာရ်နတ် ပရိသတ်နှင့် ဗြဟ္မာပရိသတ်တို့ ဖြစ်၏။

သာရိပုတြာ---ဝေသာရဇ္စဉာက်တော်လေးပါးနှင့် ပြည့်စုံ တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုပရိသတ်ရှစ်မျိုးသို့ ကြွရောက်တော်မူ၏။

သာရီပုတြာ---ငါဘုရားသည် ရာပေါင်းများစွာသော မင်မျိုးပရိသတ်ထဲသို့ ကြွရောက်တော်မူမူး၏။ ထိုပရိသတ် အလယ်၌ ထိုင်လည်း ထိုင်မူး၏ စကားလည်း ပြောမူး၏ တရားလည်း ဆွေးနွေးမူး၏။ သာရီပုတြာ--- ထိုပရိသတ် အလယ်၌ ငါဘုရားအတွက် ကြောက်စရာ၊ ရွံ့စရာ အရိပ် အယောင်ရှူကိုပင် မတွေ့မြင်ခဲ့။ ထို့ကြောင့် ငါဘုရားသည် ဘေးရန်ကင်းကွာ ရဲရင့်စွာ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ကျန်သော ပရိသတ် စုနှစ်မျိုးသို့ ကြွ ရောက်သော အခါ၌လည်း ထို့အတူပင် ဘေးရန်ကင်းကွာ ရဲရင့်စွာ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

၉.၁.ဂ၉၃။ သာရိပုတြာ---ယောနိ (သတ္တဝါတို့)သည် လေးမျိုး ရှိ၏။ လေးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

(၁) ဥထဲ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ၊ (၂) သားအိမ်ထဲ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ၊

- (၃) အညှိထဲ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါနှင့်
- (၄) ဖြစ်လျှင်ဖြစ်ချင်း ၁၅-နှစ်အရွယ်ခန့် ကိုယ် ထင်ရှား ဖြစ်သော သတ္တဝါတို့ ဖြစ်၏။

သာရိပုတြာ---ဥထဲ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ဥခွံကို ခွဲထွက်၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော သတ္တဝါ ဖြစ်၏၊

သားအိမ်ထဲ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ သားအိမ်ကို ခွဲထွက်၍ ဖြစ်ပေါ်လာသော သတ္တဝါ ဖြစ်၏

အညှိထဲ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ-ဟုသည် အဘယ်နည်း။ ငါးပုပ်၊ အသေကောင်ပုပ်၊ မုယောမုန့်ပုပ်၊ အညစ်အကြေး စွန့်ပစ်ရာအရပ်၊ အညစ်အကြေး စီးဆင်းရာအရပ်တို့၌ ဖြစ်ပေါ် လာသော သတ္တဝါ ဖြစ်၏။

ဖြစ်လျှင်ဖြစ်ချင်း ဆယ့်ငါးနှစ်အရွယ်ခန့် ကိုယ်ထင်ရှား ဖြစ်သော သတ္တဝါ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ နတ်၊ ငရဲသား၊ အရှို့သောလူနှင့်အရျို့သော ဝိနိပါတိကအသုရာတို့ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၉၄။ သာရိပုတြာ---ဂတိ (လားရာဘုံ) တို့သည် ငါးမျိုးရှိ၏၊ ငါးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ငရဲဘုံ၊ တိရွောန် ဘုံ၊ ပြိတ္တာဘုံ၊ လူ့ဘုံနှင့် နတ်ဘုံတို့ ဖြစ်၏။

သာရိပုတြာ---ထိုဂတိငါးမျိုးနှင့် ဂတိငါးမျိုးသို့ ရောက် ကြောင်း အကျင့်ကိုလည်း ငါဘုရား သိတော်မူ၏။ နိုင္ငာန်နှင့် နိုင္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်ကိုလည်း ငါဘုရား သိတော်မူ၏။

၉.၁.ပ၉၅။ သာရီပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် မီးကျီးတွင်း တစ်တွင်း ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုမီးကျီးတွင်းသည် တစ်သူ (ငါးတောင်)မက နက်၏၊ မီးတောက်မီးစိုးကင်းသော မီးကျီးခဲရဲရဲတို့ဖြင့် ပြည့်နေ၏။ နွေနေပုဒက်ကြီးကို အပြင်း အထန် ခံရငြီး ပင်ပန်းနှစ်းနယ်၊ ဆာလောင်၊ မွတ်သိပ်လာ သော လူတစ်ယောက်သည် ထိုမီးကျီးတွင်းဆီသို့ ဦးတည်၍ တစ်ကြောင်းတည်းသော လမ်းဖြင့် လာနေ၏။ ထိုသို့ လာနေ သော လူကို မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက်က တွေ့ ဖြင့်ပြီး 'ဤလူသည် မီးကျီးတွင်းသို့ ရောက်မည့်လမ်းကို လျှောက်နေသည်'ဟု ပြော၏။ သူပြောသည့်အတိုင်း မကြာ မီမှာ မီးကျီးတွင်းဆီသို့ ဦးတည် လျှောက်လာသောသူ မီးကျီးတွင်းထဲ ကျပြီး ဆင်းရဲဝေဒနာ ပြင်းစွာ ခံစားနေရ သည်ကို တွေ့ဖြင်ရ၏။ သာရိပုတြာ---ထို့အတူပင် သေကျှင် ငရဲကျကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေသော တ၍၊ ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငရဲကျကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေသော တ၍၊ ပုဂ္ဂိုလ်ကို မကြာမီမှာ ထိုပုဂ္ဂိုလ် သေသောအခါ ငရဲ၌ ကျိပြီး ဆင်းရဲ ဝေဒနာ ပြင်းစွာ ခံစားနေရသည်ကို ဒိဗ္ဗစကျွအဘိညာဉ်ဖြင့် ငါဘုရား တွေ့မြင်တော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် မစင်တွင်းကြီးတစ်တွင်း ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုမစင်တွင်းကြီးသည် တစ်သူ (ငါး တောင်) မက နက်၏၊ မစင်တို့ဖြင့် ပြည့်နေ၏။ နွေနေပူဒက် ကြီးကို အပြင်းအထန် ခံရပြီး ပင်ပန်းနွမ်းနယ်၊ ဆာလောင် မွတ်သိပ်လာသော လူတစ်ယောက်သည် ထိုမစင်တွင်း ဆီသို့ ဦးတည်၍ တစ်ကြောင်းတည်းသော လမ်းဖြင့် လာနေ ၏။ ထိုသို့ လာနေသော လူကို မျက်စိကောင်းသော လူ တစ်ယောက်က တွေ့မြင်ပြီး 'ဤလူသည် မစင်တွင်းသို့ ရောက်မည့်လမ်းကို လျှောက်နေသည်'ဟု ပြော၏။ သူ ပြောသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ မစင်တွင်းဆီသို့ ဦးတည် လျှောက်လာသောသူ မစင်တွင်းထဲ ကျပြီး ဆင်းရဲဝေဒနာ ပြင်းစွာ ခံစားနေရသည်ကို တွေ့မြင်ရ၏။ သာရိပုတြာ---ထို့အတူပင် သေလျှင် တိရစ္ဆာန်ဖြစ်ကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေသော တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါဘုရား သိတော်မူ၏။ ငါဘုရား သိတော်မူသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ ထိုပုဂ္ဂိုလ် သေသောအခါ တိရစ္ဆာန်ဖြစ်ပြီး ဆင်းရဲဝေဒနာ ပြင်းစွာ စံစားနေရသည်ကို ဒိဗ္ဗစကျွအဘိညာဉ်ဖြင့် ငါဘုရား တွေ့မြင်တော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် သစ်ပင်တစ်ပင် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုသစ်ပင်သည် မညီသော မြေပေါ်၌ ပေါက် နေ၏။ အရွက်အလက်က ခပ်ပါးပါး ဖြစ်၏။ အရိပ်က ခပ်ကျဲကျဲ ဖြစ်၏။ နွေနေပူဒက်ကြီးကို အပြင်းအထန်ခံရပြီး ပင်ပန်းနွမ်းနယ်၊ ဆာလောင်၊ မွတ်သိပ်လာသော လူတစ် ယောက်သည် ထိုသစ်ပင်ဆီသို့ ဦးတည်ပြီး တစ်ကြောင်း တည်းသော လမ်းဖြင့် လာနေ၏။ ထိုသို့ လာနေသော လူကို မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက်က တွေ့မြင်၍ 'ဤ လူသည် ဤသစ်ပင်သို့ ရောက်မည့်လမ်းကို လျှောက်နေ သည်'ဟု ပြော၏။ သူ ပြောသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ သစ်ပင် ဆီသို့ ဦးတည် လျှောက်လာသော လူ ထိုသစ်ပင်ရိပ်၌ ထိုင်လိုက်၊ အိပ်လိုက်ဖြင့် ဆင်းရဲများသော ဝေဒနာ ခံစား နေရသည်ကို တွေ့မြင်ရ၏။ သာရိပုတြာ---ထို့အတူပင် သေလျှင် ပြိတ္တာဖြစ်ကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေသော တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါဘုရား သိတော်မှု၏။ ငါဘုရား သိတော်မှ သည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ ထိုပုဂ္ဂိုလ် သေသောအခါ ပြိတ္တာ ဖြစ်ပြီး ဆင်းရဲများသော ဝေဒနာ စံစားနေရသည်ကို ဒိဗ္ဗစကျွ အဘိညာဉ်ဖြင့် ငါဘုရား တွေ့မြင်တော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် သစ်ပင်တစ်ပင် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုသစ်ပင်သည် ညီသော မြေပြင်၌ ပေါက်နေ၏။ အရွက်အလက်ကလည်း ထူထူပိန်းပိန်း အုတ်အုတ်သဲသဲ ရှိ၏။ အရိပ်ကလည်း အလွန်အေးမြ၏။ နွေနေပူဒက်ကြီးကို အပြင်းအထန် ခံရပြီး ပင်ပန်းနွမ်းနယ်၊ ဆာလောင်၊ မွတ်သိပ် လာသော လူတစ်ယောက်သည် ထိုသစ်ပင်ဆီသို့ ဦးတည်၍ တစ်ကြောင်းတည်းသော လမ်းဖြင့် လာနေ၏။ ထိုသို့ လာနေ သော လူကို မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက်က တွေ့ မြင်ပြီး ကြုံလူသည် ဤသစ်ပင်သို့ ရောက်မည့်လမ်းကို လျှောက်နေသည်'ဟု ပြော၏။ သူ ပြောသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ သစ်ပင်သို့ ဦးတည်လျှောက်လာသော လူ ထို သစ်ပင်ရိပ်၌ ထိုင်လိုက်၊ အိပ်လိုက်ဖြင့် ချမ်းသာများသော ဝေဒနာ ခံစားနေရသည်ကို တွေ့မြင်ရ၏။ သာရိပုတြာ---ထို့အတူပင် သေလျှင် လူဖြစ်ကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေ သော တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါဘုရား သိတော်မှု၏။ ငါဘုရား သိတော်မူသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ ထိုပုဂ္ဂိုလ် သေသောအခါ လူဖြစ်ပြီး ချမ်းသာများသော ဝေဒနာ ခံစားနေရသည်ကို ဒိဗ္စစကျွအဘိညာဉ်ဖြင့် ငါဘုရား တွေ့မြင်တော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် အိမ်ကြီးတစ်ဆောင် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအိမ်ကြီး၏အတွင်း၌ (ခေါင်ပါသော အိမ်ကလေးကဲ့သို့) သီးသန့်ခန်းမဆောင် တစ်ဆောင် ပါရှိ၏။ထိုခန်းမဆောင်ကိုအတွင်း၊အပြင်ဆေးသုတ်ထား၏။ လေမတိုးနိုင်အောင် တံခါးရွက်၊ တံခါးပေါင်များသည် စေ့နေ ၏။ ပိတ်၍ ကောင်းသော ပြတင်းပေါက်များကို တပ်ဆင် ထား၏။ ထိုခန်းမဆောင်၏ အတွင်း၌ ပလ္လင် ခင်းထား၏။ ထိုပလ္လင်ပေါ် ၌ မွေးရှည်ကော်ဇောကြီးကိုလည်း ခင်းထား၏။ ဆန်းကြယ်သော သားမွေးအခင်းကိုလည်း ခင်းထား၏၊ ပန်းပြောက်ခြယ်ထားသော သားမွေးအခင်းကိုလည်း ခင်း ထား၏၊ ကောင်းမွန်သော ဝံပိုင်ရေအခင်းကိုလည်း ခင်းထား ၏၊ အထက်၌ မျက်နှာကြက်ကိုလည်း တပ်ဆင်ထား၏၊ နီမြန်းသော ခြေအုံး၊ ခေါင်းအုံးတို့ကိုလည်း စီစဉ်ထား၏။ နွေနေပူဒက်ကြီးကို အပြင်းအထန် ခံရပြီး ပင်ပန်းနွမ်းနယ်၊ ဆာလောင်၊ မွတ်သိပ်လာသော လူတစ်ယောက်သည် ထိုအိမ်ကြီးဆီသို့ ဦးတည်၍ တစ်ကြောင်းတည်းသော လမ်းဖြင့် လာနေ၏။ ထိုသို့ လာနေသော လူကို မျက်စိ ကောင်းသော လူတစ်ယောက်က တွေ့ မြင်ပြီး 'ဤလူသည် ဤအိမ်ကြီးဆီသို့ ရောက်မည့်လမ်းကို လျှောက်နေသည်'ဟု ပြော၏။ သူပြောသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ အိမ်ကြီးဆီသို့ ဦးတည် လျှောက်လာသော လူ ထိုအိမ်ကြီးထဲက ခန်းမ ဆောင်ထဲ၌ ပလ္လင်ပေါ် တက်ပြီး ထိုင်လိုက်၊ အိပ်လိုက်ဖြင့်

#### ကြီ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

တကယ် ချမ်းသာသော ဝေဒနာ ခံစားနေရသည်ကို တွေ့မြင် ရ၏။

သာရီပုတြာ---ထို့အတူပင် သေလျှင် နတ်ပြည်ရောက် ကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေသော တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါဘုရား သိတော်မူ၏၊ ငါဘုရား သိတော်မူသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ ထိုပုဂ္ဂိုလ် သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ပြီး တကယ် ချမ်းသာသော ဝေဒနာ စံစားနေရသည်ကို ဒီဗွစကျွ-အဘိညာဉ်ဖြင့် ငါဘုရား တွေ့မြင်တော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် ရေကန်ကြီးတစ်ကန် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုရေကန်ကြီးထဲ၌ ကြည်လင် ဖြူဖွေး ချိုအေးသော ရေတို့ ရှိ၏ ဆိပ်ကမ်းကောင်းကောင်းလည်း ရှိ၏၊ မွေ့လျော်ဖွယ်လည်း ကောင်း၏။ ထိုရေကန်ကြီး၏ အနီး၌ အုံ့ဆိုင်း ညို့မှိုင်းနေသော ကြီးမားသော တောအုပ် ကြီးတစ်ခုလည်း ရှိ၏။ နွေနေပူဒက်ကြီးကို အပြင်းအထန် ခံရပြီး ပင်ပန်းနွမ်းနယ်၊ ဆာလောင်၊ မွတ်သိပ်လာသော လူတစ်ယောက်သည် ထိုရေကန်ကြီးဆီသို့ ဦးတည်၍ တစ်ကြောင်းတည်းသော လမ်းဖြင့် လာနေ၏။ ထိုသို့ လာနေ သော လူကို မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက်က တွေ့ မြင်၍ 'ဤလူသည် ဤရေကန်ကြီးသို့ ရောက်မည့်လမ်းကို လျှောက်နေသည်'ဟု ပြော၏။ သူပြောသည့်အတိုင်း မကြာမီမှာ ရေကန်ကြီးဆီသို့ ဦးတည် လျှောက်လာသော လူ ထိုရေကန်ထဲသို့ ဆင်းပြီး ရေချိုး၊ ရေသောက်လျက် ပူလောင်ခြင်း၊ ပင်ပန်းခြင်း၊ အိုက်စပ်ခြင်း အားလုံးကို ဖြေဖျောက်၍ ပြန်တက်လာကာ ထိုတောအုပ်ကြီးထဲ၌ ထိုင်လိုက်၊ အိပ်လိုက်ဖြင့် တကယ် ချမ်းသာသော ဝေဒနာ စံစားနေရသည်ကို တွေ့မြင်ရ၏။ သာရိပုတြာ---ထို့အတူပင် ဤဘဝ၌ပင် ရဟန္တာဖြစ်ကြောင်းလမ်းကို လျှောက်နေသော တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါဘုရား သိတော်မှု၏။ ငါဘုရား သိတော်မှု သည့်အတိုင်း ဤဘဝ၌ပင် မကြာမီမှာ ထိုပုဂ္ဂိုလ် ရဟန္တာ ဖြစ်ပြီး တကယ် ချမ်းသာသော အချမ်းသာဆုံး ဝေဒနာ ခံစားနေရသည်ကို တွေ့မြင်တော်မူ၏။

သာရိပုတြာ---ယခု ပြောပြခဲ့သည်ကား ဂတိငါးမျိုး ဖြစ်၏။

သာရီပုတြာ---ယခု ဟောပြခဲ့သော အားတော်ဆယ်ပါး၊ ဝေသာရရွညက်တော်လေးပါး၊ ပရိသတ်ရှစ်မျိုး၊ ယောနိ လေးမျိုး၊ ဂတိငါးမျိုးကို သိတော်မူ၊ မြင်တော်မူသော ဝါဘုရား ကို `ရဟန်းဂေါတမမှာ တရားထူးမရှိ၊ သူ့မှာ ရှိသော တရား များသည် သာမန်လူတို့မှာ ရှိခသာ ကုသလကမ္မပထတရား ဆယ်ပါးထက် မဝိုလွန်၊ ရဟန်းဂေါတမ ဟောပြသော တရား များသည် ကြံစည်ယူဆထားသော တရားများသာ ဖြစ်၏။ စူးစမ်းလေ့လာထားသော တရားများသာ ဖြစ်၏ အလိုလို ပေါ် လာ၊ ထင်မြင်လာသော တရားများသာ ဖြစ်၏ အလိုလို ပြောဆိုသူသည် ထိုတေား၊ ထိုစိတ်ထား၊ ထိုအယူကို မစ္ပန့် လျှင် ငရဲမှာ ပစ်ချလိုက်သကဲ့သို့ မချတ်မလွဲ ကျလိမ့်မည်။ ဥပမာအားဖြင့်\* လောကုတ္တရာ သီလ၊ သမာဓီ၊ ပညာနှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အရဟတ္တ စိုလ်ကို မချွတ်မလွဲ ရသကဲ့သို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.ဂ၉၆။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ဒုတ္တရ-စရိယာ (အကျင့်ကြမ်း) အလွန်ပြင်းထန်စွာ ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ ကို ကြားနာရသူတို့ ကြက်သီးမွေးညင်းထလောက်အောင် ဟောပြတော်မူ၏။ ထိုသို့ကျင့်ခြင်းကြောင့် တရားထူး မရခဲ့ပုံကို ဟောပြတော်မူပြီး ဤသို့ ဆက်လက် ဟောပြ တော်မူ၏-

၉.၁.ဂ၉၅။ "သာရိပုတြာ---'ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ငယ်ရွယ် နပျိုစဉ်မှာသာ ပညာဉာက် အလွန်ထက်မြက် လျင်မြန်မှုနှင့် ပြည့်စုံနိုင်၏။ ကြီးရင့် ယိုယွင်း အိုမင်းသော အခါကျလျှင် ထိုဉာက်ပညာ ထက်မြက် လျင်မြန်မှုသည် ဆုတ်ယုတ် သွားမှာပဲ'ဟု ပြောဆိုကြသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ် အမည်ရသူ)များ ရှိကြ၏။ သာရိပုတြာ---ထိုသို့ မမှတ်လင့်။ သာရိပုတြာ---ငါဘုရားသည် ကြီးရင့် ယိုယွင်း အိုမင်းတော်မူလုပြီ၊ သက်တော်ရှစ်ဆယ် ရှိနေပြီ။ သာရိပုတြာ---ဥပမာအားဖြင့် ကျွမ်းကျင်သော လေးသမား ထန်းပင်ရိပ်ကို ကန့်လန့်ဖြတ် ပစ်လိုက်သော မြား၏ အလွန် လျင်မြန်သော အရှိန်အဟုန်ကဲ့သို့ အလွန်လျင်မြန် ထက်မြက်သော ဉာက်ပညာနှင့် ပြည့်စုံကြသော တပည့် လေးယောက် ငါဘုရားမှာ ရှိသည် ဆိုပါတော့။ သူတို့က သူတို့၏ စားရာအခါ၊ သောက်ရာအခါ၊ ခဲရာအခါ၊ လျက်ရာ အခါ၊ ကျင်ကြီးကျင်ငယ် စွန့်ရာအခါ၊ အိပ်ရာအခါ၊ အပန်း ဖြေရာ အခါတို့မှ တစ်ပါး ငါဘုရားအား သတိပဋ္ဌာန်တရား လေးပါးအကြောင်းကို ထောက်၍ ထောက်၍ ပြဿနာ မေးကြ၏။ ငါဘုရား ဖြေကြားတော်မူသည့်အတိုင်း သူတို့က မှတ်သားကြ၏။ ငါဘုရားအား နှစ်ကြိမ် မေးရသည်-ဟု မရှိ။ သာရိပုတြာ---ကုန်ကုန် ပြောရလျှင် ငါဘုရား၏ ထိုတပည့် လေးယောက်သည် အသက်တစ်ရာ ပြည့်ကြပြီး သေကုန် နိုင်စရာ ရှိ၏၊ ငါဘုရား၏ တရားဟောပြမှု၊ တရားပုဒ်ဗျည်းနှင့် ပြဿနာဖြေကြားမှုတို့ကား လုံးဝ မကုန်ခန်းနိုင်။ သာရိပုတြာ --- ငါဘုရားကို ညောင်စောင်း (ခုတင်)ဖြင့် သယ်ဆောင်ရစေ ဦးတော့ ငါဘုရား၏ ပညာဉာက်တော်၏ လျှင်မြန် ထက်မြက်မှုကား မဖောက်ပြန်နိုင်သည်သာ။ သာရိပုတြာ--- ogc

'လူ၊ နတ်၊ ဗြဟွာ သတ္တဝါတို့၏ ကောင်းကျိုးအတွက် လောက၌ မတွေဝေသော ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက် ပေါ်ပေါက် လာသည်'ဟု အမှန်အတိုင်း ပြောကြားလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ငါဘုရားကိုသာ ထိုကဲ့သို့ ပြောကြားသင့်၏။

၉.၁.၀၉၈။ ထိုအခါ၌ အရှင်နာဂသမာလမထေရိသည် ဖြတ်စွာဘုရား၏ နောက်တော်၌ ရပ်လျက် ဖြတ်စွာဘုရား အားယပ်ခတ်ပေးနေ၏။ ထိုသို့ ယပ်ခတ်ပေးရင်းဖြင့် ဖြတ်စွာ ဘုရားအား

"မြတ်စွာဘုရား --- အံ့ဩဇွယ်ကောင်းပါပေဝွ၊ ထူးဆန်း ပါပေစွ ဘုရား၊ ဤတရားဒေသနာတော်ကို နားကြားရင်း တပည့်တော်မှာ ကြက်သီးမွေးညင်းများပင် ထနေပါသည် ဘုရား။ ဤတရားဒေသနာတော်၏ နာမည်ကို အဘယ်သို့ ခေါ် ရပါမလဲ ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည်"နာဂသမာလ --- ထိုသို့ ဖြစ် လျှင် ဤတရားဒေသနာတော်၏ နာမည်ကို 'လောမဟံသနပရိယာယ- ကြက်သီးမွေးညင်းထစေတတ် သော ဒေသနာတော်'ဟု မှတ်ပါ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုသို့ မိန့်တော်မူသောအခါ အရှင်နာဂသမာလမထေရ် သည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့လေ၏။

## 7

## စဿဒ်ယီယီ**ဧဘ်**သွ

၉.၁.ပ၉၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါက တစ်ခုသော နံနက်ခင်း၌ ရဟန်းများစွာသည် သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဆွမ်းစံကြွတော်မူကြ၏။ ထိုသို့ ကြွကြသော အခါ အနည်း ငယ် စောနေသေးသည့်အတွက် ရဟန်းများသည် တိတ္ထိ ပရိဝိုဇ်တို့၏ ကျောင်းသို့ ကြွသွားတော်မူကြ၏ တိတ္ထိပရိဝိုဇ် တို့ကျောင်း ရောက်သောအခါ တိတ္ထိပရိဗိုရ်တို့က "ငါ့ရှင်တို့ ---ကာမဂုက်၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာတို့ကို ပိုင်းခြား၍ သိပုံကို ရဟန်း ဂေါတမလည်း ဟောပြ၏၊ ငါတို့လည်း ဟောပြကြ၏။ ငါ့ရင်တို့---ဤနေရာ၌ ရဟန်းဂေါတမ၏ ဟောပြမှု၊ ဆုံးမ မှုနှင့် ငါတို့၏ ဟောပြမှု၊ ဆုံးမမှု အဘယ်သို့ ထူးသနည်း"ဟု မေးမြန်းကြ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းများက တိတ္ထိပရိဝိုဇ်တို့၏ စကားကို လက်လည်း မစံ၊ ပယ်လည်း မပယ်ခဲ့ကြသေးဘဲ သာဝတ္ထိမြို့ထဲသို့ ဆွမ်းခံ လှည့်လည်ရန် ဆက်ကြွတော်မူ ခဲ့ကြ၏။ ဆွမ်းခံပြန်၍ ကျောင်းရောက်ကြသော အခါ တိတ္ထိ ပရိဗိုဇ်တို့၏ စကားကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား

၉.၁.၁၀၀။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---ထိုသို့ မေးကြသော တိတ္ထိပရိဗိုဇ်တို့အား

'ငွဲရှင်တို့---ကာမဂုက်၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာတို့၏ သာယာဗွယ်၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကား အဘယ်နည်း'ဟု ပြန်ဖေးကြ ရမည်။ ထိုသို့ ဖေးကျင် သူတို့ ကောင်းစွာ မြေဆိုနိုင်ကြ လိခ့်မည်၊ မဟုတ်။ မမြေဆိုနိုင်ရုံသာကေ အလွန် ပင်ပန်းကြ လိခ့်မည်။ အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမှ- ထိုပုစ္တာသည် သူတို့၏ အရာ မဟုတ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---မြတ်စွာ ဘုရားနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သာဝက၊ ဤနှစ်ဦးထံမှ ကြားနာရသူ၊ သူတို့ သုံးဦးမှ တစ်ပါး လောက၌ ဤမစ္တာကို ဖြေနိုင်မည့်သူ တစ်စုံတစ်ယောက်ကိုမျှ ငါဘုရား မြင်တော် မမူ။

၉.၁.၁၀၁။ ရဟန်းတို့---ကာမဂုက်တို့၏ သာယာဖွယ် သည် အဘယ်နည်း ဟုမု- ကာမဂုက်သည် ငါးမျိုးရှို၏။ ထိုငါးမျိုးကား လိုချင်နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်းသော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာနှင့် အတွေ့အထိတို့ ဖြစ်၏။ ထိုကာမ ဂုက်ငါးချိုးကိုအစွဲပြု၍ဖြစ်သောရမ်းသာမှဝမ်းမြောက်မှုသည် ကာမဂုက်တို့၏ သာယာဖွယ် ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၀၂။ ရဟန်းတို့---ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ်သည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- လောက၌ အမျိုးကောင်းသားတစ် ယောက်သည် အတတ်ပညာ တစ်မျိုးမျိုးဖြင့် အသက်မွေးနေ ၏။ (စီးပွားရေး လုပ်ကိုင်နေ၏။) သူသည် အအေးကိုလည်း ရင်ဆိုင်ရတဘ်၏၊ အပူတိုလည်း ရင်ဆိုင်ရတဘ်၏၊ မှတ်၊ ခြင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်း-စသည်တို့၏ ဒက်ကိုလည်း ခံရတဘ်၏၊ ငတ်မွတ်ခြင်းကြောင့်သော်လည်း သေရတတ် ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက်ကြောင့် မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရသော ဒုက္ခအစု ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုအမျိုးကောင်းသားသည် ထိုသို့ ကြိုးစား အားထုတ်ပါလျက် စည်းစိမ်ဥစ္စာများ ပြေည့်စုံခဲ့လျှင် (စီးပွား ရေး အဆင်မပြေခဲ့လျှင်) 'ဝါ၏ ကြိုးစားအားထုတ်မှုသည် အလကား ဖြစ်ပါတကား၊ အကျိုးရငှိပါတကား'ဟု သောက ရောက်ရ၊ ပင်းပန်းရ၊ ငိုတြေးရ၏။ ရော်ဘတ်စည်တီး ြည်ာလည်း အော်ဟစ်ရ၏၊ တွေဝေမိန်းမောသွားတော့၏၊ ရဟန်းတို့---ကျိသို့ ဖြစ်ခြင်းသည်လည်း ကာမဂုက်တို့၏အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက်တို့ကြောင့် မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့ မြင်ရသော ခုက္ခအစု ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုအမျိုးကောင်းသား ထိုသို့ ကြိုးစား အားထုတ်၍ စည်းစိစ်ဥစ္စာများ ပြည့်စုံလာပြန်တော့ (စီးပွား ရေး အဆင်ပြေလာပြန်တော့) ထိုစည်းစိစ်ဥစ္စာများကို ရန်သူမျိုးငါးပါး မဗျက်ဆီးအောင် ထိန်းသိမ်းစောင့်ရောက် ရသော ကိုယ်ဆင်းရဲမှု၊ စိတ်ဆင်းရဲမှုဒက်ကို စံတးရပြန်၏၊ ထိုသို့ ထိန်းသိမ်း စောင့်ရောက်ပါလျက် စည်းစိစ်ဥစ္စာတို့ကို ရန်သူမျိုး ငါးပါး၏ ဗျက်ဆီးမှုဒက် စံရသော အခါ 'ငါပိုင်ခဲ့သော စည်းစိစ်ဥစ္စာတို့ မရှိတော့ပါတကား'ဟု သောကရောက်ရ၊ ပိုကြွေးရ၊ ပင်ပန်းရ၏။ ရင်ဘတ်စည်တီး မြည်ဟီး အော်ဟစ် ရ၏၊ တွေဝေဝိန်းဖောသွားတော့၏။ ရဟုန်းတို့---ဤသို့ ဖြစ်ဖြင်းသည်လည်း ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက်တို့ကြောင့် မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရသော ဒုက္ခအစု ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၀၃။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား ကာမဂုက် ကြောင့် မင်းအချင်းချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ မင်းမျိုး အချင်းချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ ပုက္ကားအချင်းချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ သူကြွယ်အချင်းချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ သားအစီချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ သားအဖချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ ညီအစ်ဂို၊ မောင်နှမချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ အပေါင်းအဖော်ချင်းလည်း ငြင်းခုံကြ၏။ ထိုသို့ ငြင်းခုံကြ၏။ သဘာထားကွဲလွဲကြ ရန်ဖြစ်ကြပြီး အချင်းချင်း လက်သီး ဖြင့်လည်း ထုံးကြ ကြိတ်ကြ၏။ ခဲဖြင့်လည်း ထုံကြ၏။ တုတ်ဖြင့်လည်း ထိုးကြ၏။ စားဖြင့်လည်း ထုံးကြ၏။ ထိုအခါ၌သေကြကျေကြသေလှမြောပါးခုက္ခရောက်ကြ၏။ အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက်ကြောင့် မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရသော ဒုက္ခအစု ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို.---နောက်တစ်မျိုးကား-ကာမဂုက်ကြောင့် တစ်ဖက်နှင့်တစ်ဖက် စစ်တိုက်ကြ၏၊ တစ်နိုင်ငံနှင့် တစ်နိုင်ငံ ကျူးကျော်တိုက်ခိုက်ကြ၏၊ လက်နက်အမျိူးမျိုးဖြင့် ရိုက်ကြ၊ ပုတ်ကြ၊ ထိုးကြ၊ နက်ကြ၊ ပစ်ကြ၊ စတ်ကြ၊ သတ်ကြ၊ ဖြတ်ကြ၏၊ ထိုအခါ၌ သေကြ၊ ကျေကြ၊ သေလှမြောပါး ခုက္ခရောက်ကြ၏၊ ရဟန်းတို့---ကျံသို့ ဖြစ်ခြင်းသည်လည်း ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက်ကြောင့် မျက်မှောက် ထင်ထင် တွေ့မြင်ရသော ဒုက္ခဆုစု ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၀၄။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ကာမဂုက် ကြောင့် အိမ်ကိုလည်း ဖောက်ထွင်း ခိုးယူကြ၏။ ရွာလုံးကျွတ် ကိုလည်း တိုက်နိတ်လှယူကြ၏။ တစ်အိမ်တည်းတိုလည်း တိုက်နိတ် လှယူကြ၏။ လမ်းစရီး၌လည်း စောင့်၍ လှယူ ကြ၏။ သူတစ်ပါး၏ သားမောားကိုလည်း သွားလာ ကျူးလွန် ကြ၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်များကို မင်းတို့က ဖမ်းယူ၍ ညှဉ်းပန်းမှု အမျိုးမျိုးကို ပြုကြ၏။ ထိုအခါ၌ သေကြ၊ ကျေကြ၊ သေလု မြောပါး ဒုက္ခရောက်ကြ၏။ ရဟန်းတို့---ဤသို့ ဖြစ်ခြင်း သည်လည်း ကာမဂုက်တို၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက် ကြောင့် မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရသော ဒုက္ခအစု

ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ကာမဂုက်ကြောင့် ကိုယ်၊ နုတ်၊ စိတ်တို့ဖြင့် မကောင်းမှုကို ပြုကြ၏။ ထိုပြုသူတို့ သေသော အခါ ငရဲမှာ ကျကြ၏။ မဟန်းတို့---ဤသို့ ဖြစ် ခြင်းသည်လည်း ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ကာမဂုက် ကြောင့် မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရသော ဒုက္ခအစု ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၀၅။ ရဟန်းတို့---ကာမဂုက်တို့၏ ထွက်ပေါက် သည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- ကာမဂုက်တို့အပေါ်၌ တပ်မက်မှု ကို ရောက်ခြင်း၊ တပ်မက်မှုကို ပယ်ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၁ဂ၆။ ရဟန်းတို့---ရုပ်တို့၏ သာယာဖွယ်သည် အဘယ်နည်းဟူမူ-ဥပမာအားဖြင့်မိန်းကလေးတစ်ယောက် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုမိန်းကလေးသည် မရှည်လွန်း၊ မတိုလွန်း၊ မဝိန်လွန်း၊ မဝလွန်း၊ မမည်းလွန်း၊ မဖြူလွန်းသူ ဖြစ်၏။ ဆယ့်ငါးနှစ် ဆယ့်ခြောက်နှစ်ခန့် အရွယ်ရှိသူ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအရှိန်၌ ထိုမိန်းကလေး၏ ရုပ်အဆင်းသည် အလွန်နပျို လှပနေသည် မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ၊ အလွန် နပျိုလှပပါသည် အရှင်ဘုရား"

#### ကြေဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိတာယ်)

"ရဟန်းတို့---ထိုရုပ်အဆင်း နပျိုလှပမှုကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ်လာသော ချမ်းသာမှု၊ ဝမ်းမြောက်မှုသည် ရုပ်တို့၏ သာယာဗွယ် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ရုပ်တို့၏ အပြစ်သည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-ထိုမိန်းကလေးကိုပင် နောင်တစ်ရှိန် အသက်ရှစ်ဆယ်၊ ကိုး ဆယ်၊ တစ်ရာရှိသော အခါ အိုမင်း ယိုယွင်းသွားသည်ကို တွေ့မြင်နိုင်၏၊ ထိုအခါ၌ ထိုအဗွားကြီးသည် ခါးကိုင်းလာ တော့၏ တောင်မှေးကို အားထားရရှာ၏၊ တုန်တုန်ယင်ယင် သွားလာရရှာ၏၊ နာကျင်ကိုက်ခဲမှုဒက်ကို အလူးအလဲ ခံရရှာ၏၊ ရွတ်တွလာတော့၏၊ သွားကျုံး၊ ဆံပင်ဖြူ၊ ဆံပင် ကျွတ်၊ ထိပ်ပြောင်၊ အရေတွန်၊ ဖုံမည်း စွဲလာတော့၏၊ ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ရေး၌ သူ၏ ရုပ်အဆင်း နပျို လှပခြင်းသည် ကွယ်ပျောက်ခဲ့ပြီ မဟုတ်လော၊ အပြစ်သာ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာခဲ့ပြီ မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ဤကား ရုပ်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-အနာရောဂါ ရနေသော ထိုမိန်းကလေးကို တွေ့မြင်နိုင်၏၊ ထိုအခါ၌ ထိုမိန်းကလေး သည် အလွန်ဆင်းရဲစွာ ရောဂါဝေဒနာဒက်ကို ခံစားရ၏၊ မိစိ၏ ကျင်ကြီးကျင်ငယ်ထဲ၌ လူးလိုမ့်နေရ၏၊ သူတစ်ပါးတို့ ၏ထူဝေး၊ သိပ်ပေးမှုကို ခံယူနေရ၏၊ ရဟန်းတို့--- အသိုနည်း၊ ရှေး၌ သူ၏ ရုပ်အဆင်း နပျိုလုပြောင်းသည် ကွယ်ပျောက်ခဲ့ပြီ မဟုတ်လော၊ အပြစ်သာ ထင်ရှားစွာ ဖြစ်ပေါ် လာခဲ့ပြီ မဟုတ် လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား---"

"ရဟန်းတို့---ဤသို့ဖြစ်ခြင်းသည်လည်း ရုပ်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏"

၉.၁.၁၀ဂု။ "ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ထို မိန်းကလေးကိုပင် သေပြီး တစ်ရက်၊ နှစ်ရက်၊ သုံးရက်ကြာ၍ သင်္ချိုင်း၌ စွန့်ပစ်စံရပြီး ပုပ်ပွည်မြဲ ပြည်ယိုရွှဲနေသော အလောင်းကောင် ဖြစ်သွားသည်ကို တွေ့မြင်ရနိုင်၏။ ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ရှေး၌ သူ၏ ရုပ်အဆင်း နပျို လုပ မြင်းသည် ကွယ်ပျောက်ခဲ့ပြီ မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား---"

"ရဟန်းတို့---ဤသို့ ဖြစ်ခြင်းသည်လည်း ရုပ်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ထိုမိန်းကလေးသည် ပင် သေ၍ သမျိုင်း၌ စွန့်ပစ်ခံရပြီး ကျီး၊ လင်းတ၊ မွေး-စသည်တို့ ခဲစားထားသော အလောင်းကောင်လည်း ဖြစ် သွားနိုင်၏။

cac

သွေးသားမပျက် အကြောယှက်၍ အရိုးဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

အသားမရှိတော့ဘဲ သွေးပေပွလျက် အကြောယှက်၍ အရိုးကွင်းဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင် လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

သွေးသားကင်းလျက် အကြောယှက်၍ အရိုးဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

လက်ရိုး တခြား၊ ခြေရိုး တခြား၊ ခေါင်းရိုး တခြား၊ နှံရိုး တခြား-စသည်အားဖြင့် အရိုးများ အစိတ်စိတ် ပြန့်ကျဲသွား သော အလောင်းကောင်လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

ခရုသင်းအဆင်းကဲ့သို့ ဖြူဖွေးသော အရိုးအဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်းကောင်လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

နှစ်လွန်ပြီး ကြာ၍ အရိုးဆွေးအဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်းကောင်လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

ပုပ်ပွ၍ အရိုးမှုန့်အဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်း ကောင်လည်း ဖြစ်သွားနိုင်၏။

ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ရှေး၌ သူ၏ ရုပ်အဆင်း နုပျို လှပခြင်းသည် ကွယ်ပျောက်ခဲ့ပြီ မဟုတ်လော၊ အပြစ်သာ ထင်ရှားစွာ ဖြစ်ပေါ် လာခဲ့ပြီ မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား---"

"ရဟန်းတို့---ဤသို့ ဖြစ်ခြင်းသည်လည်း ရုပ်တို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ရုပ်တို့၏ ထွက်ပေါက်သည် အဘယ်နည်း ဟူမှ- ရုပ်တို့အပေါ် ၌ တပ်မက်မှုကို ဈောက်ခြင်း၊ တပ်မက်မှု ကို ပယ်ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၀၈ရဟန်းတို့---ဝေဒနာတို့၏ သာယာဖွယ်သည် အဘယ်နည်း ဟူမှ- ဈာန်လေးပါး ဝင်စားနေသော အရှိန် အသီးအသီး၌ မိမိဆင်းရဲဖို့ရာလည်း ကြောင့်ကြ မစိုက်၊ သူတစ်ပါး ဆင်းရဲဖို့ရာလည်း ကြောင့်ကြမစိုက်၊ မိမိ၊ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲဖို့ရာလည်း ကြောင့်ကြ မစိုက်။ ထိုအရှိန်၌ ဆင်းရဲမရှိသော ဝေဒနာကိုသာ စံစား

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

နေရ၏။ ရဟန်းတို့---ဆင်းရဲ မရှိခြင်းသည် ဝေဒနာတို့၏ သာယာဖွယ် အစစ် ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၀၉။ ရဟန်းတို့---ဝေဒနာတို့၏ အပြစ်သည် အဘယ်နည်းဟူမူ-ဝေဒနာတို့သည် မခြိုကျ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်ကြ၏၊ ဇောက်ပြန်ခြင်းသဘော ရှိကြ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ဝေဒနာတို့၏ အပြစ် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ဝေဒနာတို့၏ ထွက်ပေါက်သည် အဘယ် နည်း ဟူမူ- ဝေဒနာတို့အပေါ် ၌ တပ်မက်မှုကို ဖျောက်ခြင်း၊ တပ်မက်မှုကို ပယ်ခြင်း ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ယခု ဟောပြခဲ့သည့်အတိုင်း ကာမဂုက်၊ ရှစ်၊ ဝေဒနာတို့၏ သာယာဗွယ်ကို သာယာဗွယ်အားဖြင့်၊ အပြစ်ကို အပြစ်အားဖြင့်၊ ထွက်ပေါက်ကို ထွက်ပေါက် အားဖြင့် အမှန်အတိုင်း သေိကြသော သမက၊ ဗြဟ္မက (သူတော်စစ်၊ သူတော်မြတ်အမည်ရသူ)တို့သည် ကိုယ်တိုစ် ကာမဂုက်၊ ရှစ်၊ ဝေဒနာတို့ကို ပိုင်းခြား၍ ကွဲကွဲပြားပြား သိကြလိမ့်မည်-ဆိုသည်မှာလည်း မြေစိနိုင်။ သူတစ်ပါးကို ကာမဂုက်၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာ သိကြောင်း အကျင့်ကို ဟောပြ နိုင်လိမ့်မည်-ဆိုသည်မှာလည်း မဖြစ်နိုင်။

ရဟန်းတို့--- ယခု ဟောပြခဲ့သည့်အတိုင်း ကာမဂုက်၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာတို့၏ သာယာဗွယ်ကို သာယာဗွယ်အားဖြင့်၊ အပြစ်ကို အပြစ်အားဖြင့်၊ ထွက်ပေါက်ကို ထွက်ပေါက် အားဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိကြသော သမကာ၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကား ကိုယ်တိုင် ကာမဂုက်၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာတို့ကို ပိုင်းခြား၍ ကွဲကွဲပြားပြား သိကြလိမ့်ထည်-အိုသည်မှာလည်း ဖြစ်နိုင်၏။ သူတစ်ပါးကို ကာမဂုက်၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာသိကြောင်းအကျင့်ကို ဟောပြနိုင်လိမ့်မည်-ဆိုသည် မှာလည်း ဖြစ်နိုင်၏"

ထိုသို့ ဟောပြသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ရဟန်းများ နှစ်သက်သဘောကျပြီး သာဝုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ လေသည်။

## 9

### **မီင်ိဒ်ယီယီ**နီဘ်လွှ

၉.၁.၁၁၀။ အခါတစ်ပါး၌ သက္ကတိုင်း ကဝိလဝတ်မြို့ နိုငြောဓာရုံကျောင်းတိုက်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ဟောနာမ်-မည်သော သာကီဝင် မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွားရောက်၍ ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့သည် စိတ်၏ ညစ်နှမ်းကြောင်းများ ဖြစ်ကြ၏"ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားတော်မူသော တရားတော်ကို တပည့်တော် သကဒါဂါစ် ဖြစ်သည်မှ စ၍ ကြာမြင့်စွာကပင် သိပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား---သို့သော် တစ်ခါတစ်ရံ တပည့် တော်၏ ပင်ကိုစိတ်နေရာ၌ လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့က အစားထိုး ဝင်ရောက်တတ်ကြပါသည် ဘုရား၊ သို့ဖြစ်၍ 'ဝါ၏ သန္တာန်၌ အဘယ်သဘောကို မပယ်ရလားသော ကြောင့် တစ်ခါတစ်ရံ ဝါ၏ ပင်ကိုစိတ်နေရာ၌ လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့ အစားထိုး ဝင်ရောက်လာကြသနည်း'ဟု တပည့်တော် စဉ်းစားမိပါသည် ဘုရား"

၉.၁.၁၁၁။ "မဟာနာမ်---သင်၏ သန္တာန်၌ ရှိသော တပ်မက်မှုသဘောကို သင် မပယ်ရသေးသောကြောင့်သာ တစ်ခါတစ်ရံ သင်၏ ပင်ကိုစိတ်နေရာ၌ လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့က အစားထိုး ဝင်ရောက်လာကြ၏။ အကယ်၍ သင်၏ သန္တာန်၌ ရှိသော တပ်မက်မှုသဘောကို သင် ပယ်ပြီး လျှင် သင်သည် အိမ်ရာတည်ထောင် လူတို့ဘောင်၌ နေ တော့လိမ့်မည် မော့တ်၊ ကာမဂုက်တို့ကိုလည်း ခံစားတော့ လိမ့်မည် မော့တ်။ သင်၏ သန္တာန်၌ ရှိသော တပ်မက်မှု သဘောကို မပယ်ရသေးသောကြောင့်သာ သင်သည် အိမ်ရာတည်ထောင် လူတို့ဘောင်၌လည်း နေထိုင်၏။ ကာမ ဂုက်တို့ကိုလည်း ခံစားနေ၏။

၉.၁.၁၁၂။ မဟာနာမ်---'ကာမဂုက်တို့ကား သာယာ ဗွယ် နည်းကြ၏ ဆင်းရဲဒုက္ခ များကြ၏ ပူဆွေးရမှု များကြ၏ အပြစ်များကြ၏'ဟု ဘုရားသားတော်သည် အမှန်ကို သိန်ုင်သော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိမြင်၏ သို့သော် သူသည် ကာမဂုက်တို့ကို ရှောင်ကြဉ်မှ၊ အကုသိုလ်တရား တို့ကို ရှောင်ကြဉ်မှ ရနိုင်သော အောက်ဈာန်နှစ်ပါးကို ဖြစ်စေ၊ ထိုအောက်ဈာန်နှစ်ပါးထက် ပို၍ ငြိမ်သက်သော အထက်ဈာန် အထက်မင်္ဂကို ဖြစ်စေ မရသေး၊ ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သူသည် ကာမဘဝတို့၌ ပြန်လည်၍ ဖြစ်ခြင်းမရှိသူ မြေစိ နိုင်သေး၊ ထိုအောက်ဈာန်နှစ်ပါးကို ဖြစ်စေ၊ အထက်ဈာန်၊ အထက်မဂ်ကို ဖြစ်စေ ရမှသာ သူသည် ကာမဘဝတို့၌ ပြန်လည်၍ ဖြစ်ခြင်းမရှိသူ ဖြစ်နိုင်၏ ဟောနာမ်---ငါဘုရားသည် ဘုရားမြေစိမီ ဘုရား အလောင်းသာ ဖြစ်စဉ်အခါက 'ကာမဂုက်တို့သည် သာယာ ဖွယ် နည်းကြ၏၊ ဆင်းရဲဒုက္ခ များကြ၏၊ ပူဆွေးရမှ များကြ ၏၊ အပြစ်များကြ၏'ဟု အမှန်ကို သိနိုင်သော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိပြီး ကာမဂုက်ကို ရှောင်ကြဉ်မှ၊ အကုသိုလ် တရားတို့ကို ရှောင်ကြဉ်မှ ရနိုင်သော အောက်ဈာန်နှစ်ပါးတို ဖြစ်စေ၊ ထိုအောက်ဈာန်နှစ်ပါးထက် ပိုပြီး ငြိမ်သက်သော 'ငါသည် ကာမဘဝတို့၌ ပြန်လည်၍ ဖြစ်ဖြင်းမရှိသူ ဖြစ်ပြီ'ဟု ဝန်းမစ်ခဲ့သေး၊ ထိုအောက်ဈာန်နှစ်ပါး အထက်ဈာန်၊ အထက် မင်တို့ကို ရမှသာ 'ငါသည် ကာမဘဝတို့၌ ပြန်လည်၍ ဖြစ်ပြီးမ မင်္ဂသို့ ရမှသာ 'ငါသည် ကာမဘဝတို့၌ ပြန်လည်၍ ဖြစ်ပြီးမ

၉.၁.၁၁၃။ တို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် ကာဝှေက် တို့၍ သာယာဇွယ်နှင့် အပြစ်တို့ကို ဟောပြတော်မူ၍ ဤသို့ ဆက်လက် ဟောကြားတော်မူ၏-

၉.၁.၁၁၄။ "ဟောနာမ်---အခါတစ်ပါး၌ ငါဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဂိဇ္ဈကုဋ်တောင်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ နိုဂဏ္ဌ (တိတ္ထိ) များစွာက ငါဘုရားအား လျှောက် ထားခဲ့ကြ၏။

'င့်ရှင် ဂေါတမ---သုခဖြင့် သုခ (ဒုက္ခကုန်ဆုံးမှု)ကို မရနိုင်။ ဒုက္ခဖြင့်သာ သုခကို ရနိုင်၏။ ငါ့ရှင် ဂေါတမ---အကယ်၍ သုခဖြင့် သုခကို ရနိုင်ကျွင် ဗိမ္ဓိသာရမင်းသည် သုခကို ရနိုင်စရာ ရှိ၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ-ဗိမ္ဓိသာရမင်းသည် အရှင်ဂေါတမထက် ပိုပြီး ချမ်းချမ်း သာသာ နေရ၏'

'အရှင် နိဂတ္တတို့---မောင်မြေင် သတိလက်လွတ် ထို ကေားကို ပြောကြားကြကုန်ဘိ၏ စင်စစ်ကား ထိုပြဿနာ၌ 'ဗိဗ္ဓိသာရမင်းနှင့် အရှင်ဂေါတမ--- ဘယ်သူက ပိုပြီး ချမ်းသာစွာ နေရပါသနည်း'ဟု ငါ့ကိုသာ အရင် မေးသင့်၏' 'အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်တို့ မောင်မခြင် သတိ လက် လွတ် ထိုစကားကို ပြောကြားမိကြပါ၏။ ထိုသို့ ပြောမိခြင်း သည် ရှိပါစေတော့။ အခုလည်း အရှင်ဂေါတမကို မေးပါ၏ ဝိမ္မိသာရမင်းနှင့် အရှင်ဂေါတမ ဘယ်သူသည် ပိုပြီး ချမ်း သာစွာ နေရပါသနည်း'

'ငါ့ရှင် နိဂဏ္ဌတို---ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် ဤနေရာ၌ သင် တို့ကိုပင် ပြန်မေးဦးမည်၊ သင်တို့ နှစ်သက်သည့်အတိုင်း ဖြေကြ၊ ငါ့ရှင် နိဂဏ္ဌတို့--- အသို့နည်း၊ ဝိမ္မိသာရမင်းသည် ကိုယ်ကိုလည်း မလှုပ်ရှား၊ စကားလည်း မပြောကြားဘဲ ခုနစ်ရက်တိတိ ရှမ်းသာသက်သက်ချည်း ခံစားပြီး နေနိုင် သလော'

'မနေနိုင်ပါ ငါ့ရှင်'

'ခြောက်ရက်၊ ငါးရက်၊ လေးရက်၊ သုံးရက်၊ နှစ်ရက်၊ တစ်ရက်တိတိ ထိုသို့ 'ချမ်းသာသက်သက်ချည်း ခံစားပြီး နေနိုင်သလော'

'မနေနိုင်ပါ ငါ့ရှင်'

'င့်ရှင် နိုဂဏ္ဌတို့---ဝါဘုရားကား ကိုယ်ကိုလည်း မလှုပ် ရှား၊ စကားလည်း မပြောကြားဘဲ တစ်ရက်တိတိ၊ နှစ်ရက်၊ သုံးရက်၊ လေးရက်၊ ငါးရက်၊ ခြောက်ရက်၊ ခုနစ်ရက်တိတိ ချမ်းသာသက်သက်ချည်း ခံစားပြီး နေတော်မူနိုင်၏၊ ငါ့ရှင် နိုဂဏ္ဌတို့---အသို့နည်း ၊ ဤသို့ ဖြစ်မူ- ဗိမ္ဗိသာရမင်းနှင့် ငါဘုရား ဘယ်သူက ပိုပြီး ချမ်းသာစွာ နေနိုင်သနည်း'

`ဤသို့ ဖြစ်မူ အရှင်ဂေါတမကသာ ဝိမ္ဗိသာရမင်းထက် ဝိုပြီး ချမ်းသာစွာ နေနိုင်ပါ၏'

ထိုသို့ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဟောပြတော်မူသော အခါ မဟာနာမိသာကီဝင်မင်းသည် နှစ်သက်သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာစုခေါ်ဆိုခဲ့လေသည်။

## 9

## စေတောခိလသုတိ

၉.၁.၁၁၅။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည်ရဟန်းတို့အားဤသို့မိန့်ကြားတော်မူ၏

"ရဟန်းတို.--စိတ်၏ ဆူးပြောင့်စလုတ်ငါးမျိုးကို ပေယ် နတ်ရသေးသော၊ စိတ်၏ အနောင်အဖွဲ့ ငါးမျိုးကို မဖြတ် တောက်ရသေးသော ရဟန်းသည် ဤသာသနာတော်၌ ကြီးမွား၊ စည်ပင်၊ ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်နိုင်စရာအကြောင်း မရီး

ရဟန်းတို.--စိတ်၏ ဆူးပြောင့်စလုတ်ငါးမျိုးသည် အဘယ်နည်းဟူမူ-ဤသာသနာတော်၌ရဟန်းတစ်ပါးသည် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ အစစ်ရှိ/ မရှိ၌ ယုံမှားသံသယ ဖြစ်၏၊ ကျင့်စရာ အကျင့်သိက္ခာ ရှိ/ မရှိ၌ ယုံမှားသံသယ ဖြစ်၏၊ သီတင်းသုံးဖော်တို့၌ အမျက်ဒေါသ ဖြစ်၏၊ ရဟန်းတို.--ကျင်းပျိုးရှိသော ရဟန်း၏ စိတ်သည် ကျင့်ကြံ ကြုံးကုတ် အားထုတ်ဖို့ရာ မညွှတ်တော့၊ ရဟန်းတို့---ကျ်ငါးမျိုးသည် စိတ်၏ ဆူးပြောင့်စလုတ်များ ဖြစ်ကြ၏

၉.၁.၁၁၆။ ရဟန်းတို့---စိတ်၏ အနောင်အဖွဲ့ ငါးမျိုး သည် အဘယ်နည်း ဟူမှ---

- (၁) ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကာမဂုက်၌ တပ်မက်မှု မကင်းသူ ဖြစ်၏။
- (၂) မိမိခန္ဓာကိုယ်၌ တပ်မက်မှု မကင်းသူ ဖြစ်၏။
- (၃) အပြင်ပရုပ်၌ တပ်မက်မှု မကင်းသူ ဖြစ်၏။
- (၄) စားချင်တိုင်း ဝိုက်ကားအောင် စား၍ လျောင်းခြင်း ချမ်းသာ၊ စောင်းခြင်းချမ်းသာ၊ အိပ်ခြင်းချမ်းသာကို ခံစားလျက် နေ၏။
- (၅) နတ်ပြည်ကို တောင့်တ၍ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံး၏။

ရဟန်းတို့---ဤငါးမျိုးရှိသော ရဟန်း၏ စိတ်သည် ကျင့်ကြံကြီးစား အားထုတ်ဗို့ရာ မညွှတ်တော့။ ဤငါးမျိုး သည် စိတ်၏ အနောင်အဖွဲ့ များ ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၁၇။ ရဟန်းတို့---စိတ်၏ ဆူးပြောင့်စလုတ် ဝါး ဖျိုးကို ပယ်နတ်ပြီးသော၊ စိတ်၏ အနောင်အဖွဲ့ ဝါးဖျိုးကို ဖြတ်တောက်ပြီးသော ရဟန်းသည် ဤသာသနာတော်၌ကြီး ပွားစည်ပင်၊ပြန့်ပြောခြင်းသို့ရောက်နိုင်စရာအကြောင်းရှိ၏။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

၉.၁.၁၁၈။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည် ဆန္စိခွိပါဒ်၊ ဝီရိယ်ခွိပါဒ်၊ စိတ္တိခွိပါဒ်နှင့် ဝီမံသိဒ္ဓိပါဒ်တို့ကို ပွားများ၏။ လွန်လွန်ကဲကဲ ကြိုးစားအားထုတ်၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာ အားဖြင့် ကြွက်မမှာ ရှစ်လုံးဖြစ်စေ၊ ဆယ်လုံးဖြစ်စေ၊ ဆယ့်နှစ်လုံးဖြစ်စေ ဥများ ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုဥများကို ကြွက်မက ကောင်းစွာ ဝပ်ပေးထားသည်၊ အဝွေ့ကို ထက် ဝန်းကျင်မှ ကောင်းစွာ ပေးထားသည်၊ ကြွက်နှံကို ထက် ဝန်းကျင်မှ ကောင်းစွာ ပေးထားသည်-ဆိုလှူနှင့် ထိုကြွက်မ မှာ 'ဤဥများအတွင်းမှ ကြွက်ငယ်ကလေးတို့သည် ခြေ သည်းများဖြင့် ဖြစ်စေ၊ နှတ်သီးများဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ဥစ္စံကို ဖောက်ခွဲပြီး ချစ်းချမ်းသာသာ ပေါက်ဖွားလာနိုင်လျှင် တောက်ခွဲပြီး ချစ်းချမ်းသာသာ ပေါက်ဖွားလာနိုင်လျှင် ကောင်းမည်'ဟူသော အလိုဆန္ဓ မရှိသော်လည်း ထိုဥများ အတွင်းမှ ကြွက်ငယ်ကလေးများသည် ခြေသည်းများဖြင့် ဖြစ်စေ၊ နုတ်သီးများဖြင့် ဖြစ်စေ ဉခွံကို ဖောက်ခွဲပြီး ချမ်းချမ်း သာသာ ပေါက်ဖွားလာနိုင်သကဲ့သို့ လွန်လွန် ကဲကဲ ကြီးစား အားထုတ်သော ရဟန်းသည် ဂေ်ညာက်ဖြင့် ကိလေသာကို ဖျက်ဆီးနိုင်သူ ဖြစ်၏၊ သစ္စာလေးပါးကို ကိုယ်တိုင် သိနိုင်သူ ဖြစ်၏ ယောဂလေးပါးတို့၏ ကုန်ရာ အရဟတ္တဖိုလ်ကို ရထိုက် သူ ဖြစ်၏၊

ထိုသို့ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဟောပြတော်မူသော အခါ ရဟန်းများသည် ဖြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာစု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေ ကုန်၏။

## 6

## ဝနပတ္တသုတိ

၉.၁.၁၁၉။ အဓါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤဝနပတ္ထသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူ၏။

၉.၁.၁၂ဂ။ "ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း တစ်ပါးသည် တောအုပ်ကြီးတစ်ခုခုကို အမှီပြုပြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိမလာ၊ မတည် ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်မလာ၊ မကုန်ခန်း သေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းမသွားကြ၊ မရ သေးသော အရဟတ္တဗိုလ်ကိုလည်း မရ။ ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်း အလွန်ရှားပါး၏။ ရဟန်းတို့---ထို ရဟန်းသည် 'ဤတောအုပ်ကို အမှီပြုပြီး နေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိမလာပါလား၊ မတည်ကြည် သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်မလာပါလား၊ မကုန် ခန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းမသွားကြ ပါလား၊ မရသေးသော အရဟတ္တဇိုလ်ကိုလည်း မရပါလား၊ င့ါမှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်း အလွန်ရှားပါးလှပါလား'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့ --- ထိုသို့ ဆင်ခြင် သုံးသပ်ပြီး ထိုရဟန်းသည် နေ့ချင်းညချင်း ထိုတောအုပ်မှ ထွက်စွာသွားသင့်၏။ ဆက်မနေသင့်။

၉.၁.၁၂၁။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် တောအုပ်ကြီး တစ်ခုခုကို အမှီပြုပြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိမလာ၊ မတည်ကြည် သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်မလာ၊ မကုန်စန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်စန်းမသွားကြ၊ မရသေးသော အရဟတ္တဖိုလ်ကိုလည်း မရ။ သို့သော် ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား မရှားပါး၊ (ပေါများ၏)။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည် 'ဤတောအုပ်ကို အမှီပြုပြီး နေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း မရှိ လာပါလား၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည် ကြည် မလာပါလား၊ မကုန်မခန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းမသွားကြပါလား၊ မရသေးသော အရဟတ္တဖိုလ် ကိုလည်း မရပါလား။ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား မရှားပါး (ပေါများ၏)။ သို့သော် ငါသည် ပစ္စည်းလေးပါးကြောင့် ရဟန်း ပြုလာသူ မဟုတ်'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဆင်ခြင်သုံးသပ်ကာ ထိုရဟန်းသည် ထိုတောအုပ်မှ ထွက်စွာသွားသင့်၏၊ ဆက်မနေသင့်။

၉.၁.၁၂၂။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ရဟန်း တစ်ပါးသည် တောအုပ်ကြီးတစ်ခုခုကို အမှီပြုပြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိလာ၏၊ မတည် ကြည်သေးသော 8တ်လည်း တည်ကြည်လာ၏ မကုန်ခန်း သေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းသွားကြ၏ မရ သေးသော အရဟတ္တဇိုလ်ကိုလည်း ရ၏။ သို့သော် ထို ရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား ရှားပါး၏။ ရဟန်းတို့---ထို ရဟန်းသည် 'ဤတောအုပ်ကို အမှီပြုပြီး နေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိလာပါလား၊ မတည်ကြည် သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်လာပါလား၊ မကုန်ခန်း သေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းသွားကြပါလား၊ မရသေးသော အရဟတ္တဇိုလ်ကိုလည်း ရလာပါလား၊ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား ရှားပါး၏။ သို့သော် ငါသည် ပစ္စည်း လေးပါးကြောင့် ရဟန်းပြုလာသည် မဟုတ်'ဟု ဆင်ခြင် သုံးသပ်သင့်၏၊ ရဟန်းတို့---ထိုထို့ဆင်ခြင် သုံးသပ်ကာ ထိုဈဟန်းသည် ထိုတောအုပ်၌ပင် ဆက်နေသင့်၏ ထွက်စွာ မဘူးသင့်။

၉.၁.၁၂၃။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် တောအုပ်ကြီး တစ်ခုခုကို အမှီပြူပြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိလာ၏၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်လာ၏၊ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါများ လည်း ကုန်စန်းသွားကြ၏၊ မရသေးသော အရဟတ္တဗိုလ် ကိုလည်း ရ၏။ ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်း မရှားပါ။ (ပေါများ၏။) ရဟန်းတို့--- ထိုရဟန်းသည် 'ဤတောအုပ်ကို အမှီပြူပြီး နေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိ လာပါလား၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည် လာပါလား၊ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းသွားကြရပါလား၊ မရသေးသော အရဟတ္တဖိုလ်ကို လည်း ရလာပါလား၊ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်း မရှားပါး ပါလား (ပေါများလှပါလား)'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဆင်ခြင် သုံးသပ်ပြီး ထိုရဟန်းသည် ထို တောအုပ်၌ပင်တစ်သက်လုံးနေသင့်၏ထွက်စွာမသွားသင့်။

၉.၁.၁၂၄။ ရဟန်းတို့---ရွာ၊ နိဂုံး၊ မြို့၊ ဇနပုဒ်တို့ကို အခိုပြုနေသော ရဟန်းသည်လည်း ထို့အတူပင် ဆင်ခြင် သုံးသဝ် ဆုံးဖြတ် စီစဉ်သင့်၏။

ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးဦးကို အနီပြုပြီး နေ၏ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေး သော သတိလည်း ရှိမလာ၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ် လည်း တည်ကြည်မေလ၊ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါ များလည်း ကုန်ခန်းမသွားကြု မရသေးသော အရဟတ္တဒိုလ် ကိုလည်း မေ။ ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေပါးလည်း အလွန် ရှားပါး၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုရဟန်းသည် 'ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို အခှီပြုပြီးနေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိ လောပါလား၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည် ကြည်လောပါလား၊ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါများ လည်း ကုန်ခန်းမသွားကြပါလား၊ မရသေးသော အာထုတ္တ ဖိုလ်ကိုလည်းမရပါလား၊ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်းအလွန် ရှားပါးလုပါလား'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဆင်ခြင်သုံးသပ်ပြီး ထိုရဟန်းသည် ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ မပန်ကြား မလျှောက်ထားဘဲ ခွဲခွာသင့်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ နောက်သို့ ဆက်မလိုက်သင့်။

၉.၁.၁၂၅။ ရဟန်းတို့ ---နောက်တစ်မျိုးကား-ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးဦး ကို အမှီပြူပြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိ လည်း ရှိမလာ၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည် ကြည်မလာ၊ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်စန်းမသွားကြ၊ မရသေးသော အရဟတ္တဖိုလ်ကိုလည်း မရ။ ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား မရှားပါး (ပေါများ၏)။ ရဟန်းတို့ --- ထိုရဟန်းသည် 'ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို အမှီပြုပြီး နေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိမလာပါလား၊ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်မလာ ပါလား၊ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်း မသွားကြပါလား၊ မရသေးသော အရဟတ္တစိုလ်ကိုလည်း မရပါလား၊ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား မရှားပါး (ပေါများ၏)။ သို့သော် ငါသည် ပစ္စည်းလေးပါးကြောင့် ရဟန်းပြုလာသူ မဟုတ်'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ ဆင်ခြင် သုံးသပ်ကာ ထိုရဟန်းသည် ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို ပန်ကြား လျှောက်ထား၍ ခွဲခွာသင့်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ နောက်သို့ ဆက် မလိုက်သင့်။

၉.၁.၁၂၆။ ရဟန်းတို့ ---နောက်တစ်မျိုးကား-ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးဦးကို အမိုပြုပြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိလာ၏။ ဟေည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည် လာ၏။ ဟေည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည် လာ၏။ မရသေးသော အရဟတ္တဖိုလ်ကိုလည်း ရှာ၏။ သို့သော် ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား ရှားပါး၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည် 'ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို အခိုပြုပြီး နေသော ငါ့မှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိလာပါလာ။ ဟေည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်လာပါလာ။ ဟောန်စန်းသေးသော အာသစဝါများလည်း ကုန်စန်းသွားကြ ပါလား။ ရေသေးသော အရဟတ္တဖိုလ်ကိုလည်း ရလာ ပါလား။ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးကား ရှားပါး၏။ သို့သော်

#### ကြံဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မဇျိုမနိကာယ်)

ငါသည် ပစ္စည်းလေးပါးကြောင့် ရဟုန်းပြုလာသူ မဟုတ်'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဆင်ခြင် သုံးသပ်ကာ ထိုရဟန်းသည် ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ နောက်သို့ ဆက် လိုက်သင့်၏ ခွဲစွာမသွားသင့်။

၉.၁.၁၂၅။ ရဟန်းတို့ --- နောက်တစ်မျိုးကား-ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးဦးကို အဝှီပြငြီး နေ၏။ ထိုရဟန်းမှာ မရှိသေးသော သတိလည်း ရှိလာ၏ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည် လာ၏။ မကုန်ခန်းသေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်း သွားကြ၏၊ မရသေးသော အရဟတ္တစိုလ်ကိုလည်း ရ၏။ ထိုရဟန်းမှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်း မရှား (ပေါများ၏)။ ရဟန်းတို --- ထိုရဟန်းသည် 'ဤမှုဂိုုလ်ကို အစိုပြပြီးနေသော င့်မှာ မရှိသေးသော သတိလည်းရှိလာပါလာ။ မတည်ကြည် သေးသော စိတ်လည်း တည်ကြည်လာပါလား၊ မကုန်ခန်း သေးသော အာသဝေါများလည်း ကုန်ခန်းသွားကြပါလား၊ မရသေးသော အရဟတ္တခိုလ်ကိုလည်း ရလာပါလား၊ ငါ့မှာ ပစ္စည်းလေးပါးလည်း မရှားပါးပါလား (ဖပါများလှပါလား)' ဟု ဆင်ခြင် သုံးသပ်သင့်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဆင်ခြင် သုံးသပ်ပြီး ထိုရဟန်းသည် ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ နောက်သို့ တစ်သက်လုံးပင် လိုက်သင့်၏ နှင်ထုတ်ခံရတောင်မှ ခွဲခွာ (ထွက်စွာ) မသွားသင့်။

cpg

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်း များသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

# 9

## <u>စုရင်ဏ္ဍိကသုတိ</u>

၉.၁.၁၂၈။ အခါတစ်ပါး၌ သတ္တတိုင်း ကပိလဝတ်မြို့ နီကြောဓာရုံကျောင်းတိုက်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ တစ်ခုသော နံနက်ခင်း၌ ကပိလဝတ် မြို့ထဲသို့ မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းခံကြွတော်မူ၏။ ဆွမ်းခံ ပြန်လာတော်မူသောအခါနေ့ခင်းပိုင်းသီတင်းသုံးတော်မူရန် (အေးဆေးစွာ အနားယူတော်မူရန်) မဟာဝှန်တောသို့ ကြွတော်မူ၏။ မဟာဝှန်တောသို့ ရောက်တော်မူသော အခါ ဥသျှစ်ပင်ရင်း၌ နေ့ခင်းပိုင်း အေးဆေးစွာ အနားယူတော် မှုရန် ထိုင်နေတော်မှု၏။ ဒက္ကာပါကို (ရွှေတုတ်ချောင်းကို ကိုင်ထား သူ၊ ဝါ- ကိုရွှေတုတ်)ဟူသော သာကီဝင်မင်းသား သည်လည်း အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်လာရင်း မဟာဝှန် တောသို့ ရောက်ရှိလာ၏၊ မဟာဝုန်တော ရောက်သောအခါ ဥသျှစ်ပင်ရင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၏၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက် သော အခါ နုတ်ဆက်စကားများ အပြန်အလှန် ပြောကြားပြီး တုတ်ကို ထောက်လျက် တစ်နေရာ၌ ရပ်နေအ်။ ထိုဒက္ကပါကိ-ဟူသော သာကီဝင်မင်းသားက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အသင်ရဟန်းသည် အဘယ်သို့ အယူရှိသူ၊ အဘယ်သို့ ဟောကြားလေ့ရှိသူ ဖြစ်ပါသနည်း" "ဒါယကာ--- ငါသည် လောက၌ ဘယ်သူနှင့်မှု၊ မြင်း ခုံဘဲ နေတော်မူ၏၊ ကာမဂုက်တို့နှင့် ကင်း၍ နေတော်မူ၏။ ယုံမှားသံသယ ရှင်းတော်မူ၏။ နောင်တတစ်စန် ပူပန်ခြင်း၊ ခြေလက်မငှိမ်မေသက်ခြင်း ကင်းတော်မူ၏။ ဘဝအဆက် ဆက်၌ တပ်မက်မှု ကင်းတော်မူ၏။ ရဟန္တာဖြစ်ပြီးသော ငါဘုရားမှာ ကိလေသာများ မက်နှံးဝင်ကြတော့၊ ဒါယကာ --- ငါသည် ဤသို့ ဖြစ်ကြောင်းအသူကို ယူသူ ဖြစ်၏ ဤသို့ ဖြစ်ကြောင်းတရားကို ဟောကြားလေ့ရှိသူ ဖြစ်၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောပြတော်မူသောအခါ ဒဏ္ဍပါကိ-ဟူသော သာကီဝင်မင်းသားသည် နမူးမှာ နမူးရေး သုံးကြောင်း ထအောင် လျှာကို ထုတ်ပြ၊ ဦးခေါင်းကို လှုပ်ပြကာ တုတ်ကို ထောက်၍ ထောက်၍ ထွက်စွာသွား၏။

၉.၁.၁၂၉။ ညနေဝိုင်း ရောက်သောအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် တစ်ပါးတည်း နားနေသီတင်းသုံးရာမှ ထတော် မူလာပြီး နီကြောခာရုံကျောင်းသို့ ကြွတော်မူ၏။ နီကြောဓာရုံ ကျောင်းရောက်သောအခါအသင့် စင်းထားနှင့်သော နေရာ၌ သီတင်းသုံး ထိုင်နေတော်မူပြီး ရဟန်းတို့အား ဒဏ္ဍာပါကိုနှင့် အမေးအဖြေ ပြုလုပ်တော်မူခဲ့ပုံကို ဟောပြတော်မူ၏။

#### ြီဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

၉.၁.၁၃ဂ။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက "မြတ်စွာဘုရား
---မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်သို့ အယူရိုတော်မူ၍ လောက
၌ ဘယ်သူနှင့်မျ မငြင်းစုံဘဲ နေတော်မူနိုင်ပါသနည်း၊
ဘယ်အကြောင်းကြောင့် ကာမဂုက်တို့နှင့် ကင်း၍ နေတော်မူ နိုင်ပါသနည်း၊ ယုံမှားသံသယ ကတ်းရှင်းတော်မူပါသနည်း၊
နောင်တတစ်ဗန် ပူပန်ခြင်း၊ ခြေလက်မငြိမ်သက်ခြင်း ကင်း၊
နောင်တတစ်ဗန် ပူပန်ခြင်း၊ ခြေလက်မငြိမ်သက်ခြင်း ကင်း၊
တော်မူပါသနည်း၊ ဘဝအောက်ဆက်၌ တပ်မက်မှု ကင်းတော်
မူပါသနည်း၊ ရဟန္တာဖြစ်ပြီး မြတ်စွာဘုရားမှာ ကိလေသာများ
မက်န်းဝပ်ကြပါသနည်း ဘုရား"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား
လျှောက်ထား၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်း--- အာယတန ဆယ့်နှစ်ပါးဟူသော အကြောင်းရင်းကြောင့် ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ မှာ ရှဲ့ထွင်မှတ်သားမှု အစုစုတို့ ဖြစ်ကြ၏ အကြောင်းရင်း ဖြစ်သော ထိုအာယတနဆယ့်နှစ်ပါး၌ နှစ်သက်မှု၊ စွဲလစ်းမှု မရှိလျှင် ရာဂါနသယ (တပ်မက်မှုအကိန်းဓာတ်)-စသော အနုသယအားလုံး ကုန်ဆုံးတော့၏။ တုတ်ကို ဆွဲယူခြင်း၊ စားလက်နက်ကို ဆွဲယူခြင်း၊ ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ သဘောထား ကွဲလွဲ ဖြင်း၊ ငြင်းစုံခြင်း၊ နှင် နှင်-ဟု ပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းရောခြင်း၊ မှသားပြောခြင်းတို့လည်းကုန်ဆုံးတော့၏။ ထိုအာယတနများ အပေါ်၌ မကောင်းမှုအကုသိုလ်တရားများ အကြင်းဖဲ့ ရှုစ်ပျက်ကြတော့သည်"ဟုရြေကားတော်မူမီးမြတ်စွာဘုရား သည် နေရာမှ ထတော်မူကာ ကျောင်းထဲသို့ ဝင်သွားတော်

၉.၁.၁၃၁။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောပြသော တရားတော်၏ အကျယ်အဓိပ္ပာယ်ကို အရှင် မဟာကစ္စည်းမထေရ်အား မေးမြန်းလျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။

ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာကစ္စည်းမထေရ်က ဤသို့ ဖြေကြား တော်မူ၏-

"ပို့ရှင်တို့---မျက်စိနှင့် အဆင်းကို အစွဲပြု၍ ဖြင်သိစိတ် (စကျွစ်ညာဉ်) ဖြစ်၏၊ မျက်စီ၊ အဆင်းနှင့် ဖြင်သိစိတ်-ဟူသော သုံးပါးတို့၏ ပေါင်းဆုံမှုသည် ဇသာ ဖြစ်၏၊ ဇသာကျောင့် ခဲဗားမှုဝေဒနာ ဖြစ်၏၊ စံဗားပြီးသော အာရုံကို မှတ်သား၏၊ မှတ်သားပြီးသော အာရုံကို ကြံစည်၏ ကြံစည် ပြီးသော အာရုံကို ရဲ့ထွင်၏ ထိုကြောင့် အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပွန် ဖြစ်သော အဆင်းတို့၌ ရဲ့ထွင်မှတ်သားမှုအစုစုတို့ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါမှာ ဖြစ်ပွားကြ၏။

နားနှင့် အသံ၊ နာခေါင်းနှင့် အနံ့၊ လျှာနှင့် အရသာ၊ ကိုယ်နှင့် တွေ့ထိစရာ၊ စိတ်နှင့် ကြံသိစရာတို့၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့ --- ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် မျက်စီ၊ အဆင်းနှင့် မြင်သိ စိတ်တို့ ရှိခြင်းကြောင့် စဿ-ဟူသော အသုံးအနွန်း ဂိုခြင်း သုံးနွန်းနိုင်စရာ ရှိ၏။ စဿ-ဟူသော အသုံးအနွန်း ရှိခြင်း ကြောင့် ဝေဒနာ-ဟူသော အသုံးအနွန်း ဂိုခြင်းကြောင့် သညာ-ဟူသော အသုံးအနွန်းကို သုံးနွန်းနိုင်စရာ ရှိ၏။ သညာ-ဟူသော အသုံးအနွန်း ရှိခြင်းကြောင့် ဝဲတက်-ဟူသော အသုံးအနှန်းကို သုံးနွန်းနိုင်စရာ ရှိ၏ ဝဲတက်-ဟူသော အသုံးအနှန်း ရှိခြင်းကြောင့် ချဲ့ထွင့်မှတ်သားမှုအစုစုတို့ ဖြစ်ပုံ အသုံးအနှန်းကို သုံးနွန်းနိုင်စရာ ရှိ၏။

နားနှင့်အသံ-စသည်၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့---မြတ်စွာဘုရား ဟောထားတော်မူသော ထို အကျဉ်းတရားတော်၏ အကျယ်အဓိပ္ပာယ်ကို အခု ပြောခဲ့ သည့်အတိုင်း ငါ သိ၏။ သင်တို့ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်ပြီး ဤအကြောင်းအရာကို မေးမြန်း လျှောက်ထား လိုက မေးမြန်း လျှောက်ထားကြပါ။ မြတ်စွာဘုရား မြေကြား တော်မူသည့်အတိုင်း မှတ်သားထားကြပါ"ဟု မိန့်ကြား တော်မူ၏။

၉.၁.၁၃၂။ ထို့နောက် ရဟန်းများသည် ဖြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီး အရှင်မဟာကစ္စည်းမထေရ်၏ ဖြေကြားပုံကို လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။

ထိုအခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့---ကစ္စည်း ရဟန်းသည် ပညာရှိသူ၊ ပညာကြီးသူ ဖြစ်၏။ သင်တို့ ဤအနက်အစိပ္ပာယ်ကို ငါဘုရားအား မေးမြန်းခဲ့လျှင်လည်း ငါဘုရားလည်း ကစ္စည်းရဟန်း ဖြေကြားသည့်အတိုင်းပင် ဖြေကြားတော်မူပည် ဖြစ်၏။ ဤတရားတော်၏ အနက် အဓိပ္ပာယ်သည် ကစ္စည်းရဟန်း ဖြေကြားသည့်အတိုင်း ဖြစ်၏။ ဤတရားတော်၏ အဓိပ္ပါယ်ကို ကစ္စည်းရဟန်း ဖြေကြားထားသည့်အတိုင်း မှတ်သားထားကြ"ဟု အတည် ပြုပေးတော်မှ၏။

ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏- "မြတ်စွာဘုရား--- အလွန် ဆာလောင်မှု ဒက် ခံနေရသော လူတစ်ယောက်သည် ပျားမှန့်ဆုပ်ကို ရသော အခါ ထိုမှန့်၏ ပတ်ပတ်လည်၌ လျက်ကြည့်တိုင်း လျက်ကြည့်တိုင်း ဖြည့်စွက်စရာမလို အလွန်ချိုမြန် ကောင်း မြတ်သော အရသာကို ရသည်ရှည်းသာ ဖြစ် သကဲ့သို့-

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

မြတ်စွာဘုရား--- ထို့အတူပင် ပင်ကိုဉာက်ရှိ၍ ကြံစည် စဉ်းစားတတ်သော ရဟန်းတစ်ပါးသည် ဤတရားဒေသနာ တော်၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို အဘက်ဘက်မှ ဉာက်ဖြင့် ဆင်ဖြင်ကြည့်တိုင်း ဝမ်းမြောက်မှု၊ စိတ်ကြည်လင်မှုကို ရသည်ရျည်းသာ ဖြစ်ပါသည်ဘုရား။

မြတ်စွာဘုရား---ဤတရားဒေသနာတော်၏ နာမည်ကို အဘယ်သို့ ခေါ် ရပါမလဲ ဘုရား" "အာနန္ဒာ---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ဤတရားဒေသနာတော်ကို မခုပိဣိကပရိယာယ-(ပျားမုန့်ဆုပ်နှင့် တူသော တရား ဒေသနာတော်)-ဟု မှတ်ပါ"

မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ မိန့်တော်မူသောအခါ အရှင် အာနန္ဒာသည် နှစ်သက်သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခုခေါ်ဆိုခဲ့လေသည်။

png

#### 9

## ဒွေဓာဝိတက္ကသုတိ

၉.၁.၁၃၃။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့---ဝါဘုရား ဘုရားမဖြစ်မီ ဘုရားအလောင်း သာ ဖြစ်စဉ်အခါက 'ဝိတက်တို့ကို နှစ်စုနှစ်စု ခွဲ၍ နေရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး ငါဘုရားသည်

- (၁) ကာမဝိတက် (ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ကြံ စည်ခြင်း)၊
- (၂) ဗျာပါဒဝိတက် (သတ်ဖြတ်လိုမှုနှင့် စပ်သော ကြံစည် ခြင်း)၊
- (၃) ဝိဟိသာဝိတက် (ညှဉ်းဆဲမှုနှင့် စပ်သော ကြံစည်ခြင်း)-

တို့ကို တစ်စု၊

(၁)နေကွမွဝိတက် (ကာမဂုက်မှ လွတ်မြောက် မှုနှင့် စပ်သော ကြံစည်ခြင်း)၊

- (၂)အဗျာပါဒဝိတက် (မသတ်ဖြတ်လိုမှုနှင့် စပ်သော ကြံစည်ခြင်း)၊
- (၃) အဝိဟိိသာဝိတက် (မညှဉ်းဆဲမှုနှင့် စဝ်သော ကြံစည်ခြင်း)-တို့ကို တစ်စု ခွဲ၏။

၉.၁.၁၃၄။ ရဟန်းတို့---ဘုရားအလောင်းတော် မမေ့ မလျော့ မပေ့မဆ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ထက်ထက်သန်သန် ကြိုးတး အားထုတ်နေစဉ် ရံခါ ကာမဝိတက် (ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ကြံစည်မှု) ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုအခါ ဘုရား အလောင်းတော်သည် 'ဝါမှာ ဤကာမဝိတက် ဖြစ်ပေါ် လာ ပြီး ဤကာမဝိတက်သည် မိမိထင်းရုံကျောင်းလည်း ဖြစ်၏ သုတစ်ပါးဆင်းရုံကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ မိဒိ သုတစ်ပါး နစ်ဦး သားလုံး ဆင်းရုံကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ ပညာဉာက်ကို နောင့်ယှက် ဖျက်ထီးတတ်၏ ပင်ပန်းကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ နို့ဘုန်သို့ မရောက်ကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ ဟု သိ၏ ထိုသို့ သိပြီး 'ဤကာမဝိတက်သည်' မိခိဆင်းရုံကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ သူတစ်ပါးဆင်းရုံကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ မိဒိ သူတစ်ပါး နောင်နှံသားလုံး ဆင်းရဲကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ မိဒိ သူတစ်ပါး နိဗ္ဗာန်မရောက်ကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ဟု ဆင်ခြင်လိုက် သောအခါ ဘုရားအလောင်းတော်၏ သန္တာန်၌ ထိုကာမ ဝီတက်ချင်ပျောက်သွားတော့၏။ ရဟန်းတို့--- ကာမဝီတက် ဖြစ်ပေါ် လာတိုင်း ဖြစ်ပေါ် လာတိုင်း ဘုရားအလောင်းတော် သည် ထိုသို့ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍ ပယ်ခဲ့သည်ရည်း ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ဘုရားအလောင်းတော်သည် ဗျာပါဒဝိတက်၊ ဝိဟိသာဝိတက်တို့ကိုလည်း ထိုအတူပင် ပယ်ခဲ့၏၊

ရဟန်းတို့---ကြံစည်သုံးသပ်မှုများရာဘက်သို့ ရဟန်း၏ စိတ်သည် ညွှတ်ကိုင်းတတ်၏။

ရဟန်းတို့---ရဟန်းသည် ကာမဂုက်နှင့် စဝ်သော အကြံ အစည်ကို များစွာ ကြံစည်သုံးသပ်လျှင် (နေကွမွှဝိတက်ကို ပယ်၍ ကာမဝိတက်ကို များစွာ ပြုလျှင်) ထိုရဟန်း၏ စိတ် သည် ကာမဂုက်ကို ကြံစည်ဖို့ရာသာ ညွှတ်ကိုင်းနေတော့၏

သတ်ဖြတ်လိုမှုနှင့် စပ်သော အကြံအစည်ကို များစွာ ကြံစည် သုံးသပ်လှူင် သတ်ဖြတ်ရန် ကြံစည်မို့ရာသာ ညွတ် ကိုင်းနေတော့၏။

ညှဉ်းဆဲမှုနှင့် စဝ်သော အကြံအစည်ကို များစွာ ကြံစည် သုံးသပ်လျှင် ညှဉ်းဆဲရန် ကြံစည်ဖို့ရာသာ ညွှတ်ကိုင်းနေ တော့၏။

ရဟန်းတို့ --- ဥပမာအားဖြင့် မိုးလေးလ၏ အဆုံး တန်ဆောင်မှန်းလ အဓါသမယ၌ နွားကျောင်းသားသည် လယ်တော၌ နွားများကို ကျောင်းနေသည် ဆိုပါတော့။ နွား ကျောင်းသားသည် နွားများကို တုတ်ကလေးဖြင့် ရိုက်ကာ ရိုက်ကာ ထိုမှဉ်မြှ တားဖြစ်ဝိတ်ဆို၏ (လယ်ခင်းကို နွား မစားအောင် တောင့်ရောက်၏)။ အဘယ်ကြောင့်နည်း ဟူမှ-ထိုနွားကျောင်းသားသည် လယ်ခင်းကို နွားစားဖြင်းကြောင့် ဆုံတို့အကျာင်းသားသည် လယ်ခင်းကို နွားစားဖြင်းကြောင့် သတ်ဖြတ်မှုဒက်ကို ဖြစ်စေ၊ နောင်ဖွဲ့ မှုဒက်ကို ဖြစ်စေ၊ လျော်ရေမှုဒက်ကို ဖြစ်စေ၊ ကဲ့ရဲ့မှုဒက်ကို ဖြစ်စေ ခံရနိုင်ပုံကို သိမြင်သောကြောင့် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို:--ထိုအတူပင် ငါဘုရား သည် အကုသိုလ်တရားတို့၏ အပြစ်၊ ယုတ်ညံ့ပုံနှင့် ညစ်နွမ်းပုံ တို့ကို သိမြင်တော်မူ၏

၉.၁.၁၃၅။ ရဟန်းတို့---ဘုရားအလောင်းတော် ထိုသို့ မမေ့လျော့မပေါ့မဆပြင်းပြင်းထန်ထန် ထက်ထက်သန်သန် ကြိုးစားအားထုတ်နေစဉ် ရဲခါ နေကွမွှတ်တက် (ကာမဂုက်မှ လွှတ်မြောက်ကြောင်းနှင့် စပ်သော ကြံစည်မှု) ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုအခါ ဘုရားအလောင်းတော်သည် 'ငါ့မှာ နေကွမွ စိတက် (ကာမဂုက်မှ လွှတ်မြောက်ကြောင်းနှင့် စပ်သော ကြံစည်မှု) ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ဤနေကျွမွဝိတက်သည် မိမိ ဆင်းရဲကြောင်းလည်း မဟုတ်၊ သူတစ်ပါး ဆင်းရဲကြောင်း လည်း မဟုတ်၊ မိမိ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲကြောင်း လည်း မဟုတ်၊ ပညာဉာက်တိုးပွားကြောင်းလည်း ဖြစ်၏၊ မပင်ပန်းကြောင်းလည်း ဖြစ်၏ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း လည်း ဖြစ်၏၊ ကာမဂုက်မှ လွှတ်မြောက်မှုနှင့် စပ်သော အကြံကို တစ်ညလုံး ကြံစည်သုံးသပ်သော်လည်း ထိုသို့ ကြံစည်သုံးသပ်မှုကြောင့် ဘေးဖြစ်သည်ကို မတွေ့ ရ၊ တစ်နေ့လုံး ကြံစည်သုံးသပ်သော်လည်း ထိုသို့ ကြံစည် သုံးသပ်မှုကြောင့် ဘေးဖြစ်သည်ကို မတွေ့ ရ၊ တစ်ရက်လုံး (နှစ်ဆယ့်လေးနာရီလုံး) ကြံစည်သုံးသပ်သော်လည်း ထိုသို့ ကြံစည်သုံးသပ်မှုကြောင့် ဘေးဖြစ်သည်ကို မတွေ့ရ၊ သို့သော် အလွန်ကြာမြင့်စွာ ကြံစည် သုံးသပ်လျှင်ကား ငါ၏ ကိုယ်သည် ပင်ပန်းနိုင်စရာရှိ၏။ ကိုယ်ပင်ပန်းလျှင် စိတ် ပျံ့လွှင့်နိုင်၏။ စိတ်ပျံ့လွှင့်လျှင် သမာဓိနှင့် ဝေးကွာသွားနိုင် သည်'ဟု သိ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့သိပြီး ဘုရားအလောင်း တော်သည် စိတ်ကို မိမိသန္တာနိဋိသာ ကောင်းစွာ ထား၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှု- စိတ်မပျံ့လွှင့်စေလိုသော ကြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ဘုရားအလောင်းတော်သည် အဗျာပါဒ ဝိတက်၊ အဝိဟိသာဝိတက်တို့ ဖြစ်ပေါ် လာလျှင်လည်း ထို့ အတူပင် သိပြီး စိတ်ကို မိမိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ ထား၏။

ရဟန်းတို့---ကြံစည်သုံးသပ်မှု များရာဘက်သို့ ရဟန်း၏ စိတ်သည် ညွှတ်ကိုင်းတတ်၏။

ရဟန်းတို့---ရဟန်းသည် ကာမဂုက်မှ လွတ်မြောက်မှုနှင့် စပ်သောအကြံအစည်ကိုများစွာကြံစည်သုံးသပ်လျှင် (ကာမ ဝိတက်ကို ပယ်၍ နေကူမှုဝိတက်ကို များစွာ ပြုလျှင်) ထို ရဟန်း၏ စိတ်သည် ကာမဂုက်မှ လွတ်မြောက်ရန် ကြံစည် ဖို့ရာသာ ညှတ်ကိုင်းနေတော့၏။

မသတ်ဖြတ်လိုမှုနှင့် စပ်သော အကြံအစည်ကို များစွာ ကြံစည်သုံးသပ်လျှင် မသတ်ဖြတ်ရန် ကြံစည်ဖို့ရာသာ ညွှတ်ကိုင်းနေတော့၏။

မညှဉ်းဆဲမှုနှင့် စပ်သော အကြံအစည်ကို များစွာကြံစည် သုံးသပ်လျှင် မညှဉ်းဆဲရန် ကြံစည်ဖို့ရာသာ ညွှတ်ကိုင်းနေ တော့၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် နွေရာသီ၏ နောက်ဆုံးလ

#### ကြီဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရိုမနိကာယ်)

ကောက်စပါးအားလုံး ရွာထဲ သိမ်းထားပြီးမျိန်၌ နွားကျောင်း သားသည် နွားများကို ကျောင်းသည် ဆိုပါတော့။ ထိုနွား ကျောင်းသားမှာ သစ်ပင်ရင်း၌ နေ၍ ဖြစ်စေ၊ ကွင်းပြင်၌ နေ၍ ဖြစ်စေ 'ဤအရာတို့သည် နွားတို့တည်း'ဟူသော သတိကလေးမျှသာ ပြသင့်သဘိုသို့ ရဟန်းတို့—ထိုအတူ ပင် ကာမဂုက်မှ လွတ်မြောက်မှုနှင့် စပ်သော အကြံအစည်-စသည်တို့ ဖြစ်ပေါ် လာသော အခါ 'ဤအရာတို့သည် တရား တို့တည်း'ဟူသော သတိကလေးမျှသာ ပြုသင့်၏။

၉.၁.၁၃၆။ ရဟန်းတို့--- ဘုရားအလောင်းတော် မဆုတ်မနစ် ဆက်လက် ကြိုးစားအားထုတ်သော အခါ စွာန်လေးပါးကို ရပြီး

- ပထမယံ၌ ပုဗွေနိဝါသာနဿတိဉာက်(မိမိဖြစ်ခဲ့ဖူး သော ရှေးဘဝအဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသောဉာက်)၊
- မရွိမယံ၌ ဒိဗ္ဗစကျွဉာက် (နတ်မျက်စိနှင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသနွေနေ ခြင်းကို သိသော ဉာက်)၊
- ပစ္ဆိပေသီ၌ အာသဝက္စယဉာက် (သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ်စေ သော ဉာက်) တို့ကို ရ၏။

၉.၁.၁၃၇။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် တောအုပ်ကြီး တစ်ခုထဲ၌ နက်ရှိုင်းသော ညွှန်အိုင်ကြီးတစ်အိုင် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုညွှန်အိုင်ကြီးကို သမင်များစွာသည် အမှီပြု၍ နေ၏။ ထိုသမင်များ၏ အကျိုးမဲ့ကို လိုလားသော လူတစ် ယောက်သည် ဘေးကင်းသော၊ ကောင်းသော လပ်းကို ဖိတ် ထား၏။ မကောင်းသော လမ်းကို ဖွင့်ထား၏ တည်သမင်ဖိုနှင့် တည်သမင်မကို စီစဉ်ထား၏။ မဟန်းတို့--- ထိုသို့ ဖြစ်ခဲ့လျှင် သမင်များစွာသည် နောင်အခါ၌ ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်နိုင် စရာ ရှိ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုသမင်များ၏ အကျိူးစီးပွားကို လိုလား သော လူတစ်ယောက်ကား ဘေးကင်းသော၊ ကောင်းသော လမ်းကို ဖွင့်ထား၏။ မကောင်းသော လမ်းကို ဝိတ်ထား၏။ တည်သမင်ဖိုနှင့် တည်သမင်မကို ဖယ်ရှားချက်ဆီးထား၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဖြစ်ခဲ့လျှင် သမင်များစွာသည် နောင် အခါ၌ ကြီးပွား၊ စည်ပင်၊ ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်နိုင်စရာ ရှိ၏။

ရဟန်းတို့---အဓိပ္ပါယ်ကို သိလွယ်ဖို့ရာ ဤဥပမာကို ငါဘုရား ပေးတော်မူ၏၊ ဤနေရာ၌ အဓိပ္ပာယ်က ဤသို့ ဖြစ်၏-နက်ရှိုင်းသော ညွှန်အိုင်ကြီး-ဟူသော အမည်သည် ကာမဂုက်တို့၏ အမည် ဖြစ်၏။ သမင်များစွာ-ဟူသော အမည်သည် သတ္တဝါတို့၏ အမည် ဖြစ်၏။ အကျိုးမဲ့ကို လိုလားသော လူ-ဟူသော အမည်သည် မာရန်တ်ယုတ်၏ အမည် ဖြစ်၏။ လမ်းမှား-ဟူသော အမည်သည် မိစ္ဆာမဂ္ဂင် ရှစ်ပါး၏ အမည် ဖြစ်၏။ ထိုမိစ္ဆာမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ(မှားယွင်းစွာ သိမြင်ခြင်း)၊
- (၂) မိစ္ဆာသက်ပ္ပ(မှားယွင်းစွာ ကြံစည်ခြင်း)၊
- (၃) မိစ္ဆာဝါတ(မှားယွင်းစွာ ပြောဆိုခြင်း)၊
- (၄) မိစ္ဆာကမွန္တ(မှားယွင်းစွာ ပြုလုပ်ခြင်း)၊
- (၅) မိစ္ဆာအာဇီဝ(မှားယွင်းစွာ အသက်မွေးခြင်း)၊
- (၆) မိစ္ဆာဝါယာမ(မှားယွင်းစွာ အားထုတ်ခြင်း)၊
- (၇) မိစ္ဆာသတိ(မှားယွင်းစွာ အမှတ်ရခြင်း) နှင့်
- (၈) မိစ္ဆာသမာဓိ(မှားယွင်းစွာ စူးစိုက်တည်ကြည်ခြင်း) တို့ ဖြစ်၏။

တည်သမင်မို-ဟူသော အမည်သည် နန္စီရာဂ (နှစ်သက် တစ်မက်မှု)၏ အမည် ဖြစ်၏။ တည်သမင်မ-ဟူသော အမည်သည် အဝိစ္စာ၏ အမည် ဖြစ်၏။ အကျိုးစီးပွားကို လိုလားသော လူ-ဟူသော အမည်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ အမည်တော် ဖြစ်၏။ ဘေးကင်းသော၊ ကောင်းသော လမ်း-ဟူသော အမည်သည် အရိယမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး၏ အမည် ဖြစ်၏။ ထိုအရိယမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သမ္မာဒိဋ္ဌိ(မှန်စွာ သိမြင်ခြင်း)၊
- (၂) သမ္မာသက်ပွ(မှန်စွာ ကြံစည်ခြင်း)၊
- (၃) သမ္မာဝါစာ(မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်း)၊
- (၄) သမ္မာကမွန္တ(မှန်စွာ ပြုလုပ်ခြင်း)၊
- (၅) သမ္မာအာဇီဝ(မှန်စွာ အသက်မွေးခြင်း)၊
- (၆) သမ္မာဝါယာမ(မှန်စွာ အားထုတ်ခြင်း)၊
- (၇) သမ္မာသတိ(မှန်စွာ အမှတ်ရခြင်း)နှင့်
- (၈) သမ္မာသမာဓိ(မှန်စွာ စူးစိုက်တည်ကြည်ခြင်း) တို့ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---အခု ဟောပြခဲ့သည့်အတိုင်း ငါဘုရားသည် ဘေးကင်းသော၊ ကောင်းသော လမ်းကို ဖွင့်ထား၏၊ မကောင်းသော လမ်းကို ဝိတ်ထား၏၊ တည်သမင်မိုကို ဖယ်ရှားထား၏၊ တည်သမင်မကို ဗျက်ဆီးထား၏၊ ရဟန်းတို့ ----တပည့်တို့၏ အကျိုးစီးပွားကို လိုလားပြီး သနားကြင်နာ တတ်သော ဆရာတစ်ပါး ပြုသင့်ပြုထိုက်သည်ကို သင်တို့ အတွက် ငါဘုရား ပြုတော်မူပြီးမြီ။

ရဟန်းတို့---ဤနေရာတို့သည် သစ်ပင်ရင်းတို့ ဖြစ်၏ ဤနေရာတို့သည် ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာတို့ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့--- တရားတော်ကို ရှမှတ်ပွားများကြကုန်လော့၊ အမှတ်တမဲ့ မေ့မေ့လျော့လျော့ ပေါ့ပေါ့ဆဆ လုံးဝ မနေ ကြကုန်လင့်။ နောင်ကျမှ နောင်တမရကြကုန်လင့်။ ဤကား သင်တို့အတွက် ငါဘုရားတို့၏ အဆုံးအမတော် ဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော အခါ ရဟန်းများသည်အလွန် နှစ်သက်သဘောကျပြီးဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ သာဓု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေကုန်၏။

## 6

## ဝိတက္ကသဏ္ဌာနသုတိ

၉.၁.၁၃၈၊ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြား တော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---တရားအားထုတ်သော ရဟန်းသည် အကြောင်းအရာငါးမျိုးကို ရုံဖန်ရံခါ နလုံးသွင်းသင့်၏။ ရဟန်းတို့--- အကြောင်းအရာတစ်မျိုးကို နလုံးသွင်းသော သာသနာ္ဝန်ထမ်း ရဟန်း၏သန္တာနိ၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ တို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ဖြစ်တတ်ကြ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည် ထိုအကြောင်း အရာမှ တစ်ပါး ကုသိုလ်နှင့် စပ်ယှဉ်သော တရြားအကြောင်း အရာကို နလုံးသွင်းသင့်၏။ ထိုသို့ နလုံးသွင်းသော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ်အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းသွား တော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းခြင်း ကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန် ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့ ၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ကျွမ်းကျင်သော လက်သမား သည် သေးငယ်သော သပ်ကို ရိုက်၍ ကြီးမားသော သပ်ကို ဆွဲနတ်ရာသကဲ့သို့၊ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် အကြောင်းအရာ တစ်မျိုးကို နှလုံးသွင်း၍ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ် ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ မိမိ၏ သန္တာနို့၌ ဖြစ်နေသော ရဟန်းသည် ထိုအကြောင်းအရာမှ တစ်ပါး ကုသိုလ်နှင့် စပ်ယှဉ်သော တြားအကြောင်းအရာမှ တစ်ပါး ကုသိုလ်နှင့် စပ်ယှဉ်သော တြားအကြောင်းအရာကို နလုံးသွင်းသင်၏ ထိုသို့ နလုံးသွင်းသော ရဟန်း၏ သန္တာနို့၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ ဟောဟတိုနှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ပြိမ်းသွား တော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ချုပ်ပြိမ်းခြင်းကြောင့်စိတ်သည်ပိတိသန္တာနို့၌သာကောင်းရွာတည်တော့၏၊ (၁)

၉.၁.၁၃၉။ ရဟန်းတို့---ထိုအကြောင်းအရာမှ တစ်ပါး ကုသိုလ်နှင့် စပ်ယှဉ်သော တြားအကြောင်းအရာကို နှလုံး သွင်းပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ထိုရဟန်း၏ သန္တာန်၌ အကယ်၍ ဆက်ဖြစ်နေကြသေးလျှင် ထိုဟေန်း သည် 'ဤအကြောင်း ဤအကြောင်းကျောင့် ဤအကြံ အစည်များသည် အကုသိုလ်များဖြစ်ကြ၏ အပြစ်များကြ၏ ဆိုးကျိုးကို ပေးတတ်ကြွ၏ဟု ထိုအကြံအစည်တို၏ အပြစ်ကို ရှာဆင်ခြင်သင့်၏ ထိုသို့ ရှာဆင်ခြင်သော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်း မှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ပြိမ်းသွား

တော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းခြင်း ကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာနိ၌သာ ကောင်းစွာ တည် တော့၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ငယ်ရွယ်နပျို၍ အလုပြင်လေ့ရှိသော မိန်းမပျို ဖြစ်စေ၊ ယောက်ျားပျို ဖြစ်စေ မြွေသေကောင်ပုပ်၊ ရွေးသေကောင်ပုပ်၊ လူသေကောင်ပုပ် တစ်ခုခုကို လည်ပင်း၌ အဆွဲခံရလျှင် ငြီးငွေ၊ ရုံရှာ၊ စက်ဆုပ် သကဲ့သို့၊ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် အကြောင်းအရာတစ်မျိုးမှ တစ်ပါးတရြားအကြောင်းအရာတစ်မျိုးကိုနှလုံးသွင်းပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ မိမိသန္တာန်၌ ဆက်ဖြစ်နေ သေးသော ရဟန်းသည် 'ဤအကြောင်း ဤအကြောင်း ကြောင့် ဤအကြံအစည်များသည် အကုသိုလ်များဖြစ်ကြ၏၊ အပြစ် များကြ၏ ဆိုးကျိုးပေးကြ၏'ဟု ထိုအကြံအစည်တို့၏ အပြစ်ကို ရှဆင်ခြင်သင့်၏။ ထိုသို့ ရှဆင်ခြင်သော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှုအကုသိုလ် အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းသွားတော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာနိ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ (၂)

၉.၁.၁၄ဂ။ ရဟန်းတို့---ထိုအကြံအစည်များ၏ အပြစ်ကို ရှဆင်ခြင်ပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ထိုရဟန်း၏ သန္တာန်၌ အကယ်၍ ဆက်ဖြစ်နေကြသေးလျှင် ထိုရဟန်းသည် ထိုအကြံအစည်တို့ကို သတိမပြုဘဲ နလုံး မသွင်းဘဲ နေသင့်၏။ ထိုသို့ နေသော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ချုပ်ငြိမ်းသွား တော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ချုပ်ငြိမ်းခြင်း ကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့ ၏။ ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် မျက်စိကောင်းသော လူ တစ်ယောက်သည် ပေါ် လာ(တွေ့ ကြုံလာ)သော အဆင်း အာရုံတို့ကို မမြင်လို မကြည့်လိုလျှင် မျက်စိကို မိုတ်ထား ရာသကဲ့သို့၊ သို့မဟုတ် တခြားအရပ်သို့ လွှဲပြောင်း ကြည့်ရှ ရာသကဲ့သို့၊ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ထိုအကြံအစည်များ၏ အပြစ်ကို ရှဆင်ခြင်ပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ်အကြံအစည်များ မိမိ သန္တာန်၌ ဆက်ဖြစ်နေသေးသော ရဟန်းသည် ထိုအကြံ အစည်တို့ကို သတိမပြုဘဲ နလုံးမသွင်းဘဲ နေသင့်၏။ ထိုသို့ နေသော ရဟန်း၏ သန္တာနိ၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှုအကုသိုလ် အကြံအစည်များ

ကင်းပျောက် ချုပ်ပြိမ်းသွားတော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ပြိမ်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန် ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ (၃)

၉.၁.၁၄၁။ ရဟန်းတို့---ထိုအကြံအစည်တို့ကို သတိ မပြု၊ နလုံးမသွင်းဘဲ နေပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ထိုရဟန်း၏ သန္တာန်၌ အကယ်၍ ဆက်ဖြစ်နေကြသေးလျှင် ထိုရဟန်းသည် ထိုအကြံအစည်တို့၏ ကြံစည်ပုံကြမ်းတမ်းမှ တဖြည်းဖြည်း ရပ်တန့်ကြောင်းကို နှလုံးသွင်းသင့်၏။ (ကြံစည်ပုံကြမ်းတမ်းမှ ရပ်တန့်သည်အထိ တဖြည်းဖြည်း လျှော့ချသင့်၏။) ထိုသို့ နလုံးသွင်းသော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှ အကုသိုလ် အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ချုပ်ငြိမ်းသွား တော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ချုပ်ငြိမ်းခြင်း ကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာနိ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့ ၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက်သည် မြန်မြန် သွားနေသည် ဆိုပါတော့။ သူသည် 'ငါ အဘယ့် ကြောင့် မြန်မြန် သွားရမည်နည်း၊ ဖြည်းဖြည်းသွားတာ ကောင်းပါသည်' ဟု စဉ်းစားပြီး ဖြည်းဖြည်း သွား၏။ 'ငါ အဘယ့်ကြောင့် ဖြည်းဖြည်း သွားရမည်နည်း၊ ရပ်နေတာ ကောင်းပါသည်'ဟု စဉ်းစားပြီး ရပ်နေ၏။ 'ငါ အဘယ့် ကြောင့် ရပ်နေရမည်နည်း၊ ထိုင်နေတာ ကောင်းပါသည်'ဟု စဉ်းစားပြီး ထိုင်နေ၏။ 'ငါ အဘယ့်ကြောင့် ထိုင်နေရ မည်နည်း၊ လျှောင်းနေတာ ကောင်းပါသည်'ဟု စဉ်းစားပြီး လျောင်းနေ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ကြမ်းတမ်းသော ကြမ်း တမ်းသော က္ကရိယာပုတ်ကို ရှောင်ကြဉ်၍ သိမ်မွေ့သော သိမ်မွေ့သော ဣရိယာပုတ်ကို ပြုလုပ်ရာသကဲ့သို့၊ ရဟန်း တို့---ထို့အတူပင် ထိုအကြံအစည်များကို သတိမပြု နလုံး မသွင်းဘဲ နေပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ် ယှဉ်သော မကောင်းမှု အကုသိုလ် အကြံအစည်များ မိမိ သန္တာန်၌ ဆက်ဖြစ်နေသေးသော ရဟန်းသည် ထိုအကြံ အစည်တို့၏ ကြံစည်ပုံကြမ်းတမ်းမှု တဖြည်းဖြည်း ရပ်တန့် ကြောင်းကို နလုံးသွင်းသင့်၏။ (ကြံစည်ပုံ ကြမ်းတမ်းမှု ရပ်တန့်သည်အထိ တဖြည်းဖြည်း လျှော့ချသင့်၏။) ထိုသို့ နှလုံးသွင်းသော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ တို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှ အကုသိုလ် အကြံအစည် များ ကင်းပျောက်ချုပ်ငြိမ်း သွားတော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ချုပ်ငြိမ်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန်၌ သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ (၄)

၉.၁.၁၄၂။ ရဟန်းတို့---ထိုအကြံအစည်တို့၏ ကြံစည်ပုံ

#### ြောဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိကာယ်)

ကြမ်းတမ်းမှု တဖြည်းဖြည်း ရပ်တန့်ကြောင်းကို နလုံးသွင်းပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှုအကူသိုလ် အကြံအစည်များ ထိုရဟန်း၏ သန္တာန်၌ အကယ်၍ ဆက်ဖြစ်နေကြသေးလျှင် ထိုရဟန်း သည် သွားချင်းကြိတ်၊ လျှာဖြင့် အာစောက်ကို ထိလျက် စိတ်ဖြင့် စိတ်ကို ဖိနှိပ်သင့်၏၊ ဖျစ်ညှစ်သင့်၏၊ ပင်ပန်းစေ သင့်၏။ ထိုသို့ ဇိနိပ်၊ ဖျစ်ညှစ်၊ ပင်ပန်းစေသော ရဟန်း၏ သန္တာန်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်း မှ အကုသိုလ်အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းသွား တော့၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ငြိမ်းသွား ခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် အားကောင်း သောလူတစ်ယောက်သည်အားနည်းသောလူတစ်ယောက် ကို ခေါင်းကို ဖြစ်စေ၊ လည်ပင်းကို ဖြစ်စေ၊ ပခုံးကို ဖြစ်စေ ဆုပ်ကိုင်၍ ဖိနိပ်၊ ဗျစ်ညှစ်၊ ပင်ပန်းစေသကဲ့သို့၊ ရဟန်းတို့ --- ထို့အတူပင် ထိုအကြံအစည်တို့၏ ကြံစည်ပုံ ကြမ်းတမ်း မှု တဖြည်းဖြည်း ရပ်တန့်ကြောင်းကို နှလုံးသွင်းပါလျက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သော မကောင်းမှ အကုသိုလ်အကြံအစည်များ မိမိသန္တာန်၌ ဆက်ဖြစ်နေ သေးသော ရဟန်းသည် သွားချင်းကြိတ်၊ လျှာဖြင့်

အာစောက်ကို ထိလျက် စိတ်ဖြင့် စိတ်ကို ဖိနှိပ်သင့်၏။ ဖျစ်ညှစ်သင့်၏၊ ပင်ပန်းစေသင့်၏။ ထိုသို့ ဖိနှိပ်၊ ဖျစ်ညှစ်၊ ပင်ပန်းစေသော ရဟန်း၏သန္တာနိ၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ တို့နှင့်စပ်ယှဉ်သောမကောင်းမှုအကုသိုလ်အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ပြိမ်းသွားတော့၏၊ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းပျောက် ချုပ်ပြိမ်းရြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာနိ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ (၅)

၉.၁.၁၄၃၊ ရဟန်းတို့---ဤရဟန်းသည် ကြံစည်မှု လှည့်လည်ရာ လမ်းကြောင်း၌ လေ့ကျင့်ပြီးသူ (ကျွမ်းကျင် ပြီးသူ) ဖြစ်၏၊ ကြံစည်လိုသော အကြံအစည်ကို ကြံစည် လိမ့်စည်၊ မကြံစည်လိုသော အကြံအစည်ကို မကြံစည်ဘဲ နေလိမ့်စည်၊ သူသည် တကှာကို ဖြတ်တောက်ပြီးသူ ဖြစ်၏ ဘဲယောစဉ်အနောင်အဖွဲ့ ကို ဖြေပြီးသူ ဖြစ်၏၊ မာနကို သိပြီး၊ ပယ်ပြီးသူ ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် သူ့မှာ ဒုက္ခစစ်သိမ်း အေးငြိမ်းသွားတော့၏"\*

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ ပြီးသောအခါ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

COC

www.dhammadownload.com

#### www.dhammadownload.com



www.dhammadownload.com

## ကက၅ပမသုတိ

၉.၁.၁၄၄။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်မောင္တိယဖျှေနသည် ရဟန်းမတို့နှင့် စည်းမဲ့တစ်းမဲ့ (အလွန်အကွုံ) ရောနောဖြီး နေ၏။ ရဟန်းတစ်ပါးပါးက အရှင် (အလွန်အကျွံ) ရောနောဖြီး နေ၏။ ရဟန်းတစ်ပါးပါးက အရှင် မောဥိယဖျှေန၏ ရေ့၌ တိုရဟန်းမတို့၏ အမြစ်ကို ပြောလျှင် နာကြည်းအမျက်ထွက်ပြီး ရန်ထောင်မှုကိုပင် ပြု၏။ ရဟန်း တစ်ပါးပါးက ထိုရဟန်းမတို့၏ ရေ့၌ အရှင်မောင္တိယဖျှနေ၏ အမြစ်ကို ပြောလျှင်လည်း ထိုရဟန်းမများသည် နာကြည်း ကြ၊ အမျက်ထွက်ကြပြီး ရန်ထောင်မှုကိုပင် ပြုကြ၏။ အရှင်မောင္တိယဖျှနေသည်ထိုမှုလောက်အတိုင်းအတာအထိ ရဟန်းမများနှင့် ရောနောပြီး နေ၏။ ထိုအကြောင်းကို ရဟန်း တစ်ပါးက မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွားရောက် လျှောက်

၉.၁.၁၄၅။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း တစ်ပါးအား ဤသို့ စေနိုင်းတော်မှ၏-

"ရဟန်း---လာလော့။ 'ငါ့ရှင်ဖဂ္ဂုန---သင့်ကို မြတ်စွာ ဘုရား ခေါ်နေသည်'ဟု ဝါ၏ စကားဖြင့် မောဋိယဖဂ္ဂုန ရဟန်းကို သွားခေါ် ရေ"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

"ငါ့ရှင် ဖဂ္ဂုန---သင့်ကို မြတ်စွာဘုရား ခေါ် နေ၏"

"ကောင်းပြီ ငါ့ရှင်"

မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ အရှင်မောဋိယဗဂ္ဂုန ရောက် လာသောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင် မောဋိယဗဂ္ဂုန အား ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူ၏-

"ဗဂ္ဂုန---သင် ရဟန်းမတို့နှင့် စည်းမဲ့ကမ်းမဲ့ ရောနှောပြီး နေသည်-ဆိုသည်မှာ မှန်သလော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

"ဗဂ္ဂုန---သင်သည် သဒ္ဒါတရားဖြင့် ရဟန်းပြုလာသော အမျိုးကောင်းသား မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

၉.၁.၁၄၆။ "ဗဂ္ဂုန္---သဒ္ပါတရားဗြင့် ရဟန်းပြုလာသော သင်အမျိုးကောင်းသားအတွက် ရဟန်းမတို့နှင့် စည်းမဲ့ ကမ်းမဲ့ ရောနောနေထိုင်ခြင်းသည် မသင့်လျော်။ ဗဂ္ဂုန္---ထို့ကြောင့် တစ်စုံတစ်ယောက်က သင်၏ ရှေ့၌ ထိုရဟန်းမ တို့၏ အပြစ်ကို ပြောခဲ့လျှင်လည်း သင်သည် ကာမဂုက်ကို အကြောင်းပြုသော အလိုဆန္ဒနင့် အကြံအစည်တို့ကို စွန့်၍ 'ငါ၏ စိတ်ကို မဖောက်ပြန် မပြောင်းလွဲစေအုံ၊ ယုတ်မာသော စကားကိုလည်း မြွေက်ဆိုအုံ၊ မေတ္တာဓာတ်ကို ဖြန့်ကြက်သူ၊ ဒေါသစိတ်မဖက် မေတ္တာစိတ်သက်သက် ရှိသူ ဖြစ်၍ နေအုံ' ဟု ကျင့်ရမည်။

ဖဂ္ဂုန္---တစ်ပုံတစ်ယောက်က သင်၏ ရှေ့၌ ထိုရဟန်းမ တို့အား လက်သီးဖြင့် ထိုး၊ ခဲဖြင့် ထု၊ တုတ်ဖြင့် ရိုက်၊ စားဖြင့် ထိုးလျှင်လည်း သင်သည် ကာမဂုဏ်ကို အကြောင်းပြုသော အလိုဆန္ဒနှင့် အကြံအစည်တို့ကို စွန့်၍ 'ငါ၏ စိတ်ကို မဇောက်ပြန် မပြောင်းလွဲစေအံ့၊ ယုတ်မာသော စကားကို လည်း မဖြွက်ဆိုအံ့၊ မေတ္တာဓာတ်ကို ဖြန့်ကြက်သူ၊ ဒေါသ စိတ်မဇက် မေတ္တာစိတ်သက်သက်ရှိသူ ဖြစ်၍ နေအံ့'ဟု ကျင့်ရမည်။

ဖဂ္ဂန္---တစ်စုံတစ်ယောက်က သင်၏ ရှေ့၌ သင်၏ အပြစ်ကိုပြောလှူင်လည်းသင်သည်ကာမဂုက်ကိုအကြောင်း ပြသော အလိုဆန္ဒနှင့် အကြံအစည်တို့ကို စွန့်၍ 'ဝါ၏ စိတ်ကို မဖောက်ပြန် မပြောင်းလွဲစေအုံ၊ ယုတ်မာသော စကား ကိုလည်း မြွက်ဆိုအုံ၊ မေတ္တာဓာတ်ကို ဖြန့်ကြက်သူ၊ ဒေါသစိတ်မဖက် မေတ္တာစိတ်သက်သက်ရှိသူ ဖြစ်၍ နေအုံ' ဟု ကျင့်ရမည်။

ဗျွေနှ---သင့်အား တစ်စုံတစ်ယောက်က လက်သီးဖြင့် ထိုး၊ ခဲဖြင့် ထု၊ တုတ်ဖြင့် ရိုက်၊ ဓားဖြင့် ထိုးလျှင်လည်း သင်သည် ကာမဂုက်ကြောင့် ဖြစ်သော အလိုဆန္ဒနှင့် အကြံအစည်တို့ကို စွန့်၍ 'ငါ၏ စိတ်ကို မဗောက်ပြန် မပြောင်းလွဲစေအံ့၊ ယုတ်မာသော စကားကိုလည်း မမြွက် ဆိုအံ့၊ မေတ္တာဓာတ်ကို ဖြန့်ကြက်သူ၊ ဒေါသစိတ်မဇက် မေတ္တာစိတ်သက်သက်ရှိသူ ဖြစ်၍ နေအံ့' ဟု ကျင့်ရမည်။

၉.၁.၁၄၇။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း တို့အားဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏- "ရဟန်းတို့---တစ်ခါတုန်း ကရဟန်းများသည် ငါဘုရား၏ စိတ်ကို နှစ်သက်စေခဲ့ကြ၏ ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ငါဘုရားသည် ရဟန်း တို့အား 'ရဟန်းတို့--- ငါဘုရားသည် တစ်ထပ်တည်းသော ဘောဇဉ်ကို ဘုဉ်းပေးတော်မူ၏၊ ထိုသို့ ဘုဉ်းပေးသော အခါ အနာရောဂါကင်းခြင်း၊ ကျန်းမာခြင်း၊ လျင်ပြန်ပေ့ပါပါခြင်း၊ ခွန်အားရှိခြင်း၊ ချမ်းသာစွာ နေခြေင်းတို့ကို ကောင်းကောင်း တွေ့ရ၏၊ ရဟန်းတို့--- လာကြလော့၊ သင်တို့လည်း တစ်ထပ် တည်းသော ဘောဇဉ်ကို စားကြလော့၊ ထိုသို့ စားသောအခါ သင်တို့လည်း အနာရောဂါကင်းခြင်း၊ ကျန်းမာခြင်း၊ လျင်မြန် ပေါ့ပါးခြင်း၊ ခွန်အားရှိခြင်း၊ ချမ်းသာစွာ နေခြေင်းတို့ကို ကောင်းကောင်း တွေ့ ရလိမ့်မည်'ဟု ညွှန်ပြ၏။ ရဟန်းတို့ ---ထိုရဟန်းတို့အား ငါဘုရား ဆုံးမခဲ့ခြင်း မဟုတ်၊ သတိပေး ခဲ့ခြင်းမျှသာ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် မြေညီညီ လမ်းဆုံလမ်းမ လမ်းလေးခွဲ၌ အာစာနည်မြင်းရထားတစ်စီးကို ကပြီး (ပြင်ဆင်ပြီး) ရပ်ထားသည်၊ ထိုရထားပေါ်၌ နှင်တံကိုလည်း တင်ထားသည် ဆိုပါတော့။ ထိုရထားကို ကျွမ်းကျင်သော မြင်းထိန်းတစ်ယောက်က တက်စီး၍ လက်ဝဲလက်ဖြင့် ကြိုးကို ကိုင်၊ လက်ယာလက်ဖြင့် နှင်တံကို ကိုင်ပြီး အလို ရှိရာသို့ အလိုရှိသည့်အတိုင်း မောင်း၍ သွားစေ၊ ပြန်စေ သကဲ့သို့၊ ရဟန်းတို့---- ထိုအတူပင် ထိုရဟန်းတို့အား ငါ ဘုရား ဆုံးမခဲ့ခြင်း မဟုတ်၊ သတိပေးခဲ့ခြင်းမှုသာ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---တို့ကြောင့် သင်တို့လည်း အကုသိုလ်ကို ပယ်ကြ၊ ကုသိုလ်တရားတို့ကို ကြိုးစား အားထုတ်ကြ၊ ထိုသို့ ဖြစ်ခဲ့လျှင် သင်တို့လည်း ဤသာသနာတော်၌ ကြီးပွား စည်ပင် ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်ကြလိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် ရွာတို့၏ အနီး၌ အင်ကြင်း တောတစ်တော ရှိ၏၊ ထိုအင်ကြင်းတောကို ကြက်ဆူပင် များက ဖုံးအုပ်ထားသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအင်ကြင်းတောကို ကောင်းစားစေလိုသော လူတစ်ယောက်က ကောက်ကွေး သော အင်ကြင်းပင်ပျိုများနှင့် အဆီဩဇာကင်းသော အင်ကြင်းပင်များကို ဖြတ်၍ အပြင်ဘက်သို့ ထုတ်ပစ်၏။ တောတွင်းထဲ၌ အလွန်သန့်ရှင်းအောင် ရှင်းလင်းသုတ်သင် ထား၏။ ဖြောင့်သော အင်ကြင်းပင်ပျိုများနှင့် လှသော အင်ကြင်းပင်ပျိုများကို ကောင်းကောင်း ပြုစုစောင့်ရောက် ထား၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ ဖြစ်ခဲ့လျှင် ထိုအင်ကြင်း တောသည် နောင်တစ်ချိန်၌ ကြီးပွားစည်ပင် ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်နိုင်စရာ ရှိ၏။ ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင် သင်တို့လည်း အကုသိုလ်ကို ပယ်ကြ။ ကုသိုလ်တရားတို့ကို ကြိုးစားအား ထုတ်ကြ။ ထိုသို့ ဖြစ်ခဲ့လျှင် သင်တို့လည်း ဤသာသနာ တော်၌ ကြီးပွား၊ စည်ပင်၊ ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်ကြ လိမ့်မည်။

၉.၁.၁၄၈၊ ရဟန်းတို့---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား-ဤ သာဝတ္တိမြို့၌ပင် ဝေဒေဟိကာ-ဟူသော အိမ့်ရှင်မ တစ်ယောက် ရှိခဲ့ဖူး၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုဝေဒေဟိကာ အိမ့်ရှင်မ၏ ကောင်းသတင်းသည် 'ဝဝဒေဟိကာသည် သိမ်မွေ့နူးညံ့သူ ဖြစ်၏၊ မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချသူ ဖြစ်၏၊ ငြိမ်းအေးသူ ဖြစ်၏'ဟု ကျော်စောနေ၏။ ရဟန်းတို့---

#### ကြံဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မဇျိုမနိကာယ်)

ထိုဝေဒေဟိကာအိမ်ရှင်မမှာ ကာဦ-ဟူသော ကျွန်မလေး တစ်ယောက် ရှိ၏ ထိုကာဦသည် ကျွမ်းကျင်သူ၊ ပျေင်းရှိသူ၊ အိမ်မှုကိစ္စတို့ကို ကောင်းစွာ ပြုစီရင်တတ်သူ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---တစ်နေ့၌ ကာဦ-ဟူသော ကျွန်မသည် 'ပုံ အရှင်မ၏ ကောင်းသတင်းသည် အတော် ကျော်စောနေ၏ ပုံအရှင်မ၏ သန္တာန်၌ အမျက်ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် ထွေက် လေသလော၊ သို့မဟုတ် အမျက်ဒေါသ တကယ် မရှိ၍ အပြင် ထွေက်လေသလော၊ သို့မဟုတ် အိမ်ရုကိစ္စတို့ကို ငါက ကောင်းစွာ ပြုစီရင်ပေးသောကြောင့် သူ့သန္တာန်၌ အမျက် ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် မထွက်လေသလော၊ သို့မဟုတ် အမျက်ဒေါသ တကယ် မရှိ၍ အပြင် မထွက်လေသလော၊ ထိုအကြောင်းကို သေချာသိရအောင် အရှင်မကို ငါ စမ်းကြည့် ရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းဓား၏၊ ရဟန်းတို့---- ကာဦ ကျွန်မသည် ထိုသို့ စမ်းကြည့်လိုသည့်အတွက် တစ်နေ့၌ နေပြင်မှ ဆိပ်ရာသ၏၊ ထိုအခါ၌ ဝေဒေဟိကာက ကာဦအား ဤသို့ မေး၏-

'ဟဲ့ ကာဦ---' 'ရှင်--- ' 'ဟဲ့ ဘာဖြစ်လို့ နေမြင့်မှ အိပ်ရာထသလဲ' 'ဘာမှ မဖြစ်ပါဘူး'

ဲဘာမှ မြော်ဘဲနှင့်များ၊ ကျွန်ယုတ်မနယ် နေမြင့်မှ အိပ်ရာထရတယ်-လို့' ဟု ပြောကာ စိတ်ဆိုးမာန်ဆိုးဖြင့် မျက်မှောင်ကြုတ်ပြ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ကာဦသည် 'ငါ့အရှင်မ၏ သန္တာနဲ၌ အမျက်ဒေါသ ရိုပါလျက် အပြင် မထွက်ခြင်း ဖြစ်၏။ တကယ် မရို၍ မဟုတ်။ တကယ်တော့ ငါက အိမ်မှုကိစ္စများကို ကောင်းစွာ ပြုစီရင်ပေးနေသော ကြောင့်သာ သူ့သန္တာနဲ၌ ရှိသော ဒေါသအမျက် အပြင် မထွက်ခြင်း ဖြစ်၏။ ဒေါသအမျက် တကယ် မရို၍ အပြင် မထွက်ခြင်း မတုတ်။ ပိုသေချာအောင် ငါ အရှင်မကို တိုးပြီး စမ်းရလျှင် ကောင်းမည် ဟု စဉ်းစားပြန်၏။

ရဟန်းတို့---နောက်တစ်နေ့၌ ကာဋီသည် ပိုပြီး နေမြင့်မှ အိပ်ရာထဏ်၊ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဝေဒေဟိကာက ကာဋီအား ဤသို့ မေး၏-

`ဘာမှ မဖြစ်ဘဲနှင့်များ၊ ကျွန်ယုတ်မနယ် နေဖြင့်မှ အိပ်ရာထရတယ်-လို့'ဟု ပြောကာ စိတ်ဆုံးမာန်ဆိုးဖြင့် ဆဲဆို ကြိမ်းမောင်း၏၊ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ကာဦသည် `ငါ့အရှင်မ၏ သန္တာန်၌ အမျက်ဒေါသ ရှိပါလျက် အပြင် ထွေက်ခြင်း ဖြစ်၏ တကယ် မရှိ၍ မဟုတ်။ တကယ်တော့ ငါက အိမ်မှုကိစ္စများကို ကောင်းစွာ ပြုစီရင်ပေးနေသော ကြောင့်သာ သူ့သန္တာန်၌ ရှိသော ဒေါသအမျက် အပြင် ထွေက်ခြင်း ဖြစ်၏၊ ဒေါသအမျက် တကယ် မရှိ၍ အပြင် ထွေက်ခြင်း မြစ်၏၊ ဒေါသအမျက် တကယ် မရှိ၍ အပြင် ထွေက်ခြင်း မဟုတ်။ ပိုသေချာအောင် ငါ အရှင်မကို တိုးပြီး စမ်းရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားပြန်၏။

ရဟန်းတို့---နောက်တစ်နေ့၌ ကာဦသည် ပိုပြီး နေမြင့်မှ အိပ်ရာထဏ်။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဝေဒေဟိကာက ကာဦအား ဤသို့ မေး၏-

'ဟဲ့ ကာဦ---' 'ရှင်---' 'ဟဲ့ ဘာဖြစ်လို့ နေမြင့်မှ အိပ်ရာထသလဲ' 'ဘာမှ ဖဖြစ်ပါဘူး'

`ဘာမှ မဖြစ်ဘဲနှင့်များ၊ ကျွန်ယုတ်မနယ် နေမြင့်မှ အိပ်ရာထရတယ်-လို့'ဟု ပြောကာ စိတ်ဆိုးမာန်ဆိုးဖြင့် တံခါးကျင်(ကန့်လန့်ကျင်)ကို ယူပြီး ကာဠီ၏ ဦးခေါင်းကို ရိုက်ခွဲ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ကာဠီသည် သွေးသံရဲရဲ ကွဲနေသောဦးခေါင်းကြီးဖြင့် အရပ်တို့---သိမ်မွေ့ နူးညံ့သူ၏ လုပ်ရပ်ကို ကြည့်ကြပါအုံး၊ ဒဓိတိုယ်ကို နှိမ့်ချသူ၏ လုပ်ရပ်ကိုကြည့်ကြပါအုံး၊ ဘယ်နယ်တော်၊ နေမြင့်မှ အိပ်ရာ ထရမလားဆိုပြီး စိတ်ဆိုးမာန်ဆိုးဖြင့် တံခါးကျင်ကို ယူပြီး ကျွန်မေလးတစ်ယောက်၏ ဦးခေါင်းကို ရက်ရက်စက်စက်စ ရိုက်ခွဲရတယ်-လို့'ဟု အိမိနီးချင်းတို့အား ပြောဆိုတိုင်တန်း ရှာ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုအခါမှ စ၍ 'ဝဝဒေဟိကာ အိမ့်ရှင်မသည် ကြမ်းတမ်း၏၊ ရိုင်းစိုင်း၏၊ ခက်မာ၏'ဟု ဝေဒေဟိကာ၏ သတင်းဆိုးသည် ပျံ့နံ့သွားတော့၏။

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ဤသာသနာတော်၌ တချို့ ရဟန်းသည် မနစ်သက်ဖွယ်စကားများ ဓိဓိကို မထိသေးမီ အလွန်နူးညှံသူ၊ ဓိဓိကိုယ်ကို အလွန်နိုင်ရျသူ၊ အလွန် ငြိမ်းအေးသူ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းကို တကယ် နူးညံ့သူ၊ တကယ် ဓိဓိကိုယ်ကို နှိမ်ရျသူ၊ တကယ် ငြိမ်းအေး သူ-ဟု မဆိုထိုက်။ မနစ်သက်ဖွယ်စကားများ ဓိဓိကို ထိကြ ပါလျက် အလွန်နူးညံ့၊ ဓိဓိကိုယ်ကို အလွန်နိုမ့်ချ၊ အလွန် ငြိမ်းအေးသော ရဟန်းကိုသာ တကယ်နူးညံ့သူ၊ တကယ် မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချသူ၊ တကယ် ငြိမ်းအေးသူ-ဟု ဆိုထိုက်၏။

ရဟန်းတို့---သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေးကို ရလို မူကြောင့် ဆိုဆုံးမလွယ်သော ရဟန်းကို 'တကယ် ဆိုဆုံးမ လွယ်သူ'ဟု ငါဘုရား မဟောကြားလို။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟုမူ- ထိုရဟန်းသည် သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေးကို မရသော အခါ ဆိုဆုံးမလွယ်မည် မဟုတ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---တရားတော်ကို ရိုသေ၊ လေးစား၊မြတ်နီး ကော်ရော်၊ ပူဇော်၊ ကန်တော့လို၍ ဆိုဆုံးမလွယ်သော မဟန်းကိုသာ 'တကယ် ဆိုဆုံးမလွယ်သူ'ဟု ဝါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုကြောင့် 'တရား တော်ကို ရိုသေ၊ လေးစား၊ မြတ်န်းတော်ရော်၊ ပူဇော်၊ ကန်တော့လို၍သာ ဆိုဆုံးမလွယ်သူများ ဖြစ်ကြကုန်အုံ'ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြံကြရမည်။

၉.၁.၁၄၉။ ရဟန်းတို---သူတစ်ပါးတို့က သင်တို့အား ပြောကြားနိုင်သော စကား(အစုံ) ငါးမျိုး ရှိ၏၊ ငါးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သင့်တော်သော အချိန်၌ ပြောသော စကား၊ မသင့်တော်သော အချိန်၌ ပြောသော စကား၊
- (၂) ဟုတ်မှန်သော စကား၊ မဟုတ်မမှန်သော စကား၊
- (၃) သိမ်မွေ့စွာ ပြောသော စကား၊ ကြမ်းတမ်းစွာ ပြောသော စကား၊
- (၄) အကျိုးရှိသော စကား၊ အကျိုးမရှိသော စကား နှင့်
- (၅) မေတ္တာဖြင့် ပြောသော စကား၊ ဒေါသဖြင့် ပြောသော စကားတို့ ဖြစ်ကြ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုတေားငါးမျိုးဆနက် တစ်မျိုးမျိုးဖြင့် သင် တို့အား သူတစ်ပါးတို့က ပြောကြလိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ပြောသံကို ကြားရသော အခါ 'ငါတို့၏ စိတ်ကို မဖောက်ပြန်စေအံ့'ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ 'ယုတ်မာ သော စကားကို မမြွက်ဆိုအံ့'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြ ရမည်။ 'သူ၏ အကျိုးစီးပွားကို 'လိုလား၍ ဒေါသဖယ်ရှား မေတ္တာထားကာ နေကြကုန်အံ့'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြ ရမည်။ 'ထိုသို့ ပြောသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မေတ္တာဂို၍ နေကြ ကုန်အံ့'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ 'မတွောကို၏ အာရုံ ကိုင်းသော မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေကြကုန်အံ့' ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ ၉.၁.၁၅၊။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် ပေါက်တူးနှင့် တောင်းကို ယူပြီး လာသည် ဆိုပါတော့။ ထိုလူသည် 'ဤမြေကြီးကို မြေကြီးမော့တ်အောင် ငါ ပြုလုပ် အံ့'ဟု ပြော၏။ ထို့နောက် သူသည် ထိုနေရာတူး၊ ဤ နေရာတူး ထူး၏။ ထိုနေရာ ကြီဖြန့်၊ ဤနေရာ ကြီဖြန့် ကြီဖြန့် ၏။ ထိုနေရာ တံတွေးထွေး ဤနေရာ တံတွေးထွေးထွေး၏။ ထိုနေရာ ကျင်ငယ်စွန့်၊ ဤနေရာ ကျင်ငယ်စွန့် စွန့်၏။ 'မြေကြီး မဟုတ်တော့သည် ဖြစ်ပာ၊ မြေကြီးမဟုတ်တော့ သည် ဖြစ်ဟ'ဟုလည်း ပါးစပ်က တတွတ်တွတ် ပြော၏။ ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ထိုလူသည် ဤမြေကြီးကို မြေကြီး မဟုတ်အောင် ပြုလုပ်နိုင်ရာသလော"

"အရှင်ဘုရား---ထိုလူသည် ဤဖြေကြီးကို မြေကြီး မဟုတ်အောင် မြေလုပ်နိုင်ရာပါ။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- ဤမြေကြီးသည် ထုထည်လည်း အလွန်ကြီးမား၍ ကျယ်ပြန့်လည်း အလွန် ကျယ်ပြန့်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ ထိုလူသည် ပင်ပန်း ဆင်းရဲရုံမျှသာ ရှိပါမည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် သူတစ်ပါးတို့က သင်တို့အား စကား (အစုံ) ငါးမျိုးအနက် တစ်မျိုးမျိုးဖြင့် ပြောကြား လာသောအခါ 'ထိုပြောသောပုပ္ဂိုလ်နှင့်တကွ တစ်လောက လုံးသို့ မြေကြီးနှင့်တူသော မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေကြကုန်အုံ' ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်"

၉.၁.၁၅၁။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် ရှိစ်(အစေးနီ) အရည်ကို ဖြစ်စေ၊ နနွင်းရည်ကို ဖြစ်စေ၊ အည်ရှည်ကို ဖြစ်စေ၊ မောင်းသော (ပန်းရောင်) အရည်ကို ဖြစ်စေ ယူပြီးလာသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုလူသည် ဤ ကောင်းကင်၌ အရုပ်ကို ငါ ရေးဆုံ၊ အရုပ်ထင်အောင် ငါ ပြုလုပ်အုံ'ဟု ပြော၏။ ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ထိုလူသည် ဤကောင်းကင်၌ အရုပ်ကို ရေးနိုင်ရာသလော၊ အရုပ် ထင်အောင် ပြုလုပ်နိုင်ရာသလော"

"အရှင်ဘုရား---ထိုလှသည် ဤကောင်းကင်၌ အရှင်ကို မရေးနိုင်ရာပါ၊ အရှင်ထင်အောင် မပြုလုပ်နိုင်ရာပါ။ အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ဤကောင်းကင်သည် အဆင်းသက္ဌာန်၊ အသွင်သက္ဌာန် မရှိသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ ထိုလူသည် ဝင်ပန်းဆင်းရဲရုံမျှသာ ရှိပါမည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် သူတစ်ပါးတို့က သင်တို့အား စကား(အစုံ) ငါးမျိုးအနက် တစ်မျိုးမျိုးဖြင့် ပြောကြားလာ သောအခါ ထိုပြောသော ပုဂ္ဂိုလ်နှင့်တကွ တစ်လောက လုံးသို့ ကောင်းကင်နှင့်တူသော မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေကြကုန်အံ့- ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်"

#### တြံ့ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိကာယ်)

၉.၁.၁၅၂။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် မီးရဲရဲ တောက်လောင်နေသော မြက်မီးတုတ်ကို ယူဦး လာသည် ဆိုပါတော့။ ထိုလူသည် 'ဤမြက်မီးတုတ်ဖြင့် ဂင်္ဂမြစ်ကို ငါ လောင်ကျွမ်း စန်းခြောက်စေဆုံ'ဟု ပြော၏။ ရဟန်းတို့--- အသို့နည်း၊ ထိုလူသည် မီးရဲရဲ တောက်လောင် နေသော မြက်မီးတုတ်ဖြင့် ဂင်္ဂမြစ်ကို လောင်ကျွမ်း ခန်းခြောက်စေနိုင်ရာသလော"

"အရှင်ဘုရား---ထိုလူသည် စီးရဲရဲတောက်လောင် နေသော မြက်မီးတုတ်ဖြင့် ဂင်္ဂါမြစ်ကို မလောင်ကျွန်း မခန်း ခြောက်စေနိုင်ရာပါ၊ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှု- ဂင်္ဂါမြစ် သည် နက်လည်း နက်၊ ကျယ်လည်း ကျယ်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ ထိုလူသည် ပင်ပန်း ဆင်းရဲရုံမှူသာ ရှိပါမည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် သူတစ်ပါးတို့က သင်တို့အား စကား(အစုံ) ငါးမျိူးအနက် တစ်မျိူးမျိုးဖြင့် ပြောကြားလာ သောအခါထိုပြောသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့်တကွတစ်လောကလုံးသို့ ဂဂ်မြစ်နှင့် တူသော မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေကြ ကုန်အံ့-ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်"

၉.၁.၁၅၃။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ကြောင်ရေ အိတ်တစ်လုံး ရှိသည်ဆိုပါတော့။ ထိုကြောင်ရေအိတ်သည် ကောင်းမွာ နယ်ထား၍ အလွန် နူးညံ့၏၊ လဲမှို့နှင့် တူ၏၊ ကျိုလျှိုဗြိမြီ-ဟူသောအသံသည်ပင် မြည်။ လူတစ်ယောက် သည် တုတ်ရောင်းကို ဖြစ်စေ၊ အိုးရြမ်းကွဲကို ဖြစ်စေ ယူပြီး ထိုကြောင်ရေအိတ်နားသို့ ကျောက်လာ၏၊ ထိုလူသည် 'ဤကြောင်ရေအိတ် ကျိုကျိုမြိမြီ အသံမြည်အောင် တုတ် ရောင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ အိုးရြမ်းကွဲဖြင့် ဖြစ်စေ ပါ ပြုလုပ်ညီ'ဟု ပြောဆို၏။ ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ထိုလူသည် ထို ကြောင်ရေအိတ် ကျိုကျိုမြိမြီ အသံမြည်အောင် တုတ်ရောင်း ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ အိုးခြမ်းကွဲဖြင့် ဖြစ်စေ ပြုလုပ်နိုင်ရာသလော"

"အရှင်ဘုရား---ထိုလူသည် ထိုကြောင်ရေအိတ်ကို ကျွိကျွိုငြိုငြို အသံမြည်အောင် တုတ်ချောင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ အိုးခြင်းကွဲဖြင့် ဖြစ်စေ မပြုလုပ်နိုင်ရာပါ။ အဘယ့်ကြောင့် နည်းဟုမူ- ထိုကြောင်ရေအိတ်သည် ကောင်းစွာ နယ်ထား ကြိတ်ထား)၍ လဲရှိ နှင့် တူပြီး ကျွိကျွိပြိပြီ-ဟူသော အသံ မထွက်နိုင်တော့သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား၊ ထို လူသည် ပင်ပန်းဆင်းရဲရုံသာ ရှိပါမည် ဘုရား" "ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် သူတစ်ပါးတို့က သင်တို့အား စကား(အစုံ) ငါးမျိုးအနက် တစ်မျိုးမျိုးဖြင့် ပြောကြားလာ သောအခါထိုပြောသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့်တကွတစ်လောကလုံးသို့ ကြောင်ရေအိတ်နှင့် တူသော မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေကြကုန်အုံ-ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်"

၉.၁.၁၅၄။ "ရဟန်းတို့---အောက်တန်းစား အလုပ်ကို ပြုလုပ်လေ့ရှိကြသော နီးသူတို့သည် နှစ်ဖက်အရိုးပါသော လှူဖြင့် သင်တို့၏ အင်္ဂါကြီးငယ်ကို တိုက်ဖြတ်ကြစေဦးတော့၊ ထိုနီးသူတို့အား ပြန်၍ စိတ်ပြစ်မှားသော ရဟန်းသည်ပင် ဝါဘုရား၏ အဆုံးအမတော်ကို လိုက်နာသူ မဟုတ်။ ရဟန်း တို့---ထိုသို့ လှုဖြင့် တိုက်ဖြတ်ခံရေတောာမူ 'ဝါတို့၏ စိတ်ကို မဖေါက်ပြန်စေအုံ ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ 'ယုတ်မာသော စကားကို မြွေက်ဆိုအုံ 'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ 'သူတို့၏ အကျိုးစီးမွားကို လိုလား၍ ခေါ်သဖတ်မှား မေတ္တာ ထားကာ နေကြကုန်ဆုံ 'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ 'မတ္တာ၏ 'လွှဲဖြင့် တိုက်သော ထိုပုရွိုလ်ကို မေတ္တာစိတ်ဖြင့် ဖြန့်ရှိ နေကြကုန်ဆုံ'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်။ 'မတ္တာ၏ အာရုံဖြစ်သော တစ်လောကလုံးသို့ ကြီးမားကျယ်ပြန့်၍ ဘေးရန်ကင်းသော မေတ္တာစိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ နေကြ ကုန်အုံ'ဟုလည်း သင်တို့ ကျင့်ကြရမည်"

၉.၁.၁၅၅၊ "ရဟန်းတို့---လှှဥပမာ ဤဩဝါကေထာကို သင်တို့ မပြတ် နှလုံးသွင်းကြကုန်လော့။ ထိုသို့ နှလုံးသွင်း ကြလျှင် သင်တို့ သည်းမခံနိုင်စရာရှိသော ကြီးကြီးငယ်ငယ် တစ်သွယ်သွယ်သော စကားမျိုးကို သင်တို့ မြင်ကြသေး သလော"

#### "အရှင်ဘုရား---မမြင်ကြတော့ပါ"

"ရဟန်းတို့---ထို့ကြောင့် လှှဥပမာ ဤသြဝါဒကထာကို သင်တို့ မပြတ် နှလုံးသွင်းကြကုန်လော့။ ထိုသို့ နှလုံးသွင်း ခြင်းသည် သင်တို့အတွက် ကြာမြင့်စွာ ကြီးပွားချမ်းသာ ကြောင်း ဖြစ်လိမ့်မည်"

ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသော အခါ ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျကြပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြ လေသည်။

## အလဝဒ္ဒူဝစသုတ္ခ

၉.၁.၁၅၆။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ လင်းတသတ်မုဆိုးမျိုး ဖြစ်ခဲ့ဖူးသော အရိဋရဟန်းမှာ "နတ်ရွာ၊ နိဗ္ဗာန်တို့၏ အန္တရာယ်ကို ဖြစ်စေနိုင်သည်-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားသော တရား(ပြစ်မှု)များ ရိုကျွ၏။ သို့သော် ထိုတရား(ပြစ်မှု)များကို မိုဝီကျူးလွန်သူမှာ အန္တရာယ်မြေစ်စေနိုင်သော နည်းကိုလည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားတော်မူ၏။ ထိုနည်းကို ဝါ သိသည်"ဟု ယုတ်မာသော အယူမှားမှု ဖြစ်နေ၏။ အရိဋရဟန်း၏ ထိုသို့ ယုတ်မာသော အယူမှားမှု ဖြစ်နေ၏။ အရိဋရဟန်း၏ ထိုသို့ ယုတ်မာသော အယူမှားမှု ဖြစ်နေပုံကို များစွာသော ရဟန်းများက အရိဋရဟန်းထဲသို့ ဘွားပြီး မေးကြ၏။

"ငါ့ရင် အရိဋ---သင့်မှာ ဤသို့ ဤသို့ ယုတ်မာသော အယူမှားမှု ဖြစ်နေသည်-ဆိုသည်မှာ မှန်သလော"

"မုန်ပါသည် ငါ့ရှင်တို့---"

အရိဋ္ဌရဟန်း၏ အဖြေကို ကြားရသော အခါ ထိုရဟန်း များသည် အရိဋ္ဌရဟန်းကို ထိုယုတ်မာသော အယူမှားမှ ကင်းစေလိုသည့်အတွက်"ငါ့ရှင်အရိဋ္ဌ---ထိုသို့မပြောပါနှင့်။ မြတ်စွာဘုရားကို မစွပ်စွဲပါနှင့်။ မြတ်စွာဘုရားကို စွပ်စွဲ ခြင်းသည် မကောင်းပါ။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ မဟော တန်ရာပါ။ ငါ့ရှင်အရိဋ--- နတ်ရွာ၊ နိဗ္ဗာန်၏ အန္တရာယ်ကို ဖြစ်စေနိုင်သော တရားများကို နတ်ရွာ၊ နိဗ္ဗာန်၏ အန္တရာယ်ကို ဖြစ်စေနိုင်သည်-ဟုသာ အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ မြတ်စွာ ဘုရား ဟောပြတော်မူပါသည်။ မိုဝဲကျူးလွန်သော ပုဂ္ဂိုလ် အတွက် ထိုတရားများသည် နတ်ရွာ၊ နိဗ္ဗာန်၏ အန္တရာယ် ဖြစ်စေနိုင်သည်သာ ဖြစ်ပါ၏။ ကာမဂုက်များသည် သာယာ ဖွယ် နည်းကြ၊ ဆင်းရဲခြင်း များကြ၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်း များကြ၏၊ အရိုးစုနှင့် တူကြ၏၊ အသားတစ်နှင့် တူကြ၏၊ မြက်မီးရူးနှင့်တူကြ၏၊ မီးကျီးတွင်းနှင့်တူကြ၏၊ အိပ်မက်နှင့် တူကြ၏၊ ငှားသုံးရသော ပစ္စည်းနှင့် တူကြ၏၊ အသီးရှိသော သစ်ပင်နှင့် တူကြ၏၊ စဉ်းတီတုံးနှင့် တူကြ၏၊ လုံတံကျင်နှင့် တူကြ၏၊ မြွေ၏ ဦးခေါင်းနှင့် တူကြ၏၊ ဤကာမဂုက်တို့၏ အပြစ်သာ များသည်-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော် မူပါသည်"ဟု ပြောပြကြပြီး အယူကို ထပ်ကာထပ်ကာ စိစစ် ပြကြ၏၊ ထပ်ကာထပ်ကာ အယူမှန်ကို ယူစေကြ၏၊ ထပ်ကာထပ်ကာ အကြောင်းအရာအမှန်ကို ပြောပြကြ၏။ သို့သော် အရိဋ္ဌ ရဟန်းသည် ထိုယုတ်မာသော အယူမှားမှုကို နိုင်နိုင်မြီမြီ စွဲကိုင်ထားမြီသာ <u>ဖြစ်</u>၏။

#### ြို့ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

၉.၁.၁၅၇။ အရိဋ္ဌရဟန်းကို ထိုယုတ်မာသော အယူမှား မှုမှ ကင်းစေခြင်းငှာ မစွင်းနိုင်ကြသော အခါ ထိုရဟန်းများ သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီး အရိဋ္ဌ ရဟန်း၏ အကြောင်းကို လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။

၉.၁.၁၅၈။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း တစ်ပါးအား အရိဋ္ဌရဟန်းကို ခေါ် နိုင်းတော်မူ၏။

အရိဋ္ဌရဟန်း ရောက်လာသော အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူ၏-

"အရိဋ---သင့်မှာဤသို့ဤသို့ယုတ်မာသောအယူမှားမှု ဖြစ်ပေါ် နေသည်-ဆိုသည်မှာ မှန်သလော"

"မှန်ပါသည် အရှင်ဘုရား"

"လူဖျင်း--ဘယ်သူ့အား ဝါဘုရား ထိုသို့ ဟောသည်ကို သင် ကြားသိရသနည်း၊ လူဖျင်း---ဝါဘုရားသည် နတ်ရွာ၊ နို့ဌာန်၏ အန္တရာယ်ဖြစ်စေနိုင်သော တရားများကို နတ်ရွာ၊ နို့ဌာန်၏ အန္တရာယ်ဖြစ်စေနိုင်သော် တရားများကို နတ်ရွာ၊ နို့ဌာန်၏ အန္တရာယ်ကို ဖြစ်စေနိုင်သည်-ဟုသာ အကြောင်း အမျိုးမျိုးပြ၍ ဟောကြားတော်မူသည် မဟုတ်လော၊ ကိုတို့ ကျွေးလောက်မှုသည် မဟုတ်လော၊ လှစ်ရားနှင့်သည်ဟာ မဟုတ်လော၊ ကာမဂုက်တို့၏ သာယာဗွယ်နည်းပုံ-စသည်ကို ဝါဘုရား ဟောကြားထားတော်မူသည် မဟုတ်လော၊ လူဖျင်း---သို့ဖြစ် ပါလျက် သင်သည် ဒိဓိဘာသာ အယူမှားပြီး ဝါ ဘုရားကို လည်း စွစ်ခွဲရက်၏။ ဝိဓိကိုယ်ကိုလည်း တူးဖြိုရက်၏။ တေကာင်းမူများစွာကိုလည်း ပွားစေရက်၏ လူဖျင်း---သင်၏ ထိုအယူမှားမှု (သင်ယူပုံမှားမှု)သည် သင့်အတွက် ကာလ ရည်ကြာစွာ ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း၊ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ် လိမ့်မည်"

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား မေးမြန်း တော်မွအ်-"ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ဤ ငါဘုရား သာသနာ တော်၌ မဂ်၊ ဇိုလ်ရရန် ဤအရိဋ္ဌရဟန်းမှာ ဉာက် အငွေ့ အသက် ရှိသေးသလော"

"ဘယ်မှာ ရှိပါမည်နည်း မြတ်စွာဘုရား--- လုံးဝ မရှိ တော့ပါ ဘုရား"

ထိုသို့ ဖြေသံကို ကြားရသော အခါ အရိဋ္ဌရဟန်းသည် ငြိမ်သက်သွားတော့၏၊ မျက်နာပျက်သွားတော့၏၊ ခေါင်း ငိုက်စိုက် ကျသွားတော့၏ မျက်နာ အောက်ချ ထားတော့၏၊ ကြံရာမရ ဖြစ်ပြီး ထိုင်နေရတော့၏၊ ထိုအခါ၌ အရိဋ္ဌရဟန်း ထိုသို့ဖြစ်သွားပုံကိုမြတ်စွာဘုရား သိတော်မူ၍အရိဋ္ဌရဟန်း အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"လူဖျင်း---သင်၏ ယုတ်မာသော မိစ္ဆာအယူဖြင့်ပင် သင် ထင်ရှားလိမ့်မည်။ ဤနေရာ၌ ရဟန်းတို့ကိုပင် ငါဘုရား မေးတော့မည်"

၉.၁.၁၅၉။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း တို့အား မေးမြန်းတော်မူ၏။

"ရဟန်းတို့---ငါဘုရား ဟောထားသော တရားတော်ကို အရိဋ္ဌရဟန်းကဲ့သို့ပင် သင်တို့လည်း နားလည်ကြသလော"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်များ ထိုသို့ နားလည်
ကြသည် မဟုတ်ပါ။ မြတ်စွာဘုရား--- နတ်ရွာ၊ နိမ္ဗာန်၏
အန္တရာယ် ဖြစ်စေနိုင်သော တရားများကို နတ်ရွာ၊ နိမ္ဗာန်၏
အန္တရာယ် ဖြစ်စေနိုင်သည်-ဟုသာ တပည့်တော်တို့အား
မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်းအချိုးမျိုး ပြ၍ ဟောပြထား
မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်းအချိုးမျိုး ပြ၍ ဟောပြထား
မိတ်ရွာ၊ နိုတဲ့ကျုံးလွန်သူအတွက် ထိုတရားများသည်
နတ်ရွာ၊ နိမ္ဗာန်၏ အန္တရာယ်ကို ဖြစ်စေနိုင်သည်သာ ဖြစ်ပါ
သည် ဘုရား၊ ဟာမဂုက်တို့၏ သာယာဗွယ်နည်းပုံ-စသည်
ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပြီး ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"သာမှ သာမှ ရဟန်းတို့---သင်တို့သည် ငါဘုရား ထိုသို့ ဟောကြားထားသော တရားတော်ကို ကောင်းစွာ သိကြ ပေ၏။ သင်တို့ လျှောက်ထားသည့်အတိုင်းပင် ငါဘုရား ဟောကြားထားတော်မူ၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ပါလျက် ဤအရိဋ ရဟန်းသည် သူ့ဘာသာ အယူမှားမှု (သင်ယုပုံမှားမှု)ဖြင့် ငါဘုရားကိုလည်း စွပ်စွဲရက်၏ သူ့ကိုယ်သူလည်း တူးမြို့ ရက်၏ အကုသိုလ်များစွာကိုလည်း ပွားစေရက်၏။ ထိုအယူ မှားမူသည် ထိုလူဖျင်းအတွက် ကာလရှည်ကြာစွာ ဆုတ် ယုတ်ကြောင်း၊ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---အယူမှားသော ထိုရဟန်းသည် ကိလေသာ၊ ကိလေသ သညာ၊ ကိလေသာအကြံအစည်တို့နှင့် ကင်းပြီး ကာမဂုက် တို့ကို မိုဝိနိုင်စရာ အကြောင်း မရိ"

၉.၁.၁၆ဂ။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် မြွေဆိုးကို လိုချင်သူ၊ မြွေဆိုးကို ရှာချင်သူ လူတစ်ယောက်သည် မြွေဆိုးရာ ထွက်ခဲ့သည် ဆိုပါတော့။ သူသည် မြွေဆိုးကြီး တစ်ကောင်ကို တွေ့၏။ သို့ဖြစ်၍ သူသည် ထိုမြွေဆိုး၏ ကိုယ်ကိုဖြစ်စေ၊အမြီးကိုဖြစ်စေကိုင်ဗမ်း၏၊ထိုမြွေဆိုးသည် ပြန်လှည့်၍ ထိုလူ၏ လက်ကောက်ဝတ်ကို ဖြစ်စေ၊ လက်မောင်းကို ဖြစ်စေ၊ တခြား အင်္ဂါကြီးငယ် တစ်ခုခုကို ဖြစ်စေ ကိုက်တော့၏။ ထိုမြွေဆိုး အကိုက်ခံရသည့်အတွက် ကြောင့် ထိုလူသည် သေသော်လည်း သေနိုင်၏။ သေလု နီးပါးသော်လည်း ဒုက္ခရောက်နိုင်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှု- မြွေဆိုးကို မကောင်းသဖြင့် ဖမ်းမိခြင်း (အဖမ်းမတတ်ခြင်း)ကြောင့် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ဤသာသနာတော်၌ တချို့ သော လူဖျင်းများသည် တရားတော်များကို သင်ယူကြပြီး ထိုတရားတော်များ၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်ကိုကား မစူးစမ်း၊ မဆင်ခြင်ကြ။ ထို့ကြောင့် သူတို့သည် ရှင်းရှင်းလင်းလင်း သဘောမပေါက်ကြူ သူတို့သည် သူတစ်ပါးအား အပြစ်တင် ရခြင်း၊ သူတစ်ပါးတင်သော အပြစ်မှ လွတ်မြောက်ခြင်း အကျိုးရှိရုံသာ ရည်ရွယ်၍ တရားတော်ကို သင်ယူကြ၏။ သင်ယူထားသော ပရိယတ္တိမွေ၏ အကျိုးဖြစ်သော မဂ်၊ ဖိုလ်ကိုကား သူတို့ မခံစားကြရကုန်။ မကောင်းသ<u>ဖြ</u>င့် သင်ယူထားသော ထိုတရားများသည် သူတို့အတွက် ကာလ ရှည်ကြာစွာ ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း၊ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်ကြ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ-တရားတော်တို့ကိုမကောင်းသဖြင့် သင်ယူခြင်းကြောင့်

၉.၁.၁၆၁။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် မြွေဆိုးကို လိုချင်သူ၊ မြွေဆိုးကို ရှာချင်သူ လူတစ်ယောက်သည် မြွေဆိုးရှာ ထွက်ခဲ့သည် ဆိုပါတော့။ သူသည် မြွေဆိုးကြီး တစ်ကောင်ကို တွေ့ ၏။ သို့ဖြစ်၍ သူသည် ထိုမြွေဆိုးကို ဆိတ်စွာသဏ္ဌာန်ရှိသော တုတ်ဖြင့် ကောင်းကောင်း ဗိနိပ်ပြီး လည်ပင်းကို ကောင်းကောင်း ကိုင်ဖမ်း၏။ ရဟန်းတို့---ထို မြွေဆိုးသည် ထိုလူ၏ လက်ကောက်ဝတ်ကို ဖြစ်စေ၊ လက် မောင်းကို ဖြစ်စေ၊ တခြား အင်္ဂါကြီးငယ် တစ်ခုခုကို ဖြစ်စေ ကိုယ်ခန္ဓာ (အခွေ)တို့ဖြင့် ရစ်ပတ်နိုင်စရာ ရှိသော်လည်း ထိုသို့ ရစ်ပတ်ခံရမှုကြောင့် ထိုလူသည် သေလည်း မသေ နိုင်ရာ၊ သေလုန်းပါး ဒုက္ခသော်လည်း မရောက်နိုင်ရာ။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှ-မြွေဆိုးကို ကောင်းစွာ ဖမ်းတတ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ဤသာသနာတော်၌ တချို့သော အမျိုးကောင်းသားများသည် တရားတော်များကို သင်ယူ ကြပြီး ထိုတရားတော်များ၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကိုလည်း ပညာဉာက်ဖြင့် စူးစမ်းဆင်ခြင်ကြ၏။ ထို့ကြောင့် သူတို့သည် ရှင်းရှင်းလင်းလင်း သဘောပေါက်ကြ၏။ သူတို့သည် သူ တစ်ပါးအား အပြစ်တင်ရခြင်း၊ သူတစ်ပါးတင်သော အပြစ်မှ လွတ်မြောက်ခြင်း အကျိုး ရှိရုံသာ ရည်ရွယ်၍ တရားတော်ကို သင်ယူကြသည် မဟုတ်၊ သင်ယူထားသော ပရိယတ္တိမွေ၏ အကျိုးဖြစ်သော မဂ်၊ ဗိုလ်ကိုလည်း သူတို့ ခံစားကြရ၏။ ကောင်းစွာ သင်ယူထားသော ထိုတရားတော်များသည် သူတို့အတွက် ကြာမြင့်စွာ ကောင်းကျိုး များကြောင်း၊ ကြီးပွားကြောင်း၊ ချမ်းသာကြောင်း ဖြစ်ကြ၏။ ရဟန်းတို့ — ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟုမူ-တရား တော်များကို ကောင်းစွာ သင်ယူတတ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့—တို့ကြောင့် ငါဘုရား ဟောထားသော တရား တော်၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို သိကြလျှင် သိသည့်အတိုင်း ထိုတရားတော်ကို ဆောင်ထားကြ၊ အကယ်၍ မသိကြ သေးလျှင် မသိသေးသည့် အရာကို ငါဘုရားအား၊ သင်တို့ မေးမြန်းကြ၊ သို့မဟုတ် တတ်သိ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း များကို သင်တို့ မေးမြန်းကြ"

၉.၁.၁၆၂။ "ရဟန်းတို့---သင်တို့အား ဖောင်ဥပမာ တရားတော်ကို ငါဘုရား ဟောပြမည်။ ထိုတရားတော်သည် ကူးမြောက်ဖို့ရာ ဖြစ်၏။ သိမ်းပိုက်ထားဖို့ရာ မဟုတ်။ ထို တရားတော်ကို နာယူကြ၊ ကောင်းမွန်စွာ နလုံးသွင်းကြ"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---လူတစ်ယောက် ခရီးရှည်တစ်ခုကို သွား သည် ဆိုပါတော့။ သူသည် ရေပင်လယ်ပြင်ကြီးတစ်ခု ကို တွေ့၏။ ထိုရေပင်လယ်ပြင်၏ ဤဘက်ကမ်းသည် ကြောက်စရာ ကောင်း၏၊ ဘေးရန် များ၏။ ဟိုဘက်ကမ်း ကား ကြောက်စရာ မရှိ၊ ဘေးရန် ကင်း၏။ သို့သော် ဤဘက် ကမ်းမှ ဟိုဘက်ကမ်းသို့ ကူးသွားဇို့ရာ လှေလည်း မရှိ၊ ပေါင်းကူးတံတားလည်း မရှိ။ ထို့ကြောင့် သူသည် 'မြက်၊ သစ်သား၊ သစ်စက်၊ သစ်ရွက်တို့ကို စုရုံးဖောင်ဖွဲ့၍ ထို ဖောင်ကို စီးပြီး လက်ခြေတို့ဖြင့် လုံ့လစိုက်ကာ ဟိုဘက် ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ကူးသွားရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားသည့်အတိုင်း အကောင်အထည် ဖော်ပြီး ဟိုဘက်ကမ်းသို့ ကူးသွား၏ သူသည် ဟိုဘက်ကမ်း ရောက်သော အခါ 'ဤဖောင်သည် ငါ့အပေါ် ကျေးဇူးများ ၏။ ငါ ဤဖောင်ကို စီးပြီး လက်ခြေတို့ဖြင့် လုံ့လစိုက်ကာ ဤဘက်ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ကူးနိုင်ခဲ့၏။ ငါ ဤဖောင်ကို ကုန်းပေါ်၌ တင်၍ ဖြစ်စေ၊ ရေထဲ၌ မျော၍ ဖြစ်စေ၊ အလို ရှိရာအရပ်သို့ သွားရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား၏။ ရဟန်းတို့---ထိုလူသည် ထိုသို့ ပြုခဲ့လျှင် ထိုဖောင်အပေါ် ပြုသင့် ပြုထိုက်သော အမှုကို ပြုသူ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထို့ အတူပင် ငါဘုရားသည် ဖောင်ဥပမာ တရားတော်ကို ဟော ကြားတော်မူ၏။ ဤတရားတော်သည် ကူးမြောက်ဖို့ရာ ဖြစ်၏၊ သိမ်းပိုက်ထားဖို့ရာ မဟုတ်။ ရဟန်းတို့---ဖောင် ဥပမာ တရားဒေသနာတော်ကို သိကြသော သင်တို့သည် မွေ(သမထဝိပဿနာ၌ ဖြစ်သော တပ်မက်မှ)တို့ကိုပင်

#### တြံ့ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိကာယ်)

ပယ်ကြရမည်။ အဓမ္မ(ကာမဂုက်၌ ဖြစ်သော တပ်မက်မှု) တို့ကိုကား ဟောပြဇွယ်ပင် မရှိတော့"

၉.၁.၁၆၃။ "ရဟန်းတို့---ဒိဋ္ဌိသည် ခြောက်မျိုးရှိ၏။ ခြောက်မျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ရဟန်းတို့---ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ရှပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ-တို့ကို 'ဒါ ငါ့ဉစွာပဲ၊ ဝါပဲ၊ ဝါဇြစ်စေရျင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာပဲ' ဟု အဖန်ဖန် ရှဏ်၊ (၁-၄)

မြင်ရသော အာရုံ၊ ကြားရသော အာရုံ၊ တွေ့ ရသော အာရုံ၊ သိရသော အာရုံ၊ ရောက်ရသော အာရုံ၊ ရှာဝှီးရသော အာရုံ၊ စိတ်ဖြင့် သုံးသပ်ရသော အာရုံဟိုကိုလည်း 'ဒါ ဝါ့ဥစွာဝါ၊ ငါဝ၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာဝဲ'ဟု အဇန်ဖန် ရှဏ်။ (၅) 'လောကဖြစ်သော ငါ၊ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သော ငါသည် တမလွန်ဘဝ၌ ဖြစ်၍ မြီရတော့အုံ၊ စိုင်စုံ ရေတော့အုံ၊ အမြီ တည်ရတော့အုံ၊ မဖောက်ပြန်ရတော့အုံ၊ အမြဲတည်သော မြေကြီး-စသည်နှင့် တုစွာ တည်ရေတော့အုံ' ဟု ယူသော စိစ္ဆာအယူကိုလည်း 'ဒါ ငျံဥစွာဝါ၊ ငါဝဲ၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာဝဲ'ဟု အစန်ဖန် ရှဏ်။ (၆)

ရဟန်းတို့---အရိယာပုပ္ဂိုလ်ကား ထိုရုပ်-စသည်ကို 'ဒါ င့်ျာစွာ ဟောတ်၊ ငါ ဟောတ်၊ ငါ ဖြစ်စေရျင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာ ဟောတ်'ဟု အဖန်ဖန် ရှဏ်။ ထိုအရိယာပုပ္ဂိုလ်သည် ထိုသို့ ရှုသည့်အတွက် (ကိုယ်တွင်းစန္ဓာ) မရှိ (ပျက်စီး)လတ် သော် စိတ်မပင်ပန်းရ"

၉.၁.၁၆၄။ ထိုသို့ ဟောပြတော်မူသော အခါ ရဟန်း တစ်ပါးက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား မေးမြန်း အီ-

"မြတ်စွာဘုရား---ကိုယ်ပဝတ္ထု မရှိလတ်သော် စိတ် ပင်ပန်းမှု ဖြစ်နိုင်ပါသလား ဘုရား"

"ရဟန်း--- ဖြစ်နိုင်၏ လောက၌ တချို့သူမှာ 'ဝါမှာ ပစ္စည်း ဥစ္စာ ရှိခဲ့ဖူး၏၊ ထိုပစ္စည်းဥစ္စာ ငါ့မှာ မရှိတော့ပါတကား၊ ငါ ရသင့်ရထိုက်သော ပစ္စည်းဥစ္စာကို ငါ မရသေးပါတကား'ဟု အကြံဖြစ်၏။ သူသည် စိုးရိမ်ရ၏ ပင်ပန်းရ၏ ငိုကြွေးရ၏ ငိုဘတ်စည်တီး မြည်ဟည်းအော်ငိုရ၏၊ ပြင်းစွာ တွေဝေ ရ၏။ ရဟန်း---ကိုယ်ပဝတ္ထု မရှိလတ်သော် ထိုသို့ စိတ် ပင်ပန်းမှု ဖြစ်နိုင်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---ကိုယ်ပဝတ္ထု မရှိလတ်သော် စိတ် မပင်ပန်းမှု ဖြစ်နိုင်ပါသလား ဘုရား" "ရဟန်း---ဖြစ်နိုင်၏၊ လောက၌ တချို့သူမှာ 'ငါ့မှာ ပစ္စည်းဥစ္စာ ရှိခဲ့ဖူး၏ ထိုပစ္စည်းဥစ္စာ ငါ့မှာ မရှိတော့ပါတကား၊ ငါရသင့်ရထိုက်သည့် ပစ္စည်းဥစ္စာကို ငါမရသေးပါတကား'ဟု အကြံ မဖြစ်။ သူသည် မစိုးရိမ်ရ၊ မပင်ပန်းရ၊ မငိုကြွေးရ၊ ရင်ဘတ်စည်တီး မြည်ဟည်း အော်မငိုရ၊ မတွေဝေရတော့။ ရဟန်း---ကိုယ်ပဝတ္ထု မရှိလတ်သော် ထိုသို့စိတ်မပင်ပန်းရမှု ဖြစ်နိုင်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---ကိုယ်တွင်းဝတ္ထု မရှိလတ်သော် စိတ် ပင်ပန်းမှု ဖြစ်နိုင်ပါသလား ဘုရား"

"ရဟန်း---ဖြစ်နိုင်၏၊ လောက၌ တချို့သူမှာ 'လောက ဖြစ်သော ငါ၊ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သော ငါသည် တမလွန် ဘဝ၌ ဖြစ်၍ မြီရတော့အံ့၊ ခိုင်ခံ့ရတော့အံ့၊ အမြီ တည်ရ တော့အံ့၊ မဖောက်ပြန်ရတော့အံ့၊ အမြဲတည်သော မြေကြီး-စသည်နှင့် တူစွာ တည်ရတော့အံ့'ဟု မိစ္ဆာအယူ ဖြစ်နေ၏။ သူသည် ဒိဋိ၊ ဒိဋိဖြစ်ကြောင်း၊ ဒိဋိ၏ တည်ရာ၊ ဒိဋိ၏ ထကြွမှု၊ ဒိဋ္ဌိ၏ နှလုံးသွင်းမှု၊ ဒိဋ္ဌိ၏ ကိန်းဝပ်မှု၊ ထိုအားလုံး ကို အကြွင်းမဲ့ ပယ်သတ်ရန်၊ သင်္ခါရမှန်သမျှ ချုပ်ငြိမ်းရန် ခန္ဓာ၊ ကိလေသာ-စသော ဥပဓိအားလုံးကို စွန့်လွှတ်ရန်၊ တဏှာကုန်ရန်၊ တပ်မက်မှု ကင်းရန်၊ ချုပ်ငြိမ်းရန်၊ နိဗ္ဗာန် ရောက်ရန် ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ သို့မဟုတ် မြတ်စွာ ဘုရားတပည့်တစ်ပါး၏ တရားတော်ကို ကြားနာရ၏။ သူသည် 'ပြတ်ရတော့မည်တကား၊ ပျောက် ပျက်ရတော့မည်တကား၊ မဖြစ်ရတော့မည်တကား'ဟု စဉ်းစားမိ၏။ သူသည် စိုးရိမ်၊ ပင်ပန်း၊ ငိုကြွေးရတော့၏၊ ရင်ဘတ်စည်တီး မြည်ဟည်း အော်ငိုရတော့၏၊ တွေဝေ မိန်းမောသွားတော့၏။ ရဟန်း--- ကိုယ်တွင်းဝတ္ထု မရိလတ် သော် ထိုသို့ စိတ်ပင်ပန်းမှ ဖြစ်နိုင်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---ကိုယ်တွင်းဝတ္ထု မရှိလတ်သော် စိတ် မပင်ပန်းရမှ ဖြစ်နိုင်ပါသလား ဘုရား"

"ရဟန်း---ဖြစ်နိုင်၏ လောက၌ တချို့သူမှာ 'လောက ဖြစ်သော ငါ၊ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သော ငါသည် တမလွန် ဘဝ၌ ဖြစ်၍ မြံရတော့အုံ၊ စိုင်ခံ့ရတော့အုံ၊ အဖြံ တည်ရ တော့အုံ၊ မဗောက်ပြန်ရတော့အုံ၊ အဖြဲတည်သော မြေကြီး-စသည်နှင့် တူစွာ တည်ရတော့အုံ'ဟု စိစ္ဆာအသူ မဖြစ်၊ သူသည် ဒိဋ္ဌိ၊ ဒိဋ္ဌိဖြစ်ကြောင်း၊ ဒိဋ္ဌိ၏ တည်ရာ၊ ဒိဋ္ဌိ၏ တကြွင်းခဲ့ သို့သည် ဒိဋ္ဌိ၊ ဒိဋ္ဌိဖြစ်ကြောင်း၊ ဒိဋ္ဌိ၏ တည်ရာ၊ ဒိဋ္ဌိ၏ တကြွင်းခဲ့ ပယ်သတ်ရန်၊ သစ်၊ရမှန်သမျှ ချုပ်ငြိပ်၊ရန် ခန္ဓာ၊ ကိလေသာ-စသော ဥပဒိအားလုံးကို စွန့်လွှတ်ရန်၊ တကှာကုန်ရန်၊ တင်မက်မှု ကင်းရန်၊ ချုပ်ငြိပ်၊ရန်၊ နိုင္ဗာန်ရောက်ရန် ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ သို့ပောုတ် မြတ်စွာဘုရား တပည့်တစ်ပါး၏ တရားတော်ကို ကြားနာ ရ၏။ သူသည် 'ပြတ်ရတော့မည်တကား၊ ပျောက်ပျက်ရ တော့မည်တကား၊ မဖြစ်ရတော့မည်တကား'ဟု မစဉ်းစား တော့။ သူသည် မစိုးရိမ်ရ၊ မပင်ပန်းရ၊ မငိုကြွေးရ၊ ရင်ဘတ် စည်တီး မြည်ဟည်း အော်မငိုရ၊ မတွေဝေရတော့။

ရဟန်း---ကိုယ်တွင်းဝတ္ထု မရှိလတ်သော် ထိုသို့ စိတ် မပင်ပန်းရမှ ဖြစ်နိုင်၏"

၉.၁.၁၆၅။ "ရဟန်းတို့--- အရာဝတ္ထုတစ်ခုသည် မြီ သည်၊ နိုင်ခုံသည်၊ အမြိတည်သည်၊ ဖောက်ပြန် ပြောင်းလွဲ ခြင်းသဘော ကင်းသည်၊ အမြိတည်သော မြေကြီး-စသည်နှင့် တူစွာ တည်သည်ဆိုလျှင် ထိုအရာဝတ္ထုကို သိမ်းဝိုက်ထားလိုက သိမ်းဝိုက်ထားကြလော့။ ရဟန်းတို့---သို့သော် မြီသော၊ နိုင်ခဲ့သော၊ အမြိ တည်သော၊ ဖောက်ပြန် ပြောင်းလွဲခြင်းသဘော ကင်းသော၊ အမြိ တည်သည် မြေကြီး-စသည်နှင့် တူစွာ တည်သော ထိုအရာဝတ္ထုကို သင်တို့ တွေ့ခြင်ကြသလော"

"မတွေ့မြင်ကြပါ မြတ်စွာဘုရား--- "

"ကောင်းပြီ ရဟန်းတို့---ထိုအရာဝတ္ထုကို သင်တို့ မတွေ့မြင်ကြသကဲ့သို့ ငါဘုရားလည်း တွေ့မြင်တော်မမူ"

"ရဟန်းတို့---စိုးရိမ်ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပူလောင်ခြင်းတို့ကို မြေစိစေသော အတ္တဝါဒုပါဒါန် (ဝါ ရှိ၏-ဟု ပြောဆို စွဲလမ်းကြောင်း အယူ) ရှိခဲ့လျှင် ထိုအယူကို သင်တို့ စွဲယူကိုက စွဲယူကြကုန်လော့၊ ရဟန်းတို့---ဘို့သော် စိုးရိမ်ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲ မြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပူလောင်ခြင်းတို့တို မြေစိစေ သော အတ္တဝါဒုပါဒါန် (ဝါ ရှိ၏-ဟု ပြောဆို စွဲလမ်းကြောင်း အယူ)ကို သင်တို့ တွေ့ျခင်ကြသလော"

"မတွေ့မြင်ကြပါ မြတ်စွာဘုရား"

"ကောင်းပြီ ရဟန်းတို့---ထိုအယူကို သင်တို့ မတွေ့မြင် ကြသကဲ့သို့ ငါဘုရားလည်း တွေ့မြင်တော်မမူ"

"ရဟန်းတို့---စိုးရိမ်ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပူလောင်ခြင်းတို့ကို မဖြစ်စေသော ဖိစ္ဆာအယူ ရှိလျှင် ထိုဖိစ္ဆာအယူကို သင်တို့ ယူထားလိုက ယူထားကြလော့။ ရဟန်းတို့--- သို့သော် စိုးရိမ်ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပူလောင်ခြင်းတို့ကို မဖြစ်စေသော မိစ္ဆာအယူကို သင်တို့ တွေ့မြင်ကြသလော"

"မတွေ့ မြင်ကြပါ မြတ်စွာဘုရား"

"ကောင်းပြီ ရဟန်းတို့---ထိုမိစ္ဆာအယူကို သင်တို့ မတွေ့မြင်ကြသကဲ့သို့ ငါဘုရားလည်း တွေ့မြင်တော်မမူ"

၉.၁.၁၆၆။ "ရဟန်းတို့---အတ္တ (ငါ)-ဆိုသည်မှာ ရှိလျှင် အတ္တနိယ (ငါ့ ဥစ္စာ)-ဆိုသည်မှာ ရှိနိုင်သလော"

"ရှိနိုင်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား"

"အတ္တနိယ (ငါ့ ဉစ္စာ)-ဆိုသည်မှာ ရှိလျှင် အတ္တ (ငါ)-ဆို သည်မှာ ရှိနိုင်သလော"

"ရှိနိုင်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား"

"ရဟန်းတို့---အတ္တ၊ အတ္တနိယ (ငါ၊ ငါ့ ဥစ္စာ)-ဆိုသည်မှာ အမှန်တကယ် မရှိလျှင် 'ဇလာကဖြစ်သော ငါ၊ အတ္တ ဖြစ်သော ငါသည် တမလွန်ဘဝ၌ ဖြစ်၍ မြီရတော့အုံ၊ နိုင်ခံ့ရတော့အုံ၊ အမြီ တည်ရတော့အုံ၊ မဇောက်ပြန်ရတော့ အုံ၊ အမြီတည်သော မြေကြီး-စသည်နှင့် တူစွာ တည်ရ တော့အုံ'ဟူသော မိစ္ဆာအယူသည် လူမိုက်တရားအစစ် မရွတ်စကန် ဖြစ်သည် မဟုတ်လော"

"အဘယ်မှာ မဖြစ်ဘဲ နေပါမည်နည်း မြတ်စွာဘုရား။ ထို မိစ္ဆာအယူသည် လူမိုက်တရားအစစ် မချွတ်ကေန် ဖြစ်ပါ တော့သည် ဘုရား---"

"ရဟန်းတို့---အသို့နည်း၊ ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဉ်တို့သည် မြဲကြသလော ၊ မမြဲကြဘူးလော"

"မြဲကြပါ မြတ်စွာဘုရား"

"မမြိသော ထိုသဘောတရားတို့သည် ဆင်းရဲကြ သလော၊ ချမ်းသာကြသလော"

"ဆင်းရဲကြပါသည် မြတ်စွာဘုရား"

"မြေတြ၊ ဆင်းရဲကြ၊ ဖောက်ပြန်ခြင်း သဘောရှိကြသော ထိုသဘောတရားများကို 'ဒါတွေဟာ ငါပဲ၊ ငါ့ဉစွာပဲ၊ ဝါ ဖြစ်စေရေင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာ (အတ္တ)ပဲ' ဟု ရှမှတ်သင့် သလော"

"မရှမှတ်သင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထို့ကြောင့် အတိတ်ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ အနာဂတ်ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ ပစ္စုပွန်ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ ကြမ်းတမ်း

### ကို ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိကာယ်)

သော ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ သိမ်မွေ့သော ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ ညံ့သော ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ ကောင်းသော ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ အဝေး၌ ရှိသော ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ အနီး၌ ရှိသော ရုပ်ကို ဖြစ်စေ၊ မည်သည့် ရုပ်ကိုမဆို 'ဤရုပ်သည် ပျံဥစွာမဟုတ်၊ ဝါ မဟုတ်၊ ဝါ ဖြစ်စေရောင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာမဟုတ်'ဟု အမှန် သိနိုင် သည့် ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ရှမှတ်ရမည်။ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစါရ၊ ဝိညာဉ်တို့ကိုလည်း ထို့အတူပင် ရှမှတ်ရမည်။

၉.၁.၁၆၇။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ရှုမှတ်သော၊ အကြား အမြင်များသော ဘုရားသားတော်သည် ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစ်ါရ၊ ဝိညာဉ်တို့အပေါ်၌ ဦးငွေ့လာ၏၊ ဦးငွေ့ ဦး တပ်မက်မှု ကင်းလာ၏၊ တပ်မက်မှုကင်းသည့်အတွက် လွှတ်မြောက်သွား၏၊ ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်သွား၏။ ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်သောအခါကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်ပြီ-ဟူသော အသိဉာက် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ 'ဘဝ သစ်၌ ပဋိသန္ဓေ နေစရာ ငါ့မှာ ကုန်ပြီ၊ မြတ်သော မဂ်တရား ကို (ရအောင်) ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ဤသို့သော မဂ်တရားမျိုးကို ရမွိရာ နောက်ထပ် ကျင့်ဝရာ မရှိတော့ပြီဟု သိ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုရဟန်းကို တံခါးကျင် (ကန့်လန့်ကျင်)ကို မြှောက်ပြီးသော ရဟန်း-ဟုလည်း ခေါ် ဆိုထိုက်၏။

ကျုံးမြောင်းကို ဖျက်ဆီးပြီးသော ရဟန်း-ဟုလည်း ခေါ် ဆို ထိုက်၏။

တံခါးတိုင်ကို နုတ်ပယ်ပြီးသော ရဟန်း-ဟုလည်း ခေါ် ဆို ထိုက်၏။

တံခါးရွက်ကို ဖျက်ဆီးပြီးသော ရဟန်း-ဟုလည်း ခေါ် ဆို ထိုက်၏။

အလံကိုချထားပြီးသောရဟန်း-ဟုလည်းခေါ် ဆိုထိုက်၏။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် တံခါးကျင်ကို မြှောက်ပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်သနည်းဟုမူ- အဝိဇ္ဇာကို အမြစ်ပြတ်ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် တံခါးကျင်ကို မြှောက် ပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်၏။

အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် ကျုံးမြောင်းကို ဖျက်ဆီး ပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်သနည်း ဟူမူ- ဘဝသစ်ကို ဖြစ်စေတတ်၊ ပဋိသန္ဓေ နေစေတတ်၊ ဘံသရာလည်စေတတ်သော ကံကို အဖြစ်ပြတ် ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် ကျုံးမြောင်းကို ဖျက်ဆီးပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်၏။

အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် တံခါးတိုင်ကို နတ်ပြီးသော ရဟန်းဖြစ်သနည်းဟူမူ-တကှာကို အမြစ်ပြတ်ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် တံခါးတိုင်ကို နတ်ပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်၏။

အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် တံခါးရွက်ကို ဗျက်ဆီး ပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်သနည်း ဟူမှု အောက်ဘုံ (တာဘေုံ) ၌ ဖြစ်စေတတ်သော သံယောဇဉ်ငါးပါးကို အမြစ်ပြတ် ပယ်ပြီး သော ရဟန်းသည် တံခါးရွက်ကို ဗျက်ဆီးပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်၏။

အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် အလံကို ချထားပြီးသော ရဟန်းဖြစ်သနည်းဟူမှ-ငါတကား-ဟု ထောင်လွှားတက်ကြွ သော မာနကို အဖြစ်ပြတ် ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် အလံ ကို ချထားပြီးသော ရဟန်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၆၈။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ကိလေသာစိတ်ကင်းသော ရဟန္တာရဟန်းကို နတ်၊ မာရ်နတ်၊ သိကြား၊ ပြဟ္မာတို့က 'သတ္တဝါ၏ ဝိညာဉ်-ဆိုသည်မှာ ဤအရာကို မိုသည်'ဟု ယူဆ၍ စူးစမ်းကြသော်လည်း စူးစမ်း၍ မရနိုင်ကြ။ အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟူမှ- မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် သတ္တဝါ-ဆို သည်မှာ မရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ 'ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဟော ကြားလေ့ရှိသော ငါဘုရားကို တချို့သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်အမည်ရသူ)တို့က 'ရဟန်း ဂေါတမသည် သတ္တဝါကို ဖျက်ဆီးသူ'ဟု မဟုတ်မမှန် စွပ်စွဲကြ၏။ သူတို့ စွပ်စွဲပြောဆိုကြသော စကားသည် ငါ ဘုရား ဟောကြားသော တရားနှင့် တရြားစီသာ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့--- ဝါဘုရားသည် ရှေး၌လည်း ဒုက္ခနှင့် ဒုက္ခချုပ်ရာ ကိုသာ ဟောကြားတော်မှု၏။ အခုလည်း ဒုက္ခနှင့် ဒုက္ခချုပ်ရာ ကိုသာ ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့---ငါဘုရား ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော အခါ သူတစ်ပါးတို့က ငါဘုရားကို အကယ်၍ ဆဲရေးကြ၊ ခြိမ်းခြောက်ကြလျှင်လည်း သူတို့အား ငါဘုရား အာဃာတထားတော်မမှု။ သူတစ်ပါးတို့က ငါဘုရား ကို အကယ်၍ အရှိအသေ ပြုကြ၊ အလေးအမြတ် ပြုကြ၊ မြတ်နိုးကြ၊ ပူဇော်ကြလျှင်လည်း ငါဘုရားသည် ဝမ်းသာရွှင်ပျ မြောက်ကြွတော်မမူ။ 'ပိုင်းရြား၍ သိနှင့်ပြီးဖြစ်သော ခန္ဓာ ငါးပါးအပေါ်၌ သူတို့ ဤသို့ အရှိအသေ ပြုကြ၏'ဟုသာ သဘောထားတော်မူ၏"

ရဟန်းတို့---သင်တို့ကို သူတစ်ပါးတို့က ဆဲရေးကြ၊ မြိစ်း ခြောက်ကြလျှင် သင်တို့လည်း အာယာတ ထေားကြနှင့်။ သင်တို့ကို သူတစ်ပါးတို့က အရိုအသေပြုကြ၊ အလေး အမြတ်ပြုကြ၊ မြတ်နိုးကြ၊ ပူဇော်ကြလျှင်လည်း ဝမ်းသာ ရွှင်ပျ မမြောက်ကြွကြနှင့်။ 'ပိုင်းခြား၍ သိနှင့်ပြီးဖြစ်သော နွောင်းပါးအပေါ် ၌သာ သူတို့ ဤသို့ အရိုအသေ ပြုကြ၏' ဟုသာ သဘောထားကြ။ ၉.၁.၁၆၉။ ရဟန်းတို့ --- အသို့နည်း၊ ဤစေတဝန် ကျောင်းထဲက မြက်၊ ထင်း၊ သစ်စက်၊ သစ်ရွက်ကို လူ တစ်ယောက်က ယူသွားသည်၊ သို့မဟုတ် မီးရှို့ပစ်သည်၊ သို့မဟုတ် သူဤိုက်သလို ပြုလုပ်သည် ဆိုပါတော့။ ထို အခါ၌ 'ဤလူသည် ဝါတို့ကို ယူသွားသည်'ဟု ဖြစ်စေ၊ 'မီးရှို့သည်'ဟု ဖြစ်စေ၊ 'သူကြိုက်သလို ပြုလုပ်သည်'ဟု ဖြစ်စေ သင်တို့မှာ ခံစားမှု ဖြစ်ရာသလော"

"မြတ်စွာဘုရား---ထိုသို့ ခံစားမှ မဖြစ်ရာပါ။ အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟူမှ- ထို မြက်၊ ထင်း၊ သစ်စက်၊ သစ်ရွက် တို့သည် တပည့်တော်များ၏ အတ္တ (အစိုးရသော ကိုယ်) အတ္တနိယ (အစိုးရသော ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာ) မဟုတ်ကြသော ကြောင့်ပါ ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် သင်တို့ပိုင်ပစ္စည်း မဟုတ် သော အရာတို့ကို စွန့်ကြ၊ ထိုသို့ စွန့်ခြင်းသည် သင်တို့ အတွက် ကြာမြင့်စွာ ကြီးပွားချမ်းသာကြောင်း ဖြစ်လိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့---သင်တို့ပိုင်ပစ္စည်းမဟုတ်သော အရာတို့ကား အဘယ်နည်း ဟူမူ- ရှပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သဓါရ၊ ဝိညာဉ်တို့ ဖြစ်ကြ၏" ၉.၁.၁၃၀။ "ရဟန်းတို့--- တရားတော်ကို ထိုသို့ ရှင်းရှင်း လင်းလင်း ပြတ်ပြတ်သားသား ငါဘုရား ဟောကြားတော် မူသော အခါ အချို့ရဟန်းများသည် ရဟန္တာ ဖြစ်ကြ၏။ အချို့ရဟန်းများသည် အနာဂါမ် ဖြစ်ကြ၏။ အချို့ရဟန်းများသည် သောတပန် ဖြစ်ကြ၏။ အချို့ရဟန်းများသည် သဒ္ဓါ ပညာ သောတပန် ဖြစ်ကြ၏။ အချို့ ရဟန်းများသည် သဒ္ဓါ ပညာ နှစ်ဖြာရှေ့ထား ကြိုူစားအားထုတ်ကြ၏။ ထိုရဟန်းများ သည် နောင်အခါ မဂ်၊ ဇိုလ်ရမည့်သူများ ဖြစ်ကြ၏။ အချို့ ပုဂ္ဂိုလ်များကား ငါဘုရားတို နှစ်သက်ရှိမျှ။ ကြည်ညိုရုံမျှ ဖြစ်ကြ၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်များသည် နောင်အခါ နတ်ပြည်ရောက် မည့်သူများ ဖြစ်ကြ၏။"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ ဟောပြတော်မူပြီးသော အခါ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ လေသည်။

# 7

### ဝဓ္ဓိကသုတိ

၉.၁.၁ဂ၁။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်ကုမာရကဿပသည် အနွဝန်တော၌ သီတင်းသုံး နေ၏။ ထိုအခါ တစ်စုသော ညသန်းခေါင်ယံ၌ နတ်သား တစ်ယောက်သည် ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါများကို အနုဝန်တော တစ်စုလုံး ဖြန့်ကြက်၍ အရှင်ကုမာရကဿပထံသို့ ရောက် လာ၏။ ထိုနတ်သားသည် တစ်နေရာ၌ ရပ်၍ အရှင် ကုမာရကဿပအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"ရဟန်း ရဟန်း--- ဤတောင်ပို့သည် ညအခါ၌ အခိုး လွှတ်ပါ၏၊ နေ့အခါ၌ တောက်ပပါ၏။ ပုဏ္ဏားဆရာကြီးက တပည့်ပညာရှိအား 'အမောင် ပညာရှိ--- တူရှင်းကို ကိုင်ပြီး တူးပါ' ဟု ပြော၏။ တပည့်ပညာရှိက တူရွင်းကို ကိုင်ပြီး တူးသော အခါ တံခါးကျင်မင်းတုပ်ကို တွေ့၍ ဤသို့ ပြော၏-

'တံခါးကျင်မင်းတုပ်ကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး' 'တံခါးကျင်မင်းတုပ်ကို ဖယ်ရှားပါ၊ တူရွင်းဖြင့် ဆက်တူးပါ' 'ဆက်တူး၍ ဗားကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး' 'ဖားကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ၊ တူရွင်းဖြင့် ဆက်တူးပါ' `ဆက်တူး၍ လမ်းနှစ်ခွကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး'
`လမ်းနှစ်ခွကိုလည်း ဖော်ရှားပါ၊ တူရွင်းဖြင့် ဆက်တူးပါ'
`ဆက်တူး၍ ဆပ်ပြာရေစစ်ကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး'
`ဆပ်ပြာရေစစ်ကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ၊ တူရွင်းဖြင့် ဆက် တူးပါ'

`ဆက်တူး၍ လိပ်ကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး'
'လိပ်ကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ၊ တူရွင်းဖြင့် ဆက်တူးပါ'
`ဆက်တူး၍ သန်လျက်နှင့် စဉ်းတီတုံးကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး'

`သန်လျက်နှင့် စဉ်းတီတုံးကိုလည်း ဖော်ရှားပါ၊ တူရွင်း ဖြင့် ဆက်တူးပါ'
`ဆက်တူး၍ သားတစ်ကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး'
`သားတစ်ကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ၊ တူရွင်းဖြင့် ဆက်တူးပါ'
`ဆက်တူး၍ နဂါးကို တွေ့ပါသည် ဆရာကြီး' 'နဂါးကိုကား ထားလိုက်တော့၊ နဂါးကို မရိုက်ပုတ်နှင့်၊ နဂါးကို ရှိမိုးဦးချပါ'

ရဟန်း---မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး ဤ ပြဿနာများကို မေးမြန်းချေပါ၊ မြတ်စွာဘုရား မြေကြား တော်မူသည့်အတိုင်း သင် မှတ်သားထားပါ။ မြတ်စွာဘုရား သို့မဟုတ် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သာဝက သို့မဟုတ် ကျွန်ုပ်ထံမှ ကြားနာရသူ၊ ဤသုံးဦးမှ တစ်ပါး ဤပြဿနာကို ဖြေဆိုနိုင်မည့်သူကို တစ်လောကလုံး၌ပင် ကျွန်ုပ် မမြင်ပါ"

ထိုနတ်သားသည် ထိုသို့ လျှောက်ထားပြီး ထိုနေရာ၌ပင် ကွယ်ပျောက်သွား၏။

၉.၁.၁၇၂။ အရှင်ကုမာရကဿပသည် နောက်တစ်နေ့ မနက်ရောက်သောအခါမြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ် ပြီး ထိုအကြောင်းကို လျှောက်ထား၏။ တောင်ပို့-စသည်၏ အဓိပ္ပာယ်ကိုလည်း လျှောက်ထားမေးမြန်း၏။

၉.၁.၁ဂု၃။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဖြေကြား တော်မူ၏-

"ကဿပ---တောင်ပို့-ဟူသော အမည်သည် ဤစန္ဒာ ကိုယ်၏ အမည် ဖြစ်၏။ ဤစန္ဒာကိုယ်သည် မိဘတို့၏ သွေးကြောင့် ဖြစ်လာရ၏၊ ထမင်း၊ မုန့်တို့ဖြင့် မွေးမြူစုဲရ၏။ မြေမြင်းသဘော၊ ပွတ်သပ်ပေးခြေင်းသဘော၊ ဆုပ်နယ် ပေးခြေင်းသဘော၊ ပြိုကွဲခြင်းသဘော၊ ပျက်စီးခြင်းသဘော တို့ ရှိကြ၏။ မဟာဘုတ်လေးပါးဖြင့် တည်ဆောက်ထား၏။ (၁)

ကဿပ---နေ့အခါ၌ ပြုလုပ်ထားသော အမှုကို အာရုံ ပြုပြီး ညအခါ၌ ကြံစည်၏၊ စဉ်းစား၏၊ ထိုသို့ ကြံစည်ခြင်း၊ စဉ်းစားခြင်းသည် ညအခါ၌ အခိုးလွှတ်ခြင်း ဖြစ်၏။ (၂)

ကဿပ---ညအခါ၌ ကြံစည်စဉ်းစားပြီး နေ့အခါ၌ ကိုယ်၊ နူတ်၊ စိတ်တို့ဖြင့် လုပ်ငန်းကို အကောင်အထည်ဖော်ခြင်း သည် နေ့အခါ၌ တောက်ပခြင်း ဖြစ်၏၊ (၃)

ပုဏ္ဏားဆရာကြီး-ဟူသော အမည်သည်မြတ်စွာဘုရား၏ အမည်တော် ဖြစ်၏။ (၄)

တပည့်ပညာရှိ-ဟူသော အမည်သည် သေကွ (ကျင့်ဆဲ) ရဟန်း၏ အမည် ဖြစ်၏၊ (၅)

တူရွင်း-ဟူသော အမည်သည် လောကီ၊ လောကုတ္တရာ ပညာ၏ အမည် ဖြစ်၏၊ (၆)

တူးခြင်း-ဆိုသည်မှာ ကြိုးစားအားထုတ်ခြင်း ဖြစ်၏။ (၇)

တံခါးကျင်မင်းတုပ်-ဟူသော အမည်သည် အဝိဇ္ဇာ (မသိမှု၊ တွေဝေမှု) ၏ အမည် ဖြစ်၏၊ တံခါးကျင်မင်းတုပ်ကို ဖယ်ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ အဝိဇ္ဇာကို ပယ်စွန့်ပါ-ဟု ဆိုလို၏။ (စ)

ဖား-ဟူသော အမည်သည် အပြင်းအထန် အမျက်ထွက် ခြင်း၏ အမည် ဖြစ်၏၊ ဖားကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ အပြင်းအထန် အမျက်ထွက်ခြင်းကိုလည်း ဖယ်စွန့်ပါ-ဟု ဆိုလို၏(၉)

လမ်းနှစ်ခွ-ဟူသော အမည်သည် ဝိစိကိစ္ဆာ (ယုံမှား သံသယ ဖြစ်မှ)၏ အမည် ဖြစ်၏။ လမ်းနှစ်ခွကိုလည်း ဇယ် ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ ဝိစိကိစ္ဆာကိုလည်း ပယ်စွန့်ပါ-ဟု ဆိုလို၏။ (၁၀)

ဆင်ပြာရေစစ်-ဟူသော အမည်သည် နိုဝရကငါးပါး၏ အမည် ဖြစ်၏။ **ဆင်ပြာရေစစ်\***ကိုလည်း ဇယ်ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ နီဝရကငါးပါးကိုလည်း ပယ်စွန့်ပါ-ဟု ဆိုလို၏။ (၁၁)

လိပ်-ဟူသော အမည်သည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါး၏ အမည် ဖြစ်၏။ လိပ်ကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ငါးပါးကိုလည်း ပယ်ရွန့်ပါ-ဟု ဆိုလို၏။ (၁၂)

သန်လျက်နှင့် စဉ်းတီတုံး-ဟူသော အမည်သည် လိုချင် နှစ်သက်ဖွယ် အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ-ဟူသော ကာမဂုက်ငါးပါး၏ အမည် ဖြစ်၏။ သန်လျက်နှင့် စဉ်းတီတုံးကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ ကာမဂုက် ငါးပါးကိုလည်း ပယ်စွန့်ပါ-ဟု ဆိုလို၏။ (၁၃)

သားတစ်-ဟူသော အမည်သည် နှစ်သက်စွဲလမ်းမှု (လောဘ) ၏အမည် ဖြစ်၏ သားတစ်ကိုလည်း ဖယ်ရှားပါ-ဆိုသည်မှာ နှစ်သက် စွဲလမ်းမှု (လောဘ)ကိုလည်း ပယ်စွန့် ပါ-ဟု ဆိုလို၏။ (၁၄)

နဂါး-ဟူသော အမည်သည် ရဟန္ဟာ ဖြစ်တော်မူသော ဖြတ်စွာဘုရား၏ အမည်တော် ဖြစ်၏၊ 'နဂါးကိုကား ထား လိုက်တော့၊ နဂါးကို မရိုက်ပုတ်နှင့်၊ နဂါးကို ရှိခိုးဦးရျပါ' ဆိုသည်မှာ ဖြတ်စွာဘုရားအား မပြစ်မှားနှင့်၊ ဖြတ်စွာဘုရား ကို ရှိခိုးဦးရျပါ-ဟု ဆိုလို၏"(၁၅)

ဤတရားတော်ကို ဖြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ အရှင်ကုမာရကဿပသည်ဖြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ လေသည်။ 9

### ရထဝိနီတသုတိ

၉.၁.၁၇၄။ အခါတစ်ပါး၌ ရာစဂြိုဟ်မြို့ ရှဉ့်နက်တို့အား အစာကျွေးရာဖြစ်သော ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာ ဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရား၏ ဇာတိမြေ၌ သီတင်းသုံးနေ ကြသော ရဟန်းများစွာသည် ဝါကျွတ်သော အခါ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ခဲ့ကြ၏ မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော် ရောက်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားအား ရှိမိုးဦးချပြီး တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေကြ၏။ ထိုရဟန်းတို့အား မြတ်စွာဘုရား သည် ဤသို့ မေးမြန်းတော်မှု၏-

"ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရား၏ ဇာတိမြေ၌ နေကြသော ရဟန်းများအနက်အဘယ်ရဟန်းကို သီတင်းသုံးဖော်များက ဤသို့ ရှီးမွှင်းကြသနည်း-

- (၁) ကိုယ်တိုင်လည်းအလိုနည်း၍ရဟန်းတို့အားလည်း အလိုနည်းကြောင်းစကားကို ဟောပြတတ်သူ၊
- (၂) ကိုယ်တိုင်လည်း ရောင့်ရဲလွယ်၍ ရဟန်းတို့အား လည်း ရောင့်ရဲလွယ်ကြောင်းစကားကို ဟောပြတတ်သူ၊
- (၃) ကိုယ်တိုင်လည်း ဆိတ်ငြိမ်မှုနှင့် ပြည့်စုံ၍ ရဟန်းတို့ အားလည်း ဆိတ်ငြိမ်မှုနှင့် ပြည့်စုံကြောင်းစကားကို ဟောပြ တတ်သု၊

- (၄) ကိုယ်တိုင်လည်း မာတုဂါမများနှင့် မရောနှော၍ ရဟန်းတို့အားလည်း မာတုဂါမများနှင့် မရောနှောကြောင်း စကားကို ဟောပြတတ်သူ၊
- (၅) ကိုယ်တိုင်လည်း ကြိုးစားအားထုတ်၍ ရဟန်းတို့ အားလည်း ကြိုးစားအားထုတ်ကြောင်းစကားကို ဟောပြ တတ်သူ၊
- (၆) ကိုယ်တိုင်လည်း သီလနှင့် ပြည့်စုံ၍ ရဟန်းတို့ အားလည်း သီလနှင့် ပြည့်စုံကြောင်းစကားကို ဟောပြ တတ်သူ၊
- (၇) ကိုယ်တိုင်လည်း သမာဓိနင့် ပြည့်စုံ၍ ရဟန်းတို့ အားလည်း သမာဓိနင့် ပြည့်စုံကြောင်း စကားကို ဟောပြ တတ်သူ၊
- (၈) ကိုယ်တိုင်လည်း ပညာနှင့် ပြည့်စုံ၍ ရဟန်းတို့အား လည်း ပညာနှင့် ပြည့်စုံကြောင်းစကားကို ဟောပြ တတ်သူ၊
- (၉) ကိုယ်တိုင်လည်း ကိလေသာမှ လွတ်မြောက်မှု (အရိယဖိုလ်တရား)နှင့် ပြည့်စုံ၍ ရဟန်းတို့အားလည်း ကိလေသာမှ လွတ်မြောက်မှု (အရိယဖိုလ်တရား)နှင့် ပြည့်စုံ ကြောင်းစကားကို ဟောပြတတ်သူ၊

(၁ဂ)ကိုယ်တိုင်လည်း ပစ္စဝေကွကာဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၍ ရဟန်းတို့အားလည်း ပစ္စဝေကွကာဉာက်နှင့် ပြည့်စုံကြောင်း စကားကို ဟောပြတတ်သူ။

ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရား၏ ဇာတိမြေ၌ နေကြသော ရဟန်းများအနက်အဘယ်ရဟန်းကို သီတင်းသုံးဖော်များက ထိုသို့ ရှီးမွမ်းကြသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---မန္တာကီပုက္ကေးမ၏သား အရှင်ပုဏ္ဏကို ထိုသို့ ချီးမွမ်းကြပါသည် ဘုရား"

၉.၁.၁ဂု၅၊ ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ အနီး၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ အရှင်သာရိပုတြာက ဤသို့ စဉ်းစားတော်မူ၏-

"အရှင်ပုဣာသည် အလွန့်အလွန် ကံကောင်းသူ ဖြစ်ပေ ၏ အရှင်ပုဣာ၏ ဂုက်ကျေးဇူးကို ပညာရှိ သီတင်းသုံးဖော် များက ဘုရားရှင်၏ မျက်မှောက်တော်မှာပင် နှစ်နှစ်ကာကာ ရှီးမွမ်း ပြောဆိုကြ၏။ ထိုသို့ ရှီးမွမ်း ပြောဆိုသည်ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည်လည်း နှစ်သက် သဘောကျတော်မူ၏။ တစ်ရှိန် ရှိန်၌ ငါတို့လည်း အရှင်ပုဣာနှင့် တွေ့ ရတန် ကောင်း၏၊ စကားပြောရတန်ကောင်း၏"

၉.၁.၁၇၆၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇမြိုဟ် မြို့၌ အလိုရိုတော်မူသလောက် သီတင်းသုံးတော်မူပြီး သာဝတ္ထိ မြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ကြွတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်ပုက္ကသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်သို့ ရဦးကပ်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ပုက္ကအား တရားတေားကို ဟောကြားရီးဖြင့်တော်မူ၏။ အရှင်ပုက္ကသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက်သဘောကျစွာ သာဓု အနေတေနာ ခေါ် ဆိုပြီးမြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုးဦးရချို့ အန္ဓဝန် တောသို့ နေ့စင်းပိုင်း သီတင်းသုံးဖို့ရာ ကြွရောက်၏

၉.၁.၁၇၇။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက အရှင် သာရိပုတြာ၏ ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ဤသို့ လျှောက်ထား ၏-

"အရှင်ဘုရား---အရှင်ဘုရား မပြတ် ရီးမွမ်းနေသော အရှင်ပုဏ္ဏ အနွဝန်တောသို့ နေ့ခင်းပိုင်း သီတင်းသုံးဖို့ရာ ကြွသွားတော်မူပါဗီ"

ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာက စပ်မြန်မြန် နေရာထိုင်ကို ယူတော်မူ၍ အရှင်ပုက္ကာ၏ ဦးခေါင်းကို မပြတ်ကြည့်လျက် အရှင်ပုက္ကာ၏ နောက်သို့ တကောက်ကောက် လိုက်တော်မူ ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်ပုက္ကာသည် အန္ဓဝန်တောထဲသို့ ဝင်ပြီး သစ်ပင်တစ်ပင်၏ အောက်၌ နေ့စင်းပိုင်း တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံးသည့်အနေဖြင့် ထိုင်နေတော်မူ၏။ အရှင် သာရီပုတြာကလည်း အနွဝန်တောထဲသို့ ဝင်ပြီး သစ်ပင် တစ်ပင်၏ အောက်၌ နေ့စင်းပိုင်း တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံး သည့်အနေဖြင့် ထိုင်နေတော်မူ၏၊ ညနေရောက်သော အခါ အရှင်သာရီပုတြာသည် တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံးရာမှ ထတော်မူပြီး အရှင်ပုဏ္ဏ၏ထံသို့ ကြွတော်မူ၏။ အရှင်ပုဏ္ဏ ထံသို့ ရောက်သော အခါ အရှင်ပုဏ္ဏအား ဤသို့ မေးမြန်း တော်မူ၏-

၉.၁.၁ဂု၈။ "ငါ့ရှင်--- မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသလော"

"ကျင့်ပါသည် အရှင်ဘုရား"

"င့ါရှင်---သီလဝိသုဒ္ဓိ (စင်ကြယ်သော သီလ)အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါ သလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၁)

"င့ါရှင်---စိတ္တဝိသုဒ္ဓိ (စင်ကြယ်သော ဈာန်စိတ်)အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါ သလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၂)

"င့ါရှင်---ဒိဋ္ဌိဝိသုဒ္ဓိ (စင်ကြယ်သော အမြင်၊ နာမ်နှင့် ရုပ်ကို အမှန်အတိုင်း သိမြင်မှု) အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၃)

"င့ါရှင်---ကခါဝိတရကဝိသုဒ္ဓိ (စင်ကြယ်သော ကခါ ဝိတရကဉာက်၊ ယုံမှားမှုကင်း အကြွင်းမဲ့ ယုံကြည်မှု ရှိသော ဉာက်) အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၄)

"င့ါရှင်---မဂ္ဂါမဂ္ဂဉာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိ (လမ်းမှန် မမှန်ကို သိမြင်သည့် စင်ကြယ်သော ဉာက်အမြင်) အတွက် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၅)

"ငါ့ရှင်---ပဋိပဒါဉာကဿနဝိသုဒ္ဓိ (စင်ကြယ်သော

Q00

မဂ်ရကြောင်း ဉာက်အမြင်) အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၆)

"ငါ့ရှင်---ဉာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိ (စင်ကြယ်သော ဖဂ်ဉာက်) အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသလော"

"မဟုတ်ပါ အရှင်ဘုရား" (၇)

"ငါ့ရှင်---သို့ဖြစ်လျှင် ဘာအတွက် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသနည်း"

"အနပါဒါပရိနိဗ္ဗာန် (စွဲလမ်းဖွယ်ကင်းရာနိဗ္ဗာန်) အတွက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပါသည် အရှင်ဘုရား"

"င့ါရှင်---သီလဝိသုဒ္ဓိသည် အနပါဒါပရိနိဗ္ဗာန် ဖြစ်ပါ သလော"

"မဖြစ်ပါ အရှင်ဘုရား"

"စိတ္တဝိသုဒ္ဓိ၊ ဒိဋိဝိသုဒ္ဓိ၊ ကစ်ါဝိတရကဝိသုဒ္ဓိ၊ မဂ္ဂါ-မဂ္ဂဉာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိ၊ ပဋိပဒါဉာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိ၊ ဉာက-ဒဿနဝိသုဒ္ဓိတို့သည် အနုပါဒါပရိနိဗ္ဗာန် ဖြစ်ပါသလော"

"မဖြစ်ပါ အရှင်ဘုရား"

"ငါ့ရှင်---ဤဝိသုဒ္ဓိခုနစ်ပါးနှင့် ကင်း၍ အနပါဒါပရိနိဗ္ဗာန် ဖြစ်နိုင်ပါသလော"

"မဖြစ်နိုင်ပါ အရှင်ဘုရား"

"ငါ့ရှင်---သို့ဖြစ်လျှင် သင်၏ ဆိုလိုရင်း အဓိပ္ပာယ်ကို အဘယ်သို့ မှတ်ရပါမည်နည်း"

၉.၁.၁၅၉။ "အရှင်ဘုရား---အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရား သည် ဝိသုဒ္ဓိခုနစ်ပါးကို အနပါဒါပရိနိဗ္ဗာန်-ဟု ဟောပြခဲ့လျှင် စွဲလမ်းဖွယ်ရှိသောတရားဖြစ်ပါလျက်စွဲလမ်းဖွယ်ကင်းသော ပရိနိဗ္ဗာန်-ဟု ဟောပြရာ ရောက်ပါသည် ဘုရား။

အကယ်၍ဤ၆သုဒ္ဓိခုနစ်ပါးနှင့်ကင်းပြီးအနပါဒါပရိနိတ္တန် ဖြစ်နိုင်ခဲ့ပြန်လျှင်လည်း ပုထုဇဉ်သည်ပင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံနိုင် သည်-ဟု အဓိပ္ပာယ် ရောက်ပါလိမ့်မည် ဘုရား၊ ပုထုဇဉ်မှာ ဤ၆သုဒ္ဓိခုနစ်ပါး မရှိပါဘုရား၊ အရှင်ဘုရားကို တပည့်တော် ဥပမာဖြင့် လျှောက်ထားပါမည်ဘုရား၊ ဥပမာဖြင့် လျှောက် ထားမှ တချို့ပညာရှိများက ဆိုလိုရင်းအဓိပ္ပာယ်ကို သဘောပေါက်ကြပါသည် ဘုရား"

၉.၁.၁၈၀။ "အရှင်ဘုရား---သာဝတ္ထိမြို့၌ နေသော ပသေနဒီကောသလမင်းသည် သာကေတမြို့၌ အဆော တလျင် ပြုဖွယ်ကိစ္စ တစ်စုံတစ်ရာ ပေါ်ပေါက်လာသည် ဆိုပါတော့။ သို့ဖြစ်၍ ပသေနဒီကောသလမင်းအား သာဝတ္ထိ မြို့နှင့် သာကေတမြို့တို့၏ အကြား၌ မြင်းရထား ခုနစ်စီးကို ဆက်သကြ၏။ ထိုအခါ၌ ပသေနဒီကောသလမင်းသည် သာဝတ္ထိ၏ မြို့တံခါး၌ ပထမမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ ပထမမြင်းရထားဖြင့် ဒုတိယမြင်းရထားကို မီလာသောအခါ ပထမမြင်းရထားကို စွန့်ပြီး ဒုတိယမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ ဒုတိယမြင်းရထားဖြင့် တတိယမြင်းရထားကို မီလာသော အခါ ဒုတိယမြင်းရထားကို စွန့်ပြီး တတိယမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ တတိယမြင်းရထားဖြင့် စတုတ္ထမြင်းရထားကို မီလာသောအခါ တတိယမြင်းရထားကို စွန့်ပြီး စတုတ္ထ မြင်းရထားကို တက်စီး၏။ စတုတ္ထမြင်းရထားဖြင့် ပဉ္စမ မြင်းရထားကို မီလာသောအခါ စတုတ္ထမြင်းရထားကို စွန့်ပြီး ပဉ္စမမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ ပဉ္စမမြင်းရထားဖြင့် ဆဋ္ဌမ မြင်းရထားကို မီလာသောအခါ ပဉ္စမမြင်းရထားကို စွန့်ပြီး ဆဋ္ဌမမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ ဆဋ္ဌမမြင်းရထားဖြင့် သတ္တမ မြင်းရထားကို မီလာသောအခါ ဆဋ္ဌမမြင်းရထားကို စွန့်ပြီး သတ္တမ်မြင်းရထားကို တက်စီး၏။ သတ္တမမြင်းရထား ဖြင့် သာကေတမြို့တံခါးသို့ ဆိုက်ရောက်လာ၏။ ထို ပသေနဒီကောသလမင်းကို မိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်း ဆွေမျိုးသားချင်းများက 'အရှင်မင်းကြီး---ဤရထားဖြင့် သာဝတ္ထိမှ သာကေတသို့ လာခဲ့ပါသလား'ဟု မေးကြ၏။ အရှင်ဘုရား---ပသေနဒီကောသလမင်းသည် အဘယ်သို့ ဖြေမှ မှန်ကန်စွာ ဖြေရာ ရောက်ပါမည်နည်း"

"င့ါရှင်---ပသေနဒီကောသလမင်းသည် ဤသို့ ဖြေမှ
မှန်ကန်စွာ ဖြေရာရောက်လိမ့်မည်။ ဤသာဝတ္ထိမြို့၌
နေသော င့ါအား သာကေတမြို့၌ အဆောတလျင် ပြုဖွယ်
ကိစ္စ တစ်စုံတစ်ရာ ပေါ် ပေါက်လာ၏။ သို့ဖြစ်၍ ငှါအား
သာဝတ္ထိမြို့နှင့် သာကေတမြို့တို့၏ ကြား၌ မြင်းရထား
ခုနစ်စီး ဆက်သကြ၏။ ထိုအခါ၌ ငါသည် သာဝတ္ထိမြို့တံခါး
၌ ပထမမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ ပထမမြင်းရထားဖြင့်
ဒုတိယမြင်းရထားကို စီလာသောအခါ ပထမမြင်းရထားကို
စိန်ပြီး ဒုတိယမြင်းရထားကို တက်စီး၏။ ဒုတိယမြင်းရထားဖြင့်
ဖြင့် တတိယမြင်းရထားကို စီလာသောအခါ ဒုတိယ
မြင်းရထားကို စွန့်ပြီး တတိယမြင်းရထားကို စကာသော

"အရှင်ဘုရား---ထိုဥပမာအတိုင်းပါပဲ ဘုရား၊ သီလဝိသုဒ္ဓိသည် စိတ္တဝိသုဒ္ဓိဖြစ်သည်အထိသာ အကျိုးပေးနိုင်
ပါသည် ဘုရား၊ စိတ္တဝိသုဒ္ဓိသည် ဒီဋိဝိသုဒ္ဓိ ဖြစ်သည်
အထိသာ အကျိုးပေးနိုင်ပါသည် ဘုရား၊ ဒီဋိဝိသုဒ္ဓိ ဖြစ်သည်
အထိသာ အကျိုးပေးနိုင်ပါသည် ဘုရား၊ ဒီဋိဝိသုဒ္ဓိသည်
ပါသည် ဘုရား၊ ကစ်ါဝိတရကစ်သုဒ္ဓိသည် မဂ္ဂါမဂ္ဂညာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိ ဖြစ်သည်အထိသာ အကျိုးပေးနိုင်ပါသည်
ဘုရား၊ မဂ္ဂါမဂ္ဂညာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိသည် ပဋိပဒါညာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိ ဖြစ်သည်အထိသာ အကျိုးပေးနိုင်ပါသည်
ဘုရား၊ ပဋိပဒါညာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိသည် ညကဒေသနဝိသုဒ္ဓိ ဖြစ်သည်အထိသာ အကျိုးပေးနိုင်ပါသည် ဘုရား၊
ညာကဒဿနဝိသုဒ္ဓိသည် အနုပါဒါပရိနိတ္စန် ရသည်
အထိသာ အကျိုပေးနိုင်ပါသည် ဘုရား၊ အရှင်ဘုရား---အနုပါဒါပရိနိတ္စာန် အတွက် မြတ်စွာဘုရားထဲတော်၌
မြတ်သော အကျိုင်ကို ကျင့်သုံးပါသည် ဘုရား၊"

၉.၁.၁၈၁။ ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာက အရှင်ပုဏ္ဏ အား ဤသို့ ဖေးမြန်းတော်မှု၏-

"ငါ့ရှင်---ငါ့ရှင်၏ဘွဲ့ အဘယ်သို့ ခေါ် သနည်း၊ ငါ့ရှင်ကို သီတင်းသုံးဖော်များက ဘယ်သူ-ဟု သိကြသနည်း"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်၏ ဘွဲ့ က ပုဏ္ဏပါ၊ တပည့် တော်ကို သီတင်းသုံးဖော်များက မန္တာကိုသား-ဟု သိကြ ပါသည် ဘုရား"

"ငါ့ရှင်တို့---အံ့ဩစရာကောင်းပါပေစွ၊ ထူးဆန်းပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမတော်ကို ကောင်းစွာသိသော တပည့်ပီဝီ အရှင်ပုက္ကသည် အလွန့်အလွန် လေးနက် လှသော ပုစ္ဆာများကို နှစ်နှစ်ကာတာ ဖြေကြားတော်မူပါ ပေ၏ အရှင်ပုက္ကကို ဗူးမြော်ခွင့်၊ ဆည်းကဝိခွင့် ရကြသော သီတင်းသုံးဖော်များသည် အရှင်ပုက္ကကို ဖေါင်းစုအသွင် ထိပ်ပေါ် တင်ထားနိုင်မှ ဗူးမြော်ခွင့်၊ ဆည်းကဝ်ခွင့် ရကြစေ ကာမှ သူတို့သည် အလွန့်အလွန် ကံကောင်းသူများသာ ဖြစ်ကြ၏ အရှင်ပုက္ကကို ဗူးမြော်ခွင့်၊ ဆည်းကဝိခွင့် ရကြ သော ငါတို့လည်း အလွန့်အလွန် ကံကောင်းကြ၏"

ထိုအခါ၌ အရှင်ပုဏ္ဏက အရှင်သာရိပုတြာအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဘုရား---အရှင်ဘုရား၏ ဘွဲ့တော် အဘယ်သို့ ခေါ်ပါသနည်း ၊ အရှင်ဘုရားကို သီတင်းသုံးဖော်များက ဘယ်သူ-ဟု သိကြပါသနည်း"

"ငါ့ရှင်---ဝါ၏ ဘွဲ့ က ဥပတိဿပါ၊ ငါ့ကို သီတင်းသုံးဖော် များက သာရိပုတြာ (သာရိပုဣေးမ၏ သား)-ဟု သိကြ၏"

"ဪ---ဘုရားရှင်နှင့် တူသော သာဝကကြီးတစ်ပါးနှင့် အတူ ဆွေးနွေးနေရပါလျက် "အရှင်သာရိပုတြာ"ဟု မသိခဲ့ လေစွတကား။ အကယ်၍ "အရှင်သာရိပုတြာ"ဟု တပည့် တော်တို့ သိခဲ့လျှင်လည်း ဤမျှအထိ ဟောပြမိမည် မဟုတ် ပါ၊ ငါ့ရှင်တို့---အံ့ဩဖွယ်ကောင်းပေစွ၊ ထူးဆန်းပါပေစွ။ မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမတော်ကို ကောင်းစွာ သိသော တပည့်ပီပီ အရှင်သာရိပုတြာသည် အလွန့်အလွန် လေးနက် လှသော ပုစ္ဆာများကို နှစ်နှစ်ကာကာ မေးမြန်းတော်မူပါပေ၏။ အရှင်သာရိပုတြာကို ဖူးမြော်ခွင့်၊ ဆည်းကပ်ခွင့် ရကြသော သီတင်းသုံးဖော်များသည် အလွန့်အလွန် ကံကောင်းကြ၏။ သီတင်းသုံးဖော်များသည် အရှင်သာရိပုတြာကို ခေါင်းခု အသွင် ထိပ်ပေါ် တင်ထားနိုင်မှ ဖူးမြော်ခွင့်၊ ဆည်းကပ်ခွင့် ရကြစေကာမူ သူတို့သည် အလွန်အလွန် ကံကောင်းသူ များသာ ဖြစ်ကြ၏။ အရှင်သာရိပုတြာကို ဖူးမြော်ခွင့်၊ ဆည်းကပ်ခွင့်ရကြသော ငါတို့လည်း အလွန့်အလွန် ကံတောင်းကြ၏"

ရဟန္တာကြီးနစ်ပါးသည် ထိုသို့ အချင်းချင်း ပြောဆို ဆွေးနွေးရမှုကို အပြန်အလှန် ဝမ်းပြောက်ဝမ်းသာ သာစု ခေါ်ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

# 9

### နိုင္ပါပသုတ္ခ်

၉.၁.၁၀၂။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့---မြက်စင်းစိုက်ပျိုးသော သားမှဆိုးသည် 'ဝါ စိုက်ပျိုးထားသော ဤမြက်စင်းကို သားသမင်များ စားကြ၍ အသက်ရှည်ကြပါစေ၊ အဆင်းလှကြပါစစ'ဟူသော ရည်ရွယ် ရက်ဖြင့် သားသမင်အပေါင်းအတွက် မြက်စင်းကို စိုက်ပျိုး ပေးထားသည် မဟုတ်။ ရဟန်းတို့---အမှန်အားဖြင့် မြက်စင်း စိုက်ပျိုးသော သားမှဆိုးသည် 'ငါ စိုက်ပျိုးထားသော ဤ မြက်စင်းထဲသို့ သားသမင်များ သက်ဆင်းကြပြီး တွေတွေ ဝဝဝေ အစာမြက်တို့ကို စားကြလိမ့်မည်။ တိုသို့ စားကြပြီး အတယစ်ကြလိမ့်မည်။ အတယစ်ပြီး မေ့လျော့ကြလိမ့်မည်။ မေ့လျော့သော အခါ ဤမြက်စင်းတဲ၌ပင် အလ်ရှိတိုင်း ပြုလုပ်မှုကို ခံကြရလိမ့်မည်'ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့်သာ သားသမင်အပေါင်းအတွက် မြက်စင်းကို စိုက်ပျိုးထား၏။

၉.၁.၁၈၃။ ရဟန်းတို့---သားသမင်အုပ် လေးအုပ် ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုလေးအုပ်အနက် ပထမ သားသမင် အုပ်သည် မုဆိုးစိုက်ပျိုးထားသော ထိုမြက်စင်းထဲသို့ သက်ဆင်းပြီး အစာမြက်တို့ကို တွေတွေဝေဝေ စားသောက် ခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စားသောက်ပြီး အစာယစိခဲ့ကြ၏။ အစာ ယစ်ပြီး မေ့လျော့နေခဲ့ကြ၏။ မေ့လျော့နေကြသော အခါ ထိုမြက်စင်းထိ၌ပင် မှထိုး၏ အလိုရှိတိုင်း ပြုမူတို စံခဲ့ကြရ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ပထမသားသမင်အုပ် မှထိုးစက်ကွင်းမှ မလွတ်ကင်းပုံ ဖြစ်၏။ (၁)

၉.၁.၁၄ေ။ ရဟန်းတို့ --- ခုတိယသားသမင်အုပ်ကား 'ပထမ သားသမင်အုပ်သည် မြက်င်းထဲ သက်ဆင်း စားမိရွိ မူဆိုး၏က်ကွင်းမှ မလွတ်ကင်းခဲ့တြ၊ ဝါတို့ကားမြက်ငေးထဲ သက်ဆင်းစားခြင်း၊ အန္တရာယ်များသော အစားအစာကို စားခြင်းမှ လုံးဝ ရောင်ကြဉ်ပြီး တောအုပ်ကြီးထဲသို့ ဝင်နေ ကြမှ ဖြစ်မည် ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏ ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး သူတို့ သည် မြက်ဝင်းထဲ သက်ဆင်း စားခြင်း၊ အန္တရာယ်များသော အစားအစာကို စားခြင်းမှ လုံးဝ ရောင်ကြဉ်ပြီး တောအုပ်ကြီး ထဲသို့ ဝင်နေခဲ့ကြ၏၊ သို့သော် နေဥတု၏ နောက်ဆုံးလ၌ မြက်နှင့် ရေ ခြောက်သွေ့ ကုန်စန်းသော အခါ ထိုသားသင် များ၏ ကိုယ်ခန္ဓာသည် ဆုတ်ယုတ်လာ၏၊ သို့ဖြစ်၍ သူတို့သည် ထုံ၏ ခွန်အားသည် ဆုတ်ယုတ်လာ၏၊ သို့ဖြစ်၍ သူတို့သည် မရာကိသောအခါ မြက်များကို တွေတွေဝေဝေ စားသောက် ခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စားသောက်ပြီး အစာယစ်ခဲ့ကြ၏။ ထုတ်သို့ ယစ်ပြီး မေ့လျော့နေခဲ့ကြ၏။ မေ့လျော့နေကြသော အခါ ထိုမြက်စင်းထဲ၌ပင် မုဆိုး၏ အလိုရှိတိုင်း ပြုမူကို စံခဲ့ကြရ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ဒုတိယသားသမင်အုပ် မုဆိုးစက်ကွင်း မှ လျှတ်ကင်းပုံ ဖြစ်၏။ (၂)

၉.၁.၁၈၅။ ရဟန်းတို့ --- တတိယသားသမင်အုပ်ကား 'ဒုတိယသားသမင်အုပ်သည် မုဆိုး၏ မြက်ဝင်းထဲ ပြန်ဆင်း စားစိရွ် မုဆိုး၏ ကော်ငန်းက ပြန်ဆင်း စားစိရွ် မုဆိုး၏ ကော်ငွင်းမှ မလွတ်ကင်းခဲ့ကြ၊ ဝါတို့ကား မုဆိုး၏ ထိုမြက်ဝင်းထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ အတမြက်တို့ကို မတွေမဝေ စားသောက်ကြမည်။ ထိုအခါ၌ အစာမယစ်ကြ၊ မမေ့မလျော့ကြ၍ မုဆိုး၏ အလိုရိုတိုင်းပြုမှုကို စံကြရ လိမ့်မည် မဟုတ်'ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားမြီးထိုသားသမင်များသည် မုဆိုး၏ ထိုမြက်ဝင်းနားမှာ ဝင်ကျင်း ဖွဲ့ခဲ့ကြ၏ သုတိုသည် မုဆိုး၏ ထိုမြက်ဝင်းနားမှာ ဝင်ကျင်း ဖွဲ့ခဲ့ကြ၏ သုတိုသည် မုဆိုး၏ ထိုမြက်ဝင်းထဲသို့ မသက်ဆင်း ကြဘဲ စာမြက်တို့ကို မတွေမဝေ စားသောက်ကြ၏။ ထို အခါ၌ အစာမယစ်ကြု၊ မေမ့မလျော့ကြ၍ မုဆိုး၏ အလို ရိုတိုင်း ပြုမှုကို မစ်ခဲ့ကြရ။

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ မှဆိုးနှင့် မှဆိုး၏ ပရိသတ်တို့ သည် 'ဤတတိယသားသမင်အုပ်သည် ပါးပါးနပ်နပ် လှည့်ပတ်တတ်လှ၏၊ တန်ခိုးရှိသော ဘီလူးများသဗ္ဗယ် ဖြစ်လှ၏၊ ဤမြက်ခင်းကို စားသွားကြသော်လည်း သူတို့၏ လာရာလမ်း၊ ပြန်ရာလမ်းကို မသိရ၊ အကယ်၍ ငါတို့ ဤမြက်ခင်းကို အနီးအနား ပတ်ပတ်လည် အရပ်အားလုံးနှင့် တက္က အဖျား၌ တုတ်တပ်ထားသော ပိုက်ကွန်ကြီးများဖြင့် လွှမ်းခြုံကြရလျှင် တတိယသားသမင်အုပ်၏ နေရာကို တွေ့နိုင်စရာ ရှိ၏'ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားကြပြီး သူတို့သည် ထိုမြက်ခင်းကို အနီးအနား ပတ်ပတ်လည် အရပ်အားလုံးနှင့် တကွ အဖျား၌ တုတ်တပ်ထားသော ပိုက်ကွန်ကြီးများဖြင့် လွှမ်းခြုံခဲ့ကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ သူတို့သည် တတိယသားသမင်အုပ်၏ နေရာကို တွေ့ခဲ့ကြ၏။ ထိုနေရာ ၌ပင် သားသမင်များကို ဇမ်းမိခဲ့ကြ၏။ ရဟန်းတို့--- ဤကား တတိယသားသမင်အုပ် မှဆိုးစက်ကွင်းမှ မလွတ်ကင်းပုံ ල්රිණි (දා)

၉.၁.၁၈၆၊ ရဟန်းတို့---စတုတ္ထသားသမင်အုပ်သည် 'တတိယသားသမင်အုပ်သည် မုဆိုး၏ ပြက်ခင်းနား၌ ဝပ်ကျင်းထားမိရွှိ မုဆိုး၏ စက်ကွင်းမှ လျွောက်ကင်းခဲ့ကြ၊ ပြတို့ကား မုဆိုးနှင့် မုဆိုး၏ ပေါ်တတ်တို့ ရေရာက်ပေါက်နိုင် သော နေရာ၌ ဝပ်ကျင်းဖွဲ့ ရှိ နေကြမည်။ မုဆိုး၏ထိုမြက်ဝင်း ထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ အစာမြက်တို့ကို မတွေမဝေ စား သောက်ကြမည်။ ထိုအခါ၌ အစာမယစ်ကြ၊ မမေ့ကျော့ ကြ၍ မှဆိုး၏ အလိုရှိတိုင်း ပြုမှုကို ခံကြရလိမ့်မည် မဟုတ်' ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားကြပြီး ထိုသားသမင်များ သည် မှဆိုးနှင့် မှဆိုး၏ ပရိသတ်တို့ မရောက်ပေါက်နိုင်သော နေရာ၌ ဝပ်ကျင်းဖွဲ့၍ နေခဲ့ကြ၏။ မုဆိုး၏ မြက်ခင်းထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ အစာမြက်တို့ကို မတွေမဝေ စားသောက်ခဲ့ ကြ၏။ ထိုအခါ၌ ထိုစတုတ္ထသားသမင်များသည် အစာ မယစ်ကြ၊ မမေ့လျော့ကြ၍ မှဆိုး၏ အလိုရှိတိုင်း ပြုမှုကို မခံကြရတော့၊ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ မှဆိုးနှင့် မှဆိုး၏ ပရိသတ်တို့သည် 'အကယ်၍ ငါတို့ စတုတ္ထသားသမင် များကို ထိတ်လန့်စေခဲ့လျှင် သူတို့သည် တရြားတရြား သားသမင်များကို အဆင့်ဆင့် ထိတ်လန့်စေကြလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ၌ သားသမင်အားလုံး ငါတို့၏ ဤမြက်ခင်းကို စွန့်လွှတ်သွားကြလိမ့်မည်။ ထို့ကြောင့် စတုတ္တသားသမင် များကို ငါတို့ လျစ်လျူရှထားတာ ကောင်းပါသည်'ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားခဲ့ကြပြီး သူတို့သည် စတုတ္ထ သားသမင်များကို လျစ်လျူရှုခဲ့ကြ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား စတုတ္ထသားသမင်အုပ် မှဆိုး၏စက်ကွင်းမှ လွတ်ကင်းပုံ ဖြစ်၏။ (၄)

၉.၁.၁၈၇။ ရဟန်းတို့--- အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို သိလွယ် ဖို့ရာ ဤဥပမာကို ငါဘုရား ပေးတော်မူ၏။ ဤနေရာ၌ အနက်အဓိပ္ပာယ်က မြက်စင်း-ဆိုသည်မှာ ကာမဂုက်င်းပါး ဖြစ်၏။ မုဆိုး-ဆိုသည်မှာ မာရ်နတ်ယုတ် ဖြစ်၏။ မုဆိုး၏ ပရိသတ်-ဆိုသည်မှာ မာရ်နတ်၏ ပရိသတ် ဖြစ်၏။ သား သမင်များ-ဆိုသည်မှာ သမက။ ပြာဟူက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)များ ဖြစ်ကြ၏။

၉.၁.၁၈၈၊ ရဟန်းတို့---သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်) လေးမျိုး ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုလေးမျိုး အနက်ပထမသမက၊ဗြာဟွက(သူတော်ဝင်၊သူတော်မြတ်) တို့သည် မာရ်နတ် စိုက်ပျိုးထားသော ကာမဂုက်မြက်ခင်း ထဲသို့ သက်ဆင်းပြီး ဘောဇဉ်တို့ကို တွေတွေဝေဝေ သုံးဆောင်ခဲ့ကြ၏၊ ထိုသို့ သုံးဆောင်ပြီး အစာယစ်ခဲ့ကြ၏၊ အစာယစ်ပြီး မေ့လျော့နေခဲ့ကြ၏၊ မေ့လျော့နေကြသော အခါ ထိုကာမဂုက်မြက်ဝင်းထဲ၌ပင်မာရ်နတ်၏ အလိုရှိတိုင်း ပြုမူကို ခံခဲ့ကြရ၏။ ရဟန်းတို့--- ဤတား ပထမသမက၊ ငြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ မာရ်နတ်၏ စက်ကွင်းမှ မလွတ်ကင်းပုံ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုပထမ သမက၊ ဇြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ပထမသားသမင်အုပ်နှင့် တူသည်-ဟု ငါဘုရား ဟောကြား တော်မှု၏။ (၁)

၉.၁.၁၉၉။ ရဟန်းတို့---ဒုတိယသမက၊ ပြာဟွက

#### ကြီဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကား 'ပထမ သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းထဲ သက်ဆင်း သုံးဆောင်မိကြ၍ မာရ် နတ်၏ စက်ကွင်းမှ မလွတ်ကင်းခဲ့ကြ၊ ငါတို့ကား ကာမဂုက် မြက်စင်းထဲ သက်ဆင်း သုံးဆောင်ခြင်း၊ အန္တရာယ်များသော အစားအစာကို သုံးဆောင်ခြင်းမှ လုံးဝ ရှောင်ကြဉ်ကြပြီး တောအုပ်ကြီးထဲသို့ ဝင်နေကြမှ ဖြစ်မည်'ဟု စဉ်းစားခဲ့ ကြ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားပြီး သူတို့သည် ကာမဂုက် မြက်စင်းထဲ သက်ဆင်း သုံးဆောင်ခြင်း၊ အန္တရာယ်များသော အစားအစာ ကို သုံးဆောင်ခြင်းမှ လုံးဝ ရှောင်ကြဉ်ပြီး တောအုပ်ကြီး ထဲသို့ ဝင်နေခဲ့ကြ၏။ သူတို့သည် ထိုတောအုပ်ကြီးထဲ၌ ဟင်းရွက်စိမ်း၊ သမန်းမြက်သီးဆန်၊ ကြိတ်သီးဆန်၊ သားရေ ဖတ်၊ အစေးမှော်၊ ဆန်ကွဲ၊ ထမင်းချိုး၊ နမ်း၊ မုန့်သက်၊ မြက်၊ နွားချေး၊ ကြွေကျသော သစ်သီး၊ တောသစ်မြစ်သစ်သီး-စသော အလိုအလျောက်ဖြစ်သော အစားအစာများကို စားသောက် သုံးဆောင်နေထိုင်ခဲ့ကြ၏။ သို့သော် နွေဥတု၏ နောက်ဆုံးလ၌စားသောက်စရာခြောက်သွေ့ ကုန်ခန်းသော အခါ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့၏ ခန္ဓာကိုယ်သည် အလွန် ပင်ပန်း ကြုံလိုလာ၏။ သူတို့၏ ခွန်အားသည် ဆုတ်ယုတ်လာ၏။ ခွန်အား ဆုတ်ယုတ် လာသော အခါ တော၌ နေလိုသော စိတ်သည် ဆုတ်ယုတ် လာ၏။ ထို့ကြောင့် မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းထဲသို့ ပြန်ဆင်းလာခဲ့ကြ၏။ ဘောဇဉ်တို့ကို တွေတွေဝေဝေ သုံးဆောင်ခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ သုံးဆောင်ပြီး အစာယစ်ခဲ့ကြ၊ မေ့လျော့ခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ မာရ်နတ်၏ အလိုရိုတိုင်း ပြုမှုကို စံခဲ့ကြရ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ဒုတိယသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ မာရ်နတ်စက်ကွင်းမှ မလွှတ်ကင်းပုံ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုဒုတိယသမဂျာ၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဒုတိယ သားသမင်အုပ်နှင့် တူသည်-ဟု ငါဘုရား ဟောကြား တော်မူ၏။ (၂)

၉.၁.၁၉၀၊ရဟန်းတို့ တတိယသမက၊ ငြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကား 'ဒုတိယသမက၊ ငြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မာရ်နတ်အဲ ကာမဂုက်မြက်ခင်းထဲသို့ ပြန်ဆင်းမိရွိ မာရ်နတ်အဲ တက်တွင်းမှ မလွတ်ကင်းခဲ့ကြ၊ ငါတို့ကား မာရ်နတ်အဲ ကာမဂုက်မြက်ခင်းကို အခိုပြု၍ ကာမဂုက်မြက်ခင်းအဲ အနီးအနား၌ နေထိုင်ကြမည်။ မာရ်နတ်အဲ ကာမဂုက် မြက်ခင်းထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ ဘောစဉ်တို့ကို တွေမဝေ သုံးဆောင်ကြမည်။ ထိုအခါ၌ အစာမယစ်ကြ၊ မမေ့မလျာ ကြ၍ မာရ်နတ်အဲ အလိုရိုတိုင်း ပြုမူကို ခံကြရလိမ့်စည် မဟုတ်'ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏ ထိုသို့ စဉ်းစားကြပြီး သူတို့သည် မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းကို အနီပြု၍ ကာမဂုက် မြက်ခင်း၏ အနီးအနား၌ နေထိုင်ခဲ့ကြ၏။ မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ ဘောစဉ်တို့ကို မတွေမဝေ သုံးဆောင်ခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ အစာမယစ်ကြ၊ မမေ့မလျော့ကြ၍ မာရ်နတ်၏ အလိုရိုတိုင်းပြုမှုကို မစ်ကြ၏၊ သို့သော် သူတို့သည် 'လောကသည် မြီ၏' စသောအားဖြင့် မှားသော အယူရိုသူများ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏။ ပောန်းတို့----ကြံကား တတိယ သမက။ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ မာရ်နတ်စက်ကွင်းမှ မလွတ်ကင်းပုံ မြစ်၏။ ရဟန်းတို့----ထိုတတိယသမက။ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် တတိယသားသမင်အုပ်နှင့် တူသည်-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ (၃)

၉.၁.၁၉၁။ ရဟန်းတို့---စတုတ္ထသမက၊ ဗြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကား 'တတိယသမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းအနီး၌ နေထိုင်မိကြ၍ မာရ်နတ်၏ စက်ကွင်းမှ မလွှတ်ကင်းခဲ့ကြ။ ငါတို့ကား မာရ်နတ်နှင့် မာရ်နတ်၏ ပရိသတ် မရောက်နိုင်သော နေရာ၌ နေကြမည်။ မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ ဘောဇဉ်တို့ကို မတွေမဝေ သုံးဆောင်ကြမည်။ ထိုအခါ၌ အစာမယစ်ကြ၊ မမေ့မလျော့ကြ၍ မာရ်နတ်၏ အလိုရိုတိုင်း ပြုမှုကို ခံကြရလိမ့်မည် မဟုတ်'ဟု စဉ်းစားခဲ့ကြ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားကြပြီး သူတို့သည် မာရ်နတ်နှင့် မာရ်နတ်၏ ပရိသတ် တို့ မရောက်နိုင်သော နေရာ၌ နေထိုင်ခဲ့ကြ၏။ မာရ်နတ်၏ ကာမဂုက်မြက်ခင်းထဲသို့ မသက်ဆင်းဘဲ ဘောဇဉ်တို့ကို မတွေမဝေ သုံးဆောင်ခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ အစာမယစ်ကြ၊ မမေ့လျော့ကြ၍ မာရ်နတ်၏ အလိုရှိတိုင်း ပြုမှုကို မခံခဲ့ကြရ။ ရဟန်းတို့---ဤကား စတုတ္ထသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ မာရ်နတ်၏ စက်ကွင်းမှ လွှတ်ကင်းပုံ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုစတုတ္ထသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်)တို့သည်စတုတ္ထ သားသမင်အုပ် နှင့် တူသည်-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ (၄)

၉.၁.၁၉၂။ ရဟန်းတို.--မာရ်နုတ်နှင့် မာရ်နုတ်၏ ပရိသတ်တို့ မရောက်နိုင်သော အရပ်-ဆိုသည်မှာ အဘယ် နည်းဟူမူ- ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထ ဈာန်၊ အရူပဈာန်လေးပါးနှင့် နိုရောသေမာပတ်တို့ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ရဟန်းတစ်ပါးသည် နေဝသညာနာသညာ-ယတနဈာန်ကို အကြွင်းမဲ့ လွန်မြောက်၍ သညာနှင့် ဝေဒနာ တို့ ချုပ်ရာ နီရောသေမာပတ်ကို ဝင်စား၍ နေ၏။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

ထိုမျာန်းသည်မဂ်ပညာဖြင့်သစွာကိုသိမြင်ပြီးသည့်အတွက် အာသဝေါများ ကုန်ခန်းကြတော့၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုရဟန်း သည် မာရိနတ်ကို မျက်စီကန်းအောင် ပြုနိုင်သူ ဖြစ်၏။ မာရိနတ်ကို မျက်ရြည်ဖြတ်၊ မာရ်နတ်၏ မျက်စိကို ဖျက်ထီး၍ မာရိနတ် မမြင်နိုင်ရာသို့ ရောက်သွားသူ ဖြစ်၏။ လောက၌ စွဲလမ်းမှုတကှာကိုလွန်မြောက်ပြီးသောရဟန္တာဖြစ်တော့၏"

GOG

ဤတရားတော်ကို ဖြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းများသည် ဖြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ လေသည်။

×

# 6

### ပါသရာသိသုတိ

၉.၁.၁၉၃။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ ဖြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ နံနက်စင်း၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဆွမ်းစံတြ တော်မူ၏။ ထိုအခါ ရဟန်းများသည် အရှင်အာနန္ဒာ့ထံ သွား၍ ဤသို့ ပြောကြားကြ၏-

"ငါ့ရှင်အာနန္ဒာ---ငါတို့ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ တရား မနာရသည်မှာ ကြာပြီ။ ငါတို့ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ တရားနာလိုကြ၏"

"အရှင်ဘုရားတို့--- ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် ရမ္မကပုက္ကား၏ ကျောင်းသစ်မ်းသို့ ကြွနှင့်ကြပါဘုရား။ အရှင်ဘုရားတို့ ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ တရားတော်ကို နာရနိုင်စရာ ရှိပါသည် ဘုရား"

"ကောင်းပါပြီ ငါ့ရှင်"

ခြတ်စွာဘုရား သာဝတ္တိမြို့ထဲမှ ဆွမ်းစံပြန်လာတော် မူသောအခါ အရှင်အာနန္ဒာကို ခေါ်တော်မူ၍ ဝိသာဓါ လူခြန်းထားသော ပုတ္ထာရုံကျောင်းသို့ နေ့စင်းပိုင်း သီတင်း သုံးရန် ကြွရောက်တော်မူ၏။

၉.၁.၁၉၄။ ညနေချမ်း ရောက်သောအခါ အရှင် အာနန္ဒာ

နှင့် အတူ အရှေ့ဘက်မှစ်သို့ ကြွတော်မူပြီး ခန္ဓာကိုယ်ကို ရေသပ္ပာယ်တော်မူ၏။ ရေသပ္ပာယ်ပြီး ပြန်တက်တော် မူသောအခါ ကိုယ်ကို ခြောက်သွေ့စေလို၍ သင်္ကန်း တစ်ထည်တည်းဖြင့် စေတ္တ ရပ်နေတော်မှု၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဓာက မြတ်စွာဘုရားအား ရမ္မကပုဏ္ဏား၏ ကျောင်းသစ်မ်းသို့ ကြွရောက်ရန် ပင့်လျှောက်၏။ မြတ်စွာ ဘုရားသည် အရှင်အာနန္ဒာ၏ ပင့်လျှောက်ခြင်းကို ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မူ၍ ရမ္မကပုဏ္ဏား၏ ကျောင်းသင်္ခမ်းသို့ ကြွရောက်တော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်း များသည် ရမ္မကပုဏ္ဏား၏ ကျောင်းသစ်မ်းထဲ၌ တရားစကား များ ပြောကြားနေကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားသည် တံခါးမှစ်၏ အပြင်ဘက်၌ ရဟန်းများ၏စကား ပြီးဆုံးသည့် တိုင်အောင် စောင့်နေတော်မှု၏။ စကားပြီးဆုံးသော အခါမှ ချောင်းဟန့်ပြီး တံခါးခေါက်တော်မူ၏။ ရဟန်းများက မြတ်စွာ ဘုရားအား တံခါးဖွင့်ပေးခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရား သည် ရမ္မကပုဏ္ဏား၏ ကျောင်းသစ်မ်းသို့ ဝင်တော်မူကာ အသင့် ခင်းထားပြီးသော နေရာမြတ်၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ "ရဟန်းတို့---ယခုအခါ သင်တို့ အဘယ်စကားကို ပြောကြား ကာ စုဝေးနေကြသနည်း"ဟုလည်း မေးမြန်းတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းများက 'မြတ်စွာဘုရား ---တပည့်တော်တို့ မြတ်စွာဘုရားနှင့် စပ်လျဉ်းသော တရားစကားကို ပြော ကြားကာ စုဝေးနေကြပါသည် ဘုရား၊ ထိုသို့ ပြောကြားနေ ကြစဉ်မြတ်စွာဘုရား ကြွရောက်တော် မူလာခြင်းဖြစ်ပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရား သည် ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏ "ရဟန်းတို့---ကောင်းဖေစွ ကောင်းဖေစွ၊ သင်္ခါတရားဖြင့် ရဟန်းပြုလာကြသော သင်အမျိုးကောင်းသားတို့ တရားစကားဖြင့် စုဝေးနေကြ သည်မှာ သင့်မြတ်လှဖေ၏။ စုဝေးဓိကြသော သင်ရဟန်းတို့ ပြုကျင့်ဒွယ်သည် နှစ်မျိုးသာ ရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုးဆိုသည်မှာ တရားစကားကိုသော်လည်း ပြောနေသင့်၏။ သို့မဟုတ် ကြည်လင် အေးချမ်းစွာ ဆိတ်ဆိတ်သော်လည်း နေသင့်၏

၉.၁.၁၉၅။ ရဟန်းတို့ --- ရှာမှီးခြင်းသည် နှစ်မျိုး ရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုး-ဆိုသည်မှာ အပြစ်ကင်းသော ရှာမှီးခြင်းနှင့် အပြစ် မကင်းသော ရှာမှီးခြင်းတို့ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့ --- အပြစ် မကင်းသော ရှာမှီးခြင်း-ဟုသည် အဘယ်နည်း။ လောက၌ တချို့ဟို့ရိုလ်သည် ကိုယ်တိုင်က ဖြစ်ခြင်း (ပဋိသန္ဓေနေခြင်း)၊ အိုခြင်း။ နာခြင်း။ သေခြင်း၊ ဖိုးရိမ်ခြင်း၊ ညစ်နွမ်းခြင်း သဘော ရှိသူ ဖြစ်ပါလျက် ဖြစ်ခြင်း(ပဋိသန္ဓေနေခြင်း)၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ ဖိုးရိမ်ခြင်း၊ ညစ်နွမ်းခြင်းသဘောရှိသော အရာတိုသာ ရှာမိုး၏။

ရဟန်းတို့---ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိပ်ခြင်း၊ ညစ်နှစ်းခြင်းသဘောရှိသော အရာ-ဆိုသည်မှာ အဘယ်နည်း ဟူမူ- သား၊ မေား၊ ကျွန်ထီး၊ ကျွန်မ၊ ဆိတ်၊ သိုး၊ ကြက်၊ ဝက်၊ ဆင်၊ နွာ၊၊ မြင်း၊ မြည်။ ရွှေ၊ ငွေ- စသော ကာမဂုက်တို့ ဖြစ်၏။ ဤကာမဂုက်တို့၌ တွေဝေသော သူသည် ကိုယ်တိုင်က ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိပ်ခြင်း၊ ညစ်နှစ်းခြင်း သဘောရှိသူ ဖြစ်ပါလျက် ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိပ်ခြင်း၊ ညစ်နွစ်းခြင်းသဘော ရှိသော အရာတိုကိုသာ ရာဗိုးခြင်းခုသူ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား အပြစ်မကင်းသော ရှာခိုးခြင်း၊ ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၉၆။ ရဟန်းတို့---အပြစ်ကင်းသော ရှာဇိုးခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်။ လောက၌ တချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကိုယ်တိုင်က ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ ဖိုးရိပ်ခြင်း၊ ညစ်နွှစ်းခြင်းသဘောရှိသည် ဖြစ်၍ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ ဖိုးရိပ်ခြင်း၊ ညစ်နွှစ်းခြင်းသဘောရှိသော အရာ တို့၏အပြစ်ကို ဖြင်လျက် ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ ဖိုးရိပ်ခြင်း၊ ညစ်နွှစ်းခြင်းကင်းရာ အမြတ်ဆုံးနိုတွာနိုကို ရှာထိုး၏။ ရဟန်းတို့---တ္ခိုကား အပြစ်ကင်းသော ရှာစိုးခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၁၉ဂု။ ရဟန်းတို့---ငါဘုရားလည်း သစ္စာလေးပါးကို မသိမီ ဘုရားအလောင်းဘဝ၌ ဖြစ်စဉ်က ကိုယ်တိုင်က ဖြစ်ခြင်း-စသော သဘောရှိသူ ဖြစ်ပါလျက် ဖြစ်ခြင်း-စသော သဘောရှိသော အရာကိုသာ ရှာခိုး၏။ သို့ဖြစ်၍ ငါဘုရား အလောင်းသည် 'ဘာကြောင့်များ ငါသည် ကိုယ်တိုင်က ဖြစ်ခြင်း-စသော သဘောရှိသူ ဖြစ်ပါလျက် ဖြစ်ခြင်း-စသော သဘောရှိသော အရာများကိုသာ ရှာခိုးနေရသနည်း၊ ဖြစ်ခြင်း-စသော သဘောကင်းရာ နိဗ္ဗာန်ကို ရှာခိုးရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားကြံစည်၏။

၉.၁.၁၉၈၊ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ စဉ်းစားကြံစည်ပြီး နောက် ငါဘုရားအလောင်းသည် ငယ်ရွယ်သူသာ ဖြစ်လျက် မယ်တော်၊ မယ်းတော်တို့က သဘောမတူ၍ ငိုကြွေးနေကြ စဉ်မှာပင် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ကာ ဖန်ရည်ဆိုးသော သင်္ကန်းတို့ကို ဝတ်ရုံလျက် ရဟန်းပြု၏။ ထိုသို့ ရဟန်းပြုပြီး ကာလာမနွယ်ဖွား အာဌာရရသောထဲသို့ ချင်းကပ်၏။ အာဌာရ ရသေ့ထံ၌ အာကိဉ္စညာယတနဈာန်ကို ရသည့်တိုင်အောင် သင်ယူ၏။ 'အာကိဉ္စညာယတနဈာန်သည် နိုစွာန်ရောက် ကြောင်း မဟုတ်သေး။ အာကိဉ္စညာယတနေပြဘွာဘုံသို့ ရောက်ကြောင်းသာ ဖြစ်၏'ဟု ဆင်ဖြင်၍ ထိုအာကိဉ္စညာ-ယတနဈာန်ကိုမပန်ဆင်ဘဲအာဌာရရသေ့ထံမှထွက်စွာခုံ၏။

၉.၁.၁၉၉။ ရဟန်းတို့ --- ဆက်လက်၍ ငါဘုရား အလောင်းတော်သည် ရာမ၏သား ဥဒကရသေ့ထံသို့ ချဉ်းကပ်ခဲ့ပြန်၏။ ဥဒကရသေ့ထံ၌ နေဝသညာနာသညာ ယတနဈာန်ကို ရသည့်တိုင်အောင် သင်ယူ၏။ "စနဝသညာ နာသညာယတနဈာန်သည် နို့ဌာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ် သေး။ နေဝသညာနာသညာဟတနဖြဟ္မာဘုံလို့ ရောက် ကြောင်းသာ ဖြစ်၏"ဟု ဆင်ဖြင်၍ ထိုနေဝသညာနာသညာ ယတနဈာန်ကို မပန်ဆင်ဘဲ ဥဒကရသေ့ထံမှလည်း ထွက် ခွာခဲ့၏။

၉.၁.၂၀၀။ ရဟန်းတို့--- ဝါဘုရားသည် အမြတ်ဆုံး နိဗ္ဗာန်ကို ရှာဖိုးလျက် မဂဓတိုင်း၌ ဒေသတရီ လှည့်လည် သောအခါ ဥရုဝေလတော၏ အနီး သေနာနိပုံးသို့ ရောက်၏၊ ထိုသေနာနိပုံး၌ မွေ့လျော်ဖွယ်ကောင်းသော မြေပြင်၊ ကြည်နူးဖွယ်ကောင်းသော တောအုပ်၊ တသွင်သွင် စီးဆင်း နေသော မြစ်ရေအလျဉ်၊ သန့်ရှင်းသာယာ၍ မွေ့လျော်ဖွယ် တောင်းသော ထိပ်ကမ်းနှင့် အနီးအနားမှ ဆွမ်းစုံရွာတို့တို တွေ့ မြင်ရ၏။ ထိုအခါ၌ ငါဘုရားအလောင်းတော်သည် 'ဤနေရာသည် ကမ္မဘွန်းအားထုတ်လိုသော အချိုကောင်း သားအတွက် သင့်လျော်သော နေရာ ဖြစ်၏'ဟု ဆင်ခြင် သုံးသပ် ဆုံးဖြတ်ကာ ထိုသေနာနိပုံး၌ပင် သီတင်းသုံးနေ၏၊

၉.၁.၂၀၁။ ရဟန်းတို့---ငါဘုရားသည် ကိုယ်တိုင်က

### ကြီ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနိကာယ်)

ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိမ်ခြင်း၊ ညစ်နွှမ်း ခြင်း သဘော ရှိသည် ဖြစ်၍ ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိမ်ခြင်း၊ ညစ်နွှစ်းခြင်း သဘောရှိသော အရာ တို့၏ အပြစ်ကို သိ၍ ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိမ်ခြင်း၊ ညစ်နွှစ်းခြင်းကင်းရာ အမြတ်ဆုံးနိုတွာန်ကို ရှာမှီးသော အခါ တိုအမြတ်ဆုံးနိုတွာန်ကို ရရှိ၏ တရား အားလုံးကို သိစ္စမ်းနိုင်သော သပ္ပညာတဉာက်တော်မြတ် လည်း ငါဘုရားမှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ပမျက်စီးနိုင်သော အရဟတ္တအိုလ်လည်း ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ဤဘဝသည် နောက်ဆုံးဘဝ ဖြစ်၏။ ယခုအခါ နောက်ထပ် ပဋိသန္ဓေ နေရွယ်မရှိတော့။

၉.၁.၂၀၂။ ရဟန်းတို့---ငါဘုရားသည် ဤသို့ ဆင်ခြင် မိဏ်။ အဘယ်သို့ ဆင်ခြင်မိသနည်းဟူမူ-' ငါ ရထားသော တရားတော်သည် သိပ်မွေ့ နက်နဲ ခက်ခဲလှ၏။ သတ္တဝါ များသည်ကာမဂုက်၌သာမွေ့လျော်နေကြ၏။ ပဋိစွသမုပ္ပါဒ် တရားတော်နှင့် နိဗ္ဗာန်တရားတော်တို့သည် ကာမဂုက်၌သာ မွေ့ လျော်ကြသော သတ္တဝါများ သိမြင်နိုင်ခဲသော တရား တော်များ ဖြစ်ကြ၏။ တရားတော်ကို ငါ ဟောကြားသော် လည်း သူတစ်ပါးတို့ကား ငါ၏ တရားတော်ကို သေီနိုင် ကြကုန်ရာ။ တရားဟောခြင်းကြောင့် ငါ့မှာ ပင်ပန်းနွမ်းနယ် ရုံသာ ရှိလိမ့်စည်'

၉.၁.၂၀၃။ ရဟန်းတို့--- ငါဘုရား ထိုသို့ ဆင်ခြင်မိသော အခါ တရားမဟောဘဲ ကြောင့်ကြမဲ့နေရန်သာ စိတ်ညွှတ် တော်မှု၏။ တရားဟောရန်ကား စိတ်ညွှတ်တော်မမှုခဲ့။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ သဟမ္မတိပြဟွာကြီးသည် ငါဘုရား၏ စိတ်အကြံကို သိ၍ 'လောကကြီးထဲ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကြောင့်ကြမဲ့ နေတော်မူရန် စိတ်ညွှတ်တော်မူ၏။ တရား ဟောရန်ကား စိတ်ညွှတ်တော်မမူ။ ထိုအဖြစ်ဆိုးနှင့် ကြုံ ရသော လောကကြီးသည် ပျက်စီးဆုတ်ယုတ်လေစွတကား၊ ထိုအဖြစ်ဆိုးနှင့် ကြုံရသော လောကကြီးသည် ပျက်စီး ဆုတ်ယုတ်လေစွတကား'ဟု ဆင်ခြင်သုံးသပ်၏။ ထိုသို့ ဆင်ခြင်သုံးသပ်ပြီး ဗြဟ္မာ့ပြည်မှ လူ့ပြည်သို့ ဆင်းသက် လာကာ ဝါဘုရား၏ ရှေ့တော်မှောက်သို့ ရောက်လာ၏။ သဟမ္မတိပြဟ္မာကြီးသည် ငါဘုရားကို လက်အုပ်ချီမိုး ရှိခိုး ကန်တော့လျက် 'ဘုန်းတော်ကြီးတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရား---တရားဒေသနာကို ဟောကြားချီးမြှင့်တော်မူပါ၊ ကောင်းသော စကားကို မြွက်ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာ ဘုရား---တရားဒေသနာကို ဟောကြား ချီးမြင့်တော်မူပါ။ ပညာမျက်စိကောင်းသော သတ္တဝါများ ရှိကြပါ၏။ သူတို့ သည် တရားတော်ကို မနာကြားရခြင်းကြောင့် တရားတော် နှင့် ဝေးကွာ ဆုတ်ယုတ်ကြပါ၏။ တရားတော်ကို သိနိုင်သူ သိန်းပေါင်းများစွာ ရှိပါလိမ့်မည်'ဟု လျှောက်ထား တောင်းပန် ၏။

၉.၁.၂၀၄။ ရဟန်းတို.--ထိုအခါ၌ ငါဘုရားသည် သတ္တဝါတို့အားသနားသောအားဖြင့် ဝုဒ္ဓစကျွဖြင့် လောကကို ကြည့်ရှုတော်မူ၏ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ငါဘုရား ဗုဒ္ဓစကျွှုံဖြင့် လောကကို ကြည့်ရှုတော်မူသော အခါ ဥပမာအားဖြင့် ရေထဲ၌ နှစ်ဖြစ်နေကြသော ဥပ္ပလကြာ၊ ပခုမကြာ၊ ပုတုရိတ် ကြာ၊ ရေနေငှ်အညီ တည်ရှိနေကြသော ဥပ္ပလကြာ၊ ပခုကြော ပုတ္ထာရီတိကြာနှင့် ရေပေါ်သို့ တက်၍ တည်နေကြသော ဥပ္ပလကြာ၊ ပခုကြော၊ ပုတ္ထာရီတိကြာတို့ကဲ့သို့ ပညာမျကိစိ ကောင်းသော သတ္တဝါ၊ ပညာမျကိစိမှုန်သော သတ္တဝါ၊ ရင့်ကျက်သည့် အုန္ဓေရှိသော သတ္တဝါ၊ မေင့်ကျက်သေသည့် အုန္ဓေရှိသော သတ္တဝါနှင့် တလွေနံလောကပြစ်ကို ကြောကိ ဗွယ်-ဟု ရှုလျက် နေလေ့ရှိသော သတ္တဝါ၊ တလွေနံလောက ပြစ်ကို ကြောက်ဖွယ်-ဟု ရှုလေ့မရှိဘဲ ခနေလေ့ရှိသော သတ္တဝါတို့ကို တွေ့ ခြင်တော်မူရ၏။ ထိုသို့ ခြင်တော်မူသေ

"အို သဟမ္မတိဗြဟ္မာ---ပင်ပန်းရုံသာ-ဟု သဘောထား ကာ ရရှိသော တရားမြတ်ကို သတ္တဝါတို့အား မဟော ကြားရန် အကြံဖြစ်၏။ ပညာနားရှိသူတို့ ယုံကြည်မှုသဒ္ဓါ တရားကိုသာ စေလွှတ်ကြပါစေ။

ထိုသဒ္ဖါ၊ ပညာရှိသူတို့အတွက် နိဗ္ဗာန်တံခါးကို ငါဘုရား ဖွင့်ထားတော်မူ၏"

"ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ သဟမွတိဗြဟ္မာကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား တရားဟောရန် သဘောတူတော်မူပြီ'ဟု ဝမ်းမြောက်လျက် ငါဘုရားကို ရှိရိုးဦးချ လက်ျာရစ်လှည့်ကာ ကွယ်ပျောက်သွား၏။

၉.၁.၂၀၅။ ရဟန်းတို့--- 'ပထမဦးဆုံး ဘယ်သူ့အား ဝါဘုရား တရားဟောရပါမည်နည်း၊ ဘယ်သူသည် ဤ တရားတော်ကို လျင်မြန်စွာ သိနိုင်မည်နည်း'ဟု စဉ်းစား တော်မူသောအခါ 'ကာလာနွယ်မွား အာဠာရရသေ့သည် ပညာရှိသူ၊ ထက်မြက်သူတစ်ယောက် ဖြစ်၏။ ငါသည် ပထမဦးဆုံး အာဠာရရသေ့သည် ဤတရားတော်ကို လျင်မြန်စွာ သည်။ အာဠာရရသေ့သည် ဤတရားတော်ကို လျင်မြန်စွာ သိနိုင်သည်'ဟု အကြံရတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအဓါ၌ ငါဘုရားဟို နတ်သားတစ်ယောက်က ချဉ်းကပ်ကာ ဖြိုတ်စွာ ဘုရား---ကာလာမနွယ်ဖွား အာဠာရရသေ့သည် လွန်ခဲ့သော တစ်ပတ်က ကွယ်လွန်သွားပါပြီ ဘုရား'ဟု လျှောက်ထား ၏။ 'ကာလာမနွယ်ဖွား အာဠာရရသေ့သည် လွန်ခဲ့သော တစ်ပတ်က ကွယ်လွန်သွားခဲ့ပြီ'ဟု ငါဘုရားမှာလည်း ဉာက်အမြင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ 'ကာလာမနွယ်ဖွား အာဠာရရသေ့ သည် အဆုံးရှုံးကြီး ဆုံးရှုံးလေစွတကား။ အာဠာရရသေ့ သည်ဤတရားတော်ကိုအကယ်၍နာကြားရလျှင်လျင်မြန်စွာ သိနိုင်ပေ၏'ဟု ငါဘုရား စဉ်းစားတော်မူခဲ့ဖိ၏

ရဟန်းတို့---ဆက်လက်၍ 'ပထမဦးဆုံး ဘယ်သူအား ငါဘုရား တရားဟောရပါမည်နည်း၊ ဘယ်သူသည် ဤ တရားတော်ကို လျင်မြန်စွာ သိနိုင်မည်နည်း'ဟု စဉ်းစား တော်မူသော အခါ 'ရာမ၏သား ဥဒကရသေ့သည် ပညာ ရှိသူ၊ ထက်မြက်သူ တစ်ယောက် ဖြစ်၏။ ငါသည် ပထမဦးဆုံး ဥဒကရသေ့အား တရားဟောရလျှင် ကောင်းမည်။ ဥဒက ရသေသည် ဤတရားတော်ကို လျင်မြန်စွာ သိနိုင်သည်'ဟု အကြံရတော်မူ၏။ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ငါဘုရားကို နတ်သားတစ်ယောက်က ချဉ်းကပ်ကာ မြတ်စွာဘုရား---ရာမ၏သား ဥဒကၡသေ့သည် မနေ့ညက ကွယ်လွန်ခဲ့ ပါပြီဘုရား'ဟု လျှောက်ထား၏။ 'ရာမ၏သား ဥဒကရသေ့ သည် မနေ့ညက ကွယ်လွန်သွားခဲ့ပြီ'ဟု ငါဘုရားမှာလည်း ဉာက်အမြင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ 'ရာမ၏သား ဥဒကရသေ့သည် အဆုံးရှုံးကြီး ဆုံးရှုံးလေစွ တကား၊ ဥဒကၡသေ့သည် ဤတရားတော်ကို အကယ်၍ နာကြားရလျှင် လျင်မြန်စွာ သိနိုင်ပေ၏'ဟု ငါဘုရား စဉ်းစား တော်မူခဲ့မိ၏။

ရဟန်းတို့---ဆက်လက်၍ 'ပထမဦးဆုံး ဘယ်သူ့အား ငါဘုရား တရားဟောရပါမည်နည်း၊ ဘယ်သူ့သည် ဤ တရားတော်ကို လျင်မြန်စွာ သိနိုင်မည်နည်း'ဟု စဉ်းစား တော်မူသောအခါ 'ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့သည် ငါ့အပေါ် ကျေးဇူး များကြ၏။ သုတို့သည် ငါဘုရား ကမ္မဋ္ဌာန်း အားထုတ်နိုင်ဖို့ရာ ပြုစုလုပ်ကျေးခဲ့ကြ၏။ ပထမဦးဆုံး ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့အား တရားဟောရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု အကြံရတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့---ဆက်လက်၍ 'ယစုအခါ ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့ ဘယ်မှာ နေကြသနည်း'ဟု ဒိဇ္ဇစဂုချအဘိညာဉ်ဖြင့် ကြည့်ရှ တော်မူသော အခါ တရာကသိမြို့အနီး ကူသိယာနမိဂ်ဒါဝုန် တော်၌ နေကြသည်ကို တွေ့မြင်တော်မူရ၏။ သို့ဖြစ်၍ ငါဘုရားသည် တရာကသိမြို့သို့ ဒေသစာရီကြူရီတော်မူ၏။

၉.၁.၂၀၆။ ရဟန်းတို့---ဂယာမြို့နှင့် ဗောဓိပင်၏ အကြား၌ ဒေသစာရီ ကြွရီနေသော ငါဘုရားကို ဥပက ခေါ်သော **တက္ကတွန်း\***က တွေ့မြင်သော အခါ 'ငါ့ရှင်---သင်၏ ဘုန္ဓေတို့သည် ကြည်လင်လှ၏။ သင်၏ အသား အရေသည် ဝင်းပနေ၏။ ငါ့ရှင်--- ဘယ်သူ့ကို ဦးထိပ် ထားကာ သင် ရဟန်းပြုလာသနည်း၊ သင်၏စာရာ အဘယ် သူနည်း၊ အဘယ်သူ၏ တရားကို သင် နှစ်သက်သနည်း'ဟု မေးမြန်း၏။ ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက တက္ကတွန်းဥပကကို ဂါထာများဖြင့် ဖြေကြားတော်မူ၏။

'ဥပက---ဝါသည်လောကီလောကုတ္တရာ တရား အားလုံးကို သိပြီးသူ ဖြစ်၏။ လောကီတရား အားလုံး၌ ပြီကပ်တွယ်တာသော ကိလေသာကို ပယ်ပြီးသူ ဖြစ်၏။ တကာ့ကုန်ရာ နိဗ္ဗာနီယံ မျက်မှောက်ပြြီးသူ ဖြစ်၏၊ လောကီ၊ လောကုတ္တရာ တရားအားလုံးကို ကိုယ်တိုင်သိသည့်အတွက် တရြားမည့်သူကိုမျှ ဆရာ-ဟု ညွှန်ပြစရာ မရှိပါ။

လောကုတ္တရာတရားအရာ၌ ငါ့မှာ ဆရာမရှိပါ။ နတ်၊ ဗြဟ္မာများ အပါအဝင်ဖြစ်သော လောက၌ ငါဘုရားနှင့် တူသူ တစ်စုံတစ်ယောက်မျှ မရှိပါ။

လောက၌ ငါသည် ရဟန္တာတစ်ပါး ဖြစ်၏၊ အမြတ်ဆုံး ဆရာတစ်ဆူ ဖြစ်တော်မူ၏။ သစ္စာ လေးပါးတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် အတိအကျ သိ တော်မူသော သမ္မာသမျှဒွဘုရားတစ်ဆု ဖြစ်တော် မူ၏။ ကိလေသာမီးအားလုံး ငြိမ်းအေးပြီးသူ၊ အေးချမ်းသာယာသူ ဖြစ်တော်မူ၏။

စမွာကြောရတနာကိုလည်စေဇိုရာကာသိတိုင်းက မြို့တစ်မြို့သို့ သွားရန် ဒေသစာရီ ကြွရီလာ၏။ မှောင်အတိကျနေသော လောကကြီးထဲ၌ မွေ အလင်းရရန် အမြိုက်စည်ကြီး ရိုက်တီးတော် မူမည်။ (မြတ်နိမ္မာန်အကြောင်း ကြေငြာမောင်း စတ်တော်မူမည်)"

"ငါ့ရှင်---သင် ဝန်ခံသည့်အတိုင်းဆိုလျှင် အနန္တဖိန-သဗ္ဗညျတဉာက်ရှင် ဘုရားပင် ဖြစ်နိုင်ပေ၏"

"ဥပက---အာသဝေါကုန်ပြီးကြသော ဝါကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ်များသည် ဇိနမည်တွင် ဘုရားရှင်များ ဖြစ်ကြ၏။ ငါသည် မကောင်းမှုအားလုံးကို အောင်နိုင်ပြီးသည့်အတွက် ဇိနမည်တွင် ဘုရားပင် ဖြစ်၏"

"ရဟန်းတို့ ---ငါဘုရား ထိုသို့ မိန့်ကြားသော အခါ တက္ကတွန်းဥပကသည် 'ငါ့ရှင်--- ဖြစ်နိုင်စရာရှိ၏'ဟု ပြောကာဦးခေါင်းကိုလှုပ်ကာလှုပ်ကာလမ်းဖယ်ရှားသွား၏။

၉.၁.၂၀ဂု။ ရဟန်းတို့---ငါဘုရား ဆက်လက်ပြီး ဒေသစာရီကြွချီလာသော အခါ တရာကသိမြို့ ဣသိပတန မိဂဒါဝှန်တော၌ ရှိသော ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းများထံသို့ ရောက် တော်မူ၏။ ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းများသည် ငါဘုရား အဝေးမှ ကြွ လာသည်ကို မြင်ကြသောအခါ 'ငါ့ရှင်တို့---ဟိုမှာ ရဟန်း ဂေါတမကြီး လာခနင်းျို။ ယခု သူသည် ကမ္ပဋ္ဌာန်းလုင်ငန်းမှ ထွက်လာခဲ့ပြီး လာတ်များဖို့ရာ လှည့်ရှာနေပြီ။ သို့ဖြစ်ရုံ သူ့ကို ရှိမုနီးရ၊ ခရီးဦးမကြိုဆိုရ၊ သူ၏ သဝိတ်သက်န်းကို လှမ်းမယူရ၊ သို့သော် နေရာကား ခင်းထားကြမည်။ သူ ဆန္ဒရှိလျှင် ထိုင်လိမ့်မည်ဟု အချင်းချင်း ကတိကဝတ် ပြထားနှင့်ကြ၏။ သို့သော် ငါဘုရား ရောက်လာသော အခါ ၌ကား ပစ္စဝဂ္ဂီရဟန်းများသည် သူတို့၏ ကတိကဝတ်အတိုင်း မတည်နိုင်ခဲ့ကြ။ တချို့က ငါဘုရားကို ခရီးဦးကြိုကာ သင်တိသက်န်းကို လှမ်းယူကြ၏၊ တရို့က နေရာ ခင်းပေး ကြ၏။ တချို့က ခြေဆေးရေ တည်ပေးကြ၏၊ သို့သော် ငါဘုရားကို ဂေါတမ-ဟု နာမည်ကိုလည်း ခေါ် ဝေါ် ကြ၏၊ ငါ့ရှင်-ဟုလည်း သုံးနှန်းနေကြတန်း ဖြစ်၏။

ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက 'ရဟန်းတို့---ငါဘုရားကို ဂေါတမ-ကုနင်း၊ ငါသည် ပူဖေခါ်ကြနှင့်၊ ငါ့ရှင်-ဟုလည်း မသုံးနှန်း ကြနှင့်၊ ငါသည် ပူဖော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော တရား အားလုံးကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သီတော်မူသော ဘုရားတစ်ဆု ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---နားစိုက်စိုက် ထောင်ကြ၊ ငါ ရရှိပြီးသော နိဗ္ဗာန်ကို ညွှန်ပြာမာတာပုံစုကောက် ဟောကြားမည်၊ ငါ ဘုရား ဟောကြားသည့်အတိုင်း ကျင့်သူတို့သည် အရဟတ္တ ဖိုလ်ကို ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုကာ နေကြရလိမ့်မည်'ဟု ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့အား မိန့်ကြားတော်မှ၏။

ရဟန်းတို--- ထိုအခါ၌ ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းများက 'ငါ့ရှင် ဂေါတမ--- သင်သည် ခုတ္တရစရိယာ ခြောက်နှစ်ကြာအောင် ကျင့်၍မှ တရားထူးကို မရရှိခဲ့ဘဲ ယခုအခါ ကမ္ပဋ္ဌာန်း လုပ်ငန်းမှ ထွက်လာခဲ့ပြီး လာဘိများဖို့ရာ လှည့်ရှာနေသော သင်သည် တရားထူးကို အဘယ်မှာ ရနိုင်ပါမည်နည်း'ဟု ငါဘုရားအား လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏

ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက `ဝါသည် ဘုရားစင်စစ် ဖြစ်တော် မူသည်'ဟု သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ပြောပြသော်လည်း ပဉ္စဝဂ္ဂီ ရဟန်းများသည် မယုံကြည်ပါကြောင်း ပြန်လည် လျှောက် ထားခဲ့ကြ၏။

ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက `ရဟန်းတို့---ယခင်က ဤ စကား မျိုးကို ငါဘုရား ပြောကြားခဲ့ဖူးသလား'ဟု ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်း တို့အား မေးမြန်းတော်မူ၏။ ထိုအခါကျမှ `အရှင်ဘုရား---ယခင်က ဤစကားမျိုးကို အရှင်ဘုရား မပြောကြားခဲ့ဖူးပါ'ဟု ပြန်လည် လျှောက်ထားကာ ငါဘုရားကို "ဘုရား"ဟု ယုံကြည်ခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ ငါဘုရားသည် ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်း တို့အား ဓမ္မစကြာတရားကို ဟောကြားတော်မူ၍ ဩဝါဒ ပေးတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့---ရဟန်းနှစ်ပါးတို့အား ငါဘုရား ဩဝါဒပေး တော်မူသော အခါ ရဟန်းသုံးပါး ဆွမ်းခံကြွကြ၏ ရဟန်း သုံးပါး ဆွမ်းခံကြွ၍ ရလာသော ဆွမ်းမြင့် ခြောက်ပါး မှုတ ခဲ့ကြ၏။ ရဟန်းသုံးပါးတို့အား ငါဘုရား ဩဝါဒပေးတော် မူသော အခါ ရဟန်းနှစ်ပါး ဆွမ်းခံကြွကြ၏။ ရဟန်းနှစ်ပါး ဆွမ်းခံကြွ၍ ရလာသော ဆွမ်းမြင့် ခြောက်ပါး မှုုတခဲ့ကြ၏။

ရဟန်းတို့ --- ထိုသို့ ငါဘုရား သြဝါဒပေးတော်မူပြီးသော အခါ ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းများသည် ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ စိုးရိမ်ခြင်း၊ ညစ်နွှစ်းခြင်းကင်းရာ နိဗ္ဗာန်ကို ရခဲ့ ကြ၏။ 'ငါတို့၏ အရဟတ္တဗိုလ်ဉာက်သည် မေျက်စီးနိုင် တော့၊ ဤကား ငါတို့၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဖြစ်၏၊ ယခုအခါ နောက်ထပ် ပဋိသန္ဓေနေစရာ မရှိတော့'ဟု ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်း တို့မှာ ဉာက်အမြင် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

၉.၁.၂၀၈။ ရဟန်းတို့---ကာမဂုက်တရားသည် ငါးပါး ရှိ၏။ ထိုငါးပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ နှစ်သက် တစ်မက် ဖွယ်ကောင်းသော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာနှင့် အတွေ့အထိတို့ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ကျော့ ကွင်း၌ မိသော တောသမင်သည် မုဆိုးပြုသမျှ စံရကာ ထုံးရုံးနှစ်နာရတော့သကဲ့သို့ ကာမဝှက်ငါးပါးကို အပြစ် မဖြင့်ဘဲ ငစ်းငစ်းတက် မက်မောကာ သုံးဆောင်ကြသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မာရ်နတ်ပြုသမျှ စံရကာ ဆုံးရုံးနစ်နာကြရ၏။ ကျော့ကွင်း၌ မဓိသော တောသမင်သည် မုဆိုးပြုသမျှ မစ်ရဘဲ ဆုံးရုံး နှစ်နာခြင်း ကင်းဝေးရသကဲ့သို့ ကာမဝှက်ငါးပါးကို အပြစ် မြင်လျက် ငစ်းငမ်းတက် မမက်မောဘဲ သုံးဆောင်ကြသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မာရ်နတ်ပြုသမျှ မစ်ရဘဲ ဆုံးရုံးနစ်နာခြင်း ကင်းဝေးကြရေ၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် တောသမင်သည် တော၌ပင် လှည့်လည် သွားလာ နေထိုင်ခဲ့လျှင် အန္တရာယ်ကင်းစွာ သွားလာ လှည့်လည် နေထိုင်ရ၏ ထိုသို့ နေထိုင်ရြေင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ- မုဆိုး မမြင်နိုင်ရာအရပ်သို့ ရောက်နေသောကြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ဈာန်သမာပတိရှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း၊ နီရောသေမာပတ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန္တာရဟန်းတို့သည် မာရ်နတ်ကို ကန်းအောင်ပြုသော

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

ရဟန်း၊ မာရ်နတ်၏ မျက်စိကို ဗျက်ဆီးလျက် မာရ်နတ် မမြင်ရာအရပ်သို့ ရောက်သော ရဟန်းများ ဖြစ်ကြ၏။

ÇOJ

ရဟန်းတို့---ထိုရဟန္တာဗုဂ္ဂိုလ်သည် တကှာကို လွန် မြောက်ပြီးသူ ဖြစ်၏၊ လောက၌ အန္တရာယ်ကင်းကွာ လှည့်လည် သွားလာ နေထိုင်နိုင်သူ ဖြစ်၏ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်း သည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ မာရ်နတ် မမြင်နိုင်ရာ အရပ်သို့ ရောက်နေသောကြောင့် ဖြစ်၏"

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘော ကျ နှစ်သက်ကြကာ သာစု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

# 9

# စုဋ္ဌဟတ္ထိပဒေါပမသုတိ

၉.၁.၂ဂ၉၊အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ဇာကုသောကိုပုဏ္ဏားသည် ရထားတစ်စီးလုံး ဖြူဖွေးနေ သော ခြည်းလေးတောင်က ရထားဖြင့် နေလသင်ကြီး၌ သာဝတ္ထိမြို့မှ ထွက်လာ၏။ ဇာကုသောကိပုဏ္ဏားသည် အဝေးမှ လာနေသော ပိလောတိကပရဇိုဇ်ကို တွေ့မြင်၍ ဤသို့ မေးမြန်း၏-

"အရှင် **ဝစ္ထာယန\*---**နေ့လယ်စင်းကြီး၌ အဘယ်မှ ကြွလာပါသနည်း"

"ရဟန်းဂေါတမ၏ ထံမှ လာပါသည်"

"အရှင်ဝစ္ဆာယန---ရဟန်းဂေါတမ၏ ပညာစွမ်းကို အဘယ်သို့ ထင်ပါသနည်း၊ ပညာရှိ-ဟု ထင်ပါသလား"

"ပုဣားကြီး---ကျွန်ုပ်သည် ဘယ်လို လူစားဖြစ်သနည်း၊ ကျွန်ုပ်သည် ဘယ်လိုလူစား ဖြစ်၍ ရဟန်းဂေါတမ၏ ပညာ စွမ်းကို သိနိုင်မည်နည်း၊ ရဟန်းဂေါတမ၏ ပညာစွမ်းကို သိနိုင်သော လူ-ဆိုသည်မှာ ရဟန်းဂေါတမလို လူသာ ဖြစ် ပေမည်" "အရှင်ဝစ္ဆာယနသည် ရဟန်းဂေါတမကို အလွန် မွန်မြတ် သော ရီးမွမ်းခြင်းဖြင့် ရီးမွမ်းလှချည်လား"

"ပုဣားကြီး---ကျွန်ုပ်သည် ဘယ်လို လူစား ဖြစ်သနည်း၊ ကျွန်ုပ်သည် ဘယ်လို လူစား ဖြစ်၍ ရဟန်းဂေါတမကို ရီးမွမ်း နိုင်မည်နည်း၊ ရဟန်းဂေါတသေည် အလွန့်အလွန် ရီးမွမ်း ထိုက်သူသာ ဖြစ်၏။ နတ်ရောလူပါ ရီးမွမ်းထိုက်သူသာ ဖြစ်၏"

"အရှင်ဝစ္ဆာယန---အဘယ်အကျိုးအာနိသင်ကို မြင်၍ ရဟန်းဂေါတမအပေါ်၌ ဤမျှအထိ အလွန်ကြည်ညို နေရပါသနည်း"

"ပုဏ္ဏားကြီး---ဥပမာအားဖြင့် ဆင်တောသို့ ဝင်လာသော ဆင်ဝါသနာရှင်တစ်ယောက်သည် ကြီးမားသော ဆင်ခြေရာ ကြီးကို မြင်သော အခါ 'ဆင်ပြောင်ကြီးသည် အလွန်ကြီးစွ တကား'ဟု ဆုံးဖြတ်သကဲ့သို့ ကျွန်ုပ်လည်းရဟန်းဂေါတမ၏ ဉာက်ခြေရာလေးမျိုးတို တွေ့ မြင်သည့်အတွက် 'မြတ်စွာ ဘုရားသည် တရားအားလုံးကို ကိုယ်တော်တိုင် တိတိကျကျ သိသူ သမ္မာသမျှဒွဲအစစ် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်သည် ကောင်းစွာဟောကြားထားသော တရား တော် ဖြစ်တော်မှု၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သံဃာ တော်သည် ကောင်းစွာကျင့်သော သံဃာတော် ဖြစ်တော် မှု၏'ဟု ဆုံးဖြတ်နိုင်ပါ၏။

- ၉.၁.၂၁ဂ။ ပုဏ္ဏားကြီး---ထိုဉာက်ခြေရာလေးမျိုးကား-
- (၁) မင်းပညာရှိတချို့သည် 'မည်သည့်ရွာ၊ မည်သည့် နိဂုံးသို့ ရဟန်းဂေါတမ ကြွလာလာလိမ့်မည်'ဟု ကြားကြ သော အခါ ပြဿနားမှားကို ကြိုတင် စီစဉ်ထားကြပါ၏။ ဤ ပြဿနာကို ရဟန်းဂေါတမအား ငါတို့ မေးကြမည်။ သူ ဖြေသော အဖြေကို လိုက်ပြီး အပြစ်တင်ကြမည်-ဟုလည်း ကြံစည်ထားကြပါ၏။ တကယ် ရဟန်းဂေါတမ ကြွလာရှိ များသည် ရဟန်းဂေါတမက တရားဟောပြသော အခါ ထိုမင်းပညာရှိ များသည် ရဟန်းဂေါတမကို ပြဿနာလည်း မမေး၊ အပြစ် လည်း မတင်ကြသည့်အပြင် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်များ သာ ဖြစ်သွားကြရပါ၏။ ထို့အတု
  - (၂) ပုဏ္ဏားပညာရှိ
  - (၃) သူကြွယ်ပညာရှိနှင့်
  - (၄) ရဟန်းပညာရှိတို့ကိုလည်း တွေ့မြင်ရပါ၏။

ရဟန်းပညာရှိတို့က ရဟန်းဂေါတမေကို ပြဿနာလည်း မေး။အပြစ်လည်းမတင်ကြသည့်အပြင်ရဟန်းဂေါတမေထို့ ရဟန်းပြုခွင့်ကိုပင် တောင်းကြပါ၏။ ရဟန်းဂေါတမောလည်း သူတို့ကို ရဟန်းပြုပေးတော်မူပါ၏။ ထိုအခါ၌ ထိုရဟန်း ပညာရှိများသည် ကြောဝင်မှာပင် ရဟန္တာ ဖြစ်သွားကြပါ၏။ ထိုအဓါကျမှ ထိုရဟန်းပညာရှိများသည် 'ဝါတို့ ပျက်စီးကြ တော့မလို့ အနည်းငယ်သာ လိုတော့၏။ ဝါတို့ ရှေးအဓါက ရဟန္တာ မဟုတ်ဘဲ ရဟန္တာ-ဟု ဝန်စံခဲ့ကြ၏။ အခုမှသာ ဝါတို့ ရဟန္တာအစစ် ဖြစ်ကြပေသည်'ဟု ပြောဆိုကြပါ၏။

ပုက္ကားကြီး---ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ ဤ ဉာက်ခြေရာလေးမျိုးကို တွေ့မြင်သည့်အတွက် မြတ်စွာ ဘုရားသည် တရားအားလုံးကို ကိုယ်တော်တိုင် တိတိကျကျ သိသူ သမ္မာသမျှဒုအစစ် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်သည် ကောင်းစွာ ဟောကြားထားသော တရား တော် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သံဃာ တော်သည် ကောင်းစွာ ကျင့်တော်မူသော သံဃာတော် ဖြစ်တော်မူ၏'ဟု ဆုံးဖြတ်နိုင်ပါ၏"

၉.၁.၂၁၁။ ပိလောတိကပရိဗိုစ်ထံမှ ထိုတေားများကို ကြားရသော အခါ ဇာကုသောကိပုက္ကားသည် ရထား တစ်စီးလုံး ဖြူဖွေးနေသော ဖြည်းလေးကောင်ကသော ရထားပေါ် မှ ဆင်းကာ မြတ်စွာဘုရား ရှိတော်မူရာအရပ်သို့ လက်အုပ်ရီလျက် -

"နမောတဿဘဂဝတောအရဟတောသမွာသမွုဒ္မဿ၊ နမောတဿဘဂဝတောအရဟတောသမွာသမွုဒ္မဿ၊ နမောတဿဘဂဝတောအရဟတောသမွာသမွုဒ္မဿ"

၉.၁.၂၁၂။ "ပုက္ကား---ဥပမာအားဖြင့် ဆင်တောထဲ ဝင်လာသော ဆင်ပညာရှင်တစ်ယောက်သည် အလွန် ကြီးမားသော ဆင်ခြေရာကြီးကို တွေ့ရုဏ်။ သို့သော် သူ သည် ထိုသို့ တွေ့ကာမျှဖြင့် ဃာင်မြောင်ကြီးသည် အလွန် ကြီးစွတကား'ဟု မဆုံးဖြတ်သေး။ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် ဆင်တော၌ ပုက္ခသော ဝါမနီကာ-ဟု ဖေါ်သော ဆင်မကြီးတို့ ရှိကြဏ်။ သူတို့၏ ခြေရာကြီးတို့သည် အလွန်ကြီး၏။ ထိုဆင်မကြီးတို့၏ ခြေရာလည်း ဖြစ်နိုင်သောကြောင့် ခြစ်၏။

ထိုဆင်ပညာရှင်သည် ထိုဆင်ခြေရာနောက်သို့ လိုက် သွားသေအခါ ဆင်တော၌ အလွန်ကြီးမားသော ဆင်ခြေရာ ကြီးကိုလည်း တွေ့ ၏။ မြင့်ရာအရပ်၌ ပွတ်တိုက်ထားသည် ကိုလည်း တွေ့ ၏။ သို့သော် သူသည် ထိုသို့ တွေ့ ကာမူဖြင့် ဆင်ပြောင်ကြီးသည် အလွန်ကြီးစွာကား'ဟု မဆုံးဖြတ် သေ။၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော်- ဆင်တော၌ ခြောက်ရည်ရည် အစွယ်ကြိကြီဖြင့် ဥစ္စာကာဥာရိကာ-ဟု ခေါ် သော ဆင်မကြီး တို့ ရှိကြ၏။ သူတို့၏ ခြေရာကြီးတို့သည် အလွန်ကြီး၏။ ထိုဆင်ကြီးတို့၏ ခြေရာလည်း ဖြစ်နိုင်သောကြောင့် ဖြစ်၏။

ထိုဆင်ပညာရှင်သည် ထိုဆင်ခြေရာနောက်သို့ ဆက်

çog

လိုက်သွားသော အခါ ဆင်တော၌ အလွန်ကြီးမားသော ဆင်ခြေရာကိုလည်း တွေ့ ၏။ မြင့်ရာအရပ်၌ ပွတ်တိုက် ထားသည်ကိုလည်း တွေ့ ၏။ မြင့်ရာအရပ်၌ အစွယ်ဖြင့် ထိုးခြစ်ထားသည်ကိုလည်း တွေ့ ၏။ သို့သော် သူသည် ထိုသို့ တွေ့ ကာမှုဖြင့် `ဆင်ပြောင်ကြီးသည် အလွန်ကြီးစွ တကား'ဟု မဆုံးဖြတ်သေး။ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသည် တင်းတဲ့ ပုံသည့် ပန်းပဲ သင့်တာ၌ ခြေတန်ရှည်ရှည်ဖြင့် စဉ်းငယ်ပွင့်သည့် ပန်းသံ သင့်တာ၌ ခြေတန်ရှည်ရှည်ဖြင့် စဉ်းငယ်ပွင့်သည့် ပန်းသံ သင့်ကြာန် အစွယ် ရှိသော ဥစ္စာကရေကုကာ-ဟု ခေါ်သော ဆင်တော့ ရှိကြအ၏ ထိုဆင်မတို့၏ ခြေရာလည်း ဖြစ်နိုင်သော ကြောင့် ဖြစ်၏။

ထိုဆင်ပညာရှင်သည် ထိုဆင်ခြေရာနောက်သို့ ဆက် လိုက်သွားသော အခါ ဆင်တော၌ အလွန်ကြီးမားသော ဆင်ခြေရာကိုလည်း တွေ့ ၏။ မြင့်ရာအရပ်၌ ပွတ်တိုက် ထားသည်ကိုလည်း တွေ့ ၏။ မြင့်ရာအရပ်၌ အစွယ်ဖြင့် ထိုးခြစ်ထားသည်ကိုလည်းတွေ့ ၏။ မြင့်ရာအရပ်၌ သစ်စက် ကျိုးကိုလည်းတွေ့ ၏။ ထိုသို့ တွေ့ ရုံသာမက ဆင်ပြောင်ကြီး ကိုလည်း ကိုယ်တိုင်တွေ့ ရ၏။ ထိုအခါကျမှ ထိုဆင်ပညာရှင် သည် 'ကျို့ကား အလွန်ကြီးသော ဆင်ပြောင်ကြီးတည်း'ဟု ဆုံးဖြတ်ရုက်ချ၏။

ပုက္ကား---ထို့အတူပင် လောက၌ သုံးလောကထွတ်ထား မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အရဟံ-အစရှိသော ဂုက်တော်ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူ၏။ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရား ဒေသနာတော်မြတ်ကိုလည်း ဟောကြားတော်မူ၏။ လူ တစ်ယောက်သည် ထိုတရားဒေသနာတော်မြတ်ကို နာကြား ရ၍ ရဟန်းပြုလာ၏။

၉.၁.၂၁၃။ ရဟန်းဖြစ်သော အခါ သူသည် သူတစ်ပါး အသက်ကို သတ်လေ့ မရှိ၊ သူတစ်ပါးဥစ္စာကို နိုးယူလေ့ မရှိ၊ မြေတ်သော မေထုန်ကို မိုဝဲလေ့ မရှိ၊ လိမ်ညာ ပြောဆိုလေ့ မရှိ၊ ကုန်းတိုက်လေ့ မရှိ၊ ကြမ်းတမ်းသော ကေားကို ပြောလေ့ မရှိ၊ အကျိုးဖဲ့စကားကို ပြောလေ့ မရှိ၊

၉.၁.၂၁၄။ သစ်စေ့နှင့် သစ်ပင်တို့ကို ဖျက်ဆီးလေ့ မရှိ၊ နေလွှဲညစာ စားလေ့ မရှိ၊

ကပွဲ၊ သီဆိုပွဲ၊ တီးမှုတ်ပွဲတို့ကို ကြည့်ရှုနားထောင်လေ့ မရှိ၊

ပန်းပန်လေ့၊ သနပ်ခါးလိမ်းလေ့ မရှိ၊ မြင့်သော နေရာ၊ မြတ်သော နေရာ၌ ထိုင်လေ့၊ အိပ်လေ့ မရှိ၊ ရွှေငွေကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ စပါးစိမ်းကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ အသားစိမ်းကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ မိန်းမပျို၊ မိန်းမအိုတို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊

ကျွန်မိန်းမ၊ ကျွန်ယောက်ျားတို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ ဆိတ်၊ သိုးတို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊

ကြက်၊ ဝက်တို့ကို စံယူလေ့ မရှိ၊ ဆင်၊ နွား၊ မြင်း၊ မြည်း တို့ကို စံယူလေ့ မရှိ၊

လယ်ယာတို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ ဒကာ၊ ဒကာမများ အတွက် တမန်လုပ်ငန်း၊ အစေအပါးလုပ်ငန်းတို့ကို လုပ်ကိုင် ဆောင်ရွက်လေ့ မရှိ၊

ရောင်းဝယ်မှုကို ပြုလေ့ မရှိ၊ အလေးစိုးခြင်း၊ ပြည်စိုးခြင်း၊ တရင်းလိစ်ခြင်း- စသည်ကို ပြုလုပ်လေ့ မရှိ၊ လာဘိတးခြင်း၊ လှည့်ဖြားခြင်း၊ အတုလုပ်၍ လိမ်ခြင်း- စသည်ကို ပြုလုပ်လေ့ မရှိ၊ သတ်ဖြတ်ခြင်း၊ ပြန်ပေးဆွဲခြင်း၊ လုယက်ခြင်း၊ ရပ်ရွာ တို့ကို ဖျက်ဆီးခြင်း၊ အနုကြမ်းစီးခြင်း၊ ဓားပြတိုက်ခြင်း-စသည်တို့ကို ပြုလေ့ မရှိ။

၉.၁.၂၁၅။ ထိုရဟန်းသည် ကိုယ်ကို မှူတစေ (ကျန်းမာ စေ)သော သင်္ကန်းမှူဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏။ ဝမ်းကို မှူတစေ (ကျန်းမာစေ)သော ဆွမ်းမှူဖြင့် တင်းတိမ် ရောင့်ရဲ ၏။ သွားလေရာသို့ ပရိက္ခရာကို တစ်ပါတည်း ယူသွားလေ့ ရှိ၏။ ပျံသန်းလေရာ အတောင် တစ်ပါတည်း ပါသွားသော ငှက်နှင့် ဥပမာတူ၏။

၉.၁.၂၁၆။ ထိုရဟန်းသည် မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သော အခါ ယောက်ျား၊ ဝိန်းမ၊ ဘယ်ပုံ၊ ဘယ်အရွယ်-သေည်ဖြင့် ပုံပန်းသဌာာန်ကို စွဲမှတ်ထားလေ့ မရှိ၊ လက်၊ မြေ-စသော ကိုယ်အဂါနှင့် ပြုံးဟန်၊ ရယ်ဟန်၊ ကောင်းပုံ၊ ညံ့ပုံ-စသော အနေအထားကိုလည်း စွဲမှတ်လေ့ မရှိ၊ မျက်စီကို အကြောင်းပြုပြီး လောဘ၊ ဒေါသ မဖြစ်အောင် သတိထား၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနဲ့ကို ရှုသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါ နှင့် စိတ်ဖြင့် သိစရာကို သိသော အခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင်

ထိုရဟန်းသည် ရှေ့သို့ တိုးရာ၊ နောက်သို့ ဆုတ်ရာတို့၌

ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ တိုးလေ့။ ဆုတ်လေ့ ရှိ၏။ (အကုသိုလ် ဖြစ်စရာမရှိမှ တိုးလေ့။ ဆုတ်လေ့ ရှိ၏။) တည့်တည့် ကြည့် ရာ၊ စောင်းခဲ့ကြည့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ ကြည့်လေ့ ရှိ၏။ ကွေးရာ၊ ဆန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ ကွေး၊ ဆန့်လေ့ ရှိ၏။ သဝိတ်သက်န်းကို သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ သုံးစွဲဝတ်ရုံလေ့ရှိ၏။ စားရာ၊ သောက်ရာ၊ ခဲရာ၊ လျက်ရောတို့၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ စား၊ သောက်၊ ခဲ၊ လျက်လေ့ ရှိ၏။ ကျင်ကြီးကျင်ငယ် စွန့်ရာ ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စွန်လှေရှိ၏။ သွားရေ၊ ရင်ရော၊ ထိုင်လေ့ ရှိ၏။ အိပ်သော အခါ ထသော အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ အိပ်လေ့၊ ထလေ့ ရှိ၏။ တားပြောသော ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ အိပ်လေ့၊ ထလေ့ ရှိ၏။ တားပြောသော အခါ၊ ဆိတ်ဆိတ်နေသော အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ

၉,၁.၂၁ဂု။ ထိုရဟန်းသည် ဤအကျင့်များနှင့် ပြည့်စုံသော အခါ ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်း၊ ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာ၌ နေထိုင်၏။ တော၌ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်း၌ ဖြစ်စေ၊ တောင်ပေါ်၌ ဖြစ်စေ၊ ရောက်၌ ဖြစ်စေ၊ တောင်ခေါင်း၌ ဖြစ် စေ၊ သချိုင်း၌ ဖြစ်စေ၊ တောအုပ်၌ ဖြစ်စေ၊ လွင်ပြင်၌ ဖြစ်စေ၊ ကောက်ရိုးပုံ၌ ဖြစ်စေ၊ ဆိတ်ငြိမ်သည့် တစ်နေရာရာ၌ နေထိုင်၏။

ထိုရဟန်းသည် ဆွမ်းစံပြန်လာသော အခါ ဆွမ်းစား၏။ ဆွမ်းစားပြီးနောက် ထက်ဝယ်ဖွဲ့ (တင်ပလ္လင်) ခွေပြီး ကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထားကာ ကမ္မဌာန်းထိုင်၏။ ထိုရဟန်းသည်-

အဘိရွာ(မက်မောမှု)၊ ဗျာပါဒ(ပျက်စီးစေလိုမှု)၊ ထိနစိဒ္ဓ (လေးလံ ထိုင်းမှိုင်းမှု)၊ ဥခ္ခစ္စကုတ္တုစ္မ (ပျံ့လွင့်မှု၊ နောင်တရမှု)၊ ဝိစိတိစ္တာ(တုသိုလ်တရားတို့၌ ယုံမှားမှု)တို့ ခိဖိစိတ်အစဉ်၌ ကင်းရှင်းအောင် ကြီးစား ကျင့်ကြံ၏၊ ထိုငါးမျိုးသည် ဈာန် တရားကို အန္တရာယ်ပြုတတ်၊ တားဆီးတတ်သော အကု သိုလ်များ ဖြစ်၏၊ စိတ်၏ အစွန်းကို ညစ်နွမ်းစေတတ်သော တရားများ ဖြစ်၏။ ပညာကို အားနည်းအောင် ပြုတတ်သော တရားများ ဖြစ်၏။

၉.၁.၂၁၈။ ဤတရားဆိုး ငါးမျိုး ကင်းသွားသော အခါ ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန် နှင့် စတုတ္တဈာန်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရရှိတော့၏။

၉.၁.၂၁၉။ ထို့ထက် တိုးတက်သွားသော အခါ ပုဗွေနိဝါ သာနဿတိအဘိညာ ဉ်(မိမိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝ အဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသော ဉာက်)၊ ဒီဗွစကျွအဘိညာဉ် (နတ်မျက်စီဖြင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေ ဖြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေမြင်းကို သိသော ဉာက်)တို့ကိုလည်း ရရှိ တော့၏၊ ပုဏ္ဏား---ထိုဈာန်၊ အဘိညာဉ်တို့ကို မြတ်စွာဘုရား ၏ ဉာက်ဖြေရာတို့--ဟုလည်း ခေါ် ဆိုထိုက်၏၊ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဉာက်ဖြင့် ပွတ်တိုက်ရာတို့--ဟုလည်း ခေါ်ဆို ထိုက်၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်စွင်းဖြင့် ထုံးခြစ်ရာ--ဟု လည်း ခေါ်ဆိုထိုက်၏၊ သို့သော် ထို ဈာန်အဘိညာဉ်ရသော မှောန်းသည် ထိုသို့ ဈာန်အဘိညာဉ် ရရုံဖြင့် မြတ်စွာဘုရား သည် တရားအားလုံးကို ကိုယ်တော်တိုင် တိတိကျကျ သိသူ သမွာသမျှဒွအစစ် ဖြစ်တော်မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်သည် ကောင်းစွာ ဟောကြားထားသော တရားတော် ဖြစ်တော်မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သံဃာတော် သည် ကောင်းစွာ ကျင့်သော သံဃာတော် ဖြစ်တော်မူ၏ဟု ဆုံးမြတ်နိုင်သူ ဟေုတ်သေး၊

၉.၁.၂() ။ ပုက္ကား---ထိုရဟန်းသည် ဆက်လက် ကြိုးစားအားထုတ်သော အခါ၌ အရဟတ္တမင်္ဂညက်ကို ရရှိ၏။ ထိုအရဟတ္တမင်္ဂညက်ကိုလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်ခြေရာ-ဟုလည်း ခေါ် ဆိုထိုက်၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်ခြင့် ပွတ်တိုက်ရာ-ဟုလည်း ခေါ် ဆိုထိုက်၏။ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဉာက်စွမ်းဖြင့် ထိုးခြင်ရာ-ဟုလည်း ခေါ် ဆိုထိုက် ၏။ ထိုအရဟတ္တမင်္ဂဉာက်ကို ရှေသော ရဟန်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားသည် တရားအားလုံးကို ကိုပ်တော်တိုင် တိတိကျကျ သိသူ သမ္မာသမျှအစစ် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်သည် ကောင်းစွာ ဟောကြားထားသော တရား တော် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သံဃာ တော်သည် ကောင်းစွာ ကျင့်သော သံဃာတော် ဖြစ်တော်မူ ၏ဟု ဆုံးဖြတ်နိုင်သူ ဖြစ်၏။ သို့သော် ဆုံးဖြတ်ပြီးသူကား မဟုတ်သေး။

ပုက္ကား---ထိုရဟန်းသည် အရဟတ္တမဂ်ဉာက်ကို ရြီးသည်နှင့် တစ်မြိုင်နက် အရဟတ္တမိုလ်ဉာက်ကို ရရှိကာ ရဟန္တာ ဖြစ်တော့၏၊ ထိုအရဟတ္တမိုလ်ဉာက်ကိုလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်ဖြင့် ပွတ်တိုက်ရာ-ဟုလည်း ခေါ် ဆိုထိုက်၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်ဖြင့် ပွတ်တိုက်ရာ-ဟုလည်း ခေါ် ဆို ထိုက်၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်စွမ်းဖြင့် ထိုးခြစ်ရာ-ဟု လည်း ခေါ် ဆိုထိုက်၏။ ပုက္ကား---ထိုရဟန်းသည် ထိုသို့ အရဟတ္တမိုလ်ဉာက်ကို ရေပြီး ရဟန္တာဖြစ်မှသာ 'မြတ်စွာ ဘုရားသည် တရားအားလုံးကို ကိုယ်တော်တိုင် တိတိကျကျ သိသူ သမ္မာသမျှဒွာအစစ် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်သည် ကောင်းစွာ ဟောကြားထားသော တရား တော် ဖြစ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သံယာ

#### ြောဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိကာယ်)

တော်သည် ကောင်းစွာ ကျင့်သော သံဃာတော် ဖြစ်တော် မူ၏'ဟု ဆုံးဖြတ်ပြီးသူ ဖြစ်တော့၏။ ပုဏ္ဏား---ဤကား ဆင်ခြေရာဥပမာ အပြည့်အစုံ ဖြစ်၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူသော အခါ ဇာကုသောကိပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမ၏ တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေ၏။ အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမ၏ တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေ၏။ အလွန် ထင်ရှားလှပါပေ၏။ မှောက် ထားသော အိုးကို လှန်ပြသကဲ့သို့လည်း ဖြစ်ပါ၏။ စုံးထား သော အရာကို ဖွင့်ပြသကဲ့သို့လည်း ဖြစ်ပါ၏။ မျက်စီလည် နေသူအား လမ်းမှန်ကို ညွှန်ပြသကဲ့သို့လည်း ဖြစ်ပါ၏။ မျက်စီကောင်းသော သူတို့ အဆင်းကို ဖြင်ရအောင် အမိုက် မှောင်၌ ဆီမီးတန်ဆောင်ကို ထွန်းပြသကဲ့သို့လည်းဖြစ်ပါ၏။

အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ် အရှင်ဂေါတမကိုလည်း ဆည်းကပ် ကိုးကွယ်ပါ၏။ တရားတော်ကိုလည်း ဆည်းကပ် ကိုးကွယ်ပါ၏။ သံဃာတော်ကိုလည်း ဆည်းကပ်ကိုးကွယ် ပါ၏။ ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ဆည်းကပ် ကိုးကွယ်သော ဥပါသကာ (ဒကာတစ်ယောက်)ဟူ၍ ကျွန်ုပ် ကို သိမှတ်တော်မူပါ" ဟု လျှောက်ထား၏။

ÇOQ

### 5

### မဟာသာရောပမသုတိ

၉.၁.၂၂၁၊အခါတစ်ပါး၌ ရာဇပြိုဟ်မြို့ ဂိဇ္ဈကုဋ်တောင်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအချိန်သည် အရှင်ဒေဒဒတ် သံဃာကို သင်းခွဲ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ခန္ဓာ ကိုယ်တော်၌ သွေးစိမ်းတည်အောင် ပြုကာ ထွက်စွာသွား၍ မကြာသေးမီ အချိန် ဖြစ်၏၊ ထိုအချိန်၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ဒေဒဒတ်ကို အကြောင်းပြု၍ ရဟန်းများကို ဤသို့ ဒိန္ဓိကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် အနှစ်ကို လိုချင်သော လူ တစ်ယောက်သည် အနှစ်ရာရန် တောသို့ ထွက်လာခဲ့သည် ဆိုပါတော့။ ထိုအခါ၌ သူသည် အနှစ်ရှိသော သစ်ပင်ကြီး တစ်ပင်ကို တွေ့ ၏၊ သို့သော် သူသည် အနှစ်ကိုလည်း မသိ၊ အကာကိုလည်း မသိ၊ အခေါက်ကိုလည်း မသိ၊ အပွေး ကိုလည်း မသိဘဲ အခေတ်အရွက်ကို အနှစ်-ဟု ထင်ကာ အစက်အရွက်ကိုသာ ဖြတ်တောက်ယူကာ ထွက်လာ၏။

၉.၁.၂၂၂။ ရဟန်းတို့---တို့အတူပင် လောက၌ သဒ္ဓါ တရားရှိသော အမျိုးကောင်းသားတချို့သည် ဒုက္ခတို့နှင့် ကြုံတွေ့ရ၍ ထိုဒုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို ရည်မှန်း ပြီး ရဟန်းပြုလာ၏။ ထိုအမျိုးကောင်းသား ရဟန်းဖြစ် လာသော အခါ လာဘဲလာဘ၊ ပူဇော်သတ္တာရ၊ ကျော်စောမှု တို့ကို ရ၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုလာဘ်လာဘ၊ ပူဇော်သတ္တာရ၊ ကျော်စောမှုတို့နှင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ အားရကျေနပ်ကာ နေ၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုလာဘ်လာဘ၊ ပူဇော်သတ္တာရ၊ ကျော်စောမှုတို့ကြောင့် 'ငါသည် ဘုန်းကြီး၏၊ တခြား ရဟန်း တို့သည် ဘုန်းမကြီးကြံ ပု ဓိမိကိုယ်ကို အထင်ကြီး ဘဝင် မြင့်ကာ သူတစ်ပါးကို ရုတ်ချ၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုသို့ လာဘ်လာဘ၊ ပူဇော်သတ္တာရ၊ ကျော်စောမှုတို့ကို အကြောင်း ပြုကာ မေ့လျော့ ပေါ့ဆမှုကြောင့် ဆင်းဆင်းရဲရဲ နေထိုင် ရ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းကို ဘာသနာတော်၏ အခက် အရွက်မှုကိုသာ ယူသော ရဟန်း-ဟု ခေါ် သင့်၏။ ထိုပြောန်း သည် ထိုလာဘ်လာဘ၊ ပူဇော်သတ္တာရ၊ ကျော်စောမှု၌သာ လမ်းဆုံးသွား၏။

ရဟန်းတို---ခုတိယလူတစ်ယောက်သည် အပွေးကို အနှစ်-ဟု ထင်ကာ အပွေးကို ခုတ်ဖြတ် ယူလာသကဲ့သို့ ခုတိယရဟန်းသည် သီလမှျနှင့် ကျေနပ်အားရကာ သီလ ၌သာ လမ်းဆုံး၏။

တတိယလူတစ်ယောက်သည် အခေါက်ကို အနှစ်-ဟု ထင်ကာ အခေါက်ကို ခုတ်ဖြတ် ယူလာသကဲ့သို့ တတိယ ရဟန်းသည် သမာဓိမ္ဖုနှင့် ကျေနပ် အားရကာ သမာဓိ၌သာ လမ်းဆုံး၏။

### တို့ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

စတုတ္ထလူတစ်ယောက်သည် အကာကို အနှစ်-ဟု အထင်ကာ အကာကို နတ်ဖြတ် ယူလာသကဲ့သို့ စတုတ္ထ ရဟန်းသည် ဒိဗ္ဗစကျွဲအဘိညာဉ်မှုနှင့် ကျေနပ် အားရကာ ဒိဗ္ဗစကျွဍ်သာ လမ်းထုံး၏။

ရဟန်းတို့---ပဉ္စမလူတစ်ယောက်ကား အနှစ်ကို လိုချင် သည့်အတွက် အနစ်ရှာရန် တောသို့ ထွက်လာ၏။ တောသို့ ရောက်သောအခါ သူသည် အနှစ်ရှိသော သစ်ပင်ကြီး တစ်ပင်ကို တွေ့၏။ သူကား အနှစ်ကို အနှစ်-ဟု သိ၏။ သို့ဖြစ်၍ သူသည် ထိုအနှစ်ကို ဖြတ်တောက်ပြီး ယူလာ၏။ ထိုအတူပင် ပဉ္စမရဟန်းသည် လာသာထွားရ သိလောက၊ သီလ၊ သမာဒိ၊ ဒိဇ္ဇစကျအဘိညာဉ်တို့မှုလောက်ဖြင့် တင်းတိမ် ရောင့်ရဲ အားရကျေနပ်နေသဲ ဆက်လက်ပြီး ကြုံးစားအားထုတ်၏။ ထိုသို့ ကြိုးစား အားထုတ်သော အခါ ထိုရဟန်းသည်အခါစပ်သိမ်းလွတ်မြောက်ရာလောကုတ္တရာ တရားကိုးပါးကို ရ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည် ထို လောကုတ္တရာတရားကိုးပါးမှ ဆုတ်ယုတ်စရာအကြောင်း မရှိတော့။

SOF

ရဟန်းတို---အခု ဟောပြခဲ့သည့်အတိုင်း ငါဘုရား၏ သာသနာတော်သည် လာဘသက္ကာရသိလောကမျှ လောက်သာ အကျိုးရှိသော သာသနာတော် မဟုတ်၊ သီလ မျှ၊ သမာဓိမျှ၊ ဒိဇ္ဇစကျွအဘိညာဉ်မျှလောက်သာ အကျိုးရှိသော သာသနာတော်လည်း မဟုတ်၊ ဇာက်ပြန်ပျက်စီး ခြင်းကင်းဝေးရာ အရဟတ္တမိုလ်-ဟူသော အကျိုးရှိသော သာသနာတော် ဖြစ်၏။ အရဟတ္တမိုလ်သည်သာ သာသနာတော် ဖြစ်၏။ အရဟတ္တမိုလ်သည်သာ သာသနာတော်၏ အနှစ်သာရ ဖြစ်၏။ အရဟတ္တမိုလ်သည်သာ သာသနာတော်၏ ဖနာမ်ားတိုင်ဖြစ်၏"ဟုဟောကြားတော်မူ၏။ သာသနာဓတာ်၏ပန်းတိုင်ဖြစ်၏"ဟုဟောကြားတော်မူ၏။

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး ရဟန်းများသည် သာဓု အနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုနဲ့ကြလေသည်။

www.dhammadownload.com

www.dhammadownload.com

၄။ မဟာယမကဝဂိ

www.dhammadownload.com

# ရုဋ္ဌဂေါသိင်္ဂသုတိ

၉.၁.၂၂၃။ အခါတစ်ပါး၌ နာတိကရွာ အုတ်ကျောင်း၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါက ဂေါသိဂံ-ဟု ခေါ် သော အင်ကြင်းတော၌ အရှင်အနုဂုဒ္ဓါ အရှင်နန္ဒိယ နှင့်အရှင်ကိဒိလတို့ သီတင်းသုံးနေတော်မူကြ၏။ တစ်စုသော ညနေစင်း၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်း ရာမှ ထတော်မူကာ ဂေါသိင်အင်ကြင်းတောသို့ ကြရောက် တော်မူ၏။ အဝေးမှ ကြွလာတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို တောတော့်အကာ မြင်သော အခါ "ရဟန်းကြီး--- ဤတော ထဲကို မဝင်ပါနှင့်၊ ဤတောထဲ၌ အမျိုးကောင်းသားသုံး ယောက် ကိုယ်ပိုင် အကျိုးစီးပွားကို လိုလားစွာ တရား အားထုတ် နေကြပါ၏။ သူတို့ကို မနောင့်ယှက်ပါနှင့်"ဟု လျှောက်ထား၏။

ထိုစကားကို အရှင်အနုရုဒ္ဓါ ကြားသော အခါ "ဒကာ တောတေင့်--- မြတ်စွာဘုရားကို မတားမြစ်ပါနှင့်။ ငါတို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားကို မတားမြစ်ပါနှင့်။ ငါတို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ကြွတော်မူလာခြင်း ဖြစ်၏"ဟု မိန့်ကြားတော် မွတ်။

ထို့နောက် အရှင်အနရုခွါသည် အရှင်နန္ဒိယနှင့် အရှင် ကိမိလတို့ထံသို့ သွားပြီး "အရှင်ဘုရားတို့--- ကြွကြ ကြွကြ၊ တပည့်တော်တို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ကြွရောက်တော် မူလာသည်"ဟု အကြောင်းကြား၏။

ထို့နောက် ထိုအရှင်မြတ်သုံးပါးအနက် တစ်ပါးက မြတ်စွာဘုရား ၏ သဝိတ်သက်န်းကို လှမ်းယူ၏။ တစ်ပါးက နေရာခင်း၏။ တစ်ပါးက ခြေဆေးရေ ဆက်ကဝ်၏၊ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဝင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူပြီး ခြေဆေး တော်မူ၏။ အရှင်မြတ်သုံးပါးလည်း မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးကြဦး သင့်တော်ရာ၌ ထိုင်နေတော်မူကြ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဖေးမြန်းတော်မူ၏-

၉.၁.၂၂၄။ "အနရဒ္ဓါတို့---ကျန်းမာကြ၏လော၊ မျှတကြ ၏လော၊ ဆွမ်းကွမ်းအတွက်ကော မပင်မပန်း ရှိကြ၏လော"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်များ ကျန်းမာကြ၊ မျှတ ကြပါသည် ဘုရား၊ ဆွမ်းကွမ်းအတွက်လည်း မပင်ပန်းကြပါ ဘုရား"

"အနရုဒ္ဓါတို့ ---သင်တို့ ညီညီညွှတ်ညွှတ် ရွှင်ရွှင်ပျပျ ငြိမ်းငြိမ်းချမ်းချမ်း နေထိုင်ကြ၏လော၊ နိုနှင့်ရေ ရောထား သကဲ့သို့ တစ်သားတည်း ဖြစ်ကြ၏လော၊ မေတ္တာမျက်လုံး များဖြင့် ပြုံးပြုံးရွှင်ရွှင် အချင်းချင်း ကြည့်ရှကြလျက် နေထိုင် ကြ၏လော" "မှန်ပါ နေထိုင်ကြကြောင်းပါ ဘုရား---"

"ထိုသို့ နေထိုင်ကြပုံကို လျှောက်စမ်းပါဦး အနရုခွါတို့---"

"မြတ်စွာဘုရား---`ဤသို့သော သီတင်းသုံးဖော်များနှင့် နေရြေင်းသည် ဝါ့အတွက် ကံကောင်းလေစွ၊ ပါရမီထူးဖေစွဲ' -ဟု တပည့်တော် ဉေါ့စားပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား---ဤအရှင်မြတ်နှစ်ပါးအပေါ် ၌ ကာယကံဖေတ္တာ၊ ဝစီကံ မေတ္တာ၊ မနောက်မေတ္တာတို့ကို မျက်မှောက်မှာရော မျက် ကွယ်မှာပါ ထားပါသည် ဘုရား။ 'မိစိနိတ်အလိုကို လျှော့ချ ထားပြီး ဤအရှင်နှစ်ပါး၏ စိတ်ဆန္ဒအတိုင်း လိုက်လျော ရယျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားပြီး ဤအရှင်နှစ်ပါး၏ စိတ် ဆန္ဒအတိုင်း လိုက်လျောပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်တို့သည် ကိုယ်ခန္ဓာ ကွဲပြားကြသော်လည်း စိတ်ကား တစ်သားတည်း-ဟု ထင်ရပါသည် ဘုရား။

အရှင်နန္ဒိယနှင့် အရှင်ကိမိလတို့ကလည်း အရှင်အနရဒ္ဒါ ကဲ့သို့ပင် လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။

၉.၁.၂၂၅။ ``အနရုဒ္ဓါတို့---ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ အနရုဒ္ဓါတို့--- မမေ့မလျော့ မပေါ့မဆ ကြိုးကြိုးစားစားကော အားထုတ်ကြ၏လော"

"မှန်ပါ အားထုတ်ကြပါသည် ဘုရား"

"အနရုဒ္ပါတို့---အဘယ်သို့ အားထုတ်ကြသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်တို့ သုံးပါးအနက် ရေးဦး စွာ ဆွမ်းစ်ပြန်တြွလာသူသည်နေရာ ခင်းထားပါသည် ဘုရား။ သောက်ရေ၊ သုံးရေ တည်ထားပါသည် ဘုရား။ ဆွမ်းတြွင်း ထည့်သော ခွက်ကို တည်ထားပါသည် ဘုရား။

နောက်မှ ဆွမ်းစံပြန်လာသော သူသည် ဆွမ်းကျန် ရှိလျှင် စားလိုကစား၍မစားလိုကစိမ်းစိုသည့်မြက်သစ်ပင်မရှိသော နေရာ၌ စွန့်ပစ်ပါသည် ဘုရား။ သို့မဟုတ် ဂိုးမွှားမရှိသော ရေထဲ၌ မျှောပစ်ပါသည် ဘုရား။ သူသည် နေရာထိုင်ခင်း များကို သိမ်းပါသည် ဘုရား။ သောက်ရေ၊ သုံးရေတို့ကို သိမ်း ပါသည်ဘုရား။ ဆွမ်းကြင်းထည့်သော စွက်ကိုဆေးကြောပြီး သိမ်းပါသည် ဘုရား။ ဆွမ်းစားကျောင်းကို တံမြက်လှည်း ပါသည် ဘုရား။

သောက်ရေအိုး၊ သုံးရေအိုး၊ သန့်သက်ရေအိုးတို့၌ ရေ ကုန်နေသည်ကို တွေ့လျှင် တွေ့သော သူက ရေထည့်ပါ သည် ဘုရား၊ အကယ်၍ မမ,နိုင်၊ မမြှောက်နိုင်လျှင် အဖော်ကို လက်ယင်ခေါ်ပြီး လက်ချင်းယှက်ကာ မ,မြှောက် ၍ ထည့်ပါသည် ဘုရား။ ထိုသို့သော အဂော်အခဲများကြောင့် ပင် တပည့်တော်တို့ ကေားမပြောဖြစ်ကြပါ။ သို့သော် ငါးရက် တစ်ကြိန်တော့ ညလုံးပေါက် တရား ဆွေးနွေးပြီး စည်းဝေး ကြပါသည် ဘုရား။

တပည့်တော်တို့ အခု လျှောက်ထားခဲ့သည့်အတိုင်း မမေ့ မလျော့ မပေ့ါမဆ ကြိုးစားအားထုတ်နေကြပါသည် ဘုရား"

၉.၁.၂၂၆။ "အနရုဒ္ဓါတို့---ကောင်းပေစွ၊ ကောင်းပေစွ၊

အနရုဒ္ဒါတို့---ဤသို့ မမေ့မလျော့ မပေါ့မဆ ကြိုးစား အားထုတ်နေကြတော့ တရားထူးကိုကော ရကြ၏လော"

"မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်မှာ မရဘဲ ရှိပါမည်နည်း ဘုရား၊ ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် ဈာန်သမာပတ် ရှစ်ပါးကို အလို ရိုတိုင်း ဝင်စားနိုင်ကြပါသည် ဘုရား"

၉.၁.၂၂၅။ "အနရုဒ္ဓါတို့---ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ ဈာန်သမာပတ် ရှစ်ပါးထက် မြင့်မြတ်သော တရားထူးကို ကော ကြေ၏လော"

"အဘယ်မှာ ရေဘဲ ရှိပါမည်နည်း ဘုရား၊ ဘုရား တပည့် တော်တို့သည် နိုရောသေမာပတ်ကို အလိုရှိတိုင်း ဝင်စားနိုင် ကြပါသည်ဘုရား၊ဤနိုရောသေမာပတ်ထက်မြင့်မြတ်သော တရားထူးကိုတော့ မတွေ့ မြင်ကြပါဘုရား၊

"အနရုဒ္ဓါတို့---ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ ဤနိရောဓ သမာပတ်ထက် မြင့်မြတ်သော တရားထူးကား မရှိတော့"

၉.၁.၂၂၈၊ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင် အနုရုဒ္ဒါ အရှင်နန္ဒိယနှင့် အရှင်ကိမိလတို့အား ဆက်လက် တရားဟောတော်မူပြီး နေရာမှ ထတော်မူကာ ပြန်ကြွတော် မူ၏၊ ထိုအစါ၌ အရှင်အနုရုဒ္ဒါ အရှင်နန္ဒိယနှင့် အရှင်ကိမိလ တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ကျောင်းဝင်းအဆုံးတိုင်အောင် လိုက်ပို့ခဲ့ကြ၏၊ လိုက်ပို့ရာမှ ပြန်လာကြသော အခါ အရှင် နန္ဒိယနှင့် အရှင်ကိမိလတို့သည် အရှင်အနုရုဒ္ဒါအား ဤသို့ လျှောက်ထားကြ၏-

"အရှင်ဘုရား--- 'ဤသမာပတ် ဤသမာပတ်တို့ကို တပည့်တော်တို့ ရပါသည်'ဟု အရှင်ဘုရားအား လျှောက်ဖူး ပါသလား ဘုရား"

"ငါ့ရှင်တို့---သင်တို့သည် ငါ့အား ထိုသို့ မလျှောက်ဖူးကြ၊ သို့သော် 'သင်တို့ ထိုသမာပတ်များကို ရသည်' ဟု ငါ သိ၏။ နတ်တို့ကလည်း ထိုအကြောင်းကို ငါ့အား လာရောက် လျှောက်ထားကြ၏။ မြတ်စွာဘုရား မေးတော်မူ၍ ထို

#### တို့ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီတာယ်)

အကြောင်းကို ငါ လျှောက်ထားလိုက်ခြင်း ဖြစ်၏"

၉.၁.၂၂၉။ ထိုအခါ၌ ဒီဃပရနေနတ်စစ်သူကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကာ ဤသို့ လျှောက် ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---ဝဇ္ဇီတိုင်းသားတို့ကံကောင်းကြပါသည် ဘုရား၊ သူတို့၏ ဝဇ္ဇီတိုင်း၌ မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် သီတင်းသုံးနေရုံမှုမက အရှင်အနရုဒ္ပါ၊ အရှင်နှန္ဓိယနှင့် အရှင်ကိမိလ-ဟူသော အမျိုးကောင်းသား ရဟန်းတော် များလည်း သီတင်းသုံးနေကြပါသည် ဘုရား"

ထိုနတ်စစ်သူကြီး၏ လျှောက်ထားသံကို ကြားရသော အခါ ဘုမ္မဗိုးနတ်များ-အစ ဗြဟ္မာများအဆုံး တစ်လောက လုံးကဝရွိတိုင်းသားများ ကံကောင်းကြကြောင်း ကြွေးကြော် ခဲ့ကြကုန်၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "မှန်သည် ဒီယ---၊ တစ်လောကလုံး မည်သူမဆို ဤအမျိုးကောင်းသား ရဟန်း တော်သုံးပါးကို ကြည်ညိုစိတ်ဖြင့် အောက်မေမည် အမှတ် ရမည်ဆိုလျှင် ထိုအောက်မေ့ အမှတ်ရသူမှာ ကြာမြင့်စွာ ကောင်းကျိုးတရား များပြားနိုင်၏။ ဤအမျိုးကောင်းသား မဟန်းတော်သုံးပါးတို့၏ အများအကျိုးငှာ ကျင့်ပုံ၊ လောက အကျိုးငှာ ကျင့်ပုံ၊ နတ်။ လူတို့အကျိုးငှာ ကျင့်ပုံကို ရှလော့"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

9.19

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး ဒီယပရဇန နတ်စစ်သူကြီး သည် သာခုအနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

# မဟာဂေါသိင်္ဂသုတိ

၉.၁.၂၃ဂ။ အခါတစ်ပါး၌ ဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတော၌ မြတ်စွာ ဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သာဝကများဖြစ်ကြသော ထင်ရှားကျော်ကြားသော မထေရ် ကြီးများစွာလည်း မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ သီတင်းသုံးနေထိုင် ကြ၏။ ထိုမထေရ်ကြီးများကား အရှင်သာရီပုတြာ၊ အရှင် မဟာမောဂ္ဂလာန်၊ အရှင်မဟာကဿပ၊ အရှင်အနရုခွါ၊ အရှင် မဟာမောဂ္ဂလာန်၊ အရှင်မဟာကေသပ၊ အရင်အနရုခွါ၊ အရှင် ရေဝဟနှင့် အရှင်အာနန္ဓာ-အစရှိသော မထေရ်ကြီးများ ဖြစ်ကြ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်၊ အရှင်မဟာ ကဿပနှင့် အရှင်အနရုခွါတို့သည် အရှင်သာရီပုတြာထံသို့ တရားနာ ကြွသွားကြ၏။ အရှင်အာနန္ဓာကလည်း အရှင် ရေဝတကို စေါ်ဦး အရှင်သာရီပုတြာထံ တရားနာ ကြွသွား

၉.၁.၂၃၁။ အရှင်ရေဝတနှင့် အရှင်အာနန္ဒာတို့ ကြွလာ ကြသည်ကို အရှင်သာရိပုတြာ မြင်တော်မူသော အခါ <u>က</u>ြသို့ ခရီးဦးကြိုထိုပြီး မေးမြန်းတော်မူ၏-

"ငါ့ရှင်အာနန္မာ---တြွ ကြွ၊ ငါ့ရှင်ကဲ့သို့ ဘုရားရှင်၏ အလုပ်အကြွေးတစ်ပါး၊ ဘုရားရှင်၏ အနီးနေတစ်ပါး ကြွလာသည်မှာ အင်မတန် မင်္ဂလာ ရှိပါ၏၊ ဤဂေါသိင်္ဂ အင်ကြင်းတောကြီးသည် မွေ့လျော်ဗွယ်ကောင်းလှ၏။ အရှိန်ကလည်း သာယာလှပသော ညအရျိန်အခါ ဖြစ်၏။ အင်ကြင်းပင်တို့လည်း ဝေဆာလှပစွာ ပင်လုံးကျွတ် ပွင့်နေ ကြ၏။ နတ်ပန်းရနံ့နှင့် တူသော ပန်းရနံ့များလည်း သင်းပျံ့ ကြိုင်လှိုင်နေ၏။ ငါ့ရှင်--- အဘယ်သို့သော ရဟန်းမျိုး ရှိမှ ဤအင်ကြင်းတောကြီးသည် တင့်တယ်လေမည်နည်း"

"အရှင်ဘုရား---စာပေပရိယတ္တိ တတ်သိ ကျွန်းကျင်ပြီး ပရိသတ်လေးပါးကို ကောင်းစွာ တရားဟောနိုင်သော ရဟန်း မျိုး ရှိမှ ဤ ဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတောကြီးသည် တင့်တယ်ပါ မည်ဘုရား"

၉.၁.၂၃၂။"ငါရှင့်ရေဝတကကော အဘယ်သို့ ထင် သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---တစ်ပါးတည်း ပျော်မွေ့ပြီး သမထ၊ ဝိပဿနာတရားကို ကြိုးစားအားထုတ်သော ရဟန်း ရှိမှ ဤ ဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတောကြီးသည် တင့်တယ်ပါမည် ဘုရား"

၉.၁.၂၃၃။"ငါ့ရှင် အနရုဒ္ဓါကကော အဘယ်သို့ ထင် သနည်း"

"ဒီဗွစကျွအဘိညာဉ်ဖြင့် လောကကို မြင်နိုင်သော ရဟန်း ရှိမှ ဤ ဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတောကြီးသည် တင့်တယ် ပါမည်ဘုရား---"

9,19

၉.၁.၂၃၄။ "အရှင်မဟာကဿပကကော အဘယ်သို့ ထင်ပါသနည်း"

"အရှင်ဘုရား---တော၌ နေခြင်း၊ ဆွမ်းစ်ခြင်း၊ ပုံသက္ခ သက်န်းကို ဝတ်ရုံခြင်း၊ သက်န်းသုံးထည်သာ ဆောင်ခြင်း၊ အလိုနည်းခြင်း၊ ရသမျှနှင့် ရောင့်ရဲခြင်း၊ ထိတ်ငြိမ်ရာ၌ နေခြင်း၊ လူတို့နှင့် ဖရောနောခြင်း၊ ကြွီးစားအားထုတ်ခြင်း၊ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊ အရဟတ္တခိုလိနှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊ ဖစ္စတေက္ခကာဉာက်နှင့် ပြည့်စုံခြင်း-အစရှိသော ဂုက်များနှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း ရှိမှ ဤဂေသိင်္ဂအင်ကြင်း တောကြီးသည် တင့်တယ်ပါမည်ဘုရား"

၉.၁.၂၃၅။ "အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်ကကော အဘယ် သို့ ထင်ပါသနည်း"

"အဘိဓမ္မာတရားကို ဆွေးနွေး မေး၊ ဖြေဦး တရားစကား ပြောလေ့ရှိသော ရဟန်း ရှိမှ ဤဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတောကြီး သည် တင့်တယ်ပါမည်ဘုရား"

၉.၁.၂၃၆။ ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်က အရှင် သာရိပုတြာအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်တို့အားလုံးသည် ဓိဓိတို့ ထင်သည့်အတိုင်း မြေပြီးကြပါပြီ။ အရှင်ဘုရားကကော အဘယ်သို့ ထင်ပါသနည်း ဘုရား"

"ငှိရှင်မောဂ္ဂလာန်---ဥပမာအားဖြင့် မင်းကြီးမှာ ဖြစ်စေ၊ မင်း၏ အမတ်ကြီးမှာ ဖြစ်စေ၊ အရောင်အပျိုးမျိုး ဆိုးထား သောတာ်လံတော်ပုဆိုးများဖြင့်ပြည့်နေသောဝတ်လံတော် သေတ္တာ ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုမင်းကြီး သို့မဟုတ် အမတ် ကြီးသည် နံနက်အမိုန်၌လည်း ဝတ်လိုသော ဝတ်လံတော် ကို ကောက်ဝတ်နိုင်၏ နေ့လယ်အချိန်၌လည်းဝတ်လိုသော ဝတ်လံတော်ကို ကောက်ဝတ်နိုင်၏ ညနေအချိန်၌လည်း ဝတ်လိုသော ဝတ်လဲတော်ကို ကောက်ဝတ်နိုင်၏။ ငျိရှင် မောဂ္ဂလာန်--- ထို့အတူပင် ရဟန်းတစ်ပါးသည် စိတ်ကို မိမိအလိုအတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်၏၊ မိမိက စိတ်၏ အလိုသို့ မလိုက်။ နံနက်၌လည်း အလိုရှိသော သမာပတ်ဖြင့် နေနိုင်၏။ ရေ့လယ်၌လည်း အလိုရှိသော သမာပတ်ဖြင့် နေနိုင်၏။ ညနေ၌လည်း အလိုရှိသော သမာပတ်ဖြင့် နေနိုင်၏။ ပါရှင် မောဂ္ဂလာန်--- ထိုသို့သော ရဟန်းမျိုး ရှိမှ ဤဂေါသိင်္ဂ အင်ကြင်းတောကြီးသည် တင့်တယ်လိမ့်မည်"

၉.၁.၂၃ဂု။ ထို့သို့ ဆွေးနွေးကြပြီးနောက် အရှင် သာရိပုတြာ-အစရှိသော မထေရ်ကြီးများသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ခဲ့ကြ၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော် ရောက်သောအခါ အရှင်သာရိပုတြာက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်တို့၏ အဖြေများအနက် ဘယ်သူ၏ အဖြေသည် အကောင်းဆုံး ဖြစ်ပါသနည်း"

"သာရိပုတြာ---သင်တို့အားလုံး၏ အခြေများသည် တစ်မျိုးစီ ကောင်းကြပါ၏။ သို့သော် ထိုအကြောင်းအရာနှင့် စဝ်လျဉ်းပြီး ဝါဘုရား၏ အခြေကိုလည်း နာယူကြဦး။ သာရိပုတြာ--- ရဟန်းတစ်ပါးသည် ဆွမ်းစ်ပြန်ကြလာသော အခါ၌ 'ရဟန္တာ မြေစ်သမှု ငါ မထတော့အံ့'ဟု အဓိဋ္ဌာန်ကာ တရားထိုင်၏။ သာရိပုတြာ---ထိုသို့သော ရဟန်းမျိုး ရှိမှု ဤ ဂေါသိင်္ဂ အင်ကြင်းတောကြီးသည် တင့်တယ်လိမ့်မည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား၏ ထိုမိန့်ကြားတော်မူချက်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး ထိုမေထရ်ကြီးများသည် သာဓုအနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

### မဟာဂေါပါလကသုတိ

၉.၁.၂၃၈။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းများအား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်

"ရဟန်းတို့---အချက်အလက် ဆယ့်တစ်မျိုးရှိသော နွားကျောင်းသားသည် နွားအုပ်ကို မစောင့်ရှောက်နိုင်၊ နွား အုပ်ကို မကြီးပွားစေနိုင်။ အချက်အလက် ဆယ့်တစ်မျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

- (၁) နွားကျောင်းသားသည် နွား၏ ရုပ်အဆင်းကိုလည်း
- (၂) နွားလက္ခကက(နွားအမှတ်အသား)ကိုလည်း မကျွမ်းကျင်း
- (၃) ယင်ချေးဥ တိုးပွားသည်ကိုလည်း မပယ်ဖျောက်၊
- (၄) အနာကိုလည်း ဆေးထည့်ပြီး ဖုံးလွှမ်း မပေး၊
- (၅) မီးခိုးရအောင်လည်း စီရင်မပေး၊
- (၆) ရေဆိပ်ကိုလည်း မသိ၊
- (၇) နွားများ ရေသောက်ပြီး၊ မပြီးကိုလည်း မသိ၊
- (၈) လမ်းစရီးကိုလည်း မသိ၊
- (၉) ကျက်စားရာ နွားစားကျက်ကိုလည်း မကျွမ်းကျင်၊
- (၁၀) နို့ရည်ကိုလည်း ကုန်အောင် ညှစ်၏။

(၁၁) နွားတို့၏ ဖခင် နွားတို့၏ ဦးစီးဖြစ်သော နွားလား ဥသဘတို့ကို ထူးထူးကဲကဲ မမွေးမြူ မစောင့်ရှောက်။

ရဟန်းတို့---ဤအချက်အလက် ဆယ့်တစ်မျိုး ရှိသော နွားကျောင်းသားသည် နွားအုပ်ကို မစောင့်ရှောက်နိုင်၊ နွား အုပ်ကို မကြီးပွားစေနိုင်။

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် တရားဆယ့်တစ်ပါးရှိသော ရဟန်းသည် ငါဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ကြီးပွားခြင်းသို့ မရောက်နိုင်။ တရားဆယ့်တစ်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) ရဟန်းသည် ရုပ်အဆင်းကိုလည်း မသိ၊
- (၂) အမှတ်လက္ခကာကိုလည်း မကျွမ်းကျင်၊
- (၃) ယင်ချေးဥ တိုးပွားသည်ကိုလည်း မပယ်ဖျောက်၊
- (၄) အနာကိုလည်း မဖုံးလွှမ်း၊
- (၅) မီးခိုးရအောင်လည်း စီရင်မပေး၊
- (၆) ရေဆိပ်ကိုလည်း မသိ၊
- (၇) ရေသောက်ပြီးသည်၊ မပြီးသည်ကိုလည်း မသိ၊ (၈) လမ်းခရီးကိုလည်း မသိ၊
- (၉) ကျက်စားရာ စားကျက်ကိုလည်း မကျွမ်းကျင်၊
- (၁၀) နို့ရည်ကိုလည်း ကုန်အောင် ညှစ်၏
- (၁၁) သံဃာ့ဖခင် သံဃာ့ဦးစီးဖြစ်သော မထေရ်ကြီး

### ကြံ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

များကိုလည်း ထူးထူးကဲကဲ မပူဇော်။

တရား ဆယ့်တစ်ပါး-ဟူသည် ဤသည်တို့တည်း။

၉.၁.၂၃၉။ ရဟန်းတို့---အဘယ်သို့လျှင် ရုပ်အဆင်းကို ရဟန်း မသိသနည်း၊ ရဟန်းသည် 'ရုပ်-ဆိုသည်မှာ မဟာ ဘုတ်လေးပါးနှင့် ဥပါဒါရုပ်တည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း မသိ။ ရဟန်းတို့---ဤသို့လျှင် ရုပ်အဆင်းကို ရဟန်း မသိ။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် အမှတ်လက္ခကာကို ရဟန်း မကျွမ်းကျင်သနည်း။ ရဟန်းသည် `လူဝိုက်၏ အမှတ် လက္ခကာကား မကောင်းမှ ဖြစ်၏။ လူလိမ္မာ၏ အမှတ် လက္ခကာကား ကောင်းမှ ဖြစ်၏'ဟု အမှန်အတိုင်း မသိ။ ရဟန်းတို့--- ဤသို့လျှင် အမှတ်လက္ခကာကို ရဟန်း မကျွမ်းကျင်။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် ယင်ရေးဥ တိုးပွားသည်ကို ရဟန်း မပယ်ရောက်သနည်း။ ရဟန်းသည် ကာမဂုက်ကို ကြံစည်ခြင်း၊ ဖျက်ဆီးရန် ကြံစည်ခြင်း၊ ညှဉ်းဆဲရန် ကြံစည် ခြင်း-အစရှိသော ဖြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ရောက်ဖျက်မပစ်ဘဲ လက်ခံထား၏။ ရဟန်းတို့----ဤ သို့လျှင် ယင်ရေးဥ တိုးပွားသည်ကို ရဟန်း မပယ်ဖျောက်။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် အနာကို ရဟန်း မငုံးလွှစ်း သနည်း။ ရဟန်းသည် မျက်စိဖြင့် အဆင်းကို မြင်ရသော အခါ ယောက်ျားပဲ မိန်းမင်-ဟူသော အမှတ်အသားကို ယား၏။ လက်မြေ-စသော အင်္ဂါကြီးငယ်ကို စွဲလမ်း၏ မျက်စိက္ကန္တြေကို မစောင့်စည်း၊ ထိုသို့ မစောင့်စည်းမြင်း ကြောင့် မက်မောမြင်း၊ စိတ်မချမ်းသာခြင်း-စသော အကုသိုလ် တရားများ တိုးပွားကြ၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို ရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိရောကို တွေ့ထိသော အခါ နှင့် စိတ်ဖြင့် သိစရာကို သိသော အခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---က္ခ်သို့လျှင် အနာကို ရဟန်း ဖဖုံးလွှမ်း။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် စီးခိုးရအောင် ရဟန်း စီရင်မပေးသနည်း၊ ရဟန်းသည် မိမိသင်ယူတတ်မြောက် ပြီးသော တရားတော်ကို သူတစ်ပါးတို့အား အကျယ် မဟောကြား၊ ရဟန်းတို့---ကြံသို့လျှင် စီးမိုးရအောင် ရဟန်း စီရင်မပေး၊

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် ရေဆိပ်ကို ရဟန်း မသိ သနည်း။ ရဟန်းသည် စာတတ်ပေတတ် ပညာတတ် ဆရာတော်ကြီးများထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဆွေးနွေးမေးမြန်းမှု မပြု၊ ရဟန်းတို့---ဤသို့လျှင် ရေဆိပ်ကို ရဟန်း မသိ။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် ရေသောက်ပြီးသည်၊ မပြီး သည်ကို ရဟန်း မသိသနည်း၊ ရဟန်းသည် တရားဒေသနာ တော်ကို ကြားနာရသော အခါ နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်မှု မရှိ။ ရဟန်းတို့---ဤသို့လျှင် ရေသောက်ပြီးသည်၊ မပြီးသည်ကို ရဟန်း မသိ။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် လမ်းခရီးကို ရဟန်း မသိ သနည်း။ ရဟန်းသည် မြင့်မြတ်သော မဂ္ဂင်တရား ရှစ်ပါးကို အမှန်အတိုင်း မသိ။ ရဟန်းတို့---ဤသို့လျှင် လမ်းခရီးကို ရဟန်း မသိ။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် ကျက်စားရာ စားကျက်ကို ရဟန်းမကျွမ်းကျင်သနည်း၊ ရဟန်းသည် သတိပဋ္ဌာန်တရား လေးပါးကို အမှန်အတိုင်း မသိ၊ ရဟန်းတို့---ကြံသို့လျှင် ကျက်စားရာ စားကျက်ကို ရဟန်း မကျွမ်းကျွင်။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် နို့ရည်ကို ကုန်အောင် ရဟန်းညှစ်သနည်။ သဒ္ဓါတရားရှိသောဒကာဒကာမများက ဆက်ကဝ်လှုုဒါန်းသော သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေး-ဟူသော ပစ္စည်းလေးပါးကို အလှူခံရာ၌ အတိုင်းအရည်ကို မသိ။ ရဟန်းတို့---ဤသို့လျှင် နို့ရည်ကို ကုန်အောင် ပောန်း ညှစ်၏။

ရဟန်းတို့--- အဘယ်သို့လျှင် သံဃာ့ဖခင် သံဃာ့ဦးစီး ဖြစ်သော မထေရ်ကြီးများကို ထူးထူးကဲကဲ ရဟန်း မပူဇော် သနည်း၊ ရဟန်းသည် သံဃာ့ဖခင် သံဃာ့ဦးစီးဖြစ်သော မထေရ်ကြီးများအပေါ် ၌ မျက်မှောက်ကာယက်မေတ္တာ၊ မျက်ကွယ်ကာယက်မေတ္တာလည်းမထား၊မျက်မှောက်ဝစီကံ မေတ္တာ၊ မျက်ကွယ်ဝစီကံမေတ္တာလည်း မထား၊ မျက်မှောက် မေနာက်မေတ္တာ၊ မျက်ကွယ်မနောက် မေတ္တာလည်းမထား၊၊ ရဟန်းတို့----ဤသို့လျှင် သံဃာ့ဖခင်၊ သံဃာ့ဦးစီးဖြစ်သော မထေရ်ကြီးများကို ထူးထူးကဲကဲ ရဟန်း မပူဇော်၊၊

ရဟန်းတို့---ဤတရား ဆယ့်တစ်ပါးရှိသော ရဟန်းသည် ငါဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ကြီးပွားခြင်းသို့ မရောက်နိုင်"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို နှစ်သက်သဘောကျကာ ရဟန်းများသည် သာဓု အနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုနဲ့ကြလေသည်။

## <del>ချိင်ပျှေဂျ</del>တယဘာသည့

၉.၁.၂၄၀။ အခါတစ်ပါး၌ ဝဇ္ဇီတိုင်း ဥတ္တစေလမြို့ ဂဂိမြစ် ကမ်း၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား- ပညာမဲ့သော နွား ကျောင်းသားတစ်ယောက်သည် မိုးများသော တန်ဆောင် မုန်းလ အခါတြီး၌ ဂဂ်ဖြစ်၏ ဤဘက်ကမ်းကိုလည်း မဆင်ခြင်း ဟိုဘက်ကမ်းကိုလည်း မဆင်ခြင်ဘဲ နွားတို့ကို ဆိဝ်ကမ်းမေကာင်းသော နေနာမှ မြောက်ဘက်ကမ်းသို့ ကူးမြောက်စေ၏၊ ထိုအခါ၌ နွားများသည် ဂဂ်ဖြစ်၏ အလယ် ရေစီးထဲ၌ ရှာရာလည်ပြီး ထိုရေစီးထဲ၌ပင် နှစ်မျော သေကုန် ကြ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ နွားများ သေကြရခြင်းသည် နွား ကျော်းသား ပညာမဲ့သောကြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် တချို့ သမဏ၊ ပြာဟွက (သူ တော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မျက်မှောက်လောကကို လည်း မကျွမ်းကျင်ကြ၊ တမလွန်လောကကိုလည်း ကျွေမ်း ကျင်ကြ၊ သေမင်း၏နယ်ပယ် လောကိတရားကိုလည်း ကျွေမ်းကျင်ကြ၊ သေမင်း၏ နယ်ပယ်မဟုတ်သော လော ကုတ္တရာတရားကိုလည်း မကျွမ်းကျင်ကြ၊ ထိုသမက၊ ငြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ တေားကို နာယူ ထိုက်၊ ယုံကြည်ထိုက်၏-ဟု ထင်မှတ်နေသူများသည် ကြာမြင့်စွာ ဆင်းရဲဒုက္ခ ခံစားကြရလိမ့်မည်။

၉.၁.၂၄၁။ ရဟန်းတို့ —ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား- ပညာ ရှိသော နွားကျောင်းသားတစ်ယောက်သည် မိုးများသော တန်ဆောင်မှန်းလအခါကြီး၌ ဂင်္ဂါမြစ်၏ ဤဘက်ကမ်း ကိုလည်း ဆင်ခြင်း၊ ဟိုဘက်ကမ်းကိုလည်း ဆင်ခြင်ကာ နွားများကို ဆိပ်ကမ်းကောင်းသော နေရာမှ မြောက်ဘက် ကမ်းသို့ ကူးမြောက်စေ၏၊ နွားတို့၏ စဝင်၊ နွားတို့၏ စေါင်း ဆောင်ဖြစ်သော နွားလားဥသဘတို့ကို ပထမဦးဆုံး ကူးမြောက်စေ၏။ နွားလားဥသဘတို့သည် ဂင်္ဂါမြစ်၏ ရေစီးကို ဇီလာကန့်လန့်ဖြတ်ကာ ဟိုဘက်ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ရောက် ကြ၏။ ထိုနောက် တခြား အားကောင်းသော နွားများနှင့် နွားဆိုများ၊ နွားပေါက်နှင့် နွားမတန်းများ၊ နွားပော်ကလေး များနှင့် ဝိန်ကြိုအားနည်းသော နွားများကို တစ်သုတ်ပြီး တစ်သုတ်ပြီး တစ်သုတ်ကွားမြောက်စေ၏။ ထိုနွားတို့သည် ဂင်္ဂါမြစ်၏ ရေစီး ကို ဇီလာကန့်လန့် ဖြတ်ကာ ဟိုဘက်ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ရောက်ကြ၏။

ရဟန်းတို့---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား- ပေါက်ဖွားကာစ နုနယ်လှသော နွားပေါက်စကလေးသည် မိစင်နွားမကြီး၏ ရူးရူး-ဟူသော အသံကို မှတ်သားကာ မျှောကူးသွား၏။

#### ကြံဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မဇျိုမနိကာယ်)

ထိုနွားပေါက်စကလေးသည်လည်း ဂဂိမြစ်၏ ရေစီးကို ဇီလာကန့်လန့် ဖြတ်ကာ ဟိုဘက်ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ရောက်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ရောက်ခဲ့ခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟူမူ- နွားကျောင်းသား ပညာရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။

၉.၁.၂၄၂။ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်များ၊ အနာဂါမိပုဂ္ဂိုလ်များ၊ သကဒါဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်များနှင့် သောတာပန် ပုဂ္ဂိုလ်များသည် သံသရာရေစီးကို ဇီလာကန်ုလန် ဖြတ်ကာ နိဗ္ဗာန်-ဟူသော တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ရောက်ကြ၏ တရားတော်ကို သဒ္ဓါတရားဖြင့် ပွားများလေ့ရှိသူများသည် လည်း သံသရာရေစီးကို ဇီလာကန့်လန့် ဖြတ်ကာ နိုဗ္ဗာန်-ဟူသော တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ချမ်းသာစွာ ရောက်ကြလိမ့်မည်။ ရဟန်းတို့ ---ငါဘုရားသည် မျက်မှောက်လောက ကိုလည်း ကျွန်းကျင်တော်မူ၏။ တမလွန်လောတကိုလည်း ကျွန်းကျင်တော်မူ၏။ သေမင်း၏ နယ်ပယ် လောကီတရား ကိုလည်း ကျွန်းကျင်တော်မူ၏။ သေမင်း၏ နယ်ပယ် မဟုတ်သောလောကုတ္တရာတရားကိုလည်းကျွန်းကျင်တော် မူ၏။ ပောန်းတို့--- ငါဘုရား၏ ကေားတော်ကို နာပယူထိုက်၊ မှုက်ကြည်ထိုက်၏-ဟု နားလည်သဘောပေါက်သူများသည် ကောင်းကျိုးမျင်းသာကို ကြာမြင့်စွာ စံစားကြရေလိမ့်မည်"ဟု ဟောကြားတော်မူခဲ့လေသည်။

CCC

## ခ်င်ဘစီယဘ်လွှ

၉.၁.၂၄၃။ အခါတစ်ပါး၌ ဝေသာလီမြို့ မဟာဝုန်တော ပြာသာဒီဆောင်ပါသော ကျောင်းတော်ကြီး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ နိုဂဏ္ဍတက္ကတွန်း၏ သား သစ္စကသည် ဝေသာလီမြို့၌ နေ၏။ သူသည် စကား ပြိုင်ဆိုင် ပြောဆိုတတ်သူ ဖြစ်၏။ "ဝါသည် ပညာရှိ"ဟု ပြောဆိုတတ်သူ ဖြစ်၏။ လူပေါင်းများစွာက "သူတော် ကောင်း" ဟု သတ်မှတ်ခံထားရသူ ဖြစ်၏၊ ထိုသစ္စကသည် ဝေသာလီမြို့ ပရိသတ်အလယ်၌ ဤသို့ ပြောဆိုနေ၏-

"ငါ အပြစ်တင်လိုက်လျှင် မတုန်လှုပ် မချောက်များမည့် ပုဇ္ဂိုလ်ကို ငါ မမြင်။ ငါ အပြစ်တင်လိုက်လျှင် မတုန်လှုပ် မချောက်များမည့် ဘုရား- ဟု ဝန်ခံထားသူကိုပင် ငါ မြေင်။ ငါအပြစ်တင်လိုက်လျှင် ချိုင်းကြားမှ မွေးများ ယိုစီးမတျမည့် ပုဇ္ဂိုလ်ကို ငါ မြင်။ ငါ အပြစ်တင်လိုက်လျှင် ချိုင်းကြားမှ မွေးများ ယိုစီးမကျမည့် ဘုရား-ဟု ဝန်ခံထားသူကိုပင် ငါ မြင်။ အသက်မရှိသော သစ်တုံးသည်ပင် ငါ၏ အပြစ် တင်မှုကို ခံရလျှင် တုန်လှုပ် ချောက်များနိုင်စရာ ရှိ၏ လူသားအတွက်ကား ဘာမြောဖွယ် ရှိတော့မည်နည်း"

ထိုအချိန်၌ အရင်အဿဇိသည် ဝေသာလီမြို့သို့ ဆွမ်းစံ ကြွလာတော်မူ၏။ သစ္စကသည် အရှင်အဿဇိကို တွေ့ သော အခါ ဤသို့ မေးမြန်း၏- "အရှင်အဿဇိ--- ရဟန်းဂေါတမသည် တပည့်များကို အဘယ်သို့ ဆုံးမပါသနည်း"

"သစ္စက--- မြတ်စွာဘုရားသည် 'ရဟန်းတို့--- ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သဓါရ၊ ဝိညာက်တို့သည် အနိစ္စ၊ ဒုက္စ၊ အနတ္တ ဖြစ်၏ဟု ဆုံးမ၏"

"အရှင်အဿဇိ---ထိုသို့ ဟောပြောလေ့ရှိသော အရှင် ဂေါတမ၏ အကြောင်းကို ကြားရတာ မကောင်းလိုက်တာ။ ငါတို့ တစ်ရှိန်ရှိန်၌ ထိုအရှင်ဂေါတမနှင့် တွေ့ရကောင်း၏ စကားပြောရကောင်း၏၊ ထိုမကောင်းသော အယူကြီးကို ရွတ်နိုင်ကောင်း၏"

၉.၁.၂၄၄။ ထိုအခါ၌ လိစ္ဆဝီမင်းသား ဝါးရာတို့သည် လွှတ်တော်၌ ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် စည်းဝေးနေကြ၏။ ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် လိစ္ဆဝီမင်းသားတို့ထံသို့ သွားပြီး "လိစ္ဆဝီ မင်းသားတို့--- လာကြလော့။ ယနေ့ ငါ ရဟန်းဂေါတမနှင့် စကား စစ်ထိုးမည်"ဟု ပြောကာ လိစ္ဆဝီမင်းသားဝါးရာနှင့် အတူ ဘုရားထံတော်သို့ သွား၏။

ထိုအခါ၌ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် လွင်တီးခေါင်၌ စင်္ကြလျှောက်နေကြ၏။ ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် ရဟန်းများ ထံသို့ သွား၍ ဤသို့ မေးမြန်း၏-

"အရှင်တို့---အရှင်ဂေါတမ ယခု ဘယ်မှာ နေပါသနည်း၊ အရှင်ဂေါတမကို ကျွန်ုပ် တွေ့ လို၏"

"သစ္စက---မြတ်စွာဘုရားသည် မဟာဝှန်တောသို့ ကြွရောက်တော်မူကာ သစ်ပင်ရင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ နေ့ခင်းပိုင်း အနားယူတော်မူသော အနေဖြင့်ပါ"

ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် လိစ္ဆဝီပရိသတ်ကြီးနှင့် အတူ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွား၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော် ရောက်သောအခါ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကား များကို ပြောကြားကာ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။

၉.၁.၂၄၅။ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော သစ္စကသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ မေးမြန်းလျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဂေါတမ---အကယ်၍ ခွင့်ပြုမည်ဆိုလျှင် ကျွန်ုပ် အရှင်ဂေါတမအား ပုစ္ဆာတစ်ခု မေးလိုပါ၏"

"သစ္စက---သင် မေးလိုရာ မေးပါ"

"အရှင်ဂေါတမသည် တပည့်များကို အဘယ်သို့ ဆုံးမ လေ့ရှိပါသနည်း"

"သစ္စက--- 'ရဟန်းတို့---ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစ်ါရ၊ ဝိညာက်တို့သည် အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တ ဖြစ်၏'ဟု ငါ သုံးမလေ့ရှိ၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဥပမာလေးများကို ကျွန်ုပ် ပြောချင် ပါ၏"

"ပြောပါ သစ္စက"

"အရှင်ဂေါတမ--- သစ်ပင်မှန်သမျှသည် မြေကြီးကို အမှီပြုပြီး ကြီးပွားစည်ပင်ကြရ၏။ ခွန်အားဖြင့် ပြုလုပ် ရသော လုပ်ငန်းမှန်သမျှကို မြေကြီးကို အမှီပြုပြီး ပြုလုပ် ကြရ၏။ အရှင်ဂေါတမ---ထို့အတူပင် ရုပ်ကို အတ္တ-ဟု သတ်မှတ်ထားသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ရုပ်ကို အမှီပြုပြီး ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်ကို ရ၏၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစ်ချ ဝီညာက်တို့ ၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏"

"သစ္စက---ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာက်တို့ကို အတ္တ-ဟု သင် ဆိုလိုသည် မဟုတ်လော"

"မှန်ပါသည် အရှင်ဂေါတမ--- သို့သော် ကျွန်ုပ် တစ် ယောက်တည်း ဤသို့ ဆိုလိုသည် မဟုတ်ပါ။ လူပေါင်း များစွာကလည်း ဤသို့ပင် ဆိုလို၏" "လူပေါင်းများစွာကို လွှဲချ၍ ဘာအကျိုးရှိမည်နည်း၊ ကိုယ့်ပြဿနာကို ကိုယ့်ဘာသာ ဖြေရှင်းပါ"

"ဟုတ်ပါသည် အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ် ထိုကဲ့သို့ပင် ဆိုလိုပါ၏"

၉.၁.၂၄၆။ "သစ္စက--- ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် သင့်ကိုပင် ပြန် မေးမည်၊ သင် သဘောဂျသည့်အတိုင်း မြေပါ။ ကောသလ မင်း၊ အဇာတသတ်မင်းတို့ကဲ့သို့သော မင်းများသည် မိမိတို့နိုင်ငံ၌ အစိုးရသလော၊ သတ်ထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို စီးပွားမျက်ပစ်နိုင်သလော၊ စီးပွားမျက်ပစ်ထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို စီးပွားမျက်ပစ်နိုင်သလော၊ နှင်ထုတ်ထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို နှင်ထုတ်နိုင်သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဝရွီမင်းသားများ၊ မလ္လမင်းသားများ ကဲ့သို့သော အသင်းအဖွဲ့ များသည်ပင် မိမိတို့နယ်ပယ်၌ အစိုးရပါသေး၏၊ သတ်ထိုက်သူကို သတ်နိုင်ပါသေး၏၊ စီးပွားဖျက်ပစ်ထိုက်သူကို စီးပွားဖျက်ပစ်နိုင်ပါသေး၏၊ နှင်ထုတ်ထိုက်သူကို နှင်ထုတ်နိုင်ပါသေး၏၊ ကောသလမင်း၊ အဇာတသတ်မင်းတို့ကဲ့သို့သော မင်းများအတွက်ကား ဘာ ပြောဖွယ် ရှိပါတော့မည်နည်း"

"သစ္စက--- 'ရုပ်သည် ဝါဏီ အတ္တ'ဟု သင် ပြောဏ်၊ 'ဝါဏီ ရုပ်သည် ဤသို့သာ ဖြစ်ပါစေ၊ ဝါဏီ ရုပ်သည် ဤသို့ကား ဖဖြစ်ပါစေနှင့်'ဟု ရုပ်အပေါ် ၌ သင်အစိုးရသလော"

ထိုသို့ မေးတော်မူသောအခါ၌ သစ္စကသည် ဘာမျှ ပြန် မပြောဘဲ ဆိတ်ဆိတ်နေ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒုတိယ အကြိန် ထပ်မေးသော်လည်း သစ္စကသည် ဆိတ်ဆိတ်ပင် နေ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "သစ္စက—မြေလော့၊ ဤအချိန်သည် သင်ဆိတ်ဆိတ်နေရမည့်အချိန် ဟေုတ် တော့။ မြတ်စွာဘုရား သုံးကြိန်တိုင်အောင် မေးတော်မူပါ ကျက် မြေကြားဘဲ နေသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ဦးခေါင်းသည် တစ်နေရာတည်း၌ပင် ခုနှစ်စိတ်ကွဲကျလိမ့်မည်"ဟု သစ္စက အား မိန့်ကြားတော်မူ၍။

ထိုအခါ၌ သိကြားမင်းသည် အလှုုံတပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော ဝဇိရစိန်လက်နက်ကို ကိုင်ကာ သစ္စက၏ အထက် ကောင်းကင်၌ တည်နေ၏။ "ဘုရားရှင်က သုံးကြိန်တိုင်အောင် ဖေးပါလျက် သစ္စကက ဖဖြေခဲ့လျှင် ဤနေရာ၌ပင် သစ္စက၏ ဦးခေါင်းကို ခုနှစ်စိတ် ခွဲလိုက်မည်" ဟုလည်း ကြံရွယ်ထား၏။ ထိုသိကြားမင်းကို မြတ်စွာဘုရား နှင့် သစ္စကတို့သာ မြင်ကြရ၏။ ထိုအခါကျမှ သစ္စကသည် ထိတ်လန့်တုန်လှုံးပြီး မြတ်စွာဘုရားကိုသာ အားကိုအားထား မြကာ ဤသို့ လျောက်ထား၏- "အရှင်ဂေါတမ---ထပ်မေးတော်မူပါ။ ကျွန်ုပ် ဖြေကြား ပါမည်"

၉.၁.၂၄၇။ "သစ္စက---'ရုပ်သည် ငါ၏ အတ္တ'ဟု သင် ပြော၏ 'ငါ၏ ရုပ်သည် ဤသို့သာ ဖြစ်ပါစေ၊ ငါ၏ ရုပ်သည် ဤသို့ကား မဖြစ်ပါစေနှင့်'ဟု ရုပ်အပေါ်၌ သင် အစိုးရ သလော"

"အစိုးမရပါ အရှင်ဂေါတမ"

"ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သဓါရ၊ ဝိညာက်တို့အပေါ် ၌ကော သင် အစိုးရသလော"

"အစိုးမရပါ အရှင်ဂေါတမ"

"သစ္စက---စဉ်းစားဦးလော့၊ စဉ်းစားပြီးမှ ဖြေလော့၊ သင်၏ ရှေ့စကားနှင့် နောက်စကားသည် ညေီညွှတ်ပါလား၊ သစ္စက---ရုပ်သည် မြိသလော၊ မမြိသလော"

"မမြိပါ အရှင်ဂေါတမ"

"ထိုမမြိသော ရုပ်သည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာ သလော"

"ဆင်းရဲပါသည် အရှင်ဂေါတမ"

"မြိသော၊ ဆင်းရဲသော၊ ဇောက်ပြန်သော ထိုရပ်ကို 'ဒါ ငါ့၁စွာဝဲ၊ ဒါ ငါလဲ၊ ဒါ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာဝဲ'ဟု စွဲလမ်းသင့်သလော"

"မစွဲလမ်းသင့်ပါ အရှင်ဂေါတမ"

"ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာက်တို့ကိုကော ထိုသို့ စွဲလမ်းသင့်သလော"

"မစွဲလမ်းသင့်ပါ အရှင်ဂေါတမ"

"သစ္စက---ခန္ဓာဝါးပါး ဒုက္ခတရားကို တွယ်တာ မက်မော လျက် ထိုခန္ဓာဝါးပါး ဒုက္ခတရားကို 'ဒါ ဝါဥစ္စာပဲ၊ ဒါ ဝါပဲ၊ ဒါ ဝါ ဖြစ်စေရျင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာပဲ'ဟု စွဲလမ်းနေသူသည် ဒုက္ခကို ကိုယ်တိုင် ပိုင်းခြား၍ သိနိုင်သလော၊ ဒုက္ခကို ကုန်ခန်း စေ၍ နေနိုင်သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုသို့ အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါမည်နည်း၊ မဖြစ်နိုင်ပါ"

"သစ္စက---သင်သည် ခန္ဓာငါးပါး ဒုက္ခတရားကို တွယ်တာ မက်မောလျက် ထိုခန္ဓာငါးပါး ဒုက္ခတရားကို 'ဒါ ငါ့ဥစွာပဲ၊ ဒါ ငါပဲ၊ ဒါ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာပဲ'ဟု စွဲလမ်းနေ သည် မဟုတ်လော"

"ဟုတ်ပါသည် အရှင်ဂေါတမ"

၉.၁.၂၄၈။ "သစ္စက--- ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် အနစ်ကို ရှာလိုသည့်အတွက် ထက်လှစွာသော ဓားမကြီးကို ယူကာ တောထဲသို့ ဝင်သွား၏။ သူသည် တောထဲ ရောက်သော အခါ ငှက်ပျောအူတုံးကြီးကို တွေ့ ၏။ သူသည် ထိုငှက်ပျောအူတုံးကြီးကို အရင်းရော အဖျားပါ ဖြတ်ပြီး အဖတ်များကို ခွာကာ အနစ်ကို ရှာ၏။ ထိုသို့ ရှာသော အခါ သူသည် အနစ်မပြောနှင့်၊ အကာကိုပင် မရ။ သစ္စက---ထို့အတူပင် သင်၏ အယူဝါဒကို ငါဘုရား စီစစ်ကြည့်သော အခါ အနစ်သာရကင်းမဲ့ကာ မှားယွင်းနေသည်ကို တွေ့ရ၏။ သစ္စက--- သင်သည် ဝေသာလီမြို့လယ် ပရိသတ်ထဲ၌ 'ငါ အပြစ်တင်လိုက်လျှင် မတုန်လှုပ် မရောက်ရားမည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါမမြင်၊ ငါအပြစ်တင်လိုက်လျှင်မတုန် လှုပ်မရောက်ချားမည့် ဘုရား-ဟု ဝန်ခံထားသူကိုပင် ငါ မမြင်။ ငါ အပြစ်တင်လိုက် လျှင် ချိုင်းကြားမှ ချေးများယိုစီး မကျမည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါ မမြင်၊ ငါ အပြစ်တင်လိုက်လျှင် ချိုင်းကြားမှ ချွေးများ ယိုစီးမကျမည့် ဘုရား-ဟု ဝန်ခံထား သူကိုပင် ငါ မမြင်။ အသက်မရှိသော သစ်တုံးသည်ပင် ငါ၏ အပြစ်တင်မှုကို ခံရလျှင် တုန်လှုပ် ချောက်ချားနိုင်စရာ ရှိ၏။ လူသားအတွက်ကား ဘာပြောဖွယ် ရှိတော့မည်နည်း' ဟူသော စကားကို သင် ပြောကြား၏။ `သစ္စက--- သင်၏ ချွေးပေါက်တို့သာ နဖူးမှ မြေကြီးအထိ ယိုစီးကျနေကြ၏။ ငါဘုရား၏ ခန္ဓာကိုယ်မှာကား ချေး တစ်ပေါက်မျှ မရှိပါ'ဟု မိန့်ကြားတော်မူပြီး ပဲရိသတ်အလယ်၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်မြတ်၏ ရွှေအဆင်းရှိသော စန္ဓာကိုယ်ကို ဗွင့်ပြတော်မူ၏။ ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော် မူသော အခါ သစ္စကသည် ဘာမျှ ပြန်မဖြေနိုင်တော့ဘဲ မျက်နာမသာမယာဖြင့် ခေါင်းငိုက်စိုက်ကျနေ၏။ မျက်နှာကို အောက်စိုက်ကာ မှိုင်မှိုင်တွေတွေဖြင့် ကြံရာမရ ထိုင်နေ၏။

၉.၁.၂၄၉။ ထိုအခါ၌ လိစ္ဆဝီမင်းသား ဒုမျှစက မြတ်စွာ ဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---ဥပမာတစ်ခု လျှောက်ထားပါရစေ ဘုရား"

"လျှောက်ထား ဒုမ္ဗုခ"

"မြတ်စွာဘုရား---ဥပမာအားဖြင့် ရွာတစ်ရွာ၏ အနီး၌ ရေကန်တစ်ကန် ရှိသည် ဆိုပါတော့ ဘုရား၊ ထိုရေကန်ထဲ၌ ပုစွန်လုံးတစ်ကောင် ရှိသည် ဆိုပါတော့ ဘုရား၊ ထိုအခါ၌ ကလေးများသည် ရွာထဲမှ ထွတ်လာကြပြီး ရေကန်ဆီသို့ သွားကြပါသည် ဘုရား။ ရေကန်သို့ ရောက်သော အခါ ရေကန်ထဲကို ဆင်းကာ ပုစွန်လုံးကို ဖမ်းပြီး ကုန်းပေါ် သို့ တင်ကြပါသည် ဘုရား။ ပုစွန်လုံး၏ ထွက်လာသမျှ ခြေချောင်းလက်ရောင်းများကို ကလေးများသည် ဖြတ်ကြ၊ မျိုးကြ၊ ဖွဲ့ကြပါသည် ဘုရား။ သို့ဖြစ်၍ ပုစွန်လုံးသည် ခြေရောင်းလက်ရောင်းအားလုံး ကျိုးပြတ်ပြီး ရေကန်ထဲသို့ ရှေးကကဲ့သို့ မဆင်းနိုင်တော့ပါ ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား--- ထို့အတူပင် သစ္စက၏ ထောင်ထ လှုပ်ရှားနေသော အယူ ဝါဒ- ဟူသော ခြေရောင်းလက်ရောင်း အားလုံးကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ရျိုးဖြတ်ပစ်လိုက်ပါပြီ ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား--- ယခုအခါ သစ္စကသည် အပြစ်တင်ရန် မြတ်စွာဘုရား--- ယခုအခါ သစ္စကသည် အပြစ်တင်ရန် မြတ်စွာဘုရားမထံတော်သို့ ပြန်လောနိုင်တော့ပါ ဘုရား"

ထိုအခါ၌ သစ္စကက လိစ္ဆဝီမင်းသား ဒုမျှအေား ဤသို့ ပြောကြား၏-

"ခုဖ္ဖုစ--- အသာ နေပါ၊ ငါသည် သင်နှင့် ဆွေးနွေးနေ သည် မဟုတ်ပါ၊ အရှင်ဂေါတမနှင့် ဆွေးနွေးနေခြင်းသာ ဖြစ်၏"

၉.၁.၂၅၀။ "အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်တို့စကားနှင့် တခြား သမက၊ ဘြဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များစွာ၏ စကားများကို ထားလိုက်ပါဘု ရား၊ ယောင်ယမ်း လျှောက်ပြောနေကြတာပါ။ အရှင်ဂေါတမ----အရှင်ဂေါတမ ၏ အာသယ်သို့ ကျင့်သော တပည့်သာဝကသည် အရှင် ဂေါတမ၏ သာသနာကို ပြုသူ ဖြစ်ပါသနည်။ အရှင်ဂေါတမ ၏ အဆုံးအမြော် ထုံမှားကင်းစွာ နေထိုင်သူ ဖြစ်ပါသနည်း၊ ဆရာ အဆုံးအမြော် ယုံမှားကင်းစွာ နေထိုင်သူ ဖြစ်ပါသနည်း။

"သစ္စက---ငါဘုရား၏ တပည့်တစ်ယောက်သည် အတိတ်ရုပ်၊ အနာဂတ်ရုပ်၊ ပစ္စုပွန်ရုပ်၊ ကိုယ်တွင်းရုပ်၊ ကိုယ်ပရုပ်၊ ကြမ်းတမ်းသော ရုပ်၊ နူးညံ့သော ရုပ်၊ ယုတ် ညံ့သော ရုပ်၊ မြင့်မြတ်သော ရုပ်၊ အဝေး၌ ရှိသော ရုပ်၊ အနီး၌ ရှိသော ရုပ်-ဟူသော ရုပ်မှန်သမျှကို "ဤကား ဝါဥာစွာ မဟုတ်၊ ဤကား ငါ မဟုတ်၊ ဤကား ဝါ၏ အတ္တ မဟုတ်"ဟု အမှန်သမျှ၊ သညာမှန်သမျှ၊ သစ်၊ရမှန်သမျှနှင့် ဝိညာက်မှန် သမျှတို့ကိုလည်း ထိုအတူပင် ရှမြင်၏၊ သစ္စက---ဝါဘုရား ၏ ထိုသို့ ကျင့်သော တပည့်သာဝကသည် ငါဘုရား၏ သာသနာကို ပြည ဖြစ်၏၊ ငါဘုရား၏ အဆုံးအပြေဝါဒကို လိုက်နာသူ ဖြစ်၏။ ဆရာအဆုံးအမဖြင့် ယုံမှားကင်းစွာ နေထိုင်သူ ဖြစ်၏။ ဆရာအဆုံးအမဖြင့် ယုံမှားကင်းစွာ "အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်သို့သော ရဟန်းမျိုးသည် ရဟန္တာ ဖြစ်ပါသနည်း"

"သစ္စက---ငါဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါး သည် အတိတ်ရုပ်၊ အနာဂတ်ရုပ်၊ ပစ္စုပွန်ရုပ်၊ ကိုယ်တွင်းရုပ်၊ ကိုယ်ပရုပ်၊ ကြမ်းတမ်းသော ရုပ်၊ နူးညံ့သော ရုပ်၊ ယုတ် ညံ့သော ရုပ်၊ မြင့်မြတ်သော ရုပ်၊ အဝေး၌ ရှိသော ရုပ်နှင့် အနီး၌ ရှိသော ရုပ်-ဟူသော ရုပ်မှန်သမျှကို 'ဤကား ငါ့၁စွာ မဟုတ်၊ ဤကား ငါ မဟုတ်၊ ဤကား ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန် အတိုင်း တွေ့ မြင်ပြီးသည့်အတွက် မစွဲလမ်းဘဲ လွတ်မြောက် သွား၏။ ဝေဒနာမှန်သမျှ၊ သညာမှန်သမျှ၊ သင်္ခါရမှန်သမျှနှင့် ဝိညာက်မှန်သမျှကိုလည်း ထို့အတူပင် အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း တွေ့မြင်ပြီးသည့်အတွက် မစွဲ လမ်းဘဲ လွှတ်မြောက်သွား၏၊ သစ္စက---ထိုသို့သော ရဟန်း သည် ရဟန္တာ ဖြစ်၏။ သစ္စက---ထိုသို့ လွတ်မြောက်ပြီးသော စိတ်ရှိသော ရဟန်းသည် အမြင် ထူးခြားခြင်း၊ အကျင့် ထူးခြားခြင်း၊ လွှတ်မြောက်မှု ထူးခြားခြင်း-ဟူသော ထူးခြား ခြင်း သုံးမျိုးနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်၏။ ထိုရဟန်းသည် 'မြတ်စွာ ဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင် သစ္စာလေးပါးကို သိတော်မူပြီး သူတစ်ပါးတို့ သစ္စာလေးပါးကို သိစေခြင်းငှာ တရားတော်ကို ဟောပြတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင် အနိုင်းမဲ့ ယဉ်ကျေးတော်မူပြီး၍ သူတစ်ပါးတို့ ယဉ်ကျေးစေ ခြင်းငှာ တရားတော်ကို ဟောပြတော်မှု၏။ မြတ်စွာဘုရား သည် ကိုယ်တော်တိုင် ကိလေသာ အပူဝေးကာ ငြိမ်းအေး တော်မူပြီး၍ သူတစ်ပါးတို့ ကိလေသာအပူဝေး၍ ငြိမ်းအေး စေခြင်းငှာ တရားတော်ကို ဟောပြတော်မှု၏။ မြတ်စွာဘုရား သည် ကိုယ်တော်တိုင် သံသရာမှ လွန်မြောက်တော်မူပြီး၍ သူတစ်ပါးတို့ သံသရာမှ လွန်မြောက်စေခြင်းငှာ တရား တော်ကို ဟောပြတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော် တိုင် ဒုက္ခခပ်သိမ်း ငြိမ်းတော်မူပြီး၍ သူတစ်ပါးတို့ ဒုက္ခ ခပ်သိမ်းငြိမ်းစေခြင်းငှာတရားတော်ကိုဟောပြတော်မူ၏'ဟု မြတ်စွာဘုရားကိုသာ ရှိသေလေးမြတ်မှု၊ မြတ်နိုး ပူဇော်မှုကို ପ୍ରାର୍ଜ୍ଧ"

၉.၁.၂၅၁။ ထိုသို့ မိန့်တော်မူသော အခါ၌ သစ္စကသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဂေါတမ---အမှန်ယစ်နေသော ဆင်၊ အလျှံ တပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော မီးကျီးခဲ၊ အဆိပ် ပြင်းသော မြွေတို့ကို ထိနိက်မိသော ပုဂ္ဂိုလ်မှာ ချမ်းသာမှ ဖြစ်မည်ဆိုက ဖြစ်နိုင်ပါသေး၏။ အရှင်ဂေါတမကို ထိနိက် မိသော ပုဂ္ဂိုလ်မှာကား ဘယ်နည်းနှင့်မှ ချမ်းသာမှ ဖြစ်နိုင် တော့ပါ။ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ်သည် အရှင်ဂေါတမ၏ ဝှက်အသရေကို ဗျက်ဆီးစုံမိပါ၏။ ရိုင်းပျ စော်ကားမိပါ၏။ ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမကို ဝါဒချင်း ယှဉ်လျက် ပုတ်စတ် ထိုက်သူ-ဟု ထင်မှတ်မိပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ--- မနက်ဖြန် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော်မှပါ"

ထိုသို့ ဆွမ်းစားပင့်ခြင်းကိုမြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ် နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မှု၏။

၉.၁.၂၅၂။ ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် မြတ်စွာဘုရား လက်ခံတော်မူကြောင်းကို သိ၍ လိစ္ဆဝီမင်းသားတို့အား ဤသို့ ပြောကြား၏-

"မင်းသားတို့---နားထောင်ကြလော့၊ ရဟန်းသံဃာနှင့် တကွ ရဟန်းဂေါတမကို မနက်ဖြန်အတွက် ငါ ဆွမ်းစားပင့် ထား၏။ သို့ဖြစ်၍ ရဟန်းဂေါတမအတွက် သင့်လျော်မည် ထင်သော ဆွမ်းခဲဖွယ်ဘောစဉ်တို့ကို ပို့ကြလော့"

နောက်တစ်နေ့မနက် ရောက်သော အခါ ထိုမင်းသား များသည် သစ္စကထံသို့ ဆွမ်းအိုးငါးရာ ပို့ဆောင်ကြ၏။ ထို့ နောက် သစ္စကသည် သူ၏ ကျောင်း၌ မွန်မြတ်သော စဲဖွယ် ဘောဇဉ်တို့ကို စီမံပြီးသော အခါ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ သွားရောက် လျှောက်ထားခိုင်း၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် သံဃာတန်းနှင့်အတူ ကြွရောက်တော်မူ၍ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးတော်မူသော အခါ သစ္စကက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏

"အရှင်ဂေါတမ---ဤဒါနကောင်းမှုနှင့် ကောင်းမှု၏ အကျိုးသည် ပေးလှူသူ လိစ္ဆဝိမင်းသားတို့ ချမ်းသာကြောင်း ဖြစ်ပါစေ"

"သစ္စက---ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မကင်းသေးသော သင့်ကို ရည်မှန်းပြီး လူခြန်းသော အလှူသည် ပေးလှူသူ လိစ္စဝိမင်းသားတို့ အတွက် ဖြစ်လိမ့်မည်။ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟကင်းသော ငါဘုရားကို ရည်မှန်းပြီး လှူခြန်းသော အလှူသည် သင့်အတွက် ဖြစ်လိမ့်မည်" ဟု မြတ်စွာဘုရား သည် မိန့်ကြားတော်မူ၏။

## မဟာသစ္စကသုတ<u>ွ</u>

၉.၁.၂၅၃။ အခါတစ်ပါး၌ ဝေသာလီမြို့ မဟာဝှန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပါသော ကျောင်းတော်ကြီး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအချိန်သည် နံနက်စောစော အချိန် ဖြစ်၏ သို့ဖြစ်ချိ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီမြို့သို့ အသွင်းခံဝင်လိုသည့်အတွက် သဝိတ်သက်န်းကို ယူဆောင် လျက် ကောင်းစွာ ဝတ်ရုံထားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်ရင်း မဟာဝုန်တော ပြာသာဒ်ဆောင်ပါသော ကျောင်းတော်ကြီး ဆီသို့ ဦးတည်လာ၏၊ အဝေးမှ လာနေသော သစ္စကကို အရှင်အာနန္ဒာ မြင်သော အခါ မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---ဟိုမှာ သစ္စက လာနေပါသည် ဘုရား၊ သူသည် ဝါဒရှင်းပြိုင်ရှိ ပြောဆိုတတ်သူ ဖြစ်ပါသည်ဘုရား၊ သွတိုသူ ပညာရှိ-ဟုလည်း ပြောဆိုလေ့ရှိပါသည် ဘုရား၊ သွတို လူအများကလည်း သူတော်ကောင်းဟု သတ်မှတ် ထားပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား ---သစ္စကသည် ဘုရား၊ တရာ၊၊ သံဃာ ရတနာသုံးပါး၏ အပြစ်ကို ရှာနေသူ ဖြစ်ပါ သည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား---သစ္စကအား သနားသော အားဖြင့် တစ်ကေမျှ ထိုင်တော်မူစေရျင်ပါသည် ဘုရား၊ အားဖြင့် တစ်ကေမျှ ထိုင်တော်မူစေရျင်ပါသည် ဘုရား"

ထိုသို့ လျှောက်ထားသော အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အသင့်ခင်းထားသော နေရာ၌ တစ်ကေမျှ ထိုင်နေတော် မူ၏။ ထိုအခါ၌ သစ္စကသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်လာပြီး မြတ်စွာဘုရားနှင့် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ စကားပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကား များကို ပြောဆိုပြီးသော အခါ တစ်နေရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာ ဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

၉.၁.၂၅၄။ "အရှင်ဂေါတမ--- ကာယကျင့်စဉ်ကိုသာ အားထုတ်ပြီး စိတ္တကျင့်စဉ်ကို အားမထုတ်ကြဘဲ နေကြ သော သမက၊ ငြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ ရှိကြ၏၊ ထိုသမက၊ ငြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) များသည် ကိုယ်ဆင်းရဲကိုသာ ခံနိုင်ကြပြီး စိတ်ဆင်းရဲ ကိုကား မခံနိုင်ကြပါ၊ အရှင်ဂေါတမ----ရေးက တစ်ခု ဖြစ်ခဲ့ဖူး သည်မှာ- စိတ်ဆင်းရဲခြင်းနှင့် တွေ့ကြုံရသူတစ်ယောက်မှာ ပေါင်သည်ပင် တန်းဝါ၏ နှလုံးသည်ပင် ကွဲပါ၏၊ သွေးပင် အနိုပါ၏၊ ရှားပင် ရူးပါ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---သူ၏ စိတ်သည် ကိုယ်၏ နောက်သို့ လိုက်ရပါ၏၊ ကိုယ်၏ အလိုအတိုင်းဖြစ်ရ ပါ၏။ ထိုသို့ အဘယ့်ကြောင့် ဖြစ်သနည်း ဟူမှ- စိတ္တ ကျင့်စဉ်ကို ကျင့်မထားသောကြောင့် ဖြစ်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ---စိတ္တကျင့်စဉ်ကိုသာ အားထုတ်ပြီး ကာယကျင့်စဉ်ကို အားမထုတ်ဘဲ နေကြသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များလည်း ရှိကြပါ၏။ ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သုတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည် စိတ်ဆင်းရဲကိုသာ ခံနိုင်ကြပြီး ကိုယ်ဆင်းရဲကိုကား မခံနိုင် ကြပါ၊ အရှင်ဂေါတမ---- ရှေးက တစ်စု ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်မှာ--ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်းနှင့် တွေ့ကြုံရသူတစ်ယောက်မှာ ပေါင် သည်ပင် တန်းပါ၏ နှလုံးသည်ပင် ကွဲပါ၏ သွေးပင် အန်ပါ ၏ ရူးပင် ရှုးပါ၏ အရှင်ဂေါတမ----သူ၏ ကိုယ်သည် စိတ်၏ နောက်သို့ လိုက်ရပါ၏။ စိတ်၏ အလိုအတိုင်း ဖြစ်ရပါ၏။ ထိုသို့ အဘယ့်ကြောင့် ဖြစ်သနည်း ဟူမူ-- ကာယကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ထေားသောကြောင့် ဖြစ်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ---- 'အရှင် ဂေါတမ၏ တပည့်များသည် စိတ္တကျင့်စဉ်ကိုသာ အား ထုတ်ပြီး ကာယကျင့်စဉ်ကို အားမထုတ်ဘဲ နေကြသူများ'ဟု ကျန်ုပ် ထင်ပါ၏"

၉.၁.၂၅၅။ "သစ္စက--- ကာယကျင့်စဉ်ကို သင် အဘယ်သို့ ကြားဖူးသနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဝစ္ဆနွယ်ဖွား နန္ဒ၊ သံကိစ္စနွယ်ဖွား ကိသနှင့် မက္ခလိဂေါသာလတို့ ဆိုသည်မှာ ရှိကြ၏။ သူတို့ သည် အဝတ်မဝတ်ဘဲ နေကြပါ၏၊ လွတ်လပ်စွာ ကျင့်ကြ ပါ၏၊ လက်ဖြင့် မစင်ကို သုတ်လေ့ရှိကြပါ၏၊ 'အရှင် လာပါလော့'ဟု ဆိုကာ လောင်းသူ၏ ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ 'ရပ်ပါဦး'ဟု ဆိုကာ လောင်းသူ၏ ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ။ မိမိ မရပ်မီ ယူလာနှင့်သော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ မိမိကို ရည်စူးပြီး လှူသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ ပင့်ဇိတ်ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ အိုးထဲမှ ကော်ကာ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ တောင်းထဲမှ ကော်ကာ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ တံခါးခုံခြားကာ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူ ကြပါ၊ တုတ်ခြားကာ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ ကျည်ပျွေခြားကာ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ နှစ်ယောက်စားနေစဉ်မှ ထ၍ လောင်းသော ဆွမ်းကို မစံယူ ကြပါ၊ ကိုယ်ဝန်ဆောင်အမျိုးသမီး၏ ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ နို့တိုက်ဆဲ အမျိုးသမီး၏ ဆွမ်းကို မစံယူကြပါ၊ ယောက်ျားနှင့် နီးနောနေသော အမျိုးသမီး၏ ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ ဆော်ဩ စုဆောင်းကာ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ ခွေး မျှော်နေရာမှ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ။ ယင်အုံရာမှ လောင်းသော ဆွမ်းကို မခံယူကြပါ၊ အသား၊ ငါးကို မစား ကြပါ၊ သေရည်၊ သေရက်ကို မသောက်ကြပါ၊ ဖွဲထဲ၌ မြှုပ် ထားသော ဆေးရေကို မသောက်ကြပါ၊ သူတို့သည် တစ်အိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး တစ်လုတ်သာ စားကြပါ၏၊ နှစ်အိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး နှစ်လုတ်သာ စားကြပါ၏။ သုံးအိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး သုံးလုတ်သာ စားကြပါ၏။ လေးအိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး လေးလုတ်သာ စားကြပါ၏။ လေးအိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး ပေးလုတ်သာ စားကြပါ၏။ ခြောက်အိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး ခြေးက်လုတ်သာ စားကြပါ၏။ ခြောက်အိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး ခြောက်လုတ်သာ စားကြပါ၏။ ခုနှစ်အိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး ခြောက်လုတ်သာ စားကြပါ၏။ ခုနှစ်အိမ်တည်းသာ ဆွမ်းခံပြီး ခုနှစ်လုတ်သာ စားကြပါ၏။ ခုနှစ်းခံပြီး လေးခုပ်ခဲ့တည်းမြင့်လည်း ရောင့်ရဲကြပါ၏။ စေခြာက်ခု၊ ခုနှစ်ခုတည်း အောစာကြပါ၏။ နှစ်ခု၊ သုံးခု၊ လေးခု၊ ငါးခု၊ ခြောက်ခု၊ ခုနှစ်ခုတည်း အစာ စားကြပါ၏။ နှစ်ခုက်၊ ခြောက် ရက်၊ ခုနှစ်ရက်ခြားလည်း အစာ စားကြပါ၏။ ယစု ပြောခဲ့ သော နည်းအတိုင်း ဆယ့်ပါးရက်မှ တစ်ကြိမ်လည်း စား၍ နေကြပါ၏"

"သစ္စက---သူတို့သည် ထိုမျှလောက်ဖြင့် မျှတကြ သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---သူတို့သည် ထိုမှုလောက်ဖြင့်ကား မမှုတကြပါ၊ သူတို့သည် တစ်ခါတစ်ရံ အလွန်ကောင်းသော ခဲဖွယ်ကိုလည်း ခဲစားကြပါ၏၊ အလွန်ကောင်းသော ဘောဇဉ်ကိုလည်း သုံးဆောင်ကြပါ၏ အလွန်ကောင်းသော လျက်ဖွယ်ကိုလည်း လျက်ကြပါ၏ အလွန်ကောင်းသော သောက်ဖွယ်ကိုလည်း လျက်ကြပါ၏ သူတို့သည် ဤ ခန္ဓာကိုယ်ကို အားရှိအောင် ထွားကြိုင်းအောင် ဆူဖြိုးအောင် ပြုလုပ်ကြပါ၏"

"သစ္စက---ရေးဦးစွာ ခန္ဓာကိုယ် ဆင်းရဲအောင် ကျင့်ပြီး နောက်ကျတော့ ခန္ဓာကို ထွားကြိုင်းအောင် ပြုလုပ်ကြ၏။ ထိုသို့ ပြုလုပ်ခြင်းအားဖြင့် ခန္ဓာကိုယ်၏ ကြီးထွားခြင်း၊ သေးသိမ်ခြင်းမျှသာ ဖြစ်နိုင်၏။ သစ္စက---- စိတ္တကျင့်စဉ် ကိုကော သင် အဘယ်သို့ ကြားဖူးသနည်း"

စိတ္တကျင့်စဉ်ကို မြတ်စွာဘုရား မေးတော်မူသော အခါ သစ္စကသည် ကောင်းစွာ မဖြေနိုင်တော့။

၉.၁.၂၅၆။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သစ္စက အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မှ၏-

"သစ္စက--- သင် ပြောသော ကာယကျင့်စဉ်-ဆိုသည်မှာ တရားနှင့် ယှဉ်သော ကာယကျင့်စဉ် မဟုတ်၊ သစ္စက---သင် ကာယကျင့်စဉ်ကိုပင် မသိပါဘဲလျက် စိတ္တကျင့်စဉ်ကို အဘယ်မှာ သိပါတော့မည်နည်း၊ သစ္စက---ကာယကျင့်စဉ် ကို မကျင့်ရသေးသူ၊ စိတ္တကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရသေးသူ၊ ကာယ ကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသူ၊ စိတ္တကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသူ-ဟူသော လေးမျိုးကို ငါဘုရား ဟောကြားပြမည်၊ ထိုလေးမျိုးကို နား ထောင်လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့"

#### "ကောင်းပါပြီ အရှင်---"

၉.၁.၂၅၇။ "သစ္စက---ကာယကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရ သေးသူနှင့် စိတ္တကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရသေးသူ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ သစ္စက---အကြားအမြင် မရှိသော ပုထုဇဉ် ပုဂ္ဂိုလ်မှာ သုခဝေဒနာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သူသည် သုခဝေဒနာ နှင့်ကြုံတွေ့သော အခါ သုခဝေဒနာကို သာယာတပ်မက်၏။ သူ့မှာ သုဓဝေဒနာ ချုပ်ဆုံးသွားသော အခါ ဒုက္ခဝေဒနာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သူသည် ဒုက္ခဝေဒနာနှင့် ကြုံတွေ့သော အခါ သောကရောက်ရ၏၊ ပင်ပန်းရ၏၊ ငိုကြွေးရ၏။ သစ္စက --- ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော သုဓဝေဒနာကလည်း ထိုပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ် ၏ စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏။ အကြောင်းမှာ- ကာယ ကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရသေးသောကြောင့် ဖြစ်၏။ ဖြစ်ပေါ် ပြီးသော ဒုက္ခဝေဒနာကလည်း ထိုပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်၏ စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏ အကြောင်းမှာ စိတ္တကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရ သေးသောကြောင့် ဖြစ်၏။ သစ္စက--- သူတို့သည် ကာယ ကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရသေးသူနှင့် စိတ္တကျင့်စဉ်ကို မကျင့်ရ သေးသူတို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.၂၅၈။ သစ္စက--- ကာယကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသူနှင့် စိတ္တကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသူ-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ သစ္စက --- အကြားအမြင်ရှိသော ဘုရားးသားဖော်မှာ သုစဝေဒနာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သူသည် သုစဝေဒနာနှင့် ကြုံတွေ့သော အခါ သုစဝေဒနာကို သောယာ မတပ်မကီ၊ သူမှာ သုစ ဝေဒနာ ချုပ်ဆုံးသွားသော အခါ ဒုက္ခဝေဒနာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သူသည် ဒုက္ခဝေဒနာနှင့် ကြုံတွေ့သော အခါ သောက မရောက်၊ မဝင်ပန်း၊ မငိုကြွေး၊ သစ္စက--- ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော သုစဝေဒနာကလည်း ထိုဘုရားသားတော်၏ စိတ်ကို လွှမ်း ဖိုး၍ဟေည်၊ အကြောင်းမှာ-- ကာယကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသော ကြောင့် ဖြစ်၏။ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော ဒုက္ခဝေဒနာကလည်း ထိုဘုရားသားတော်၏ စိတ်ကို လွှမ်းရုံမတည်၊ အကြောင်း မှာ စိတ္တာကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသာကြောင့် ဖြစ်၏။ သစ္စက---သူတို့သည် ကာယကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသူနှင့် စိတ္တာကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ပြီးသူတို့ ဖြစ်၏"

၉.၁.၂၅၉။ အရှင်ဂေါတမအား ကျွန်ုပ် အလွန် ကြည်ညို ပါ၏ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှု- အရှင်ဂေါတမသည် ကာယ ကျင့်စဉ်ကိုရော စိတ္တကျင့်စဉ်ကိုပါ ကျင့်ပြီးသည့်အတွက် ကြောင့် ဖြစ်ပါ၏" "သစ္စက--- သင်သည် ဤစကားကို စင်စစ် ရွဲ့ ပြောခြင်း သာ ဖြစ်၏။ သို့သော် သင့်ကို ငါဘုရား ပြောကြားလိုသည်မှာ-ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီး စန်ရည်တပ်စွန်း ဖြတ်သက်န်းကို ဝတ်ကာ ငါဘုရား ရဟန်းပြုလာသော အဓါမှ စ၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော သုခဝေဒနာက ဖြစ်စေ၊ ဒုက္ခဝေဒနာက ဖြစ်စေ ငါဘုရား၏ စိတ်ကို လွှမ်းဖိုး၍ တည်နိုင်စရာ အကြောင်း မရှိတော့"

"စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်နိုင်သော သုဓဝေဒနာ ဒုက္စ ဝေဒနာများ အရှင်ဂေါတမမှာ မဖြစ်ဘူး ထင်၏"

"သစ္စက---ဘယ်မှာ မဖြစ်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း၊ ငါဘုရား မှာလည်း သုခဝေဒနာ ဒုက္ခဝေဒနာများ ရှိခဲ့သည်သာ"ဟု မိန့်တော်မူ၍ ဘုရားမဖြစ်မီ ဒုတ္တရစရိယာကျင့်ခဲ့စဉ်က ပြင်းပြင်းထန်ထန် ဒုက္ခဝေဒနာများ ဖြစ်ခဲ့ပုံကို ဟောပြတော် မူ၏။

[ဒုတ္တရစရိယာကျင့်ခဲ့ပုံကို နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရားဖြစ်တော် စဉ်အခန်း၊ စာပိုဒ် ၅.၁၃။ စာမျက်နှာ ၄၆ ၌ ပြခဲ့ပြီ။]

သစ္စက---ထိုမျှလောက် ပြင်းပြင်းထန်ထန် ဖြစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာသည်ပင် ငါ၏ စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ မတည်နိုင်။

၉.၁.၂၆၀။ သစ္စက---ထို့နောက် ငါသည် 'ဤအလွန် ဝိန်ကြုံနေသော ကိုယ်ဖြင့် ပထမဈာန်ချမ်းသာကို ရဖို့မလွယ်။ ကြမ်းတမ်းသော အာဟာရကို ငါ စားရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစားပြီး ကြမ်းတမ်းသော အာဟာရ ဖြစ်သော ဆွမ်း၊ မုန့်-စသည်တို့ကို ပြန်စား၏။ သစ္စက---ထိုအခါ၌ 'ရဟန်း ဂေါတမသည် လာဘ်လာဘများဖို့ ကျင့်နေပြီ၊ လာဘ်လာဘ ရားဖို့ဘက်သို့ လည်လာပြီ၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းမှ ထွက်လာပြီ'ဟု ထင်ကြလျက် ငါ့ကို ဦးငွေ စိတ်ပျက်ကာ ပဉ္စဝစ္ဂီရဟန်းငါးပါး တို့သည် ငါ့ထံမှ ထွက်စွာ သွားကြ၏။

၉.၁.၂၆၁။ သစ္စက---ငါသည် ကြမ်းတမ်းသော အာဟာရ ကို ဘုန်းပေးသုံးဆောင်လျက် အားရှိအောင် ပြုကာ ကြိုးစား အားထုတ်သော အခါ ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယ ဈာန်၊ စတုထ္တဈာန်၊ ပုဗွေနိုဝါသဉာက်၊ ဒိဗ္ဗစကျွဉာက်နှင့် အာသဝက္ခယဉာက်နှင့် သဗ္ဗညုတဉာက်တို့ကို ရရှိကာ ဘုရားဖြစ်တော်မူ၏။ သစ္စက---ထိုသို့ သဘောရှိသော သုစဝေဒနာသည်ပင် ဝါ၏ စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ မတည်နိုင်ခဲ့။

[ဘုရားဖြစ်တော်မူခန်းအကျယ်ကို နောက်ဆုံးဘဝ ဘုရား ဖြစ်တော်စဉ်အခန်း၊ တပိုဒ် ၅.၁၈၊ စာမျက်နှာ ၄ဂု ၌ ပြခဲ့ပြီ။] ၉.၁.၂၆၂။ သစ္စက---ဝါသည် ရာပေါင်းများစွာသော ပရိသတ်ထဲ၌ တရားဟောမူး၏။ ထိုအခါ၌ 'ရဟန်းဂေါတမ သည် ငါကို ဦးတည်ပြီး တရားဟောနေသည်'ဟုချည်း နာကြားသူတိုင်းက ထင်ကြ၏။ သစ္စက---သင် ထိုသို့ မမှတ် နှင့်၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တရားသူတို့ကိုလည်း တရားဟောကို သိစေလိုသော ကရုကာတော်ဖြင့်သာ တရားဟောကြား တော်မူခြင်း ဖြစ်၏။ သစ္စက--- တရားပွဲ ပြီးသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ငါဘုရားသည် ဇလသမာပတ်ကို ဝင်စားပြီး နိဗ္ဗာန်ကိုသာ အာရုံပြနေတော်မူ၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဤကား အရှင်ဂေါတမ၏ ယုံကြည် ဗွယ်ဖြစ်ပါ၏၊ ဘုရားတစ်ဆူ၏ ယုံကြည်ဗွယ်မျိုး ဖြစ်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမသည် နေ့၁င်း၌ ကျိန်းလေ့ ရိုပါသလော"

"သစ္စက--- ငါဘုရားသည် နွေကုန်ဝိုင်းလောက်၌ ဆွမ်းစံ ပြန်ကြွလာသောအခါ နှစ်ထပ်သင်္ကန်းကြီးကို လေးခေါက်ချိုး စင်းကာ လက်ျာနံတောင်းဖြင့် လျောင်းစက်ကာ ကျိန်းတော် ဖူလေ့ရှိ၏။ သတိသမွှဝဦလည်း အမြီ ယှဉ်ထားတော်မူ၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- တချို့ သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ထိုသို့ နေ့အခါ၌ ကျိန်းစက်ခြင်းကို တွေဝေသော နေခြင်း-ဟု ဆိုကြပါ၏"

"သစ္စက---တွေဝေသူ၊ မတွေဝေသူ-ဆိုသည်မှာ ဤသို့ ခွဲရသည် မဟုတ်၊ သစ္စက---တွေဝေသူ၊ မတွေဝေသူ ခွဲခြား နည်းကို ငါဘုရား ဟောပြမည်၊ နာကြားလော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့။

၉.၁.၂၆၃။ သစ္စက---အာသဝေါတရားတို့သည် ညစ်နွမ်းစေတတ်ကြ၏၊ ဘဝသစ်ကို ဖြစ်စေတတ်ကြ၏ ပူလောင်စေတတ်ကြ၏ ဆိုးကျိုးကို ပေးတတ်ကြ၏ ဇာတိ၊ ရရာ၊ မရကတို့ကို ဖြစ်စေတတ်ကြ၏၊ သစ္စက--- ထို အာသဝေါတရားတို့ကို မပယ်ရသေးသူသည် တွေဝေသူ ဖြစ်၏။ ပယ်ပြီးသူသည် မတွေဝေသူ ဖြစ်၏။

သစ္စက---မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအာသဝေါတရား တို့ကို အမြစ်ပြတ် ပယ်တော်မူပြီး ဖြစ်၏ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာ ဘုရားသည် မတွေဝေသူ ဖြစ်၏"

၉.၁.၂၆၄။ ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူသော အခါ သစ္စကက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"သစ္စက---ကောင်းပြီ ကောင်းပြီ"

သစ္စကသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ဗြစ်ကာ နေရာမှ ထကာ ထွက်စွာသွားခဲ့လေသည်။

## စ်င်လယ်သာစူကဘယ့

၉.၁.၂၆၅။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္တိမြို့ ပုဗ္ဗာရုံကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုပုဗ္ဗာရုံ ကျောင်းတော်သည် ဝိသာခါလှူခြန်းထားသော ကျောင်း တော် ဖြစ်၏။ ထိုအခါ၌ နတ်တို့သနင်း သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ရှဉ်းကပ်ပြီး ဤသို့လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---တကှာကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြု၍ ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်သော ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ် ကြောင်း ကျင့်စဉ် အကျဉ်းချုပ်ကို ဟောပြတော်မူပါ"

"သိကြားမင်း---ဝါဘုရားသာသနာတော်၌ ရဟန်း တစ်ပါးသည် 'တရားအားလုံးသည် ဝါ၊ ဝါ့၁စွာ- ဟု စွဲလမ်း ဖို့ရာ မဟုတ်' ဟု ကြားနာဖူး၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် တရားအားလုံးကို အနိစ္စု ဒုက္ခု အနတ္တ-ဟု ဉာတပရိညာဖြင့် သိ၏။ ဉာတပရိညာဖြင့် သိပြီးသော အခါ တရားအားလုံးကို တိရကပရိညာဖြင့်လည်း ပိုင်းခြား၍ သိ၏။ သုဝဒေနာ၊ စုက္ခဝေဒနာ၊ဥပေကွာဝေဒနာတို့အနက် ဝေဒနာတစ်ပါးပါးကို စာားရသော အခါ၌ ထိုဝေဒနာတို့၏ မမြိပုံကို အဇန်ဗန် ရှာလျက် နေ၏ ထိုသို့ နေသည့်အတွက် လောက၌ မည်သည့် အရာကိုမျှ မရွီလမ်းတည့်အတွက် တောကာ၌ မည်သည့် တော့။ မတပ်မက်သည့်အတွက် ပြိမ်းအေးတော့၏။ 'ဝါ့မှာ နောင်ဘဝ ပဋိသန္ဓေ ကုန်ပြီ။ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံး ငြိုးပြီး၊ ဖဂ်တရားကို ရပြီးပြီး၊ ဖဂ်ရဖို့ရာ နောက်ထပ်ပြုဇွယ် မရှိတော့ပြီ'ဟု သိဏ်။ သိကြားမင်း---ဤကားတကှာကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြု၍ ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်သော ရဟန္တာပုလ္ဂိုလ် ဖြစ်ကြောင်း ကျင့်စဉ် အကျဉ်းချုပ် ဖြစ်၏"

ထို့နောက် သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး မြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုးဦးချ အရှိအသေပြုကာ ပျောက်ကွယ်သွား၏။

၉.၁.၂၆၆။ ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ် သည် မြတ်စွာဘုရား၏ အနီး၌ ထိုင်နေတော်မှု၏။ အရှင် မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်မှာ "ဤသိကြားမင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားတော်ကို သိ၍ ဝမ်းမြောက်လေသလော၊ သို့မဟုတ် မသိဘဲ ဝမ်းမြောက်လေသလော၊ ထိုအကြောင်း ကို ငါ သိရလျှင် ကောင်းမည် "ဟု အကြံဖြစ်၏ ထိုသို့ အကြံ ဖြစ်ပြီး အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် တာဝတိသာ နတ်ပြည်သို့ကြသွားတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ သိကြားမင်းသည် နတ်တူရိယာင်းရာတို့ ဖျော်ဖြေမှုကို စံစားခနေ၏။ ထိုသို့ စံစားနေစဉ် အဝေးမှ ကြွလာတော်မူသော အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန်မထေရ်ကို တွေ့မြင်သော အခါ နတ်တူရိယာ ငါးရာတို့ကို ရပ်ခိုင်းကာ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်ကို ခရီးဦးကြုံဆို၏-"အရှင်ဘုရား---- ကြွတော်မူပါ၊ တပည့် တော်တို့ ကံကောင်း၍ အရှင်ဘုရားကို ဖူးရတာပါဘုရား၊ အရှင်ဘုရား---နတ်ပြည်ကို မကြွလာတာ ကြာပြီဘုရား၊ အရှင်ဘုရား---ဤစင်းထားသော နေရာ၌ သီတင်းသုံးတော် မူပါဘုရား''ဟု လျှောက်ထား၏ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရာ် ထိုင်တော်မူပြီးသောအခါ၌ သိကြားမင်းသည်လည်း နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန်မထေရ်က သိကြားမင်းအား "သိကြားမင်း---ရဟန္တာဟုပ္ပိုလ်ဖြစ်ကြောင်း အကျင့်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် အဘယ်သို့ ဟောတော်မူပါသနည်း၊ ပါတို့လည်းထိုတရားတော်ကို သိပါရစေ"ဟုပြောကြားတော် မှု၏။

၉.၁.၂၆၇။ "အရှင်ဘုရား--- တပည့်တော်တို့သည် ပြုဖွယ်ကိစ္စ များပြားကြပါသည် ဘုရား၊ သို့သော် ကိုယ့် ကိစ္စက အနည်းငယ်ပါ ဘုရား၊ တာဝတိံသာနတ်တို့၏ ကိစ္စက များပါ သည် ဘုရား။ သို့ဖြစ်၍ တပည့်တော်တို့ သေချာ ကြားနာ မှတ်သားထားသော တရားတို့သည်ပင် ကြာကြာမခံဘဲ မြန်မြန်ပဲ ပျောက်ကုန်ပါသည် ဘုရား။ အရှင်ဘုရား---တစ်ခါက နတ်တို့နှင့် အသူရာတို့ စစ်ပွဲ ဆင်နွှဲကြပါသည် ဘုရား။ ထိုစစ်ပွဲ၌ နတ်တို့ နိုင်ပြီး အသူရာတို့ ရှုံးကြပါသည် ဘုရား။ တပည့်တော်သည် ထိုစစ်ပွဲကို အောင်မြင်ပြီး ပြန်လာကာ ဝေဇယန္တာခေါ်သော ပြာဿာဒ်ကို ဇန်ဆင်း ခဲ့ပါသည် ဘုရား။ ထိုဝေဇယန္တာပြာသာဒ်၌ ဘုံဆောင် တစ်ရာတစ်ဆောင်ရှိပြီးဘုံဆောင်တစ်ဆောင်တစ်ဆောင်၌ ခေါင်ပါသော အခန်း ခုနှစ်ရာစီ ရှိပါသည်ဘုရား၊ ခေါင်ပါသော အခန်း တစ်ခန်းတစ်ခန်း၌လည်း နတ်သမီး ခုနှစ်ယောက်စီ ရှိပါသည် ဘုရား။ နတ်သမီး တစ်ယောက်တစ်ယောက် ၌လည်း အလုပ်အကျွေး ခုနှစ်ယောက်စီ ရှိပါသည်ဘုရား။ အရှင်ဘုရား---ဝေဇယန္တာပြာသာဒ်၏ပျော်စရာကောင်းပုံကို ရူစားတော်မူလိုပါသလား ဘုရား"ဟု သိကြားမင်းက လျှောက် ထားသောအခါ အရှင်မောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် ဆိတ်ဆိတ် နေတော်မူခြင်းအားဖြင့် သဘောတူတော်မူ၏။

၉.၁.၂၆၈။ ထိုအခါ၌ သိကြားမင်းနှင့် ဝေဿဝက် နတ်မင်းတို့သည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်ကို ရှေ့မှ ကြွတော် မူစေကာ ဝေဇယန္တာပြာသာဒ်ထီသို့ သွားခဲ့ကြ၏။ သိကြား မင်း၏ အလုပ်အကျေး နတ်သမီးများသည် အဝေးမှ ကြွလာ တော်မူသော အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မဝေဝရ်ကို လှမ်းမြင် ကြသော အခါ ရှက်ကြ၊ ရွံ့ကြပြီး သူတို့၏ တိုက်ခန်းထဲသို့ ဝင်သွားခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ သိကြားမင်းနှင့် ဝေဿဝက် နတ်မင်းတို့သည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မဝေတရ်ကို ဝေဇယန္တာပြာသာဒ်ပေါ်၌ လှည့်လည် ပြသကြ၏။ "အရှင် ဘုရား--- ဤကားဝေဇယန္တာပြာသာဒ်၏ပျော်စရာ ကောင်းပုံ ပါဘုရား၊ ဤကား ဝေဇယန္တာပြာသာဒိ၏ ပျော်စရာ ကောင်း ပုံပါ ဘုရား"ဟုလည်း လျှောက်ထားကြ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင် မောဂ္ဂလာန်မထေရ်က "သိကြားမင်းကြီး၏ ဝေဇယန္တာ ပြာသာဒ်သည် တင့်တယ်ပါပေ၏၊ ဘုန်းကံရှိသူတို့၏ ထုံးစံ အတိုင်းပါပဲ။ ထို့ကြောင့် လူပြည်၌ လူတို့သည် အလွန် ပျော်စရာကောင်းသော တစ်စုံတစ်ရာကို တွေ့ ကြသော အခါ 'တာဝတိသာ ကျနေတာပဲ'ဟု ပြောဆိုလေ့ရှိကြ၏။ သိကြား မင်းကြီး၏ ဝေဇယန္တာပြာသာဒ်သည် တင့်တယ်လုပါပေ၏" ဟု မိန့်ကြားတော်မှတ်။ ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူပြီးသော အခါ၌ "ဤသိကြားမင်းသည် အတော် မေ့လျော့နေတာပဲ။ ငါ ဤ သိကြားမင်းကို ထိတ်လန့်စေရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အရှင် မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်မှာ အကြံ ဖြစ်တော်မူ၏။ ထိုသို့ အကြံဖြစ်တော်မူပြီး အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် တန်ခိုးတစ်မျိုးကို ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။ ထိုတန်ခိုးတော်၏ အစွမ်းဖြင့် ဝေဇယန္တာပြာသာဒ်ကို ခြေမဖြင့် တို့ကာ တုန်လုပ် ယိမ်းယိုင်စေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ သိကြားမင်း၊ ဝေဿဝက် နတ်မင်းနှင့် တာဝတိံသာနတ်တို့သည် အလွန့်အလွန် အံ့ဩ ကြကုန်၏။ "ဤရဟန်းတော်၏ တန်စိုးကြီးပုံ အာနဘော် ကြီးပုံသည် အံ့သြဖွယ် ကောင်းပါပေစွ၊ သူ၏တန်ခိုးတော်ဖြင့် နတ်ပြည်ကိုပင် ခြေမလေးဖြင့် တို့ကာ တုန်လုပ် ယိမ်းယိုင် စေနိုင်ပါဘိ၏"ဟုလည်း ချီးမွှမ်းထောမနာ ပြုကြ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် သိကြားမင်း ထိတ်လန့်ပြီး ကြက်သီးမွေးညှင်းထနေကြောင်းကို သိတော် မူကာ "သိကြားမင်း--- ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်ကြောင်း အကျင့်ကို မြတ်စွာဘုရားက အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် အဘယ်သို့ ဟော တော်မူပါသနည်း၊ ငါတို့လည်း ထိုတရားတော်ကို သိပါရစေ" ဟု မေးတော်မူ၏။

၉.၁.၂၆၉။ ထိုအခါကျမှ သိကြားမင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်မှ ကြားနားခဲ့ရသော ရဟန္တာ့ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ် ကြောင်း ကျင့်စဉ် အကျဉ်းချုပ်ကို ပြန်လည်သတိရကာ လျှောက်ပြနိုင်၏။

ထို့နောက် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် လူ့ ပြည်သို့ ပြန်ဆင်းလာတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ သိကြားမင်း၏ အလုပ်အကျွေဖြစ်သော နတ်သမီးများက သိကြားမင်းအား "အရှင်သိကြားမင်း---ထိုရဟန်းသည် အရှင်သိကြားမင်း၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်ပါသလော"ဟု မေးမြန်းကြ၏။ "နမတို့---ဤသူသည် ဘုရားမဟုတ်သေး၊ ငါ၏ မိတ်ဆွေ ရဟန်း အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သာ ဖြစ်၏"

"အရှင်သိကြားမင်း---အရှင်သိကြားမင်းသည် ကံကောင်း ပါပေစွ၊ အရှင်သိကြားမင်း၏ မိတ်ဆွေရဟန်းသည်ပင်

#### ကြံ ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိကာယ်)

တန်ခိုးအာနဘော် ကြီးလှပါပြီ။ မြတ်စွာဘုရားသာဆိုလျှင် တော့ အတိုင်းထက်အလွန် နေမှာပဲ" ဟု ပြောကြားကြ၏။

၉.၁.၂၅ဂ၊ ထို့နောက် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ် သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်ကာ သိကြား မင်းအား မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူစွဲသော ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်ကြောင်း ကျင့်စဉ်အကျဉ်းချုပ်ကို မေးမြန်း လျှောက်ထား၏။ မြတ်စွာဘုရားက သိကြားမင်းအား ဟော ကြားတော်မူခဲ့သည့်အတိုင်းပင် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်အား ဟောကြားတော်မူ၏။

992

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီးသာစုအနုမောဒနာ ခေါ် ဆို ခဲ့လေသည်။

## မတာဝဏ္ဒာသင်္ခလသုတိ

၉.၁.၂၅၁။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ တံငါသည်၏သား သာတိရဟန်းမှာ "တစ်ခုတည်းသော ဝိညာက်သည်သာ ပြေးလွှားနေ၏၊ ကျင်လည်နေ၏၊ တခြား ဝိညာက်မရှိ၊ ထိုသို့သော အဓိပ္ပာယ်မျိုးဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောထားတော်မူသည်ကို ငါ သိ၏"ဟု မှားယွင်းသော မိစ္ဆာအယူ ဖြစ်ပေါ် နေ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတို့က သာတိ ရဟန်းအား "ထိုသို့ မိစ္ဆာအယူ ဖြစ်ပေါ် နေတာ မှန်သလော" ဟု မေးမြန်းကြ၏။ မုန်ကန်ကြောင်း သာတိရဟန်းက ဖြေကြားသော အခါ ရဟန်းတို့က သာတိရဟန်းကို ထိုမိစ္ဆာ အယူမှ ကင်းဝေးစေလိုသည့်အတွက် "ငါ့ရှင်သာတိ---ထိုသို့ မပြောပါနှင့်၊မြတ်စွာဘုရားကို မစွပ်စွဲပါနှင့်၊မြတ်စွာဘုရားကို စွပ်စွဲခြင်းသည် မကောင်းပါ၊ မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ မဟော တန်ရာပါ။ ငါ့ရှင် သာတိ--- 'အကြောင်းနှင့် ကင်း၍ ဝိညာက်၏ ဖြစ်ခြင်းသည် မရှိ'ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်း အမျိုးမျိုး ပြ၍ ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်"ဟု ဖျောင်းဖျ ကြ၏။ သို့သော် သာတိရဟန်းကား ထိုမိစ္ဆာအယူကို စွဲစွဲ မြိုမြိ ယူထားလျက်ပင် ဖြစ်၏။ သို့ဖြစ်၍ ရဟန်းများက ထို အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွားရောက် လျောက်ထားကြ၏။

၉.၁.၂၅၂။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာတိ ရဟန်းကို ခေါ် ခိုင်းတော်မူပြီး "သာတိ---သင်ပြောသော ဝိညာက်-ဆိုသည်မှာ အဘယ်နည်း"ဟု မေးတော်မှု၏။ "မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်ပြောသော ဝိညာက်-ဆို သည်မှာ ပြောဆိုတတ်သူ၊ ခံစားတတ်သူ ဖြစ်ပါ၏၊ ထိုထို ဘဝ၌ ကုသိုလ်ကံ၊ အကုသိုလ်ကံတို့၏ အကျိုးကို စံစား တတ်သူ ဖြစ်ပါသည်"ဟု သာတိရဟန်းက ဖြေကြား၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "လူဖျင်း---ဘယ်သူ့အား ဝါဘုရား ထိုသို့ ဟောကြားဖူးသနည်း၊ 'အကြောင်းနှင့် ကင်း၍ ဝိညာက်၏ ဖြစ်ခြင်းသည် မရှိ' ဟု အကြောင်းအမျိုးမျိုး ပြ၍ ငါဘုရား ဟောကြားထားသည် မဟုတ်လော၊ ထိုသို့ ဖြစ်ပါ လျက် သင်သည် သင်၏ လွဲမှားစွာ မှတ်ယူခြင်းအားဖြင့် ငါဘုရားကို စွပ်စွဲ၏၊ သင့်ကိုယ်သင်လည်း တူးဖြုဖျက်ဆီး ပစ်၏၊ မကောင်းမှုကိုလည်း ပွားစေ၏။ ထိုမိစ္ဆာအယူသည် သင့်အတွက် ကြာမြင့်စွာ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်၏"ဟု မိန့်ကြား တော်မှု၏။

၉.၁.၂၇၃။ ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူပြီး မြတ်စွာဘုရား သည် ရဟန်းတို့အား "ရဟန်းတို့--- သာတိရဟန်းမှာ ဤ သာသနာတော်၌ မဂ်၊ ဗိုလ်ရရန် ဉာက်အငွေ့ အသက်လေး

#### ြို့ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိကာယ်)

မျှပင် ရှိသေး၏လော"ဟု မေးမြန်းတော်မူ၏။ "မြတ်စွာ ဘုရား--- လုံးဝ မရှိနိုင်တော့ပါ" ဟု ရဟန်းများက လျှောက် ထားခဲ့ကြ၏။ ထိုအခါ၌ သာတိရဟန်းသည် မျက်နာ မသာ မယာ ဖြစ်ကာ ခေါင်းငုံ့လျက် ထိုင်နေ၏။ မြတ်စွာဘုရား သည် သာတိရဟန်းအား "လူဖျင်း--- သင်သည် သင့်စိစ္ဆာ အယူဖြင့် သင် ထင်ရှားလာလိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၉.၁.၂ဂ၄။ "ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် အကြောင်း တစ်မျိုးမျိုးကို အစွဲပြု၍ မီးတောက်လျှင် ထိုအကြောင်းဖြင့် သာ မီး၏နာမည်ကို ခေါ် ရ၏။ ထင်းကို အစွဲပြု၍ တောက် သော မီးကို ထင်းမီး-ဟု ခေါ် ရ၏။ ဝါးခြမ်းကို အစွဲပြု၍ တောက်သော မီးကို ဝါးခြမ်းမီး-ဟု ခေါ် ရ၏။ ဖြက်ကို အစွဲ ပြု၍ တောက်သော မီးကို မြက်မီး-ဟု ခေါ် ရ၏။ အွားရေးကို အစွဲပြု၍ တောက်သော မီးကို နွားရေးမီး-ဟု ခေါ် ရ၏။ ဖွဲတို အစွဲပြု၍ တောက်သော မီးကို အိုမီကမီး-ဟု ခေါ် ရ၏။ အွဲတို အစွဲပြု၍ တောက်သော မီးကို အနိုက်မီး-ဟု ခေါ် ရ၏။

ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင် အကြောင်းတစ်မျိုးမျိုးကို အစွဲပြု၍ သိမှုဝိညာက် ဖြစ်ပေါ် လာလျှင် ထိုအကြောင်း ဖြင့်သာ ဝိညာက်၏အမည်ကို ခေါ်ရ၏။ မျက်စိနှင့် အဆင်း တို့တို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိညာက်ကို မျက်စိ ဝိညာက်-ဟု ခေါ်ရ၏။ နားနှင့် အသံတို့ကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိညာက်ကို နားဝိညာက်-ဟု ခေါ်ရ၏။ နာခေါင်း နှင့် အနဲ့တို့ကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိညာက်ကို နာခေါင်းဝိညာက်-ဟု ခေါ်ရ၏။ လျာနှင့် အရသာတို့ကို အစွဲ ပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိညာက်ကို လျာဝိညာက်-ဟု ခေါ်ရ ၏။ ကိုယ်နှင့် တွေ့ ထိစရာတို့ကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိညာက်ကို ကိုယ်ဝိညာက်-ဟု ခေါ်ရ၏။ စိတ်နှင့် သိစရာ သဘောတရားတို့ကို အစွဲပြု၍ဖြစ်ပေါ် လာသောဝိညာက်ကို စိတ်ဝိညာက်-ဟု ခေါ်ရ၏။

၉.၁.၂၅၅၊ ထိုသို့ ဖြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်း တရားများကို အစွဲပြု၍ သိမှုဝိညာက် ဖြစ်ပေါ် လာပုံကို ဟောကြားတော်မူပြီးသောအခါ အကြောင်းတရားများကိုပင် အစွဲပြု၍ နွောငါးပါးလုံး ဖြစ်ပေါ် လာပုံကို ဟောကြားတော် မူ၏။ ထိုသို့ ခန္ဓာဝါးပါးလုံး ဖြစ်ပေါ် လာပုံကို သိသော ဝိပဿနာပညာကိုပင် 'ဝါ၏ ဝိပဿနာတည်း'ဟု တကှာဒိဋိ တို့ဖြင့် ဖစွဲလမ်း၊ တွေပတ်ဘာသင့်ပုံကိုလည်း ဟောပြတော် မူ၏။ ထို့နောက် ခန္ဓာဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းတရားများကို ဆက်လက် ဟောပြတော်မူ၏။

၉.၁.၂ဂု၆။ "ရဟန်းတို့---ဖြစ်ပြီးသော သတ္တဝါတို့၏ တည်တံ့ကြောင်း၊ ဖြစ်ဆဲသတ္တဝါတို့ကို ထောက်ပံ့ကြောင်း ဖြစ်သော တရားများသည် လေးပါး ဖြစ်၏။ ထိုလေးပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) အလုတ်အလွေး ပြုထားသော အာဟာရ၊
- (၂) ဖဿ၊
- (၃) မနောသဥ္ဓေတနာနှင့်
- (၄) ဝိညာက်တို့ ဖြစ်၏။

ထိုတရားလေးပါး၏ အကြောင်းသည် တကှာ ဖြစ်၏၊ တကှာ၏ အကြောင်းသည် ဝေဒနာ ဖြစ်၏၊ ဝေဒနာ၏ အကြောင်းသည် သော ဖြစ်၏၊ သော၏ အကြောင်းသည် သော ဖြစ်၏၊ သညာမတန၏ အကြောင်းသည် နော်။ ရုပ် ဖြစ်၏၊ နာမ်၊ ရုပ်၏ အကြောင်းသည် စညာကို ဖြစ်၏၊ နာမ်၊ ရုပ်၏ အကြောင်းသည် ဝိညာက် ဖြစ်၏၊ သဓါရ၏ အကြောင်းသည် အဝိဇ္ဇာ ဖြစ်၏၊ ရဟန်းတို့---ထိုနည်း အားဖြင့် အဝိဇ္ဇာမှ ဇာတိတိုင်အောင် အဆက်ဆက်သော အကျောင်းတရားတို့ကြောင့် အဆက်ဆက်သော အကျောင်းတရားတို့ကြောင့် အဆက်ဆက်သော အကျေး တရားတို့ ဖြစ်ကြ၏၊ ဓာတ်ကြောင့် ဝရာ၊ မရက၊ သောဂ၊ ပရိဒေဝ၊ ဒုဂ္ဂ၊ ဒေါနေသာ၊ ဥပါသာသတို့ ဖြစ်ကြ၏၊ ရဟန်း တို--- ရှမ်းသာမဇက် ဒုဂ္ဂတုံးသက်သက်သာ ထိုသို့ ဖြစ်တြ၏၊ ရဟန်း တို--- ရှမ်းသာမဇက် ဒုဂ္ဂတုံးသက်သက်သာ ထိုသို့ ဖြစ်ပေါ် နေ၏"

၉.၁.၂ဂုဂု၊ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အဝိဇ္ဇာ-အစရှိသောအကြောင်းအဆက်ဆက်၏ အတြင်းမဲ့ ချုပ်ပြတ် ခြင်းကြောင့် သနါရ အစရှိသော အကျိုးအဆက်ဆက်၏ ချုပ်ပြတ်ပုံကိုလည်း ဟောပြတော်မူ၏၊ ထိုသို့ ဟောပြတော် မူပြီး ရဟန်းတို့ကို ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---သင်တို့ ဤသို့ သိကြ၊ ဤသို့ မြင်ကြသော အခါ 'ရှေးအခါက ငါတို့ ဗြစ်ခဲ့ကြလေသလော' သေည်ဖြင့် အတိတ်ကို သံသယ ရှိကြသေးသလော"

"အရှင်ဘုရား---မရှိကြပါ ဘုရား"

"အနာဂတ်နှင့် ပစ္စုပ္ပန်ကိုကော သံသယ ရှိကြသေး သလော"

"အရှင်ဘုရား---မရှိကြပါဘုရား"

"ရဟန်းတို့---သင်တို့ကိုယ်တိုင် ဤသို့ သိကြ၊ မြင်ကြ ပါလျက် 'မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့၏ ဆရာ ဖြစ်၏၊ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေသောအားဖြင့် ငါတို့ ဤသို့ ပြောကြ တာပါ'ဟု ပြောကြဦးမည်လော"

"အရှင်ဘုရား---မပြောကြတော့ပါ ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---သင်တို့ကိုယ်တိုင် သိကြ၊ မြင်ကြ၊ သဘော

GCE

ပေါက်ကြသော အကြောင်းအရာကို သင်တို့ ပြောကြသည် မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

"သာခု သာခု ရဟန်းတို့---သင်တို့ကိုယ်တိုင် သိရသော တရားတော်ဖြင့် သင်တို့ကို နိဗ္ဗာန်သို့ ငါဘုရား ပို့တော်မူခဲ့ပြီ။ သန္ဓိဋ္ဌိက-အစရှိသော ဂုက်တော်ခြောက်ပါးနှင့် ပြည့်စုံတော် မူသော တရား-ဆိုသည်မှာ ဤတရားပင် ဖြစ်သည် ရဟန်း တို့"ဟု ဟောပြတော်မှု၏။

၉.၁.၂၅၈။ ထို့နောက် လူ့ဘဝ၌ ကာမဂုက်ဝါးပါးနှင့် ပျော်မွေ့နေကြပုံ၊ အာရုံခြောက်ပါးကို တွေ့ကြုံခံစားရသော အခါ တပ်မက်မှတကှာ ဖြစ်ပုံ၊ တကှာကြောင့် ဥပါဒါန် ဖြစ်ပုံ-စသည်ဖြင့် အကြောင်း အဆက်ဆက်ကြောင့် အကျိုး အဆက်ဆက် ဖြစ်ပုံကို ဟောပြတော်မူ၏။

ထို့နောက် တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကား မြတ်စွာဘုရား သာသနာ တော်၌ ရဟန်းပြုပြီး သီလ၊ သန္တုဋ္ဌိ၊ ဣန္ဒြိယသံဝရ၊ သတိ သမ္မရညတို့နှင့် ပြည့်စုံပုံ၊ ဆက်လက် ကြုံးစား အားထုတ် သော အခါ ဈာန်လေးပါးကို ရရှိပုံ၊ ထိုရဟန်းသည် အာရုံ မြောက်ပါးကို တွေ့ကြုံစံစားရသော်လည်း သူ့မှာ တပ်မက်မှု တကာမရှိတော့ပုံ၊တကှာအကြွင်းမဲ့ ချုပ်ပြတ်သည့်အတွက် ဥပါဒါန် ချုပ်ပြတ်ပုံ--စသည်ဖြင့် အကြောင်းအဆက်ဆက်တဲ့ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ပြတ်ပည့်အတွက် အကျိုးအဆက်ဆက်တဲ့ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ပြတ်ပုံတို့ကို ဟောပြတော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား "ရဟန်းတို့--- ဝါဘုရား အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ဟောပြသော ဤသေနာတော်ကို တကှာကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို ပြသော ဒေသနာ--ဟု မှတ်သားကြ သာတိရဟန်းကိုကား တကှာဝိုက်ကွန်ကြီးထဲ၌ အုပ်မိ နေသူ-ဟု မှတ်သားကြ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုသို့ ဖြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူပြီးသောအခါ၌ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓုအနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## C

## စလာအဿပုရသုတိ

၉.၁.၂၅၉။ အခါတစ်ပါး၌ အင်္ဂတိုင်း အဿပုရနိဂုံး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---`ရဟန်းများ ရဟန်းများ'ဟု သင်တို့ကို လူတို့က သိကြ၏။ သင်တို့ကလည်း ဝါတို့သည် ရဟန်းများ' ဟု ဝန်ခံထားကြ၏။ ရဟန်းတို့---သင်တို့သည် `ရဟန်း ဖြစ်ကြောင်း တရားတို့ကို ဆောက်တည်ပြီး ဝါတို့ ကျန်ကြ မည်၊ သို့မှသာ ငါတို့သည် အမည်နှင့် လိုက်ကြလိမ့်မည်၊ ဝါတို့၏ ဝန်ခံမှုသည်လည်း မှန်တန်လိမ့်မည်၊ ဝါတို့အား ပစ္စည်းလေးပါး လှူနေကြသော ဒကာ၊ ဒကာမများမှာလည်း အကျိုးများလိမ့်မည်၊ ဝါတို့၏ ရဟန်းဘဝသည်လည်း အကျိုး များလိမ့်မည်၊ လှုံ နလုံးသွင်း ဆင်ခြင်ကြရမည်။

၉.၁.၂၈၀။ ရဟန်းတို့---ရဟန်းဖြစ်ကြောင်းတရား တို့ကို အဘယ်သို့ ကျင့်ကြရမည်နည်း ဟူမူ- `မကောင်းမူ ပြုရန် ရှက်ခြင်း၊ ကြောက်ခြင်း-ဟူသော ဟိရီဩတ္တပ္ပနှင့် ပြည့်စုံ အောင် နေကြည်`ဟု ကျင့်ကြရမည်။

'ကိုယ်အမူအရာ၊ နွတ်အမူအရာ၊ စိတ်အမူအရာတို့ကို စင်ကြယ်စေမည်'ဟုလည်း ကျင့်ကြရမည်။ 'အသက်မွေးမှုကို စင်ကြယ်စေမည်'ဟုလည်း ကျင့်ရ မည်။

`လောဘ၊ ဒေါသ မဖြစ်အောင် ဣန္ဒြေ ခြောက်ပါးကို စောင့်စည်းမည်'ဟုလည်း ကျင့်ကြရမည်။

ဲဘောဇဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိမည်၊ ပစ္စဝေကွကာ ဆင်ခြင်၍ အာဟာရကို သုံးဆောင်မည်'ဟုလည်း ကျင့်ကြ ရမည်။

'န်းနီးကြားကြား နေမည်၊ နေ့အခါ၌ ဝင်္ကြလျှောက်ခြင်း၊ ထိုင်ခြင်းတို့ဖြင့် စိတ်ကို နီဝရကကင်း၍ သန့်ရှင်းစေမည်၊ ညဉ့်ဦးယံ၌လည်း စကြံလျှောက်ခြင်း၊ ထိုင်ခြင်းတို့ဖြင့် စိတ်ကို နီဝရကကင်း၍ သန့်ရှင်းစေမည်၊ သန်းခေါင်ယံ၌ လက်ျာန်တောင်းဖြင့် လျောင်း၍ အနားယု အိပ်စက်မည်၊ လက်ျာခြေပေါ်၌ လက်ဝဲခြေကို အနည်းငယ် တင်ထား၍ အိပ်စက်မည်၊ သတိနှင့် အသိ ယှဉ်လျက် အိပ်စက်မည်၊ ထမည်-ဟူသော သညာကို နလုံးသွင်းပြီ အိပ်စက်မည်၊ ဖုံးသောက်ယံ၌အိပ်ယာမှထ၍ စကြံလျှောက်ခြင်း၊ ထိုင်ခြင်း တို့ဖြင့် စိတ်ကို နီဝရကကင်း၍ သန့်ရှင်းစေမည် ဟုလည်း ကျင့်ကြရမည်။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

`သတိနှင့် အသိ ယှဉ်လျက် နေမည်၊ ရှေ့သို့ တိုးခြင်း၊ နောက်သို့ ဆုတ်ခြင်း၊ တည့်တည့်ကြည့်ခြင်း၊ စောင်း၍ ကြည့်ခြင်း- စသည်တို့ကို အသိဉာက်ယှဉ်လျက် ပြမည်'ဟု လည်း ကျန်ကြရမည်။

ရဟန်းတို့---ငါဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ငါဘုရား၏ သားတော်ရဟန်းသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာအရင်ကို ရှာဖိုး နေထိုင် ၏။ ထိုရဟန်းသည် ဆွမ်းခံပြန်လာသော အခါ တင်ပလ္လင်စွေ ထိုင်လျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းတရားကို ကြိုးစား အားထုတ်၏။ ထို အခါ၌ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို မြောင့်မြောင့်မတ်မတ် ထားကာ သတိကို ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံသို့ စုးစိုက်ထား၏။ ထိုရဟန်းသည် အဘိဏ္ဏာ၊ ဗျာပါဒ၊ ထိနမိဒ္ဓ၊ ဥဒ္ဒစ္စကုက္ကုစ္ပနှင့် ဝီစီကိစ္ဆာ-ဟူသောနိုင်ရက ငါးမျိုးတို့မှ စိတ်ကို သန့်ရှင်းစင်ကြယ်စေ၏။ ဥပမာအားမြင့် နီဝရကငါးမျိုးကင်းခြင်း၊ သည် ကြွေးကင်းခြင်း၊ ရောဂါကင်းခြင်း၊ ထောင်မှ လွတ်ခြင်း၊ ကျွန်ဘဝမှ လွတ်ခြင်း၊ ကန္တနာရကို ကျော်လွန်နိုင်ခြင်းတို့နှင့် တူ၏။

ထိုရဟန်းသည် ထိုနီဝရကဝါးပါးကို ပယ်ပြီးသော အခါ ပထဈောန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္တဈာန်၊ ပုဋ္ဌေ နိဝါသာနေသာတိအဘိညာဉ် (ဒိဓိဖြစ်ခဲ့ဖူသော ရှေးဘဝ အဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသောဉာက်)၊ ဒိဋ္ဌဇကျအဘိညာဉ် (နတ်မျက်စိဖြင့် တူသော ဉာက်)၊ သက်ရှိုဟိုဂျိုလ်တို့၏ စုတေ ခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းကို သိသော ဉာက်)၊ အာသဝက္မယ အဘိညာဉ်(သစ္စာလေဖါးကို သိဖြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ်စေသော ဉာက်)တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရရှိ ပြီး ရဟန္တာ ဖြစ်တော့၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းသည်မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့ကို ငြှိမ်းသတိငြီးသူ ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုရဟန်းကို သမက (သူတော်စင်)-- ဟု ခေါ် ၏၊

မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့ကို ဖယ်ရှားထားပြီးသော ကြောင့် ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်)-ဟုလည်း ခေါ် ၏။

မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့ကို ဆေးကြောသုတ်သင် ထားပြီး ဖြစ်သောကြောင့် နာတက-ဟုလည်း ခေါ် ၏။

မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့ကို သိ၍ ပယ်ထားပြီး ဖြစ်သော ကြောင့် ဝေဒဂု-ဟုလည်း ခေါ် ၏။

မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့ကို ပယ်သတ်ပြီးသူ ဖြစ်သော ကြောင့် သောတ္တိယ-ဟုလည်း ခေါ် ၏။

မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဝေးသူ ဖြစ်သောကြောင့် အရိယ-ဟုလည်း ခေါ် ၏။

မကောင်းမှုအကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဝေးသူ ဖြစ်သောကြောင့် ရဟန္တာ-ဟုလည်း ခေါ် ၏"

မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူပြီးသော အခါ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဝုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ လေသည်။

## စ်င်ဆဘာဂ်မဘ်သွ

၉.၁.၂၈၁။ အဓါတစ်ပါး၌ အင်္ဂတိုင်း အဿပရနိဂုံး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---`ရဟန်းများ ရဟန်းများ'ဟု သင်တို့ကို လူတို့က သိကြ၏။ သင်တို့ကလည်း 'ဝါတို့သည် ရဟန်းများ' ဟု ဝန်ခံထားကြ၏။ ရဟန်းတို့---သင်တို့သည် 'ရဟန်း ကျင့်ဝတ်များကို ငါတို့ ကျင့်ကြမည်၊ သို့မှသာ ဝါတို့သည် အမည်နှင့် လိုက်ကြလိမ့်မည်၊ ဝါတို့၏ ဝန်ခံမှုသည်လည်း မှန်ကန်လိမ့်မည်၊ ငါတို့အား ပစ္စည်းလေးပါး လှူမြာနေကြသော အကာ၊ အကာမများမှာလည်း အကျိုးများလိမ့်မည်၊ ငါတို့၏ ရဟန်းဘဝသည်လည်း အကျိုးများလိမ့်မည်းဟု နလုံးသွင်း ဆင်ခြင်ကြရမည်။

၉.၁.၂၈၂။ ရဟန်းတို:--ပြင်းစွာ မက်မောခြင်း၊ ပျက်စီး စေလိုခြင်း၊ အမျက် ထွက်ခြင်း၊ ရန်ပြီးဖွဲ့ ခြင်း၊ သိက္ခာရခြင်း၊ ဂုက်ပြိုင်ခြင်း၊ မနာလိုခြင်း၊ ဝန်တိုခြင်း၊ ကောက်ကျစ်ခြင်း၊ လှည့်ပတ်ခြင်း၊ အလိုဆိုးရှိခြင်း၊ အယူမှားခြင်း-ဟူသော ရဟန်းအညစ်အကြေးများကို မပယ်ရသေးသော ရဟန်းကို 'ရဟန်းကျွင်ဝတ်တို့ကို မကျွင့်သူ'ဟု ငါဘုရား ဟောတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် နှစ်ဖက်အသွားရှိသော၊

ရေစိမ်ထား သွေးထားသော၊ မတဇ-ဟု ခေါ် သော လက်နက် တစ်မျိုး ရှိ၏။ ထိုလက်နက်ကို သားရေအိမ်ထဲ၌ ထည့်ထား သကဲ့သို့ ရဟန်းကျင့်ဝတ်တို့ကို မကျင့်သော ရဟန်းကို သားရေအိမ်ထဲ ထည့်ထားသော မတဇဓေါ် သော လက်နက် နှင့် တူသူ-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

၉.၁.၂၈၃။ ရဟန်းတို့---ချုပ်စဝိထားသော အဝတ်ကို ဝတ်ရုံမှုဖြင့်ရဟန်း-ဟုငါဘုရားမဟော၊အဝတ်ဝေတ်ရုံမှုဖြင့် လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊ မြူအညစ်အကြေးကို ဆောင်ရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊ ရေထဲသို့ ဆင်းရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊ လွင်တီးခေါင်၌ နေရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊မတ်မတ်ရပ်တည်ရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊ လ- ရက် အလှည့်ကျ စားရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊ မန္တန်ုံကို ရွတ်အံရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊ ဆံကျစ်ကို ဆောင်ရုံမှုဖြင့်လည်း ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား မဟော၊

ရဟန်းတို့---ချုပ်စပ်ထားသော အဝတ်ကို ဝတ်ရုံမျှဖြင့် ပြင်းစွာ မက်မောခြင်း၊ ပျက်စီးစေလိုခြင်း စသော ရဟန်း အညစ်အကြေးများ ကင်းပျောက်ကြမည်ဆိုလျှင် မွေးဖွားစ ကလေးကိုပင် ဆွေမျိုးသားချင်းတို့က ချုပ်စပ်ထားသော အဝတ်ကို ဝတ်ပေးကုန်စရာ ရှိ၏ ရဟန်းတို့--- ချုပ်စပ်ထား သော အဝတ်ကို ဝတ်ထားပါလျက် ပြင်းစွာ မက်မောသော ပုဂ္ဂိုလ်၊ ပျက်စီးစေလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်၊ အမျက်ထွက်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊ ရန်မြိုးဖွဲ့ သော ပုဂ္ဂိုလ်၊ သိက္ခာချသော ပုဂ္ဂိုလ်၊ ဝှက် ပြိုင်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊ မနာလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်၊ ဝန်တိုသော ပုဂ္ဂိုလ် ကောက်ကျစ်စဉ်းလဲသော ပုဂ္ဂိုလ်၊ လည်ပတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် အလိုဆိုးရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၊ အယူမှားသော ပုဂ္ဂိုလ် ဝါဘုရား တွေ့မြင်တော်မူ၏၊ ထို့ကြောင့် ချုပ်စပ်ထားသော အဝတ်ကို ဝတ်ရုံမှုဖြင့် ရဟန်း-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မေ့။

၉.၁.၂၈၄။ ရဟန်းတို့--- ပြင်းစွာ မက်မောခြင်း၊ ပျက်စီး စေလိုခြင်း၊ အမျက် ထွက်ခြင်း၊ ရန်ပြီး၊ စွဲ့့ခြင်း၊ သိကွာ ချခြင်း၊ ဂုက်ပြိုင်ခြင်း၊ မနာလိုခြင်း၊ ဝန်တိုခြင်း၊ ကောက်ကျစ်ခြင်း၊ လှည့်ပတ်ခြင်း၊ အလေ့ဆုံးရှိခြင်း၊ အယူမှားခြင်း-ဟူသော ရဟန်းအညစ်အကြေးများကို ပယ်ပြီးသော ရဟန်းကို ရဟန်း ကျင့်ဝတ်ကို ကျင့်သူ'ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ထို ရဟန်းသည် မကောင်းမှု အကုသိုလ်အားလုံးမှ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်၏-ဟု ငိစိကိုယ်ကို ရှုခြင်၏။ ထုံအခါ၌ ထိုရဟန်းမှာ ဝမ်းမြောက်ခြင်း၊ နှစ်သက်ခြင်း၊ ပြိမ်းအားခြင်း၊ ချမ်းသာခြင်း၊ တည်ကြည်ခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုရဟန်းသည် မေတ္တာ၊ ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေကွာ စိတ်တို့ကို အရပ်မျက်နာအားလုံးသို့ ဖြန့်ကြက်ပြီး နေ၏။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ကြည်လင်အေးမြသော ရေ တို့ဖြင့် ပြည့်နေသော ရေကန်ကြီးထီသို့ အရပ်လေးမျက်နာ မှ ခရီးပန်းလာသူများ ရောက်လာကြပြီး ရေကန်ကြီးထံသို့ ဆင်းကာ ရေစောခြင်း၊ ရေီးပန်းဖြင်းတို့ကို ဖြေဖျောက်ကြ သကဲ့သို့ အမျိုးလေးပါးမှ ဝါဘုရားသာသနာသို့ ဝင်ရောက် တကဲ့သို့ အမျိုးလေးပါးမှ ဝါဘုရား) ကရုကာ၊ မုဒိတာနှင့် ဥပေကွာ--ဟုသော ဘာဝနာလေးပါးကို ပွားများကြသည့် အတွက် ကိုယ်တွင်းသန္တာနို၌ ငြိမ်းအေးမှုကို ရကြ၏။ ထိုသို့ ကိုယ်တွင်းသန္တာနို၌ ငြိမ်းအေးမှုကို ရကြ၏။ ထိုသို့ ကိုယ်တွင်းသန္တာနို၌ ငြိမ်းအေးမှာက ရဟန်းကို `ရဟန်း ကျင့်ဝတ်ကို ကျင့်သူ'ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

ထိုအမျိုးလေးပါးမှ ရဟန်းပြုလာကြသော ရဟန်းများ သည် ဤမျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အာသဝေါကုန်ခန်းကာ ရဟန္တာ ဖြစ်ကြ၏"ဟု မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုအဓါ၌ ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော် ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြ၏။ www.dhammadownload.com

**ချ။ ခ်**င်ကေစယဝပ္ပ

www.dhammadownload.com

# သာလေပျကသုတိ

၉.၁.၂၈၅။ အခါတစ်ပါး၌ ကောသလတိုင်း သာလာခေါ် သော ပုဏ္ဏားရွာသို့ ရဟန်းသံဃာများစွာနှင့် အတူ မြတ်စွာ ဘုရား ကြွရောက်တော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ သာလာရွာသား ပုဏ္ဏားသုက္သြယ်များသည်မြတ်စွာဘုရားအားဤသို့ လျှောက် ထားကြ၏-

"အရှင်ဂေါတမ---တရျို့ပုဂ္ဂိုလ်များ ကွယ်လွန်သော အခါ ငရဲသို့ ရောက်ပြီး တရျို့ပုဂ္ဂိုလ်များ ကွယ်လွန်သောအခါ ကျတော့ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ကြ၏ ထိုသို့ ရောက်ကြြင်း၏ အကြောင်းက အဘယ်ပါနည်း"

"သူကြွယ်တို့---မတရားမှု၊ မမျူတမှုကို ပြုခြင်းကြောင့် ထိုမတရားမှု၊ မမျူတမှုကို ပြုသူများ ကွယ်လွန်သော အခါ ငရဲသို့ ရောက်ကြ၏။ တရားသော အမှု၊ မျူတသော အမှုကို ပြုခြင်းကြောင့် ထိုတရားသော အမှု၊ မျူတသော အမှုကို ပြု သူများ ကွယ်လွန်သော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ကြ၏"

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမ၏ တရားသည် ကျဉ်း လွန်းနေပါ၏၊ ကျွန်ုပ်တို့ နားမလည်ကြပါ၊ ကျွန်ုပ်တို့ နားလည် အောင် အကျယ်ရဲ့ပြီး ဟောပြတော်မူပါ"

၉.၁.၂၈၆။ "သူကြွယ်တို့---ကိုယ်ဖြင့် မတရားမှု၊ မမျှတမှု ပြုခြင်းက သုံးမျိုးရှိ၏။ နုတ်ဖြင့် မတရားမှု၊ မမျှတမှု ပြုခြင်းက လေးမျိုး ရှိ၏။ စိတ်ဖြင့် မတရားမှု၊ မမျှတမှုပြုခြင်းက သုံးမျိုး ရှိ၏။

ကိုယ်ဖြင့် မတရားမှု၊ မမျုတမှုပြုခြင်း သုံးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သူ့အသက်ကို သတ်ခြင်း၊
- (၂) သူ့ဥစ္စာကို ခိုးယူခြင်း နှင့်
- (၃) သူ့သားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်ခြင်း

#### တို့ ဖြစ်၏။

နှတ်ဖြင့် မတရားမှု၊ မမျှတမှုပြုခြင်း လေးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) လိမ်ညာ ပြောဆိုခြင်း၊
- (၂) ကုန်းတိုက်ပြောဆိုခြင်း၊
- (၃) ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောဆိုခြင်း နှင့်
- (၄) အပြိန်အဖျင်းစကားကို ပြောဆိုခြင်း

#### တို့ ဖြစ်၏။

စိတ်ဖြင့် မတရားမှု၊ မမျှတမှုပြုလုပ်ခြင်း သုံးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သူတစ်ပါး စည်းစိမ်ကို ကိုယ့်စည်းစိမ် ဖြစ်စေရန် မတရား ကြံစည်ခြင်း၊
- (၂) သူတစ်ပါးတို့အား ပျက်စီးစေလိုခြင်းနှင့် (၃) မှားသော အယူရှိခြင်း

တို့ ဖြစ်၏။

သူကြွယ်တို့---ထိုသို့မတရားမှု၊ မမျှတမှုကို ပြုခြင်းကြောင့် ထိုမတရားမှ၊ မမျှတမှုကို ပြုသူများ ကွယ်လွန်သော အခါ ငရဲသို့ ရောက်ကြ၏။

၉.၁.၂၈၇။ သူကြွယ်တို့--- ကိုယ်ဖြင့် တရားသော အမှု၊ မျှတသောအမှု ပြုခြင်းက သုံးမျိုး ရှိ၏။ နုတ်ဖြင့် တရားသော အမှု၊ မျှတသောအမှုပြုခြင်းက လေးမျိုးရှိ၏။ စိတ်ဖြင့် တရားသော အမှု၊ မျှတသော အမှု ပြုခြင်းက သုံးမျိုး ရှိ၏။

ကိုယ်ဖြင့် တရားသောအမှု၊ မျှတသောအမှု ပြခြင်းသုံးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သူ့အသက်ကို မသတ်ခြင်း၊
- (၂) သူ့ဥစ္စာကို မခိုးခြင်း နှင့်
- (၃) သူ့သားမယားကို မပြစ်မှား မကျူးလွန်ခြင်း

တို့ ဖြစ်၏။

န္နတ်ဖြင့် တရားသောအမှု၊ မျှတသော အမှုပြုခြင်း လေးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) လိမ်ညာ မပြောခြင်း၊
- (၂) ကုန်းတိုက်သော စကားကို မပြောခြင်း၊ (၃) ကြမ်းတမ်းသော စကားကို မပြောခြင်း နှင့်
- (၄) အပြိန်အဖျင်းစကားကို မပြောခြင်း

တို့ ဖြစ်၏။

စိတ်ဖြင့် တရားသောအမှု၊ မျှတသောအမှု ပြုခြင်း သုံးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

- (၁) သူတစ်ပါးစည်းစိမ်ကို ကိုယ့်စည်းစိမ်ဖြစ်စေရန် မတရား မကြံစည်ခြင်း၊
- (၂) သူတစ်ပါးတို့အား ဘေးရန်ကင်းကွာ ကျန်းမာ ချိန်းသာစေလိုခြင်း နှင့် (၃) မှန်ကန်သော အယူရှိခြင်း

တို့ ဖြစ်၏။

သူကြွယ်တို့---ထိုသို့ တရားသောအမှု၊ မျှတသောအမှုကို ပြုခြင်းကြောင့် ထိုတရားသောအမှု၊ မျှတသောအမှုကို ပြုသောသူများ ကွယ်လွန်သော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက် ကြ၏။

၉.၁.၂၈၈။ သူကြွယ်တို့---တရားသောအမှု၊ မျှတသော အမှု ပြုလေ့ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် နောင်ဘဝ၌ တွေ့ိယမဟာ သာလမျိုး၌ ဖြစ်လိုသော ဆန္ဒရှိက တွေ့ိယမဟာသာလမျိုး၌ ဖြစ်နိုင်၏။

ငြာဟွကမဟာသာလမျိုး၊ ဂဟပတိဟောသာလမျိုးတို့၌ ဖြစ်လိုသော ဆန္ဒရိုက ငြာဟွကဟောသာလမျိုး၊ ဂဟပတိ ဟောသာလမျိုးတို့၌လည်း ဖြစ်နိုင်၏။

နတ်ပြည်၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်တို့၌ ဖြစ်လိုသော ဆန္ဒရှိက နတ် ပြည်၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်တို့၌လည်း ဖြစ်နိုင်၏။

သို့မဟုတ် ဤဘဝ၌ပင် အားသဝေါကုန်ခန်း၍ ရဟန္တာ ဖြစ်လိုက ဤဘဝ၌ပင် အာသဝေါကုန်ခန်း၍ ရဟန္တာလည်း ဖြစ်နိုင်၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- သူသည် တရားသော အမှု၊ မှူတသောအမှုကို ပြုလေ့ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏"

၉.၁.၂၈၉။ မြတ်စွာဘုရား ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူသော အခါ သာလာရွာသား ပုဏ္ဏားသူတြယ်များသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်၌ သရောဂုံဆောက်တည်ကြကာ ရာသက်ပန် သရောဂုံတည်သူများ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏။

# စူဋ္ဌဝေဒလ္လသုတိ

၉.၁.၂၉ဂ။ အခါတစ်ပါး၌ ရာဇပြိုဟ်မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ဝိသာစခေါ်သော ဥပါသကာသည် သူ၏ ဇနီးဟောင်း ဖြစ်ခဲ့ဖူးသော မွေဒိန္နာ ရဟန်းမထံသို့ ရှဉ်းကပ်၏။ ရျဉ်းကပ် ပြီးသော အခါ မွေဒိန္နာရဟန်းမကို ရှိခိုးဦးချကာ သင့်တင့် လျောက်ပတ်စွာ ထိုင်လျက် မွေဒိန္နာရဟန်းမအား ဤသို့ မေးမြန်း လျှောက်ထား၏-

"အရှင်မ---သက္ကာယ၊ သက္ကာယ (ထင်ရှားရှိသောကိုယ်၊ ထင်ရှားရှိသောကိုယ်)-ဟု လောက၌ ပြောနေကြ၏။ အရှင်မ---အဘယ်ကို သက္ကာယ-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားတော်မူပါသနည်း"

"ဒကာဝိသာခ---စွဲလမ်းဖွယ် ခန္ဓာ (ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ) ငါးပါးကို သက္ကာယ- ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ထိုစွဲလမ်းဖွယ် ခန္ဓာငါးပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ရုပ်-ဟူသော စွဲလမ်းဖွယ်ခန္ဓာ၊ မိတးမူ-ဟူသော စွဲလမ်းဖွယ်ခန္ဓာ၊ မှတ်သားမူ-ဟူသော စွဲလမ်းဖွယ်ခန္ဓာ၊ ပြုစီရင်မူ-ဟူသော စွဲလမ်းဖွယ်ခန္ဓာ၊ အထူးသိမှု-ဟူသော စွဲလမ်းဖွယ်ခန္ဓာတို့ ဖြစ်၏"

"အရှင်မ---သက္ကာယဖြစ်ပေါ် ကြောင်း၊ သက္ကာယဖြစ်ပေါ်

ကြောင်း-ဟု လောက၌ ပြောနေကြ၏ အရှင်မ---အဘယ်ကို သက္ကာယဖြစ်ပေါ် ကြောင်း-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူပါသနည်း"

"ဒကာဝိသာခ---တကှာကို သတ္တာယဖြစ်ပေါ်ကြောင်း-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏"

"အရှင်မ---သက္ကာယချုပ်ရာ၊ သက္ကာယချုပ်ရာ-ဟု လောက၌ ပြောနေကြ၏၊ အရှင်မ--- အဘယ်ကို သက္ကာယ ချုပ်ရာ-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသနည်း"

"ဒကာဝိသာစ---တဏှာအကြွင်းမဲ့ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို သတ္တာယချပ်ရာ-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏"

"အရှင်မ---သတ္တာယချုပ်ရာနိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်၊သတ္တာယချုပ်ရာနိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်-ဟု လောက၌ မြောဓနကြ၏။ အရှင်မ--- အဘယ်ကို သတ္တာယချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသနည်း"

"ဒကာဝိသာဓ---မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးကို သက္တာယချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန် သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူ၏" "အရှင်မ---ဥပါဒါန်သည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာနှင့် အတူတူပင် ဖြစ်ပါသလော၊ သို့မဟုတ် တရြားစီ ဖြစ်ပါသလော"

"ဒကာဝိသာခ---ဥပါဒါန်သည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာနှင့် အတူတူ လည်း မဟုတ်၊ တြေားစီလည်း မဟုတ်။ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ငါးပါးအပေါ် ၌ လိုရုင်တပ်မက်မှု-ဆိုသည်မှာ ရှိ၏။ ထိုလိုချင် တပ်မက်မှုကို ဥပါဒါန်-ဟု ခေါ် ၏"

၉.၁.၂၉၁။ "အရှင်မ---သတ္တာယဒိဋ္ဌိသည် ဘယ်ပုံ ဘယ်နည်း ဖြစ်ပါသနည်း"

"ဒကာဝိသာခ--- လောက၌ အကြားအမြင်မရှိသော ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည်-

- (က) ရုပ်သည် အတ္တ။
- (ခ) ကျန်ခန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တသည် ရုပ် ရိဏ်။
- (ဂ) ကျန်စန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တ၌ ရုပ် တည်၏။
- (ဃ) ကျန်ခန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တသည် ရုပ်၌ တည်၏

ဟု အဖန်ဖန် ရှုကြည့်၏။ ကျန်ခန္ဓာလေးပါးကိုလည်း ထို့ အတူပင် ရှကြည့်၏၊ ဒကာဝိသာခ---ဤကား သက္ကာယဒိဋိ ဖြစ်ပုံ ဖြစ်၏"

``အရှင်မ---သက္ကာယဒိဋ္ဌိသည် ဘယ်ပုံဘယ်နည်း မဖြစ် တော့ပါသနည်း"

"ဒကာဝိသာေ---လောက၌ အကြားအမြင်ရှိသော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် ရုပ်ကိုလည်း အတ္တ-ဟု မရှ၊ ကျန်ခန္ဓာ လေးပါးကိုလည်း အတ္တ-ဟု မရှ၊ ဒကာဝိသာေ---ဤသို့ မရူလျှင် သတ္တာယဒိဋိ မြစ်တော့"

၉.၁.၂၉၂။ "အရှင်မ---မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး မြတ်တရား-ဆိုသည်မှာ အဘယ်ပါနည်း"

"ဒကာဝိသာခ---မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး မြတ်တရား-ဟူသည်

- (က) သမ္မာဒိဋ္ဌိ(မှန်သော အမြင်)၊
- (စ) သမ္မာသက်ပွ(မှန်သော အကြံ)၊
- (ဂ) သမ္မာဝါစာ(မှန်သော အပြော)၊
- (ယ) သမ္မာကမွန္တ(မှန်သော အလုပ်)၊
- (c) သမ္မာအာဇီဝ(မှန်သော အသက်မွေးခြင်း)၊
- (စ) သမ္မာဝါယာမ(မုန်သော ကြိုးစားခြင်း)၊

- (ဆ) သမ္မာသတိ(မှန်သော သတိ) နှင့်
- (၈) သမ္မာသမာဓိ(မှန်သော သမာဓိ)တို့ ဖြစ်၏"

"အရှင်မ---ထိုမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး မြတ်တရားသည် သင်္ခတ ဖြစ်ပါသလော၊ သို့မဟုတ် အသင်္ခတ ဖြစ်ပါသလော"

"ဒကာဝိသာခ---ထိုမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး မြတ်တရားသည် သင်္ခတ ဖြစ်၏"

"အရှင်မ---မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး၌ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာကို သွင်းရ ပါလော၊ သို့မဟုတ် သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ၌ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးကို သွင်းရပါမည်လော"

"ဒကာဝိသာခ---မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး၌ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာကို မသွင်းရ၊ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ၌သာ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးကို သွင်း ရမည်။ ဒကာဝိသာခ--- သမ္မာဝါစာ(မှန်သော အပြော)၊ သမ္မာကမုန္တ (မှန်သော အလုပ်)နှင့် သမ္မာအာဇီဝ (မှန်သော အသက်မွေးခြင်း)တို့ကို သီလ၌ သွင်းရမည်။ သမ္မာဝါယာမ (မှန်သော ကြုံးစားခြင်း)၊ သမ္မာသတိ(မှန်သော သတိ)နှင့် သမ္မာသမာဇီ(မှန်သော သမာဓိ)တို့ကို သမာဓိ၌ သွင်းရ မည်။ သမ္မာဒီဋိ(မှန်သော အမြင်)နှင့် သမ္မာသက်ပ္(မှန်သော အကြံ)တို့ကို ပညာ၌ သွင်းရမည်"

ထိုသို့ ဝိသာစဉပါသကာနှင့် မွေဒိန္နာရဟန်းမတို့သည် နိတ္တာန်နှင့် စပ်သော ပြဿနာများတိုင်အောင် ဆွေးနွေး မေးဖြေခဲ့ကြ၏။

ထို့နောက် ဝိသာစဉပါသကာသည် ဓမ္မဒိန္နာရဟန်းမ၏ မြေကြားချက်များကို အလွန်နှစ်သက် သဘောကျပြီး မွေဒိန္နာ ရဟန်းမကို ရှိရိုးဦးချကာ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော် ရောက်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားကို ရိုရိုးဦးချကာ မွေဒိန္နာရဟန်းမနှင့် ဆွေးနွေး ခဲ့သမျှ အားလုံးကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝိသာစဉပါသကာအား "ဝိသာစ--- မွေဒိန္နာရဟန်းမသည် ပညာရှိသူ ဖြစ်၏။ အကယ်၍ ဤအကြောင်းအရာကို ဝါဘုရားအား သင် လျှောက်ထားခဲ့လျှင်လည်း ဝါဘုရားလည်း မွေဒိန္နာရဟန်းမ မြေကြားသည့်အတိုင်းပင် မြေကြားတော်မူမည် ဖြစ်၏၊ မွေဒိန္နာရဟန်းမ မြေကြားသည့်အတိုင်းပင် ဖြေကြားတော်မူမည် ဖြစ်၏၊ မွေဒိန္နာရဟန်းမ မြေကြားသည့်အတိုင်း သင် ယုံကြည်စွာ မုတ်သားသင့်သည်" ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ဖြတ်စွာဘုရား၏ ထိုမိန့်ကြားတော်မူသံကို ဝိသာစ ဥပါသကာသည် နှစ်သက်သဘောကျပြီး သာစုအနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့ပါသည်။

## စူဠဓမ္မသဓာဒါနသုတိ

၉.၁.၂၉၃။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မှဏ်-

"ရဟန်းတို့--- တရားဆောက်တည်ခြင်းသည် လေးမျိုး ရှိ၏၊ ထိုလေးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

- (က) ပစ္စုပွန်၌ ရှမ်းသာ၍နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း၊
- (စ) ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက်တည် ရြင်း၊
- (ဂ) ပစ္စုပွန်၌ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းနှင့်
- (ယ) ပစ္စုပ္ပန်၌လည်း ရျမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ရျမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည် ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.၂၉၄။ ရဟန်းတို့---(က) ပစ္စုပွန်၌ ချစ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည် ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့်

နွေရာသီ၏ နောက်ဆုံးလ၌ မာလောနွယ်သီးမှည့်သည် ကွဲသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအခါ၌ မာလောနွယ်စေ့သည် အင်ကြင်းပင်တစ်ပင်အောက်သို့ ကျလာ၏။ ထိုအခါ၌ အင်ကြင်းပင်စောင့်နတ်သည်ကြောက်ရုံ့၊ထိတ်လန့်သွား၏။ သို့ဖြစ်၍ ထိုအင်ကြင်းပင်စောင့်နတ်၏ မိတ်ဆွေအပေါင်း အသင်း ဆွေမျိုးသားချင်းများ ဖြစ်ကြသော အရံစောင့်နတ်၊ တောစောင့်နတ်၊ သစ်ပင်စောင့်နတ်၊ ဆေးမျိုးပင်စောင့်နတ်၊ မြက်ပင်စောင့်နတ်-အစရှိသော နတ်များသည် ဝိုင်းအုံ လာကြပြီး 'အမောင်---မကြောက်နှင့် မကြောက်နှင့်၊ ဤ မာလောနွယ်စေ့ကို ဥဒေါင်းသော်လည်း မျိုချင်မျိုသွားမည်၊ တခြား သားကောင် တစ်ကောင်ကောင်သော်လည်း စားချင် စားသွားမည်၊ တောမီးသော်လည်း လောင်ချင် လောင်သွား မည်၊ တောအလုပ်သမားတို့သော်လည်း ကောက်ချင် ကောက်သွားမည်၊ ခြတို့သော်လည်း တက်ချင် တက်ကုန် မည်၊ မျိုးမအောင်ဘဲသော်လည်း ဖြစ်ချင် ဖြစ်သွားမည်'ဟု နစ်သိမ့်ကြ၊ ဖျောင်းဖျကြ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုမာလောနွယ်သည် သူတို့ ပြောသကဲ့သို့ ဖြစ်မသွားဘဲ မိုးဦးကျ၍ မိုးရွာသွန်းသော အခါ ကောင်းစွာ ပေါက်လာ၏ ကြီးထွားလာ၏။ ထိုမာလောနွယ်သည် နူးညံ့ ၏။ ပျော့ပျောင်း၏၊ တဖြည်းဖြည်းနှင့် ထိုမာလောနွယ်သည် အင်ကြင်းပင်ကို တွယ်လာ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ အင်ကြင်းပင်စောင့်နတ်က 'ငါ၏ ဓိတ်ဆွေအပေါင်းအသင်း ဆွေမျိုးသားချင်း နတ်များသည် မာလောနွယ်မှ အဘယ် သို့သော အနာဂတ်အန္တရာယ်ကို ကြိုမြင်၍ 'အမောင်---မကြောက်နှင့် မကြောက်နှင့်' စသည်ဖြင့် ပြောကြလေ သနည်း၊ စင်စစ်ကား ဤမာလောနွယ်၏ အတွေ့သည် အလှန်ကောင်းပါတကား'ဟု စဉ်းစားစိ၏။

ထို့နောက် မာလောနွယ်သည် အင်ကြင်းပင်ကို ရစ်ပတ် နွယ်တက်ပြီး အင်ကြင်းပင်၏ အထက်မှ ခွယှက်ထားကာ အောက်သို့ တွဲလဲကျလျက် အင်ကြင်းပင်၏ ကိုင်းကြီးတို့ကို ချီးဖျက်တော့၏။

ထိုအခါကျမှ အင်ကြင်းပင်စောင့်နတ်သည် 'ဝါ၏ မိတ်ဆွေ အပေါင်းအသင်း ဆွေမျိုးသားချင်းနတ်များသည် မာလော နွယ်စေ့မှ ဤသို့သော အနာဂတ်အန္တရာယ်ကို ကြိမြင်၍ 'အမောင်---မကြောက်နှင့် မကြောက်နှင့်'-စသည်ဖြင့် ပြောခဲ့ကြ၍'ဟု သဘောပေါက် နားလည်တော့၏

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် 'ကာမဂုက်တို့၏အပြစ် မရှိ'ဟု ယူဆကြသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)များ ရှိကြ၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည် ကာမဂုက်တို့ကို စံစားကြ၏။ ဆံထုံး ထုံးထားသော ရသေ့ပရိဗိုဇ်မများနှင့် ပျော်ပါးကြ၏။ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည် 'ကာမဂုက်တို့မှ အဘယ်သို့သော အနာဂတ်အန္တရာယ်ကို ကြိုမြင်၍ ကာမဂုက်တို့ကို ပယ်ရန် ပြောဆိုကြပါလိမ့်၊ နပျို သော ဤပရိဗိုဇ်မလေး၏ နူးညံ့သော ဤလက်မောင်း အတွေ့လေးသည် အလွန်ကောင်းတာပါတကား'ဟု ပြော ဆိုကြ၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) များသည် ရဟန်းဖြစ်ပါလျက် ကာမဂုက်တို့ကို ခံစားကြ သောကြောင့်ကွယ်လွန်ကြသောအခါငရဲသို့ရောက်ကြရ၏။ ငရဲ၌ ကြမ်းတမ်းစပ်ခါး ဆိုးရွားပြင်းထန်သော ဆင်းရဲဝေဒနာ ကို ခံစားကြရ၏။ ထိုအခါကျမှ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည် 'ကာမဂုက်တို့မှ ဤသို့သော အနာဂတ်အန္တရာယ်ကို ကြူမြင်၍ ကာမဂုက် တို့ကို ပယ်ရန် ပြောဆိုခဲ့ကြ၏'ဟု သဘောပေါက် နားလည် ကြတော့၏။ ရဟန်းတို့--- ဤကား ပစ္စုပ္ပန်၌ ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက်တည် ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၂၉၅။ ရဟန်းတို့---(စ) ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက် တည်ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ တရို့ ပုဂ္ဂိုလ် သည် အဝတ်ဝေတ်ဘဲ နေရြင်း-စသော ကိုယ်ကို အလွန် ပူလောင်စေတတ်သော အကျင့် အမျိုးမျိုးကို ကျင့်နေ၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ် ကွယ်လွန်သော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်၏။ ရဟန်း တို့---ကျ်ကား ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း ဖြစ်၏

[ထိုအကျင့်အမျိူးမျိုးကို ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ ၁ (ဒီဃနိကာယ်) သီလကွန်ပါဠိတော်၊ စာဝိုဒ် ၈.၁.၁ဂ၅။ စာမျက်နှာ ၁၃၄ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

၉.၁.၂၉၆။ ရဟန်းတို့---(ဂ) ပစ္စုပွန်၌ ထင်းရဲ၍ နောင် အခါ၌ ချစ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊- လောက၌ တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပင်ကိုအားဖြင့် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ အားကြီးသူ ဖြစ်၏။ သူသည် ထိုရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟကြောင့် ဖြစ်သော ကိုယ် ဆင်းရဲမှု၊ စိတ်ဆင်းရဲမှုတို့ကို မပြတ် စံစားရ၏။ သူသည် မျက်ရည်စက်လက် ငိုကြွေးကာ ကိုယ်၊ စိတ် ဆင်းရဲမှုကို စံစားလျက်ပင် မြတ်သော အကျင့်ကို ပြည့်စုံ စင်ကြယ်စွာ ကျင့်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ် ကွယ်လွန်သော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ရ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ပစ္စုပွန်၌ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက်တည် ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၁.၂၉၇။ ရဟန်းတို့---(ယ)ပစ္စုပွန်၌လည်း ချစ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ချစ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက်တည်ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပင်ကိုအားဖြင့် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မထုပြောသူ ဖြစ်၏၊ သူသည် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့ကြောင့် ဖြစ်သော ကိုယ်၊ စိတ်ဆင်းရဲမှုကို မပြတ် စံတားရလေ့မရှိ၊ သူသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ ဟတိယဈာန်နှင့် တွေထွ တျန်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရပြီး ကွယ်လွန်သော အခါ ပြဟ္မာ ပြည်သို့ ရောက်သွား၏။ ရဟန်းတို့---ဘ္ခုံကား ပစ္စုပွန့်၌ လည်း ချစ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤကား တရားဆောက်တည်ခြင်း ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို ရဟန်းများ နှစ်သက်သဘောကျကာ သာဓု အနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## မတာဓမ္မသမာဒါနသုတိ

၉.၁.၂၉၈၊ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့---သတ္တဝါတို့မှာ များသောအားဖြင့် 'အလို မရှိအပ်၊ မနှစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်ကြပြီး အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နိုးအပ် သော တရားများ တိုးပွားကြလျှင် ကောင်းမည်'ဟု ထိုသို့ ဆန္ဒ ဖြစ်ပေါ်ကြ၏။ သို့သော် ထိုသို့ ဆန္ဒဖြစ်ပေါ်ကြသော သတ္တဝါတို့မှာ အလိုမရှိအပ်၊ မန်ဝသက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ် သော တရားများသာ တိုးပွားပြီး အလိုင်ရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နီးအပ်သော တရားများကား ဆုတ်ယုတ်ကြ၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်-ဟု သင်တို့ ထင်ကြသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်တို့မှာ မြတ်စွာ ဘုရားသာလျှင် အားကိုးရာရှိကြပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာ ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တော်တိုင်သာ ဟောပြတော် မူပါ။ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ ကြားနာရသည့်အတိုင်း ရဟန်းများ မှတ်သား ဆောင်ထားကြပါလိမ့်မည် ဘုရား" "ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် ကောင်းမွန်စွာ နာကြားကြ၊ ငါဘုရား ဟောပြတော်မူမည်"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

၉.၁.၂၉၉။ "ရဟန်းတို့---လောက၌ အကြားအမြင် နည်းသော ပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက်သည် မိုဝဲထိုက်သော တရား။ မနိုဝဲထိုက်သော တရားတို့ကို ခွဲခြား၍ မသီ။ ထို့ ကြောင့် သူသည် မနိုဝဲထိုက်သော တရားတို့ကို မိုဝဲ၍ နိုဝဲ ထိုက်သော တရားတို့ကို မေှီဝဲ။ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလှိမရှိအပဲ၊ နေစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ တိုးပွားကြ၍ အလှိရှိအပဲ၊ နှစ်သက်အပဲ၊ မြတ်နိုးအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်ကြ၏။ထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ- အသိဉာက် မရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---အကြားအမြင်များသော ဘုရားသားတော် ကား မှီဝဲထိုက်သော တရား၊ မမှီဝဲထိုက်သော တရားတို့ကို ခွဲခြား၍ သိ၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် မမှီဝဲထိုက်သော တရား တို့ကို မမှီဝဲဘဲ မှီဝဲထိုက်သော တရားတို့ကိုသာ မိုဝဲ၏။ ထို အခါ၌ သူ့မှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ် သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်ကြ၍ အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက် အပ်၊ ဖြတ်နီးအပ်သော တရားများ တိုးပွားကြ၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ- အသိဉာက် ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။

၉.၁.၃ဂဂ။ ရဟန်းတို့---တရားဆောက်တည်ခြင်းသည် လေးမျိုး ရှိ၏၊ ထိုလေးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊-

- (က)ပစ္စုပ္ပန်၌ ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း၊
- (စ) ပစ္စုပ္ပနို၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည် ခြင်း၊
- (ဂ) ပစ္စုပွန်၌ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းနှင့်
- (ယ) ပစ္စုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက် တည်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၀၁။ ရဟန်းတို့---ထိုလေးမျိုးအနက် ပစ္စုပွန် ၌လည်း ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲဂျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းကို ပညာမရှိသူ အသိ ဉာက်မရှိသူတစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပစ္စုပွန့်၌လည်း ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲဂျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း ရွဲခြား မသိ။ ထို့ကျောင့် သူသည် ထိုတရားဆောက်တည်ခြင်းကို မိဝဲ၏၊ မရောင်ကြဉ်။ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနစ် သက်အပ်၊ မြေတိန်းအင်သော တရားများ တိုးပွား၍ အလို ရိုအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နီးအင်သောတရားများ ဆုတ်ယုတ် ကြတော့၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အာယ်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- အသိဉာက်မရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ (၁)

ရဟန်းတို့---ပဈုပွန်၌ ရှမ်းသာပြီး နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲ ကျိူးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းကိုလည်း ပညာ မရှိသူ အသိဉာက်မရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပဈုပွန်၌ ချမ်းသာပြီး နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း ဟု အမှန်အတိုင်း နွဲခြား မသိ။ ထို့ကြောင့် သူသည် ထိုတရားဆောက်တည်ခြင်းကို ခိုဝဲ၏။ မရောင်ကြဉ်။ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနစ် ခဲ့ဝဲ၏၊ မရောင်ကြဉ်။ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနစ် သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ တိုးပွား၍ အလို ရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နီးအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ် ကြတော့၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- အသိဉာက် မရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ (၂)

ရဟန်းတို့---ပစ္စုပ္ပန်၌သာ ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌

ချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းကို လည်း ပညာမရှိသူ အသိဉာက်မရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပစ္စုပွန်၌သာ ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌ ချမ်းသာကျိုး ကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း'ဟု အမှန် အတိုင်း နွဲခြား မသိ။ ထို့ကြောင့် သူသည် ထိုတရားဆောက် တည်ခြင်းကို မမှီဝဲ၊ ရှောင်ကြဉ်၏။ ထိုအခါ၌ သူမှာ အလို မရှိအဝ်၊ မနှစ်သက်အဝ်၊ မြေတိန်းအဝ်သော တရားများ တိုးပွား၍ အလိုရှိအဝ်၊ နှစ်သက်အဝ်၊ မြတ်နိုးအဝ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်ကြတော့၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှု အသိဉာက်မရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ (၃)

ရဟန်းတို့---ပစ္စုပ္ပန်၌လည်း ချစ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ လည်း ချစ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း ကိုလည်း ပညာမရှိသူ အသိဉာက်မရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပစ္စုပ္ပန်၌လည်း ချစ်းသာပြီး နောင်အခါ၌လည်း ချစ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း' ဟု အမှန်အတိုင်း ခွဲခြားမသိ။ ထို့ကျောင့် သူသည် ထိုတရား ဆောက်တည်ခြင်းကို မေှီဝဲ၊ ရှောင်ကြဉ်၏၊ ထိုအခါ၌ သူမှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနှစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ တိုးပွား၍ အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ ပြတ်နီးအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်ကြတော့၏၊ ထိုသို့ ခြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှ- အသိဉာက်မရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏ (၄)

၉.၁.၃၀၂။ ရဟန်းတို့---ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက် တည်ခြင်းကို ပညာရှိသူ အသိဉာက်ရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း" ဟု အမှန်အတိုင်း ခွဲခြား သိ၏။ ထိုကျောင့် သူသည် ထိုတရား ဆောက်တည်ခြင်းကို မေှီဝဲ၊ ရောင်ကြဉ်၏။ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်၍ အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နိုးအပ်သော တရားများ တိုးပွားကြတော့၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်းဟူမှု-- အသိဉာက်ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ (၁)

ရဟန်းတို့---ပစ္စုပွန်၌သာ ချမ်းသာပြီး နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းကို ပညာ ရှိသူ အသိဉာက်ရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပစ္စုပွန် ၌သာ ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း နွဲခြား သိ၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် ထို တရားဆောက်တည်ခြင်းကို မနိုဝဲ၊ ရှောင်ကြဉ်၏။ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလို မရှိအပ်၊ မနစ် သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်၍ အလိုရှိအပ်၊ နစ်သက်အပ်၊ မြတ်နီးအပ်သော တရားများ တိုးပွားကြတော့၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့် နည်းဟူမှ- အသိဉာက်ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ (၂)

ရဟန်းတို့----ပစ္စုပွန်၌သာ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချစ်းသာ ကျိူးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းကို ပညာရှိသူ အသိဉာက်ရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပစ္စုပွန်၌သာ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချစ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက်တည်ခြင်းတည်း'ဟု အမှန်အတိုင်း ခွဲခြား သိ၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် ထိုတရားဆောက်တည်ခြင်းကို မိုဝဲ၏၊ မရောင်ကြဉ်၊ ထိုအခါ၌ သူမှာ အလိုမရှိအပ်၊ မနစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ ဆုတ်ယုတ်၍ အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နိုးအပ်သော တရားများ တိုးပွားကြ တော့၏၊ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှ-အသိဉာက်ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏၊ (၃)

ရဟန်းတို့---ပဈုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ ၌လည်းချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း ကို ပညာရှိသူ အသိဉာက်ရှိသူ တစ်ယောက်သည် 'ဤကား ပဈုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုး ကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းတည်း'ဟု အမှန် အတိုင်း ခွဲခြား သိ၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် ထိုတရားဆောက် တည်ခြင်းကို မိုဝဲ၏၊ ရောင်ကြဉ်း၊ ထိုအခါ၌ သူ့မှာ အလို မရှိအပ်၊ မနစ်သက်အပ်၊ မြေတိန်းအပ်သော တရားများ ဆုတိယုတ်၍ အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နီးအပ်သော တရားများ တိုးပွားကြတော့၏။ ထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်းဟူမှု အသိဉာက်ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏။ (၄)

၉.၁.၃၀၃။ ရဟန်းတို့---ပစ္စုပ္ပန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင် အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည် ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်။ လောက၌ တချို့ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကိုယ်ဆင်းရံ စိတ်ဆင်းရဲ စံလျက်ပင် သူတစ်ပါးအသက် သတ်ခြင်းကို ပြုလေ့ရှိ၍။ ထိုသူတစ်ပါးအသက် သတ်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း စိတ်ဆင်းရဲ ခြင်းကို တစ်ဖန် ခံစားရပြန်၏။

ထို့အတူ ကိုယ်ဆင်းရဲ စိတ်ဆင်းရဲ ခံလျက်ပင် သူတစ်ပါး ဥစ္စာကို နီးယူခြင်း၊ သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်ခြင်း၊ လိမ်ညာ ပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းတိုက်စကား ပြောကြားခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသော စကား ပြောကြားခြင်း၊ အပြန်အဖျင်းစကား ပြောကြားခြင်း၊ သူတစ်ပါး စည်းစိမ်ကို မိမိစည်းစိမ် ဖြစ်ရန် ကြံစည်ခြင်း၊ သုတစ်ပါးကို ပျက်စီးစေ လိုခြင်း၊ မှားယွင်းသော အသူကို ယုခြင်း-ဟူသော မကောင်း မှုများကို ပြုလုပ်လေ့ရှိ၏၊ ထိုမကောင်းမှုများကို ပြုရ ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း စိတ်ဆင်းရဲခြင်းကို တစ်ဖန် စံစားရပြန်၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ် ကွယ်လွန်သော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်ရ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း ဖြစ်၏။ (၁)

၉.၁.၃၀၄။ ရဟန်းတို့ --- ပစ္စုပွန်၌ကား ချစ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည် ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကိုယ်ချစ်းချစ်းသာသာ စိတ်ချစ်းချစ်းသာသာဖြင့် သူတစ်ပါး အသက်သတ်ခြင်းကို ပြုလေ့ရှိ၏။ သူတစ်ပါးအသက် သတ်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ ချစ်းသာပြန်၏။

ထို့အတူကိုယ်ချိန်းချိန်းသာသာစိတ်ချိန်းချိန်းသာသာဖြင့် သူတစ်ပါးဥစ္စာကို ခိုးယူခြင်း၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်း၊ လိမ်ညာပြောဆိုခြင်း၊ ကုန်းတိုက် ကေား ပြောကြားခြင်း၊ ကြစ်းတမ်းသောကေား ပြောကြား ခြင်း၊ အပြံနှိအဖျင်းစကား ပြောကြားခြင်း၊ သူတစ်ပါး စည်းစိမ်ကို ဖိမိစည်းစိမ်ဖြစ်ရန် ကြံစည်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ပျက်စီးစေလိုခြင်း၊ မှားယွင်းသောအယူကို ယူခြင်း-ဟူသော ဟောာင်းမှုများကို ပြုလုပ်လေ့ရှိ၏။ ထိုမကောင်းမှုများကို ပြုခြေင်းကြောင့် ကိုယ်ရော စိတ်ပါ ချစ်းသာပြန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ် ကွယ်လွန်သော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်ရ၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ပစ္စုပွန်၌ကား ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုး ကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်း ဖြစ်၏။ (၂)

၉.၁.၃၀၅။ ရဟန်းတို့---ပစ္စုပွန့်၌ ဆင်းရဲသော်လည်း နောင်အခါ၌ ချမီးသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည် ဖြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် သူတစ်ပါး အသက်သတ်ခြင်းမှ ကိုယ်ဆင်းရဲ စိတ်ဆင်းရဲ ခံလျက်ပင် ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိသူ ဖြစ်၏၊ သူတစ်ပါး အသက် သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ရင်းကြောင့် ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ် ဆင်းရဲခြင်းကို စံစားရ၏

ထို့အတူ သူတစ်ပါးဥစ္စာ နီးယူခြင်း၊ သူတစ်ပါး သား ယေားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်း လိမ်ညာပြောခြင်း၊ ကုန်းတိုက် စကား ပြောကြားခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသော စကား ပြောကြား ခြင်း၊ ပြိန်ဖျင်းသော စကားပြောကြားခြင်းတို့မှ ကိုယ်ဆင်းရဲ၊ စိတ်ဆင်းရဲ ခံလျက်ပင် ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိသူ ဖြစ်၏။ သူတစ်ပါး၏ စည်းစိမ်ကို ကိုယ့်စည်းစိမ်ဖြစ်ရန် မကြံစည်၊ သူတစ်ပါးတို့ကို ပျက်စီးစေလိုစိတ် မရှိ၊ မှန်ကန်သော အယူ ကို ယူလေ့ရှိ၏။ ထိုတောင်းမှုများကို ပြုရခြင်းကြောင့် ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းကို ခံစားရ၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ် ကွယ်လွန်သော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက် သွား၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား ပစ္စုပွန်၌ ဆင်းရဲသော်လည်း နောင်အခါ၌ချမ်းသာကျိုးကိုပေးသောတရားဆောက်တည် ခြင်း ဖြစ်၏။ (၃)

၉.၁.၃၀၆။ ရဟန်းတို့---ပစ္ပုပွန့်၌လည်း ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုးကို ဖေးသော တရား ဆောက်တည်ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ လောက၌ တရှို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် သူတစ်ပါး အသက်သတ်ခြင်းမှ ကိုယ ချမ်းချမ်းသာသာ စိတ်ချမ်းချမ်းသာသာဖြင့် ရှောင်ကြဉ်လေ့ ရှိသူ ဖြစ်၏။ သူတစ်ပါးအသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ် ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ ချမ်းသာပြန်၏။

ထို့အတူ---သူတစ်ပါးဥစွာခိုးယူခြင်း၊ သူတစ်ပါး သား မယားကို ကျူးလွန်ခြင်း၊ လိမ်ညာပြောခြင်း၊ ကုန်းတိုက် စကား ပြောကြားခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသောစကား ပြောကြားခြင်း၊ ပြန်းရင်းသောစကား ပြောကြားခြင်းတို့မှလည်း ကိုယ် ချမ်းချမ်းသာသာ စိတ်ချမ်းချမ်းသာသာဖြင့် ရောင်ကြဉ်လေ့ ရှိသူ ဖြစ်၏။ သူတစ်ပါး၏ စည်းစိမ်ကို ကိုယ့်စည်းစိမ်ဖြစ်ရန် မကြံစည်၊ သူတစ်ပါး၏ စည်းစိမ်ကို ကိုယ့်စည်းစိမ်ဖြစ်ရန် မကြံစည်၊ သူတစ်ပါးတို့ကို ပျက်စီးစေလိုစိတ် မရှိ၊ မှန်ကန် သော အယူကို ယူလေ့ရှိ၏။ ထိုကောင်းမူများကို ပြုခြေခြင်းကြောင့် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ ချမ်းသာပြန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ် ကွယ်လွန်သောအခါနတ်ပြည်သို့ ရောက်သွား၏။ ရဟန်းတို့ --- ဤကား ပစ္ပုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာ၍ အောင်အကိုဘက်ချင်း ဖြစ်၏။ ထုဟန်းတို့ ----ဤကား တရားဆောက်တည်ခြင်း လေးမျိုးဖြစ်၏၊ (၄)

- ၉.၁.၃၀ဂု။ ရဟန်းတို့---(၁)ပစ္ပုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရား ဆောက် တည်ခြင်းသည် အဆိပ်နှင့် ရောထားသော ဗူးခါးရည်နှင့် တူ၏။
- (၂) ပစ္စုဂွန်၌သာ ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းသည် အဆိပ်နှင့် ရော ထားသော အရှော်ရည်နှင့် တူ၏။
- (၃) ပစ္စုပွန်၌သာ ဆင်းရဲပြီး နောင်အခါ၌ ရှမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းသည် ဆေးအမျိုးမျိုး ရောထားသော နွားကျင်ငယ်မှတ်နှင့် တူ၏။
- (၄) ပစ္ခုပ္ပနိ၌လည်း ချမ်းသာပြီး နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းသည် နို့မေ်း၊ ပျားရည်၊ ထောပတ်၊ တင်လဲတို့ကို တပေါင်းတည်း ရောစပ်ထားသော ဆေးနှင့် တူ၏။
- ၉.၁.၃ဂ၈။ ရဟန်းတို့ --- ဥပမာအားဖြင့် မိုးဥတု၏ နောက်ဆုံးလ ဖြစ်သော တန်ဆောင်မှန်းလ အခါ၌ ကောင်း ကင်သို့ တက်လာသော နေမင်းသည် အခိုက်မှောင် အားလုံး ကို ပယ်မျောက်ကာ ထွန်းလင်းတောက်ပ တင့်တယ်လှ သကဲ့သို့ ပစ္စုပွန်၌လည်း ချစ်းသာ၍ နောင်အခါ၌လည်း ရှမ်းသာ၏ နောင်အခါ၌လည်း ရှမ်းသာကျိုးကို ပေးသော တရားဆောက်တည်ခြင်းသည် တြားသမား၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့၏ အသူဝါဒကို ပယ်ဖျောက်ကာ ထွန်းလင်းတောက်ပ တင့်တယ် လှ၏" ဟု ဝိန့်ကြားတော်မူ၏။
- ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို ရဟန်းများ အလွန်နှစ်သက် သဘောကျပြီး ဝမ်း မြောက်ဝမ်းသာ သာစုအနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## ငီမံသကသုတ<u>ိ</u>

၉.၁.၃ဂ၉၊ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့---သူတစ်ပါး၏ စိတ်ဖြစ်ပုံကို မသိ၍ စူးစစ်း လိုသော ရဟန်းသည် 'ဘုရား ဟုတ်လေသလော၊ မဟုတ် လေသလော'ဟု သိဇို့ရာ မြတ်စွာဘုရားအပေါ် ၌ စူးစမ်းမှု ပြုသင့်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်တို့မှာ မြတ်စွာ ဘုရားသာလျှင် အားကိုးရာရှိကြပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာ ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင်သာ ဟောပြတော် မူပါ၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ ကြားနာရသည့်အတိုင်း ရဟန်းများ မှတ်သား ဆောင်ထားကြပါလိမ့်မည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ကောင်းမွန်စွာ နာကြားကြ၊ ငါဘုရား ဟောပြတော်မူမည်"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

၉.၁.၃၁ဂ။ "ရဟန်းတို့--- 'မျက်စိဖြင့် မြင်ရ၊ နားဖြင့် ကြားရသော ညစ်နွမ်းသော အကျင့် (ကာယကံ၊ ဝစီကံ)များ မြတ်စွာဘုရားမှာ ရှိလေသလော၊ မရှိလေသလော'ဟု အကျင့် နှစ်မျိုးနှင့် စင်လျဉ်း၍ မြတ်စွာဘုရားကို စုးစမ်းသင့်၏၊ ထိုသို့ စူးစမ်းသော အခါ 'မျက်စီဖြင့် မြင်ရ၊ နားဖြင့် ကြားရသော ညစ်နွမ်းသောအကျင့် (ကာယကံ၊ ဝစီကံ)များမြတ်စွာဘုရား မှာ လုံးဝ မရှိပါတကား'ဟု သိလာလိမ့်ညေ်။

ထိုအခါ၌ 'မျက်စီဖြင့် မြင်ရ၊ နားဖြင့် ကြားရသော ရုံခါ မည်းညစ်ပြီး ရုံခါ ဖြူစင်သော အကျင့် (ကာယက်၊ ဝစီကံ) များ မြတ်စွာဘုရားမှာ ရှိလေသလော၊ မရှိလေသလော'ဟု တစ်ဆင့်တက်၍ မြတ်စွာဘုရားကို စူးစမ်းသင့်၏။ ထိုသို့ စူးစမ်းသော အခါ 'မျက်စီဖြင့် မြင်ရ၊ နားဖြင့် ကြားရသော ရုံခါ မည်းညစ်ပြီး ရုံခါ ဖြူစင်သောအကျင့် (ကာယကံ၊ ဝစီကံ)များ မြတ်စွာဘုရားမှာ မရှိပါတကား'ဟု သိလာလိမ့်မည်။

ထိုအခါ၌ 'မျက်စီဖြင့် မြင်ရ၊ နားဖြင့် ကြားရသော မြူစင်သောအကျင့် (ကာယကံ၊ဝစီကံ)များမြတ်စွာဘုရားမှာ ရှိလေသလော၊ မရှိလေသလော'ဟု တစ်ဆင့်တက်၍ မြတ်စွာဘုရားကို စူးစစ်းသင့်၏။ ထိုသို့ စူးစစ်းသော အခါ 'မျက်စီဖြင့် မြင်ရ၊ နားဖြင့် ကြားရသော ဖြုစင်သော အကျင့် (ကာယကံ၊ဝစီကံ)များ မြတ်စွာဘုရားမှာ အပြည့်အဝ ရှိပါ တကား'ဟု သိလာလိမ့်မည်။ ထိုအခါ၌ 'ဤဆရှင်သည် ဤအပြစ်မရှိသော အကျင့် နှင့် ကြာမြင့်စွာ ပြည့်စုံနေသလော၊ သို့မဟုတ် စက တဖြတ်သာ ပြည့်စုံနေသလော'ဟု တစ်ဆင့်တက်၍ မြတ်စွာ ဘုရားကို စူးဝမ်းသင့်၏၊ ထိုသို့ စူးဝမ်းသော အခါ 'ဤအရှင်သည် ဤအပြစ်မရှိသော အကျင့်နှင့် ကြာမြင့်စွာ ပြည့်စုံနေပါ တကား၊ စကာတဖြတ်သာ ပြည့်စုံတာ မဟုတ်ပါတကား'ဟု ဘိလာလိမ့်မည်။

ထိုအခါ၌ 'ဤအရှင်သည် ကျော်စောထင်ရှားသူ၊ အြံ အရုံများသူ တစ်ပါဖြစ်၏ ထိုသို့ ကျော်စောထင်ရှားအခြံအရုံ များခြင်းကြောင့် ဖြစ်တတ်သော တချို့အပြစ်များ ဤ အရှင်မှာ ရှိလေသလော၊ သို့မဟုတ် မရှိလေသလော'ဟု တစ်ဆင့်တက်၍ မြတ်စွာဘုရားကို စူးစမ်းသင့်၏။ ထိုသို့ စူးစမ်းသော အခါ 'ဤအရှင်သည် ကျော်စောထင်ရှားသူ၊ အခြံအရုံများသူ တစ်ပါး ဖြစ်၏၊ သို့သော် ထိုသို့ ကျော်စော ထင်ရှားအခြံအရုံများခြင်းကြောင့် ဖြစ်တတ်သောအပြစ်များ ဤအရှင်မှာ လုံးဝ မရှိပါတဘား'ဟု သိလာလိန်မည်။

ထိုအခါ၌ 'ဤအရှင်သည် ဘေးမရှိဘဲ ရှောင်ကြဉ်သူ ဟုတ်၏လော၊ ဘေးကြောင့် ရှောင်ကြဉ်သူ မဟုတ်ဘဲ ရို၏လော၊ ရာဂကင်းခြင်း၊ ကုန်ခြင်းကြောင့် ကာမဝငှက်တို့ကို မနိုဝိသူ ဟုတ်၏လော'ဟု တစ်ဆင့်တက်၍ မြတ်ရွာဘုရား ကို စူးစစ်းသင့်၏။ ထိုသို့ စူးစစ်းသော အခါ 'ဤအရှင်သည် ဘေးမရှိဘဲ ရှောင်ကြဉ်သူပါတကား၊၊ ဘေးကြောင့် ရှောင် ကြဉ်သူ မဟုတ်ပါတကား၊ ရာဂကင်းခြင်း၊ ကုန်ခြင်းကြောင့် ကာမဂုက်တို့ကို မနိုဝဲသူပါတကား'ဟု သိလာလိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့ ---ထိုသို့ ပြောသော ရဟန်းကို တခြားသူ တို့သည် 'ထိုသို့ အဘယ့်ကြောင့် ပြောပါသနည်း'ဟု မေးနိုင် စရာရှိ၏။ ရဟန်းတို့ ---ထိုအခါ၌ ထိုသို့ အမေးခံရသော ရဟန်းက 'အရှင်ဘုရားတို့ --- ဤအရှင်သည် တစ်ရံတစ်ခါ သံဃာအများထဲ၌လည်း သီတင်းသုံးတော်မူပါ၏၊ တစ်ရံ တစ်ခါ တစ်ပါးတည်းလည်း သီတင်းသုံးတော်မူပါ၏။ ထို အခါ၌ တချို့ရဟန်းများသည် အကျင့်စာရိတ္တ တောင်းကြပါ ပါ၏၊ တချို့ရဟန်းများကာ အကျင့်စာရိတ္တ တောင်းကြပါ တချို့ရဟန်းများက ပရိသတ်ကို အုပ်ချုပ်နေကြပါ၏၊ တချို့ရဟန်း များက လာဘ်လာဘ ပေများကြပါ၏ တချို့ရဟန်းအမျိုးမျိုး ကို ဤအရှင်သည် မည်သည့်အကြောင်းကြောင့်မျှ အထင် သေးလေ့မရှိပါ။ ထို့အပြင် 'ငါဘုရားသည် ဘေးမရှိဘဲ ရောင်ကြဉ်သူ ဖြစ်၏ ဘေးကြောင့် ရောင်ကြဉ်သူ မဟုတ်၊ ရာဂကင်းခြင်း၊ ကုန်ခြင်းကြောင့် ကာမဂုက်တို့ကို မနိဝဲသူ ဖြစ်၏'ဟူသော စကားတော်ကိုလည်း ဖြတ်စွာဘုရားထံ တော်မှ တပည့်တော်ကိုယ်တိုင် ကြားနာမှတ်သားခဲ့ရပါ သည်'ဟု ဖြေကြားသင့်၏

၉.၁.၃၁၁။ ရဟန်းတို့---ထိုစူးစစ်းသော ရဟန်းက ထိုအကြောင်းအရာများကို မြတ်စွာဘုရားအထိ တက် လျှောက်ခဲ့လျှင်လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုရဟန်းစူးစစ်း ၍ သိလာသည့်အတိုင်းပင် မြေကြားတော်မူမည် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့ --- ထိုသို့ ဖြေကြားတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားကို တပည့်ရဟန်းတစ်ပါးသည် တရားနာရန် ချဉ်းကပ် ထိုတ်၏။ ထိုတပည့်ရဟန်းအား မြတ်စွာဘုရားသည် မြင့်သည်ထက်မြင့်သောတရာ။ မြတ်သည်ထက်မြတ်သော တရားကို အမည်။ အဖြူ နိုင်းယှဉ်ခွဲပြပြီး ဟောကြားတော် မူမည်။ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည့်အတိုင်း ထိုမှောန်းသည်အချို့တရားကိုအထူး သိလျက် တရားတော် ကို သက်ဝင်ယုံကြည်၏။ 'မြတ်စွာဘုရားသည် တရား အားလုံးကို ကိုယ်တော်တိုင် တိကျပိုင်နိုင်စွာ သိတော်မူပါ ပေ၏။ တရားတော်သည် မြတ်စွာဘုရား ကောင်းစွာ ဟော ကြားထားသော တရားတော် ဖြစ်ပါပေ၏။ သံယာတော် သည် ကောင်းစွာကျင့်သော သံယာတော် ဖြစ်ပါပေ၏'ဟု မြတ်စွာဘုရားကို ဆထက်ထမ်းပိုး တိုးပြီး ကြည်ညိုလာ၏။

၉.၁.၃၁၂။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရားတို ဤ အကြောင်းတို့ကြောင့် သက်ဝင်ယုံကြည်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏ သဒ္ဓါတရားသည် အလွန် ခိုင်မြီသော သဒ္ဓါတရား ဖြစ်၏။ မည်သူမျှ လျော်ရားစေနိုင်သော သဒ္ဓါတရား ဖြစ်၏။ ရဟန်း တို့---ဤကား မြတ်စွာဘုရားအပေါ် ၌ မွေအားဖြင့် စူးစင်း ခြင်း ဖြစ်၏ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ ကေား တော်ကို ရဟန်းများ အလွန် နှစ်သက်သဘောကျကာ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာစုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## ကောသမွိသသုတိ

၉.၁.၃၁၃။ အခါတစ်ပါး၌ ကောသမွီမြို့ ယောသိတာရုံ ကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါက ကောသမွီမြို့၌ ရဟန်းများသည် ငြင်းကြခုံကြပြီး စိုက်ရန်ဖြစ်နေကြ၏ အချင်းချင်းအပြန်အလှန် နက်လုံထိုးပြီး နေကြ၏ (သံဃာများ သင်းကွဲနေကြ၏)။ ထိုရဟန်းများသည် အချင်းချင်း နားလည်မှုရေရန်လည်း မကြိုးစားကြ နားလည်မှု လည်းမကြေ။ အချင်းချင်း အမြင်မှန်ရေနဲလည်း မကြိုးစား ကြ၊ အမြင်မှန်လည်း မရကြ။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး တောသမွီမြို့၌

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတစ်ပါးအား ထို သင်းကွဲနေကြသော ရဟန်းများကို ခေါ် ခိုင်းတော်မူပြီး ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့—ငြင်းကြန်ကြ စိုက်ရန်ဖြစ်ကြပြီး အချင်းချင်း နုတ်လုံထိုးကာ နေကြသော သင်တို့၏ သန္တာန်၌ သီတင်း သုံးဖော်တို့အပေါ်၌ ထားရှိရမည့် မျက်မှောက်မျက်ကွယ် ကာယက်မေတ္တာ၊ ဝစိက်မေတ္တာ၊ မနောက်မေတ္တာများ ရှိကြ သေး၏လော"

"အရှင်ဘုရား---မရှိကြတော့ပါ ဘုရား"

"ရဟန်းတို့ ---အဘယ့်ကြောင့် သင်တို့ ငြင်းကြခုံကြ၊ ခိုက်ရန်ဖြစ်ကြပြီးအချင်းချင်း နုတ်လုံထိုးကာ နေကြသနည်း ထိုသို့ ငြင်းစုံခြင်း-စသည်သည် သင်တို့အတွက် ကြာမြင့်စွာ မကြီးပွားကြောင်း၊ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်လိမ့်မည်။

၉.၁.၃၁၄၊ရဟန်းတို့---သာရကီယဓမွ (အမြံပွားများ ရမည့်တရား)သည် ခြောက်ပါးရှိ၏။ ထိုခြောက်ပါးသည် စည်းလုံးညီညွှတ်ကြောင်း ဖြစ်၏။ ထိုခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊-

- (၁) မျက်မှောက်၌ ဖြစ်စေ၊ မျက်ကွယ်၌ ဖြစ်စေ သီတင်း သုံးဖော်တို့အား ကာယကံမေတ္တာ ထားရမည်။
- (၂) မျက်မှောက်၌ ဖြစ်စေ၊ မျက်ကွယ်၌ ဖြစ်စေ သီတင်း သုံးဖော်တို့အား ဝစီကံမေတ္တာ ထားရမည်။
- (၃) မျက်မှောက်၌ ဖြစ်စေ၊ မျက်ကွယ်၌ ဖြစ်စေ သီတင်း သုံးဖော်တို့အား မနောက်မေတ္တာ ထားရမည်။
- (၄) တရားသဖြင့် ရအပ်သော လာဘ်လာဘကို သီတင်း သုံးဖော်တို့နှင့် မခွဲခြားဘဲ သုံးဆောင်ရမည်။ အောက်ထစ်ဆုံးအားဖြင့် သဝိတ်ထဲက ဆွမ်းကိုပင် သီတင်းသုံးဖော်တို့နှင့်မခွဲခြားဘဲ သုံးဆောင်ရမည်။

- (၅) မျက်မှောက်၌ဖြစ်စေ၊ မျက်ကွယ်၌ဖြစ်စေ သီတင်း သုံးဖော်တို့နှင့် ကောင်းသော ကိုယ်ကျင့်သီလ တူမျှရမည်။
- (၆) မျက်မှောက်၌ ဖြစ်စေ၊ မျက်ကွယ်၌ ဖြစ်စေ သီတင်း သုံးဖတ်တို့နှင့် ကောင်းသော အယူအဆ တူမျှ ရမည်။ သံသရာမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း အယူ အဆ တူမျှရမည်။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် ခေါင်ပါသော အိမ်၌ ခေါင် သည် အချက်အရာ ပဓာန ဖြစ်သကဲ့သို့ ဤသာရက်ယဓမ္မ ခြောက်ပါးအနက် သံသရာမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း အယူ သည် အချက်အချာ ပဓာန ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၁၅။ ရဟန်းတို့---သံသရာမှ လွတ်မြောက် ကြောင်း အယူသည် အဘယ့်ကြောင့် အချက်အရာ ပဓာန ဖြစ်သနည်း ဟူမှု-- ငါဘုရားသာသနာတော်၌ ရဟန်းတစ်ပါး သည် တောသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ၊ ဆိတ်ငြိမ်ရာ တစ်နေရာရာသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ 'အမှန်အတိုင်း မသိနိုင်၊ မမြင်နိုင် ကြောင်း ဖြစ်သော ထကြွမှုမျိုး ငါ၏ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ရှိလေသလော'ဟု ဆင်ခြင်၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ရဟန်းသည် ကာမရာဂ ထကြွခဲ့ဖူးသူ ဖြစ်လျှင် ထိုထကြွ ခဲ့ဖူးသည့်အတိုင်း ထကြွသောစိတ် ရှိသည်သာ ဖြစ်၏။ ဗျာပါဒ၊ ထိနမိဒ္မ၊ ဥဒ္ဓစ္ဓကုတ္ထုစ္စနှင့် ဝိစိကိစ္ဆာတို့ ထကြခဲ့ဖူးသူ ဖြစ်လျှင်လည်း ထိုထကြွခဲ့ဖူးသည့်အတိုင်း ထကြွသောစိတ် ရှိသည်သာ ဖြစ်၏။ မျက်မှောက်လောက၊ တမလွန်လောက တို့ကို ကြံစည်ခြင်း၌ အလေ့အလာများခဲ့ဖူးသူ ဖြစ်လျှင် ထိုအလေ့အလာများခဲ့ဖူးသည့်အတိုင်း ထကြွသောစိတ် ရှိသည်သာ ဖြစ်၏။ ငြင်းခုံမှုဖြစ်ပွားလျက် အချင်းချင်း နတ်လုံထိုးကာ နေခဲ့ဖူးသူဖြစ်လျှင် ထိုနေခဲ့ဖူးသည့်အတိုင်း ထကြွသောစိတ် ရှိသည်သာ ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ရဟန်းသည် 'အမှန်အတိုင်း မသိနိုင်၊ မမြင်နိုင်ကြောင်း ဖြစ်သော ထကြွမူမျိုး ငါ၏ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ရှိသေးပါ တကား၊ သို့သော် သစ္စာလေးပါးကို သိမို့ရာ ငါ၏စိတ်ကို ကောင်းစွာ ထားပြီးပြီ'ဟူသော အသိဉာက် ရလာ၏။ ထို ရဟန်း ထိုသို့ ပထမဆုံး ရလာသော အသိဉာက်သည် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုဇဉ်တို့နှင့် မသက်ဆိုင်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၁၆၊ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား- ဘုရား သားတော်သည် 'ဤအယူကို မှီဝဲပွားများသောကြောင့် ငါ၏ စိတ်မှာ ငြိမ်းချမ်းမှုကို ရသလော'ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်သော အခါ 'ဤအယူကို မှီဝဲပွားများသောကြောင့် ငါ၏စိတ်မှာ ငြိမ်းရျမ်းမှုကို ရသည်'ဟူသော အသိဉာက် ရလာ၏။ ထို ဘုရားသားတော် ထိုသို့ ဒုတိယမြောက် ရလာသော အသိ ဉာက်သည် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုလဉ်တို့နှင့် မသက်ဆိုင်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၁၇။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား- ဘုရား သားတော်သည် 'ငါ့မှာ ရှိသော ဤအယူမျိုးရှိသည့် တခြား သမဏ၊ ဗြာဟွဏ(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ ဤ ဘုရားသာသနာတော်မှ အမမှာ ရှိလေသလော'ဟု စဉ်းစား ဆင်ဆင်ခြင်သော အခါ မရှိပါတကား'ဟုသော အသိဉာက် လော၏၊ ထိုဘုရားသားတော် ထိုသို့ တတိယမြောက် ရလာ သော အသိဉာက်သည် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၁၈။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် ပက်လက်အိပ်အရွယ်ဖြစ်သော ကလေးသူငယ် လူမည်လေးသည် လက်ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ခြေဖြင့် ဖြစ်စေ မီးကျီးခဲကို ထိမိလျှင် လျင်မြန်စွာပင် ပြန်ရုတ်သကဲ့သို့ သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အာပတ်သင့်ခဲ့လျှင် ထိုအာပတ်ကို ကုစား၏ မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ဖြစ်စေ၊ ပညာရှိ သီတင်း သုံးဖော်တို့ထံ၌ ဖြစ်စေ လျင်မြန်စွာ လျှောက်ထား ဖော်ပြ၏။ နောင် အာပတ်မသင့်အောင် စောင့်စည်း၏။ ရဟန်းတို့---ဤကား သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၏ မွေတာသဘော ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ဘုရားသားတော်သည် 'သောတာပန် ပုဂ္ဂိုလ်၏ ထိုမွေတာသဘောနှင့် ငါ ပြည့်စုံ၏လော'ဟု စဉ်းစား ဆင်ခြင်သော အခါ ပြည့်စုံ၏ ဟူသော အသိဉာက် ရလာ ၏။ ထိုဘုရားသားတော် ထိုသို့ စတုတ္ထမြောက် ရလာသော အသိဉာက်သည် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သော အသိ ဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုဇဉ်တို့နှင့် မသက်ဆိုင်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၁၉။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် သားငယ်နွားကလေးရှိသော နွားမကြီးသည် မြက်ကို ဆွဲစားရင်း နွားကလေးကိုလည်း တေင်းငှဲကြည့်ကာ ကြည့်ရှုတောင့်ရောက်သကဲ့သို့ သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်သည် သီတင်းသုံးဖော်တို့၏ ကိစ္စကြီးငယ်ကို ကြောင့်ကြစိုက်ရင်း မိမိ၏ မြင့်မြတ်သော သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ သိက္ခာသုံးပါး ကိုလည်း အလွန် ငဲ့ကွက်လေ့ရှိ၏။ ရဟန်းတို့----ကျကား သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၏ မွေတာသဘော ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့----ဘုရားသားတော်သည် 'သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၏ ထိုမွေတာ သဘောနှင့် ငါ ပြည့်စုံ၏လော'ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်သော အခါ 'ပြည့်စုံ၏'ဟူသော အသိဉာက်ရလာ၏။ ထိုဘုရား

#### ကြီ ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိတာယ်)

သားတော် ထိုသို့ ပဉ္စမမြောက် ရလာသော အသိဉာက်သည် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုဇဉ်တို့နှင့် မသက်ဆိုင်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။

၉.၁.၃၂၀။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား- တရား တော်ကို ဟောကြားတော်မူသော အခါ လိုလိုလားလား အလေးအနက် နလုံးသွင်းပြီး စိတ်အားထက်သန်စွာ နားစိုက် ထောင်လျက်တရားတော်ကို နာကြားခြင်းသည်သောတာပန် ပုဂ္ဂိုလ်၏ စွမ်းအားတစ်ခု ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ဘုရား သားတော်သည် 'သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၌ ရှိသော တိုစွမ်းအား ငုံမှာ ရှိ၏လော'ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်သော အခါ 'ရို၏'ဟူသော အသိဉာက်ရလာ၏။ ထိုဘုရားသားတော် ထိုသို့ ဆဋ္ဌမြောက် ရလာသော အသိဉာက်သည် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သောအသိဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုစဉ်တို့နှင့် သောက်ဆိုင်သော

၉.၁.၃၂၁။ ရဟန်းတို့--- နောက်တစ်မျိုးကား-တရားတော်ကို ဟောကြားတော်မူသော အခါ တရားတော် ကို နာရ၍ တရားတော်နှင့် စပ်သော ဝမ်းမြောက်မှုကို ရခြင်း သည် သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၏ စွမ်းအားတစ်ခု ဖြစ်၏။ မဟန်း တို့--- ဘုရားသားတော်သည် 'ခသာတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၌ ရှိသော ထိုစွမ်းအား ငါ့မှာ ရှိ၏လော' ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်သော အခါ 'ရှိ၏'ဟူသော အသိဉာက် ရလာ၏။ ထို ဘုရားသားတော် ထိုသို့သတ္တမမြောက် ရလာသောအသိဉာက်သည် အရိယာ ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌သာ ဖြစ်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုရဉ်တို့နှင့် သောက်ဆိုင်သော အသိဉာက် ဖြစ်၏။ ပုထုရဉ်တို့နှင့်

QEn)

၉.၁.၃၂၂။ ရဟန်းတို့---ထိုအင်္ဂါခုနစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံ သော ဘုရားသားတော်သည် သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကိုထိုရဟန်းများနှစ်သက်သဘောကျကာဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

# 9

## ဖြတ္မနိမန္တနိကသုတိ

၉.၁.၃၂၃။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့—ပါဘုရားသည် တစ်ခါတုန်းက ဥက္ကဋ္ဌာမြို့ သုဘဂတော အင်ကြင်းပင်မင်းအောက်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့—ထိုအခါ၌ ဇကပြဟွာမာ 'ဤ ပြဟွာလောကသည် မြီ၏၊ ခိုင်ခံ၏၊ ထာဝရတည်၏၊ ဤ ပြဟွာလောကထက် သာလွန်သော အခြားထွက်ပေါက် (နို့မှာန်)-ဆိုသည်မှာ မရှိ' ဟုသော ဓိစ္ဆာအယူ ဗြစ်ပေါ်နေ၏၊ ရဟန်းတို့—ထိုအခါ၌ ဝါဘုရားက ဇကပြဟွာ၏ စိတ်အတြံ ကို သီတော်မူ၍ ပြဟ္မာပြည်သို့ ကြွတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ဇကပြဟွာက ဝါဘုရားကို စရီးဦးကြုံဆုံပြီး သူ၏ ဓိစ္ဆာအယူကို လျှောက်ပြ၏။

ရဟန်းတို့---ထိုကဲ့သို့ ဗကဗြဟ္မာက လျှောက်ပြသော အခါ ငါဘုရားက ဗကဗြဟ္မာအား 'ဗကဗြဟ္မာ---သင်သည် အတော် အသိဉာက်နည်း၏၊ ဗကဗြဟ္မာ---သင်သည် အတော် အသိဉာက်နည်း၏၊ မခြိပါဘဲလျက် 'မြိသည်' ဟု ပြောရက်၏၊ မခိုင်ခံပါဘဲလျက် 'မိုင်ခဲ့သည်' ဟု ပြောရက်၏၊ ထာဝရ မတည်ပါဘဲလျက် 'ထာဝရ တည်သည်'ဟု ပြော ရက်၏။ အခြား သာလွန်သော ထွက်ပေါက် (နိဗ္ဗာန်)ရှိပါ လျက် 'အခြား သာလွန်သော ထွက်ပေါက် (နိဗ္ဗာန်) မရှိ' ဟု ပြောရက်၏' ဟု အပြစ်တင်တော်မူ၏။

၉.၁.၃၂၄။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ မာရ်နတ်ယုတ်က အလုပ်အကျွေး ပြဟ္မာတစ်ယောက်ကို ဝင်ပူးကာ 'ရဟန်း ရဟန်း---ဤစကဗြဟ္မွာကြီးကို မထိခိုက်နှင့်၊ ဤစကဗြဟ္မွာ ကြီးကို မထိခိုက်နှင့်။ ဤဗကဗြဟ္မာကြီးသည် အကြီးဆုံး အသာဆုံး ဗြဟ္မာကြီး ဖြစ်၏၊ ဇန်ဆင်းရှင်ကြီး ဖြစ်၏၊ ပြဟ္မာအားလုံး၏ ဖခင်ကြီး ဖြစ်၏။ ရဟန်း---ပထဝီ-စသည်နှင့် တကွ ဗြဟ္မာကို ကဲ့ရှဲခဲ့ကြ၊ စက်ဆုပ်ခဲ့ကြသော သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ သင့်ထက် အလျင် ရှေးအခါက လောက၌ ရှိခဲ့ကြဖူး၏။ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ ကွယ်လွန်သော အခါ ယုတ်ညံ့သော ဘုံဘဝ၌ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏။ ပထဝီ-စသည်နှင့် တကွ ဗြဟ္မာကို ရီးမွမ်းကြ၊ ဗြဟ္မာကို နှစ်သက်ကြသော သမက၊ ဗြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ သင့်ထက် အလျင် ရှေးအခါက လောက၌ ရှိခဲ့ကြဖူး၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ ကွယ်လွန်သော အခါ မြင့်မြတ်သော ဘုံဘဝ၌ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏။ ရဟန်း---သင် သည် ဗြဟွာကြီး ပြောသော စကားကိုသာ လိုက်နာပါ၊ ပြဟွာကြီး၏ ကေားကို မလွန်ဆန်ပါနင့်၊ ပြဟွာကြီး၏ စကားကို သင် အကယ်၍ လွန်ဆန်ခဲ့လျှင် ခိမိထမှောက်သို့ ရောက်လာသော ကျက်သရေကို တုတ်ဖြင့် ပုတ်ထုတ်သော လူတဲ့သို့ ဖြစ်လိမ့်မည်။ သို့မဟုတ် ချောက်ကမ်းပါးထဲသို့ ခြေမကိုင်ဗီ လက်မကိုင်ဗီ ကျသော လူကဲ့သို့ ဖြစ်လိမ့်မည်။ ရဟန်း---ပြဟွာကြီး ပြောသော စကားကိုသာ သင် လိုက်နာ ပါ၊ ပြဟွာကြီး၏ စကားကို သင် မလွန်ဆန်ပါနင်း စုပေးနေ သော ပြဟွာပရိသတ်ကြီးကို သင်မြင်သည် မဟုတ်လော'ဟု မေးကာ ဝါဘုရားကိုပင် ပြဟွာ၏ပရိသတ် ဖြစ်အောင် ဆွဲဆောင်၏။

၉.၁.၃၂၅။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ ငါဘုရား မိန့်တော်မူ သောအခါ ဗကဗြဟွာက ငါဘုရားအား ဤသို့ လျှောက် ထား၏-

'အဆွေတော်---ကျွန်ုပ်သည် မြီ၍ မြီ၏ စိုင်ခဲ့၍ ခိုင်ခံ့၏ ထာဝရ တည်တုံ၍ ထာဝရ တည်တုံ၏ ပြဟွာလောကထက် သာလွန်သော အခြားထွက်ပေါက် (နိဗ္ဗာန်)မရှိ၍ မရှိ'ဟု ပြော၏။ ရဟန်း---သင့်ထက် ရှေးကျသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ လောက၌ ရှိခွဲကြ ဖူး၏။ ထို သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်) တို့၏ ကျင့်ကြံမှုသည် သင်၏ အသက်တမှု၊ ကြာပြီ ဗြင်၏။ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ ဤ ထွက်ပေါက်ကို 'ရိုလျှင် ရှိ၏ မရှိလျှင် မရှိ'ဟု သိနိုင်စရာ ရှိ၏၊ သို့သော် သူတို့သည်ပင် မသိခဲ့ကြ။ ရဟန်း---ထိုထွက် သို့သော် သူတို့သည်ပင် မသိခဲ့ကြ။ ရဟန်း---ထိုထွက် လိုမည်။ ရဟန်း---သင်သည် အကယ်၍ ပထစ်-စသည်နှင့် တကွ ပြဟွာကို စွဲလမ်းခဲ့လျှင် သင်သည် ငါ၏ အနီးနေ တပည့်အဆင့်သာ မြစ်သွားလိမ့်မည်

'ပြဟွာ---'ငါသည် အကယ်၍ ပထဝီ-စသည်နှင့် တကွ ပြဟ္မာကို စွဲလမ်းခဲ့လျှင် ငါသည် သင်၏ အနီးနေ တပည့် အဆင့်သာ ဖြစ်သွားလိမ့်မည်' ဆိုသည်ကို ငါလည်း သိ၏။ ထိုသို့ သိရုံမျှမက 'ဗကဗြဟွာသည် အလွန် တန်နီးကြီးသည်၊ အလွန် အာနဘော်ကြီးသည်၊ အလွန် အခြွေအရံများသည်' ဟုလည်း ငါဘုရား သိတော်မူ၏'

'အဆွေတော်---သင် အဘယ်သို့ သိသနည်း'

်ဗြဟ္မာ---လနေတို့ ထွန်းလင်းတောက်ပလျက် လှည့် လည်ရာ လောကဓာတ်(ကြေဝဠာ)သည် တစ်ထောင်ရှိ၏။ ထိုလောကဓာတ်တစ်ထောင်နှံ့အောင် သင်၏အာကကသည် ပျံ့နှံ့၏။ ထိုလောကဓာတ်တစ်ထောင် အတွင်း၌ ဖြင့်ဖြတ် သော သတ္တဝါနှင့် ယုတ်ညံ့သော သတ္တဝါများကို သင် သိ၏။ တစ်မက်မှု ရှိသူနှင့် တစ်မက်မှု မရှိသူတို့ကိုလည်း သင် သိ၏။ ဤစကြဝဠာနှင့် ကျန်သော ကြေဝဠာတို့ကိုလည်း သင် သိ၏။ သတ္တဝါတို့၏ ပဋိသနွေနေမြင်းနှင့် စုတေခြင်း တို့ကိုလည်း သင် သိ၏။

ဖြဟ္မာ---သင်သည် 'ထိုသို့ တန်ခိုးကြီးသည်၊ ထိုသို့ အာနုဘော်ကြီးသည်၊ ထိုသို့ အာြွေအရံ များသည်'ဟု ငါဘုရား သိတော်မူ၏။

၉.၁.၃၂၆။ ဗြဟ္မာ---တခြား ဘုံဘဝလည်း ရှိသေး၏၊ ထိုဘုံဘဝကိုကား သင် မသိ၊ သင် မမြင်။ ငါဘုရားကား ထိုဘုံဘဝကိုလည်း သိတော်မူ၊ မြင်တော်မူ၏။ ဗြဟွာ---အာဘဿရ-ဟူသော ဘုံဘဝတစ်ခု ရှိသေး၏။ သင်သည် ထိုအာဘဿရဘုံဘဝမှ စုတေခဲ့ကာ ဤပထမဈာန်ဘုံ၌ ဖြစ်၏။ သို့သော် အလွန်ကြာပြီဖြစ်သည့်အတွက် သင် မေ့သွားခဲ့ပြီ။ ထို့ကြောင့် သင်သည် ထိုအာဘဿရဘုံကို မသိတော့၊ မမြင်တော့။ ငါဘုရားကား ထိုအာဘဿရဘုံကို ကောင်းကောင်းကြီး သိတော်မူ၊ မြင်တော်မူ၏။ ထိုသို့ သိမြင် တော်မူသည့်အတွက် ငါဘုရားသည် သင်ပြဟွာနှင့် အသိ ဉာက်အားဖြင့် တန်းတူသူ မဟုတ်၊ ဘယ်မှာ သင့်ထက် နိမ့်လိမ့်မည်နည်း၊ စင်စစ်ကား ငါဘုရားသည် အသိဉာက် အားဖြင့် သင့်ထက် အများကြီး သာတော်မူ၏။ ဗြဟ္မာ---သုဘကိကုဗြဟ္မာ့ဘုံ၊ဝေဟပ္ဖိုလ်ဗြဟ္မာ့ဘုံ၊အဘိဘူဗြဟ္မာ့ဘုံ တို့လည်း ရှိကြသေး၏။ ထိုဘုံများကိုလည်း သင် မသိ၊ မမြင်။ ငါဘုရားကား သိမြင်တော်မူ၏။ ထိုသို့ သိမြင်တော်မူသည့် အတွက်ကြောင့်လည်း ငါဘုရားသည် သင်ပြဟွာနှင့် အသိ ဉာက်အားဖြင့် တန်းတူသူ မဟုတ်၊ ဘယ်မှာ သင့်ထက် နိမ့်လိမ့်မည်နည်း၊ စင်စစ်ကား ငါဘုရားသည် အသိဉာက် အားဖြင့် သင့်ထက် အများကြီး သာတော်မှု၏။

ပြဟ္မာ---ငါဘုရားသည်ပထဝီကိုပထဝီ-ဟုသိတော်မူ၏။ ပထဝီဓာတ် မရောက်၊ မမီနိုင်သော နိုဗ္ဗာန်ကိုလည်း သိတော်မူ၏။ ထို့ကြောင့် ပထဝီဓာတ်ကို စွဲလမ်းတော်မေ့။ ထို့အတူ အလုံးစုံကို အလုံးစုံ- ဟု သိတော်မူ၏ အလုံးစုံသော သဘော မရောက် မစိသော နိဗ္ဗာန်ကိုလည်း သိတော်မူ၏။ ထို့ကြောင့် အလုံးစုံကို စွဲလမ်းတော်မမှ။ ထို့ကြောင့်လည်း ငါဘုရားသည် သင်မြဟွာနှင့် အသိဉာက်အားဖြင့် တန်းတူသူ မဟုတ်၊ ဘယ်မှာ သင့်ထက် နိမ့်လိမ့်မည်နည်း၊ စင်စစ်ကား ငါဘုရားသည် အသိဉာက်အားဖြင့် သင့်ထက် အများကြီး သာတော်မူ၏'

'အဆွေတော်---အလုံးစုံသောသဘော မရောက်၊ မမိ ရာကို သင် သိသည်ဆိုလှူင် သင်၏ စကားသည် အချည်းနှီး ဖြစ်သွားလိမ့်မည်။ သင်၏ စကား အချည်းနှီး မဖြစ်ပါစေလင့်'

'ပြဟွာ---နို့ဌာန်သည် ထူးသော ဉာက်ဖြင့်သာ သိရမည့် တရား ဖြစ်၏ မျက်စိဖြင့် မြင်ကောင်းသော တရား မဟုတ်၊ နိဗ္ဗာန်မှာ ဖြစ်ဖြင်း ပျက်ဖြင်း-ဟူသော အစွန်းမရှိ၊ နိဗ္ဗာန်သည် တရားအားလုံးထက် ထွန်းလင်းတောက်ပသော တရား ဖြစ်၏။ ထိုနိဗ္ဗာန်ကို ပထဝီဓာတ်သည် မရောက်၊ မဓီနိုင်၊ အလုံးစုံသော သဘောသည် မရောက်၊ မဝီနိုင်'

'အဆွေတော်---သင့်အား ကျွန်ုပ် ယစု ပုံးကွယ်လိုက်မည်' 'ဒြဟွာ---သင် စွမ်းနိုင်လျှင် ပုံးကွယ်ပါ'

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဗကဗြဟ္မာသည် `ရဟန်းဂေါတမ အား ပုံးကွယ်လိုက်မည်၊ ရဟန်းဂေါတမအား ပုံးကွယ် လိုက်မည်'ဟု ပြော၍ တကယ်ကား ဝါဘုရားအား မပုံးကွယ် နိုင်ခဲ့။

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက ဗကဗြဟွာအား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

'ဗြဟ္မာ---သင့်အား ငါဘုရား ယခု ပုံးကွယ်တော်မူမည်' 'အဆွေတော်---အဆွေတော် စွမ်းနိုင်လျှင် ပုံးကွယ်ပါ'

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက ဗကဗြဟွာ၊ ဗကဗြဟွာ ပရိသတ်၊ ဗကဗြဟ္မာ့ အခြွေအရံတို့ ငါဘုရား၏ အသံတော် ကိုသာ ကြားပြီး ငါဘုရားကို မမြင်စေရန် တန်ခိုးဖန်ဆင်း ခြင်းကို ပြုတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့---ငါဘုရားသည် ကွယ်ပျောက်တော်မူလျက် ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူ၏-

"ငါဘုရားသည် ဘဝအပေါ်၌ ဘေးအန္တရာယ် ကိုလည်း တွေ့မြင်တော်မူ၏။ ဘဝကင်းရာကို ရာဗိုးသူတို့၏ ထဝ်ကာထဝ်ကာ ဖြစ်သော ဘဝ ကိုပင် တွေ့မြင်တော်မူ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါဘုရား သည် မည်သည့်ဘဝကိုမျ ရှာမှီးတော်မမူတော့၊ ဘဝတကှာကိုလည်း လက်ခံတော်မမူတော့"

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ဇကဗြဟွာ၊ ဇကဗြဟွာ၏ပရိသတ်၊ ဇကဗြဟွာ၏ အနွေအရံတို့သည် ဤသို့ တအံ့တတြ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏-

'အချင်းတို့---ရဟန်းဂေါတမ၏ တန်ခိုးအာနတော် ကြီးပုံသည် အံ့ဩဇ္ပယ် ကောင်းပါပေစွ၊ ထူးခြားပါပေစွ၊ ရဟန်းဂေါတမကဲ့သို့ တန်ခိုးအာနတော်ကြီးသော တခြား သမကာ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ရေး အဓါက ဝါတို့ မတွေ့ဖူ။ မကြားဖူးခဲ့ကြ။ ရဟန်းဂေါတမသည် ဘဝ၌ အလွန် ပျော်မွေ့ကြသော သတ္တဝါတို့၏ ဘဝကို အမြစ်ပါမတျှန် နုတ်ပစ်တော်မူ၏'

၉.၁.၃၂၅။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ မာရ်နတ်ယုတ်က ဗကဗြဟ္မာ၏ အခြွေအရဲ့တစ်ယောက်ကို ဝင်ပူးကာ ငါဘုရား အား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

'အဆွေတော်---သင်ကိုယ်တိုင် ထိုသို့ သိခဲ့လျှင် ထို တရားကို သင်၏ တပည့်ဒကာ၊ ဒကာမများနှင့် တပည့် ရဟန်းများထံသို့ မပို့ဆောင်ပါနှင့်။ (သင်၏ တပည့်ဒကာ၊ ဒကာမများနှင့် တပည့်ရဟန်းများအား တရားမဟောကြား ပါနှင့်။) တပည့်ဒကာ၊ ဒကာမများနှင့် တပည့်ရဟန်းများ အပေါ်၌ တပ်မက်မှုကို မပြုပါနှင့်။ အဆွေတော်--- 'ငါတို့ သည် ရဟန္တာပါ၊ ငါတို့သည် ဘုရားပါ'ဟု ဝန်ခံခဲ့ကြသော သင့်ထက် ရှေးကျသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ လောက၌ ရှိခဲ့ကြဖူး၏။ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည် သူတို့၏ တပည့် ဒကာ၊ ဒကာမများနှင့် တပည့် ရဟန်းများထံသို့ တရားကို ပို့ဆောင်ခဲ့ကြ၏။ (သူတို့၏ တပည့်ဒကာ၊ ဒကာမ များနှင့် တပည့်ရဟန်းများအား တရားဟောခဲ့ကြ၏။) ထို့ကြောင့် သူတို့ ကွယ်လွန်သော အခါ ယုတ်ညံ့သော ဘုံ ဘဝ၌ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏။ 'ငါတို့သည် ရဟန္တာပါ၊ ငါတို့သည် ဘုရားပါ'ဟု ဝန်ခံခဲ့ကြသော တခြားသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်)များကား သူတို့၏ တပည့်ဒကာ ဒကာမများနှင့် တပည့်ရဟန်းများထံသို့ တရားကို မပို့ဆောင် ခဲ့ကြ။ (သူတို့၏ တပည့်ဒကာ၊ ဒကာမများနှင့် တပည့် ရဟန်းများအား တရား မဟောခဲ့ကြ။) ထို့ကြောင့် သူတို့ ကွယ်လွန်သော အခါ မြင့်မြတ်သော ဘုံဘဝ၌ ဖြစ်ခဲ့ကြ၏။ အဆွေတော်---တရားမဟောဘဲ ကြောင့်ကြမဲ့သာ အေးချမ်း စွာ နေပါ၊ ချမ်းသာစွာသာ နေပါ။ တရားမဟောဘဲ နေခြင်း သည်သာ ကောင်းပါ၏၊ သူတစ်ပါးကို မဆုံးမပါနှင့်'

#### ကြံဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှို့မနိတာယ်)

ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ငါဘုရားက မာရ်နတ်ယုတ်အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မှ၏-

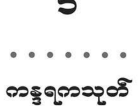
'မာရ်နတ်ယုတ်---သင့်ကို ငါဘုရားသိတော်မူ၏။ သင့်ကို မသိ-ဟု မေှတ်ထင်နှင့်။ သင်သည် မာရ်နတ်ယုတ် ဖြစ်၏။ သင်သည် ငါ၏ ကောင်းကျိုးလို၍ ဤသို့ ပြောသည် မဟုတ်၊ ငါ၏ ဆိုးကျိုးလို၍သာ ဤသို့ ပြောခြင်း ဖြစ်၏။ 'ရဟန်း ဂေါတမ ဟောပြသည့်တရားကို နာယူကြသုတို့သည် ငါ၏ အာကာကို လွန်ဆန်ကြလိမ့်မည်'ဟူသော အကြံအစည် သင့်မှာ ရှိနေ၏ မာရ်နတ်ယုတ်---သင် ပြောသော သမက၊ ထြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဘုရား မဟုတ်ဘဲ ဘုရား-ဟု ဝန်စံခဲ့ကြ၏။ ငါဘုရားကား ဘုရား အစစ် ဖြစ်၍သာ ဘုရား-ဟု ဝန်စံတော်မူ၏။ မာရ်နတ်ယုတ် ---မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်သာဝကတို့အား တရားဟော တော်မူသည် ဖြစ်စေ၊ ဟောတော်မမူသည် ဖြစ်စေ တပည့် သာဝကတို့အပေါ် ၌ထားရှိတော်မူသော သဘောထားသည် အတူတူပင် ဖြစ်တော်မူ၏။ မာရ်နတ်ယုတ်--- ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ဖြတ်စွာ ဘုရားသည် စိတ်ကို ညစ်နွမ်းစေတတ်သော အာသဝေါ တရားများကို အမြစ်ပြတ် ပယ်ပြီးတော်မူသောကြောင့် ဖြစ်၏

QQO

ဤသုတ္တန်ဖြင့် မာရ်နတ်ကို နွတ်ဝိတ်စေခြင်း၊ ဇက ပြဟွာကို အမှန်အမှား ခွဲခြားသိစေခြင်းတို့ကြောင့် ဤ သုတ္တန်၏အမည်သည် ပြဟ္မနိမန္တနိုကသုတ်-ဟု ထင်ရှား၏။

၂။ မရွိမပဏ္ဏာသပါဠိတော်

## ၁။ අභපතිරේ



၉.၂.ဂ၀၁။ အဓါတစ်ပါး၌ စမွှာမြို့ ဂဂ္ဂရာရေကန်ကမ်းနား၌ ရဟန်းသံဃာ များစွာနှင့် အတူ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ဆင်ထိန်း၏သား ပေဿနင့် ကန္စရကပရီဂိုဇ် တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြခဲ့ကြ၏။ ချဉ်းကပ်ပြီး ဆင်ထိန်း၏သား ပေဿက မြတ်စွာဘုရားကို ရိုသေစွာ ရှိခိုးကာ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ ကန္စရကပရီဂိုဇ် ကား မြတ်စွာဘုရားကို နှတ်ဆက်ကာ တစ်နေရာ၌ ရပ်၍ တိတ်တိတ်ဆိတ်ဆိတ် နေသော ရဟန်းများကို လှည့်လည် ကြည့်ရှုကာ မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"အရှင်ဂေါတမ---အုံဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဂေါတမ---တူးဆန်းပါပေစွ၊ အရှင်ဂေါတမသည် ရဟန်းများကို သေသေ ချာချာ ကျကျနန ဆုံးမထားတော်မူပါပေ၏ ရှေးက ပွင့်တော် မူပြီးသော ဘုရားများနှင့် နောင်ပွင့်တော်မူကြမည့် ဘုရား များသည် အရှင်ဂေါတမကဲ့သို့ပင် ရဟန်းများကို သေသေ ချာချာ ကျကျနန ဆုံးမထားကြမည်သာ ဖြစ်၏"ဟု လျှောက် ထား၏။

၉.၂.၀၀၂။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကန္ဒရက

ပရိဝိုလ်၏ လျှောက်ထားချက်ကို လက်ခံတော်မူခဲ့ပြီး ကန္ဒရက ပရိဝိုလ်အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"ကန္ဖရက---က်ူရဟန်းတို့တွင် ရဟန္တာရဟန်းများနှင့် သေကွ(ကျင့်ဆဲ)ရဟန်းများ ရှိကြ၏၊ ထိုရဟန်းများသည် ကာယာနပဿနာသတိပဋ္ဌာန်၊ ဝေဒနာနပဿနာသတိ ပဋ္ဌာန်၊ စိတ္တာနုပဿနာသတိပဋ္ဌာန်နှင့် မွောနပဿနာသတိ ပဋ္ဌာန်-ဟူသော သတိပဋ္ဌာန်တရား လေးပါးကို ကောင်းစွာ ပွားများ အားထုတ်နေထိုင်ကြ၏"

၉၂.ဂ၀၃။ ထိုသို့ မိန့်တော်မူသော အခါ ဆင်ထိန်းသား ပေဿက မြတ်စွာဘုရားအား- "အရှင်ဘုရား---- အံ့ဖွယ် ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား---- ထူးဆန်းပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တဝါတို့၏ သန္တာနဲ့၌ ကိလေသာ ဝင်ကြယ်ရန်၊ စိုးရိမ်ပုပန်ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်းတို့ကို လွန်မြောက် ရန်၊ ကိုယ်ဆင်းရဲစိတ်ဆင်းရဲတို့ ချုပ်ငြိမ်းရန်၊ အရိယမဝ်ကို ရရန်၊ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန် သတိပဌာန်လေးပါးကို တကယ့်ကို ကောင်းကောင်းကြီး ဟောထားတော်မူပါပေ၏။ အရှင်ဘုရား----လူဖြစ်သော တပည့်တော်တို့လည်း ရုံစန်ရဲစ် ဤသတိပဌာန်တရားလေးပါးကို ကောင်းစွာ ပွားများ အားထုတ်ကာ နေထိုင်ကြပါမည် ဘုရား။ အရှင်ဘုရား--- အုံဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား--- ထူးဆန်း ပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် လူတို့သန္တာန်၌ ကိလေသာအစွဲအလမ်း၊ ကိလေသာအရှပ်အထွေး၊ စဉ်းလဲ ကောက်ကျစ်ခြင်းတို့ ရှိနေပါလျက် ထိုလူတို့၏ အကျိုးဗီးပွား ရှိ မရိုကို ကောင်းကောင်းကြီး သိတော်မူနိုင်ပါပေ၏ ဘုရား၊ အရှင်ဘုရား----လူတို့သည် ရှုပ်ပွေလှပါသည် ဘုရား၊ အရှင် ဘုရား---- တိရွောန်တို့သည် ပေါ် လွင်လှပါသည် ဘုရား" ဟု လျှောက်ထား၏၊

၉.၂.ဂဂ၄။ "ပေဿ---လောက၌ ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုး ရှိ၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုးကား-

- (၁) မိမိကိုယ်ကို ပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၂) သူတစ်ပါးကို ပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၃) မိမိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါပူလော်င်စေတတ် သော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၄) မိမိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါ မပူလောင်စေ တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဖြစ်၏။

ပေဿ---ဤပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုးအနက် အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်ကို သင် ကြိုက်နှစ်သက်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် မိမိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါ မပူလောင်စေတတ်သော ပုရှိုလ်ကို ကြိုက် နှစ်သက်ပါသည်ဘုရား"

၉.၂.ဂဂ၅။ "ပေဿ--- မိမိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါ မပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို အဘယ့်ကြောင့် ကြိုက် နှစ်သက်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---မိစိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါ မပူ လောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ချစ်းသာကို လိုလား၍ ဆင်းရဲကို စက်ဆုပ်သော မိမိနှင့် သူတစ်ပါးကို ပူလောင် စေသူ၊ ဆင်းရဲစေသူ မဟုတ်ပါ၊ ထိုအကြောင်းကြောင့် မိမိ ကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါ မပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို တပည့်တော် ကြိုက်နှစ်သက်ပါသည် ဘုရား"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်တို့မှာ ကိစ္စဝိစ္စ များပါသည် ဘုရား၊ ပြန်ခွင့်ပြုပါဦးဘုရား"ဟု လျှောက်ထားကာ ပြန် သွား၏။

၉.၂.ပပ၆။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတို့အား မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏- "ရဟန်းတို့---ဆင်ထိန်း၏ သား ပေဿသည်ပညာရှိသူ မြစ်၏။ အကယ်၍ ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုးကို အကျယ် ဟောပြီးသည့်တိုင်အောင် တစ်ကေမျှ ထိုင်နေ ခဲ့လျှင် အကျိုးများစွာ ရရှိနိုင်စရာ ရှိ၏"

"ဘုန်းကြီးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုး ကို အကျယ် ဟောကြားတော်မူပါ ဘုရား"

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မှု၏-

၉.၂.၀၀ဂု၊ "ရဟန်းတို့ --- စိမိကိုယ်ကို ပူလောင်စေ တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း- လောက၌ တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် အဝတ်မဝတ်ဘဲ နေစြင်း- အစ၊ တစ်နေ့ သုံးကြိန် ရေထဲဆင်းခြင်း-အဆုံးရှိသော အကျင့်တို့ကို ကျင့်၏။ ထိုသို့ ကိုယ်ကို အလွန်ပူလောင်စေတတ်သော အကျင့်အချိုးမျိုးကိုကျင့်နေ၏။ ရဟန်းတို့--- ဤပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို မိမိကိုယ်ကို ပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟု ခေါ်၏။

[ထိုအကျင့်အမျိုးမျိုးကို ဘုရားရှင်ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ ၁ (ဒီဃနိကာယ်)၊ သီလကွန်ပါဠိတော်၊ ဟောသီဟ နာဒသုတ်၊ စာပိုဒ် ၈.၁.၁ဂု၉၊ စာမျက်နှာ ၁၃၅ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

၉.၂.၀၀၈၊ ရဟန်းတို့---သူတစ်ပါးကို ပူလောင်စေ တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ရဟန်းတို့---လောက၌ အချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် သိုးသတ်သမား ဖြစ်၏၊ ဝက်သတ်သမား ဖြစ်၏ ငှက်သတ်သမား ဖြစ်၏ သားသတ် သမား ဖြစ်၏၊ ကြစ်းကြွတ်သူ ဖြစ်၏၊ တံငါသည် ဖြစ်၏၊ သူခိုး ဖြစ်၏၊ သူခိုးသတ်သမား ဖြစ်၏၊ နှားသတ်သမား ဖြစ်၏၊ ထောင်ပိုင် (အာကာမူ၊ အာကာသား) ဖြစ်၏၊ အချုပ်အား ဖြင့်ကား ကြစ်းကြုတ်သော အမှုတို့ကို ပြုလုပ်သူ ဖြစ်၏၊ ရဟန်းတို့--- ဤပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို သူတစ်ပါးကို ပူလောင်စေ တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟု စေါ်၏၊

၉၂,ဂဂဨးရဟန်းတို့---ဝိဓိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါး ကိုပါ ပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---လောက၌ အချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ရေမြေကို အစိုးရသော ဘုရင်မင်းမြတ် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့သဘောရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်မျိုးသည် မြို့၏ အရှေ့မျက်နာအရပ်၌ ယစ်ပူစော်ရာ အိမ်သစ်ကို ဆောက်လုပ်နိုင်းကာ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ရိတ် ပယ်ပြီး နွာနှင့် တကူသော သစ်နက်ရေကို ဝတ်ရုံကာ မိမှရာကြီးပုရောဟ်တ်ပုဣားကြီးတို့နှင့် အတူယစ်ပူစော်ရာ အိမ်သစ်၌ နွားရေးစုံဖြင့် လိမ်းကျံထားသော အခင်းမရှိသော မြေကြီး ပေါ်၌ အိပ်၏၊ အဆင်းအရောင်အားဖြင့် မိခင်နှင့် တူသည့် သားငယ်ရှိသော နွားမေရာစ်တောင်၏ နိုတစ်တိုင်မှ ထွက်သော အိုရည်ဖြင့် မျှတ၏၊ ဒုတိယနို့တိုင်မှ ထွက်သော နိုရည်ဖြင့် မျှတ၏၊ ဒုတိယနို့တိုင်မှ ထွက်သော

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနီတာယ်)

နို့ရည်ဖြင့် ဖိဖုရားကြီးသည် မျှတ၏။ တတိယနို့တိုင်မှ ထွက်သော နို့ရည်ဖြင့် ပုရောဟိတ်ပုက္ကားကြီးသည် မျှတ၏။ စတုတ္တနို့တိုင်မှ ထွက်သော နို့ရည်ဖြင့် စီးပူဖော်၏။ ကြွင်း ကျန်သော နို့ရည်ဖြင့် နွားငယ်သည် မျှတရေ၏ တိုင်င်းသည် "ယစ်ပူဖော်ဖို့ရာ ဤမျှသော နွား၊ နွားပေါက်၊ နွားဖောမ်း၊ ဆိတ်၊ သိုး၊ မြင်းတို့ကို သတ်ကြ၊ ဤမျှသော သစ်ပင်တို့ကို ခုတ်ဖြတ်ကြ၊ အကာအရံ ပြုစို့၊ ယစ်ဖြေပြင်၌ စင်းစို့ရာ ဤမျှသော မြေစာမြက်တို့ကို ရိတ်ကြ"ဟု အဓိန့်ပေး၏။

ထိုမင်း၏ ကျေးကျွန်၊ အစေစံ၊ အလုပ်သမားတို့သည် လည်း အပြစ်ဒက်သင့်မည်ကို ကြောက်ရုံ့ကြ၍ မျက်ရည် တရွဲရွဲ ငိုကြွေးကြကာ အမှုကြီးငယ်တို့ကို ပြုလုပ်ကြရော၏။ ရဟန်းတို့--- ဤပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို မိမိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါး ကိုပါ ပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟု ခေါ် ၏။

၉.၂.ဂ၁ဂ။ ရဟန်းတို့---မိမိကိုယ်ကိုရော သူတစ်ပါး ကိုပါ ဖပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ် နည်း။ ရဟန်းတို့---လောက၌ သုံးလောကထွတ်ထားမြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာ၏။ ထိုဖြတ်စွာဘုရားသည် အရဟံ-အစရှိသော ဂုက်တော်ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူ၏။ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရား အသယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းသော တရား အသနာတော်မြတ်ကိုလည်း ဟောကြားတော်မူ၏။ လူ တစ်ယောက်သည် ထိုတရားဒေသနာတော်မြတ်ကို နာကြား ပြေး ရဟန်းပြုလာ၏။

၉.၂.ဂ၁၁။ ရဟန်းဖြစ်သော အခါ သူသည်- သူတစ်ပါး အသက်ကို သတ်ခြင်း-အစ ဓားပြတိုက်ခြင်း-အဆုံး ရှိသော မကောင်းမှုတို့ကို ပြုလေ့မရှိ။

ထိုရဟန်းသည် ကိုယ်ကိုမှူတစေ (ကျန်းမာစေ)သော သင်္ကန်းမှူဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏၊ ဝမ်းကို မှုတစေ (ကျန်း မာစေ)သော ဆွမ်းမှူဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏၊ သွားလေရာ သို့ ပရိက္ခရာကို တစ်ပါတည်း ယူသွားလေ့ရှိ၏။ ပျံသန်းလေရာ အတောင်တစ်ပါတည်း ပါသွားသော ငှက်နှင့် ဥပမာတူ၏။

ထိုရဟန်းသည် ဤမြင့်မြတ်သော သီလအစုနှင့် ပြည့်စုံ ၏ အတွင်းအရွတ္တသန္တာန်၏ အပြစ်မရှိသော ချမ်းသာကို ခံစားရ၏။

၉.၂.၀၁၂။ ထိုရဟန်းသည် မြင့်မြတ်သော ဘူနြွေကို စောင့်စည်းခြင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏ မိမိသန္တာန်၌ ကိလေသာနှင့် မရောသော ချမ်းသာကို စံစားရ၏။ ထိုရဟန်းသည် ရှေ့သို့ တိုးရာ၊ နောက်သို့ ဆုတ်ရာ-စသည်တို့၌ ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ တိုးခြင်း၊ ဆုတ်ခြင်း-စသည်ကို ပြုလုပ်လေ့ ရှိ၏။ (အကုသိုလ်ဖြစ်စရာမရှိမှ တိုးခြင်း၊ ဆုတ်ခြင်း-စသည်ကို ပြုလုပ်လေ့ရှိ၏။)

၉.၂.ဂ၁၃။ ထိုရဟန်းသည် ဤအကျင့်များနှင့် ပြည့်စုံ သော အခါ ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်း၊ ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာ၌ နေထိုင်၏။

ထိုရဟန်းသည် ဆွမ်းခံပြန်လာသော အခါ ဆွမ်းစား၏။

ဆွမ်းစားပြီးနောက် ထက်ဝယ်ဖွဲ့ (တင်ပလ္လင်) နွေပြီး ကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထားကာ ကမ္မဋ္ဌာန်းထိုင်၏။ ထို ရဟန်းသည် အဘိရွာ(မက်မောမှု)-စသော နီဝရကတရား ငါးပါးတို့မိဖိစိတ်အစဉ်မှာ ကင်းရှင်းအောင်ကြီးစားကျင်ကြံ ၏။ ထိုနီဝရကတရား ငါးပါးသည် ဈာန်တရားကို အန္တရာယ် ပြုတတ်၊ တားဆီးတတ်သော အကုသိုလ်များ ဖြစ်၏။ စိတ်၏အစွမ်းကို ညစ်နွမ်းစေတတ်သော တရားများ ဖြစ်၏။ ပညာကို အားနည်းအောင် ပြုတတ်သော တရားများ ဖြစ်၏။

ဤနိုဝရကတရား ငါးပါး ကင်းသွားသော အခါ ထိုရဟန်း သည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထ ဈာန်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရရှိတော့၏။

၉.၂.၀၁၄။ ထို့ထက် တိုးတက်သွားသော အခါ ပုစ္ဝေ နိုဝါသာနဿတိအဘိညာဉ် (စိမိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝ အဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသောဉာက်)၊ ဒီဗွဝကျွအသိညာဉ် (နုတ်မျက်စိဖြင့်တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေ ခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းကို သိသော ဉာက်)၊ အာသဝက္မယ အဘိညာဉ် (သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ်စေသော ဉာက်)တို့ကိုလည်း ရရှိ တော့၏

၉.၂.ဂ၁၅။ ရဟန်းတို့--- ဤပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို မိမိကိုယ် ကိုရော သူတစ်ပါးကိုပါ မပူလောင်စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟု ခေါ် ၏"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး ရဟန်းများသည် သာခုအနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုခွဲကြကုန်၏။

# သေခသုတ်

၉.၂.ဂ၁၆။ အခါတစ်ပါး၌ သက္ကတိုင်း ကဝိလဝတ်မြို့ နိုင်ကြာမာရုံကျောင်း၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ ထိုအခါ ကဝိလဝတ်မြို့သား သာကီဝင်မင်းသားတို့မှာ မည်သူမျှ မသုံးဆောင်ရဖူးသေးသော ဆောက်လုပ်ပြီးစ မင်းကွန်းသစ်သည် ရှိလေ၏။ ထိုအခါ ကဝိလဝတ်မြို့သား သာကီဝင်မင်းသားတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိစိုး၍ တစ်စုသော နေရာ၌ ထိုင်ကြပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားအား-

"မြတ်စွာဘုရား---ကဝိလဝတိမြို့သားသာကီဝင်မင်းသား တို့မှာ မည်သူမှု မသုံးဆောင်ရဖူးသေးသော ဆောက်လုပ် ပြီးစ မင်းကွန်းသစ်သည် ရှိပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား ---မြတ်စွာ ဘုရားသည် ထိုမင်းကွန်းကို ရှေးဦးစွာ သုံးဆောင်တော်မူပါ ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား ရှေးဦးစွာ သုံးဆောင်တော်မူပြီးမှ ကဝိလဝတိမြို့သား သာကီဝင်မင်းသားတို့ သုံးဆောင်ကြပ် ကုန်လိမ့်မည်ဘုရား၊ ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရား ရှေးဦးစွာ သုံး ဆောင်တော်မူခြင်းသည် ကဝိလဝတိမြို့သား သာကီဝင် မင်းသားတို့ ရှည်မြင်စွာ တောင်းကျိုးဖြစ်ခြင်းမှာ၊ ချမ်းသာ ခြင်းငှာ ဖြစ်ပါလိမ့်မည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေတော်မူခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မူ၏။ ထိုအခါ ကပိလဝတ်မြို့သား သာကီဝင် မင်းသားတို့သည် မြတ်စွာဘုရား လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ သဖြင့် နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးလျက် အရို အသေမြကာ မင်းကွန်းဆီသို့ ချဉ်းကင်ကြကုန်၏။ မင်းကွန်း ၌ အစင်းအပြည့် စင်းခြင်း၊ ထိုင်နေစရာတို့ကို ပြင်ထား ခြင်း၊ ရေပြည့်အိုးကြီးကို တည်ထားခြင်း၊ ဆိမ်းထွန်းထား ခြင်းတို့ကို ပြုပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကင် ကြကုန်၏။ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးလျက် တစ်စု သော နေရာ၌ ရပ်ပြီးသော် ကဝ်လဝတ်မြို့သား သာကီဝင် မင်းသားတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား-

"မြတ်စွာဘုရား--- မင်းကွန်း၌ အခင်းအပြည့် ခင်းပြီး ပါပြီ၊ ထိုင်နေစရာတို့ကိုလည်း ပြင်ထားပြီးပါပြီ၊ ရေပြည့် အိုးကြီးကိုလည်း တည်ထားပြီးပါပြီ၊ ဆီစီးကိုလည်း ထွန်းထား ပြီးပါပြီ၊ မြတ်စွာဘုရား ကြွတော်မူနိုင်ပါပြီ"ဟု လျှောက် ကုန်၏။

ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည်သင်္ကန်းကိုပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ မင်းကွန်း သစ်ဆီသို့ ရျဉ်းကပ်တော်မူ၏။ မင်းကွန်းသစ်သို့ ရောက် တော်မူသော အခါ ခြေဆေးတော်မူ၍ မင်းကွန်းသစ်ထဲသို့ ဝင်ပြီးလျှင် အလယ်တိုင်ကို မှီလျက် အရှေ့အရပ်သို့ မျက်နာ မူကာ ထိုင်နေတော်မူ၏။ ရဟန်းသံဃာသည်လည်း ခြေဆေး၍ မင်းကွန်းသစ်ထဲ သို့ဝင်ပြီးလျှင် အနောက်ဘက်နံရံကို မှီလျက် အရှေ့အရပ်သို့ မျက်နာမူကာ မြတ်စွာဘုရားကိုသာလျှင် ရှေ့ထား၍ ထိုင် နေ၏။

ကပိလဝတ်မြို့သား သာကီဝင်မင်းသားတို့သည်လည်း ခြေဆေး၍ မင်းကွန်းသစ်ထဲသို့ ဝင်ကြပြီးလျှင် အရှေ့ဘက် နံရံကို မိုလျက် အနောက်အရပ်သို့ မျက်နှာမူကာ မြတ်စွာ ဘုရားကိုသာလျှင် ရှေ့ထား၍ ထိုင်နေကြကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကပိလဝတ်မြို့သား သာကီ ဝင်မင်းသားတို့အား ကြာမြင့်စွာသော ညဉ့်အချိန်ပတ်လုံး တရား ဟောကြားတော်မူပြီးလျှင် အရှင်အာနန္ဒာအား "အာနန္ဒာ---- ကပိလဝတ်မြို့သား သာကီဝင်မင်းသားတို့အား သေကွတို့၏ အကျင့်ကို ဟောပြပါ၊ ငါဘုရား ကျောညောင်း တော်မူသည်၊ ကျောလန့်ဦးမည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍ အရှင်အာနနွာ သည် မြတ်စွာဘုရားအား ပြန်ကြား လျှောက်ထား၏။ ထို အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် လေးထပ်ခေါက်ထားသော သက်န်းကြီးကို ခင်းပြီးလျှင် လက်ျာခြေတော်၌ လက်ဝဲခြေ တော်ကို စဉ်းငယ်လွန်ကာ တင်ထား၍ သတိ၊ သမ္မစဉ်နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ထဆုံ-ဟု အမှတ်သညာကို နှလုံးသွင်း လျက် လက်ျာန်တောင်းဖြင့် မြတ်သော ကျိန်းစက်ခြင်းကို ပြုတော်မူ၏။

၉.၂.ဂ၁၇။ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် မဟာနာမိ သာကီဝင်မင်းသားကို မိန့်စောာ်မူ၏ "မဟာနာမိ---ဤ သာသနာစောာ်၌ ဖြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် သီလနင့် ပြည့်စုံပြားအဲ့၊ ကုန္ဖြေတို့ကို စောင့်စည်းပြားအဲ့၊ တောစဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သီပြားအဲ့၊ နီးကြားမှုကို အားထုတ်ပြားအဲ့၊ သူစော်ကောင်းတရား စုနှစ်ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံပြားအဲ့၊ ဈာန် လေးပါးတို့ကို အလိုရှိတိုင်းရသူ၊ မပင်မပန်းရသူ ဖြစ်ပြားအဲ့၊ မဟာနာမိ--- ဖြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်ဖြစ်သော ဤ အကျင့် ဖြတ် ခုနစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသူကို သေခ-(အကျင့်ဖြတ်နှင့် ပြည့်စုံသူ)ဟု၍ ဆိုရ၏။ သူသည် မပုပ်သော ဥကဲ့သို့ ကိလေသာတို့ဖြင့် ပုပ်ခြင်းမရှိသော စီသောနာဉာက်နှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ အစိစ္စာတယ်းကို ထိုးထွင်း၍ သို့ခြင်းငှာ ထိုကို၏ ယောဂကုန်ရာ အတုခဲ့ နိုစွာန်ကို ရခြင်းငှာ ထိုကို၏

၉.၂,၀၁၈။ဟောနာမ်---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တပည့်သည် သီလနှင့် ပြည့်စုံသနည်း၊ ဟောနာမ် --- ဤသာသနာတော်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ပါတိမောက္မသံဝရသီလကို စောင့်ရှောက်လျက် နေ၏ အာစာရသီလ၊ ဂေါစရသီလနှင့် ပြည့်စုံ၏ အနည်းငယ် မှူသော အပြစ်တို့ကိုပင် ကြောက်မက်ဖွယ်-ဟု ရှုလေ့ရှိသည် ဖြစ်၍ သိကွာပုဒ်တို့ကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ဟောနာမ်--- ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ (၁)

မဟာနာမ်---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သည် အှန်နိုတိုကို စောင့်စည်းသနည်း။ မဟာနာမ်---ဤ သာသနာတော်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် မျက်စီဖြင့် အသနာတော်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် မျက်စီဖြင့် မမှတ်ယူ၊ လက်ခြေ-စသော အဂါ ပြုံးဟန်ရယ်ဟန်-စသော အမူအရာတို့ကို မမှတ်ယူ၊ အကုသိုလ် မဖြစ်အောင် မျက်စီကို တောင့်စည်း၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နမ်းရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါနှင့် စိတ်ဖြင့် သဘောတရားကို သိသော အခါတို့၌လည်း ထို့ အတူပင် စောင့်စည်း၏။

မဟာနာမ်---ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ဣန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်း၏။ (၂)

မဟာနာမ်---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သည် ဘောဇဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိသနည်း၊ မဟာနာမိ --- ဤသာသနာတော်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ဆင်ခြင်၍ အာဟာရကို သုံးဆောင်၏။ မြူးထူးရန် အာဟာရ ကို သုံးဆောင်သည် မဟုတ်၊ မာန်ယစ်ရန် အာဟာရကို သုံးထောင်သည် မဟုတ်၊ အသားပြည့်ဖြိုးရန် အာဟာရကို သုံးဆောင်သည် မဟုတ်၊ အရေအဆင်း ကြည်လင်ရန် အာဟာရကို သုံးဆောင်သည် မဟုတ်။ ဤကိုယ် တည်တံ့ရန် အတွက်သာအာဟာရကိုသုံးဆောင်၏မျှတရန်အတွက်သာ အာဟာရကို သုံးဆောင်၏၊ ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်းကို ပယ်ဖျောက်ရန်အတွက်သာ အာဟာရကို သုံးဆောင်၏။ မြတ်သောအကျင့်ကို အားထုတ်ရန်အတွက်သာ အာဟာရ ကို သုံးဆောင်၏၊ 'ဤသို့ မိုဝဲခြင်းဖြင့် ဝေဒနာဟောင်းကို လည်း ပယ်ဖျောက်အံ့၊ ဝေဒနာသစ်ကိုလည်း မဖြစ်စေအံ့' ဟု ဆင်ခြင်၍ အာဟာရကို သုံးဆောင်၏။ 'ဝါ့မှာ မျတခြင်း၊ အပြစ်မရှိခြင်း၊ ချမ်းသာစွာ နေရခြင်းတို့ ဖြစ်လိမ့်မည်'ဟု ဆင်ရြင်၍ အာဟာရကို သုံးဆောင်၏။ မဟာနာမ်---ဤ သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ဘောဇဉ်၌ အတိုင်း အရှည်ကို သိ၏။ (၃)

မဟာနာမ်---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သည် နိုးကြားခြင်းကို အားထုတ်သနည်း။ မဟာနာမ်---ဤသာသနာတော်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် နေ့ အခါ၌ စကြံသွားခြင်း၊ ထိုင်ခြင်းဖြင့် နီဝရကတရား (ကုသိုလ် တရားတို့ကို ပိတ်ပင်တတ်သောတရား)တို့မှ စိတ်ကို သုတ် သင်၏၊ ညဉ့်ဦးယံ၌ စင်္ကြံသွားခြင်း၊ ထိုင်ခြင်းဖြင့် နိဝရက တရား (ကုသိုလ်တရားတို့ကို ပိတ်ပင်တတ်သော တရား) တို့မှ စိတ်ကို သုတ်သင်၏ သန်းခေါင်ယံ၌ လက်ယာခြေ၌ လက်ဝဲခြေကို စဉ်းငယ်လွန်ကာ တင်ထား၍ လက်ယာ နံတောင်းဖြင့် မြတ်သော အိပ်ခြင်းကို ပြု၏၊ ထိုသို့ အိပ်ရာ၌ သတိ၊ သမ္ပဇဉ်နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ ထအံ့-ဟု အမှတ် သညာကို နှလုံးသွင်းထား၏။ မိုးသောက်ယံ၌ စောစောထ၍ စကြံသွားခြင်း၊ ထိုင်ခြင်းဖြင့် နီဝရကတရား (ကုသိုလ်တရား တို့ကို ဝိတ်ပင်တတ်သော တရား)တို့မှ စိတ်ကို သုတ်သင်၏။ မဟာနာမ်--- ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် နိုးကြားရြင်းကို အားထုတ်၏။ (၄)

၉.၂,ဂ၁၉။ မဟာနာမ်---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တပည့်သည် သူတော်ကောင်းတရား ခုနစ်ပါး တို့နှင့် ပြည့်စုံသနည်း၊

မဟာနာမ်--- ဤသာသနာတော်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည်-

- (၁) ယုံကြည်မှုတရားနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ "ထိုမြတ်စွာဘုရား သည် မှဖော်အထူးကို ခံစတာ်မှုထိုက်သော အကြောင်း ကြောင့်လည်း အရဟံ မည်တော်မူပါပေ၏" စသည် ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၏ တေခိဉာက်ကို ယုံကြည်၏။
- (၂) ရှက်တတ်သူ ဖြစ်၏ ကာယဒုစရိုက်၊ ဝစီဒုစရိုက်နှင့် မနောဒုစရိုက်တို့ကို ပြုရန် ရှက်တတ်၏၊ ယုတ်ညံ့ သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပြုရန် ရှက်တတ်၏။
- (၃) ကြောက်လန့်တတ်သူ ဖြစ်၏ ကာယဒုစရိုက်၊ ဝစီ ဒုစရိုက်နှင့် မနောဒုစရိုက်တို့ကို ပြုရန် ကြောက်လန့် တတ်၏၊ ယုတ်ညံ့သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပြုရန် ကြောက်လန့်တတ်၏။
- (၄) အကြား၊ အမြင်များ၏ တရားတို့ကို များစွာ ကြားနာ ဖူးကုန်၏၊ နုတ်ဖြင့် ဆောင်ဖူးကုန်၏၊ လေ့ကျက် ဖူးကုန်၏၊ စိတ်ဖြင့် ဆင်ခြင်ဖူးကုန်၏၊ ပညာဖြင့် ထိုးထွင်း၍ သိဖူးကုန်၏၊
- (၅) အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းငှာ၊ ကုသိုလ်

- တရားတို့ကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ကြိုးစား အားထုတ် သည် ဖြစ်၍ နေ၏။
- (၆) တရားသတိ ရှိ၏။
- (၇) ပညာရှိ၏ ဖြစ်၊ ပျက်ကို သိစွမ်းနိုင်သော၊ မြတ်သော၊ ဖောက်ထွင်းနိုင်သော၊ ဒုက္ခကင်းရာနိဗ္ဗာန်သို့ ကောင်း စွာ ရောက်စေတတ်သော ပညာနှင့် ပြည့်စုံ၏၊

မဟာနာမ်---ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် သူတော်ကောင်းတရား ခုနှစ်ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံ၏။ (၅-၁၁)

၉.၂,ဂ၂ဂ၊ မဟာနာမ်---အဘယ်သို့လှူင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ဈာန်လေးပါးတို့ကို အလိုရှိတိုင်း ရသူ၊ မပင်မပန်းရသူ ဖြစ်သနည်း-

မဟာနာမိ---ဤသာသနာတော်၌ ဖြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့သို့ အလိုရိုတိုင်း ရောက်၍ နေ၏၊ မဟာနာမိ ---ဤသို့လျှင် ဖြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် ဈာန်လေးပါး တို့ကို အလိုရိုတိုင်း ရသူ၊ မပင်မပန်း ရသူ ဖြစ်၏၊ (၁၂-၁၅)

၉.၂.၀၂၁၊ မဟာနာဓိ--- မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်သော ဤအကျင့်မြတ်နနစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသူကို သေခ-(အကျင့်မြတ်နှင့် ပြည့်စုံသူ)ဟူ၍ ဆိုရ၏ သူသည် မပုပ်သော ဥကဲ့သို့ ကိလေသာဝကိုဖြင့် ပုပ်ခြင်းမရှိသော ဝိပဿနာဉာက်နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ အဝိဇ္ဇာတည်း-ဟု သော ဥနွံကို ဖောက်ခွဲမြင်းမှာ ထိုက်၏ သစွာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်းမှာ ထိုက်၏ အတုခဲ့ ယောဂကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို ခြေင်းမှာ ထိုက်၏

#### 📦 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ဆိုရ၏။ သူသည် မေုပ်သော ဥကဲ့သို့ ကိလေသာတို့ဖြင့် ပုပ်ခြင်းမရှိသော ဝိပဿနာဉာက်နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ အဝိဇ္ဇာတည်း-ဟုသော ဥနံ့ကို ဖောက်ခွဲခြင်းငှာ ထိုက်၏ သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်းငှာ ထိုက်၏ ယောဂ ကုန်ရာ အတုမဲ့ နိဗ္ဗာန်ကို ရခြင်းငှာ ထိုက်၏၊ ယောဂ

၉.၂.၀၂၂။ မဟာနာမ်---ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သည် စတုတ္တဈာန်သမာဓိကိုပင်လျှင် အစွဲပြု၍ ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသော ဘဝများစွာကို ပုဇွေနိဝါသာနဿတိဉာက်ဖြင့် အောက်ဖေနိုင်၏။ ဤမုဇ္ဖေနိဝါသာနဿတိဉာက်သည် ကား ကြက်ငယ်သည် ဥစ္စံအတွင်းမှ ဖောက်ခွဲထွက်ပေါ် လာသကဲ့သို့ အဝိဇ္ဇာဥစ္ပံမှ ထိုသူ၏ ပထမအကြိန် ဖောက်ခွဲ ထွက်ပေါ် လာခြင်း ဖြစ်၏။ (၁)

ဟောနာမ်---ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် တေုတ္တ ဈာန်သမာဓိကိုပင်လျှင် အစွဲပြု၍ ဒီဗွာကျွေဉာက်ဖြင့် သတ္တဝါ အမျိုးမျိုးကို မြင်၏ ကံအားလျော်စွာ ဖြစ်သော သတ္တဝါတို့ကို သိ၏။ ဤဒီဗွာကျွေဉာက်သည်ကား ကြက်ငယ်သည် ဥနွဲ တွင်းမှ ဖောက်ခွဲထွက်ပေါ် လာသကဲ့သို့အဝိဇ္ဇာ၁ဥခံမှ ထိုသူ၏ ဒုတိယကြိမ် ဖောက်ခွဲထွက်ပေါ် လာမြင်း ဖြစ်၏။ (၂)

ဟောနာမ်---ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် စတုတ္ထ ဈာန်သမာဓိကိုပင်လျှင် အခွဲပြု၍ အာသဝက္ခယဉာက်သို့ ရောက်၍နေ၏။ ဤအာသဝက္ခယဉာက်သည်ကား ကြက် ငယ်သည် ဥစ္စံအတွင်းမှ ဖောက်ခွဲ ထွက်ပေါ် လာသကဲ့သို့ အဝိဇ္ဇာဥခွံအတွင်းမှ ထိုသူ၏ တတိယအကြိမ် ဖောက်ခွဲ ထွက်ပေါ် လာခြင်း ဖြစ်၏။ (၃)

၉.၂.၀၂၃။ မဟာနာမိ---မြတ်စွာဘုရားတပည့်၏ သီလနင့် ပြည့်စုံခြင်း၊ အုန္ဇြေတို့ကို စောင့်စည်းခြင်း၊ ဘောစဉ် ၌ အတိုင်းအရှည်ကို သီခြင်း၊ နိုးကြားမှုကို အားထုတ်ခြင်း၊ သူတော်ကောင်းတရား ခုနစ်ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊ ဈာန် လေးပါးတို့ကို အလိုရှိတိုင်း ရခြင်းတို့သည်ကား ထိုသူ၏ စရကတရား (နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း အကျင့်တရား)တို့ ဖြစ်၏။ မဟာနာမ်---မြတ်စွာဘုရားတပည့်၏ ပုဇွေနိုငါသာ-နဿတိအဘိညာဉ်၊ ဒိဗ္ဗစကျွအဘိညာဉ်၊ အာသဝကွယ အဘိညာဉ်တို့သည်ကား ထိုသူ၏ ဝိဇ္ဈာတရား (အသိဉာက် တရား)တို့ ဖြစ်၏။

မဟာနာမိ---ဤတရားတို့နှင့်ပြည့်စုံသောမြတ်စွာဘုရား တပည့်ကို ဝိဇ္ဇာနှင့် ပြည့်စုံသော သူ--ဟူ၍လည်းကောင်း၊ စရကနှင့်ပြည့်စုံသော သူ--ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဝိဇ္ဇာစရက နှင့် ပြည့်စုံသော သူ--ဟူ၍လည်းကောင်း ခေါ် ဆိုရ၏။

၉.၂.ဂ၂၄။ မဟာနာမ်--- သနင်္ကမာရပြဟ္မာသည်လည်း ဤဂါထာကို သီဆို၏-

"လူအပေါင်း၌ အမျိုးအနွယ်ကို အားကိုးလေ့ရှိသော သူတို့တွင် မင်းမျိုးသည် မြတ်၏ နတ်၊ လူအပေါင်း၌ ဝိဇ္ဈာရေက(အသိ၊ အကျင့်)နှင့် ပြည့်စုံသူသည် မြတ်၏"ဟု သီဆို၏။

မဟာနာမ်--- သနုကုံမာရြေဟွာသည် ထိုဂါထာကို ကောင်းစွာ သီဆိုပေ၏ မကောင်းသဖြင့် သီဆိုသည် မဟုတ် ပေ။ ကောင်းစွာ ရွတ်ဆိုပေ၏ မကောင်းသဖြင့် ရွတ်ဆိုသည် မဟုတ်ပေ။ အကျိုးနှင့် စဝ်ပေ၏ အကျိုးနှင့် မစပ်သည် မဟုတ်ပေ။ မြတ်စွာဘုရားသည် သဘောတူတော်မူ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထတော်မူ၍ အရှင်အာနန္ဒာ အား "အာနန္ဒာ--- ကောင်းပေစွ၊ ကောင်းပေစွ၊ အာနန္ဒာ---သင်သည် ကဝိလဝတ်မြို့သား သာကီဝင်ဝင်းသားတို့အား သေကွပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အကျင့်ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားပေ၏" ဟု မိန့်တော်မူ၏။

အရှင်အာနန္ဒာသည် ဤတရားကေားကို ဟောတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း ခွင့်ပြုတော်မူ၏။ ကဝိလဝတ် မြို့သား သာကီဝင်မင်းသားတို့သည် အရှင်အာနန္ဒာ ဟောသော တရားတော်ကို နှစ်ခြိုက် ဝမ်းမြောက်ကြကုန်၏။

# 7

### ပေါတလိသသုတိ

၉.၂.၀၂၅၊ အခါတစ်ပါး၌ မဟီမြစ်၏ မြောက်ဘက် အင်္ဂတိုင်း အာပကနိဂုံး၌ ဖြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ အာပကနိဂုံးသို့ ဆွင်းခံဝင်တော်မူ၏။ ဆွင်းခံပြန်ကြွလာတော်မူသော အခါ တစ်ခုသော တောအုပ်သို့ နေ့သန့်စင်ရန် (နေ့အခါ၌ အနား ယူတော်မူရန်) ကြွတော်မူ၏။ ထိုတောအုပ်သို့ ရောက်တော် မူသော အခါ တစ်ခုသော သစ်ပင်ရင်း၌ နေ့သန့်စင်ရန် ထိုင်တော်မူ၏။

ထိုအခါ ပေါတလိယသူကြွယ်သည် အဝတ်အစား သန့်မြန့်စွာဝတ်ဆင်၍ ထီးဆောင်း၊ မိနုပ်စီးလျက် အညောင်း ပြေ လမ်းလျှောက် လှည့်လည်လာ၏။ သူသည် တောအုပ် ဆီသို့ သွားကာ တောအုပ်အတွင်းသို့ ဝင်၍ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ရှင်းကပ်၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက် သောအခါ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှတ်ဆက် ပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကား ကို ပြောဆိုပြီးသော အခါတစ်ခနေရာ၌ ရပ်ခနေ၏ တစ်နေရာ၌ ရပ်ခနေတာ ပေါတလိယသူကြွယ်အား မြတ်စွာဘုရားသည် "သူကြွယ်---နေရာတို့သည် များစွာ ရှိကုန်၏၊ အလိုရှိမှု ထိုင်လော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ပေါတလိယသူကြွယ်သည်

"ရဟန်းဂေါတမသည် ဝါကို သူကြွယ်-ဟူသော အခေါ် အခေါ် ဖြင့် ခေါ် ဝေါ် ပြောဆိုဘိသည်"ဟု အမျက်ထွက်လျက် နှလုံး မသာယာသည် ဖြစ်၍ စကားမပြောဘဲ ဆိတ်ဆိတ်နေ၏။

"သူကြွယ်---သင်၏ အမူအရာ၊ အသွင်အပြင်၊ ပုံပန်းတို့ သည် သူကြွယ်ကဲ့သို့ပင် ဖြစ်ပေသည်"

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ်သည် စပ်သိမ်းသော လူမှုကိစွ တို့ကို ပယ်ထားပြီးပါပြီ၊ စပ်သိမ်းသော လူ့အသုံးအနွန်းတို့ကို ဖြတ်တောက်ထားပြီးပါပြီ"

"သူကြွယ်---သင်သည် စပ်သိမ်းသော လူမှုကိစ္စတို့ကို အဘယ်သို့ ပယ်ထားသနည်း၊ စပ်သိမ်းသော လူ့အသုံး အန္ဒန်းတို့ကို အဘယ်သို့ ဖြတ်တောက်ထားသနည်း"

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်မှာ ရှိသော ဥစ္စာ၊ စပါး၊ ငွေ၊ ရွှေ အားလုံးကို သားသမီးတို့အား အမွေပေးထားပြီးပါပြီ၊ ထို ဥစ္စာစု၌ ကျွန်ုပ်သည် စီမံခန့်နွဲခြင်း မရှိတော့ဘဲ စားလောက် ရုံ၊ ဝတ်လောက်ရုံမှုဖြင့်သာ နေပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် ပေိသိမ်းသော လူမှုကိစ္စတို့ကို ဤသို့ ပယ်ထား ပြီးပါပြီ၊ လူ့အသုံးအနှုန်းတို့ကို ဤသို့ ဖြတ်တောက်ထား ပြီးပါပြီ၊ လူ့အသုံးအနှုန်းတို့ကို ဤသို့ ဖြတ်တောက်ထား

"သူကြွယ်---သင်ကား လူ့အသုံးအနွန်းဖြတ်တောက်ပုံ ကို တစ်မျိုး ပြောဆို၏ ငါဘုရားသာသနာတော်၌ကား လူ့အသုံးအနွန်း ဖြတ်တောက်ပုံသည် တစ်မျိုး ဖြစ်၏"

"အရှင်ဘုရား---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ လူ့အသုံးအနန်း ဖြတ်တောက်ပုံ ဖြစ်ပါ သနည်း၊ တောင်းပန်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာ ဘုရား၏ သာသနာတော်၌ လူ့အသုံးအနွန်း ဖြတ်တောက်ဖှု ဖြစ်ပုံ တရားတော်ကို ကျွန်ပ်အား ဟောကြားတော်မှုပါ"

"သူကြွယ်---သို့ဖြစ်လျှင် နားထောင်လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"ကောင်းပါပြီ အရှင်ဘုရား"

၉.၂.၀၂၆။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏-

"သူကြွယ်---မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ရှစ်ပါး သော ဤတရားတို့သည် လူ့အသုံးအနှန်းပြတ်ကြောင်း ဖြစ်ကုန်၏ အဘယ်ရှစ်ပါးတို့နည်းဟူမှ

အသက်သေတ်ခြင်းကို အခြေပြု၍ အသက်သတ် ခြင်းကို ပယ်ရမည် (၁)။

ပေးသော ဥစ္စာ ယူခြင်းကို အခြေပြု၍ မပေးသော ဥစွာ ယူခြင်းကို ပယ်ရမည် (၂)။

မှန်ကန်သော စကားကို အခြေပြု၍ မမှန်ကန်သော စကားကို ပယ်ရမည် (၃)။

ကုန်းမတိုက်သော စကားကို အခြေပြု၍ ကုန်းတိုက် သော စကားကို ပယ်ရမည် (၄)။

မတပ်မက် မလိုချင်မှုကို အခြေပြု၍ တပ်မက်လိုချင် မှုကို ပယ်ရမည် (၅)။

မကဲ့ရဲ့ မချတ်ခြယ်ခြင်းကို အခြေပြု၍ ကဲ့ရဲ့ခြုတ်ခြယ် ခြင်းကို ပယ်ရမည် (၆)။ အမျက်မထွက်ခြင်း၊ မပင်ပန်းခြင်းကို အခြေပြု၍ အမျက်ထွက်ခြင်း၊ ပင်ပန်းခြင်းကို ပယ်ရမည် (၇)။

မာနမကြီးခြင်းကို အခြေပြု၍ မာနကြီးခြင်းကို ပယ်ရ မည် (၈)။

သူကြွယ်---အကျဉ်းအားဖြင့် ဟောကြား၍ အကျယ် အားဖြင့် ဟောပြရသေးသော ဤတရားရှစ်ပါးတို့သည် မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ လူ့အသုံးအနှန်း ပြတ် ကြောင်း ဖြစ်ကုန်၏"

"အရှင်ဘုရား---တောင်းပန်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်အား အစဉ်သနားသည်ကို အကြောင်းပြ၍ ဤတရား ရှစ်ပါးတို့ကို အကျယ်ချဲ့ကာ ဟောပြတော်မူပါ"

"သူကြွယ်---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် နားထောင်လော့၊ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ ဟောပြပေအံ့"

"အရှင်ဘုရား---ကောင်းပါပြီ"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောတော်မူ၏-

၉.၂.၀၂၇။ "အသက်မသတ်ခြင်းကို အခြေပြု၍ အသက် သတ်ခြင်းကို ပယ်ရမည်"ဟူသော စကားကို ငါဘုရား ဟော ထား၏ ထိုစကားကို ဘယ်အမိပ္ပာယ်ကို ရည်ရွယ်၍ ဟော ထားသနည်းဟူမူ- သူကြွယ်---ဤ သာသနာတော်၌ မြတ်စွာ ဘုရား၏ တပည့်သည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- `ဝါသည် အသက်ကို သတ်လေ့ရှိသူ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော အနောင်အဖွဲ့ သံယောဇဉ်တို့ကို ပယ်ခြင်းငှာ၊ အကြွင်းမဲ့ ဖြတ်ခြင်းငှာ ကျင့်ကြံနေ၏။ အကယ်၍ ငါသည် အသက် သတ်လေ့ ရှိသူ ဖြစ်အုံ၊ အသက်သတ်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ငါ့ကို ဝါကိုယ်တိုင်လည်း စွပ်စွဲနိုင်၏၊ ပညာရှိ သူတော်ကောင်းတို့သည်လည်း ဆင်ခြင်နိုင်းချိန် စိစစ်၍ ကဲ့ရဲ့နိုင်ကုန်၏၊ ကိုယ်ခန္ဓာ ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ မကောင်းသော ဘဝသို့လည်း ရောက်နိုင်၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤအသက်သတ်ခြင်းသည်ပင်လျှင် သံယောဇဉ် အနောင်အဖွဲ့ ဖြစ်၏ ဤအသက်သတ်ခြင်းသည်ပင်လျှင် နီဝရက (အဝိတ်အပင် အတားအဆီး) ဖြစ်၏၊ အသက် သတ်ခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာမည့် အာသဝေါ (အကုသိုလ်)တရား၊ ပင်ပန်းခြင်း၊ ပူလောင်ခြင်း တရားတို့သည် အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်သော သူမှာ မဖြစ်ပေါ်ကြတော့ကုန်။ 'အသက်မသတ်ခြင်းကို အခြေပြု၍ အသက်သတ်ခြင်းကို ပယ်ရမည်'ဟူသော ထိုစကားကို ဤ ဆိုခဲ့ပြီးသော အဓိပ္ပာယ်ကို ရည်ရွယ်၍ ငါ ဟောထား၏။

ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကျန်သော လူ့အသုံးအနုန်း ပြတ် ကြောင်းတရား (ဂ)ပါးတို့ကိုလည်း ထို့အတူပင် အကျယ်ရွဲ့ ၍ ဟောပြတော်မူသည်။ ထို့နောင် ဆက်လက်၍ မိန့်ကြား တော်မူ၏။

၉.၂.၀၂၈၊ "သူကြယ်---ထိုမျှလောက်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ အခါစပ်သိမ်း အကြွင်းမဲ့ အသုံးအနွန်း ပြတ်သည်တော့ မဟုတ်သေး"

"အရှင်ဘုရား---အဘယ်သို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ အခါစပ်သိမ်း အကြွင်းမဲ့ အသုံးအနှန်း ပြတ်ပါသနည်း၊ အရှင်ဘုရား---တောင်းပန်ပါ၏ မြတ်စွာ ဘုရားသည် မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ အခါစပ်သိမ်း အကြွင်းမဲ့ အသုံးအနှန်းပြတ်ခြင်း ဖြစ်ပုံ တရားတော်ကို ကျွန်ုပ်အား ဟောတော်မူပါ"

"သူကြွယ်---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် နာလော့၊ ကောင်းစွာ နလုံး သွင်းလော့၊ ဟောပြပေအံ့"

"အရှင်ဘုရား---ကောင်းပါပြီ"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောကြားတော်မူ၏။

#### ကာမဂုဏ်တို့၏ အပြစ်ကို ဆိုရာစကား

၉.၂.၀၂၉။ "သူကြွယ်---ဥပမာအားဖြင့် မွတ်သိပ် ဆာလောင်သဖြင့် အားနည်း၍ နေသော ရွေးသည် နွားတို့ကို သတ်ဖြတ်၍ အမဲဖျက်ရာ စဉ်းတီတုံးအနီး၌ ရေရှနှု တည်နေ သည် ဆိုပါတော့၊ ကျွမ်းကျင်သော နွားသတ်သမားသည် ကောင်းစွာ ခြစ်ယူထားပြီးသော၊ အသားမရှိသော၊ သွေး မျှသာ လိမ်းကျံနေသော အရိုးကို ထိုရွေး၏ အနီးသို့ ပစ်ပေး ရာ၏။

သူကြွယ်---သင် စဉ်းစားလော့၊ ထိုခွေးသည် ကောင်းစွာ ခြစ်ယူထားပြီးသော၊ အသားမရှိသော၊ သွေးမှုသာ လိမ်းကျံ နေသော ထိုအရိုးကို လျက်သည်ရှိသော် မွတ်သိပ် ဆာ လောင်သဖြင့် အားနည်းခြင်းကို ပယ်ဈောက်နိုင်ပါမည် လော"

"အရှင်ဘုရား---မပယ်ဖျောက်နိုင်ပါ၊ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော်- အရှင်ဘုရား---ထိုအရိုးသည် ကောင်းစွာ ခြစ်ယူ ထား၍ အသားမရှိဘဲ၊ သွေးမျှသာ လိမ်းကျံနေသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်။ အမှန်အားဖြင့် ထိုခွေးသည် ပင်ပန်းရုံ၊ နွမ်းနယ် ရုံသာ ရှိပါမည်"

"သုကြယ်---ဤအတူပင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သည် `ကာမဂုက်တို့သည် အရိုးနှင့် တူကုန်၏၊ ဤကာမ ဂုက်တို့၏ အပြစ်သည် များပြားလှ၏-ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား သည် ဟောကြားတော်မူ၏'ဟု ဆင်ခြင်၏။

ဤသို့ ဆင်ခြင်လတ်သော် ထိုကာမဂုက်ငါးပါးတို့၏ သဘောကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း ကောင်းသော ပညာဖြင့် မြင်၍ အမျိုးမျိုးသော သဘောရှိသော ဥပေကွာမျိုးကို ရောင် ကြဉ်၍တစ်ခုတည်းသဘောရှိသောဥပေကွာမျိုးကိုသာလျှင် ပွားများ၏ ယင်းဥပေကွာ၌ လောကသားများ တပ်မက်စရာ ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို စွဲလမ်းခြင်း အကြွင်းခဲ့ ချုပ်ပြိမ်း၏(၁)

၉.၂.၊ ၃၀။ သူကြွယ်---ဥပမာအားဖြင့် ငှက်တစ်ကောင် သည် သားတစ်ကို ရှိ၍ ပျံသွားသည် ဆိုပါတော့။ သားတစ် ကို ရှိ၍ ပျံသော ထိုငှက်နောက်သို့ အခြားငှက်တို့သည် အစဉ်တစိုက် လိုက်ကုန် လိုက်ကုန်၍ထိုးဆိတ်ကြကုန်ရာ၏ သားတစ်ကို လွှတ်ရျစေကုန်ရာ၏ သူကြွယ်---သင် စဉ်းစား လော့၊ အကယ်၍ သားတစ်ကို ရှိ၍ ပျံသော ထိုငှက်သည် ထိုသားတစ်ကို လျင်စွာသာလျှင် မစွန့်လွှတ်ပြားဆုံ၊ အခြား ငှက်တို့က ထိုးဆိတ်လုယူကြခြင်းဟူသော အကြောင်း ကြောင့် သားတစ်ကို ရှိ၍ ပျံသော ထိုငှက်သည် သေခြင်းသို့ ဖြစ်စေ၊ သေလုနီးပါး ဆင်းရဲခြင်းသို့ ဖြစ်စေ ရောက်နိုင်သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ရောက်နိုင်ပါ၏"(၂)

၉.၂.၀၃၁။ "သူကြွယ်--- ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် လူ တစ်ယောက်သည် တောက်လောင်နေသော ဖြက်မီးရှူးကို ကိုင်ယူ၍ လေညာသို့ သွားသည် ဆိုပါတော့။ သူကြွယ်---သင် စဉ်းစားလော့၊ အကယ်၍ ထိုသူသည် တောက်လောင် နေသော ထိုဖြက်မီးရှူးကို လျင်မြန်စွာသာလျှင် မစွန့်လွှတ် ငြားအုံ၊ ထိုတောက်လောင်နေသော ဖြက်မီးရှူးသည် ထို သူ၏ လက်ကိုသော်လည်း လောင်နိုင်၏ လက်ရုံးကိုသော် လည်း လောင်နိုင်၏ အင်္ဂါတိုးငယ် တစ်ခုခုကိုသော်လည်း လောင်နိုင်၏ ထိုသူသည် ထိုမြက်မီးရှူး လောင်မြိုက်ခြင်း ဟူသော အကြောင်းကြောင့် သေခြင်းသို့ ဖြစ်စေ၊ သေလု နီးပါး ဆင်းနဲခြင်းသို့ ဖြစ်စေ ရောက်နိုင်သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ရောက်နိုင်ပါ၏" (၃)

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖန်တာယ်)

၉.၂.ဂ၃၂။ "သူကြွယ်--- ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် ငိုးကျီးတွင်းကြီး တစ်တွင်းရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုမီးကျီး တွင်းကြီးသည် လူတစ်ယောက်၏ အရပ်တသူ (လက်စုပ် တစ်ဖောင်)ကျော် နက်၏၊ စီးတောက် မီးစိုးကင်းသော မီးကျီးခဲတို့ဖြင့် ပြည့်နေ၏။ ထိုအခါ လူတစ်ယောက်သည် ရောက်လာ၏။ ထိုသူကို အားကောင်းသော ယောက်ျား နှစ်ယောက်တို့သည် လက်ရုံးတို့ကို အသီးအသီး ကိုင်လျက် မီးကျီးတွင်းသို့ ဆွဲငင်ကုန်၏။

သူကြွယ်---သင် စဉ်းစားလော့၊ အမှန်အားဖြင့် ထိုသူ သည် ထိုထိုဤ်ဤကိုယ်ကို ရှန်းကန်ရာသည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ရှန်းကန်ရာပါ၏ အဘယ့်ကြောင့် ဆို သော်- အရှင်ဘုရား---ထိုသူသည် 'ဝါသည် မီးကျီးတွင်း ကြီးထဲသို့ ကျငြားအံ့၊ ထိုသို့ ကျရောက်ခြင်းကြောင့် သေခြင်း သို့ ဖြစ်စေ၊ သေလုန်းပါး ဆင်းရဲခြင်းသို့ ဖြစ်စေ ရောက်လိမ့် မည်' ဟု သိသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်" (၄)

၉.၂.၈၃၃။ "သူကြွယ်--- ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် လူ တစ်ယောက်သည် မွေ့လျော်ဖွယ်ဥယျာဉ်၊ မွေ့လျော်ဖွယ် တောအုပ်၊ မွေ့လျော်ဖွယ်မြေအပြင်၊ မွေ့လျော်ဖွယ် ရေကန်တို့ကို အိပ်မက်မြင်မက်သည် ဆိုပါတော့၊ သူကြွယ် ---သင် စဉ်းစားလော့၊ ထိုသူ နိုးသည်ရှိသော် ဘာကိုမျှ မမြင်မတွေ့တော့သည် မဟုတ်လော"

#### "အရှင်ဘုရား---မမြင်မတွေ့ရတော့ပါ"(၅)

၉.၂.ဂ၃၄။ "သူကြွယ်---ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် ဟုတစ်ယောက်သည် အငှားပစ္စည်းကို ငှား၍ ပတ္တမြား နားဆောင်း ဆင်ထားသော ယာဉ်ကို တက်စီးသည် ဆိုပါ တော့၊ ထိုသူသည် ထိုအငှားပစ္စည်းကို ခြံရံလျက် ဈေးထဲသို့ သွား၏။ ထိုသူကို လူအပေါင်း ဖြင်သော အခါ 'အရင်းတို---ဤသူသည် ဥစ္စာရှိပေစွတကား၊ ဥစ္စာရှိသူတို့သည် ဥစ္စာ တို့ကို ဤသို့ပင် ခံစားကြကုန်၏'ဟု ပြောဆို၏။ ထိုသူကို ဥစ္စာရှင်တို့သည် တွေ့လေရာရာ အရပ်၌ပင်လျှင် မိမိင်ုင် ဥစ္စာတို့ကို ပြန်ယူကုန်၏။ သူကြွယ်---သင် စဉ်းစားလော့၊ ထိုသို့ ပစ္စည်းပိုင်ရှင်များက သူတို့ပစ္စည်းကို ပြန်ယူသွားကြ သည့်အတွက် ပစ္စည်းငှားသုံးသော ထိုသူသည် မခံစား ထိုက်ဘူး မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---မခံစားထိုက်ပါ၊ အဘယ့်ကြောင့် ဆို သော်- အရှင်ဘုရား--- ဉစွာရှင်တို့သည် သူတို့ပိုင်ဉစွာတို့ကို ပြန်ယူကုန်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်"(၆) ၉.၂.ဂ၃၅။ "သူကြယ်---ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် ရွာ သို့မဟုတ် နိဂုံး၏ မနီးမဝေး၌ ထူထပ်သော တောအုပ်တစ်စု ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုတောအုပ်၌ သစ်ပင်တစ်ပင်သည် ရှိုလည်း ရှို၊ များလည်း များသော အသီး ရှိ၏ မြေပေါ် ကြွေ ကျသော အသီးလည်း တစ်လုံးမှု၊ မရှိ၊ ထိုအခါ အသီးကို လို ရှင်၍ အသီးရှာလာသော လူတစ်ယောက်သည် လှည့်လည် လာရာ၏ ထိုသူသည် ထိုတောအုပ်သို့ ဝင်၍ ရှိုလည်း ရှို၊ များလည်း များသော အသီး ရှိသော ထိုသစ်ပင်ကို မြင်၏

ထိုသူသည် ဤသို့ စဉ်းစား၏ 'ဤသစ်ပင်သည် ရှိုလည်း ရှိုး များလည်း များသော အသီး ရှိ၏ မြေပေါ် ကြွေကျသော အသီးလည်း တစ်လုံးမျှ မရှိ၊ ငါသည် သစ်ပင်ပေါ် သို့ တက်နိုင်၏ ဤသစ်ပင်ပေါ် သို့ တက်၍ အလိုရှိတိုင်း စား၍ အဲပိုက်ကိုလည်း ပြည့်စေရလျှင် ကောင်းမည် ဟု စဉ်းစား၏ ထိုသူသည် တို့သစ်ပင်ပေါ် သို့ တက်၍ အလိုရှိတိုင်း လည်း စား၏ ခါးပိုက်ကိုလည်း ပြည့်စေ၏။

ထို့နောက် အသီးကို လိုချင်၍ အသီးရှာလာသော ခုတိယ လူတစ်ယောက်သည် ထက်လှစွာသော ဓားမကို ယူ၍ လှည့်လည်လာ၏ ထိုခုတိယလူသည် ထိုတောအုပ်သို့ ဝင်၍ ချိုလည်း ချိုးများလည်း များသော အသီး ရှိသော ထိုသစ်ပင် ကို မြင်၏ ထိုသူသည် ဤသို့ စဉ်းစား၏- 'ဤသစ်ပင်သည် ချိုလည်း ချိုး များလည်း များသော အသီး ရှိ၏ မြေပေါ် ကြွေကျသော အသီးလည်း တစ်လှုံးမှု မရှိ၊ ငါသည် သစ်ပင် ပေါ်သို့ မတက်နိုင်း ဝါသည် ဤသစ်ပင်ကို အငြားမှ ဖြတ် ပြီးလျှင် အလိုနိုတိုင်း စား၍ ခါးဝိုက်ကိုလည်း ပြည့်စေရလျှင် တောင်းမည်"ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုသူသည် ထိုသစ်ပင်ကို အရင်းမှပင် ဖြတ်၏။

သူကြွယ်---သင် စဉ်းစားလော့၊ ရေးဦးစွာ သစ်ပင်တက် သော သူသည် အကယ်၍ လျင်မြန်စွာ မဆင်းငြားအုံး ထိုသစ်ပင် လိသည်ရှိသော် ထိုသူ၏ လက်မှုလည်း ကျိုးနိုင် ၏၊ ခြေထောက်မှုလည်း ကျိုးနိုင်၏၊ အင်္ဂါကြီးငယ် တစ်စုနုမှု လည်း ကျိုးပုံပျက်စီးနိုင်၏၊ ထိုရေးဦးစွာ သစ်ပင်တက် နှင့်သော သူသည် သစ်ပင်လဲခြင်းကြောင့် သေခြင်းသို့ ဖြစ်စေ၊ သေလုန်းပါး ဆင်းရဲခြင်းသို့ ဖြစ်စေ ရောက်နိုင်သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---ရောက်နိုင်ပါ၏"

"သူကြွယ်---ဤအတူပင် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- `ကာမဂုက်တို့သည် သားတစ်နှင့် တူကုန်၏၊ မြက်မီးရူးနှင့် တူကုန်၏၊ မီးကျီးတွင်းနှင့် တူ ကုန်၏၊ အငှားပစ္စည်းနှင့် တူကုန်၏၊ ချိမြိန်သည့် အသီး ရှိသော သစ်ပင်နှင့် တူကုန်၏၊ 'ဤကာဝေုက်တို့၏ အပြစ် သည် များပြားလှ၏'-ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောကြား တော်မွ၏'ဟု ဆင်ခြင်၏။

ကျှံသို့ ဆင်ခြင်လတ်သော် ထိုကာမဂုက်ငါးပါးတို့၏ သဘောကို ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း ကောင်းသော ပညာဖြင့် မြင်၍ အမျိုးမျိုးသော သဘောရှိသော ဥပေကွာမျိုးကို ရောင် ကြဉ်၍ တစ်ခုတည်း သဘောရှိသော ဥပေကွာမျိုးကိုသာ ဂျာင် ပွားများ၏ ယင်းဥပေကွာ၌ လောကသားများ တပ်မကိ စရာ ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို စွဲလမ်းခြင်း အကြွင်းဖဲ့ ချုပ်ပြိမ်း ၏ (၇)

၉.၂.ဂ၃၆။ သူကြွယ်---ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သားသည် စတုတ္ထဈာန်သမာဓိကိုပင်လျှင် အစွဲပြု၍ များပြား သော ရေး၌ နေခဲ့ဖူးသော ဘဝများစွာကို ပုဧဗွနိဝါသာ နဿတိအဘိညာဉ်ဖြင့် အောက်မေ့နိုင်၏။

သူကြွယ်---ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားသည် စုတေဆဲ သတ္တဝါ၊ ပဋိသန္ဓေနဆဲ သတ္တဝါ-အစရှိသော သတ္တဝါအမျိူးမျိုးကို တေုတ္တဈာန်သမာဓိကိုပင်လျှင် အစွဲပြု၍ ဖြစ်သော ဒိဗ္ဗစကျူအဘိညာဉ်ဖြင့် မြင်၏။

သူကြွယ်---ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားသည် စတုတ္ထဈာန်သမာဓိကိုပင်လျှင် အစွဲပြု၍ အာသဝေါတရား မရှိသော အရဟတ္တခိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တခိုလ်ပညာကို ယခုဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက် ပြုလျက် ရရှိ၍ ရဟန္တာ ဗြစ်ကာ နေ၏။ သူကြွယ်---ဤဆို အပ်ပြီးသည့်အတိုင်း မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ အပ်ပြီးသည့်အတိုင်း မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ဝဝ၏။

၉.၂.၀၃၇။ သူကြွယ်---သင် စဉ်းစားလော့၊ ဤမြတ်စွာ ဘုရား၏ သာသနာတော်၌ အခါစပ်သိမ်း အကြွင်းမဲ့ အသုံး အနှုန်းပြတ်ပုံကို သင်သည် မိမိသန္တာန်၌ တွေ့မြင်၏လော"

"အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်နှင့် မြတ်စွာဘုရားသာသနာ တော်၌ အခါစပ်သိမီး အကြွင်းမဲ့ အသုံးအနုန်း ပြတ်ပုံသည် တရြားစီပါ။ အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ အခါစပ်သိမီး အကြွင်းမဲ့ အသုံးအနှန်း ပြတ်ခြင်းနှင့် ဝေးကွာလုပါ၏။ အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်တို့သည် ရှေးအခါက အယူတစ်မျိုး ရှိကုန်သော ပရိုငိုစ်တို့ကို မသိသူများ ဖြစ်ကုန်လျက် သိသူ များ-ဟု အောက်မေ့ခဲ့ကြပါကုန်၏၊ မသိသူများ ဖြစ်ကုန် လျက် သိသူများအားသာ ကျွေးမွေးထိုက်သော ဘောဇဉ်ကို ကျွေးမွေးခဲ့မိကြပါကုန်၏၊ မသိသူများ ဖြစ်ကုန်လျက် သိသူများအရာ၌ ထားခဲ့မိကြပါကုန်၏။

အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်တို့သည် ရဟန်းတို့ကိုကား သိသူများဖြစ်ကြပါကုန်လျက်မသိသူများ-ဟုအောက်မေ့ခဲ့မိ ကြပါကုန်၏၊ သိသူများ ဖြစ်ကြပါကုန်လျက် မသိသူများ အားသာ ကျွေးမွေးထိုက်သော ဘောစဉ်ကို ကျွေးမွေးခဲ့မိ ကြပါကုန်၏။ သိသူများ ဖြစ်ပါလျက် မသိသူများ၏ အရာ၌ ထားခဲ့မိကြပါကုန်၏။

အရှင်ဘုရား---ယနအခါ၌ ကျွန်ပ်တို့သည် အယူတစ်မျိုး ရှိကုန်သော ပရိဝိုစ်တို့ကို မသိသူများသာ ဖြစ်၍ မသိသူများ-ဟု အသိအမှတ်ပြုရပါကုန်တော့အံ့၊ မသိသူများသာ ဖြစ်၍ မသိသူများအားသာ ကျွေးမွေးထိုက်သော ဘောစဉ်ကို ကျွေးမွေးကြပါကုန်တော့အံ့၊ မသိသူများသာ ဖြစ်၍ မသိသူ များ၏ အရာ၌သာလျှင် ထားပါကုန်တော့အံ့။

အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်တို့သည် ရဟန်းတို့ကို သိသူ များသာဖြစ်၍သိသူများ-ဟုအသိအမှတ်ပြုပါကုန် တော့အံ့၊ သိသူများသာဖြစ်၍သိသူများအားသာကျွေးမွေးထိုက်သော ဘောဇဉ်ကို ကျွေးမွေးတြပါကုန်တော့အံ့၊ သိသူများသာ ဖြစ်၍ သိသူများ၏ အရာ၌ ထားကြပါ ကုန်တော့အံ့။

အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုင်ကို ရဟန်းတို့ အပေါ်၌ ရဟန်း-ဟု ချစ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ ရဟန်းတို့ အပေါ်၌ ရဟန်း-ဟု ကြည်ညိုခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ ရဟန်းတို့အပေါ်၌ ရဟန်း-ဟု ရှိသေခြင်းကိုလည်းကောင်း ဖြစ်စေတော်မူပါပေ၏။

အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိလှပါပေ၏ အရှင်ဘုရား--- ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ ကျွန်ုပ်ကို မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

# 9

## <u>೯</u>೦ಬನ್ನು

၉.၂.ဂ၃၈။ အခါတစ်ပါး၌ ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဇီဝက၏ သရက် ဥယျာဉ်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဇီဝကသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ ဤသို့ လျှောက်၏ "အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည်ဤသို့သော စကားကို ကြားဖူးပါ၏- 'ရဟန်းဝေါတမတို ရည်ညွှန်း၍ သတ္တာဝါကို သတ်ကြာအသားကို ရောည်ညွှန်း၍ ပြသော အသား၊ ဓိတိကို စွဲ၍ပြသောအသားကို ရောည်ညွှန်းရပါတမသည် သီလျက် သုံးဆောင် စားသောက်၏'ဟု ကြားဖူးပါ၏။ အရှင်ဘုရား---ဤသို့ပြောသော သူတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားအရ ပြောဆိုသူများ ဖြစ်ကြပါကုန်၏လော"

၉.၂.၀၃၉။ "ဇီဝက---ထိုသို့ ပြောဆိုကြသော သူတို့ သည် ဝါ၏ စကားအရ ပြောဆိုသူများ မဟုတ်ကြ၊ ငါ့ကို မဟုတ်မမှန် စွပ်စွဲကြကုန်၏။ ဇီဝက--မြင်ခြင်း၊ ကြားခြင်း၊ ယုံမှားခြင်း-ဟူသော ဤသုံးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အသားကို မသုံးဆောင်ကောင်း-ဟူ၍ ဝါ ဟောကြား၏။ ဇီဝက--- မြင်ခြင်း၊ မကြားခြင်း၊ ယုံမှားမရှိခြင်း-ဟူသော ဤသုံးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် အသားကို သုံးဆောင် ကောင်း၏-ဟူ၍ ငါ ဟောကြား၏။

၉.၂.၀၄၀။ ဇီဝက---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည်

မြို့၊ ရွာ တစ်ခုခုကို မှီ၍ နေ၏၊ ထိုရဟန်းသည် မေတ္တာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်၊ ကရုဏာနှင့်ယှဉ်သော စိတ်၊ မုဒိတာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်၊ ဥပေက္ခာနှင့် ယှဉ်သော စိတ်တို့ကို အရပ် ဆယ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏၊ ထိုရဟန်းကို သူကြွယ် တစ်ယောက်သည် ချဉ်းကပ်၍ နောက်တစ်နေ့အတွက် ဆွမ်းစားပင့်၏၊ ဇီဝက---ရဟန်းသည် လက်ခံ၏။ ထိုရဟန်း သည် နောက်တစ်နေ့ နံနက်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်လျက် သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူ၍ ထိုသူကြွယ်၏ အိမ်သို့ ချဉ်းကပ်ကာ ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ ထိုရဟန်းအား ထို သူကြွယ်သည် မွန်မြတ်သော ဆွမ်းကို ဆက်ကပ်၏။ 'ငါ့အား ဤသူကြွယ်သည် မွန်မြတ်သော ဆွမ်းကို ဆက်ကပ်လျှင် ကောင်းမည်'ဟု ဤသို့သော အကြံသည် ထိုရဟန်းမှာ မဖြစ်၊ 'ငါ့အား ဤသူကြွယ်သည် နောင်အခါ၌လည်း ဤသို့ မွန်မြတ်သော ဆွမ်းကို ဆက်ကပ်လျှင် ကောင်းမည်'ဟု လည်း အကြံ မဖြစ်၊ ထိုရဟန်းသည် ထိုဆွမ်းကို မတပ်မက် မစ္ဂဲလမ်းဘဲ ဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်၏။

ဇီဝက---သင် စဉ်းစားလော့၊ ထိုရဟန်းသည် ထိုအခါ၌ မိမိဆင်းရဲခြင်းငှာသော်လည်း စေ့ဆော်သလော၊ သူတစ်ပါး ဆင်းရဲခြင်းငှာသော်လည်း စေ့ဆော်သလော၊ မိမိ, သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်းငှာသော်လည်း စေ့ဆော်သလော" "အရှင်ဘုရား---မစေ့ဆော်ပါ"

"ဇီဝက---ထိုရဟန်းသည် ထိုအခါ၌ အပြစ် မရှိသည်သာ လျှင်ဖြစ်သော အာဟာရကို သုံးဆောင်သည် မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

"အရှင်ဘုရား--- 'ပြတ္စာသည် မေတ္တာဖြင့် နေလေ့ရှိ၍' ဟူသော ဤစကားကို တပည့်တော် ကြားဖူးပါသည်၊ အရှင် ဘုရား--- ထိုပြတ္စာကြီး-ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း-ဟု မြတ်စွာဘုရားကို ကျွန်ုင် မျက်မြင်တွေ့ ရပါသည်၊ အရှင် ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် မေတ္တာဖြင့် နေလေ့ရှိတော် မူပါမေသည် ဘုရား"

"ဇီဝက--- ဆင်းရဲ ဖြစ်ကြောင်း ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟကို ငါဘုရား အမြစ်ပြတ် ပယ်ပြီးပြီ။

ဇီဝက---သင်သည် ဤသဘောကို ရည်ရွယ်လျက် အကယ်၍ ပြောဆိုသည် ဖြစ်အုံ၊ ငါဘုရားသည် သင်၏ စကားကို နှင့်ပြ၏"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် ဤသဘောကိုပင် ရည်ရွယ်၍ ပြောဆိုပါ၏"

၉.၂.၀၄၁။ "ဇီဝက---မြတ်စွာဘုရားကို ဖြစ်စေ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တယ်ညံသားကို ဖြစ်စေ ရည်ညှန်း၍ သတ္တဝါ ကို သတ်ဖြတ်ညှဉ်းထဲသော သူကြယ်သည် ငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် များစွာသောတောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏ ထိုသူကြယ်သည် 'သွားကြ၊ ဤမည်သော သတ္တဝါကို ဆောင်ယူခဲ့ကြ'ဟု ပြော၏၊ ဤသို့ ပြောသော ဤရေးဦး စွာသော အကြောင်းကြောင့် များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏။

လည်ပင်း၌ ဖွဲ့ ချည်၍ ဆောင်ယုစ်ရသော သတ္တဝါသည် ကိုယ်ဆင်းရဲ၊ စိတ်ဆင်းရဲကို စံစားရ၏။ ဤနှစ်စုမြောက် သော အကြောင်းကြောင့်လည်း များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏။ ထိုသူသည် `သွားကြ၊ ဤသတ္တဝါကို သတ်ခဲ့ကြ'ဟု ပြော၏။ ဤသုံးခုမြောက်အကြောင်းကြောင့်လည်း များစွာ သော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏။

ထိုသူ၏ သတ်ခြင်းကို ခံရသော သတ္တဝါသည် ကိုယ် ဆင်းရဲ၊ စိတ်ဆင်းရဲကို ခံစားရ၏။ ဤလေးစုမြောက် အကြောင်းကြောင့်လည်း များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏။

ထိုသူသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖြစ်စေ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားကို ဖြစ်စေ အော်သော အသားမျိုးဖြင့် ပြစ်မှားရာ ရောက်၏၊ ဤငါးနာမြောက် အကြောင်းကြောင့်လည်း များစွာ သော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏။

ဇီဝက--- မြတ်စွာဘုရားကို ဖြစ်စေ၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားကို ဖြစ်စေ ရည်ညွှန်း၍ သတ္တဝါကို သတ်ဖြတ် ညှဉ်းဆဲသော သူသည် ဤငါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏"

## 9

## පිබුලුන්ට

၉.၂.၀၄၂။ အဓါတစ်ပါး၌ နာဠန္ဓာမြို့ ပါဝါရိကသူဌေး၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ နာဋ္ဌ၏သား နိဂက္ကသည် နာဠန္ဓာမြို့၌ များစွာသော နိဂက္ကပရိသတ်နှင့်အတူ နေ၏။

ထိုအခါ ဒီယတပဿီနိဂက္ကသည် ဖြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ နုတ်ဆက်ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အနေတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်နေ၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်နေသော ဒီယတပဿီနိဂက္ကကို မြတ်စွာဘုရားသည် "ဒီယတပဿီ----ဆုရာတို့သည် ရှိကုန် ၏ အကယ်၍ အလိုရှိမှု ထိုင်လော့"ဟု မိန့်တော်မွှ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မှုသော် ဒီဃတပဿီနိဂုဏ္ကသည် နိမ့် သော တစ်နေရာ၌ သင့်လျော်စွာ ထိုင်နေ၏၊ သင့်လျော်စွာ ထိုင်နေသော ဒီဃတပဿီနိဂုဏ္ဏကို မြတ်စွာဘုရားသည် "တပဿီ---နာဋ္ဌ၏သား နိဂုဏ္ဏသည် မကောင်းမူ ပြုခြင်း၊ မကောင်းမူဖြစ်ခြင်းတို့၌ အဘယ်မျှလောက်ကုန်သော ကံတို့ကို သတ်မှတ်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ--- 'ကံ ကံ'ဟု သတ်မှတ်ခြင်းသည် နာဋ္ဌ၏သား နိဂဏ္ဌ၏ အလေ့အကျင့် မဟုတ်၊ ငါ့ရှင်ဂေါတမ ---'ဒက် ဒက်'ဟု သတ်မှတ်ခြင်းသည်သာ နာဋ္ဌ၏သား နိဂက္က၏ အလေ့အကျင့် ဖြစ်၏"

"တပဿီ--- နာငူ၏သား နိုင်ကွာသည် မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ အဘယ်မျှလောက်ကုန်သော ဒက် တို့ကို သတ်မှတ်သနည်း"

"င့ါရှင်ဂေါတမ---နာဌဏ်သား နိဂက္ကသည် မကောင်းမှု ပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ ဒက်သုံးပါးတို့ကို သတ်မှတ် ဏ်။ အဘယ်သုံးပါးတို့နည်း ဟူမူ- ကာယဒက်၊ ဝစီဒက်နှင့် မနောဒက်တို့တည်း"

"တပဿီ---ကာယခဏ်-ဟူသည် တခြားတစ်ပါးသာ လော၊ ဝစီဒဏ်-ဟူသည် တခြားတစ်ပါးသာလော၊ မနော ဒဏ်-ဟူသည် တခြားတစ်ပါးသာလော"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ---ကာယဒက်-ဟူသည် တခြား တစ်ပါး သာတည်း၊ ဝစီဒက်-ဟူသည် တခြား တစ်ပါးသာတည်း၊ မနောဒက်-ဟူသည် တခြား တစ်ပါးသာတည်း"

"တပဿီ---ဤသို့ တရြားစီ ဖြစ်ကုန်သော ဤအက် သုံးပါးတို့တွင် မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ အဘယ်ဒက်ကို အပြစ်အကြီးဆုံး-ဟူ၍ နာငွှ၏သား နိဂက္က သည် သတ်မှတ်သနည်း။ ကာယဒက်ကိုလော၊ သို့မဟုတ် ဝစီဒက်ကိုလော၊ သို့မဟုတ် မနောဒက်ကိုလော"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ--- ကာယဒက်ကို အပြစ်အကြီးဆုံး-ဟူ၍ နာဋ္ဌဏိသား နိဂဏ္ဌသည် သတ်မှတ်၏၊ ဝစီဒက်နှင့် မနော ဒက်ကို ထိုကဲ့သို့ သေတ်မှတ်"

"တပဿီ---'ကာယဒက်'ဟု ဆိုသလော။

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ ---'ကာယဒက်'ဟု ဆို၏"

"တပဿီ---'ကာယဒက်'ဟု ဆိုသလော"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ---'ကာယဒက်'ဟု ဆို၏"

"တပဿီ---'ကာယဒက်'ဟု ဆိုသလော"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ---`ကာယဒက်´ဟု ဆို၏"

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် ဒီဃတပဿီနိဂုက္ကကို ဤစကားအရာ၌ သုံးကြိမ်တိုင်အောင် တည်စေတော်မူ၏။

၉.၂.၊ဝ၃၁၊ ဤသို့ မိန့်တော်မှသော် ဒီဃတပဿီနိဂက္က သည် မြတ်စွာဘုရားအား "ငါ့ရှင်ဂေါတမ---သင်သည်ကား မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ အဘယ်မှု လောက်သော ဒက်တို့ကို သတ်မှတ်ပါသနည်း"ဟု လျှောက် ၏။

"တပဿီ---'ဒက် ဒက်'ဟူ၍ သတ်မှတ်ခြင်းသည် ငါဘုရား၏ အလေ့အကျင့်မဟုတ်၊ တပဿီ---'ကံ ကံ'ဟူ၍ သတ်မှတ်ခြင်းသည်သာ ငါဘုရား၏ အလေ့အကျင့် ဖြစ်၏"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ--- မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်း တို့၌ အဘယ်မှုလောက်သော ကံတို့ကို သင် သတ်မှတ် သနည်း"

"တပဿီ---မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ ကံသုံးပါးတို့ကို ငါဘုရား သတ်မှတ်၏၊ အဘယ်ကံသုံးပါး တို့နည်း ဟူမှ- ကာယကံ၊ ဝစီကံနှင့် မနောက်တို့တည်း"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ---ကာယကံ-ဟူသည် တခြား တစ်ပါး လော၊ ဝစိတံ-ဟူသည် တခြား တစ်ပါးလော၊ မနောကံ-ဟူသည် တခြား တစ်ပါးလော"

"တပဿီ---ကာယကံ-ဟူသည် တရြားတစ်ပါးသာ တည်း၊ ဝစီကံ-ဟူသည် တရြားတစ်ပါးသာတည်း၊ မနောကံ-ဟူသည် တရြားတစ်ပါးသာတည်း" "င့ါရှင်ဂေါတမ--- ဤသို့ တခြားစီဖြစ်ကုန်သော ဤကံ သုံးပါးတို့တွင် ကောင်းမူပြုခြင်း၊ ဖကောင်းမူဖြစ်ခြင်းတို့၌ အဘယ်ကံကို အပြစ်အကြီးဆုံး-ဟူ၍ သင် သတ်မှတ်ပါ သနည်း၊ ကာယကံကိုလော၊ သို့မဟုတ် ဝစီကံကိုလော၊ သို့မဟုတ် မနောကံကိုလော"

"တပဿီ---ဤသို့ တရြားစီဖြစ်ကုန်သော ဤကံသုံးပါး တို့တွင် မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ မနော ကံကို အပြစ်အကြီးဆုံး-ဟု ငါဘုရား သတ်မှတ်၏၊ ကာယ ကံနှင့် ဝစီကံကို ထိုကဲ့သို့ သေတ်မှတ်"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ---'မနောကံ'ဟု ဆိုသလော"

"တပဿီ---'မနောကံ'ဟု ဆို၏"

``င့ါ့ရှင်ဂေါတမ---`မနောကံ´ဟု ဆိုသလော´´

"တပဿီ---'မနောကံ'ဟု ဆို၏"

"ငါ့ရှင်ဂေါတမ---'မနောကံ'ဟု ဆိုသလော"

"တပဿီ---'မနောကံ'ဟု ဆို၏"

ဤသို့လျှင် ဒီယတပဿီနိဂဏ္ဍသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဤစကားအရာ၌ သုံးကြိစ်တိုင်အောင် တည်စေ၍ နေရာမှ ထကာ နာဋ္ဌဏ်သား နိဂဏ္ဌထဲသို့ ရှဉ်းကပ်လေ၏။

၉.၂.ဂ၄၄။ ထိုအခါ နာငူ၏သား နိဂက္ဘာသည် ဥပါလိ သူကြွယ်အမှူးရှိသော တလက်နိရွာသား များစွာသော လူ ပရိသတ်နှင့်အတူ နေ၏။ နာငူ၏သားနိဂက္ဘာသည် အဝေးက လာသော ဒီယတပဿိနိဂက္ဘာကို မြင်၍ ဒီယတပဿိနိဂက္ဘာ အား "တပဿိ---သင်သည် ယခု နေ့စင်းကြောင်တောင်၌ ဘယ်အရပ်မှ လာခဲ့သနည်း"

"အရှင်---ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဂေါတမထံမှ လာခဲ့ပါ၏"

"တပဿီ---သင်နှင့် ရဟန်းဂေါတမတို့ တစ်စုံတစ်ခု သော စကားပြောဟောမှု ဖြစ်ခဲ့သလော"

"အရှင်---ဖြစ်ခဲ့ပါ၏"

"တပဿီ---သင်နှင့် ရဟန်းဂေါတမတို့ အဘယ်သို့လျှင် စကားပြောဟောမှု ဖြစ်ခဲ့သနည်း"

ထိုအခါ ဒီယတပဿီနိဂက္ကသည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ စကားပြောဟောမှု ဖြစ်ခဲ့သမျှအားလုံးကို နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကအား ပြောကြားလေ၏။ ဤသို့ ပြောကြားသော် နာဋ္ဌဏ်သား နိဂုက္ဘသည် ဒီယ တပဿီနိဂုက္ဘအား "တပဿီ---ကောင်းလေစွ၊ ကောင်း လေစွ၊ အကြားအမြင် ဗဟုသုတရှိသော၊ ဆရာ၏ အဆုံးအမ ကို ကောင်းစွာသာလျှင် သိသော တပည့်၏ ထုံးတမ်းစဉ်လာ အတိုင်းသာလျှင် သင်သည် ရဟန်းဂေါတမအား ပြောကြား ခဲ့ပေ၏၊ ဤသို့ ကြီးမားသော ကာယဒက်ကိ ထောက်၍ သေးငယ်သော မနောဒက်သည်အဘယ်မှာ ပြောပလောက် မည်နည်း၊ အမှန်အားဖြင့် ကာယဒက်သည်သာလျှင် မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ အပြစ်ကြီး၏၊ ဝစီဒင်္ကာနှင့် မနောဒက်သည် ထိုကဲ့သို့ အပြစ်ကြီး၏၊

၉.၂.၀၄၅၊ ဤသို့ ဆိုသော် ဥပါလိသုကြွယ်သည် နာဋ္ဌ၏ သား နိုဂက္ကကို- "အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ် ယခု သွားပါအုံ၊ ဤစကားအရာ၌ ရဟန်းဂေါတမအား အပြစ်တင်ရေးပါအုံ၊ ရဟန်းဂေါတမသား အပြစ်တင်ရေးပါအုံ၊ ရဟန်းဂေါတမသည် တပဿီအရှင်ကောင်းအား ပေးထား သည့် ကတိအတိုင်း ဆက်လက် တည်ရှိပြားအုံ၊ အားရှိသော ယောက်ျားသည် အမွေးရှည်သော သိုးကို အမွေးတို့၌ ကိုင်တွယ်၍ ရေးရှ ဆွဲငင်ရာသကဲ့သို့၊ ထက်ဝန်းကျင်မှ ဆွဲငင်ရာသကဲ့သို့၊ ကျွံအတူ ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဂေါတမကို မိဖိ၏ အယူဝါဒဖြင့် ရဟန်း ဂေါတမ၏ အယူဝါဒဖြင့် ရဟန်း

ဥပမာ တစ်နည်းအားဖြင့် သေတင်းကုပ်၌ အမှုကိစ္စကို လုပ်သော စွန်အားရှိသော ယောက်ျားသည် ကြီးစွာသော သေတင်းကုပ်၌ ခင်းထားသော ဗျာကို နက်လှစွာသော ရေအိုင်၌ ချ၍ အစွန်း၌ ကိုင်လျက် ရှေးရှု ဆွဲငင်ရာသကဲ့သို့၊ ထက်ဝန်းကျင်မှ ဆွဲငင်ရာသကဲ့သို့၊ ထိုမှဤမှ မွေ့ယမ်း ဆွဲငင်ရာသကဲ့သို့ ဤအတူ ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဂေါ်တမကို မိမိအယူဝါဒဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ၏ အယူဝါဒကို ရှေးရှ ဆွဲငင်ပါအံ့၊ ထက်ဝန်းကျင်မှ ဆွဲငင်ပါအံ့၊ ထိုမှဤမှ ဆွဲငင်ပါ အံ့။ ဥပမာ တစ်နည်းအားဖြင့် ခွန်အားရှိသော သေသောက် ကြူးသည် ခွက်ကို အစွန်း၌ ကိုင်တွယ်၍ အောက်သို့ နှိပ်ကာ ပွတ်တိုက်ရာသကဲ့သို့၊ အထက်သို့မြှောက်ကာ ပွတ်တိုက်ရာ သကဲ့သို့၊ ဓါတွက်ရာသကဲ့သို့ ဤအတူ ကျွန်ပ်သည် ရဟန်း ဂေါတမကို မိမိ၏ အယူဝါဒဖြင့် ရဟန်းဂေါတမ၏ အယူဝါဒ ကို အောက်သို့ နှိပ်ကာ ပွတ်တိုက်ပါအံ့၊ အပေါ်သို့ မြှောက်ကာ ပွတ်တိုက်ပါအံ့၊ ခါတွက် မွေ့ယမ်းပါအံ့။ ဥပမာ တစ်နည်းအားဖြင့် အသက်ခြောက်ဆယ်ရှိ၍ အားယုတ် နေသော ဆင်ပြောင်ကြီးသည် နက်လှစွာသော လေးထောင့် ရေကန်သို့ သက်ဆင်း၍ သာကစောဝိကမည်သော ကစား မျိုးကို ကစားသကဲ့သို့ ထို့အတူ ကျွန်ပ်သည် ရဟန်းဂေါတမ ကို သာကဓောဝိကကစားမျိုးနှင့် တူသော ကစားခြင်းကို ကစားပါအုံ။ အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ် ယခု သွားပါအုံ၊ ဤစကား အရာ၌ ရဟန်းဂေါတမအား အပြစ်တင်ချေပါအုံ"ဟု ဆို၏။

"သူကြွယ်---သင် သွားလော့၊ ဤစကားအရာ၌ ရဟန်း ဂေါတမအား အပြစ်တင်ရေရလော့၊ သူကြွယ်---ရဟန်း ဂေါတမအား ငါ ဖြစ်စေ၊ ဒီယတပဿီနိဂတ္ဟ ဖြစ်စေ၊ သင် ဖြစ်စေ အပြစ်တင်သင့်နေပြီ"ဟု ဆို၏

၉.၂.ဂ၄၆။ ဤသို့ ဆိုသော် ဒီဃတပဿိနိဂဏ္ဍသည် နာဋ္၏သား နိဂဏ္ဍအား- "အရှင်ဘုရား--- ရဟန်းဂေါတမေ အားဥပါလိသူကြွယ်အပြန်တင်မည်ကို ကျွန်ုပ် မနစ်သက်ပါ။ အရှင်ဘုရား--- ရဟန်းဂေါတသေည် လှည့်ပတ်တတ်၏ တိတ်ညှို့၍ လှည့်ပတ်ခြင်းအတတ်ကို တတ်၏ ယင်း အတတ်ဖြင့် အယူတစ်မျိုးရှိသော သူတို့၏ တပည့်တို့ကို ညှို့တတ်၏"ဟု ပြော၏။

"တပသီ---ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ဥပါလိ သူကြွယ် ရောက်နိုင်စရာအကြောင်း မရှိ။ ဥပါလိသူကြွယ်၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ရဟန်းဂေါတမသာ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်း ရှိ၏။ သူကြွယ်--- သင် သွားလော့၊ ဤစကား အရာ၌ ရဟန်းဂေါတမအား အပြစ်တင်ရေးလော့။ သူကြွယ် --- ရဟန်းဂေါတမအား ဝါ ဖြစ်စေ၊ ဒီယတပဿီ နိုဂက္က ဖြစ်စေ၊ သင် ဖြစ်စေ အပြစ်တင်သင့်နေပြီ"

ဒီဃတပဿီနိဂဏ္ကသည် နာဋ၏သား နိဂဏ္ကအား သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ထိုသို့ ပြော၏၊ နာဋ၏သား နိဂဏ္ကသည် ဒီဃတပဿီနိဂဏ္ကစကားကို သုံးကြိမ်လုံး ပယ်ကာ ဥပါလိ သူကြွယ်ကို မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ လွှတ်လိုက်၏။

"အရှင်ဘုရား---ကောင်းပါပြီ"ဟု ဆိုကာ ဥပါလိသူကြွယ် သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွား၏။

မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်သော အခါ ရှိသေစွာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုး၍ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာ ဘုရားအား "အရှင်ဘုရား--- ဒီယတပဿိနိဂဏ္ဍသည် ဤအရပ်သို့ လာပါသလော"ဟု လျှောက်၏။

"သူကြွယ်--- ဒီယတပဿီနိဂဏ္ကသည် ဤအရပ်သို့ လာ၏"

"အရှင်ဘုရား---အရှင်ဘုရားနှင့် ဒီယတပဿီနိဂက္ကတို့ တစ်စုံတစ်စုသော စကားပြောဟောမူ ဖြစ်ခဲ့ပါသလော"

"သူကြွယ်--- ဖြစ်ခဲ့၏"

"အရှင်ဘုရား---အရှင်ဘုရားနှင့် ဒီယတပဿီနိုဂဏ္ဌတို့ အဘယ်သို့လျှင် စကားပြောဟောမူ ဖြစ်ခဲ့ပါသနည်း"

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒီယတပဿီနိဂဇ္ဃာနှင့် စကားပြောဟောမှု ဖြစ်ခဲ့သမျှအားလုံးကို ဥပါလိသူကြွယ် အား ပြောပြတော်မူ၏။

၉.၂.၀၄ဂု၊ ဤသို့ ပြောပြတော်မူသော် ဥပါလိသူကြွယ် သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်၏- "အရှင်ဘုရား ---ဒီယတပဿီနိဂုဏ္က ပြောကြားသည့်အတိုင်း မနောဒက် သည်သာ အပြစ်ကြီး၏"

"သူကြွယ်---သင်သည် မှန်ကန်သော သစ္စာ၌ တည်၍ အကယ်၍ ပြောဆိုပြားအဲ့၊ ဤအကြောင်းအရာ၌ ငါတို့ စကားထွေးနွေးမှု ခြစ်နိုင်၏"

"အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် မှန်ကန်သော သစ္စာ၌ တည်၍ ပြောဆိုပါအုံ၊ ဤအကြောင်းအရာ၌ ကျွန်ုပ်တို့ စကားဆွေးနွေးမှု ဖြစ်ပါစေ"

၉.၂.၀၄၈၊ "သူကြွယ်---နိဂက္ကတစ်ယောက်သည် အနာနှိပ်စက် စံနေရ၏၊ ဆင်းရဲနေ၏၊ ပြင်းစွာ နာနေ၏ ရေအေးကို ပယ်၍ ရေနွေးကိုသာ သုံးဆောင်လေ့ ရှိ၏၊ ထိုနိဂက္ကသည် ရေအေးကို မရသည် ဖြစ်၍ သေလေရာ၏၊ သူကြွယ်---နာဋ္ဌ၏သား နိဂက္ကသည် ဤသေသူ နိုဂက္ဘကို အဘယ်အရပ်၌ ဖြစ်၏-ဟု သတ်မှတ်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ခိတ်စွဲလမ်း၍ ဖြစ်သော နတ်မည်သည် ရှိ၏၊ ထိုနတ်မျိုးတို့၌ ထိုနိုဂဏ္ဍသည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ဖြစ်ခြင်း သည် အဘယ်ကြောင့်နည်း ဟူမူ အရှင်ဘုရား---ထိုသူသည် စိတ်စွဲလမ်း၍ သေသောကြောင့်ပါတည်း"

"သူကြွယ်---စဉ်းစားလော့၊ သူကြွယ်---စဉ်းစား၍ သင် ပြောလော့၊ သင်၏ ရှေ့စကားနှင့် နောက်စကား၊ နောက် စကားနှင့် ရှေ့စကား မစပ်ဟပ်မိဘဲ ရှိရေ၏။ သူကြွယ်---သင်သည် 'အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်သည် မှန်ကန်သော သစ္စာ၌ တည်၍ ပြောဆိုပါအံ့၊ ဤအကြောင်းအရာ၌ ကျွန်ပ် တို့ စကားဆွေးနွေးမှု ဖြစ်ပါစေ'ဟု ဤစကားကို ပြောခဲ့သည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်ဆိုသော် လည်း အမှန်အားဖြင့် မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှု ဖြစ်ခြင်းတို့၌ ကာယဒက်သည်သာလျှင် အပြစ်ကြီးပါ၏။ ဝစီဒက်နှင့် မနောဒက်သည် ထိုကဲ့သို့ အပြစ်မကြီးပါ" ၉.၂.ဂ၄၉။ "သူကြွယ်---နာဋ္ဌဏ်သား နိဂုက္ပသည် တော့ စည်းခြင်း လေးမျိုးဖြင့် တော့ စည်းနေ၏ အလုံးစုံသော ရေအေးကို ပယ်၏ အလုံးစုံသော မကောင်းမှုကို တားမြစ် နေ၏ အလုံးစုံသော မကောင်းမှုကို တားမြစ်ခြင်းဖြင့် ခါတွက် ထား၏ အလုံးစုံသော မကောင်းမှုကို တားမြစ်ခြင်း ပျံ့နှံ့နေ ၏။ ထိုနာဋ္ဌဏ်သား နိုဂုက္ပသည် ရှေ့သို့ သွားသည်ရှိသော် နောက်သို့ ဆုတ်သည်ရှိသော် များစွာသော သတ္တဝါငယ် တို့ကို သေတျေမျက်စီးစေ၏။ သူကြွယ်---ထိုသို့ သေစေ ခြင်း၏ အကျိုးကို အဘယ်သို့သော အကျိုးမျိုး-ဟု နာဋ္ဌ၏ သား နိုဂုက္က သတ်မှတ်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- စိတ်စေတနာ မရှိသည်ဖြစ်၍ ကြီးသော အပြစ်ရှိ၏-ဟု နာဋ္ဌ၏သား နိဂက္ကသည် သေတ်မှတ်ပါ"

"သူကြွယ်---အကယ်၍ စိတ်စေတနာ ရှိငြားအံ့၊ အဘယ် သို့ ဖြစ်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- အပြစ်ကြီးပါ၏"

"သူကြွယ်---စိတ်စေတနာကို နာဋ္ဌဏ်သား နိဂုက္ကသည် အဘယ်ဒက်-ဟု သတ်မှတ်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- စိတ်စေတနာကို မနောဒက်-ဟု သတ်မှတ်ပါ၏"

"သူကြွယ်--- စဉ်းစားလော့၊ သူကြွယ်---စဉ်းစား၍ သင် ပြောကြားလော့။ သင်၏ ရှေ့စကားနှင့် နောက်ကေား၊ နောက် စကားနှင့် ရှေ့စကား မစပ်ဟဝ်မိဘဲ ရှိချေ၏၊ သူကြွယ်---သင်သည် အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်သည် မှန်ကန်သော သစွာ၌ တည်၍ ပြောဆိုပါအုံ၊ ဤအကြောင်းအရာ၌ ကျွန်ုပ်တို့ စကား ဆွေးနွေးမှု ဖြစ်ပါစေ'ဟု ဤစကားကို ပြောခဲ့သည် မဟုတ် ပါလော"

"အရှင်ဘုရား--- အရှင်ဘုရား ဤသို့ မိန့်ကြားသော် လည်း အမှန်အားဖြင့် မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှု ဖြစ်ခြင်းတို့၌ ကာယဒက်သည်သာလျှင် အပြစ်ကြီးပါ၏ ဝစီဒက်နှင့် မနောဒက်သည် ထိုကဲ့သို့ အပြစ်မကြီးပါ"

၉.၂.ဂ၅ဂ။ "သူကြွယ်---ဤနာဠန္ဒာမြို့သည် စည်ပင် သည်၊ ဝပြောသည်၊ များစွာသော လူရှိသည်၊ စည်ကားသည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဘုရား---မှန်ပါ၏၊ ဤနာဠန္ဒာမြို့သည် စည်ပင် ပါ၏၊ ဝပြောပါ၏၊ များစွာသော လူရှိပါ၏၊ လူစည်ကားပါ၏"

"သူကြွယ်---လူတစ်ယောက်သည် သန်လျက်မိုး၍

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာယ်)

လာသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူသည် 'ဝါသည် ဤနာဌန္ဓာမြို့၌ ရှိသမျှ သတ္တဝါတို့ကို တစ်ခကချင်း တစ်မှဟုတ်ချင်းဖြင့် တစ်ခုတည်းသော အသားစု အသားပုံ ဖြစ်အောင် ပြုပါအုံ'ဟု ဆိုငြားအုံ။

သူကြွယ်---ထိုသူသည် ဤနာဠနာမြို့၌ ရှိသမှု သတ္တဝါ တို့ကို တစ်ကေရှင်း တစ်မှဟုတ်ချင်း တစ်ခုတည်းသော အသားစု အသားပုံ ဖြစ်အောင် ပြုခြင်းမှာ စွမ်းနိုင်ပါမည် လော"

"အရှင်ဘုရား--- လူတို့သည် ဆယ်ယောက် ဖြစ်စေ၊ နှစ်ဆယ် ဖြစ်စေ၊ သုံးဆယ် ဖြစ်စေ၊ လေးဆယ် ဖြစ်စေ၊ ငါးဆယ် ဖြစ်စေ ဤနာင္တန္မာမြို့၌ ရှိသမှု၊ သတ္တဝါတို့ကို တစ်ကေချင်း တစ်မှဟုတ်ချင်း တစ်စုတည်းသော အသားစု အသားပုံဖြစ်အောင်ပြုခြင်းငှာမစွစ်းနိုင်ပါကုန်၊တစ်ယောက် တည်းသော လူက ထိုကဲ့သို့ ပြုလုပ်ခြင်းငှာ မစွင်းနိုင်ပုံမှာ ဆိုစွယ်ပင် မရှိပါ"

"သူကြွယ်---စိတ်တန်ခိုးရှိသော သမကဖြစ်စေ၊ ခြာဟွက ဖြစ်စေ လာသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူသည် 'ငါသည် ဤ နာဥန္ဓာမြို့ကို တစ်ကြိမ် စိတ်ဆိုးကာမှုဖြင့် ပြာဖြစ်အောင် ပြအဲ့'ဟု ဆိုငြားအဲ့။

သူကြွယ်--- စိတ်တန်ခိုးရှိသော ထိုသမက၊ ပြာပဂွက သည် ဤနာဠန္ဒာမြို့ကို တစ်ကြိမ် စိတ်ဆိုးကာမှုဖြင့် ပြာ ဖြစ်အောင် ပြုခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်မည်လော"

"အရှင်ဘုရား--- နာင္ခန္ဓာကဲ့သို့ မြို့ဆယ်မြို့တို့ကို ဖြစ်စေ၊ မြို့နှစ်ဆယ်တို့ကို ဖြစ်စေ၊ မြို့သုံးဆယ်တို့ကို ဖြစ်စေ၊ မြို့လေးဆယ်တို့ကို ဖြစ်စေ၊ မြို့ငါးဆယ်တို့ကို ဖြစ်စေ စိတ်တန်ခိုးရှိသော ထိုသမေဂ၊ ပြာပ၇ကသည် တစ်ကြိမ် စိတ်ဆိုးကာမှုဖြင့်ပင် ပြာဖြစ်အောင် ပြုခြင်းမှာ စွမ်းနိုင်ပါ၏။ သေးငယ်သော တစ်ခုတည်းသော နာင္ခန္ဓာမြို့ကိုကား အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရာ ရှိပါမည်နည်း"

"သူကြွယ်---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင် စဉ်းစားလော့၊ သူကြွယ်
--- စဉ်းစား၍ သင် ပြောလော့၊ သင်၏ ရှေ့စကားနှင့် နောက်
စကား၊ နောက်စကားနှင့် ရှေ့စကား မစင်ဟင်စိဘဲ ရှိချေ၏၊
သူကြွယ်---သင်သည် 'အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်သည် မှန်ကန်
သော သစ္စာ၌ တည်၍ ပြောဆိုပါအုံ၊ ဤအကြောင်းအရာ၌
ကျွန်ုပ်တို့ စကားဆွေးနွေးမှု ဖြစ်ပါစေ'ဟု ဤစကားကို
ပြောဆိုခဲ့သည် မဟုတ်ပါလော"

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ဤသို့ မိန့်ကြားသော် လည်း မကောင်းမှုပြုခြင်း၊ မကောင်းမှုဖြစ်ခြင်းတို့၌ ကာယ ဒက်သည်သာလျှင် အပြစ်ကြီးပါ၏၊ ဝစီဒက်နှင့် မနောဒက် သည် ထိုကဲ့သို့ အပြစ်မကြီးပါ"

၉.၂.၈၅၁။ "သူကြွယ်---သင်သည် ဒဏ္ဍကီတိုင်း၊ ကာလိင်္ဂတိုင်း၊ မရွှတိုင်း၊ မာတင်္ဂတိုင်းတို့ တောအတိ ဖြစ်နေသည်-ဟု ကြားဖူးသလော"

"အရှင်ဘုရား---ကြားဖူးပါ၏"

"သူကြွယ်---အဘယ်သို့လျှင် သင် ကြားဖူးသနည်း၊ အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ထိုတိုင်းတို့ တောအတိ ခြစ်နေ သည်-ဟု ကြားဖူးသနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် ရသေ့တို့၏ စိတ်ဆိုးခြင်း ကြောင့် ထိုတိုင်းတို့ တောအတိ ဖြစ်နေသည်-ဟု ကြားဖူး ပါ၏"

"သူကြွယ်---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင် စဉ်းစားလော့၊ သူကြွယ်
---စဉ်းစား၍ သင် ပြောကြားလော့။ သင်၏ ရေှ့စကားနှင့် နောက်စကား နောက်စကားနှင့် ရှေ့စကား မစပ်ဟပ်စိဘဲ ရှိချေ၏။ သူကြွယ်---သင်သည် အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် မှန်ကန်သော သစ္စာ၌ တည်၍ ပြောဆိုပါအုံ၊ ဤ အကြောင်း အရာ၌ ကျွန်ုပ်တို့ စကားဆွေးနွေးမှု ဖြစ်ပါစေ'ဟု ဤစကား ကို ပြောဆိုခဲ့သည် မဟုတ်ပါလော"

၉.၂.၁၅၂။ "အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် ရေးဦးစွာသော ဥပမာဖြင့်ပင်ကျွင် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားကို နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်လုပါပြီ၊ သို့သော်လည်း ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဤဆန်းကြယ်လှစွာသော မြေကြားတော်မူခြင်းကို ကြားနာလို၍ မြတ်စွာဘုရားကို ဤဆိုခဲ့သည့်တိုင်း ဆန့်ကျင် ဘက်ကဲ့သို့ ဖတ်ခဲ့မြင် ပြုမိပါ၏။

အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ် သော ဥပါသကာ--ဟု မှတ်တော်မူပါ"

၉.၂.၀၅၃။ "သူကြွယ်---စုးစမ်းဆင်ခြင်၍ ပြုလော့၊ သင်တို့ကဲ့သို့ ထင်ရှားကျော်စောသော သူတို့အတွက် စုးစမ်း ဆင်ခြင်၍ ပြုခြင်းသည် ကောင်း၏"

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်ကို 'သူကြွယ် ---စုးစမ်းဆင်ခြင်၍ ပြုလော့၊ သင်တို့ကဲ့သို့ ထင်ရှား ကျော်စောသော သူတို့အတွက် စုးစမ်းဆင်ခြင်၍ ပြုခြင်း သည် ကောင်း၏'ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ဤစကားဖြင့်လည်း ကျွန်ပ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား အတိုင်းထက် အလွန် ကြည်ညိုပါ၏၊ နှစ်သက်ပါ၏၊ အရှင်ဘုရား---အခြားအယူ ရှိသော တိတ္တိတို့သည် ကျွန်ပ်ကဲ့သို့သော တပည့်ကို ရခဲ့ သော် 'ဥပါလိမည်သော သူကြွယ်သည် ငါတို့၏ တပည့် အဖြစ်သို့ ရောက်၏'ဟု နလုံးသွင်းကာ နာဋ္ဌနာတစ်မြို့လုံး ကို တံခွန်အောင်လံ စိုက်ထောင်ကုန်ရာပါ၏၊ ထိုသို့ ဖြစ် ပါလျက်လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်ကို 'သူကြွယ်---စူးစမ်းဆင်ခြင်၍ ပြုလော့၊ သင်တို့ကဲ့သို့ ထင်ရှားကျော်စော သော သူတို့အတွက် စူးစမ်းဆင်ခြင်၍ ပြုခြင်းသည် ကောင်း ၏'ဟု မိန့်တော်မူ၏။ အရှင်ဘုရား---ထိုကျွန်ပ်သည် နှစ် ကြိမ်မြောက်လည်း မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏၊ တရားတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏၊ သံဃာတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟု မှတ်တော်မူပါ"

၉.၂.ဂ၅၄။ "သူကြွယ်---ရှည်စွာသော နေ့ညဉ့်ပတ်လုံး သင်၏အိမ်သည် နိဂဏ္ဍတို့၏ ရေတွင်းသဖွယ် ဖြစ်ခဲ့ သောကြောင့် ကင်ရောက်လာသော ထိုနိဂဏ္ဍတို့အား ဆွမ်းလူ။ရမည်ကို သတိဖြလော့"

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်ကို 'သူကြွယ် ရှည်စွာသော နေ့ညဉ့်ပတ်လုံး သင်၏အိမ်သည် နိဂဏ္ဍတို့၏ ရေတွင်းသဖွယ် ဖြစ်ခဲ့သောကြောင့် ကပ်ရောက် လာသော ထိုနိုဂဏ္ကတို့အား ဆွမ်းလျှရမည်ကို သတိ ပြု လော့'ဟု မိန့်တော်မှု၏။ ဤစကားဖြင့်လည်း မြတ်စွာ ဘုရားအား အတိုင်းထက်အလွန် ကြည်ညိုပါ၏၊ နှစ်သက် ပါ၏၊ အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်သည် ဤစကားကို ကြားဖူး ပါသည်-ရဟန်းဂေါတမသည် ဝါ့အားသာလျှင် အလျကို ပေးလှူထိုက်၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့အား အလှူကို မပေး လှူထိုက်၊ ငါ့တပည့်သားတို့အားသာလျှင် အလှူကို ပေးလှူ ထိုက်၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့၏ တပည့်သားတို့အား အလူူကို မပေးလူူထိုက်၊ ငါ့အား လူူသော အလူူသည် သာလျှင် အကျိုးကြီး၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့အား လုူသော အလူူသည် အကျိုးမကြီး၊ ငါ့တပည့်သားတို့အား လူူသော အလူူသည်သာလျှင် အကျိုးကြီး၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့၏ တပည့်သားတို့အား လူူသော အလူူသည် အကျိုးမကြီးဟု ဟောတော်မူ၏'ဟူသော စကားကို ကြားဖူးပါသည်။ သို့သော်လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ပ်ကို နိဂဏ္ဌတို့ အားလည်း ပေးလှူစေတော်မူ၏။ တပည့်တော်တို့သည် ထိုအလူျပေးခြင်း၌ အခါကာလကို သိပါကုန်အံ့၊ အရှင် ဘုရား--- ထိုတပည့်တော်သည် သုံးကြိမ်မြောက်လည်း မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ တရားတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ သံဃာတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တော်ကို ယနေ့မှ ရ၍ အသက် ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟု မှတ်တော်မူပါ"

၉.၂.၀၅၅။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဥပါလိ သူကြွယ်အား ဒါနနှင့် စပ်သော စကား-စသည်ကို ဟောပြ တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဥပါလိသူကြွယ်မှာ နူးညံ့ သော စိတ် ရှိသည်ကို သိတော်မူသော အခါ မြတ်စွာဘုရား တို့၏ သာမုတ္တံသိကတရား (ကိုယ်တိုင်ထုတ်ဖော် သိမြင်ပြီး သော တရား) ဒေသနာတော်ကို ဟောကြားတော်မူလျက် သစ္စာလေးပါးကို ပြတော်မူ၏။ မည်းညစ်ခြင်းကင်း၍ ဖြူ စင်သော အဝတ်သည် ဆိုးရည်ကို ကောင်းစွာ ခံယူသကဲ့သို့ ထို့အတူ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် ဥပါလိသူကြွယ်မှာ "ဖြစ်ခြင်း သဘောရှိသော တရားအားလုံးသည် ချုပ်ခြင်းသဘော ရှိ၏"ဟု သိသော သောတာပတ္ထိမဂ်ဉာက် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုအခါ ဥပါလိသူကြွယ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင် ဘုရား---ယစုအခါ တပည့်တော်တို့ သွားပါကုန်အံ့၊ တပည့် တော်တို့သည် များသော ကိစ္စ ရှိပါကုန်၏"ဟု လျောက်၏။ "သူကြွယ်---သင် သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရား သည် မိန့်တော်မူ၏။

၉.၂.၀၅၆။ ထိုအခါ ဥပါလိသူကြွယ်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ စကားကို နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်၍ နေရာမှ ထလျက် ပြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိခိုး၍ အရှိအသေပြုကာ မိမိ အိမ်သို့ ပြန်သွားပြီးလျှင် တံခါးစောင့်ကို ပြောဆို၏ "တံခါး စောင့်---ယနေ့မှ စ၍ နိဂဏ္ထယောက်ျား၊ နိဂဏ္ဌမိန်းမတို့ အတွက် တံခါးကို ပိတ်ထား၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဒါယကာ၊ ဒါယိကာမတို့အတွက် တံခါးကို ဇွင့် ထား၏၊ အကယ်၍ တစ်စုံတစ်ယောက်သော နိုဂဂ္ဂာသည် လာငြားအံ့၊ ထိုနိဂဏ္ဌကို သင်သည် ဤသို့ ပြောကြားလော့-'အရှင်---ရပ်ဦးလော့၊ မဝင်ပါလင့်၊ ယနေ့မှ စ၍ ဥပါလိ သူကြွယ်သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ကပ် ရောက်၏၊ နိဂက္ကယောက်ျား၊ နိဂက္ကမိန်းမတို့အတွက် တံခါးကို ဝိတ်ထား၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဒါယကာ၊ ဒါယိကာမတို့အတွက် တံခါးကို ဗွင့်ထား၏၊ အရှင် ---အရင်သည် အကယ်၍ ဆွမ်းအလိုရှိပြားအံ့၊ ဤနေရာ ၌ပင် ရပ်ပါလော့၊ ဤနေရာသို့ အရှင်တို့အတွက် ဆောင်ယူ လာပါကုန်လိမ့်မည်'ဟု ဤသို့ ပြောကြားလော့"ဟု ပြော ဆို၏။ "အရှင်---ကောင်းပါပြီ" ဟု တံခါးစောင့်သည် ၁ပါလိ သူကြွယ်၏ စကားကို နာခံ၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

၉.၂.၀၅၇။ "ဥပါလိသူတြွယ်သည် ရဟန်းဂေါတမဏ် တပည့်အဖြစ်သို့ ကဝ်ရောက်လေပြီတဲ့"ဟု ဒီယတပဿီ နိဂက္ကသည် ကြားလေ၏ ထိုအခါ ဒီယတပဿီနိဂက္ကသည် နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကထံသို့ သွား၍ နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကကို "အရင်--- ဥပါလိသူတြယ်သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့် အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်လေပြီတဲ့'ဟု ကျွန်ုပ် ကြားရ၏"ဟု ပြောကြား၏။ "တပဿီ--- ဥပါလိသူကြွယ်သည် ရဟန်း ဂေါတမ၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်း မရှိ။ ရဟန်းဂေါတမသည်သာ ဥပါလိသူကြွယ်၏ တပည့်အဖြစ် သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်းရှိ၏"ဟု ပြောဆို၏။ ဒီယ တပဿီနိဂက္ကသည် နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကကို သုံးကြိမ်တိုင် အောင် ထိုသို့ ပြော၍ နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကကလည်း မဖြစ်နိုင် ကြောင်း သုံးကြိမ်တိုင်အောင်ပင် ပြန်ပြော၏။

"အရှင်---ဥပါလိသူကြွယ်သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်သည်၊ မကပ်ရောက်သည်ကို သိရအောင် ကျွန်ုပ် ယခု သွားပါအုံ"

"တပဿီ---ဥပါလိသူကြွယ် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့် အဖြစ်သို့ ကဝ်ရောက်သည်၊ မကဝ်ရောက်သည်ကို သိရ အောင် သင် သွားလော့"

၉.၂.၀၅၈။ ထိုအခါ ဒီဃတပဿီနိုဂဏ္ဍသည် ဥပါလိ
သူကြွယ်၏ အိမ်သို့ ချဉ်းကပ်လေ၏။ တံခါးစောင့်သည်
လာနေသော ဒီဃတပဿီနိုဂဏ္ဌကို အဝေးမှ မြင်လျှင်
ဒီဃတပဿီနိုဂဏ္ဏအား "အရှင်--- ရပ်ဦးလော့၊ မဝင်ပါလင့်၊
ဃနေ့မှ စ၍ ဥပါလိသုကြွယ်သည် ရဟန်းဂေါတာ၏ တပည့်
အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်၏ နိုဂဏ္ထလောက်ျား၊ နိုဂဏ္ထမိန်းမတို့
အတွက် တံခါးကို ဝိတ်ထား၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ရဟန်း၊
ရဟန်းမ၊ ဒါယကာ၊ ဒါယီကာမတို့အတွက် တံခါးကို ဇွင့်ထား
၏၊ အရှင်---အရှင်တို့သည် အကယ်၍ ဆွမ်းအလိုရှိပြားအုံ၊
ဤနေရာ၌သာလျှင် ရင်ပါလော့၊ ဤနေရာသို့ အရှင်တို့
အတွက် ဆွမ်းဆောင်ယူလာပါကုန်လိမ့်ဆ်္တ"ဟု ဆို၏။

"တံခါးစောင့်--- ငါ ဆွမ်းအလိုမရှိ"ဟု ဆို၍ ထိုအရပ်မှ
ပြန်ခဲ့ပြီးလျှင် နာရွ၏သား နိုဂက္ကထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ နာရွ၏
သား နိုဂက္ကအား "အရှင်---ဥပါလိသူကြွယ်သည် ရဟန်း
ဂေါတမ၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်သည်မှာ အမှန်ပင်
ဖြစ်၏။ "အရှင်---ဥပါလိသူကြွယ်သည် ရဟန်းဂေါတအေား
အပြစ်တင်မည်ကို ကျွန်ပ် မနစ်သက်ပါ။ အရှင်---ရဟန်း
ဂေါတမသည် လှည့်ပတ်တတ်၏ စိတ်ညို့၍ လှည့်ပတ်ခြင်း
အတတ်ကို တတ်၏ ယင်းအတတ်ဖြင့် အယူတစ်မျိုးရှိသော
သူတို့၏ တပည့်တို့ကို ညို့တတ်၏ ဟု ဤသို့ အရှင်အား
ကျွန်ုပ်သည် တားဖြစ်ပါလှုတ် မရခဲ့ပါလေတကား။ အရှင်---

အရှင်၏ ဥပါလိသူကြွယ်ကို ရဟန်းဂေါတမသည် စိတ်ညို့ လှည့်ပတ်ခြင်းဖြင့် လှည့်ပတ်ထားလေပြီတကား"

"တပဿီ---ဥပါလိသူကြွယ်သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာ အကြောင်းမရှိ။ ရဟန်း ဂေါတမသည်သာ ဥပါလိသူကြွယ်၏ တပည့်အဖြစ်သို့ ရောက်နိုင်စရာအကြောင်း ရှိ၏။

တပဿီ---ဥပါလိသူကြွယ် ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့် အဖြစ်သို့ကပ်ရောက်သည်၊ မကပ်ရောက်သည်ကို ကိုယ်တိုင် သိရအောင် ယခု ငါ သွားရေးအံ့"

ထိုအခါ နာရွ၏သား နီဂဏ္ကသည် များစွာသော နီဂဏ္ဟ ပရိသတ်နှင့် အတူ ဥပါလိသူကြွယ်၏ အိမ်သို့ ချဉ်းကပ် လေ၏။ တံခါးစောင့်သည် လာနေသော နာရွ၏သား နီဂဏ္ဘ ကို အဝေးမှ မြင်လျှင် နာရွ၏သား နီဂဏ္တအား "အရှင်---ရပ်ဦးလော့၊ မဝင်ပါလင့်၊ အကယ်၍ ဆွမ်းအလိုန်ပြားအုံ၊ ဤနေရာ၌သာ ရပ်ပါလော့၊ ဤနေရာသို့ အရှင်တို့အတွက် ဆောင်ယူလာပါကုန်လိမ့်မည်"ဟု ပြောကြား၏။

"အချင်းတံခါးစောင့်---သို့ဖြစ်ပါမူ ဥပါလိသူကြွယ်ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'အရှင်---နာဋ္ဌ၏သား နိဂက္ကသည် များစွာသော နိဂဏ္ဌပရိသတ်နှင့် အတူ တံခါးမှခ်၏ ပြင်ပ၌ ရပ်လျက် ရှိ၏၊ ထိုနာဋ္ဌဏ်သား နိဂဂ္ဂာသည် အရှင့်အား တွေ့ မြင်လိုပါသတဲ့' ဟု ပြောကြားပါလော့" "အရင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု တံခါး စောင့်သည် နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကအား ပြန်ပြော၍ ဥပါလိ သူကြွယ်ထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ဥပါလိသူကြွယ်အား-"အရှင်---နာဋ္ဌဏ်သား နိဂုက္ကသည် များစွာသော နိဂုက္က ပရိသတ်နှင့် အတူ တံခါးမှခ်ပြင်ပ၌ ရပ်လျက် ရှိ၏၊ ထိုနာဋ္ဌ၏သား နိဂက္ကသည် အရှင့်အား တွေ့မြင်လို၏"ဟု ပြောကြား၏။ "အချင်းတံခါးစောင့်---သို့ဖြစ်မှ အလယ် တံခါးမှခ်၌ နေရာတို့ကို ခင်းထားလော့ "ဟု ဆို၏။ "အရှင် ---ကောင်းပါပြီ"ဟု တံခါးစောင့်သည် ဥပါလိသူကြွယ်၏ စကားကို နာခံ၍ အလယ်တံခါးမုခ်၌ နေရာတို့ကို ခင်းထား ပြီးလျှင် ဥပါလိသူကြွယ်ထံသို့ ရှဉ်းကပ်၍ "အရှင်---အလယ် တံခါးမှခ်၌ နေရာတို့ကို ခင်းထားပြီးပါပြီ၊ အရှင်---သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ"ဟု ပြော၏။

၉.၂.ဂ၅၉။ ထိုအခါ ဥပါလိသူကြွယ်သည် အလယ် တံခါးမှစ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုအရပ်ရှိ အကောင်းမွန်ဆုံး ဖြစ်သော နေရာ၌ ကိုယ်တိုင် ထိုင်ပြီးလျှင် တံခါးတောင့်ကို ခေါ်၍ ပြောဆို၏၊ "အချင်း တံခါးတောင့်---သို့ဖြစ်မှု နာဋ၏ သား နိုင်ကွာထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ "အရှင်---အကယ်၍ အလိုရို ပါမှ အတွင်းသို့ ဝင်ခဲ့ပါလော့'ဟု ဥပါလိသျကွယ်သည် ပြောလိုက်၏'ဟု ပြောကြားလော့"ဟု ဆို၏။ "အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု တံခါးစောင့်သည် ဥပါလိသူကြွယ်၏ စကားကို နာခံ၍ နာဋ၏သား နိုဂက္ကထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ဤကေားကို ပြောဆို၏။ "အရှင်--- 'အလိုရိုပါမူ အတွင်းသို့ ဝင်ခဲ့ပါလော့'ဟု ဥပါလိသူကြွယ်သည် ပြောလိုက်ပါ၏" ဟု ပြောဆို၏။

ထိုအခါ နာ၎၏သား နိဂုက္ကသည် များစွာသော နိဂုက္က ပရိသတ်နှင့် အတူ အလယ်တံခါးမုခ်သို့ ချဉ်းကပ်လေ၏။ ထိုအခါ ဥပါလိသူကြွယ်သည် ရှေးအခါက နာ၎၏သား နိဂုက္က အဝေးမှ လာသည်ကို မြင်ရာအရပ်မှ ခရီးဦးကြိုထို၍ ထိုအရပ်ရှိ အကောင်းမှုန်ဆုံးဖြစ်သော နေရာကို ကိုယ်ဝတ် အပေါ် ရုံမြင့် ပွတ်တိုက်၍ ဇေးမကိုင်တွယ်၍ ထိုင်နေစေ၏။ ယခုအခါ၌ကား ဥပါလိသူကြွယ်သည် ထိုအရပ်ရှိ အကောင်း မွန်ဆုံးဖြစ်သော နေရာ၌ ကိုယ်တိုင်ထိုင်လျက် နာ၎၏သား နိဂုက္ကကို "အရှင်---နေရာတို့သည် ရိုပါကုန်၏။ အကယ်၍ အလိုရိုပါမှ ထိုင်ပါလော့"ဟု ဆို၏။

ဤသို့ ဆိုသော် နာငူ၏သား နီဂဏ္ဟသည် ဥပါလိသူကြွယ် အား-"သူကြွယ်---သင် ရူးသလော၊ သူကြွယ်--- သင် ဖိုက် သလော၊ 'အရင်--- ကျွန်ုပ် သွားပါအုံ၊ ရဟန်းဂေါတအေား အပြစ်တင်ရေးပါအံ့ ဟု ဆို၍ သွားပါအျက် များရွာသော အယူဝါဒအပေါင်း အစွပ်စံ၍ ပြန်လာ၏။ သူကြွယ်---ဥပမာအားဖြင့် ဝှေးသင်းသမား ယောက်ျားတစ်ယောက် သည် သွား၍ ဝှေးစေ့အထုတ်စံရလျက် ပြန်လာရသကဲ့သို့၊ သူကြွယ်--- ဥပမာ တစ်နည်းအားဖြင့် မျက်လုံးထုတ်သမား ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် သွား၍ မျက်လုံးထုတ်သမား တျောက် ပြန်လာရသကဲ့သို့၊ သူကြွယ်---သင်သည် ဤ ဥပမာများ အတူပင်လျှင် 'အရင်--- ကျွန်ုပ် သွားပါအုံ၊ ရဟန်း ဂေါတမအား အပြစ်တင်ရေးပြအံ့'ဟု ဆို၍ သွားပါလျက် များရွာသော အယူဝါဒအပေါင်း အစွပ်စံ၍ ပြန်လာ၏။ သုကြွယ်--- သင့်ကို ရဟန်းဂေါတမသည် စိတ်ညို့၍ လူည့် ပတ်ခြင်းဖြင့် လှည့်ပတ်ထားရေပြီတကား"ဟု ပြောဆို၏။

၉.၂.ဂ၆ဂ။ "အရှင်---စိတ်ညို့၍ လှည့်ပတ်ခြင်းသည် အလွန်ကောင်းမွန်ခြင်း ရှိ၏ အရှင်--- စိတ်ညို့၍ လှည့်ပတ် ခြင်းသည် မွန်ခြတ်ခြင်း ရှိ၏ အရှင်--- ကျွန်ဝိ၏ ချစ်လှစွာ သော ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် ဤစိတ်ညို့၍ လှည့်ပတ် ခြင်းဖြင့် အညှို့စ်ရကုန်ငြားအုံ၊ အရှင်---ကျွန်ဝိ၏ ချစ်လှစွာ ကုန်သော ဆွေမျိုးသားချင်းတို့မှာလည်း ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းကျိုးချစ်းသာ ဖြစ်ကုန်ရာ၏။ အရှင် ----အလုံးစုံသော မင်းတို့သည်လည်း ဤစိတ်ညို့၍ လှည့် ပတ်ခြင်းဖြင့် အညှို့စ်ရကုန်ငြားအုံ၊ အလုံးစုံသော မင်းတို့ မှာလည်း ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းကျိုး ချမ်းသာ ဖြစ်ကုန်ရာ၏။

အရှင်--- အလုံးစုံသော ပုဏ္ဏား၊ ကုန်သည်၊ ဆင်းရဲသား တို့သည်လည်း ဤစိတ်ညို့၍ လှည့်ပတ်ခြင်းဖြင့် အညှို့ခံရ ကုန်ငြားအံ့၊ အလုံးစုံသော ပုဏ္ဏား၊ ကုန်သည်၊ ဆင်းရဲသား တို့မှာလည်း ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းကျိုး ချမ်းသာ ဖြစ်ကုန်ရာ၏။ အရှင်---နတ်၊ မာရ်နတ်၊ ဗြဟ္မာနှင့် တက္ခသော ဩကာသလောကသည်လည်းကောင်း၊ သမက၊ ဗြာဟ္မက၊ မင်းများ၊ လူများနှင့် တက္မသော လူ အပေါင်းသည်လည်းကောင်း ဤစိတ်ညို့၍ လှည့်ပတ် ခြင်းဖြင့် အညှို့ခံရကုန်ငြားအံ့၊ နတ်၊ မာရ်နတ်၊ ပြဟွာနှင့် တက္မသော ဩကာသလောကမှာလည်းကောင်း၊ သမက၊ ငြာဟွက၊ မင်းများ၊ လူများနှင့် တကွသော လူအပေါင်းမှာ လည်းကောင်း ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး စီးပွား ချမ်းသာ ဖြစ်ကုန်ရာ၏။ ထို့ကြောင့်သာလျှင် အရင်---သင့်အား ဥပမာပြုပါအံ့၊ ဤလောက၌ အချို့ကုန်သော ပညာရှိယောက်ျားတို့သည် ဥပမာဖြင့်သာ စကား၏ အနက် သဘောကို ပို၍ သဘောပေါက်နိုင်၊ သိနိုင်ကြကုန်၏။

၉.၂.ဂ၆၁။ အရှင်---ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား ပုဏ္ဏား အိုကြီးတစ်ယောက်မှာ ပျိမျစ်နနယ် ငယ်ရွယ်သော မယား သည် ရှိ၏ ထိုအမျိုးသမီးငယ်သည် ကိုယ်ဝန်အရင့်အမာ ရှိနေ၏ သားဖွားခါနီး ဖြစ်နေ၏။ ထိုအခါ ထိုပုဏ္ဏားအိုကြီးကို ထိုအမျိုးသမီးငယ်သည် 'ပုဏ္ဏားအိုကြီး--- သွားပါ၊ ဈေးမှ မျောက်ရုပ်ငယ်ကို ဝယ်၍ ဆောင်ယူခဲ့ပါ၊ ထိုမျောက်ရုပ်ငယ် သည် ကျွန်မသားငယ်၏ ကစားဖွယ် ဖြစ်လိမ့်မည်'ဟု ဆို၏။

ဤသို့ ဆိုသည်ရှိသော် ထိုပုဣားအိုကြီးသည် သူ၏ မယားလေးကို 'ရှင်မ---သားဖွားသည့်တိုင်အောင် စောင့် ပဲဦး၊ သင်သည် သားငယ်လေးကို ဖွားမြင်အုံ၊ သင့်သားငယ် လေးအတွက် မျောက်ထီးရုပ်ကို ဈေးမှ ဝယ်ပေးပါမည်၊ သင်သည် သမီးငယ်လေးကို ဖွားမြင်အုံ၊ သင့်သမီးငယ် လေးတွက် မျောက်မရုပ်ကို ဈေးမှ ဝယ်ပေးပါမည်'ဟု ဆို၏။

အရှင်--- ထိုအမျိုးသမီးငယ်သည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ထိုကဲ့သို့ ပြော၏။

အရှင်---ထိုအခါ ထိုပုက္ကားအိုကြီးသည် ထိုအမျိုးသစီး ငယ်ကို ချစ်မြတ်နီးလှသည် ဖြစ်၍ ဈေးမှ မျောက်ရုပ်ငယ်ကို ဝယ်ယူခဲ့၍ ထိုအမျိုးသမီးငယ်အား `ရှင်မ--- မျောက်ရုပ် ငယ်ကို ဈေးမှ ဝယ်ခဲ့ပြီ၊ ရော သင့်သားငယ်အတွက် မျောက် ရုပ်ငယ်'ဟု ဆို၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖန်တာယ်)

အရှင်---က်သို့ ဆိုသော် ထိုအမျိုးသမီးငယ်သည် ထို
ပုက္ကားအိုကြီးကို 'ပုက္ကားအိုကြီး---သွားပါဦး၊ ဤမျောက်ရုပ်
ငယ်ကို ရတ္တပါကီမည်သော ပန်းဆိုးသမားထံသို့ ယူသွား၍
'အဆွေ ရတ္တပါကီ---- ငါသည် ဤမျောက်ရုပ်ငယ်ကို
ရိုက်နက် ဆေးကြော၍ နှစ်ဖက်လုံး ချောမွေ့ အောင် ပြုကာ
အဝါရောင်ဆေးဖြင့် ဆုံးလို၏ ဟူ၍ ပြောဆိုချပါဟု ပြောဆို
၏။ အရှင်---- ထိုအခါ ပုက္ကားအိုကြီးသည် ထိုအမျိုးသမီး
ငယ်ကို ချစ်ဖြတ်နီးလှသည် ဖြစ်၍ ထိုမျောက်ရုပ်ငယ်ကို
ယူဆောင်ကာ ရတ္တပါကီပန်းဆိုးသမားထံသို့ သွား၍ သူ
ယူသောင်ကာ ရတ္တပါကီပည်ဆောတိုင်း ပြောဆို၏။ အရှင်--က်ူသို့ပြောဆိုသော်ရတ္တပါကီမည်သောပန်းဆုံးသမားသည်
ပုက္ကားအိုကြီးကို 'အရှင်ပုဏ္ဏားအိုကြီး---သင်၏ မျောက်ရုပ်
ငယ်သည် အဆိုးကား ခံနိုင်၏၊ ရိုက်နက် ပွင်လျှော်မူကိုကား
မခံနိုင်ပါ၊ ပွတ်တိုက်ခြင်းကိုလည်း မခံနိုင်ပါ'ဟု ပြောဆို၏၊

အရှင်---ဤအတူပင်လျှင် စိုက်ကုန်သော နိဂဏ္ဌတို့၏ အယူဝါဒသည် သူစိုက်တို့၏ အစွဲအလမ်းကိုသာ စံနိုင်၏ ပညာရှိတို့၏ အစွဲအလမ်းကို မစံနိုင်၊ အစိစစ်ကို မစံနိုင်၊ အစစစ်စ်ကို မစံနိုင်၊ အစစစစ်ကို မစံနိုင်၊ အစစစစ်ကို မစံနိုင်၊ အစစစစ်ကို မစံနိုင်၊ အရာင်းသင်ကို မစံနိုင်၊ အရှင်---- ထိုပုက္ကားအိုကြီးသည် နောက်အခါ၌ အဝတ်အထည်သစ် တစ်စုံကို ယူသောင်ရှိ ရက္ကပါကီမည်သော ပန်းဆိုးသမားထံသို့ သွား၍ ရက္ကပါကီ----ပါသည် ဤအဝတ်အထည်သစ် တစ်စုံကို ရိုက်နက် ဖွစ်လျှော်၍ နှစ်ဖက်လုံး ချောမွေ့အောင် ပြုကာ အဝါရောင်ဆေးဖြင့် ဆိုးလို၏'ဟု ပြောဆို၏။ အရှင်-----ဤသို့ ပြောဆိုသော် ရက္ကပါကီမည်သော ပန်းဆိုးသမားသည် ထိုပုဏ္ထားအိုကြီး---သင်၏ ဤအဝတ်အထည်သစ်သည် အဆိုးကိုလည်း စံနိုင်၏။ အရှိက်အနက် အဖွစ်အလျှော် ကိုလည်း စံနိုင်၏။ အပွတ်အတိုက်ကိုလည်း စံနိုင်၏။ အပွတ်အတိုက်ကိုလည်း စံနိုင်၏။ တပ္စတ်အတိုက်ကိုလည်း စံနိုင်၏။ တပ်စာခြင်းမှာ ကြောင်းစိုးကိုသို့လည်း စံနိုင်၏။ တပ်စာခြင်းမှာ မှာသောကိုကိုလည်း စံနိုင်၏။ တပ်စာခြင်းမှာ မှာသည်။ စစ်စည်းစက်ခြင်းမှာ မှာသို့လည်း စံနိုင်၏။ တပ်စာခြင်းမှာ မှာသောကိုကာခြင်းမှာသောမှာသောကိုသို့စာခြင်မှာသောမှာသောကိုသည်။ မှာသို့တေသည့်သောကိုသည်မှာသည်သောမှာသည်။ မှာသည်းစည်းစကာခြင်းမှာသည်။ မှာသောကိုကိုသည်မှာသည်မှာသည်။ စညာခြင်းမှာသည်မှာသောကိုသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသည်မှာသ

အရှင်---ဤအတူပင်လျှင် ပူဇော်အထူးကို စံတော် မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ အယူဝါဒသည် ပညာရှိ တို့၏ အစွဲအလမ်းကို စံနိုင်၏။ (သူမိုက်တို့၏ အစွဲအလမ်း ကိုကား မဟုတ်ဘူးပေ့ါ၊) အစီစစ်ကိုလည်း စံနိုင်၏၊ အစမ်း သပ်ကိုလည်း စံနိုင်၏"ဟု ဆို၏။

"သူကြွယ်---သင့်ကို မင်းနှင့် တကွသော ပရိသတ်သည် 'ဥပါလိသုကြွယ်သည်နာဌ၏သားနိုဂဏ္ဌ၏တပည့်တည်း'ဟု သိ၏ သုံကြွယ်---ယခုအခါ သင့်ကို 'မည်သူ၏ တပည့်' ဟု မှတ်ကြရပါကုန်အုံနည်း" ဤသို့ ဆိုသော် ဥပါလိသူကြွယ်သည် နေရာမှ ထ၍ ပခုံးတစ်ဖက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ်တင်လျက် မြတ်စွာ ဘုရား ရှိတော်မူရာအရပ်သို့ လက်အုပ်ချီကာ နာဋု၏သား နိဂဏ္ဌကို "အရှင်--- ထိုသို့ဖြစ်မူ ကျွန်ုပ်သည် မည်သူ၏ တပည့်ဖြစ်သည်ကို နားထောင်လော့"ဟု ဆိုလေ၏။

၉.၂.ဂ၆၂။ ကျွန်ုပ်သည် မြိမြီသော ပညာရှိတော်မူ သော၊ မောဟကင်းဝေးတော်မူပြီးသော၊ ခြောင့်တံသင်းတို့တို ဖျက်ဆီးတော်မူပြီးသော၊ အောင်ပြီးသော အောင်ပွဲ ရှိတော် မူသော၊ ဆင်းရဲကင်းဝေးတော်မူပြီးသော၊ ညီမျှသော စိတ် ရှိတော်မူသော၊ ကြီးပွားသော အကျင့်သီလ ရှိတော်မူသော၊ ကောင်းမြတ်သောပညာ ရှိတော်မူသော၊ ရာဂအဝရှိသော အဆိပ်ကို လွန်မြောက်တော်မူပြီးသော၊ ရာဂအဝည်အကြေး ကင်းဝေးတော်မူပြီးသော၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် တွေးတော ယုံမှားခြင်း ကင်းတော်မူသော၊ နှစ်သက်သော စိတ် ရှိတော်မူသော၊ လောကသားတို့၏ တဝ်မက်စရာတို့ကို ပျို့အန်တော်မူပြီးသော၊ မုဒ်တာတရား ရှိတော်မူသော၊ ရဟန်းကိစ္စကို ပြုပြီးတော်မူသော၊ လူတွင် ထူးကဲ တစ်ယောက်တည်းသာ ဖြစ်တော်မူသော၊ အဆုံးဘဝ ကိုယ်ကာယကို ဆောင်တတ်သော၊ ထူးမြတ်သော လူ ဖြစ်တော်မူသော၊ ခိုင်းနှိုင်းစရာ ဥပမာ ရှိတော်မမူသော၊ ကိလေသာမြူကြေး ကင်းဝေးတော်မူသော ထိုမြတ်စွာ ဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် ယုံမှားရှိတော်မမူသော၊ သိမ်မွေ့ ယဉ်ကျေး တော်မူသော၊ သတ္တာဝါတို့၏ ရှေ့ဆောင်တစ်ဆူ ဖြစ်တော် မူသော၊ မြတ်သော ရထားထိန်း ဖြစ်တော်မူသော၊ အမြတ် ဆုံးဖြစ်တော်မူသော၊ စင်ကြယ်သော တရား ရှိတော်မူသော၊ ယုံမှားခြင်း ကင်းတော်မူပြီးသော၊ ပညာတော်ရောင်ဖြင့် ထွန်းပြောင် တောက်ပတော်မူပြီးသော၊ မာန်တံခွန်ကို ကုန် စင်အောင် ဖြတ်တော်မူပြီးသော၊ လုံလဝီရီယ ရှိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်တေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် ရဲရင့်သူတို့တွင် ပြိုင်ဘက်ကင်းတော်မူ သော၊ နိုင်းယှဉ်ထိုက်သောသူ ရှိတော်မမူသော၊ နက်နဲသော ဂုက် ရှိတော်မူသော၊ အရေဟတ္တမင်္ဂညာက်သို့ ရောက်တော်မူ ပြီးသော၊ ဘေးမဲ့ခြင်းကို ပြုတော်မူတတ်သော၊ ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပြီးသော၊ တရားတော်၌သာ တည်တော် မူသော၊ စောင့်စည်းထားသောကိုယ်၊ စိတ် ရှိတော်မူသော၊ ရာဝ-အစရှိသောကပ်ပြီခြင်းကိုလွန်မြောက်တော်မူပြီးသော၊ ကိလေသာရန်အပေါင်းမှ ကောင်းကောင်းကြီး လွတ် မြောက်တော်မူပြီးသော ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ ၏။

ကျွန်ပ်သည် အပြစ်ကင်းတော်မူသော၊ ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်းနေရာ၌သာ နေတော်မူသော၊ သံယောဇဉ် ကုန်ပြီး တော်မူသော၊ ခင်သိမ်းသော ဆင်းရုံမှ လွတ်ပြောက်တော် မူပြီးသော၊ တိုင်ပင်သင့်သော ပညာ ရှိတော်မူသော၊ ခါတွက် အပ်ပြီးသော ကိုလေသာ ရှိတော်မူသော၊ ချထားပြီးသော ဟန်တံခွန် ရှိတော်မူသော၊ ရာဂကင်းတော်မူပြီးသော၊ ယဉ်ကျေးတော်မူပြီးသော၊ ပပဥတရားတို့ကို ပယ်ရှားတော် မူပြီးသော ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် ဝိပဿီ-စသော ဘုရားရှင်တို့တွင် စုနှစ်ရာ မြောက် ဖြစ်တော်မူသော၊ ကောက်ကျစ်စဉ်းလဲခြင်း ကင်း ဝေးတော်မူသော၊ ဝိဇ္ဇာဉာက်သုံးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော၊ မြတ်သော သဗ္ဗညူအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူသော၊ ကိလေသာ အညစ်အကြေးတို့ကို ဆေးကြောသုတ်သင် တော်မူပြီးသော၊ ဂါထာစွဲ ခြင်း၌ ကျွမ်းကျင်တော်မူသော၊ ကိုယ်၊ စိတ်နှစ်ပါး ပြီမ်းအေးတော်မူပြီးသော၊ သိသင့်သည် ကို သိတော်မူသော၊ ဓမ္မဒါနေအလှူတော်ကို ဦးစွာ ပေးလှူ တော်မူတတ်သော၊ သည်းခံခြင်းမှာ စွမ်းနိုင်တော်မူသော ထို မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် သူမြတ်ဖြစ်တော်မူသော၊ စိတ်ကို ပွားများ ပြီးတော်မူသော၊ ရသင့်၊ ရောက်သင့်သော ဂုက်ကျေးဇူး တို့ကို ရတော်မူ၊ ရောက်တော်မူပြီးသော၊ အနက်အဓိပ္ပာယ် သဘာဝတို့ကို အကျယ်ရဲ့ရှုံ ပြတော်မူတတ်သော၊ သတိနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော၊ ထူးသောဉာက်ဖြင့် ရှုမြင်တော်မူတာဝဲ သော၊ ကာမဂုက်တို့၌ ညွှတ်ခြင်းကင်းတော်မူသော၊ တာမ ဂုက်တို့၌ တိမ်းခြင်းကင်းတော်မူသော၊ တကှာကင်းဝေး တော်မူသော၊ စိတ်တန်နီးရုံသည့်အဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူ ပြီးသော ထိမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည်ကောင်းစွာထင်ရှားကျော်စောတော်မူသော၊ စျာန်တရားကို ဝင်စားတော်မူလေ့ရှိသော၊ ကိလေသာတို့သို့ အစဉ်မလိုက်သော စိတ် ရှိစတာ်မူသော၊ ကိလေသာတည်း အကြေးတို့မှ စင်ကြယ်တော်မူသော၊ ကိလေသာတည်း ဟူသောနောင်ဖွဲ့ ခြင်းမှ ကင်းဝေးတော်မူသော၊အကျိုးစီးပွား ကို ပြုတော်မူသော၊ ကိလေသာတို့မှ ကင်းဆိတ်တော် မူသော၊ အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်တော်မူပြီးသော၊ သံသရာဝဋ်မှ ကူးမြောက်တော်မူပြီးသော၊ သတ္တဝါတို့တို သံသရာမှ ကူးမြောက်စေတော်မူတတ်သော ထိုမြတ်စွာ ဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် ပြိမ်သက်သော ကျွနေ့ ရှိတော်မူသော၊ မြေကြီးပမာ ကြီးမားကျယ်ပြန့်သော ပညာ ရှိတော်မူသော၊ များမြတ်သော ပညာ ရှိတော်မူသော၊ လောဘမှ ကင်းဝေး တော်မူသော၊ ရှေးဘုရားရှင်တို့နှင့် တူစွာ လာခြင်း၊ ဖြစ်ခြင်း ရှိတော်မူသော၊ ကောင်းသော စကားကိုသာ ဆိုတော်မူ တတ်သော၊တုဘက်ကင်းပြီးတစ်ဦးတည်းသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြတ် ဖြစ်တော်မူသော၊ပြိုင်ဘက်ကင်းတော်မူသော၊ကောရာစာ ခြင်သုံမင်းကဲ့သို့ ရဲတင်းသောစိတ် ရှိတော်မူသော၊ နူးညံ့ သိမ်မွေ့သော ပညာ ရှိတော်မူသော ထိုပြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏။

ကျွန်ုပ်သည် တကှာကို ဖြတ်ပြီးတော်မူသော၊ ညေယျခံ ငါးပါးကို သိတော်မူပြီးသော၊ ကိလေသာအငွေ့ အသက် ကင်းပြီးတော်မူသော၊ဝကှာဒီ၌တို့ဖြင့်မလိမ်းကျွံအပ်သော၊ အဝေးမု ဆောင်ယူ၍ လှုုအပ်သော အလှူးကို စံတော်မူ ထိုက်သော၊ မူဇော်ဝိုက်သည့်နတ် ဖြစ်တော်မူသော၊ ပုဂ္ဂိုလ် မွန် ပုဂ္ဂိုလ်ဖြတ် ဖြစ်တော်မူသော၊ အတူရှိတော်မမူသော၊ လောကတစ်ခုလုံးတွင် အကြီးမြတ်ဆုံး ဖြစ်တော်မူသော၊ အခြံအရံ အကျော်အစောကို ရောက်ပြီး၊ ရပြီးတော်မူသော၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဖြစ်ပေ၏'ဟု ဆိုလေ၏။

၉.၂.ဂ၆၃။ "သူကြွယ်---သင်သည် ရဟန်းဂေါတမ၏ ဤ ဂုက်ကျေးဇူးတို့ကို အဘယ်အခါက ဖွဲ့ဆိုသီကုံးထား သနည်း"

"အရှင်---ဥပမာအားဖြင့် အမျိုးမျိုးသော ပန်းတို့ဖြင့် စုပေါင်းထားသော ပန်းစုပန်းပုံ ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထို ပန်းပုံကို ပန်းကုံးခြင်းကို ကျွမ်းကျင်သော ပန်းသည်သည် ဆန်းကြယ်သော ပန်းကုံးကို သီကုံးလေရာသကဲ့သို့ ဤ အတူပင် ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော ဂုက်ကျေးဇူး ရှိတော်မူ၏။ အရာမေက များပြားလှသော ဂုက်ကျေးဇူး ရှိ တော်မူ၏။ အရာမေက များပြားလှသော ဂုက်ကျေးဇူးကို အဘယ်သူ မရီးကျူးဘဲ နေနိုင်ပါဆုံနည်း"ဟု ဆို၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားအား၊ ပူဖေက်သကာ ပြုသည်ကို သည်းမင်နိုင် ရကား ထိုနေရာ၌ပင် နာဋ္ဌ၏သား နိုင်ထွာ၏ စံတွင်းမှ လောလောပူသော သွေးသည် အန်ထွက်လေ၏။

# 6

## ကုက္ကုရ၀တိကသုတိ

၉.၂.ဂ၆၄။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောလိယ တိုင်း ဟလိဒ္ဒဝသနမည်သော နိဂုံး၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ ထိုအခါ ကောလိယ၏သား နွားကျင့် ကျင့်သော ပုဏ္ကနှင့် အဝတ်ဝေတ်ဘဲ ခွေးကျင့် ကျင့်သော သေနိယ တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီးလျှင် ကောလိယ၏သား နွားကျင့်ကျင့်သော ပုဏ္ဏသည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိခိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။

အဝတ်မဝတ်ဘဲ နွေးကျင့်ကျင့်သော သေနိယသည်ကား မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ပြောဆို၏။ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ နွေးကဲ့သို့ စန္ခ၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ နေ၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ထိုင်နေသောကောလိယ၏သားနွားကျင့်ကျင့်သော ပုဏ္ဏသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ လျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား---အဝတ်မဝတ်ဘဲ ခွေးကျင့် ကျင့်သော ဤသေနိယသည် ပြုနိုင်ခဲသည်ကို ပြု၏၊ မြေ၌ ပစ်ချ ထားသော အဓာကို စား၏၊ ထိုသေနိယသည် ထိုခွေးကျင့်ကို ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ပြည့်စုံစွာ ဆောက်တည် ထား၏၊ ထိုသေနိယ ရောက်ရမည့် ဘဝကား အဘယ်ပါ နည်း၊ တမလွန်ဘဝသည်ကား အဘယ်ပါနည်း" "ပုက္က---မသင့်လျော်ရေ။ ဤပြဿနာကို ရပ်ထားဦး လော့၊ ငါ့ကို ဤပြဿနာကို မမေးလင့်"

ကောလိယ၏သား နွားကျင့်ကျင့်သော ပုဏ္ကသည် အဝတ် မဝတ်ဘဲ ရွေးကျင့်ကျင့်သော သေနိယရောက်ရမည့် ဘဝကို သုံးကြိမ်တိုင်အောင် မေးလျှောက်၏။

၉၂.ဂ၆၅။ "ပုက္က---ငါသည် သင့်အား 'ပုက္က---မသင့် လျော်ချေ၊ ဤပြဿနာကို ရပ်ထားဦးလော့၊ ငါ့ကို ဤ ပြဿနာကို မေးေလင့်'ဟု ဆိုသော်လည်း မရခဲ့၊ သို့ဖြစ်၍ သင့်အား ငါ မြေကြားတော့အဲ့။ ပုက္က---အချို့သော သုသည် နွေးကျင့်ကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏၊ နွေး အလေအထကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏ နွေးအမှ အရာကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏ စန်း အလေအထကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍ နွေး အလေအထကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍ နွေး အလေအထကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍ အေး အလေအထကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍ အေး အမှအရာကို ပြည်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍ ကိုယ်နွော မျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ရွေးဘဝသို့ ရောက်ရလေ၏ ထိုသူမှာ 'ငါသည် ဤအလေ့အထ၊ ဤဝတ်၊ ဤမြို့ဖြံသော အကျင့်၊ ဤမြတ်သော အကျင့်ဖြင့် ထင်ရှားသော နတ် ဖြစ်စေ၊ မထင်ရှားသော နတ် ဖြစ်စေ ဖြစ်ရအံ့ ဟု အကယ်၍ အယူအစွဲ ရှိပြားအုံ၊ ထိုအယူအစွဲသည် မှားသော အယူအစွဲ ဖြစ်၏၊ ပုဏ္ဏ--- မှားသော အယူအစွဲရှိသော သူ ရောက်ရမည့် ဘဝကို ငရဲ့ သို့မဟုတ် တိရစ္ဆာန် တစ်မျိုးမျိုးသော ဘဝ--ဟု ငါ ဟော၏။ ပုဏ္ဏ--- ဤသို့လျှင် နွေးကျင့်နှင့် ပြည့်စုံ လတ်သော် နွေးဘဝသို့ ရောက်ရ၏။ မငြည့်စုံလတ်သော် ဝရဲသို့ ရောက်ရ၏" ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူလတ်သော် အဝတ်မဝတ်ဘဲ ရွေးကျင့်ကျင့်သော သေနိယ သည် ငို၏ မျက်ရည်ကျ၏။

ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် ကောလိယ၏သား နွားကျင့် ကျင့်သော ပုဏ္ဏကို "ပုဏ္က---ငါသည် သင့်အား 'ပုဏ္က---မသင့်လျော်ချေ၊ ဤပြဿနာကို ရပ်ထားဦးလော့၊ ငါ့ကို ဤပြဿနာကို မမေးလင့်'ဟု ဆိုသော်လည်း မရခဲ့ချေ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား---ကျွန်ပ်ကို မြတ်စွာဘုရား ဤသို့ မိန့် တော်မူသည်ကို ကျွန်ုပ်မငိုပါ၊ အရှင်ဘုရား---ဝင်စစ်အားဖြင့် ကျွန်ုပ်သည် ဤနွေးကျင့်ကို ရှည်မြင့်စွာသော ကာလ ပတ်လုံး ပြည့်ပြည့်စုံစုံ ဆောက်တည်ထားမိ၏၊ ထို့ကြောင့် ငိုကွေးမိ၏။ အရှင်ဘုရား--- ကောလိယ၏ သားဖြစ်သော ဤပုတ္ကသည် နွားကျင့် ကျင့်၏၊ ထိုပုတ္ကသည် ရှည်မြင့် စွာသော ကာလပတ်လုံး နွားကျင့်ကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ ဆောက် တည်ထား၏၊ ထိုပုတ္တာ ရောက်ရမည့် ဘဝကား အဘယ်ပါ နည်း၊ တလွေန်လောကသည်ကား အဘယ်ပါနည်း"ဟု လျှောက်၏။ "သေနိယ--- သောင့်လျော်ချေ၊ ဤပြဿနာကို ရပ်ထားဦးလော့၊ ငါ့ကို ဤပြဿနာကို မမေးလင့်" ဟု မိန့်တော်မှု၏။

အဝတ်မဝတ်သော သေနိယသည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ကောလိယ၏သား ပုဏ္ဏ---ရောက်ရမည့် ဘဝကို မေး လျှောက်၏။

၉.၂.၈၆၆။ "သေနိယ--- ငါသည် သင့်အား 'သေနိယ
---မသင့်လျော်ရေ။ ဤပြဿနာကို ရဝ်ထားဦးလော့၊ ငါ့ကို
ဤပြဿနာကို မမေးလင့် ဟု ဆိုသော်လည်း မရခဲ့၊ သို့ဖြစ်
၍ သင့်အား ငါ ဖြေကြားတော့အုံး သေနိယ--- အချို့သော
သူသည် နွားကျင့်ကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏
နွားအလေ့အထကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏
နွားအတုကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏ ဆုံးသွ
အမှုအရာကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၏ ထိုသွ
သည် နွားကျင့်ကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍း ထိုသွ
သည် နွားကျင့်ကို ပြည့်ပြည့်စုံစုံ မပြတ်မလပ် ပွားများ၍း

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အဝတ်မဝတ်သော နွေးကျင့် ကျင့်သော သေနိယကို "သေနိယ--- ငါသည် သင့်အား 'သေနိယ---မသင့်လျော်ရေ၊ ဤပြဿနာကို ရပ်ထားဦးလော့၊ ငါ့ကို ဤပြဿနာကို မမေးလင့်'ဟု ဆိုသော်လည်း မရခဲ့ရေ၊" ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်ကို မြတ်စွာဘုရား ဤသို့ မိန့် ကြားတော်မူသည်ကို ကျွန်ုပ် မငိုပါ အရှင်ဘုရား---စင်စစ် အားဖြင့် ကျွန်ုပ်သည် ဤနွားကျင့်ကို ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ပြည့်ပြည့်စုံစုံ ဆောက်တည်ထားမိ၏ ထို့ ကြောင့် ငိုကြွေးမိ၏

အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ ယုံကြည်ပါ၏ ကျွန်ုပ်သည် ဤနွားကျင့်ကို စွန့်အောင်၊ အဝတ်မဝတ်ဘဲရွေးကျင့်ကျင့်သောဤသေနိယသည်လည်း ထိုရွေးကျင့်ကို စွန့်အောင် မြတ်စွာဘုရားသည် တရား ဟောခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏"

"ပုဏ္က---သို့ဖြစ်လျှင် နာလော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်း လော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"အရှင်ဘုရား--- ကောင်းပါပြီ"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မှု၏-

၉.၂.ဂ၆ဂု။ "ပုဣ---ဝါကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ဟောကြားထားသော ကံတို့သည် ဤလေးပါးတို့တည်း၊ အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ-

(က) မည်းညစ်၍ မည်းညစ်သောအကျိုးရှိသော ကံ၊

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနီတာယ်)

- (စ) ဖြူစင်၍ ဖြူစင်သောအကျိုးရှိသော ကံ၊
- (ဂ) အမည်း၊ အဖြူရောသည်ဖြစ်၍ အမည်း၊ အဖြူ ရောသော အကျိုးရှိသော ကံ နှင့်

(ယ) အမည်းလည်း မဟုတ်၊ အဖြူလည်း မဟုတ်သည် ဖြစ်၍ အမည်းလည်း မဟုတ် အဖြူလည်း မဟုတ်သော အကျိုးရှိသော၊ ကံ အကြွင်းမဲ့ကုန်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော ကံတို့တည်း။

ပုဏ္ဏ---မည်းညစ်၍ မည်းညစ်သောအကျိုးရှိသော ကံ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- ပုဏ္ဏ---အချို့သော သူသည် ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော ကာယသင်္ခရ (ကိုယ်မှ)ကို ပြုလုပ်၏၊ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော ဝစီသင်္ခါရ (နူတ်မှု)ကို ပြုလုပ်၏၊ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော မနောသစါရ (စိတ်မှု)ကို ပြုလုပ်၏။ ထိုသူသည် ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော ကိုယ်မှုကို ပြုလုပ်သောကြောင့်၊ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော နုတ်မှုကို ပြုလုပ်သောကြောင့်၊ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှုကို ပြုလုပ်သောကြောင့် ဆင်းရဲသော လောကသို့ ရောက်ရ၏၊ ဆင်းရဲသော လောကသို့ ရောက်ရသော ထိုသူ့ကို ဆင်းရဲ သော အတွေ့ အထိတို့သည် တွေ့ထိကုန်၏၊ ထိုသူသည် ဆင်းရဲသော အတွေ့ အထိတို့ တွေ့ ထိသည်ရှိသော် စင်စစ် ဆင်းရဲသော ဝေဒနာကို ခံစားရ၏၊ ငရဲသို့ ကျခံရသော သတ္တဝါတို့ကဲ့သို့တည်း။ ပုဏ္ဏ---ဤသို့လျှင် ကံကြောင့် သတ္တဝါ၏ ဖြစ်ပေါ် ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ပြုလုပ်သော ကံကြောင့် သာလျှင် ဖြစ်ပေါ်၍ လာ၏၊ ထိုဖြစ်ပေါ် လာသော သတ္တဝါကို အတွေ့ အထိတို့သည် တွေ့ထိကြကုန်၏၊ ပုဏ္ဏ--- ဤသို့ လည်း 'သတ္တဝါတို့သည် ကံသာလျှင် အမွေဥစွာ ရိုကုန်၏' ဟူ၍ ငါ ဟောကြား၏။ ပုဏ္က--- ဤကံကို မည်းညစ်၍ မည်းညစ်သော အကျိုးရှိသော ကံ (အကုသိုလ်ကံ)ဟူ၍ ဆိုရ၏။ (၁)

ပုက္က---ဖြူစင်ရှိ ဖြူစင်သောအကျိုးရှိသော ကံ-ဟူသည် အဘယ်နည်းဟူမူ- ပုက္က---အချို့သော သူသည် မဆင်းရဲ ကြောင်းဖြစ်သော ကိုယ်မှုကို ပြုလုပ်၏ မဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်သော နုတ်မှုကို ပြုလုပ်၏ မဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှုကိုပြုလုပ်၏ထိုသူသည်ထိုမဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော ကိုယ်မှုကို ပြုလုပ်သောကြောင့်၊ မဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော နုတ်မှုကို ပြုလုပ်သောကြောင့်၊ မဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှုကို ပြုလုပ်သောကြောင့် မဆင်းရဲတော လောကသို့ စေရာက်ရ၏ မဆင်းရဲသော လောကသို့ ရောက်သော ထိုသူ ကို မဆင်းရဲသော အတွေ့ အထိတို့သည် တွေ့ထိကုန်၏ ထိုသူသည် မဆင်းရဲသော အတွေ့ အထိတို့ တွေ့ထိဘုန်၏ ရှိသော် စင်စစ် ချမ်းသာသော ဝေဒနာကို ခံစားရ၏။ သုဘကိကှာပြဟွာတို့တဲ့သို့တည်း။ ပုဏ္က---ဤသို့လျှင် ကံကြောင့် သတ္တဝါ၏ ဖြစ်ပေါ် လာခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ပြုလုပ်သော ကံကြောင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ်၍ လာ၏၊ ထို ဖြစ်ပေါ်လာသောသတ္တဝါကိုအတွေ့အထိတို့သည်တွေ့ထိ ကုန်၏၊ ပုဏ္က---ဤသို့လည်း 'သတ္တဝါတို့သည် ကံသာလျှင် အမွေဥစွာ ရိုကုန်၏'ဟူ၍ ငါဟောကြား၏။ ပုဏ္က---ဤကံကို ဖြူစင်၍ ဖြူစင်သော အကျိုးရှိသော ကံ (လောကီကုသိုလ် ကံ)-ဟူ၍ ထိုရ၏။ (၂)

ပုက္ကာ---အမည်း၊ အဖြူရောသည် ဖြစ်၍ အမည်း၊ အဖြူ ရောသော အကျိုးရှိသော ကံ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-ပုဏ္ဏ---အချို့သော သူသည် ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော ကိုယ်မှုကိုလည်းကောင်း၊ မဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်သော ကိုယ်မှုကိုလည်းကောင်းပြုလုပ်၏ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော နုတ်မှုကိုလည်း ကောင်း၊ မဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော နုတ်မှု ကိုလည်းကောင်း ပြုလုပ်၏၊ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှုကိုလည်းကောင်း၊ မဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှု ကိုလည်းကောင်း ပြုလုပ်၏၊ ထိုသူသည် ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်သော ကိုယ်မှုကိုလည်းကောင်း၊ မဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်သော ကိုယ်မှုကိုလည်းကောင်း ပြုလုပ်သောကြောင့်၊ ဆင်းရဲကြောင်း ဖြစ်သော နုတ်မှုကိုလည်းကောင်း၊ မဆင်းရဲ ကြောင်းဖြစ်သော နူတ်မှုကိုလည်းကောင်း ပြုလုပ်သော ကြောင့်၊ ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှုကိုလည်းကောင်း၊ မဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်သော စိတ်မှုကိုလည်းကောင်း ပြုလုပ် သောကြောင့် ဆင်းရဲသည်လည်းဖြစ်သော မဆင်းရဲ သည်လည်း ဖြစ်သော လောကသို့ ရောက်ရ၏ ဆင်းရဲသည် လည်း ဖြစ်သော၊ မဆင်းရဲသည်လည်း ဖြစ်သော လောကသို့ ရောက်ရသော ထိုသူ့ကို ဆင်းရဲသည်လည်း ဖြစ်သော၊ မဆင်းရဲသည်လည်း ဖြစ်သော အတွေ့အထိတို့သည် တွေ့ထိကြကုန်၏၊ ထိုသူသည် ဆင်းရဲသည်လည်း ဖြစ်သော၊ မဆင်းရဲသည်လည်း ဖြစ်သော အတွေ့ အထိတို့ တွေ့ထိသည်ရှိသော် ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ ရောပြွမ်းနေသော ဝေဒနာတို့ကို စံစားရ၏ လူနှင့် အချို့သော နတ်၊ အချို့သော ၀ိနိပါတိကအသုရာတို့ကဲ့သို့တည်း။ ပုဏ္ဏ---ဤသို့လျှင် ကံကြောင့် သတ္တဝါ၏ ဖြစ်ပေါ် လာခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ပြုလုပ်သော ကံကြောင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေါ်၍လာ၏၊ ထို ဖြစ်ပေါ် လာသော သတ္တဝါကို အတွေ့အထိတို့သည် တွေ့ထိကုန်၏၊ ပုဏ္ဏ---ဤသို့လည်း 'သတ္တဝါတို့သည် ကံသာလျှင် အမွေဥစ္စာ ရှိကုန်၏'ဟူ၍ ငါ ဟောကြား၏။ ပုက္က---ဤကံကို အမည်း၊ အဖြူ ရောသည် ဖြစ်၍ အမည်း၊ အဖြူရောသော အကျိုးရှိသော ကံ-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ (၃)

ပုဏ္ထ---အမည်းလည်း မဟုတ်၊ အဖြူလည်း မဟုတ်သည် ဖြစ်၍၊ အမည်းလည်းမဟုတ် အဖြူလည်း မဟုတ်သော အကျိုးရှိသော၊ ကံ အကြွင်းမဲ့ကုန်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော ကံ-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ- ပုဏ္ဏ---မည်းညစ်၍ မည်းညစ်သော အကျိုးရှိသော ကံကို ပယ်သတ်ခြင်းငှာ စေ့ဆော်မှု(စေတနာ)၊ ဖြူစင်၍ ဖြူစင်သောအကျိုးရှိသော ကံကို ပယ်သတ်ခြင်းငှာ စေ့ဆော်မှု(စေတနာ)၊ အမည်း၊ အဖြူရောသည် ဖြစ်၍ အမည်း၊ အဖြူရောသော အကျိုး ရှိသော ကံကို ပယ်သတ်ခြင်းငှာ စေ့ဆော်မှု (စေတနာ)၊ ပုဏ္က ---ဤစေ့ဆော်မှု(စေတနာ)မျိုးကို အမည်းလည်း မဟုတ် အဖြူလည်း မဟုတ်သည် ဖြစ်၍၊ အမည်းလည်း မဟုတ် အဖြူလည်းမဟုတ်သော အကျိုးရှိသော၊ ကံ အကြွင်းမဲ့ ကုန်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော ကံ (မဂ်ကုသိုလ် ကံ)- ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ပုဏ္ဏ---ငါကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ဟောကြားထားသော ကံလေးပါး တို့သည် ဤသည်တို့ပင်တည်း" ဟု မိန့်တော်မှု၏။ (၄)

၉.၂.ဂ၆၈။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် နွားအကျင့်ရှိသော ကောလိယ၏သားပုဏ္ဏသည်မြတ်စွာဘုရားကို လျှောက်၏-

"အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား--- တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏ အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ထံတော်၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရလိုပါ၏၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"

"သေနိယ---သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူရှိ သည့် တိတ္ထိဖြစ်ဖူးသူသည် ဤသာသနာတော်၌ ရှင်အဖြစ် ကို ရလိုမှု၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုမှ လေးလတို့ပတ်လုံး အစမ်း ကျင့်သုံးရ၏၊ လေးလလွန်သော အခါ ရဟန်းတို့သည် ကျေနပ်သောစိတ် ရှိကြလျှင် ရှင်ပြုပေးကုန်လိမ့်မည်၊ ရဟန်း အဖြစ်သို့ မြှင့်တင်ပေးကုန်လိမ့်မည်၊ သို့သော် ဤအရာ၌ ငါသည်ကား ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ထူးခြားသည့် အဖြစ်ကို သိတော် မှု၏"

"အရှင်ဘုရား---သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော အယူ ရှိသည့် တိတ္တိဖြစ်စုးသော သူသည် ဤသာသနာတော်၌ အကယ်၍ ရှင်အဖြစ်ကို ရလိုက ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုက လေးလတွဲ့မော်လုံး အစမ်းကျင့်သုံးကြ၍ လေးလလွန်သော အခါရဟန်းတို့သည် ကျေနှင်သော စိတ်ရှိကြလျှင် ရှင်ပြုပေး ကုန်ပြားအုံး ရဟန်းအဖြစ်သို့ ဖြင့်တင်ပေးကုန်ပြားအုံး ရဟန်းအဖြစ်သို့ ဖြင့်တင်ပေးကုန်ပြားအုံး ရဟန်းအဖြစ်သို့ ဖြင့်တင်ပေးကုန်ပြားအုံး လေးနှစ်တို့ပတ်လုံး အစမ်းကျင့်သုံးပါမည်။ လေးနှစ် လွန်သော အခါ ရဟန်းတို့သည် ကျေနှင်သောစိတိ ရှိ ကြလျှင် ရှင်ပြုပေးတော်မူကြပါစေ၊ ရဟန်းအဖြစ်သို့ ဖြင့်တင် ပေးတော်မူကြပါစေ၊"ဟု အဝတ်မဝတ်ဘဲ ခွေးကျင့် ကျင့်သော သေနိယသည် လျောက်၏။

အဝတ်မဝတ်ဘဲ နွေးကျင့်ကျင့်သော သေနိယသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရ၏ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရ၏ ရဟန်းဖြစ်၍ မကြာမီပင် အပောတ္တာ့စိုလ်ကို ရ၏ အရှင် သေနိယသည် ရဟန္တာတို့တွင် တစ်ပါး အပါအဝင် ဖြစ်လေ သတည်း။

## 9

## အဘယရာဇကုမာရသုတိ

၉.၂.ဂ၆၉၊ အခါတစ်ပါး၌ ပြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ် မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အဘယမင်းသားသည် နာဋ္ဌ၏သား နိဂုက္ကထံသို့ ချဉ်းကပ် ပြီးလျှင် ရှိသေစွာ ရှိစိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော အဘယမင်းသားကို နာဋ္ဌ၏သား နိဂုက္ကသည် "ပင်းသား---လာလော့၊ သင်သည် ရဟန်းဂေါတမကို အပြစ်တင်ရေလော့၊ ရဟန်းဂေါတမကို အာမြစ်တင်သော် 'အဘယမင်းသားသည် အလွန် တန်ခိုး အာနုဘော်ကြီးသော ရဟန်းဂေါတမကိုပင် အပြစ်တင်နိုင် ပေ၏'ဟု သင်၏ ကောင်းသော ကျော်တေသတင်းသည် ပျံ့နှံ၍ ထွက်လိမ့်မည်"ဟု ပြောထို၏။

"အရှင်---ကျွန်ပ်သည် အလွန် တန်ခိုးအာနဘော် ကြီး သော ရဟန်းဂေါတမကို အဘယ်သို့ အပြစ်တင်ရပါ မည်နည်း"

"မင်းသား---လာလော့၊ သင်သည် ရဟန်းဂေါတမထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် သူတစ်ပါး မနှစ်သက်ဖွယ်၊ မနှစ်ခြိုက်ဖွယ်ဖြစ်သော စကားမျိုးကို ပြောပါသလော'ဟု မေးလော့၊ သင် ဤသို့ မေးသော် ရဟန်း ဂေါတမသည် 'မင်းသား---မြတ်စွာဘုရားသည် သူတစ်ပါး မနှစ်သက်ဖွယ် မနှစ်ခြိုက်ဖွယ်ဖြစ်သော စကားမျိုးကို

ပြော၏'ဟု အကယ်၍ ပြောဆိုငြားအံ့၊ ထိုရဟန်းဂေါတမကို 'အရှင်ဘုရား---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ပုထုဇဉ်နှင့် အရှင်ဘုရား၏ ခြားနားမှုသည် အဘယ်မှာ ရှိပါအံ့နည်း။ မှန်၏၊ ပုထုဇဉ် သည်လည်း သူတစ်ပါး မနစ်သက်ဖွယ် မနစ်ခြိုက်ဖွယ် ဖြစ်သော စကားမျိုးကို ပြောဆို၏'ဟု သင် ပြောလော့၊ သင် ကြသို့ မေးသော် ရဟန်းဂေါတမသည် 'မင်းသား--- မြတ်စွာ ဘုရားသည် သူတစ်ပါးမနစ်သက်ဖွယ် မနစ်ခြိုက်ဖွယ် ဖြစ်သော စကားမျိုးကို မပြော'ဟု ဤသို့ အကယ်၍ ပြောဆို ငြားအံ့- ထိုရဟန်းဂေါတမကို 'အရှင်ဘုရား---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် အဘယ့်ကြောင့် အရှင်ဘုရားသည် ဒေဝဒတ်ကို 'ဒေဝဒတ် သည် အပါယ်သို့ လားမည့်သူတည်း၊ ဒေဝဒတ်သည် ငရဲသို့ ကျမည့်သူတည်း၊ ဒေဝဒတ်သည် ငရဲ၌ တစ်ကမ္ဘာလုံး တည်မည့်သူတည်း၊ ဒေဝဒတ်သည် ကုစား၍ မရနိုင်သော သူတည်း'ဟု ဆိုပါသနည်း၊ အရှင်ဘုရား၏ ထိုစကား ကြောင့် ဒေဝဒတ်မှာ အမျက်ထွက်ခြင်း၊ နလုံးမသာယာခြင်း ဖြစ်ရ၏ ဟု သင်ပြောလော့။ မင်းသား---ရဟန်းဂေါတမသည် နှစ်ဖက် အစွန်းရှိသော ဤပြဿနာကို သင် မေးသည်ရှိသော် နှစ်ဖက်အစွန်းလွှတ်အောင် မဖြေနိုင်ရာ၊ အပြစ်ကင်းအောင် မပြောပြနိုင်ရာ၊ ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက်၏ လည်မျို၌ ကပ်ငြိ၍ နေသော သံဆူးခွကို ထိုသူသည် ထွေးအန်ခြင်း ငှာလည်း မတတ်နိုင်၊ မျိုခြင်းငှာလည်း မတတ်နိုင်သကဲ့သို့၊

မင်းသား---ဤအတူပင်လျှင် နှစ်ဖက်အစွန်းရှိသော ဤ ပြဿနာကို သင် မေးသည်ရှိသော် ရဟန်း ဂေါတမသည် နှစ်ဖက်အစွန်းလွတ်အောင် မဖြေနိုင်ရာ၊ အပြစ်ကင်းအောင် မပြောပြနိုင်ရာ"

"အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု အဘယမင်းသားသည် နာငူ၏သား နိဂဏ္ဌ၏ စကားကို နာခံ၍ နေရာမှ ထပြီးလျှင် နာငူ၏သား နိဂဏ္ဌကို ရှိသေစွာ ရှိခိုး၍ အရှိအသေပြပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။

၉.၂.၀၇၀။ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေသော အဘယ မင်းသားသည် နေကို မော့ကြည့်၍ "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားကို အပြစ်တင်ဆိုခြင်းငှာ အခါမဟုတ်တော့ပြီ၊ နက်ဖြန် မိမိ အိမ်၌သာ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို အပြစ်တင်တော့အံ့" ဟု ကြံ၏။ ဤသို့ ကြံပြီးလျှင် "အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား သည် နက်ဖြန် နံနက် တပည့်တော်၏ အိမ်သို့ မြတ်စွာဘုရား အပါအဝင် လေးပါး ဆွမ်းဘုဉ်းပေးကြွတော်မူပါ"ဟု လျှောက် ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော် မူ၏။ ထိုအခါ အဘယမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍နေရာမှထကာမြတ်စွာဘုရားကို ရှိနိုး၍ အရှိအသေပြပြီးလျှင် ပြန်သွားလေ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် နောက်တစ်နေ့ နံနက်၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်တော်မူ၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူလျက် အဘယ မင်းသား၏ အိမ်သို့ ချဉ်းကပ်တော်မူပြီးလျှင် အသင့်ပြင် ထားသော နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အဘယ မင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားအား မွန်မြတ်သော ခဲဖွယ် ဘောဇဉ်ကို ပြည့်စုံသည့်တိုင်အောင် မိမိကိုယ်တိုင် ဆက် ကပ်၏ မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးသော အခါ အဘယ မင်းသားသည် နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။

၉.၂.ပဂု၁၊ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော အဘယမင်းသား သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ လျှောက်၏- "အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် သူတစ်ပါး မနစ်သက်ဖွယ်၊ မနစ်မြိုက် ဖွယ်ဖြစ်သော စကားမျိုးကို ပြောဆိုပါသလော"

"မင်းသား---ဤစကားမျိုးတို့၌ တထစ်ချအားဖြင့် မဖြေ ကြားနိုင်"

"အရှင်ဘုရား--- ဤပြဿနာမေးမှု၌ နိဂက္ကတို့သည် ဖျက်စီးကြလေကုန်ပြီ"

"မင်းသား--- အဘယ့်ကြောင့် သင်သည် 'ဤပြဿနာ မေးမှု၌ နိဂဏ္ဌတို့သည် ပျက်စီးကြလေကုန်ပြီ'ဟု ဆိုရဘိ သနည်း" "အရှင်ဘုရား--- တပည့်တော်ကို နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ဘ သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ ဤပုံ အပြစ်တင်ရန် သင်ပြ လိုက်ပါ၏" ဟု လျှောက်၏

၉.၂.ဂဂ၂။ ထိုအခါ၌ ကလေးသူငယ် လူမမည် ပက်လက် အိပ်တတ်သော အရွယ်သည် အဘယမင်းသား၏ ပေါင်ပေါ် ၌ နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယမင်းသားကို "ပင်းသား---သင်တစ်စုစဉ်းစားလော့ကျွှံကလေးငယ်သည် သင်၏ မေ့လျော့ခြင်းကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်စေ၊ အထိန်း၏ မေ့လျော့ခြင်းကိုအစွဲပြ၍ဖြစ်စေ၊ သင်သားတိုသစ်သားစကို ဖြစ်စေ၊ ကျောက်စရစ်အိုးခြင်းကွဲတို ဖြစ်စေ အကယ်၍ ခံတွင်း၌ ထည့်သွင်းလေပြားဆုံး ထိုကလေးသူငယ်ကို သင် အဘယ်သို့ ပြုလုပ်မည်နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား---ထိုကလေးငယ်၏ ပါးစပ်တွင်းရှိ အရာ ကို တပည့်တော် ထုတ်ဆောင်ပါမည်။ အရှင်ဘုရား---အကယ်၍ သာမန်ယူခြင်းမှုဖြင့် (အာဒီကေနေဝကို အာဒီယေနေဝ-ဟု ကြဲသည်။) ထုတ်ဆောင်ခြင်းငှာ တော် နိုင်ငြားဆုံ၊ လက်ဝဲလက်ဖြင့် ဦးစေါင်းကို သိမ်းဝိုက်၍ လက်ယာလက်ဖြင့် လက်ရောင်းကို ကောက်ကွေး၍ ကလေး ငယ်၏ ပါးစပ်တွင်းမှ သွေးထွက်ငြားသော်လည်း ထုတ်ရပါ တော့မည်၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော်- အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် ကလေးငယ်အား အစဉ်သနားခြင်း ရှိသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်"

#### စကားခြောက်ခွန်း

"မင်းသား---ဤအတူပင် မဟုတ်မမှန်သော၊ အကျိုး စီးပွားနှင့် မေဝ်သော၊ သူတစ်ပါးတို့ မနစ်သက်သော စကား မျိုးကို မြတ်စွာဘုရားသည် မပြောဆို။ (၁)

ဟုတ်မှန်သော၊ အကျိူးစီးပွားနှင့် မစပ်သော၊ သူတစ်ပါးတို့ မနှစ်သက်သော စကားမျိုးကို မြတ်စွာဘုရားသည် မပြောဆို။ (၂)

ဟုတ်မှန်သော၊ အကျိူစီးပွားနှင့် စပ်သော၊ သူတစ်ပါးတို့ မနှစ်သက်သော စကားမျိုးကို မြတ်စွာဘုရားသည် သင့် လျော်သော အချိန်၌သာ ပြောဆို၏၊ (၃)

ဖဟုတ်မမှန်သော၊ အကျိူးစီးပွားနှင့် မစဝ်သော၊ သူ တစ်ပါးတို့ နှစ်သက်သော စကားမျိုးကို မြတ်စွာဘုရားသည် မပြောဆို။ (၄)

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာယ်)

ဟုတ်မှန်သော၊အကျိုးစီးပွားနှင့်မစပ်သော၊သူတစ်ပါးတို့ နှစ်သက်သော စကားမျိုးကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် မပြောဆို။ (၅)

ဟုတ်မှန်သော၊ အကျိုးစီးပွားနှင့် စပ်သော၊ သူတစ်ပါးတို့ နှစ်သက်သော စကားမျိုးကို မြတ်စွာဘုရားသည် သင့်လျော် သော အချိန်၌သာ ပြောဆို၏။ (၆)

ထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမှ မင်းသား ---မြတ်စွာဘုရားမှာ သတ္တဝါတို့ကို အစဉ်သနားခြင်းတရား ရှိသောကြောင့် ဖြစ်သည်"

၉.၂.ဂဂု၃။ "အရှင်ဘုရား---ပညာရှိမင်းတို့သည် လည်းကောင်း၊ ပညာရှိပုက္ကားတို့သည်လည်းကောင်း၊ ပညာရှိသူကြွယ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ပညာရှိရဟန်း တို့သည်လည်းကောင်း ပြဿနာကို စီစဉ်ကုန်၍ မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြကာ မေးမြန်းကြွကုန်၏။ အရှင်ဘုရား--- 'အချို့သူတို့သည် ငါထံသို့ ရှဉ်းကဝ်၍ ဤသို့ မေးကုန်လိမ့်မည်၊ ငါသည် ထိုသူတို့အား ဤသို့ မေးသော် ဤသို့ ဖြေကြားအုံ'ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ရေးဦးမာဆွေက ပင်လျှင် စိတ်ကူးကြံစည်ထားခြင်း ရှိပါသလော၊ သို့မဟုတ် တစ်စကာရင်းဖြင့်ပင် ထိုပြဿနာ၏ အဖြေသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဉာက်ထဲ၌ ထင်မြင်၍ လာပါသလော"

"မင်းသား--- ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ဤအရာ၌ သင်မင်းသား ကိုပင် ပြန်မေးမည်၊ သင်မင်းသား---နှစ်သက်သည့်အတိုင်း ဖြေကြားပါ၊

မင်းသား--- သင်သည် ရထား၏ အစိတ်အဝိုင်း အင်္ဂ ကြီးငယ်တို့၌ ကျွမ်းကျင်သလော"

"အရှင်ဘုရား---ကျွမ်းကျင်ပါ၏"

"မင်းသား---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ အချို့ သူတို့သည် အသင်မင်းသားကို ချဉ်းကဝ်ကြကုန်၍ 'ရထား၏ အင်္ဂါ ကြီးငယ် အစိတ်အပိုင်းသည် အဘယ်အမည် ရှိပါသနည်း' ဟု ဤသို့ မေးမြန်းနိုင်ကုန်၏ 'အချို့ သူတို့သည် ငါ့ထံသို့ ချဉ်းကဝ်၍ ဤသို့ မေးကုန်လိမ့်မည်၊ ငါသည် ထိုသူတို့အား ဤသို့ မေးသော် ဤသို့ ဗြေအံ့ ဟု သင်သည် ရေးဦးမော့က ပင်လျှင် စိတ်ကူးကြံစည်ထားခြင်း ရှိသလော၊ သို့မဟုတ် တစ်ခကချင်းဗြင့်ပင် ထိုပြဿနာ၏ အဖြေသည် သင်၏ ဉာက်ထဲ၌ ထင်မြင်၍ လာသလော"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် ရထားအတတ် တတ်ပါ၏ နားလည်ပါ၏ ရထား၏ အင်္ဂါကြီးငယ် အစိတ် အပိုင်းတို့၌ ကျွမ်းကျင်ပါ၏ တပည့်တော်သည် ရထား၏ အလုံးစုံသော အင်္ဂါကြီးငယ် အစိတ်အပိုင်းတို့ကို ကောင်းစွာ သိထားပါ၏၊ တစ်ကေရျင်းဖြင့်ပင် ထိုပြဿနာ၏ အဖြေ သည် တပည့်တော်၏ ဉာက်ထဲ၌ ထင်မြင်၍ လာပါ၏"

"မင်းသား---ဤအတူပင် ပညာရှိမင်းတို့သည် လည်း ကောင်း၊ ပညာရှိပုက္ကားတို့သည်လည်းကောင်း၊ ပညာရှိ သူကြွယ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ပညာရှိ ရဟန်းတို့သည် လည်းကောင်း ပြဿနာစီစဉ်ကုန်၍ မြတ်စွာဘုရားထဲတော် သို့ ချဉ်းကင်ကြကာ မေးမြန်းကြကုန်၏၊ တစ်ကေချင်း ဖြင့်ပင် ထိပြဿနာ၏ အမြေသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်ထဲ၌ ထင်မြင်၍ လာ၏၊ ထိုသို့ဖြစ်ရြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်းဟူမူ မင်းသား---မြတ်စွာဘုရားသည် မွေဓာတ် (သင္စညျတဉာက်)ကို ထိုးထွင်း၍ သိထား၏၊ ယင်း မွေဓာတ် (သင္စညျတဉာက်)ကို ထိုးထွင်း၍ သိထားသောကြောင့် တစ်ကေချင်းဖြင့်ပင် ထိုပြဿနာ၏ အမြေသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဉာက်ထဲ၌ ထင်မြင်၍ လာ၏"

ကျ်သို့ စိန့်တော်မူသော် အဘယမင်းသားသည် မြတ်စွာ ဘုရားကို "အရှင်ဘုရား--- တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား--- တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုစ်ကို ယနေ့မှစ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်တတ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ" ဟု လျှောက်၏။

# **ာ** မဟုဝေဒနီယသုတိ

၉.၂.ဂဂု၄။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ ထိုအခါ ပဉ္စတင်္ဂလက်သမားကြီးသည် အရှင်ဥဒါယီထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ အလွန်ရှိသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာ အရှင်ဥဒါယီကို "အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ဟောထား သော ခံစားမှုတို့သည် အဘယ်မျှလောက် ရိုပါကုန်သနည်း" ဟု လျှောက်၏။ "လက်သမားကြီး---- မြတ်စွာဘုရား ဟော ထားသော ခံစားမှုတို့သည် ချစ်းသာခံစားမှု၊ ဆင်းချဲခံစားမှု၊ ဆင်းချဲမဟုတ် ချစ်းသာမဟုတ်သော ခံစားမှု-ဟူ၍ သုံးပါး ရို၏"ဟု ဝိန့်ဆို၏။

ကျှံသို့ မိန့်သော် ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် အရှင် ဥဒါယီကို "အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသော ခံစားမှုတို့သည် သုံးပါးတို့ မဟုတ်၊ မြတ်စွာဘုရား ဟောထား သော ခံစားမှုတို့သည် ချမ်းသာခံစားမှု၊ ဆင်းရဲခံစားမှ-ဟူ၍ နှစ်ပါးသာတည်း၊ အရှင်ဘုရား---ဆင်းရဲမဟုတ် ချမ်းသာ မဟုတ်သော ခံစားမှုကို ပြိမ်သက် မွန်မြတ်သော ချမ်းသာ-ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောထား၏"ဟု လျှောက်၏။

အရှင်ဥဒါယီနှင့် ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးတို့သည် သုံး ကြိမ်တိုင်အောင် ဤသို့ အပြန်အလှန် ပြောကြသည်။ အရှင်ဥဒါယီသည် ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးကို နားလည် စေရန် မတတိနိုင်၊ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည်လည်း အရှင်ဥဒါယီကို နားလည်စေရန် မတတိနိုင်။

၉.၂.ဂဂု၅၊ အရှင်အာနန္ဒာသည် ပဉ္စကင်္ဂလက်သမား ကြီးနှင့်အရှင်ဥဒါယီတို့ဤစကားပြောနေသံကို ကြားလေ၏ ထိုသို့ ကြားသော အခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ အလွန် ရိုသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးနှင့် အရှင် ဥဒါယီတို့ စကားပြောသမျှ အလုံးစုံကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၏။

ဤသို့ လျှောက်ထားသော် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင် အာနန္ဒဂကို "အာနန္ဒာ--- ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် ဥဒါယီ၏ စကားကို ထင်ရှားရှိသော အကြောင်း ဖြစ်လျက် ဝမ်းမမြောက်နိုင်း ဥဒါယီသည်လည်း ပဉ္စကင်္ဂလက်သမား ကြီး၏ စကားကို ထင်ရှားရှိသော အကြောင်း ဖြစ်လျက် ဝမ်းမမြောက်နိုင်း

အာနန္ဂာ---ငါသည်အကြောင်းအားလျော်စွာနှစ်ပါးသော ခံစားမှုတို့ကိုလည်းကောင်း၊ သုံးပါးသော ခံစားမှုတို့ကို လည်းကောင်း၊ ငါးပါးသော ခံစားမှုတို့ကိုလည်းကောင်း၊

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ခြောက်ပါးသော ခံစားမှုတို့ကိုလည်းကောင်း၊ တစ်ဆယ့် ရှစ်ပါးသောခံစားမှုတို့ကိုလည်းကောင်း၊ သုံးဆယ့်ခြောက်ပါး သော ခံစားမှုတို့ကိုလည်းကောင်း၊ တစ်ရာ့ရှစ်ပါးသော ခံစားမှုတို့ကိုလည်းကောင်း ဟောထား၏။

အာနနွာ---ဤသို့ ငါသည် တရားတော်ကို အကြောင်း အားလျော်စွာ ဟောကြားထား၏ အာနန္ဒာ---ဤသို့ ငါသည် တရားတော်ကို အကြောင်းအားလျော်စွာ ဟောကြားထား ပါလျက် အကြင်သုတို့သည် အချင်းချင်း ဟောကြား(ပြောပြ) သည်ကို နှင့်မပြုနိုင်ကုန်ငြားအံ့၊ သဘောမတုနိုင်ကုန်ငြား သုံ့၊ ဝမ်းမမြောက်နိုင်ကုန်ငြားအံ့၊ ထိုသူတို့သည် ငြင်းခုံငြီး၊ ခိုက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ခြင်းသို့ ရောက်ကြကုန်သည် ဖြစ်၍ အချင်းချင်း နှတ်လုံထိုးကာ နေကြရကုန်လိမ့်မည်-ဟူသော ဤသဘောသာ ကေန့် ဖြစ်ရမည်။

အာနနွာ---ဤသို့ ငါသည် တရားတော်ကို အကြောင်း အားလျော်စွာ ဟောကြားထား၏။ အာနနွာ----ဤသို့ အကြောင်းအားလျော်စွာ ဟောကြားထားသည် ဖြစ်၍ အကြင်သူတို့သည် အချင်းချင်း ပြောပြသည်ကို နှင့်ပြုနိုင် ကုန်ငြားအုံ၊ သဘောတုနိုင်ကုန်ငြားအုံ၊ ဝမ်းမြောက်နိုင်ကုန် ငြားအုံ၊ ထိုသူတို့သည်ညီညွှတ်ကုန်သည်ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက် ကုန်သည် ဖြစ်၍ မငြင်းနံကုန်သည် ဖြစ်၍ နို့နှင့် ရေကဲ့သို့ တပေါင်းတည်း ဖြစ်ကုန်၍ အချင်းချင်း ချစ်စင်နှစ်သက်သော မျက်စိတို့ဖြင့် ရှကြည့်ကြကုန်လျက် နေကြရကုန်လိမ့်သင်း ဟူသော ဤသဘောသာ ဇကန် ဖြစ်ရမည်။

၉.၂.ဂဂု၆။ အာနန္မာ---ကာမဂုက်တရားတို့သည် ဤ ငါးပါးတို့တည်း။ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်းဟူမှ- တပ်နှစ်သက် ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော ရူပါရုံ၊ သဒ္ဒါရုံ၊ ဂန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံနှင့် ဖောဋ္ဌစွာရုံတို့တည်း။

အာနန္မာ---ငါးပါးကုန်သော ဤကာမဂုက်တရားတို့ကို အစွဲပြ၍ အတြင် သုခ၊ သောမနဿ (ကိုယ်ချမ်းသာ၊ စိတ် ချမ်းသာ)သည် ရှိ၏၊ ဤကိုယ်ချမ်းသာ စိတ်ချမ်းသာကို "ကာသျှော "ဟူ၍ ဆိုရ၏၊ အာနန္မာ---'သတ္တဝါတို့သည် ဤမျှလောက်သာ ဖြစ်သော ကိုယ်ချမ်းသာ၊ စိတ်ချမ်းသာကို စားကြရကုန်၏'ဟု တစ်ဦးတစ်ယောက်က ဆိုငြားအုံ၊ ထိုသူ၏ ဤစကားကို ငါ ခွင့်မပြနိုင်၊ အဘယ်ကြောင့်နည်း ဟူမူ- အာနန္မာ---ဤကာမသုဓမှ တစ်ပါးသော၊ သာလွန်၍ နှစ်သက်ဖွယ်ဖြစ်သော၊ သာလွန်၍ မွန်မြတ်သော သုခ ရှိသေးသောကြောင့်တည်း။

အာနန္ဒာ---ဤကာမသုခမှ တစ်ပါးသော၊ သာလွန်၍ နှစ်သက်ဖွယ်ဖြစ်သော၊ သာလွန်၍ မွန်မြတ်သော သုခ- ဟုသည် အဘယ်နည်း၊ အာနန္မာ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ အာနန္မာ--ကာမသုဓထက်သာလွန်၍နှစ်သက်ဖွယ်ဖြစ်သော၊သာလွန်
၍ မွန်ဖြတ်သော၊ တစ်ပါးသော သုခ-ဟုသည် ဤသည်
ပင်တည်း၊ အာနန္မာ----`သတ္တာဝါတို့သည် ဤမျှလောက်သာ
ဖြစ်သော ကိုယ်ချမ်းသာ၊ စိတ်ချမ်းသာကို ခံစားကြရကုန်၏
ဟု တစ်ဦးတစ်ယောက်က ဤသို့ ဆိုငြားအံ့၊ ထိုသူ၏
ဤစကားကို ငါ ရွင်မပြုနိုင်၊ အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမူအာနန္မာ---ဤပထမဈာန်သုဆက် အဆင့်ဆင့် သာလွန်၍ နှစ်ပြတ် နေသက်ဖွယ်ဖြစ်သော၊ အဆင့်ဆင့် သာလွန်၍ မွန်ပြတ် သော တစ်ပါးသောသုဓ ရှိသေးသောကြောင့်တည်း။

အာနန္ဒာ---ဤပထမဈာန်သုထေက် အဆင့်ဆင့် သာ လွန်၍ နှစ်သက်ဖွယ်ဖြစ်သော၊ အဆင့်ဆင့် သာလွန်၍ မွန်မြတ်သော တစ်ပါးသော သုခ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ အာနန္ဒာ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထဈာန်၊ အာကာသာနဥ္စာယတနဈာန်၊ ဝိညာကဋ္ဌာယတနဈာန်၊ အာကီဥညာယတနဈာန်၊ နေဝ သညာနာသညာယတနဈာန်၊ မှတ်သားမှ စံစားမှုတို့၏ ချုပ် ပြိမ်းရာ နိုရောသေမာပတ်ကို အဆင့်ဆင့် ဝင်စားနေနိုင်၏။ အာနန္ဒာ--- ပထမဈာန်သုခထက် အဆင့်ဆင့် သာလွန်၍ နှစ်သက်ဖွယ် ဖြစ်သော၊ အဆင့်ဆင့် သာလွန်၍ နှစ်မြတ်

၉.၂.ဂဂုဂု၊ အာနန္ဒာ--- 'မှတ်သားမှု၊ ခံစားမှုတို့၏ ရျပ်ငြိမ်းမှုကို ရဟန်းဂေါတမသည် ဟော၏၊ ထိုမှတ်သားမှု၊ ခံစားမှုတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းကိုလည်း ချမ်းသာ-ဟူ၍ သတ်မှတ် ၏၊ ထိုချမ်းသာသည် အဘယ်သို့နည်း'ဟု အယူတစ်မျိုး ရှိသော ပရိပိုစ်တို့ ပြောဆိုနိုင်စရာ အကြောင်း ရှိ၏။

အာနန္မာ---က်ူသို့ ပြောဆိုကြသော၊ အယူတစ်မျိုး ရိုကုန် သော ပရိဝိုစ်တို့ကို 'ငှါရှင်တို့--- မြတ်စွာဘုရားသည် ချမ်းသာခံစားမှုကိုသာလျှင် ရည်ရွယ်၍ ချမ်းသာ-ဟု သတ်မှတ်တော်မူသည် မဟုတ်၊ ငါ့ရှင်တို့--- စင်စစ်အားဖြင့် အကြင်အကြင်သဘော၌ ချမ်းသာကို ရထိုက်၏၊ ထိုထို သဘောကို ချမ်းသာ-ဟု သတ်မှတ်တော်မူ၏"ဟု ဤသို့ ပြောဆိုကုန်လော'ဟု မိန့်တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောကြားတော် မူ၏။ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် နှစ်ရြိုက်ဝမ်းမြောက်ခဲ့လေသည်။

## (

## ಚಾಂಹ್ಲಿಲ*ಾ*ಸೆಲ್ಡಾ

၉.၂.၀၃၈။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံဃာများစွာနှင့် အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည်တော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သာလာ အမည်ရှိသော ပုဏ္ဏားရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏။ သာလာ ရွာသား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်တို့သည် "အချင်းတို့--- ရဟန်း ဂေါတမသည် ငါတို့ရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏" ဟု ကြားသိကြ ကုန်၏။

ထိုအခါ သာလာရွာသား ပုဏ္ထားသူကြွယ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြကုန်လျက် မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိရိုး၍ လျောက်ပတ်သော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏

၉.၂.ဂဂု၉။ လျောက်ပတ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေကြ ကုန်သော သာလာရွာသား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်တို့ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် "သူကြွယ်တို့----ပုံကြည်မှုကို ရစေနိုင်သော၊ နှစ်သက်လောက်သော တစ်စုံတစ်ယောက်သော ဆရာ သမားသည် သင်တို့မှာ ရှိသလော"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား--- မရှိပါ" ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

"သူကြွယ်တို့---သင်တို့သည် နှစ်သက်လောက်သော ဆရာသမားကို မရကြသော် ဧကန် အကျိုးရှိသော ဤ အကျင့်တရားကို ကောင်းစွာ ဆောက်တည်၍ ကျင့်ထိုက်၏။ သူကြွယ်တို့--- စကန် အကျိုးရှိသော အကျင့်တရားကို စွဲယု ဆောက်တည်ထားသော် ထိုအကျင့်တရားသည် သင်တို့ အတွက် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းကျိုး ရမ်းသာ ဖြစ်စေလိမ့်ညေ့။ သူကြွယ်တို့--- စကန် အကျိုး ရှိသော အကျင့်တရား-ဟူသည် အဘယ်နည်း-

၉.၂.ဂဂဂ၊ သူကြွယ်တို့---(၁) 'ပေးလှူခြင်းသည် အကျိုးမရှိ၊ ဤလောကသည် မရှိ၊ တမလွန်လောကသည် မရှိ'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏

သူကြွယ်တို့---ထိုသမာဂ၊ ပြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့နှင့် မြောင့်မြောင့်ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိကုန်သော အချို့သော သမာဂ၊ ပြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'ပေးလှူခြင်းသည် အကျိုးရှိ၏ ဤ လောကသည် ရှိ၏၊ တစ်ပါးသော လောကသည် ရှိ၏'ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

သူကြွယ်တို့---သင်တို့ စဉ်းစားကြကုန်လော့၊ ဤသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စစ်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အချင်းချင်း ဖြောင့်ဖြောင့်ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိကြကုန်သည် မဟုတ်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုနေီတာယ်)

လော"ဟု မေးတော်မူ၏။ "အရှင်ဘုရား---ရှိကြပါကုန်၏"ဟု လျောက်ကြကုန်၏။

၉.၂.ဂ၁ေ။ သူကြွယ်တို့---ထိုအယူနှစ်မျိုးတို့အနက် 'ပေးလူခြင်းသည် အကျိုးမရှိ၊ ဤလောကသည် မရှိ၊ တမလွန်လောကသည် မရှိ၊ တု ပြောဆို ယူဆကြကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ကာယသုစရိုက်၊ စစ်သုစရိုက်၊မေနာသုစရိုက် ဤသုံးပါးသော ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဖောက်စွဲ ဖျက်ဆီး၍ ကာယဒုစရိုက်၊ ဝစီခုစရိုက်၊ မနောခုစရိုက် ဤသုံးပါးသော အကုသိုလ် တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကြကုန်လိမ့်မည်-ဟု သော အပြစ်သာ ကေန် ဖြစ်ရမည်။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း၊ ထိုအရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သုတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် အကုသိုလ်တရားတို့၏ အပြစ်၊ ယုတ်ညံ့ပုံနှင့် ညစ်ညူးပုံကို မြေင်ကြကုန်၊ ကုသိုလ်တရားတို့၏ အကျိုးကို၊ ဖြူစင်သော အစို့ကို မြေင်ကြကုန်သောကြောင့်တည်း။

ထင်ရှားရှိသည်သာလျှင်ဖြစ်သော တမလွန်လောကကို 'တမလွန်လောကသည် မရှိ'ဟု ထိုသူမှာ အယူ ရှိ၏၊ ထို သူ၏ ထိုအယူသည် မှားသော အယူ ဖြစ်၏၊ ထင်ရှား ရှိသည် သာလျှင်ဖြစ်သော တမလွန်လောကကို 'တမလွန်လောက သည် မရှိ'ဟု ကြံ၏၊ ထိုသူ၏ ထိုအကြံသည် မှားသော အကြံ ဖြစ်၏၊ ထင်ရှားရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တမလွန် လောကကို 'တမလွန်လောကသည် မှားသော တေား ဖြစ်၏၊ ထင်ရှားရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တမလွန် လောကကို 'တမလွန်လောကသည် မရှိ'ဟု ပြောဆို၏၊ ဤသူသည် တမလွန်လောကဘည် မရှိ'ဟု ပြောဆို၏၊ ဤသူသည် တမလွန်လောကဘို သိကြကုန်သော ရဟန္တာ အရှင်တို့အား ဆန့်ကျင်ဘက်ပြု၏၊

ထင်ရှားရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တမလွန်လောကကို 'တမလွန်လောကသည် မရှိ'ဟု သူတစ်ပါးကို ဟောပြော၏ ထိုသူ၏ ထိုဟောပြောခြင်းသည် သေူတော်တရားကို ဟောပြောခြင်း ဖြစ်၏ ထိုသေူတော်တရားကို ဟောပြော ခြင်းဖြင့်လည်း ဓိဓိကိုယ်ကို မြှင့်တင်၏ သူတစ်ပါးကို ရှတ်ချ၏ ဤသို့လျှင် ထိုသူသည် ရေးမဆွကပင်လျှင် ကောင်းသော သဘောကို ပယ်ထားပြီး ဖြစ်၏။ မကောင်း သော သဘော၌ ရေးရှာသည်နေ၏။

ဤမှားသော အယူ၊ မှားသော အကြံ၊ မှားသော စကား၊ အရိယာတို့နှင့် ဆန့်ကျင်ခြင်း၊ မသူတော်တရားကို ဟော ပြောခြင်း၊ မိခိကိုယ်ကို မြှင့်တင်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ရှတ်ချ ခြင်း-ဟူသော၊ ဤသို့ များစွာသော၊ ယုတ်မာသော ဤ အကုသိုလ်တရားတို့သည် မှားသော အယူ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ထိုသူမှာ ဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏။

သူကြွယ်တို့--- ထိုအယူ နှစ်မျိုးတို့ကို ပညာရှိသော လူတစ်ယောက်သည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏-တလွေန်လောက သည် အကယ်၍ မရှိသည် ဖြစ်အုံ၊ ဤသို့ မရှိခဲ့သော် ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ကိုယ်နောပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ မိမိကိုယ်ကို ချမ်းသာအောင် ပြုနိုင်လိမ့်မည်။ (ပြတ်စဲ ငြိမ်းအေးသွားလိမ့်မည်-ဟု ပြောလိုပုံ ရ၏။)

တလွေန်လောကသည် အကယ်၍ ရှိသည်ဖြစ်အုံ၊ ထိုသို့ ရှိခဲ့ပါမှ ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ဗရိုဇရဲကျရာ ဖြစ်သော ငရဲသို့ ရောက်ရလိမ့်သာ်။

တမလွန်လောကသည် အကယ်၍ မရှိပါနှင့်ဦး၊ ထို အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)တို့၏ စကားသည် မှန်သည်ပင် ဖြစ်ပါစေဦး၊ ထိုသို့ပင် ဖြစ်သော် လည်း ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင်လျှင် 'သီလ မရှိသော၊ မှားသော အယူရှိသော၊ နတ္ထိကဝါဒရှိသော လူတည်း'ဟု ပညာရှိတို့ အကဲ့ရဲ့ကို ခံရ၏။

တမလွန်လောကသည် အကယ်၍ ရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်အုံ၊ ဤသို့ ရှိခဲ့သော် ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် မျက်မှောက်ဘဝ ၌လည်း ပညာရှိတို့ အကဲ့ရဲ့ခံရမြင်း၊ ကိုယ်နော ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌လည်း ဖရိုဝရိကျရာဖြစ်သော ငရဲသို့ ရောက်ရြင်းအားဖြင့် နှစ်ပါးစုံ ဆုံးရှုံး၏၊ ဤသို့ ထိုသူ၏ မကောင်းသောအားဖြင့် စွဲယူဆောက်တည်ထားသော ကောန်အကျိုးရှိသော ဤအကျင့်တရားသည် တစ်ဖက်သတ် နံ၍ တည်၏ ကုသိုလ်အရာကို ရောင်ကြဉ်၏ဟု ဆင်ခြင်၏။

၉.၂.ဂ၀၂။ သူကြွယ်တို့---ထိုအယူနှစ်မျိုးတို့အနက် 'ပေးလူခြင်းသည် အကျိုးရှိ၏ ဤလောကသည် ရှိ၏ တစ်ပါသော လောကသည် ရှိ၏ဟု ဤသို့ ပြောဆိုယူဆလေ့ ရှိကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ကာယခုစရိုက်၊ ဝစီခုစရိုက်၊ မနောခုစရိုက် ဤ သုံးပါးသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ဖောက်ခွဲ ဖျက်ဆီး၍ ကာယသုစရိုက်၊ ဝစီသုစရိုက်၊ မနောသုစရိုက် ဤသုံးပါး သော ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကုန်လိမ့် သော ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်ကုန်လိမ့် စည်-ဟုသော အကျိုးသာ ကေန် ဖြစ်ရမည်၊ အဘယ့်ကြောင့် နည်း၊ ထိုအရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် ညစ်ညူဖုံကို အကုသိုလ်တရားတို့၏ အပြစ်၊ ယုတ်ညံ့ပုံ၊ ညစ်ညူဖုံကို မြင်ကြ၍ ကုသိုလ်တရားတို့၏ အကျိုးကို ဖြူစင်သော အစိုကို မြင်ကြကွန်သောကြောင့်တည်း။

ထိုမှ တစ်ပါး ထင်ရှား ရှိသည်သာလျှင်ဖြစ်သော တမလွန် လောကကို 'တမလွန်လောကသည် ရှိ၏'ဟု ထိုသူမှာ အယ္ ရှိ၏၊ ထိုသူ၏ ထိုအယူသည် မုန်သောအယူ ဖြစ်၏၊ ထင်ရှားရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တမလွန်လောကကို 'တမလွန်လောကသည် ရှိ၍'ဟု ကြံ၏။ ထိုသူ၏ ထိုအကြံ သည် မုန်သောအကြံ ဖြစ်၏၊ ထင်ရှား ရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တမလွန်လောကကို 'တမလွန်လောကသည် ရှိ၏' ဟူသော စကားကို ဆို၏၊ ထိုသူ၏ ထိုစကားသည် မှန်သော စကား ဖြစ်၏။ ထင်ရှားရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တမလွန် လောကကို 'တမလွန်လောကသည် ရှိ၏'ဟု ပြောဆို၏၊ ဤသူသည် တမလွန်လောကကို သိကုန်သော ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား ဆန့်ကျင်ဘက် မပြုလုပ်၊ ထင်ရှားရှိသည် သာလျှင်ဖြစ်သော တမလွန်လောကကို 'တမလွန်လောက သည် ရှိ၏'ဟု သူတစ်ပါးကို ဟောပြော၏။ ထိုသူ၏ ထို ဟောပြောခြင်းသည် သူတော်ကောင်းတရားကို ဟော ပြောခြင်း ဖြစ်၏။ ထိုသူတော်ကောင်းတရားကို ဟောပြော ခြင်းဖြင့်လည်း မိမိကိုယ်ကို မမြှင့်တင်၊ သူတစ်ပါးကို မရှတ်ချ၊ ဤသို့လျှင် ထိုသူသည် ရှေးမဆွကပင်လျှင် မကောင်းသော သဘောကို ပယ်ထားပြီး ဖြစ်၏။ ကောင်းသောသဘော၌ ရေးရူတည်နေ၏။

ကျိမှန်ကန်သော အယူ၊ မှန်ကန်သော အကြံ၊ မှန်ကန် သော စကား၊ အရိယာတို့နှင့် မဆန့်ကျင်ခြင်း၊ သူတော် ကောင်းတရားကို ဟောပြောခြင်း၊ မိမိကိုယ်ကို မြှေင့်တင် ခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို မရှတ်ချခြင်း-ဟူသော၊ ဤသို့ များစွာ သော ဤကုသိုလ်တရားတို့သည် မှန်သော အယူ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ထိုသူမှာ ဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏။

သူကြွယ်တို့ ---ထိုအယူနှစ်မျိုးတို့ ကို ပညာရှိသော လူသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- 'တမလွန်လောကသည် အကယ်၍ ရှိသည် ဖြစ်အုံ၊ ဤသို့ ရှိခဲ့သော် ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ကောင်းသော လားရာဖြစ်သော နုတ်ပြည်လောကသို့ ရောက်ရက်မိုမည်။ တမလွန်လောကသည် အကယ်၍ မရှိပါနှင့်ဦး၊ ထို အရှင် သမက၊ ခြာပစုက် လူသုံ့သော်မြတ်)တို့၏ တေား သည် မှန်သည်ပင် ဖြစ်ပါစေဦး၊ ထိုသို့ ဖြစ်သော်လည်း ဤအရှင်ယောက်ျားသည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင်လျှင် 'သီလ ရှိသော၊မှန်သောအယူရှိသော၊ကံ၊ကံ၏အကျိုးကို ယုံကြည် သည့်ဝါဒရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တည်း'ဟု ပညာရှိတို့၏ အရီးအမွှင်း ကို စံရ၏။

တမလွန်လောကသည် အကယ်၍ ရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်အုံ၊ ဤသို့ ရှိခဲ့သော် ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် မျက်မှောက်ဘဝ ၌ပင်လျှင် ပညာရှိတို့ အရှိုးအမွမ်းခံရြင်း၊ ကိုယ်ခန္ဓာပျက် စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ ကောင်းသောလားရာ ဖြစ်သော နတ်ပြည်လောကသို့ ရောက်ရြင်းအားဖြင့် နှစ်ပါးစုံ အောင်မြင်၏။ ဤသို့ထိုသူ၏ကောင်းစွာ ဖွဲ့ယူဆောက်တည် ထားသော ဧကန်အကျိုးရှိသော ဤအကျင့်တရားသည် နှစ်ပါးသော အဖို့ကို နှံ၍ တည်၏ အကုသိုလ်အရာကို ကြဉ် ရှောင်၏ဟု ဆင်ခြင်၏

၉.၂.ဂ၃ေ။ သူကြွယ်တို့---(၂) 'မကောင်းမှုကို ပြုသူ၊ ပြုစေသူမရှိ၊ ကောင်းမှု မရှိ၊ ကောင်းမှုဖြစ်ခြင်း မရှိ'ဟု ဤသို့ ပြောဆိုကြံဆလေ့ရှိကုန်သော အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏

သူကြွယ်တို့--- ထိုသမက၊ ဗြာဟွက၊ (သူတော်စင်၊ သူစတာဖြတ်)တို့နှင့် ဖြောင့်ဖြောင့်ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိသော အရှို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်) တို့သည် 'မကောင်းမှုကို ပြသူ၊ ပြစေသူ ရှိ၏ ကောင်းမှုသည် ရှိ၏ ကောင်းမှု ဖြစ်ခြင်းသည် ရှိ၏'ဟု ပြောဆိုလေ့ရှိကြ၏

၉.၂.ဂဝ၄။ သူကြွယ်တို့--- (၃) `သတ္တဝါတို့ ညစ်ညူးရန် အကြောင်းသည် မရှိ'ဟု ဤသို့ ပြောဆို ယူဆကြကုန်သော အရှို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ရှိကုန်၏။

သူကြွယ်တို့---ထိုသကေး ြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့နှင့် ဖြောင့်မြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိကြ ကုန်သော အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်) တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုသကေး ပြာဟွက (သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့သည် 'သတ္တဝါတို့ ညစ်ညူး ရန် အကြောင်းသည် ရှိ၏ဟု ဤသို့ ပြောဆိုလေ့ရှိကုန်၏။

သူကြွယ်တို့---သင်တို့ စဉ်းစားကြကုန်လော့၊ ဤသမက၊ မြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အချင်းချင်း မြောင့်ဖြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒရိုကုန်သည် မဟုတ်လော" ဟု မေးတော်မူ၏။ "အရှင်ဘုရား---ရှိပါကုန်၏"ဟု လျောက် ကြကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤအယူနှစ်စုံ၌ ရှေးအယူတစ်စုံ ကဲ့သို့ပင် ပညာရှိတစ်ယောက်၏ ဆင်ခြင်ပုံကိုလည်း ဟော ပြတော်မူ၏။ ထို့နောင် ဤသို့ ဆက်လက်၍ မိန့်တော်မူ၏-

၉.၂.ဂ၈၅။ `သူကြွယ်တို့--- အရူပဗြဟ္မာမည်သည် လုံးဝ မရှိ'ဟု ပြောဆို ယူဆလေ့ရှိကုန်သော အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏။

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

သူကြွယ်တို့---ထိုသမော၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့နှင့် မြောင့်ဖြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိကုန်သော အရှို့သော သမော၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် 'အရူပဗြဟွာမည်သည် အမှန်တကယ် ရှိ၍' ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

"သူကြွယ်တို့---သင်တို့ စဉ်းစားကြကုန်လော့၊ ဤ သမကာ၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)တို့သည် အချင်းချင်း မြောင့်မြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိကုန်သည် မဟုတ်လော"ဟု မေးတော်မူ၏။ "အရှင်ဘုရား---ရှိပါကုန် ၏"ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

"သူကြွယ်တို့---ထိုအယူနှစ်မျိုးတို့ကို ပညာရှိသူသည် ကြသို့ ဆင်ခြင်၏- 'ထိုအရှင်---သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'အရူပပြဟွာသည် လုံးဝ မရှိ'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်၏၊ ဤအရာကို ငါ မမြင်။ ထိုအရှင် သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည်ကား 'အရှုပဗြဟွာမည်သည် အမှန်တကယ် ရှိ၏' ဟု ပြောဆိုကြ ကုန်၏။ ဤအရာကို ငါ မသိ။ စင်စစ်အားဖြင့် ငါသည် မမြင်ဘဲ မသိဘဲလျက် တစ်ဖက်သတ်အားဖြင့် ယူဆ၍ 'ဤ ငါ၏ စကားသည်သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသူတို့၏ စကား သည် အမှားသာတည်း၊ အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဆိုငြား အံ့၊ ထိုဆိုခြင်းသည် မလျောက်ပတ်ရာ။ 'အရူပပြဟွာမည်သည် လုံးဝ မရှိ'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စကားသည် အကယ်၍ မှန်သည် ဖြစ်အုံ။ ရုပ်ရှိကုန်သော နတ်၊ ပြဟွာတို့၌ ကေန် ငါ ဖြစ်ရလိမ့်မည်-ဟူသော ဤအကြောင်းကား ရှိ၏။ ထိုမှတစ်ပါး 'ရုပ်မရှိသော အရူပပြဟွာတို့သည် အမှန် တကယ် ရိုကုန်၏'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အရှင် သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စကား သည် အကယ်၍ မှန်သည် ဖြစ်အံ့၊ ရုပ်မရှိကြကုန်သော နတ်ပြာဟွာတို့၌ ဧကန် ငါ ဖြစ်ရလိမ့်မည်-ဟူသော ဤ အကြောင်းကားရှိ၏။ အမှန်အားဖြင့် ရုပ်-ဟူသောအကြောင်း ကြောင့် တုတ်ကို ကိုင်ခြင်း၊ ဓားကို ကိုင်ခြင်း၊ ငြင်းခုံခြင်း၊ နိက်ရန်ဖြစ်ခြင်း၊ ဆန့်ကျင်ဘက် ပြောဆိုခြင်း၊ နင်နင်-ဟု ဆိုခြင်း၊ ကုန်းချောခြင်း၊ မုသားပြောဆိုခြင်းတို့သည် ထင်ရှားကုန်၏၊ ရုပ်မရှိသော အရူပပြဟ္မာ့ဘုံ၌ ထိုအလုံးစုံ သည် လုံးဝမရှိ'ဟု ဆင်ခြင်၏။ ထို ပညာရှိသည် ဤသို့ ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ရုပ်တရားတို့ကို ငြီးငွေ့ ခြင်းငှာ တပ်ခြင်း ကင်းခြင်းငှာ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းငှာသာလျှင် ကျင့်၏။

၉.၂.ပၢ၆။ သူကြွယ်တို့--- 'ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည်

လုံးဝ မရှိ'ဟု ပြောဆိုပူဆကြကုန်သော အချို့သော သမက၊ ခြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကြကုန်၏။ သူကြွယ်တို့--- ထိုသမက၊ ခြာဟွက (သူ တော်စင်းသူတော်မြတ်)တို့နှင့် မြောင့်ဖြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက် အယူဝါဒရှိကုန်သော အချို့သော သမက၊ ခြာဟွက (သူ တော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့သည် 'ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်း သည် အမှန်တကယ် ရို၏'ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

သူကြွယ်တို့--- သင်တို့ စဉ်းစားကြကုန်လော့၊ ဤ သမကာ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် အချင်းချင်း ဖြောင့်ဖြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ဝါဒ ရှိကြကုန်သည် မဟုတ်ကုန်လော"ဟု မေးတော်မူ၏။ "အရှင်ဘုရား---ရှိကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်ကြကုန်၏

"သူကြွယ်တို့--- ထိုအယူနစ်မျိုးတို့ကို ပညာရှိ ယောက်ျား သည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- 'ထိုအရှင်သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် 'ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်း ခြင်းသည် လုံးဝ မရှိ' ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်၏၊ ဤအရာ ကို ငါမမြင်။ ထိုအရှင်သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည်ကား 'ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည် အမှန်တကယ် ရှိ၏ 'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်၏ ဤအရာကို ဝါ မသိ။ စင်စစ်အားဖြင့် ငါသည် မသိဘဲ မမြင်ဘဲလျက် တစ်ဖက်သတ်အားဖြင့် ယူဆ၍ 'ဤငါ၏ စကားသည် သာလျှင် မှန်၏၊ တစ်ပါးသူတို့၏ စကားသည် အမှားတည်း၊ အချည်းနှီးသာတည်း'ဟု ပြောဆိုငြားအံ့၊ ထိုသို့ ပြောဆိုခြင်း သည် မလျောက်ပတ်ရာ။ 'ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည် လုံးဝ မရှိ'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အရှင်သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စကားသည် အကယ်၍ မှန်သည် ဖြစ်အုံ။ ရုပ်မရှိကြကုန်သော နတ်၊ ပြဟွာတို့၌ ဧကန် ငါဖြစ်ရလိမ့်မည်-ဟူသော ဤ အကြောင်း ကား ရှိ၏။ ထိုမှတစ်ပါး `ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည် အမှန် တကယ် ရှိ၏'ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စကားသည် အကယ်၍ မှန်သည် ဖြစ်အံ့၊ မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ထက် ဝန်းကျင် ငြိမ်းအေးရလိမ့်မည်-ဟူသော ဤအကြောင်းကား ရှိ၏။ အမှန်အားဖြင့် `ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည် လုံးဝ မရှိ´ ဟု ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ ဤအယူသည် တပ်မက် ခြင်း (ရာဂ)နှင့် တကွ ဖြစ်ခြင်းငှာ နီး၏ သံယောဇဉ်နှင့် တကွ ဖြစ်ခြင်းငှာ နီး၏၊ ဝဋ်ဒုက္ခ၌ အလွန်နစ်သက်ခြင်းငှာ နီး၏၊ ဝဋ်ဒုကျွ၌ မျိုသိပ်ခြင်းငှာ နီး၏၊ ဝဋ်ဒုကျွ၌ စွဲလမ်းခြင်းငှာ နီး၏။ 'ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည် အမှန်တကယ် ရှိ၏'ဟု

ပြောဆိုယူဆကြကုန်သော အရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ အယူသည် တပ်မက်ခြင်းနှင့် တကွ မဖြစ်ခြင်းငှာ နီး၏ သံယောဧဉ်ကင်းခြင်းငှာ နီး၏ ဝဋ်ခုကွ၌ လွန်စွာနှစ်သက်မှု မရှိခြင်းငှာ နီး၏ ဝဋ်ခုကွ၌ မမျိုသိပ်ခြင်းငှာ နီး၏ ဝဋ်ခုကွ၌ စွဲလမ်းမှု မရှိခြင်းပှာ နီး၏ ဟု ထိုပညာရှိသည် ဤသို့ ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ဘဝတို့၌ ဦးရွေ့ ခြင်းငှာ တပ်ခြင်းကင်းခြင်းငှာ ချုပ်ပြိမ်းခြင်းငှာသာလျှင် ကျင်၏

၉.၂.၀၈၅။ သူကြွယ်တို့---လောက၌ ဤမှဂိုုလ်လေးမျိုး တို့သည် ထင်ရှား ရှိကုန်၏။ အဘယ်လေးမျိုးတို့နည်း ဟူမှ-သူကြွယ်တို့----လောက၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မိမိ ကိုယ်ကို ပူလောင်စေတတ်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုုလ်သည် ခိုမိကိုယ်ကိုလည်း ပူလောင်စေတတ်၏ သူတစ်ပါးကိုလည်း ပူလောင်စေတတ်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုုလ်သည် မိမိကိုယ်ကို ပူလောင်စေတတ်ဆူလည်း မဟုတ်၊ သူတစ်ပါးကို ပူလောင် စေတတ်သူလည်း မဟုတ်၊ ထိုသူသည် မိမိကိုယ်ကိုလည်း မပူလောင်စေတတ်၊ သူတစ်ပါးကိုလည်းမေူလောင်စေတတ် သည်ဖြစ်၍ မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင်လျှိုင် ကိလေသာ ဆာ လောင်မွတ်သိပ်မူ မရှိသည် ငြိမ်းချမ်းသည် အေးမြသည် ချမ်းသာသုစကို ခံစားရသည် ဖြစ်၍ မြတ်သော ကိုယ်ဖြင့် နေထိုင်ရ၏။

၉.၂.၀၈၈၊ ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် ထို**ပုဂ္ဂိုလ်** လေးမျိုး အကျယ်ကို ဟောပြတော်မှု၏၊

[ထိုပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုး အကျယ်ကို ဘုရားရှင် ဟောတော်မူ ခဲ့သော သုတ္တန်များ ၂ (ဖရွိဖနိကာယ်)၊ ဖရွိဖပဏ္ဍာသကျမ်း၊ ကန္တရကသုတ်၊ စာပိုဒ် ၉.၂.၀၀၄။ စာမျက်နာ ၄ဂုဇ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

ဤသို့ ဟောပြတော်မူသော် သာလာရွာသား ပုဏ္ကား သူကြွယ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ--- တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏ အရှင် ဂေါတမ--- တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏ အရှင် ဂေါတမ--- တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ ၏။ ကျွန်ုပ်တို့သည် အရှင်ဂေါတမဟုိ ကိုးကွယ်ရာ-- ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါကုန်၏ တရားတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ-- ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါကုန်၏ သံဃာတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ် ကူ--- ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါကုန်၏ သံဃာတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ် ကူ--- ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါကုန်၏ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ် တို့ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာတို့-- ဟု မှတ်တော်မူပါ" ဟု လျှောက်ကြကုန်၏

www.dhammadownload.com

ါ။ သွယ္ခါဝပ္မွ

www.dhammadownload.com

## အမွံလဋ္ဌိကရာဟုလောဝါဒသုတ္ခ်

၉.၂.ဂဂဨ၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇပြိုဟ် မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်ရာဟုလာသည် အမွလဋီကကျောင်း၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ညနေချမ်း အချိန်၌ ကိန်းအောင်းရာမှ ထတော်မူ၍ အမွှလဋီကကျောင်း အရင်ရာဟုလာထဲသို့ ကြွတော်မူ၏။ အရှင်ရာဟုလာသည် အဝေးမှ ကြွလာတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို မြင်၍ နေရာကို ခင်းထား၏။ ခြေစေးရေကိုလည်း တည်ထား၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်ရွှဲခြေတို့ကို ဆေးတော်မူ၏။ အရှင်ရာဟုလာသည် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိစိုး၍ လျောက်ပတ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။

၉.၂.ဂ၉၀။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အနည်းငယ် သော ရေကြွင်းရေကျန်ကို ရေစွက်၌ ချန်ထား၍ အရှင် ရာဟုလာကို မေးတော်မူ၏- "ရာဟုလာ---သင်သည် ဤ အနည်းငယ်သော ရေကြွင်းရေကျန်ကို ခြေဆေးရေစွက်၌ ချန်ထားသည်ကို မြင်၏လော"

"အရှင်ဘုရား---မြင်ပါ၏"

"ရာဟုလာ---မုသားစကားကို ပြောဆိုသော၊ အရှက်

မရှိသော ရဟန်းတို့၏ ရဟန်းတရားသည် ဤအတူ နည်းပါးလှချေ၏"

တို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အနည်းငယ်သော ကြွောင်းရေကျန်ကို စွန့်တော်မူ၍ အရှင်ရာဟုလာကို မေး တော်မူ၏- "ရာဟုလာ---အနည်းငယ်သော ရေကြွင်း ရေကျန်ကို စွန့်လိုက်သည်ကို မြင်၏လော"

"အရှင်ဘုရား---မြင်ပါ၏"

"ရာဟုလာ---မှသားစကားကို ပြောဆိုသော၊ အရှက် မရှိသော ရဟန်းသည် ရဟန်းတရားကို ဤအတူ စွန့်ထားပြီး ဖြစ်သည်သာတည်း"

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုခြေဆေးရေခွက်ကို မှောက်၍ အရှင်ရာဟုလာကို မေးတော်မူ၏- "ရာဟုလာ---သင်သည် ဤရေဆေးခွက်ကို မှောက်ထားသည်ကို မြင်၏ လော"

"အရှင်ဘုရား---မြင်ပါ၏"

"ရာဟုလာ--- မှသားစကားကို ပြောဆိုသော၊ အရှက် မရှိသော ရဟန်းသည် ရဟန်းတရားကို ဤအတူ မှောက် ထားပြီး ဖြစ်သည်သာတည်း" ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုခြေဆေးခွက်ကို လှန်၍ အရှင်ရာဟုလာကို မေးတော်မူ၏- "ရာဟုလာ---သင်သည် ဤရေဆေးခွက်ထဲ၌ အချည်းနှီး ဘာမျှမရှိ သည်ကို မြင်၏လော"

"အရှင်ဘုရား---မြင်ပါ၏"

"ရာဟုလာ---မှသားစကားကို ပြောဆိုသော၊ အရှက် မရှိသော ရဟန်းမှာ ရဟန်းတရားသည် ဤအတူ အချည်းနှီး ဘာမျှ မရှိသည်သာတည်း"

"ရာဟုလာ---ဥပမာအားဖြင့် ရထားလှည်းသန်နှင့် အလားတူသည့် အစွယ်ရှိသော၊ စစ်မြေပြင်သို့ ဝင်ဖူးသော၊ ထွားကျိုင်း၍ အမျိုးကောင်းသော မင်းစီးဆင်သည် စစ် မြေပြင်သို့ ရောက်သော် ရှေ့ခြေတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြ၏ နောက်ခြေဘို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏ ရှေ့ကိုယ် ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏ နောက်ကိုယ်ဖြင့်လည်း အမှု ကိစ္စကို ပြု၏ ဦးခေါင်းဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏ နားရွက် တို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏ အစွယ်တို့ဖြင့်လည်း အမှု ကိစ္စကို ပြု၏ အမြီးဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏ သို့ရာတွင် နာမောင်းကိုမူ စောင့်ရှောက်သည်သာတည်း။

ထိုဆင် ပြုလုပ်သော အရာ၌ ဆင်စီးသူရဲမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏ 'ဤမင်းစီးဆင်သည် စစ်မြေပြင်သို့ ရောက်သော် ရှေ့ခြေတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏၊ နောက် ခြေတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏၊ ရှေ့ကိုယ်၊ နောက်ကိုယ်၊ ဦးခေါင်း၊ နားရွက်၊ အစွယ်၊ အမြီးတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏။ သို့ရာတွင် နာမောင်းကိုမူ စောင့်ရောက်သည်သာ တည်းမင်းစီးဆင်သည် အသက်ကိုမူကားမစွန့် နိုင်သေးရေ' ဟု အကြံဖြစ်၏။

ရာဟုလာ---အကြင်အခါ၌ကား ထိုမင်းစီးဆင်သည် စစ်မြေပြင်သို့ ရောက်သော် ရှေ့ မြေတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏၊ နောက်ခြေတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏၊ ရှေ့ကိုယ်၊ နောက်ကိုယ်၊ ဦးခေါင်း၊ နားရွက်၊ အစွယ်၊ အမြီးတို့ဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏၊ နာမောင်းဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြု၏၊ ထိုဆင်ပြုလုပ်သော အရာ၌ ဆင်စီးသူရဲမှာ ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏-

'ဤမင်းစီးဆင်သည် နှာမောင်းဖြင့်လည်း အမှုကိစ္စကို ပြပြီ၊ မင်းစီးဆင်သည် အသက်ကိုပင် စွန့်လွှတ်ထားပြီ။ ယခု အခါ၌ မင်းစီးဆင် ပြေလုပ်တော့မည့် အမှမည်သည် ဘာမှု၊ မရှိတော့ပြီ'ဟု အကြဲဖြစ်၏။

ရာဟုလာ---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် မုသားစကားကို

ပြောဆိုသော၊ အရှက်မရှိသော ရဟန်း မပြုလုပ်ဝံ့သော အကုသိုလ်မကောင်းမှု ဘာမှု၊မရှိပြီ"ဟူ၍ဝါဟောတော်မှု၏ ရာဟုလာ--- ထို့ကြောင့် 'ရယ်ရွှင် မြူးထူးလို၍မျှပင် ချွတ် ယွင်းသော စကားကို ရောိအံ့'ဟု သင် ကျင့်ရမည်။

၉.၂.(၁၉၁။ ရာဟုလာ---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့။ မှန်သည် အဘယ်အကျိုးရှိသနည်း"

"အရှင်ဘုရား---မှန်သည် ကြည့်ရှုရခြင်းအကျိုး ရှိပါ၏"

"ရာဟုလာ---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင် ၍ ကိုယ်အမှုကို ပြုရမည်၊ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍ နုတ်အမှုကို ပြုရမည်၊ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍ စိတ်အမှုကို ပြုရမည်။

ရာဟုလာ--သင်သည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုလို သည် ဖြစ်အုံ၊ ထိုကိုယ်အမှုကို သင် ဤသို့ ကြည့်ရှု ဆင်ခြင် ရမည်၊ 'ငါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုလို၏၊ ငါ၏ ဤကိုယ်အမှုသည် ဖိန်ဆင်းခဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ သူတစ်ပါးဆင်းခဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ ဝမိ၊ သူ တစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းခဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ ဤကိုယ်အမှုသည် အကုသိုလ်လော၊ ဆင်းရဲတို ပွားစေ တတ်သလော၊ ဆင်းရဲသော အကျိုးရှိလေသလော'ဟု ကြည့်ရှုဆင်ခြင်ရမည်။

ရာဟုလာ---သင်သည် ဤသို့ ကြည့်ရှုဆင်ခြင်သော် 'ငါ သည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုလို၏ ငါ၏ ဤကိုယ် အမှုသည် ဒိဓိဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်၏ သုတစ်ပါး ဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်၏ ဒိဓိ သုတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်၏ ဤကိုယ်အမှုသည် အကုသိုလ်တည်း၊ ဆင်းရဲကို ပွားစေတတ်၏ ဆင်းရဲသော အကျံးရှိ၏'ဟု အကယ်၍ သိပြားအုံး ရာဟုလာ---ဤသို့ သဘောရှိသော ကိုယ်အမှုကို သင် လုံးစ မြေသင့်။

ရာဟုလာ---သင်သည် ဤသို့ ကြည့်ရှုဆင်ခြင်သော် 'ငါသည် အကြင်အဖူကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုလို၏၊ ငါ၏ ဤ ကိုယ်အဖူသည် မိမိဆင်းချင်းငှာလည်း မြစ်နိုင်၊ သူတစ်ပါး ဆင်းခြင်းငှာလည်း မြစ်နိုင်၊ သိုတစ်ပါး နစ်ဦးသားလုံး ဆင်းခြင်းငှာလည်း မြေစိနိုင်၊ မိမိ၊ သူတစ်ပါး နစ်ဦးသားလုံး ဆင်းခြင်းငှာလည်း မြေစိနိုင်၊ ဤကိုယ်အမှုသည် ကုသိုလ် တည်း။ ချမ်းသာမှုကို ဖြစ်ပွားစေတတ်၏၊ ချမ်းသာသော အကျိုးရှိ၏ဟု အကယ်၍ သိပြားဆုံး၊ ရာဟုလာ---ဤသို့ သဘာရှိသော ကိုယ်အမှုကို သင် ပြုသင့်၏။

ရာဟုလာ---သင်သည် ကိုယ်ဖြင့် အမှုကို ပြုနေစဉ် မှာလည်းထိုကိုယ်အမှုကို သင်ဤသို့ကြည့်ရှဆင်ခြင်ရမည်-'ဒါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြု၏ ငါ၏ ဤကိုယ်အမှု

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

သည် မိမိဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ သုတစ်ပါး ဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော။ မိမိ၊ သုတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ ဤကိုယ် အမှုသည်အကုသိုလ်လော၊ဆင်းရဲကိုပွားစေတတ်သလော၊ ဆင်းရဲသော အကျိုးရှိလေသလော'ဟု ကြည့်ရှ ဆင်ခြင် ရမည်။

ရာဟုလာ---သင်သည် ဤသို့ ကြည့်ရှထင်ခြင်သော် 'ငါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြု၏ ငါ၏ ဤကိုယ်အမှု သည် မိမိဆင်းရဲခြင်းတှလည်း ဖြစ်၏ သူတစ်ပါး ဆင်းရဲခြင်း တှလည်း ဖြစ်၏ စိပ်၊ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်း တှလည်း ဖြစ်၏ စိပါ၊ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်း တှလည်း ဖြစ်၏ ဤကိုယ်အမှုသည် အကုသိုလ်တည်း၊ ဆင်းရဲကို ဖြစ်ပွားစေတတ်၏၊ ဆင်းရဲသော အကျီးရှိ၏'ဟု အကယ်၍ သိင်ျားဆုံး ရာဟုလာ---ဤသို့ သဘောရှိသော ကိုယ်အမှုကို သင်သည် ရုပ်သိမ်းလေလော့။

ရာဟုလာ--- သင်သည် ဤသို့ ကြည့်ရှုဆင်ခြင်သော် 'ဒါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြ၏ ပါ၏ ဤကိုယ်အမှု သည် မိမိဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း မခြစ်၊ သူတစ်ပါးဆင်းရဲခြင်း ငှာလည်း မခြစ်၊ ခိမ်၊ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်း ငှာလည်းမြေစ်၊ဤကိုယ်အမှုသည် ကောင်းမှုကုသိုလ်တည်း၊ ရမြစ်၊ မိမ်၊ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်း ငှာလည်းမြေစ်၊ဤကိုယ်အမှုသည် ကောင်းမှုကုသိုလ်တည်း၊ ရမိုးသာ ကို ဖြစ်ပွားစေတတ်၏ ချမ်းသာသော အကျိုးရှိ၏' ဟု အကယ်၍ သိပြားဆုံး ရာဟုလာ---ဤသို့သဘောရှိသော ကိုယ်အမှုကို သင်သည် ကြိုးပမ်းလေလော့။

ရာဟုလာ---သင်သည် ကိုယ်ဖြင့် အမှုကို ပြုပြီးသော အခါ၌လည်း ထိုကိုယ်အမှုကို သင် ဤသို့ ကြည့်ရှဆင်ခြင် ရမည်- 'ဝါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုမိပြီ၊ ငါ၏ ဤကိုယ်အမှုသည် ဒီဝိဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ သူတစ်ပါးဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ မိမိ၊ သူ တစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်နိုင်သလော၊ ဤကိုယ်အမှုသည် အကုသိုလ်လော၊ ဆင်းရဲကို ဖြစ်ပွား စေတတ်သလော၊ ဆင်းရဲသောအကျိုး ရှိလေသလော'ဟု ကြည့်ရှု ဆင်ခြင်ရမည်။

ရာဟုလာ---သင်သည် ဤသို့ ကြည့်ရှုဆင်ခြင်သော် 'ငါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုခဲ့ပြီး ဝါ၏ ဤကိုယ် အမှုသည် ဒိဓိဆင်းရဲခြင်းငှာလည်း ဖြစ်၏ သုတစ်ပါး ဆင်းရဲ မြင်းငှာလည်း ဖြစ်၏ မိခိသူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲ မြင်းငှာလည်း ဖြစ်၏ မိခိသူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲ မြင်းငှာလည်း ဖြစ်၏ ဤကိုယ်အမှုသည် အကုသိုလ်တည်း၊ ဆင်းရဲကို ဖြစ်ပွားစေတာတ်၏ ဆင်းရဲဝေသာ အကျိုးရှိ၏'ဟု အကယ်၍ သိငြားဆုံး၊ ရာဟုလာ---ဤသို့သဘောရှိသော

ကိုယ်အမှုကို သင်သည် ဆရာထံ၌ ဖြစ်စေ၊ ပညာရှိတို့ထံ၌ ဖြစ်စေ၊ သီတင်းသုံးဖော်တို့ထံ၌ ဖြစ်စေ ပြောကြားရမည်၊ ဖွင့်ပြရမည်၊ ထင်စွာ ပြုရမည်၊ ပြောကြား၍ ဖွင့်ပြ၍ ထင်စွာ ပြု၍ နောင်အခါ၌ စောင့်ရှောက်ခြင်းသို့ ရောက်ရမည်။

ရာဟုလာ--- သင်သည် ဤသို့ ကြည့်ရှဆင်ခြင်သော် 'ဝါသည် အကြင်အမှုကို ကိုယ်ဖြင့် ပြုစိပြီ၊ ဝါ၏ ဤကိုယ်အမှု သည် ဒီစိဆင်းရဲခြင်းမှာလည်း မြေစီ၊ သူတစ်ပါးဆင်းရဲခြင်း ပုဂလည်း မြေစီ၊ သို့တစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်း ပုဂလည်း မြေစီ၊ သို့တစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဆင်းရဲခြင်း ပုဂလည်း မြေစီ၊ ဤကိုယ်အမှုသည် ကုသိုလ်တည်း၊ ရရှိမ်းတာကိုဖြစ်ပွားစေတတ်၏ ရမ်းသာသောအကျိုးရှိ၏ဟု အကယ်၍ သိပြားအုံး ရာဟုလာ--- သင်သည် ထိုနှစ်သက် ဝမ်းမြောက်ခြင်းဖြင့်ပင်လျှင် ကုသိုလ်တရားတို့၌ နေ့ရော ညည့်ပါ ကျန်ကြီလျက် နေလော့။

၉.၂.၀၉၂။ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ရာဟုလာအား နှတ်အမှု၊ စိတ်အမှတို့ကိုလည်း ထို့အတူပင် ဆင်ခြင်၍ ပြုရန် ဆုံးမတော်မူသည်။ ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် ဆက် လက်၍ မိန့်ကြားတော်မူ၏။

၉.၂.ဂ၉၃။ "ရာဟုလာ---လွန်လေပြီးသော အခါက ကိုယ်အမှု၊ နုတ်အမှု၊ စိတ်အမှုကို သုတ်သင်ခဲ့ကြကုန်သော သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)အားလုံး တို့သည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်ရှိပင် သုတ်သင်ခဲ့ကြ ကုန်၏။

ရာဟုလာ---လာမည့် အနာဂတ်အခါ၌ ကိုယ်အမှု၊ နုတ် အမှု၊ စိတ်အမှုကို သုတ်သင်ကြမည့် သမော၊ ငြာဟုက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)အားလုံးတို့သည်လည်း ဤသို့ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍ပင် သုတ်သင်ကြကုန်လိမ့်စည်၊

ရာဟုလာ---ယခုအခါ၌ ကိုယ်အမှု၊ နွတ်အမှု၊ ဇိတ်အမှုကို သုတ်သင်နေကြကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)အားလုံးတို့သည်လည်း ဤသို့ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍ဝင် သုတ်သင်နေကြကုန်၏။

ရာဟုလာ---ထို့ကြောင့် ဤသာသနာတော်၌ 'ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍ ကိုယ်အမှု နှတ်အမှု စိတ်အမှုကို သုတ်သင်အုံ'ဟု သင် ကျင့်ရမည်" ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော် ကို ဟောကြားတော်မူ၏။ အရှင်ရာဟုလာသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ စကားတော်ကို နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်လေ၏။

## စဿဓာတ်တောဝျဒဘုတ<u>ွ</u>

၉.၂.ဂ၉၄။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မှု၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဆွမ်းစံ ဝင်တော်မူ၏။ အရှင်ရာဟုလာသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား အိနောက်မှ တကောက်ကောက် လိုက်လေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နောက်သို့ ပြန်ကြည့်တော်မူ၍ အရှင် ရာဟုလာကို- "ရာဟုလာ--- အတိတ်ရပ်၊ အနာဂတ်ရပ်၊ ပစ္စုပ္ပန်ရုပ်၊ အရွုတ္တရုပ်၊ ဝဟိဒ္ဓရုပ်၊ ရှန်ရင်းကြမ်းတမ်းသော ရုပ်၊ နူးညံ့သိစ်မွေ့သော ရုပ်၊ ယုတ်ညံ့သော ရုပ်၊ မြင့်မြတ် သော ရုပ်၊ ဝေးသော ရုပ်၊ နီးသော ရုပ်သည် ရှိ၏ ထိုရုပ် ဘားလုံးသည် ငါ့ဥစွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ကိုယ် ဖြစ်စေ ရုင်တိုင်းဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်-ဟု ဟုတ်မှန်သည့်အတိုင်း ကောင်းသော ပညာဖြင့် ရှုရမည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား---ရုပ်ကိုသာလျှင် ရှုရပါမည်လော၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ် သော မြတ်စွာဘုရား---ရုပ်ကိုသာလျှင် ရှုရပါမည်လော"ဟု အရှင်ရာဟုလာက လျှောက်စ်။ "ရာဟုလာ--- ရုပ် ကိုလည်း ရှုရမည်၊ ဝေဒနာကိုလည်း ရှုရမည်၊ သညာက်ကိုလည်း ရှုရ မည်၊ သဓါရတို့ကိုလည်း ရှုရမည်၊ ဝိညာက်ကိုလည်း ရှုရ မည် ဟု ဒိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်ရာဟုလာသည် "မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်ဆုံးမခြင်းဖြင့် အဆုံးအမခဲ ရသော အဘယ်မည်သော သူသည် ယနေ့ ရွာသို့ ဆွမ်းစံ ဝင်တော့အုံနည်း"ဟု နှလုံးပြုလျက် ထိုနေရာမှ ပြန်လည်၍ သစ်တစ်ပင်ရင်း၌ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ဧရုရှိ ကိုယ်ကို ဖြောင့်စွာ ထားလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ရေးရှ တည်သော သတိကို ဖြစ်စေ၍ ထိုင်နေ၏။ အရှင်သာရိပုတြာသည် သစ်တစ်ပင် ရင်း၌ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ဧရုရှိ ကိုယ်ကို ဖြောင့်စွာ ထားလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ရေးရှုတည်သော သတိကို ဖြစ်စေ၍ ထိုင်နေ သော အရှင်ရာဟုလာကို ဖြင်၍ "ရာဟုလာ--ထွက်သက်၊ ဝင်သက်၌ အောက်မေ့မှု-ဟူသော အာနာပါနဿတိ ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ-- ထွက်သက်၊ ဝင်သက်၌ အောက်မေ့မှု-ဟူသော အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို ပွားများသည်ရှိသော် အကြိမ်များစွာ လေ့လာသည်ရှိသော် ပွားများသည်ရှိသော် အကြိမ်များစွာ လေ့လာသည်ရှိသော် ဟု မိန့်တော်မှ၏။

၉.၂.၁၉၅။ ထို့နောက် အရှင်ရာဟုလာသည် ညနေချစ်း အရှိနိ၌တစ်ပါးတည်းကိန်းအောင်းရာမှထ၍မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ အလွန်ရှိသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် "အရှင်ဘုရား---**အာနာပါန** သာတိဘာဝနာသည် အဘယ်သို့ ပွားများသည်ရှိသော်။ အဘယ်သို့ အကြိမ်များစွာ လေ့လာသည်ရှိသော် များမြတ်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

#### သောအကျိုး၊ များမြတ်သော အာနိသင် ရှိပါသနည်း" \*ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၀၉၆။ "ရာဟုလာ---မြေကြီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ--- သင်သည် မြေကြီး နှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလတ်သော် နှစ်သက်ဖွယ်၊ မနစ်သက်ဖွယ် အတွေ့ တို့သည် စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည် ကုန်လိမ့်မည် မဟုတ်။ ရာဟုလာ---ဥပမာ အားဖြင့် မြေကြီး၌ စင်ကြယ်သောဝတ္ထုကိုလည်းပစ်ချကုန်၏မစင်ကြယ်သော ဝတ္ထုကိုလည်း ပစ်ချကုန်၏၊ ကျင်ကြီးကိုလည်း စွန့်ချကုန်၏၊ ကျင်ငယ်ကိုလည်း စွန့်ချကုန်၏၊ တံတွေးကိုလည်း ထွေးချ ကုန်၏၊ ပြည်ကိုလည်း စွန့်ချကုန်၏၊ သွေးကိုလည်း စွန့်ချ ကုန်၏။ မြေကြီးသည် ထိုစင်ကြယ်သော ဝတ္ထု၊ မစင်ကြယ် သော ဝတ္ထုကို မငြီးငွေ့၊ မရုံရှာ၊ မစက်ဆုပ်။ ရာဟုလာ---သင်သည် ဤဥပမာအတူပင်လျှင် မြေကြီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ--- သင်သည် မြေကြီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလတ်သော် နှစ်သက်ဖွယ်၊ မနှစ်သက်ဖွယ် အတွေ့ တို့သည် စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည် ကုန်လိမ့်မည် မဟုတ်။

ရာဟုလာ---ရေနှင့်တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ---သင်သည် ရေနှင့်တူအောင် ဘာဝနာကို ပွား များလတ်သော် နှစ်သက်ဖွယ်၊ မနှစ်သက်ဖွယ် အတွေ့တို့ သည် စိတ်ကို လွှစ်မိုး၍ တည်ကုန်လိမ့်စည် မဟုတ်။

ရာဟုလာ--- မီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ---သင်သည် မီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများ လတ်သော် နှစ်သက်ဖွယ်၊ မနစ်သက်ဖွယ် အတွေ့ တို့သည် စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်ကုန်လိမ့်မည် မဟုတ်။ ရာဟုလာ ----ဥပမာအားဖြင့် မီးသည် စင်ကြယ်သော ဝတ္ထုကိုလည်း လောင်၏၊ မေင်ကြယ်သော ဝတ္ထုကိုလည်း လောင်၏ ကျင်ကြီးကိုလည်း လောင်၏ ကျင်ငယ်ကိုလည်း လောင်၏ တံတွေးကိုလည်း လောင်၏၊ ပြည်ကိုလည်း လောင်၏၊ သွေးကိုလည်း လောင်၏၊ သွေးကိုလည်း လောင်၏၊ မီးသည် ထိုစင်ကြယ်သော ဝတ္ထု၊ မစင်ကြယ်သော ဝတ္ထု၊ မစင်ကြယ်သော ဝတ္ထု၊ မင်္ပြီးငွေ့၊ မရုံရှာ၊ မစက်ဆုပ်၊ ရာဟုလာ---- ဤဥပမာအတူပင်လျှင် သင်သည် မီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ---သင်သည် မီးနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလတ်သော် နှစ်သက် ဖွယ်၊ မနှစ်သက်ဖွယ် အတွေ့ တို့သည် စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်ကုန်လိမ့်ည် မဟုတ်။

ရာဟုလာ---လေနှင့် တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများ လော့၊ရာဟုလာ---သင်သည်လေနှင့်တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများလတ်သော် နှစ်သက်ဖွယ်၊ မနှစ်သက်ဖွယ် အတွေ့ တို့သည် စိတ်ကို လွှစ်းမိုး၍ တည်ကုန်လိမ့်စည် မဟုတ်၊ ရာဟုလာ---ဥမမာအားဖြင့် လေသည် စင်ကြယ်သော ဝတ္ထု ကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ မစင်ကြယ်သော ဝတ္ထုကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ ကျင်ကြီးကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ ကျင်ငယ် ကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ တဲတွေးကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ ပြည်ကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ သွေးကိုလည်း တိုက်စတ်၏၊ လေသည် ထိုစင်ကြယ်သော ဝတ္ထု၊ မင်ကြယ်သော ဝတ္ထုကို မငြီးငွေ့၊ မရွ်ရှာ၊ မငက်ဆုပ်။ ရာဟုလာ----ဤဥပမာအတူ မင်လျှင် သင်သည် လေနှင့်တူအောင် ဘာဝနာကို ပွားများ လော့၊ရာဟုလာ----သင်သည်လေနှင့်တူအောင်ဘာဝနာကို ပွားများလတ်သော် နှစ်သက်ဖွယ်၊ မနစ်သက်ဖွယ် အတွေ့

၉.၂.ဂ၉ဂု၊ ရာဟုလာ---မေတ္တာဘာဝနာကို ပွားများ လော့၊ ရာဟုလာ---မေတ္တာဘာဝနာကို ပွားများသော သင့်မှာ အမျက်ထွက်ခြင်းသည် ကင်းပျောက်လိမ့်မည်။ ရာဟုလာ----ကရုကာဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ ----ကရုကာဘာဝနာကို ပွားများသော သင့်မှာ ညှဉ်းဆဲ ၉.၂.ပ၉၈၊ ရာဟုလာ--- အာနာပါနဿတိ (ထွက်သက် ဝင်သက်ကို အောက်မေ့ခြင်း) ဘာဝနာကို ပွားများလော့၊ ရာဟုလာ---အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို ပွားများသည် ရှိသော် အကြိမ်များစွာ လေ့လာသည်ရှိသော် သင့်မှာ များ မျှတ်သော အကျိုးများမြတ်သောအာနိသင် ရှိ၏၊ ရာဟုလာ------အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို အဘယ်သို့ ပွားများသည် ရှိသော်၊ အဘယ်သို့ အကြိမ်များစွာ လေ့လာသည်ရှိသော် များမြတ်သော အကျိုး၊ များမြတ်သော အာနိသင် ရှိသနည်း၊

ရာဟုလာ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် တောသို့ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်းသို့ဖြစ်စေ၊ ဆိတ်ဗြိမ်သော တစ်နေရာ ရာသို့ဖြစ်စေ သွားရောက်ပြီး တင်ပလွင်နေတာ ကမ္မဋ္ဌာန်း ထိုင်၏။ ထိုအခါ၌ အထက်ပိုင်း ခန္ဓာကိုယ်ကို မြောင့်မြောင့် မတ်မတ် ထား၏၊ သတိကို ကမ္မဌာန်းသို့ ဦးတည်ထားတည်။ ထိုရဟန်းသည် သတိထားလျက်သာ ဝင်လေကို ရှု၏၊ သတိထားလျက်သာ ထွက်လေကို ရှိုက်၏။

ကျွန်းကျင်သော ပန်းပွတ်သမားတစ်ယောက်သည် (မွတ်ကြုံးကို) ရှည်ရှည် ဆွဲလျှင် ရှည်ရှည် ဆွဲသည်-ဟု သိပြီး တိုတို ဆွဲလျှင် တိုတို ဆွဲသည်-ဟု သိသကဲ့သို့

ရှည်ရှည် ရှူလျှင် ရှည်ရှည်ရှူသည်-ဟု သိ၏။ ရှည်ရှည် ရှိက်လျှင် ရှည်ရှည်ရှိက်သည်-ဟု သိ၏။ တိုတို ရှူလျှင် တိုတိုရှူသည်-ဟု သိ၏။ တိုတို ရှိုက်လျှင် တိုတိုရှိက်သည်-ဟု သိ၏။

ဝင်လေ တစ်ခုလုံး၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံးကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအုံ-ဟု အားထုတ်၏။ ထွက်လေ တစ်ခုလုံး၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါး လုံးကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ဝင်လေကို ပြိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ထွက်လေကို ပြိမ်းလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ပီတိကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ဝီတိကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ချမ်းသာမှုကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ချမ်းသာမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့–ဟု အားထုတ်၏။

ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော စံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ငြိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ငြိုမ်းလျက် ရှိက်အံ့- ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အလွန် ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အလွန် ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

စိတ်ကို မလျော့လွန်း၊ မတင်းလွန်းအောင် အာရုံ၌ ကောင်းစွာ ထားလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

9,0

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ရုခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိဖန်တာယ်)

စိတ်ကို မလျော့လွန်း၊ မတင်းလွန်းအောင် အာရုံ၌ ကောင်းစွာ ထားလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အတားအဆီး အကုသိုလ်တရားတို့မှ လွတ် မြောက်စေလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အတားအဆီး အကုသိုလ်တရားတို့မှ လွတ် မြောက်စေလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ခန္ဓာတို့၏ မမြိပုံကို အဇန်ဇန်ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

ခန္ဓာတို့၏ မမြဳပုံကို အဖန်ဖန်ရှလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ပျက်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ပျက်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှုလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သစ်ါရတို့၏ ချုပ်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။ သင်္ခါရတို့၏ ချုပ်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှုလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သစ်ါရတို့၏ သူတို့ကိုယ်သူတို့ စွန့်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သစ်ါရတို့၏ သူတို့ကိုယ်သူတို့ စွန့်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှိက်အုံ-ဟု အားထုတ်၏။

ရာဟုလာ---ဤသို့ ပွားများထားသော၊ ဤသို့ လေ့လာ ထားသော အာနာပါနဿတိဘာဝနာသည် များမြတ်သော အကျိုး၊ များမြတ်သောအာနိသင် ရှိ၏။ ရာဟုလာ---အာနာ ပါနဿတိဘာဝနာကို ဤသို့ ပွားများထားသော် ဤသို့ အကြိမ်များစွာ လေ့လာထားသော် အဆုံးဖြစ်သော ထွက်သက်ဝင်သက်တို့သည်လည်း ထင်ရှားကုန်၍သာလျှင် ချုပ်ကုန်၏ မထင်ရှားဘဲ ချုပ်သည် မဟုတ်ကုန်"ဟု မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်ဖူ၏ အရှင်ရာဟုလာ သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်မြိုက်ဝမ်းမြောက် စွာ သာစုအနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

## 7

## <del>ခ်င်လက်ယါဘ်လွှ</del>

၉.၂.ဂ၉၉။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော် မှု၏။ ထိုအခါ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကိန်းအောင်းနေသော အရှင်မာလှကျပုတ္တ မထေရ်သည် ဤသို့ စဉ်းစား၏- "လောကသည် မြိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ လောကသည်မြဲ-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ လောကသည် အဆုံးရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ လောက သည် အဆုံးမရှိ-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ထိုအသက်သည်ပင် ထိုကိုယ်တည်း-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်သည် တရြားတည်း-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ သတ္တဝါ သည် သေသည်မှ နောက်၌ မဖြစ်-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏၊ ဖြစ်လည်း မဖြစ်-ဟူ၍လည်းကောင်း သတ္တဝါသည် သေ သည်မှ နောက်၌ ဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ မဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်-ဟူ၍လည်းကောင်း မြတ်စွာဘုရား မဟောကြား ကုန်သော အယူတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုအယူတို့ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ငါ့အား ဟောကြားတော်မမှု။ ထိုအယူတို့ကို ငါ့အား မြတ်စွာဘုရား မဟောကြားခြင်းကို ငါ မနစ်သက်၊ ငါ မကြိုက်။ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော် ချဉ်းကပ်၍ ထိုအကြောင်းကို မေးလျှောက်အံ့၊ အကယ်၍ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ထိုအကြောင်းကို ငါ့အား ဟောကြားငြားအံ့၊ ဤသို့ ဟောကြားသော် ငါသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော ရဟန်းအကျင့်ကို ကျင့်အုံး အကယ်၍ မြတ်စွာ ဘုရားသည် မဟောကြားငြားအုံး ငါသည် ရဟန်းသိက္ခာကို စွန့်ပယ်၍ လူထွက်တော့အုံ"ဟု စဉ်းစား၏။

၉.၂.၁၀၀၊ ထို့နောက် အရှင်မာလှကျပုတ္တသည် ညနေချမ်းအချိန်၌ ကိန်းအောင်းရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ အလွန် ရှိသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

၉.၂.၁ပ၁။ "အရှင်ဘုရား---ထိုအကြောင်းကို ကျွန်ုပ် အား ဟောကြားတော်မူပါ။ "လောကသည် မြံ၍" ဟူ၍သော် လည်းခေကာင်း၊ "လောကသည် မြံရီ"ဟူ၍သော်လည်း ကောင်း မြတ်စွာဘုရားသည် အကယ်၍ မသိ၊ မြေင်ခြားအုံ၊ မသိသော်၊ မြေင်သော် မသိ၊ မြေင်-ဟု ဝန်ခံခြင်းသည်သာ လျှင် မြောင့်မတ်သော သဘော မြစ်၏"စသည်မြင့် လျှောက် ထား၏။

၉.၂.၁၀၂။ "မာလုကျပုတ္တ---ဝါသည် သင့်ကို 'မာလုကျ ပုတ္တ---လာလော့၊ ငါဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လှည့်လော့၊ လောကသည် မြီ၏-စသည်ဖြင့် သင့်အား

## 🕼 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ငါဘုရား ဟောကြားအံ့'ဟု ဤသို့ ဆိုခဲ့ဖူးသလော"

"အရှင်ဘုရား---မဆိုခဲ့ဖူးပါ"

"မာလုကျပုတ္တ---သင်ကလည်း ငါ့ကို 'အရှင်ဘုရား---လောကသည် မြိ၏-စသည်ဖြင့် ကျွန်ပိအား မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားငြားအုံ၊ ကျွန်ပိသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော ရဟန်းအကျင့်ကို ကျင့်ပါအုံ'ဟု ဆိုခဲ့ဖူးသလော"

"အရှင်ဘုရား---မဆိုခဲ့ဖူးပါ"

"မာလုကျပုတ္တ---ဤသို့လျှင် ဝါတလည်း သင့်ကို ထို့ကဲ့သို့ မဆိုခဲ့ဖူးပေ။ သင်ကလည်း ငါ့ကို ထိုကဲ့သို့ မဆို ခဲ့ဖူးပေ။

လူဖျင်း---ဤသို့ ဖြစ်သော် အဘယ်သူ တောင်းပန်သည် ဖြစ်၍ အဘယ်သူ့ကို တုံ့ပြန်ပြောကြားရမည်နည်း။

၉.၂.၁၀၃။ မာလုကျပုတ္တ---ဥပမာအားဖြင့် လူ တစ်ယောက်သည် ထူထူထဲထဲ လိမ်းကျံထားသော ဆိပ်လူး မြားဖြင့် အပစ်ခံရ၍ ထိုသူ၏ မိတ်ဆွေ အပေါင်းသင်း ဆွေမျိုး သားချင်းတို့သည် မြားနတ်တတ်သော ဆေးဆရာကို ပင့်လာကုန်သည်ဆိုပါတော့။ ထိုအခါ ထိုမြားမှန်ခံရသော သူသည် မြားပစ်သော လူကို မင်း-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ပုက္ကား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ကုန်သည်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲ-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ကြံသို့သော အမည်ရှိသူ-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤသို့သော အနွယ် ရှိသူ-ဟူ၍ ဖြစ်စေ -စသည်ဖြင့် မသိရသေးသမျှ ငါသည် ဤမြားကို မနတ်အံ့-ဟု ဆိုငြားအံ့။ ထိုမြားမှန်ခံရသော သူသည် ထိုလေးကို လင်းလေး-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဒူးလေး-ဟူ၍ဖြစ်စေ မသိရသေးသမျှ ငါသည် ဤမြားကို မနတ်အံ့-ဟု ဆိုငြားအံ့။ ထိုမြားမှန်ခံရသော သူသည် လေးညို့ကို မုရိုးလျှော်ညှို့ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဝါးလျှော်ညှို့ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အကြောညှို့ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ သင်ပန်းလျှော်ညှို့ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဥမွန်းနွယ်လျှော်ညို့ ဟူ၍ ဖြစ်စေ မသိရသေးသမျှ ငါသည် ဤမြားကို မနတ်အံ့-ဟု ဆိုငြားအံ့။ ထိုမြားမှန်ခံရသော သူသည် ထိုမြားကို စိုက်ပျိုးမထားသော ချုံမှ ဖြစ်သော မြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ စိုက်ပျိုးထားသော ချုံမှ ဖြစ်သော မြား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ လင်းတတောင်၊ သို့မဟုတ် ဘုံမတီးငှက်တောင်၊ သို့ မဟုတ် စွန်ရဲတောင်၊ သို့မဟုတ် ဥဒေါင်းတောင်၊ သို့မဟုတ် သိထိလဟန အမည်ရှိသော ငှက်တောင်ဖြင့် မြားရွက် တပ်ထားသည်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ-စသည်ဖြင့် မသိရသေးသမျှ ငါသည် ဤမြားကို မနတ်အံ့-ဟု ဆိုငြားအံ့။

မာလုကျပုတ္တ---ထိုသို့ မနတ်ရသေးမီ ထိုယောက်ျား

သည် သေသော် သေရာ၏၊ ထိုအကြောင်းကို ထိုယောက်ျား သိရမည်ကား မဟုတ်ပေ။

မာလုကျပုတ္တ--- ဤဥပမာအတူပင်လျှင် တစ်စုံ တစ်ယောက်သော သူသည် 'လောကသည် ခြံ၏-စသည် ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့အား မဟောကြားသေးသမျှ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားထဲတော်၌ မြတ်သော ရဟန်းအကျင့် ကို ကျောင့်အုံဟု ဆိုငြားအုံ၊ မာလုကျပုတ္တ--- ထိုသူသည် ထိုသို့ မကျင့်ရသေးစီပင် သေသော်သေရာ၏၊ထိုအကြောင်း ကို ဖြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူလိမ့်မည် မဟုတ်ပေ။

၉.၂.၁၀၄။ မာလုကျပုတ္တ---လောကသည် မြံ၏-စသည်ဖြင့် အယူရှိလတ်သော် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့် ခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်ရာသလော ဟူမူ- ထိုသို့ အယူရှိသော် မြေစိနိုင်။

မာလုကျပုတ္တာ---လောကသည် မြီ၏-စသည်ဖြင့် အယူ ရှိသည် ရှိသည် မြစ်စေ၊ လောကသည် မြေီ-စသည်ဖြင့် အယူ ရှိသည် ဖြစ်စေ ပဋိသန္ဓေဒနေခြင်းသည် ရှိသည်သာတည်း၊ ဆိုခြေင်း၊ သေခြေင်း၊ ပူတွေးခြင်း၊ ပိုကွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းခြေင်း၊ စိတ်ဆင်းခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့သည် ရှိကုန်သည် သာတည်း၊ ထိုတရားတို့ကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ဖျက်ဆီး ရမည်-ဟု ငါ သတ်မှတ်၏

၉.၂.၁၀၅။ မာလုကျပုတ္တ---ထို့ကြောင့် ဤသာသနာ တော်၌ သင်သည် ငါ မဟောကြားသည်ကိုလည်း မဟော ကြားသည့်အတိုင်း မှတ်သားလော့၊ ငါ ဟောကြားသည် ကိုလည်းဟောကြားသည့်အတိုင်းမှတ်သားလော့၊မာလုကျ ပုတ္တ---ငါ မဟောကြားသည်မှာ အဘယ်နည်း- မာလုကျ ပုတ္က--- လောကသည် မြဲ၏-ဟု ငါ မဟောကြား၊ လောက သည် မမြိ-ဟု ငါ မဟောကြား၊ လောကသည် အဆုံးရှိ၏-ဟု ငါ မဟောကြား၊ လောကသည် အဆုံးမရှိ-ဟု ငါ မဟော ကြား၊ ထိုအသက်သည်ပင် ထိုကိုယ်တည်း-ဟု ငါ မဟော ကြား၊ အသက်သည် တခြား ကိုယ်သည် တခြား-ဟု ငါ မဟောကြား၊ သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်၏-ဟု ငါ မဟောကြား၊ သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ မဖြစ်-ဟု ငါ မဟောကြား၊ သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏၊ ဖြစ်လည်း မဖြစ်-ဟု ငါ မဟောကြား၊ သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ မဖြစ် သည်လည်း မဟုတ်-ဟု ငါ မဟောကြား။

မာလုကျပုတ္တ---ထိုအကြောင်းကို အဘယ့်ကြောင့် ငါဘုရား မဟောကြားသနည်း ဟုမူ- မာလုကျပုတ္တ--- ထို အကြောင်းသည် ကောင်းကျိုးနှင့် မစပ်၊ ချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန် 9,6

အလို့ငှာ မဖြစ်နိုင်၊ ထို့ကြောင့် ထိုအကြောင်းကို ငါဘုရား မဟောကြား။

မာလုကျပုတ္တ---အဘယ်သို့ ငါဘုရား ဟောကြားသနည်း ဟူမူ-

မာလုတျပုတ္တ---ဤကား ဆင်းရဲတည်း-ဟု ငါဘုရား ဟောကြား၏၊ ဤကား ဆင်းရဲဖြစ်ကြောင်းတည်း-ဟု ငါ ဘုရား ဟောကြား၏။ ဤကား ဆင်းရဲချုပ်ရာတည်း-ဟု ငါ ဘုရား ဟောကြား၏။ ဤကား ဆင်းရဲချုပ်ရာသို့ ရောက် ကြောင်းအကျင့်တည်း-ဟု ငါဘုရား ဟောကြား၏။ မာလုတျ ပုတ္တ---ထိုသို့ အဘယ်ကြောင့် ငါဘုရား ဟောကြားသနည်း ဟူန- မာလုကျပုတ္တ---ထိုသို့ ဟောကြားခြင်းသည် ကောင်း ကျိုးနှင့် စပ်၏ ချုပ်ငြိမ်းရာ နိတ္တန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏ ထို့ကြောင့် ထိုသို့ ငါဘုရား ဟောကြား၏။ မာလုကျပုတ္တ--- ထို့ကြောင့် ပင်လျှင် သင်တို့သည် ငါဘုရား မဟောကြားသည်ကို မဟောကြားသည့်အတိုင်း မှတ်ကြကုန်လော့၊ ငါဘုရား ဟောကြားသည့်ကိုလည်း ဟောကြားသည့်အတိုင်း မှတ် သားကြကုန်လော့"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရား တော်ကို ဓိန့်ကြားတော်မူ၏။ အရှင်မာလုကျပုတ္တသည်

## 9

## စတာဓာလုကျသုတ<u>ိ</u>

၉.၂.၁၀၆။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့---သင်တို့သည် ငါဘုရား ဟောကြားထားသော အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောဇဉ်ငါးပါးတို့ကို မှတ်သားမိကြကုန်၏လော"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

ကျ်သို့ မိန့်တော်မူသော် အရှင်မာလုကျပုတ္တသည် "အရှင် ဘုရား---တပည့်တော်မှတ်သားမိပါသည်"ဟု မြတ်စွာဘုရား အား လျှောက်ထား၏။

"မာလုကျပုတ္တ---သင် အဘယ်သို့ မှတ်သားမိသနည်း"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည်သက္တာယဒိဋိ (ထင်ရှား ရှိသော ခန္ဓာငါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှု) ဇီစိကိစ္တာ (သဘာဝဓမ္မတို့၌ ယုံမှားမှု) သီလဗ္ဗတပရာမာသ(အလေ့အကျင့်တို့၌ အမှား သုံးသင်မှု) ကာမစ္ဆန္တ (ကာမဂုက်တို့ကို လိုလားမှု) ဂျာပါဒ (ဖျက်ဆီး လိုမှု)တို့ကို အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ်-ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသည်ကို မှတ်သား စိပါ၏၊ အရှင်ဘုရား----တပည့်တော်သည် ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားသော အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေ တတ်သည့် သံယောစဉ်ငါးပါးတို့ကို မှတ်သားစိပါ၏"

"မာလုကျပုတ္တ---သင်သည် အဘယ်မည်သော သူအား ဤသို့ အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောဇဉ်ငါးပါး တို့ကို ငါ ဟောကြားထားသည်ကို မှတ်သားမိသနည်း။ မာလှကျပုတ္ထ--- အယူတစ်ပါးရှိကြသော ပရိဗိုဇ်တို့သည် သူငယ်ဥပမာရှိသော ဤပြဆိုမည့် စွပ်စွဲခြင်းဖြင့် စွပ်စွဲကြ ကုန်မည် မဟုတ်လော။ မာလုကျပုတ္တ---ပက်လက်အိပ် အရွယ် လူမမည် ဖြစ်သော ကလေးသူငယ်သည် ထင်ရှားရှိ သော ခန္ဓာငါးပါး-ဟူ၍မျှပင် မသိသေး၊ ထိုသူငယ်မှာ ထင်ရှား ရှိသော ခန္ဓာငါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှသည်ကား အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်အုံနည်း၊ သို့ရာတွင် ထိုသူငယ်မှာ ထင်ရှားရှိသော စန္ဓာငါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှု အက်ိန်းဓာတ်ကား ကိန်းဝပ် နေသည်သာတည်း။ မာလုကျပုတ္တ---ပက်လက်အိပ်အရွယ် လူမမည်ဖြစ်သော ကလေးသူငယ်သည် သဘာဝမွေတို့-ဟူ၍မျှပင် မသိသေး၊ ထိုသူငယ်မှာ သဘာဝဓမ္မတို့၌ ယုံမှားမှု အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါအံ့နည်း၊ သို့ရာတွင် ထိုသူငယ်မှာ ယုံမှားမှု အကိန်းဓာတ်ကား ကိန်းဝပ်နေသည်သာတည်း။ မာလှကျပုတ္တ---ပက်လက်အိပ်အရွယ် လူမမည် ဖြစ်သော ကလေးသူငယ်သည် အလေ့-ဟူ၍မျှပင် မသိသေး၊ ထို သူငယ်မှာ အလေ့တို့၌ အလေ့အကျင့်ကို အမှားသုံးသပ်မှု သည် အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါအုံနည်း၊ သို့ရာတွင် ထိုသူငယ်မှာ အလေ့အကျင့်တို့၌ အမှားသုံးသပ်မှု အကိန်းဓာတ်ကား ကိန်းဝပ်နေသည်သာတည်း။ မာလုကျပုတ္ထ---ပက်လက် အိပ်အရွယ် လူမေည် ဖြစ်သော ကလေးသူငယ်သည် ကာမဂုက်တို့-ဟူ၍မျှပင် မသိသေး၊ ထိုသူငယ်မှာ ကာမဂုက် တို့၌ လိုလားမှု အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါအံ့နည်း၊ သို့ရာတွင် ထိုသူငယ်မှာ ကာမဂုက်တို့၌ လိုလားမှု အကိန်းဓာတ်ကား ကိန်းဝပ်နေသည်သာတည်း။

မာလုကျပုတ္တ---ပက်လက်အိပ်အရွယ် လူမမည် ဖြစ် သောကလေးသူငယ်သည်သတ္တဝါတို့ ဟူ၍မျှပင်မသိသေး၊ ထိုသူငယ်မှာ သတ္တဝါတို့၌ ဖျက်ဆီးလိုမှ အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင် ပါအုံနည်း၊ သို့ရာတွင် ထိုသူငယ်မှာ သတ္တဝါတို့၌ ဖျက်ဆီး လိုမူ အကိန်းဓာတ်ကား ကိန်းဝပ်နေသည်သာတည်း၊ မာလုကျပုတ္တ--- အယူတပါးရှိကြသော ပရိပိုစ်တို့သည် သူငယ် ဥပမာရှိသော ဤဆိုခဲ့ပြီးသည့် စုပ်စွဲခြင်းဖြင့် စုပ်စွဲကြကုန်မည် မဟုတ်လော"ဟု မေးတော်မူ၏

ကျိသို့ မိန့်တော်မူသော် အရှင်အာနန္တာသည် "မြတ်စွာ ဘုရား---အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် ဝါးပါးတို့ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူဇို့ရန် အခါပါ ဘုရား၊ ကောင်းသော တေားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား--- အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ်ငါးပါးတို့ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ ဇို့ရန် အခါပါ ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ ကြားနာကြရမို့ ရဟန်းတော်တို့သည် မှတ်သားကြရပါကုန်လိမ့်စည် ဘုရား"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား လျောက်ထား၏။ "အာနန္ဓာ ---- ထိုသို့ဖြစ်မူ နာလော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

#### "အရှင်ဘုရား---ကောင်းပါပြီ"

၉.၂.၁၀ဂု။ "အာနန္ဒာ---အကြားအဖြင်မရှိသော ပုထုရဉ် ပုဂ္ဂိုလ်သည် ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှု မြှေးယှက်နေသော၊ ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ- ဟု စွဲယူမှု ဖြစ်ရွှဲနေသော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏ ဖြစ်ပေါ် လာသော သက္ကာယဒိဋိ (ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ မသိ။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ အားစွမ်းရှိနေသော၊ မေယ်ဖျက်ရသေးသော၊ ထိုထင်ရှား ရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှုသည် အောက်တန်း၌ ဖြစ်တေတာ်သည် သံပောကစဲ မည်၏။

ထိုပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ယုံမှားမှ မြေးယှက်နေသော၊ ယုံမှားမှုဖြစ်၍နေသောစိတ်ဖြင့်နေထိုင်၏ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိစိကိစ္ဆာ(ယုံမှားမှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်း မှန်စွာ မသိ။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ အားစွမ်းရှိနေသော၊ မပယ်ဖျက်ရ သေးသော ထိုယုံမှားမူသည် အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ် သည့် သံယောဇဉ် မည်၏။

ထိုပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အလေ့အကျင့်၌ အမှား သုံးသပ် ခြင်း မြှေးယှက်နေသော၊ အလေ့အကျင့်၌ အမှား သုံးသပ် ခြင်း မြစ်၍ နေသော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏ ဖြစ်ပေါ် လာသော သီလစ္စတပရာမာသ (အလေ့ အကျင့် အမှားသုံးသပ်မှ)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ မသိ၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ အားစွမ်းရှိနေသော၊ မပယ်ဖျက်ရသေးသော ထိုအလေ့ အကျင့်၌ အမှားသုံးသပ်မှုသည် အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေ တတ်သည့် သံယောစဉ် ပော်၏။

ထိုပုထုရဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကာမဂုက်တပ်မက်မှ မြှေးယှက် နေသော၊ ကာမဂုက် တဝ်မက်မှုဖြစ်၍နေသော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏၊ ဖြစ်ပေါ် လာသော ကာမရာဂ (ကာမဂုက် တဝ်မက်မှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ မသိ။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ အားစွမ်းရှိနေသော၊ မပယ်ဖျက်ရသေးသော ထိုကာမဂုက်တပ်မက်မှုသည် အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ် သည့် သံယောစဉ် မည်၏။

ထိုပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဗျက်ဆီးလိုမှ မြှေးယှက်နေသော၊ ဗျက်ဆီးလိုမှ ဖြစ်၍ နေသော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဗျာပါဒ (ဗျက်ဆီးလိုမှ )၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ မသိ။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ အားစွမ်း ရှိနေသော၊ မပယ်ဗျက်ရသေးသော ထိုဗျက်ဆီးလိုမှုသည် အောက်တန်း ၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် မည်၏။

၉.၂.၁၀၈၊ အာနန္မာ---အကြားအမြင်ရှိသော အရိယာ၏ တပည့်သည် ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှု မမြေးယှက်သော၊ ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှုမဖြစ်သော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏၊ ဖြစ်ပေါ် လာသော သက္တာယဒီဋိ(ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ဝါဟု စွဲယူမှု)၏ ထုတ်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ ထိုသူ၏ ထိုသက္တာယဒီဋိ (ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာဝါးပါး၌ ငါ-ဟု စွဲယူမှု) သည် အနုသယနှင့် တကု ပျောက်ကင်း၏။

ထိုအရိယာ၏ တပည့်သည် ယုံမှားမှု မမြှေးယှက်သော၊ ယုံမှားမှု မဖြစ်သော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဝိစိကိစ္ဆာ (ယုံမှားမှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်း မှန်စွာ သိ၏။ ထိုသူ၏ ထိုဝိစိကိစ္ဆာ(ယုံမှားမှု)သည် အန သယနှင့်တကွ ပျောက်ကင်း၏။

ထိုအရိယာ၏ တပည့်သည် အလေ့အကျင့်၌ အမှား သုံးသပ်မှု မမြှေးယုက်သော၊ အလေ့အကျင့်၌ အမှား

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနီတာယ်)

သုံးသပ်မှု မြေစံသော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏ ဖြစ်ပေါ် လာသော သီလဗ္ဗတပရာမာသ (အလေ့အကျင့်၌ အမှားသုံးသပ်မှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ ထိုသူ၏ ထိုသီလဗ္ဗတပရာမာသ (အလေ့အကျင့်၌ အမှားသုံးသပ်မှု) သည် အနုသယနှင့် တကွ ပျောက်ကင်း၏။

ထိုအရိယာ၏ တပည့်သည် ကာမဂုက်တပ်မက်မှု မြေး ယှက်သော၊ ကာမဂုက် တပ်မက်မှု မြေစိသော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏၊ ဖြစ်ပေါ် လာသော ကာမရာဂ (ကာမဂုက် တပ်မက်မှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ထိုသူ၏ ထိုကာမရာဂ (ကာမဂုက်တပ်မက်မှု)သည် အနုသယနှင့်တကွ ပျောက်ကင်း၏။

ထိုအရိယာ၏ တပည့်သည် ဗျက်ဆီးလိုမှ မမြှေးယှက် သော၊ ဗျက်ဆီးလိုမှု မြော်သော စိတ်ဖြင့် နေထိုင်၏၊ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဗျာပါဒ (ဗျက်ဆီးလိုမှု)၏ ထွက်ပေါက်ကိုလည်း ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ထိုသူ၏ ထိုဗျာပါဒ(ဗျက်ဆီးလိုမှု) သည် အနုသယနှင့်တကွ ပျောက်ကင်း၏၊

၉.၂.၁၀၉။ အာနန္ဒာ---အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ် သည့် သံယောစဉ်ငါးပါးတို့ကို ပယ်သတ်နည်း အကျင့်ကို မကျင့်ကြံမူ၍အောက်တန်း၌ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် ငါးပါးတို့ကို သိနိုင်းမြင်နိုင်းပယ်သတ်နိုင်ရာသောအကြောင်း သည် မရှိသည်သာတည်း။

အာနန္မာ--- ဥပမာအားဖြင့် တည်တုံနေသော၊ အနှစ် ရှိသော သစ်ပင်ကြီး၏ အခွံနှင့် အကာကို မြေတိဘဲ အနှစ်ကို ဖြတ်နိုင်ရာသော အကြောင်းသည် မရှိနိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူ ပင်လျှင် အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် ငါးပါးတို့ကို ပယ်သတ်နည်းအကျင့်ကို မကျင့်ကြံမူ၍ အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် ငါးပါးတို့ကို သိနိုင်၊ မြင်နိုင်၊ ပယ်သတ်နိုင်ရာသောအကြောင်းသည် မရှိ သည်သာတည်း။

အာနန္မာ---အောက်တန်း၌ဖြစ်စေတတ်သည့်သံယောဇဉ် ငါးပါးတို့ကို ပယ်သတ်နည်း အကျင့်ကို ကျင့်ကြ၍ အောက် တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောဇဉ် ငါးပါးတို့ကို သိနိုင်၊ ဖြင်နိုင်၊ ပယ်နိုင်ရာသော အကြောင်းသည် ရှိသည်သာတည်း။

အာနန္ဒာ---ဥပမာအားဖြင့် တည်တုံနေသော၊ အနစ် ရှိသော သစ်ပင်ကြီး၏ အနွံနှင့် အကာကို ဖြတ်ပြီးမှသာလျှင် အနစ်ကိုဖြတ်နိုင်ရာသောအကြောင်းသည် ရှိနိုင်ရာသကဲ့သို့ ဤအတူပင်လျှင် အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် ငါးပါးတို့ကို ပယ်သတ်နည်း အကျင့်ကို ကျင့်ကြံ ပြီးမှသာလျှင် အောက်တန်း၌ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောဇဉ် ငါးပါးတို့ကို သိနိုင်၊ မြင်နိုင်၊ ပယ်နိုင်ရာသော အကြောင်း သည် ရှိသည်သာတည်း။

အာနနွာ---ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် ဂဂ်မြစ်သည် ရေ ပြည့်၏ ကမ်းနှင့် ညီမျှ၏ ကမ်း၌ နား၍ ကျီး ငုံသောက်နိုင်၏ ထိုအခါ အားနည်းသော လူတစ်ယောက်သည် 'ပါသည် ဤ ဂဂ်မြစ်၏ ရေအလျဉ်တို လက်ဖြင့် ယက်၍ ဇီလာကန့်လန့် ပင် ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရမ်းသာစွာ ကူးဆုံ ဟု ဆို၍ လာရာ၏ ထိုလူသည် ဂဂ်မြစ်၏ ရေအလျဉ်ကို လက်ဖြင့် ယက်၍ ဇီလာကန့်လန့် ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရမ်းသာစွာ ကူးရြင်းတ ဖွေစီးနိုင်ရာသတဲ့သို့ ဤအတူပစ်လျှင် မည်သည့်ပုဂ္ဂိုလ် တို့အား မဆို ထင်ရှားရှိသော နွောငါးပါး ချပ်ပြင်းစီဝိုသောငှာ တရားဟောသည်ရှိသော် သူ၏စိတ်သည် မသက်ဝင်ပြားအံ့၊ ထိုသူ့ကို ထိုအားနည်းသော လူကဲ့သို့ မှတ်ရမည်။

အာနန္ဒာ---ဥပမာအားဖြင့် ဂင်္ဂါမြစ်သည် ရေပြည့်၏ ကမ်းနှင့်ညီမျှ၏ ကမ်း၌ နား၍ ကျီး ငုံသောက်နိုင်၏ ထိုအခါ အားကောင်းသော လူတစ်ယောတ်သည် 'ငါသည် ဤိုဂင်္ဂါ မြစ်၏ ရေအလျဉ်ကို လက်ဖြင့် ယက်၍ ဇီလာကန့်လန့်ပင် ကမ်းတစ်ကေသို့ ချမ်းသာစွာ ကူးဆုံ ဟု ဆို၍ လာရာ၏၊ ထိုလူသည် ဂင်္ဂါမြစ်၏ ရေအလျဉ်ကို လက်ဖြင့် ယက်၍ ဇီလာကန့်လန့် ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ချမ်းသာစွာ ကူးရြင်းတှ စွမ်းနိုင်ရာသကဲ့သို့ ဤအတူပင်လျှင် စည်သည့်ပုဂ္ဂိုလ်အား မထို ထင်ရှားရှိသော နွောင်းပါး ချပ်ပြိမ်းစိမ့်သောငှာ တရား ဟောသည်ရှိသော် သူ၏စိတ်သည် သက်ဝင်ပြားဆုံ၊ ထိုသူ ကို အားရှိသော ဟောက်ျားကဲ့သို့ မှတ်ရမည်။

၉.၂.၁၁ဂ၊ အာနန္မာ---အောက်တန်း၌ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောရဉ်ဝါးပါးတို့ကို ပယ်သတ်နည်းအကျင့်ကား အဘယ်နည်း။ အာနန္မာ--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထဈာန်၊ အာကာသာနဉ္စာယတနဈာန်၊ ဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်နှင့် အာကိဥ္စညာယတနဈာန်သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏။

ထိုရဟန်းသည် ထိုပထမဈာန်-စသော သမာပတ်၌ ပါဝင် သော ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သဓါရ နှင့် ဝိညာက်တရားတို့ကို မခြံသောအားဖြင့် ဆင်းရဲသောအားဖြင့် ရောဂါအားဖြင့် အိုင်းအမာအားဖြင့် ပြားမြောင့်အားဖြင့် မရုမ်းသာသော အားဖြင့် အနာအားဖြင့် သူစိမ်းပြင်ပအားဖြင့် ပျက်စီးတတ် သောအားဖြင့် သတ္တဝါအဖြစ်မှ ကင်းသောအားဖြင့် အနစ် အသားမရှိသော အားဖြင့် တောင်းစွာ ရှ၏ ထိုရဟန်းသည် ထိုခန္ဓာဝါးပါးတို့မှ စိတ်ကို ကွာစေ၏ ထိုရဟန်းသည် ထို ခန္ဓာငါးပါးတို့မှ စိတ်ကို ကွာစေ၍ 'သစ်ရအားလုံးတို့၏ ငြိမ်းရာနိုင္စာန်သည် ငြိမ်သက်၏ မွန်မြတ်၏'ဟု အမြိုက် ဓာတ်သို့ စိတ်ကို ရှေးရှုဆောင်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ထို ပိပဿနာ၌ တည်လျက် အာသစဝါတရားကုန်ခြင်းသို့ ရောက်၏ အာသဝဝါကုန်ခြင်းသို့ အကယ်၍ မရောက်သည် ဖြစ်အုံ၊ အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောဇဉ် ငါးပါးတို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် ဥပပါတ်ပဋိသန္ဓေသော တိုင်မှကွာပြည်မှ ပြန်လည်ခြင်းသဘော မရှိချေ။ အာနန္ဒာ— အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောဇဉ်ငါးပါးတို့ကို ပယ်နည်းအကျင့်ကား ဤသည်ပင်တည်း" "အရှင်ဘုရား---တိုသိုဖြစ်ပါမူ ဤသာသနာတော်၌ အဘယ့်ကြောင့် အချို့သော ရဟန်းတို့သည် စေတောဝိမုတ္တ ဖြစ်ကုန်၍ အချို့သော ရဟန်းတို့သည် ပညာဝိမုတ္တ ဖြစ်ပါ ကုန်သနည်း"ဟု လျှောက်၏

"အာနန္မာ---ဤအရာ၌ ဘူနြွေထူးရြားသည်၏ အဖြစ်ကို စွဲ၍ ဤသို့ ဖြစ်၏-ဟူ၍ ငါ ဟော၏"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏။ အရှင်အာနန္မာသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်မြိုက်ဝမ်းမြောက်စွာ သာဓု အနုမောဒနာ ခေါ်ဆိုလေ၏။

# 9

## သဒ္ဒိုလ်ွဘုတ်

၉.၂.၁၁၁၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်တော်မူ၏-"ရဟန်းတို့---ဝါသည်ကား တစ်ထပ်တည်းသော ဆွမ်းကို ဘုဉ်းဝေး၏၊ ရဟန်းတို့---ဝါသည် တစ်ထပ်တည်းသော ဆွမ်းကို ဘုဉ်းဝေးသည်ရှိရသာ အနာကင်း၏၊ ကြောင့်ကြ ကင်း၏၊ ကျင်စွာ ထနိုင်၏၊ အားရှိ၏၊ ချင်းသာစွာ နေရ၏၊ ရဟန်းတို့----လာကြကုန်လော့၊ သင်တို့လည်း တစ်ထပ် တည်းသော ဆွမ်းကို စားကြကုန်လော့၊ ရဟန်းတို့----သင် တို့လည်း တစ်ထပ်တည်းသော ဆွမ်းကို စားကြကုန်သည် တို့လည်း တစ်ထပ်တည်းသော ဆွမ်းကို စားကြကုန်သည် ရှိသော် အနာကင်းကြ၊ ကြောင့်ကြကင်းကြ၊ လျင်စွာ ထနိုင် ကြ အားရှိကြ၊ ချင်းသာစွာ နေကြရလိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော်

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အရှင်ဘဒ္ဒါလိသည် မြတ်စွာ ဘုရားအား- "မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်သည်ကား တစ်ထပ်တည်းသော ဆွမ်းကို စားခြင်းငှာ မရှမ်းနိုင်ပါ အရှင် ဘုရား--- တစ်ထပ်တည်းသော ဆွမ်းကို စားသည်ရှိသော် တပည့်တော်မှာ တွေးတောယပုံမားမှု ဖြစ်နိုင်ပါ၏၊ နလုံး သောမူ မြစ်နိုင်ပါ၏'ဟု လျှောက်၏၊ "ဘဒ္ဒါလိ---ထိုသို့ဖြစ်မူ သင်သည် ဆွမ်းစားပင့်ထားသော အိမ်တို့၌ တစ်စိတ်

၉.၂.၁၁၂။ ထိုအခါ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် "သက်န်းချုပ်ခြင်းကိစ္စ ပြီးဆုံး၍ သုံးလလွန်သော အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒေသစာရီကြတော်မူလိမ့်မည်"ဟု နှလုံးသွင်းကာ မြတ်စွာဘုရား၏ သင်္ကန်းချုပ်ခြင်းကိစ္စကို မြကြကုန်၏။ ထိုအခါ အရှင်ဘဒ္ဒါလိသည် ရဟန်းတို့ရှိရာ အရပ်သို့ ရှဉ်းကပ်၍ ထိုရဟန်းတို့နှင့် အတူ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေသော အရှင်ဘဒ္ဒါလိကို ထိုရဟန်း တို့က-"ငါ့ရှင် ဘဒ္ဒါလိ--မြတ်စွာဘုရား၏ အကျိုးမှာ သင်္ကန်း ရျပ်ခြင်း ကိစ္စကို ပြနေကြ၏ သင်္ကန်းချုပ်ခြင်းကိစ္စ ပြီးဆုံး၍ သုံးလလွန်သော အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒေသစာရီ ကြွတော် မူလိမ့်မည်၊ ငါ့ရှင်ဘဒ္ဒါလိ---ဝါတို့ တိုက်တွန်းပါ၏ ထိုအပြစ်ကို ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ နောက်မှ သင့်မှာ အစော်ကြုံခြင်း မဖြစ်စေလင်"ဟု ပြောဆိုကြကန်၏။

အရှင်ဘဒ္ဒါလိသည် "ဝှါရှင်တို့---ကောင်းပါပြီ"ဟု ထို ရဟန်းတို့အား ပြန်ကြား၍ မြတ်စွာဘုရား ရှိတော်မူရာသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိခိုးလျက် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေပြီးသော် အရှင်ဘဒ္ဒါလိသည် မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား---ငိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့်အလျောက်မကျွမ်းကျင် သည့်အလျောက် တပည့်တော်ကို အပြစ်သည် လွှမ်းမိုးသွား ခဲ့ပါပြီး မြတ်စွာဘုရား သိက္ခာပုဒ်ပညာတ်တော်မူ၍ ရဟန်း အပေါင်းသည် သိက္ခာပုဒ်ကို ဆောက်တည်နေပါလျက် တပည့်တော်သည်ကား အားမထုတ်နိုင်ကြောင်းကို လျှောက် ထားခဲ့မိပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ထို တပည့်တော်၏ အပြစ်ကို နောင်အခါ စောင့်စည်းခြင်း အကျိုး ၄၁ အပြစ်အားဖြင့် သည်းခံတော်မူပါဘုရား"ဟု လျှောက်၏။

"ဘဒ္ဒါလီ---မိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့် အလျောက် မကျွမ်းကျင်သည့်အလျောက် အပြစ်သည် သင့်ကို လွှမ်းမိုးခဲ့ပြီ၊ ဝါဘုရား သိက္ခာပုဒ်ပညတ်တော်မူ၍ ရဟန်းအပေါင်းသည်သိက္ခာပုဒ်ကိုဆောက်တည်နေပါလျက် သင်သည် အားမထုတ်နိုင်ခြင်းကို လျှောက်ထားဘိ၏။

ဘင်္ခါလီ--- 'မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့၌ နေတော် မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း ငါ့ကို 'ဘင်္ခါလိမည်သော ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအဆုံးအမ သိက္ခာပုဒ်ကို ဗြည့် ကျင့်ခြင်း မရှိ'ဟု သိတော်မူလိမ့်မည်'ဟူသော ဤအကြာင်း ကိုပင် သင် မသိနိုင်ခဲ့ပေ။

ဘရွိုလိ--- 'များစွာကုန်သော ရဟန်း၊ ရဟန်မတို့သည် သာဝတ္ထိဖြို့၌ ဝါကပ်ကြကုန်၏ များစွာကုန်သော ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမတို့သည် သာဝတ္ထိဖြို့၌ နေကြကုန်၏ ထိုရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမတို့သည်လည်း ငါ့ကို 'ဤ ဘရွိုလိမည်သော ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအဆုံးအမ သိက္ခာပုဒိုက် ဖြည့်ကျင့်ခြင်းမရှိ ဟု သိကြလိမ့်မည်' ဟူသော ဤအကြောင်းကိုပင် သင် မသိနိုင်ခဲ့ပေ။ ဘရွိုလိ---'များစွာကုန်သော၊ အယူဝါဒအမျိုးမျိုး ရှိကြ ကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက(သုတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်) တို့သည် သာဝတ္ထိမြို့၌ နေကြကုန်၏၊ ထိုအမျိုးမျိုးသော အယူဝါဒရိုကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူ တော်မြတ်)တို့သည်လည်း ငျဲကို 'ရဟန်းဂေါတမ၏ တသည့် ဖြစ်သော မထေရ်တို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင်ဖြစ်သော ဘရွိုလိမည်သော ရဟန်းသည် ရဟန်းဂေါတမ၏ အဆုံးအမ သိက္ခာပုဒ်ကို ဖြည့်ကျင့်ဖြင်းမရှိဟု သိကြလိမ့်မည်'ဟုသော ဤအကြောင်းကိုပင် သင် မသိနိုင်ခဲ့ပေ"ဟု စိန့်တော်မူ၏။

"ဘရွါလီ---သင်သည် စင်စစ်အားဖြင့် ဖိုက်သည့် အလျောက် တွေဝေသည့်အလျောက် မကျွမ်းကျင်သည့် အလျောက် အပြစ်သည် လွှမ်းဖိုးခြင်းသို့ ရောက်၏ ငါဘုရား သိက္ခာပုဒ် ပညတ်တော်မူ၍ ရဟန်းအပေါင်းသည် သိက္ခာ ပုဒ်ကို ဆောက်တည်နေပါလျက် သင်သည် အားမထုတ် နိုင်ခြင်းကို လျှောက်ထားဘိ၏။

၉.၂.၁၁၃။ ဘဒ္ဒါလိ---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ရူပကာယ၊ နာမကာယ နစ်ပါးစုံမှ လွတ်မြောက်သော ရဟန်း ဖြစ်သည် ဆိုပါတော့၊ ထိုရဟန်းကို 'ရဟန်း----လာခဲ့လော့၊ သင်သည် ညွှန်ပျောင်း၌ ငါ၏ တံတား ဖြစ်လိန်မည်လော၊ ကိုယ်ကို တရြားသို့သော်လည်း တံတား ဖြစ်လိန်မည်လော၊ ကိုယ်ကို တရြားသို့သော်လည်း တိမ်းရေရာင်သွားလိန်မည်လော၊ တံတား မဖြစ်နိုင်-ဟူ၍ လည်း ဆိုလိန်မည်လော''ဟု မေးတော်မူ၏။ "မြတ်စွာဘုရား ---တံတား မဖြစ်နိုင်ပါ"ဟု လျောက်၏။

"ဘဒ္ဒါလိ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပညာဖြင့် ကိလေသာမှ လွတ်မြောက်သူ (ပညာဝိမုတ္တ) ဖြစ်သည် ဆိုပါ တော့၊ ခန္ဓာဝါးပါး၌ ဝိပဿနာရှ၍ မဂ်၊ ဖိုလ်သို့ရောက်သူ (ကာယသက္စီ) ဖြစ်သည် ဆိုပါတော့၊ ပညာအမြင်ပြဌာန်း သည်ဖြစ်၍ မဂ်၊ ဖိုလ်သို့ ရောက်သူ(ဒိဋိပုတ္တာ)၊ သဒ္ဓါ ပြဋ္ဌာန်း၍ ကိလေသာမှ လွတ်သူ(သဒ္ဓါဝိမုတ္တာ)၊ သဓါရတရားသို့ အစဉ်

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

လျှောက်ကာ ဝိပဿနာရှ၍ မဂ်၊ ဇိုလ်သို့ ရောက်သူ (ဓမ္မာန သာရီ)၊ သဒ္ဒါရေ့သွားရှိသည် ဖြစ်၍ မဂ်၊ ဇိုလ်သို့ ရောက်သူ (သဒ္ဒါနေသာရီ) ဖြစ်သည် ဆိုပါတော့၊ ထိုရဟန်းကို ငါသည် 'ရဟန်း---လာလော့၊ သင်သည် ညွှန်ပျောင်း၌ ဝါဏီ တံတား ဖြစ်လောှ'ဟု ဆိုငြားအဲ့၊ ထိုရဟန်းသည် တံတားဖြစ်လိမ့် မည်လော၊ ကိုယ်ကို တရြားသို့သော်လည်း တိမ်းရှောင် သွားလိမ့်မည်လော၊ တံတား မဖြစ်နိုင်-ဟူ၍လည်း ဆိုလိမ့် မည်လော"ဟု မေးတော်မူ၏။ "မြတ်စွာ ဘုရား---တံတား မဖြစ်နိုင်ပါ"ဟု လျှောက်၏။

"ဘခွါလီ---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ဘခွါလီ---သင် သည် ထိုအခါ၌ ရူပကာယ၊ နာမကာယ နှစ်ပါးစုံမှ လွတ် မြောက်သူ ဖြစ်သလော၊ သို့မဟုတ် ပညာဖြင့် ကိလေသာမှ ထွက်မြောက်သူ၊ သို့မဟုတ် နွောင်းပါး၌ စီပဿနာရှ၍ မဂ်၊ ဇိုလ်သို့ ရောက်သူ၊ သို့မဟုတ် ပညာအမြင် ပြဋ္ဌာန်းသည် ဖြစ်၍ မဂ်၊ ဇိုလ်သို့ ရောက်သူ၊ သို့မဟုတ် သစ်ခြတရားသို့ အစဉ် လျှောက်သာမှ လွတ်သူ၊ သို့မဟုတ် သစ်ခြတရားသို့ အစဉ် လျှောက်ကာ စီပဿနာရှ၍ မဂ်၊ ဇိုလ်သို့ ရောက်သူ၊ သို့မဟုတ် သစ်ခြတရားသို့ အစဉ် မဟုတ် သခွါရှေ့သွားရှိသည် ဖြစ်၍ မဂ်၊ ဇိုလ်သို့ ရောက်သူ ဖြစ်သလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မဖြစ်ပါ"

"ဘဒ္ဒါလိ---သင်သည် ထိုအခါ၌ အချည်းနီး ဘာမျ မဟုတ်သူ မဟုတ်လော"

"မြတ်စွာဘုရား---မှန်ပါ၏"

"ခြတ်စွာဘုရား---မိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့် အလျောက် ကျွေမ်းကျင်သည့်အလျောက် တပည့်တော်ကို အပြစ်သည် လွှမ်းဖုံးခဲ့ပါ၏ မြတ်စွာဘုရား----သိကွာပုဒ် ပညတ်တော်မူ၍ ရဟန်းအပေါင်းသည် သိကွာပုဒ်ကို ဆောက်တည်နေပါလျက် တပည့်တော်သည် အားမထုတ် နိုင်ကြောင်းကို လျှောက်ထားခဲ့မိပါ၏ မြတ်စွာဘုရား----မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုတပည့်တော်၏အပြစ်ကို နောင်အခါ တောင့်စည်းခြင်းအကျိုးငှာ အပြစ်အားဖြင့် သည်းခံတော်မူပါ ဘုရား----"

"ဘင္ဒါလိ---သင့်ကို စင်စစ်အားဖြင့် မိုက်သည့် အလျောက် တွေဝေသည့်အလျောက် မကျွမ်းကျင်သည့် အလျောက် အပြစ်သည် လွှမ်းမိုး၏ ငါဘုရား သိကွာပုဒ် ပညတ်တော်မူ၍ ရဟန်းအပေါင်းသည်သိကွာပုဒ်ကိုဆောက်တည်နေပါလျက် သင်သည် အားမထုတ်နိုင်ကြောင်းကို လျောက်ထားခဲ့ဘိ၏ ဘဒ္ဒါလိ--- သင်သည် အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု သိမြင်၍ တရား အားလျော်စွာ ကုစား၏ သင်၏ ထိုအပြစ်ကို အပြစ်-ဟု ငါတို့ လက်ခံကုန်၏။ ဘချိုလ်---အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု သိမြင်၍ တရားအားလျော်စွာ ကုစားခြင်း၊ နောက်နောင်အခါ စောင့် စည်းခြင်းသို့ ရောက်ခြင်းသည် ဘုရားသာသနာတော်၌ ကြီးပွားခြင်း၊ တိုးတက်ခြင်း၏အကြောင်း ဖြစ်ပေ၏။

၉.၂.၁၁၄။ ဘဒ္ဒါလိ---အချို့သော ရဟန်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားသာသနာတော်၌ သိက္ခာကို ဖြည့်ကျင့်လေ့မရှိ၊ ထိုရဟန်းမှာ 'ငါသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ နေရာသို့ သွားရောက်၍ နေရမှ မြတ်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို မျက်မှောက်ပြုနိုင် တန်ရာ၏'ဟု ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏ ထိုရဟန်းသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ နေရာသို့သွားရောက်၏ ထိုသို့သော သဘောဖြင့် ဆိတ်ငြိမ်ရာ အရပ်သို့ သွားရောက်၍ နေသော ထိုရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း အပြစ်တင်တော်မှ၏၊ သီတင်း သုံးဖော် ပညာရှိသူတော်ကောင်းတို့သည်လည်း စိစစ်၍ အပြစ်တင်ကုန်၏၊ နတ်တို့သည်လည်း အပြစ်တင်ကုန်၏၊ ကိုယ်တိုင်လည်း မိမိကိုယ်ကို အပြစ်တင်၏။ ထိုရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား အပြစ်တင်ခံရ၍၊ သီတင်းသုံးဖော် ပညာရှိ သူတော်ကောင်းတို့ စိစစ်ကာ အပြစ်တင်ခံရ၍၊ နုတ်တို့ အပြစ်တင်ခံရ၍၊ ကိုယ်တိုင်လည်း မိမိကိုယ်ကို အပြစ် တင်သည် ဖြစ်၍ မြတ်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို မျက်မှောက် မပြုနိုင်။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ဘဒ္ဒါလိ---မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ သိက္ခာကို ဖြည့် ကျင့်လေ့မရှိသော သူမှာ ဖြစ်မြဲ မွေတာအတိုင်း ဤသို့သာ ဖြစ်ရသောကြောင့်တည်း။

၉.၂.၁၁၅။ ဘဒ္ဒါလိ---အချို့သော ရဟန်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားသာသနာတော်၌ သိက္ခာကို ဖြည့်ကျင့်လေ့ရှိ၏၊ ထိုရဟန်းမှာ 'ငါသည် ဆိတ်ပြိမ်ရာ နေရာသို့ သွားရောက်ရမှု ဝါသည် မြတ်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို မျက်မှောက်ပြုနိုင် တန်ရာ၏'ဟု ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏ ထိုရဟန်းသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ နေရာသို့သွားရောက်၏ ထိုသို့သော သဘောဖြင့် ဆိတ်ငြိမ်ရာ နေရာသို့ သွားရောက်၍ နေသော ထိုရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း အပြစ်တင်တော်မမှု၊ သီတင်း သုံးဖော် ပညာရှိ သူတော်ကောင်းတို့သည်လည်း စိစစ်၍ အပြစ်မတင်ကုန်၊ နတ်တို့သည်လည်း အပြစ်မတင်ကုန်၊ ကိုယ်တိုင်လည်း မိမိကိုယ်ကို အပြစ် မတင်။ ထိုရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏အပြစ်တင်လည်း မခံရသည်ဖြစ်၍၊ သီတင်း သုံးဖော် ပညာရှိသူတော်ကောင်းတို့၏ စိစစ်ကာ အပြစ် တင်လည်း မခံရသည်ဖြစ်၍၊ နတ်တို့၏ အပြစ်တင်လည်း မခံရသည် ဖြစ်၍၊ ကိုယ်တိုင်လည်း မိမိကိုယ်ကို အပြစ် မတင်သည် ဖြစ်၍ မြတ်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို မျက် မှောက်ပြုနိုင်၏။

ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန် နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- ဘဒ္ဓိလိ---မြတ်စွာ ဘုရားသာသနာတော်၌ သိက္ခာကို ကောင်းစွာ ဖြည့်ကျင့် လေ့ရှိသော ရဟန်းမှာ ဖြစ်မြံမွေတာအတိုင်း ဤသို့သာ ဖြစ်ရသောကြောင့်တည်း။

ထိုရဟန်းသည် ဤသို့ စိတ်တည်ကြည်လတ်သော် ပုဋ္ဌေ နိဝါသာနဿတိဉာက်အကျိုးမှာ စိတ်ကို ရှေးရှ ညွှတ်စေ၏။ ထိုရဟန်းသည် များသော အစီအရင်ရှိသော ရှေး၌ နေခဲ့ ဖူးသော စန္ဓာအစဉ်ကို အောက်မေ့နိုင်၏။

ဒိဗ္ဗစကျွဘက်အကျိုးမှာ စိတ်ကို ရှေးရှ ညွှတ်စေ၏။ ထို ရဟန်းသည် စုတေဆဲသတ္တဝါ၊ ပဋိသန္ဓေနေဆဲ သတ္တဝါ-စသော သတ္တဝါအမျိူးမျိုးတို့ကို ဒိဗ္ဗစကျူဘက်မျက်စီဖြင့် မြင်၏။

အာသဝက္ခယဉာက်အကျိုးငှာ စိတ်ကို ရှေးရှညွှတ်စေ၏။ ထိုရဟန်းသည် ဤကား ဒုက္ခတည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏၊ ဤကား ဒုက္ခ၏ ဖြစ်ကြောင်းတည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏။ ဤကား ဒုက္ခ၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်တည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏၊ ဤကား ဒုက္ခ၏ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်တည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏။ ဤသည်တို့ကား အာသဝေါတရားတို့တည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏ ဤကား အာသဝေါတရားတို့၏ ဖြစ်ကြောင်းတည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏၊ ဤကား အာသဝေါတရားတို့ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်တည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏၊ ဤကား အာသဝေါတရားတို့ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်တည်း-ဟု အမှန်အတိုင်း သိ၏၊ ဤသို့ သိသော် ဤသို့ မြင်သော် ထိုရဟန်း၏ စိတ်သည် ကာမာသဝမှလည်း လွှတ်၏၊ ဘဝါသဝမှလည်း လွှတ်၏၊ အဝိဇ္ဈာသဝမှလည်း လွတ်၏ လွတ်ပြီးသည်၌ လွတ်ပြီ-ဟု ဆင်ခြင်ဉာက် ဖြစ်၏၊ "ပဋိသန္ဓေနမူ ကုန်ပြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ပြုဖွယ် မဂ်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ ကျ်မဂ်ကိစ္စအလို့ငှာ တစ်ပါးသော ပြုဖွယ်မရှိပြီ"ဟု သိ၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ-ဘဒ္ဒါလိ---မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ သိက္ခာကို ဖြည့်ကျင့်လေ့ ရှိသူမှာ ဖြစ်မြဲမွေတာအတိုင်း ဤသို့သာ ဖြစ်ရသော ကြောင့်တည်း"

၉.၂.၁၁၆။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အရှင်ဘဒ္ဒါလိသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏ "မြတ်စွာဘုရား ---အရျို့သော ရဟန်းကို လွှစ်းဖိုး၍ လွှစ်းဖိုး၍ ညှဉ်းပန်းမှုကို ပြုကြသော အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း၊ ဖြတ်စွာဘုရား ---အချို့သော ရဟန်းကို ထိုသို့သော အခြင်းအရာအားဖြင့် လွှမ်းမိုး၍ လွှမ်းမိုး၍ ညှဉ်းပန်းမှုကို ပြေကြသော အကြောင်း ကား အဘယ်ပါနည်း" ဟု လျှောက်ထား၏။

"ဘဒ္ဒါလိ---အချို့သော ရဟန်းသည် မပြတ် အာပတ် သင့်၏၊ အာပတ်များသူ ဖြစ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် အကြောင်းတစ်ပါးဖြင့် အကြောင်းတစ်ပါးကို ဖုံးလွှမ်း၏၊ အပသို့ စကားကို ရောက် စေ၏၊ အမျက်ကိုလည်းကောင်း၊ ဒေါသကိုလည်းကောင်း၊ မနစ်သက်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ထင်ရှားစွာ ပြု၏ ကောင်း စွာ မကျင့်၊ လျော်စွာ မကျင့်၊ အာပတ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်း အကျင့်ကို မကျင့်၊ သံဃာနှစ်သက်သော အမှုကို ပြုပါအံ့-ဟု မဆို။ ဘဒ္ဒါလိ---ထိုသို့ဖြစ်ရာ၌ ရဟန်းတို့၏ ဤသို့ ပြောဆို ခြင်းသည် ဖြစ်၏- 'ငါ့ရှင်တို့---ဤရဟန်းသည် မပြတ် အာပတ်သင့်၏၊ အာပတ်များသူ ဖြစ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် အကြောင်း တစ်ပါးဖြင့် အကြောင်းတစ်ပါးကို ဗုံးလွှမ်း၏၊ အပသို့ စကား ကို ရောက်စေ၏၊ အမျက်ကိုလည်းကောင်း၊ ဒေါသကို လည်းကောင်း၊ မနစ်သက်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ထင်စွာ ပြု၏၊ ကောင်းစွာ မကျင့်၊ လျော်စွာ မကျင့်၊ အာပတ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်းအကျင့်ကို မကျင့်၊ သံဃာနှစ်သက် သော အမှုကို ပြုပါအံ့-ဟု မဆို။ အရင်ဘုရားတို့---တောင်း ပန်ပါ၏၊ ဤရဟန်း၏ အဓိကရုက်း လျင်စွာ မပြိမ်းအေး နိုင်မည့် နည်းလမ်းကို စူးစမ်းကြပါဘုရား'ဟု ဤသို့ ပြောဆို ခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ဘဒ္ဒါလိ---ဤသို့လျှင် ရဟန်းတို့သည် ထိုရဟန်း၏ အဓိကရုက်း လျင်စွာ မငြိမ်းအေးနိုင်မည့် နည်းလမ်းကို စူးစမ်းကြကုန်၏။

၉.၂.၁၁၅။ ဘဒ္ဒါလီ---ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ရဟန်းသည် မပြတ် အာပတ်သင့်၏ အာပတ်များသူ ဖြစ်၏ ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည် ရှိသော် အကြောင်းတစ်ပါးဖြင့် အကြောင်းတစ်ပါးကို မဖုံး ကွယ်၊ အပသို့ စကားကို မရောက်စေ၊ အချက်ကိုလည်း ကောင်း၊ ဒေါသကိုလည်းကောင်း၊ မနစ်သက်ခြင်းကိုလည်း ကောင်း ထင်စွာ မပြု တောင်းစွာ ကျင့်၏ လျော်စွာ ကျင့်၏ အာပတ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်းအကျင့်ကို ကျင့်၏ သံဃာ နှစ်သက်သော အမှုကို ပြုပါအုံ-ဟု ဆို၏

ဘဒ္ဒါလိ---ထိုသို့ဖြစ်ရာ၌ ရဟန်းတို့၏ ဤသို့ ပြောဆို ခြင်းသည် ဖြစ်၏- 'ငဲ့ါရှင်တို့---ဤရဟန်းသည် မပြတ် အာပတ်သင့်၏ အာပတ်များသူ ဖြစ်၏ ထိုရဟန်းသည်

## 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိကာသ်)

တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် အကြောင်း တစ်ပါးဖြင့် အကြောင်းတစ်ပါးကို မဖုံးကွယ်၊ အပသို့ စကား ကို မရောက်စေ၊ အမျက်ကိုလည်းကောင်း၊ ဒေါသကို လည်း ကောင်း၊ မနစ်သက်ဖြင်းကိုလည်းကောင်း ထင်စွာ မပြု၊ ကောင်းစွာ ကျင့်၏။ လျော်စွာ ကျင့်၏။ အာပတ်မှ ထွက် မြောက်ကြောင်းအကျင့်ကို ကျင့်၏။ သံဃာနှစ်သက်သော အမှုကို ပြုပါအုံ-ဟု ဆို၏။ အရှင်ဘုရားတို့----တောင်းပန် ပါ၏၊ ဤရဟန်း၏ အဓိကရက်း လျင်စွာ ငြိမ်းအေးနိုင်မည့် နည်းလမ်းကိုလည်း စူးစစ်းကြပါ ဘုရား'ဟု ဤသို့ ပြောဆို ရြင်းသည် ဖြစ်၏။ ဘဒ္ဒါလီ---ဤသို့လျှင် ရဟန်းကိုသည် ထိုရဟန်း၏ အဓိကရုက်း လျင်စွာ ငြိမ်းအေးနိုင်မည့် နည်း လမ်းကို စူးစစ်းကြကုန်၏

၉.၂.၁၁၈။ ဘဒ္ဒါလိ--- ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ရဟန်းသည် ရံခါသာ အာပတ်သင့်၏၊ အာပတ်များသူ မဟုတ်ပေ။ ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် တစ်ပါးသော အကြောင်းဖြင့် တစ်ပါး သော အကြောင်းကို ဗုံးလွှမ်း၏ အပသို့ စကားကို ရောက်စေ ၏၊ အမျက်ကိုလည်းကောင်း၊ ဒေါသကိုလည်းကောင်း၊ မနစ် သက်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ထင်စွာ ပြု၏၊ ကောင်းစွာ မကျင့်၊ လျော်စွာမကျင့်၊အာပတ်မှထွက်မြောက်ကြောင်းအကျင့်ကို မကျင့်၊ သံဃာနှစ်သက်သော အမှုကို ပြုပါအံ့-ဟု မဆို။ ဘဒ္ဒါလိ---ထိုသို့ဖြစ်ရာ၌ ရဟန်းတို့၏ ဤသို့ ပြောဆိုခြင်း သည် ဖြစ်၏- 'ငါ့ရှင်တို့--- ဤရဟန်းသည် ရံခါသာ အာပတ် သင့်၏၊ အာပတ်များသူ မဟုတ်ပေ၊ ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် တစ်ပါး သော အကြောင်းဖြင့် တစ်ပါးသောအကြောင်းကို ဖုံးကွယ်၏။ အပသို့ စကားကို ရောက်စေ၏ အမျက်ကိုလည်းကောင်း၊ ဒေါသကိုလည်းကောင်း၊ မနစ်သက်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ထင်စွာ ပြု၏၊ ကောင်းစွာ မကျင့်၊ လျော်စွာ မကျင့်၊ အာပတ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်းအကျင့်ကို မကျင့်၊ သံဃာနှစ်သက် သော အမှုကို ပြုပါအံ့-ဟု မဆို။ အရှင်ဘုရားတို့ တောင်းပန် ပါ၏၊ ဤရဟန်း၏ အဓိကရက်း လျင်စွာ မငြိမ်းအေးနိုင်မည့် နည်းလမ်းကို စူးစမ်းကြပါ ဘုရား'ဟု ဤသို့ ပြောဆိုခြင်း သည် ဖြစ်၏။ ဘဒ္ဒါလိ--- ဤသို့လျှင် ထိုရဟန်းတို့သည် ထိုရဟန်း၏ အဓိကရုက်း လျင်စွာ မငြိမ်းအေးနိုင်မည့် နည်းလမ်းကို စူးစမ်းကြကုန်၏။

၉.၂.၁၁၉။ ဘင္ဒါလိ---ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ရဟန်းသည် ရံခါသာ အာပတ်သင့်၏ အာပတ်များသူ မဟုတ်ပေ။ ထိုရဟန်းသည် တစ်ပါးသော ရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် တစ်ပါးသော အကြောင်းဖြင့် တစ်ပါး သော အကြောင်းကို မမုံးကွယ်၊ အပသို့ စကားကို မရောက် စေ၊ အမျက်ကိုလည်းကောင်း၊ ဒေါသကိုလည်းကောင်း၊ မနှစ်သက်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ထင်စွာ မပြု၊ ကောင်းစွာ ကျင့်၏ လျော်စွာ ကျင့်၏ အာပတ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်း အကျင့်ကို ကျင့်၏၊ သံဃာနှစ်သက်သော အမှုကို ပြုပါအံ့-ဟု ဆို၏။ ဘဒ္ဒါလိ---ထိုသို့ဖြစ်ရာ၌ ရဟန်းတို့၏ ဤသို့ ပြောဆို ခြင်းသည် ဖြစ်၏- 'ငါ့ရှင်တို့--- ဤရဟန်းသည် ရံခါသာ အာပတ်သင့်၏၊ အာပတ်များသူ မဟုတ်ပေ၊ ထို ရဟန်းသည်တစ်ပါးသောရဟန်းတို့က ဆိုဆုံးမသည်ရှိသော် တစ်ပါး သော အကြောင်းဖြင့် တစ်ပါးသော အကြောင်းကို မဖုံးကွယ်၊ အပသို့ စကားကို မရောက်စေ၊ အမျက်ကို လည်းကောင်း၊ ဒေါ်သကိုလည်းကောင်း၊ မနစ်သက်ခြင်းကို လည်းကောင်း ထင်စွာ မပြု ကောင်းစွာ ကျင့်၏၊ လျော်စွာ ကျင့်၏၊ အာပတ်မှ ထွက်မြောက်ကြောင်း အကျင့်ကို ကျင့်၏၊ သံဃာနှစ်သက်သော အမှုကို ပြုပါအံ့-ဟု ဆို၏။ အရှင် ဘုရားတို့---တောင်းပန်ပါ၏၊ ဤရဟန်း၏ အဓိကရက်း လျင်စွာ ငြိမ်းအေးနိုင်မည့်နည်းလမ်းကို စူးစမ်းကြပါ ဘုရား' ဟု ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ဘဒ္ဒါလိ---ဤသို့လျှင် ရဟန်းတို့သည် ထိုရဟန်း၏ အဓိကရုက်း လျင်စွာ ငြိမ်းအေး နိုင်မည့်နည်းလမ်းကို စူးစမ်းကြကုန်၏။

၉.၂.၁၂၀။ ဘဒ္ဒါလိ---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက်မှာ မျက်စိတစ်လုံးသာ ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ ထိုသူ၏ မိတ်ဆွေ အပေါင်းသင်း ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် 'ထိုသူမှာ မျက်စိ တစ်လုံးသာ ရှိ၏၊ ထိုမျက်စိတစ်လုံးလည်း မကွယ်ပါစေလင့်' ဟု ထိုမျက်စိတစ်လုံးကိုပင် စောင့်ရောက်ကုန်ရာသကဲ့သို့၊ ဤအတူပင်လျှင် အချို့သော ရဟန်းသည် ယုံကြည်ကာ မှုဖြင့် ကြည်ညိုကာမှုဖြင့် ရွက်ဆောင်၏။ ဘဒ္ဒါလိ ---ထိုသို့ ဆောင်ရွက်ရာ၌ ရဟန်းတို့၏ ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းသည် ဖြစ်၏-'ငါ့ရင်တို့---ဤရဟန်းသည် ယုံကြည်ကာမှုဖြင့် ကြည်ညို ကာမှုဖြင့် ရွက်ဆောင်၏ အကယ်၍ ငါတို့ သည် ဤရဟန်းကို လွှမ်းမိုး၍ လွှမ်းမိုး၍ ( ဒက်ပေးခြင်း၊ နင်ထုတ်ခြင်း-စသော) ညှဉ်းပန်းမှုကို ပြုကုန်ပြားအံ့၊ ဖြစ်ပေါ် နေသော ယုံကြည်ခြင်း မျှ၊ ကြည်ညိုခြင်းမျှသည်လည်း ယုတ်လျော့ရာ၏ ထိုယုံကြည် ခြင်းမျှ ကြည်ညိုခြင်းမျှလည်း မဆုတ်ယုတ်ပါစေလင့်'ဟု ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ဘခ္ခါလိ ---အချို့သော ရဟန်းကို လွှမ်းမိုး၍ လွှမ်းမိုး၍ ဒဏ်ပေးခြင်း၊ နှင်ထုတ်ခြင်း-စသော ညှဉ်းပန်းမှုကို ပြုသော အကြောင်းကား ဤသည် ပင်တည်း၊ ဘဒ္ဒါလိ---အချို့သော ရဟန်းကို လွှမ်းမိုး၍ လွှမ်းမိုး၍ ဒက်ပေးခြင်း၊ နင်ထုတ်ခြင်း-စသော ညှဉ်းပန်းမှုကို

မပြုကြသော အကြောင်းကား ဤသည်ပင်တည်း"ဟု မိန့် တော်မှ၏။

၉.၂.၁၂၁။ "မြတ်စွာဘုရား---ရေးအခါက သိက္စာပုဒ်များ အလွန်နည်းပါးပါကုန်လျက် များစွာသော ရဟန်းတို့ အရေဟတ္တဗိုလ်၌ တည်ကြသော အကြောင်းကား အဘယ် ပါနည်း၊ မြတ်စွာဘုရား--- ယခုအခါ၌ သိက္စာပုဒ်များ အလွန် များပါကုန်လျက် အလွန်နည်းပါးသော ရဟန်းတို့သာ အရဟတ္တဗိုလ်၌ တည်ကြသော အကြောင်းကား အဘယ် ပါနည်း"

"ဘန္ဒါလိ---ဤသို့သာ ဖြစ်ရ၏၊ သတ္တဝါတို့ ကိုယ်ကျင့် တရား ဆုတ်ယုတ်ကုန်သည်ရှိသော် သူတော်ကောင်းတရား ကွယ်ခါနီးလတ်သော် သိက္ခာပုဒ်တို့သည် များပြားကုန်၏၊ သို့ရာတွင် အလွန်နည်းပါးသော ရဟန်းတို့သည်သာ အရဟတ္တစိုလ်၌ တည်ကြကုန်၏။ ဘဒ္ဒါလိ---အာသဝေါ (သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို စံရခြင်း၊ အပါယ်ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ) တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော အချို့သော လွန်ကျူးမှု တရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှား မဖြစ်ပေါ် သေးသမျှ ကာလ ပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အတွက် သိက္ခာ ပုဒ်ကို ပညတ်တော်မမှသေး။ ဘဒ္ဒါလိ---ဤသာသနာ တော်၌ အာသဝေါ (သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရခြင်း၊ အပါယ် ကျခြင်း-စသောဒုက္ခ)တို့၏တည်ရာဖြစ်ကုန်သောအချို့သော လွန်ကျူးမှုတရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာသော အခါ အာသဝေါ (သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရခြင်း၊ အပါယ် ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ)တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော ထိုလွန် ကျူးမူတရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုးငှာသာလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အတွက် သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မှု၏။

ဘဒ္ဒါလိ---သံဃာသည် အရေအတွက် မများသေးသမှု ကာလပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသဝေါ (သူတစ်ပါး တို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရခြင်း၊ အပါယ်ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ)တို့၏ တည်ရာဖြစ်ကုန်သော အချို့သော လွန်ကျူးမှတရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှားမြေစ်ပေါ် ကုန်သေး၊ ဘဒ္ဒါလိ---သံဃာသည် အရေအတွက် များပြားသော အချိဒ်မှုကား ဤသာသနာ တော်၌ အာသဝေါ (သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရင်း၊ အပါယ် ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ)တို့၏တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော အချို့ သော လွန်ကျူးမှုတရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏။ ထိုအခါ ထိုအာသဝေါ (သူ တစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရခြင်း၊ အပါယ်ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ)တို့၏တည်ရာ ဖြစ် ကုန်သော အချို့သော လွန်ကျူးမှုတရားတို့ကို ပယ်မျောက် ရန်အကျိုးငှာသာလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့ အတွက် သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မှ၏။

ဘဒ္ဒါလိ---သံဃာသည် လာဘိပေါများခြင်းသို့ မရောက် သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသဝေါ (သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရခြင်း၊ အပါယ်ကျခြင်း စသော ဒုက္ခ)တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော အချို့သော လွန်ကျူးမှု တရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှား မဖြစ်ပေါ် ကုန်သေး၊ အခြံ အရံ များပြားသည်၏အဖြစ်၊ အကြားအမြင် များပြားသည်၏ အရြစ်၊ ဝါကြီးသောရဟန်းများ များပြားသည်၏အဖြစ်သို့ မရောက်သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသဝေါ် (သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို ခံရခြင်း၊ အပါယ် ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ) တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော အချို့ သော လွန်ကျူးမှုတရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှား မဖြစ်ပေါ် ကုန်သေး၊

ဘဒ္ဒါလိ---သံဃာသည် ဝါကြီးသော ရဟန်းများ များပြား သည်၏အဖြစ်သို့ ရောက်သောအခါ ဤသာသနာတော်၌ အာသဝေါ(သူတစ်ပါးတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို စံရခြင်း၊ အပါယ်ကျ ခြင်း-စသော ဒုက္ခ)တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော အချို့သော လွန်ကျူးမှုတရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ ကုန်၏ ထိုအခါ အာသဝေါ် (သူတစ်ပါတို့၏ စွပ်စွဲမှုကို စံရခြင်း၊ အပါယ်ကျခြင်း-စသော ဒုက္ခ)တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ကုန်သော ချေို့သော လွန်ကျူးမှုတရားတို့ကို ပယ်ဈောက်ရန်အကျိုး ငှာသာလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အတွက် သိက္ခာ ပုဒ်ကို ပညတ်တော်မူ၏။

၉.၂.၁၂၂။ ဘဒ္ဒါလီ---သင်တို့အား အာဇာနည်မြင်းငယ် ဥပမာရှိသော တရားကို ငါ ဟောစဉ်က သင်တို့သည် အနည်း ငယ်မှုသာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဘဒ္ဒါလီ---ထိုတရားကို သင် မှတ်မိ သေး၏လော"

"မြတ်စွာဘုရား---မမှတ်မိတော့ပါ"

"ဘဒ္ဒါလိ---ထိုမမှတ်မိခြင်းသည် အဘယ်အကြောင်း ကြောင့်-ဟု ယုံကြည်သနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး သိက္ခာ ပုဒ်ကို ဖြည့်ကျင့်လေ့မရှိခဲ့သောကြောင့် ဖြစ်တန်ရာပါ၏"

"ဘဒ္ဒါလိ--- အမှန်အားဖြင့် ဤသည်သာလျှင် အကြောင်း မဟုတ်သေး။ ဘဒ္ဒါလိ--- ငါသည် သင့်ကို ရှည်ဖြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး စိတ်ဖြင့် စိတ်ကို ဖြန့်ကြတ်၍ 'ဤလူဖျင်း

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

သည် ငါ တရားဟောသည်ရှိသော် အရှိအသေပြု၍ စိတ်ဝင် စားစွာ နားစိုက်လျက် တရားမနာ'ဟု သိ၏။ သို့ရာတွင် သင့် အား ငါသည် အာဏနည်မြင်းငယ်ဥပမာရှိသော တရားကို ဟောကြားပေအံ့၊ ထိုတရားကို ကောင်းစွာ နာယူလော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"မြတ်စွာဘုရား---ကောင်းပါပြီ"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

၉.၂.၁၂၃။ "ဘန္ဒါလီ---ဥပမာအားဖြင့် ကျွန်းကျင်သော မြင်းဆရာသည် အာစာနည်မြင်းကောင်းကို ရသည်ရှိသော် ရှေးဦးစွာ စက်စွဲရာ၌ ညှဉ်းပန်းမှုကို ပြု၏ ထိုစက်စွဲရာ၌ ညှဉ်းပန်းမှု အပြုခံရသော ထိုအာစာနည်မြင်း၏ အနည်း အကျဉ်းသော ဆုံးသွမ်းမှု ကြမ်းတမ်းမှု၊ လှုပ်ရှားမှုတို့သည် ဖြစ်ပေါ် လာကုန်သည်သာတည်း၊ ထိုသို့ဖြစ်ခြင်းသည် ရှေး၌ မပြုလုပ်စေခဲ့ဖူးသေးသော ညှဉ်းဆဲမှုကို အပြုခံရသော သတ္တဝါ၏ထုံးစံသာတည်း၊ ထိုမြင်းသည်မြောက်ညှဉ်းဆဲခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့်၊ အစဉ်အတိုင်း ညှဉ်းဆဲခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကြမ်းတမ်းမှုသည် ထိုစက်စွဲ ရာ၌ ဒြိမ်သက်၏။ ယဉ်တျေး၏။

ဘရှိလိ---အကြင်အခါ ဇက်စွံ ရာ၌ ပြိမ်သက်၏။ ယဉ် ကျေး၏။ ထိုအခါ၌ ထိုမြင်းအာဇာနည်ကို မြင်းဆရာသည် တစ်ဆင့်တက်၍ ယာဉ်တပ်ခြင်း၌ ညှဉ်းဆဲမှုကို ပြုပြန်၏ ယာဉ်တပ်ခြင်း၌ ညှဉ်းဆဲမှုအပြုစံရသော ထိုမြင်း၏ အနည်း အကျဉ်းသော ဆုံးသွင်းမှု၊ ကြမ်းတစ်းမှု၊ လှုပ်ရှားမှုတို့သည် ဖြစ်ဝေါ် လာကုန်သည်သာတည်။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် ရှေး၌ မပြုလုပ်စေခဲ့ဖူးသေးသော ညှဉ်းဆဲမှုကို အပြုစံရသော သတ္တဝါ၏ ထုံးစံသာတည်း၊ ထိုမြင်းသည် မြေတညှဉ်းဆဲ ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့်၊ အစဉ်အတိုင်း ညှဉ်းဆဲ ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့်၊ ယာဉ်တပ်ခြင်း၌ ပြိမ် သက်၏။ ယဉ်ကျေး၏။

ဘရှိုလိ---အကြင်အခါ ယာဉ်တပ်ခြင်း၌ ပြီမိသက်၏။ ယဉ်ကျေး၏။ ထိုအခါ၌ ထိုမြင်းကို မြင်းဆရာသည် တစ်ဆင့်တက်၍ ညှဉ်းဆဲမှုကို ပြုပြန်၏ ခုန်လွှားခြင်း၌ လည်းကောင်း၊ လုံးနေအောင် ပြေးခြင်း၌လည်းကောင်း၊ စွာဗျားထောက်၍ ပြေးခြင်း၌လည်းကောင်း၊ ကောင်းစွာ ဆောင်နိုင်ခြင်း၌လည်းကောင်း၊ မထိတ်မလန့် စစ်ပွဲသို့ ဝင်ခြင်း၌လည်းကောင်း၊ မင်း သိစေရန် ဂုက်ပြုနိုင်ခြင်း၌ လည်းကောင်း၊ ဓာဇဝင်တွင်အောင် ဆောင်ရွက်ခြင်း၌ လည်းကောင်း၊ အသာလွန်ဆုံး လျင်မြန်ခြင်း၌လည်းကောင်း၊ အကောင်းဆုံးဖြင်း ဖြစ်စေရြင်း၌လည်းကောင်း၊ အသိမ် မွေဆုံးသော စကားဖြင့် စေစိုင်းရြေင်း၌လည်းကောင်း ညှဉ်းဆဲမှုကို ပြု၏

ထိုသို့ညှာ်းဆဲမှုအပြုစံရသောထိုမြင်း၏ အနည်းအကျဉ်း သော ဆိုးသွမ်းမှု၊ ကြန်းတမ်းမှု၊ လှုပ်ရှားမှုတို့သည် ဖြစ်ပေါ် လာကုန်သည်သာလျှုင်တည်။ ထိုသို့ ဖြစ်ပေါ်ခြင်းသည် ရေး၌ မပြုလုပ်ခဲ့ဖူးသော ညှဉ်းပန်းမှုကို အပြုခံရသော သတ္တဝါ၏ထုံးစံသာတည်။ထိုမြင်းသည်မြော်ညှဉ်းဆဲခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့်၊ အစဉ်အတိုင်း ညှဉ်းဆဲခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ထိုစုန်လွှားခြင်း-စသည်၌ ငြိမ်သက်၏။ ယဉ်ကျေး၏။

ဘဒ္ဒါလီ---အတြင်အခါ ထိုစုန်လွှားခြင်း-စသည်၌ ငြိမ် သက်၏။ ယဉ်ကျေး၏။ ထိုအခါ၌ ထိုမြင်းကို မြင်းဆရာသည် တစ်ဆင့်တက်၍ မင်းနှင့်သာ ထိုက်သော အောကို လည်းကောင်း၊ မင်းနှင့်သာ ထိုက်သော ရောဂိုလည်းကောင်း ကျေး၏ တိုက်၏ ဘဒ္ဒါလီ---ဆယ်ပါးကုန်သောဤအကျောင်း အဂါတို့နှင့် သြည့်စုံသော အာဏနည်မြင်းကောင်းသည် မင်းနှင့် ထိုက်တန်၏။ မင်းတို့ သုံးဆောင်သင့်၏။

ဘခွါလိ---ဤအတူပင်လျှင် ဆယ်ပါးကုန်သော တရား တို့နှင့် ပြည်စုံသော ရဟန်းသည် အဝေးမှ ဆောင်ယူ၍ ပေးလူးအဝ်သော အလှုကို စံထိုက်၏ စည့်သည်တို့အား ရည်မှတ်၍ ထားသော အလှုကို စံထိုက်၏ မြတ်သော အလှုုကို စံထိုက်၏ လက်အုပ်ရှိခြင်းကို စံထိုက်၏ သတ္တဝါ အပေါင်း၏ ကုသိုလ်မျိုးစုတို့ စိုက်ပျိုးရာ အတုမရှိ မြတ်သော လယ်ယာမြေကောင်းသဗွယ် ဖြစ်၏

ဆယ်ပါးသော တရားတို့-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ဘရှိလိ --- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ရဟန္တာတို့၏ တရား ဖြစ်သော ကောင်းသော ဘက်အမြင်နှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာ တို့၏ တရားဖြစ်သော ကောင်းသော အကြံနှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏ တရားဖြစ်သော ကောင်းသော စကားနှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏ တရားဖြစ်သော ကောင်း သော အသက်မွေးခြင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏ တရား ဖြစ်သော ကောင်းသော အားထုတ်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာ တို့၏ တရားဖြစ်သော ကောင်းသော တည်ကြည်မှု ရဟန္တာတို့၏ တရားဖြစ်သော ကောင်းသော တည်ကြည်မှု (သမာခိ)နှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏တရား ဖြစ်သော ကောင်း သော ဘုက်အမြင်နှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏ တရားဖြစ် 920

သော ကောင်းသော လွတ်မြောက်ခြင်း (ဝိမုတ္တိ)နှင့် ပြည့်စုံ၏။

ဘဒ္ဒါလိ---ဤဆယ်ပါးသော အဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် အဝေးမှ ဆောင်ယူ၍ လူအဝ်သော အလှူကို ခံထိုက်၏ စည့်သည်တို့အား ရည်မှတ်၍ ထားအဝ်သော အလှူကို ခံထိုက်၏ မြတ်သော အလှူကို ခံထိုက်၏ လက်အုပ်ချီခြင်းကို ခံထိုက်၏ သတ္တဝါအပေါင်း၏ ကုသိုလ် မျိုးစေ့တို့ စိုက်ပျိုးရာ အတုမရှိ မြတ်သော လယ်ယာမြေ ကောင်း ဖြစ်ပေ၏-ဟု ဆိုရ၏" ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောကြားတော်မူ၏။

အရှင်ဘဒ္ဒါလိသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားစကားတော် ကို နှစ်မြိုက်ဝမ်းမြောက်စွာ သာစုအနမောဒနာ ခေါ်ဆိုခဲ့ လေသည်။

# 6

# လဋုက်ကောပမသုတိ

၉.၂.၁၂၄။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အင်္ဂုတ္တရာပ တိုင်း အာပကမည်သော နိဂုံး၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နိနက်အခါ၌ အာပကာနိုင်းသို့ ဆွမ်းခံ ဝင်တော်မူ၏။ အာပကာနိုင်းသို့ ဆွမ်းခံလှည့်လည်၍ ဆွမ်းခံရာမှ ပြန်ကြွခဲ့ကာ ဆွမ်းဘုဉ်းပေးမြီးနောက် တောအုပ် တစ်စုသို့ ကြွတော်မူ၏။ တောအုပ်တစ်ခုသို့ ရောက်တော် မူသော အခါ သစ်တစ်ပင်ရင်း၌ သီတင်းသုံး၍ နားနေ တော်မူ၏။

အရှင်ဥဒါယီသည်လည်း နံနက်အခါ၌ အာပကာနိဂုံးသို့ ဆွမ်းစံဝင်လေ၏၊ အာပကာနိဂုံး၌ ဆွမ်းစံလှည့်လည်၍ ဆွမ်းစံရာမှ ပြန်ကြွနဲကာ ဆွမ်းစားပြီးနောက် ထိုတောအုပ် ရှိရာသို့ နားနေရန် ဝင်ရောက်၍ သစ်တစ်ပင်ရင်း၌ နားနေ လေ၏

ထိုအခါ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကြွရောက်၍ အနားယူနေသော အရှင်ဥဒါယီသည် "မြတ်စွာဘုရားသည် ဝါတို့၏များစွာ သော ဆင်းရဲတရားတို့ကို စင်စစ် ပယ်မျောက်တော်မူပါပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့အား များစွာသော ချမ်းသာတရား တို့ကို စင်စစ် ရှေးရှု ပေးဆောင်တော်မူပါပေ၏၊ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဝါတို့၏ များစွာသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို စင်စင် ပယ်ဈောက်တော်မူပါပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့အား များစွာသော ကုသိုလ်တရားတို့ကို စင်စင် ပေး ဆောင်တော်မူပါပေ၏ "ဟု စဉ်းစား၏၊ ထို့နောက် အရှင် ဥဒါယီသည် ညချမ်းအခါ၌ အနားယူရာမှ ထလျက် မြတ်စွာ ဘုရား ရှိတော်မူရာသို့ ရှဉ်းကင်၍ မြက်စွာဘုရားကို ရိုသေစွာ ရှိရိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏

၉.၂.၁၂၅။ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ပြီးသော အရှင်ဥဒါယီ သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်သည် ဤသို့ စဉ်းစားမိပါ၏-မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်တို့သည် ရှေးအခါက ညဉ့် အခါ၌လည်း စားပါကုန်၏ နံနက်အခါ၌လည်း စားပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့ကို 'ရဟန်း တို့---သင်တို့သည် နေလွဲသော အခါ၌ စားခြင်းကို ပယ်စွန် တို့---သင်တို့သည် နေလွဲသော အခါ၌ မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ် ဘောဇဉ်ကို ငါတို့အား ပေးလူမှုကုန်၏ ထိုခဲဗွယ်ဘောဝဉ် ကိုလည်း ပယ်စွန့်ရမည်--ဟု ငါတို့အား မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူ၏'ဟု တပည့်တော်မှာ စိတ်ဆင်းရဲမှု ဖြစ်ခဲ့ရ ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်တို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ကြည်ညိုခြင်း၊ ရှိသေခြင်းတို့ကြောင့်သာ ထိုနေလွဲ အခါ၌ စားခြင်းကို ပယ်စွန့်ကြပါကုန်၏။

ဖြတ်စွာဘုရား--- ရှေးအခါက တပည့်တော်တို့သည် ညဉ့် အခါ၌လည်း စားပါကုန်၏၊ နံနက်အခါ၌လည်း စားပါကုန်၏၊ ဖြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ပောန်းတို့ကို 'ရဟန်း တို:--သင်တို့သည် ဤညဉ့်အခါ၌ စားခြင်းကို ပယ်စွန့်ကြ ကုန်လော့' ဟု မိန့်တော်မှုခဲ့စဉ်က 'ဝါတို့၏ ဤ နှစ်ထပ်သော အစာတို့တွင် သာလွန် မွန်ဖြတ်သည်-ဟု ထိုရသော ညဉ့်စာ ကိုလည်း ပယ်စွန့်ရမည်-ဟု ငါတို့အား မြတ်စွာဘုရား ဟော တော်မှစ၏'ဟု တပည်တော်မှာ စိတ်ဆင်းရဲမှု ဖြစ်ခဲ့ရပါ၏၊

မြတ်စွာဘုရား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်မှာ- လူတစ်ယောက် သည် နေ့အခါ၌ ဟင်းလျာကို ရ၍ 'ဤဟင်းလျာကို ထားတြ ကုန်လော့၊ ညချစ်းအခါ ငါတို့အားလုံး တစုတရုံးတည်း စားကြကုန်အုံ'ဟု ဆိုပါ၏ မြတ်စွာဘုရား---အထူးပြုပြင် ထားသော ခဲစွယ်တို့သည် ညဉ့်အခါ၌သာ အားလုံး စုံလင်၍ နေ့အခါ၌ကား အနည်းငယ်သာ ဖြစ်ပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား --- တပည့်တော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ကြည်ညှိခြင်း၊ ရိုသေခြင်းတို့ကြောင့်သာ ညဉ့်အခါ၌ စားခြင်းကို ပယ်စွန့်ခဲ့ ကြပါကုန်၏။

ဖြတ်စွာဘုရား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်မှာ- ရဟန်းတို့သည် ညဉ့်မှောင်မိုက်၌ ဆွမ်းခံလှည့်လည်ကြကုန်သည်ရှိသော် အညစ်အကြေးစွန့်ရာသို့လည်း ဝင်မိကြပါကုန်၏ ညွှန်တွင်း သို့လည်း ကျွဲကြပါကုန်၏ ဆူးရှိသော တွင်းကိုလည်း နင်းမိ ကြပါကုန်၏ အိပ်နေသော ဆွားမကိုလည်း တက်နင်းမိကြပါ ကုန်၏ မိုးခဲ့ပြီးသော သူခိုး၊ မစိုးရသေးသော သူခိုးတို့နှင့် လည်း တွေ့ ဆုံဖိကြပါကုန်၏၊ မာတုဂါမသည်မူလည်း ထို ရဟန်းကို မောင့်နာကျင့်ဖြင့် ဗိတ်ပါ၏။ (မေထုန်ကျင့်ရန် ပြောဆိုပါ၏)။

မြတ်စွာဘုရား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်မှာ တပည့်တော် သည် ညဉ့်မှောင်မိုက်၌ ဆွမ်းအလို့ငှာ လှည့်လည်ပါ၏၊ မြတ်စွာ ဘုရား--- ခွက်ဆေးကြောနေသော မိန်းမတစ်ယောက်သည် လျှစ်စစ်ပြက်သော အဓိုက်၌ တပည့်တော်ကိုမြင်၍ အမလေး ---- ကိုယ်ကျိုးနှံပါပေ့ါ၊ ဘီလူးကြီးပါတကား'ဟု လန့်အော်ပါ၏။

ဖြတ်စွာဘုရား---ဤသို့ လန့်အော်သော် တပည့်တော် သည် 'နှမ---ငါသည် ဘီလူးမဟုတ်ပါ၊ ဆွမ်းရပ်နေသော ရဟန်းပါ'ဟု ထိုမိန်းမကို ပြောဆိုခဲ့ပါ၏၊ 'ရဟန်းသည် မိဘမဲ့လေယောင်တကား၊ ရဟန်းသည် မိဘမဲ့လေယောင် တကား၊ ရဟန်း---ထက်လှစွာသော ဓားငယ်ဖြင့် သင်၏ ဝမ်းဝိုက်ကို ထိုးဖောက်ခြင်းက မြတ်သေး၏၊ ညဉ့်မှောင်မိုက် ၌ ဝမ်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဆွမ်းခံလှည့်လည်ခြင်း သည် မြတ်သည်သာတည်း ဟု ထိုမိန်းမက ဆိုပါ၏၊

မြတ်စွာဘုရား--- 'ထိုအကြောင်းကို ပြန်အောက်မေ့ သော တပည့်တော်သည် 'မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့၏ များစွာသော ဆင်းရဲတရားတို့ကို စင်စစ် ပယ်ရှားတော်မူ ပါပေ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့၏ များစွာသော ချမ်းသာ တရားတို့ကို စင်စစ် ပေးဆောင်တော်မူပါပေ၏ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ငါတို့၏ များစွာသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို စင်စစ် ပယ်ရှားတော်မူပါပေ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့ အား များစွာသော ကုသိုလ်တရားတို့ကို စင်စစ် ရေးရှု ပေး ဆောင်တော်မူပါပေ၏'ဟူ၍ စဉ်စားမိပါ၏"ဟု လျှောက်၏

၉.၂.၁၂၆။ "ဉဒါယီ---မှန်၏။ အချို့သော လူဗျင်းတို့ကို 'ဤအရာကို ပယ်ကြကုန်လော့'ဟု ငါက ဆိုသည်ရှိသော် ထိုရဟန်းတို့သည် 'ဤနည်းနည်းပါးပါးကလေးမှာ အဘယ် ပြောပလောက်သနည်း၊ ဤရဟန်းသည် ခေါင်းပါးခြင်း၌ ကြောင့်ကြစိုက်လွန်းသည်သာတည်း'ဟု ဆိုကုန်၏။

ထိုရဟန်းတို့သည် ထိုအရာကိုလည်း မွာန့်ကုန်၊ ငါဘုရား အပေါ် ၌လည်းကောင်း၊ သိက္ခာသုံးပါးကို အလိုရှိကြသော ရဟန်းတို့အပေါ် ၌လည်းကောင်း မကျေနည်မှ ဖြစ်ကြကုန်၏။ ဥဒါယီ---ထိုလူမျိုင်းတို့အတွက် ထိုနည်းနည်းပါပါကလေး သည်ပင် အားကြီးသော အနောင်အဖွဲ့၊ ဖြဲစြသော အနောင် အဖွဲ့၊ စိုင်စုံသော အနောင်အဖွဲ့၊ မောင်းမြွေသော အနောင် အဖွဲ့၊ စိုင်စုံသော အနောင်အဖွဲ့၊ မရော့မြေသော အနောင် အဖွဲ့ ဖြစ်၏။ ကြီးစွာသော တောက်လည်း ဖြစ်နေ၏။

ဉဒါယီ---ဥပမာအားဖြင့် ဘီလုံးငှက်ငယ်သည် နွယ်ပုတ် အနောင်အဖွဲ့ဖြင့် ဖွဲ့ မိသော် ထိုအရင်၌ပင်လျှင် ညှဉ်းဆဲခံရ မြင်းသို့ ဖြစ်စေ၊ အမမ်းခံရြင်းသို့ ဖြစ်စေ၊ သေထုံးခြင်းသို့ ဖြစ်စေ ရောက်၏၊ ဉဒါယီ---'အနောင်အဖွဲ့ ခံရသဖြင့် ထို အရပ်၌ပင် ထိုဘီလုံးငှက်ငယ်၏ ညှဉ်းဆဲခံရခြင်း၊ အမမ်းခံရ မြင်း၊ သေထုံးခြင်းသို့ ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော နွယ်ပုတ် အနောင်အဖွဲ့ သည်ကား ထိုဘီလုံးငှက်ငယ်အတွက် အား မရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဆွေးမြည့်သောအနောင်အဖွဲ့ ၊အနှစ်မရှိသောအနောင်အဖွဲ့ , သာ ဖြစ်၏ ဟု ပြောဆိုပြားအုံ၊ ထိုသူ၏ ပြောဆိုခြင်းသည် ကောင်းစွာ ပြောဆိုခြင်း ဖြစ်သလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မဖြစ်ပါ၊ မြတ်စွာဘုရား---အနောင် အဖွဲ့ ခံရသဖြင့် ထိုအရပ်၌ပင် ထိုဘီလုံးငှက်ငယ်၏ ညှဉ်းဆဲ ခံရခြင်း၊ အဖမ်းခံရခြင်း၊ သေဆုံးရခြင်းသို့ ရောက်ကြောင်း ဖြစ်သော နွယ်ပုတ်အနောင်အဖွဲ့ သည်ကား ထိုဘီလုံး

## 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ငှက်ငယ်အတွက် အားကြီးသော အနောင်အဖွဲ့၊ မြိမြိသော အနောင်အဖွဲ့၊ စိုင်ခဲ့သော အနောင်အဖွဲ့၊ မဆွေးမြည့်သော အနောင်အဖွဲ့ ဖြစ်ပါ၏ ကြီးစွာသော တောက်လည်း ဖြစ်ပါ၏"

"ဥဒါလီ---ဤအတူပင်လျှင် ဤသာသနာတော်၌ အချို့ သော လူဖျင်းတို့ကို 'ဤနာည်းနည်းပါးပါးကလေးမှာ အဘယ် ပြောပလောက်သနည်း၊ ဤရဟန်းသည် ခေါင်းပါးခြင်း၌ ကြောင့်ကြစိုက်လွန်းသည်သာတည်း ဟု ဆိုကြကုန်၏။ ထိုရဟန်းတို့သည် ထိုအရာကိုလည်း မစွန့်ကုန်၊ ဝါဘုရား အပေါ်၌လည်းတောင်း၊ သိက္ခာသုံးပါးကို အလိုန်ကြသော ရဟန်းတို့အပေါ်၌လည်းတောင်း မတျေနှင်မှ ဖြစ်ကြကုန်၏။

ဉဒါယီ---ထိုလူဖျင်းတို့အတွက် ထိုနည်းနည်းပါးပါး ကလေးသည်ပင် အားကြီးသော အနောင်အဖွဲ့၊ မြိမ့်သော အနောင်အဖွဲ့၊ မိုင်ခဲ့သော အနောင်အဖွဲ့၊ မဆွေးမြည့်သော အနောင်အဖွဲ့, ဖြစ်၏ ကြီးစွာသော တောက်လည်း ဖြစ်၏။

၉.၂.၁၂၅။ ဥဒါယီ--- ဤသာသနာတော်၌ အရှို့သော အမျိုးကောင်းသားတို့တို့ 'ဤအရာကို ပယ်ကြကုန်လော့'ဟု ငါက ဆိုသည်ရှိသော် ထိုအမျိုးတောင်းသားတို့သည် 'မြတ်စွာဘုရားသည် ပယ်ရမည်၊ စွန့်ရမည်-ဟု ငါတို့အား ပယ်ရောသည်အဘယ်မှာ မပြောပလောက်ဘဲရှိအုံနည်း'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

ထိုသူတို့သည် ထိုအရာကိုလည်း ပယ်ကြကုန်၏၊ ငါဘုရားအပေါ် ၌လည်းကောင်း၊ သိက္ခာသုံးပါးကို အလိုန်ကြ ကုန်သော ရဟန်းတို့အပေါ် ၌လည်းကောင်း မကျေနှပ်မှု မဖြစ်ကြကုန်၊ ထိုရဟန်းတို့သည် ထိုအရာကို ပယ်စွန့်ကြ၍ ကြောင့်ကြမစိုက်ကြဘဲ မာန်ကျကုန်လျက် သုတစ်ပါး ပေးသော ဝတ္ထုဖြင့် အသက်မွေးကြကာ သားသမင်သဖွယ် စိတ်ထားဖြင့် နေကြကုန်၏ ဥဒါယီ---ထိုရဟန်းတို့အတွက် ထိုအရာသည် အားမရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဆွေးမြည့်သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အနှစ် မရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဇြစ်၏။

ဉဒါယီ--- ဥပမာအားဖြင့် လှည်းသန့်နှင့် အလားတူသည့် အစွယ်ရှိသေးထွားကျိုင်းရှုံ အမျိုးကောင်းသော၊ စစ်မြေပြင် သို့ဝင်ဗူးသောမင်းစီးဆင်သည်မြဲမြဲသောကြိုးအနောင်အဖွဲ့, တို့ဖြင့် အနောင်အဖွဲ့ ့စ်ရသော် အနည်းငယ်မျှသာ ကိုယ်ကို ညွှတ်စေ၍ ထိုအနောင်အဖွဲ့ တို့ကို ဖြတ်လျက် ကောင်းစွာ ဖျက်ဆီး၍ အလိုရှိရာအရပ်သို့ သွားလေ၏။ ဉဒါယီ--- 'ထိုမင်းစီးဆင် ထိုသို့ ဖြတ်၍ ကောင်းစွာ ဖျက် ဆီး၍ အလိုရှိရာ အရပ်သို့ သွားလေရာသော အနောင်အဖွဲ့ , သည်ကား ထိုဆင်အတွက် အားရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ မြိမြိ သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ နိုင်ခံ့သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ မဆွေး မြည့်သော အနောင်အဖွဲ့ ဖြစ်၏၊ ကြီးစွာသော သစ်သား တောက်လည်း ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုငြားအံ့၊ ထိုသူ၏ ပြောဆို မြင်းသည် ကောင်းစွာ ပြောဆိုခြင်းဖြစ်သလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မဖြစ်ပါ၊

မြတ်စွာဘုရား---ထိုမင်းစီးဆင် ထိုသို့ ဖြတ်၍ ကောင်းစွာ ဖျက်ဆီး၍ အလိုရှိရာ အရပ်သို့ သွားလေရာသော အနောင် အဖွဲ့ သည်ကား အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဆွေးမြေ သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အနှစ်မရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ဖြစ်ပါ၏"

"ဥဒါလီ---ဤအတူပင်လျှင် ဤသာသနာတော်၌ အချို့ သော အမျိုးကောင်းသားတို့ကို 'ဤအရာကို စွန့်ပယ်ကြ ကုန်လော့'ဟု ဝါက ဆိုသည့်ရှိသော် ထိုအမျိုးကောင်းသား တို့ သည် 'မြတ်စွာဘုရားသည် ပယ်ရမည်၊ စွန့်ရမည်-ဟု ဒါတို့အား ဟောထားသော ဤနည်းနည်းပါးပါးကလေး ဖြစ်သော ပယ်စရာသည် အဘယ်မှာ မပြောပလောက်ဘဲ ရှိအုံနည်း'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

ထိုသူတို့သည် ထိုအရာကိုလည်း ပယ်ကြကုန်၏ ဝါ ဘုရားအပေါ်၌လည်းကောင်း၊ သိက္ခာသုံးပါးကို အလိုရိုကြ ကုန်သော ရဟန်းတို့အပေါ်၌လည်းကောင်း မကျေနှပ်မှု ဖြစ်ကြကုန်၊ ထိုသူတို့သည် ထိုအရာကို ပယ်စွန့်ကြ၍ ကြောင့်ကြမစိုက်ကြဘဲ မာန်ကျကုန်လျက် သူတစ်ပါးပေး သော ဝတ္ထဖြင့် အသက်မွေးကြကာ သားသမင်သဗွယ် စိတ်ထားဖြင့် နေကြကုန်၏ ဥဒါယီ---ထိုရဟန်းတို့အတွက် ထိုအရာသည် အားမရှိသော အနောင်အဖွဲ့၊ အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့၊ ထွေးမြေ့သော အနောင်အဖွဲ့၊ အာနစ်မရှိသော အနောင်အဖွဲ့၊ ထွေးမြေ့သော အနောင်အဖွဲ့၊ အနှစ်မရှိသော

၉.၂.၁၂၈။ ဥဒါယီ---ဥပမာအားဖြင့် ကိုယ်ဝိုင်ဥတ္စာ မရှိသော သူဆင်းရဲယောက်ျားသည် ရှိ၏ ထိုယောက်ျားမှာ မရိုဒရဲ ပျက်စီး၍ ကျီးတသောသော နေသော၊ စုတ်နုပ်သော အိမ်တစ်ဆောင် ရှိ၏၊ ဗရိုဒရဲ ပျက်စီး၍ ထန်းလျှော်စက် ထားသော စုတ်နှင်သော စုတင်တစ်စုသည်လည်း ရှိ၏ အိုး တစ်လုံးထဲ၌ ထည့်ထားသော ညံ့ဖျင်းသော လူးစပါး၊ ဘူးစေ့၊ ဗရိုစေ့သည်လည်း ရှိ၏၊ ဆကျည်းတန်သော မယား တစ်ယောက်လည်း ရှိ၏၊

ထိုသူဆင်းရဲယောက်ျားသည်လက်ခြေတို့ကိုဆေးကြော ပြီးလျှင် နှစ်သက်ဗွယ်ဘောဇဉ်ကို သုံးဆောင်ပြီးနောက် အေးချမ်းသော အရိပ်၌ သမထ၊ ပိပဿနာကို အားထုတ်ကာ ကျောင်းတွင်း၌ နေသော ရဟန်းကို မြင်လေရာ၏။ ထို သူဆင်းရဲသည် 'အိုအချင်းတို့--- ရဟန်းဘဝသည် ချမ်းသာ လေစွ၊ အိုအချင်းတို့---ရဟန်းဘဝသည် ဒုက္ခအေးလေစွ၊ ငါသည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်၍ ဇန်ရည်ဆိုးသော အဝတ် တို့ကို ဝတ်ရုံ၍ အိမ်ရာမထောင်သော ရဟန်းဘောင်၌ ရဟန်းပြုရလျှင် ထိုသူမျိုး ဖြစ်နိုင်၏'ဟု စဉ်းစား၏။

ထိုသူဆင်းရဲယောက်ျားသည် ဧရိုဖရဲ ပျက်စီး၍ ကျီး တသောသော နေသော၊ စုတ်နုပ်သော အိမ်-စသည်တို့ကို ပယ်စွန့်၍ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်သင်္ကန်းတို့ကို ဝတ်ရုံ၍ အိမ်ရာမထောင်သော ရဟန်း ဘောင်၌ ရဟန်းပြုခြင်းငှာ တေတ်နိုင်လေရာ။

ဉဒါယီ---'ထိုအနောင်အဖွဲ့ တား ထိုယောက်ျားအတွက် အားမရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဆွေးမြေ့သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အနစ်မရှိသော အနောင်အဖွဲ့ သာ ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုပြားအဲ့၊ ထိုသူ၏ ပြောဆိုခြင်းသည် ကောင်းစွာ ပြောဆိုခြင်း ဖြစ်သလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မြေစိပါ။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုအနောင် အဖွဲ့ ကား ထိုသူအတွက် အားရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ မြိမြိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ နိုင်ခံ့သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ မဆွေး မြည့်သော အနောင်အဖွဲ့ မြစ်ပါ၏၊ ကြီးစွာသော တောက် လည်း ဖြစ်ပါ၏"

'ဉဒါယီ--- ဤအတူပင်လျှင် အချို့သော လူဖျင်းတို့ကို
'ဤအရာကို စွန့်ပယ်ကြကုန်လော့'ဟု ဝါဘုရားက မိန့်ထို
သည်ရှိသော် 'ဤနည်းနည်းပါးပါးကလေးမှာ အဘယ်
ပြောပလောက်သနည်း၊ ဤရဟန်းသည် ခေါင်းပါးခြင်း၌
ကြောင့်ကြနိုက်လွန်းသည်သာတည်း'ဟု ဆိုကုန်၏၊ ထို
ရဟန်းတို့သည် ထိုအရာကိုလည်း မစွန့်ကြကုန်၊ ဝါဘုရား
အပေါ်၌လည်းကောင်း၊ သိက္ခာသုံးပါးကို အလိုရှိကြသော
ရဟန်းတို့အပေါ်၌လည်းကောင်း မကျေနှင်မှ ဖြစ်ကြကုန်၏၊
ဉဒါယီ---ထိုလူဖျင်းတို့အတွက် ထိုနည်းနည်းပါးပါးကလေး
သည်အားကြီးသောအနောင်အဖွဲ့၊ မရော့မြည့်သော အနောင်အဖွဲ့,
စိုင်ခုံသော အနောင်အဖွဲ့၊ မရော့မြည့်သော အနောင်အဖွဲ့,
ဖြစ်၏၊ ကြီးစွာသော တောက်လည်း ဖြစ်၏။

၉.၂.၁၂၉။ ဥဒါယီ---ဥပမာအားဖြင့် ကြွယ်ဝသော၊ များသော ဥစ္စာရှိသော၊ များသော စည်းစိမ်ရှိသော၊ အရာ မကသော ရွှေနိက္ခအပေါင်း၊ အရာမကသော စပါးအပေါင်း၊ အရာမကသော လယ်မြေအပေါင်း၊ အရာမကသော ယာမြေ အပေါင်း၊ အရာမကသော မယားအပေါင်း၊ အရာမကသော ကျွန်ယောက်ျားအပေါင်း၊ အရာမကသော ကျွန်မိန်းမ အပေါင်းတို့ ပြည့်နက်နေသော သူကြွယ်တစ်ယောက်သည် ရှိ၏၊ ထိုသူကြွယ်သည် လက်ခြေတို့ကို ဆေးကြောပြီးလျှင် နှစ်သက်ဖွယ် ဘောဇဉ်ကို သုံးဆောင်ပြီးနောက် အေးချမ်း သော အရိပ်၌ သမထ၊ ဝိပဿနာကို အားထုတ်ကာ ကျောင်း တွင်း၌ နေသော ရဟန်းကို မြင်လေရာ၏။

ထိုသူကြွယ်သည် 'အချင်းတို့---ရဟန်းဘဝသည် ချန်းသာ လေစွတကား၊ အချင်းတို့---ရဟန်းဘဝသည် ခုက္ခအေးလေ စွတကား၊ ငါသည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလှူင် ဇန်ရည် ဆိုးသော အဝတ်သက်န်းကို ဝတ်ရုံ၍ ရဟန်းဘောင်၌ ရဟန်း ပြုရလှူင် ထိုသူမျိုး ဖြစ်နိုင်၏'ဟု စဉ်းစား၏။

ထိုသူကြွယ်သည် အရာမကသော ရွှေနိက္ခအပေါင်း-စသည်တို့ကို ပယ်စွန့်၍ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်သက်န်းတို့ကို ဝတ်ရုံလျက် ရဟန်း ဘောင်၌ ရဟန်းပြုခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်လေရာ၏။

ဉဒါယီ---`ထိုအနောင်အဖွဲ့,ကား ထိုသူကြွယ်အတွက် အားရှိသော အနောင်အဖွဲ့, မြိမြိသော အနောင်အဖွဲ့, နိုင်ခဲ့ သော အနောင်အဖွဲ့, မထွေမြည့်သော အနောင်အဖွဲ့ မြစ်၏ ကြီးစွာသော တောက်လည်း ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုပြားအဲ့။ ထိုသူ၏ ပြောဆိုခြင်းသည် ကောင်းစွာ ပြောဆိုခြင်း ဖြစ် သလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မဖြစ်ပါ။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုအနောင် အဖွဲ့ ကား ထိုသူကြွယ်အတွက် အားမရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဆွေးမြည့်သော အနောင် အဖွဲ့ ၊ အနစ်မရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ဖြစ်ပါ၏"

"ဉဒါယီ--- ဤအတူပင်လျှင် အချို့သော အမျိုးကောင်း သားတို့ကို 'ဤအရာကို ပယ်စွန့်ကြကုန်လော့'ဟု ငါက ဆိုသည်ရှိသော် ထိုအမျိုးကောင်းသားတို့သည် 'မြတ်စွာ ဘုရားသည် ပယ်ရမည်၊ စွန့်ရမည်-ဟု ငါတို့အား ဟောသော ဤနည်းနည်းပါးပါးကလေးမျ ဖြစ်သော ပယ်စရာသည် အဘယ်မှာ မပြောပလောက်ဘဲ ရှိဘဲ့နည်း'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

ထိုအချိုးကောင်းသားတို့သည် ထိုအရာကိုလည်း ပယ် စွန့်ကြကုန်၏ ငါဘုရားအပေါ် ၌လည်းကောင်း၊ သိကွာ သုံးပါးကို အလိုရှိကြကုန်သော ရဟန်းတို့အပေါ် ၌လည်း ကောင်း ဖကျေနပ်မှု မဖြစ်ကြကုန်၊ ထိုသူတို့သည် ထို အရာကို ပယ်စွန့်ကြ၍ ကြောင့်ကြဖစိုက်ကြဘဲ မာန်ကျ ကုန်လျက် သူတစ်ပါးပေးသောဝတ္ထုဖြင့် အသက်မွေးကြကာ သားသမင်သဖွယ် စိတ်ထားဖြင့် နေကြကုန်၏ ဥဒါယီ---

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ထိုရဟန်းတို့အတွက် ထိုအရာသည် အားမရှိသော အနောင် အဖွဲ့ ၊ အားနည်းသော အနောင်အဖွဲ့ ၊ ဆွေးမြည့်သော အနောင်အဖွဲ့ ၊ အနှစ်မရှိသော အနောင်အဖွဲ့ ဖြစ်ပေ၏။

၉.၂.၁၃၀။ ထို့နောင် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုး ကို ဟောကြားတော်မူ၍ ဤသို့ ဆက်လက် ဟောကြား တော်မူ၏။

၉.၂.၁၃၁။ ဥဒါယီ--- ဤငါးပါးသော ကာမဂုက်တို့သည် ရှိကုန်၏။ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်း ဟုမူ-တပ်နှစ်သက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော ရှုပါရုံ၊ သဒ္ဒါရုံ၊ ဂန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံနှင့် ဖောဋ္ဌစွာရုံ တို့တည်း။

ဉဒါယီ---ဤဝါပါးသော ကာမဂုက်တို့ကို စွဲ၍ အကြင် ကိုယ်ချစ်းသာခြင်း၊ စိတ်ချစ်းသာခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဤသို့ သဘောရှိသော ကိုယ်ချစ်းသာခြင်း စိတ်ချစ်းသာခြင်းကို ကာမသုမ--ပု၍ မစင်နှင့် တူသော သုမ--ပု၍ ပုထုစဉ်သုမ-ဟူ၍ အရိယာမဟုတ်သူတို့၏ သုမ--ဟု၍ ဆိုခု၏၊ မမှီဝဲသင့်၊ မပွားများသင့်၊ မလေ့လာသင့်၊ ထိုသုခကို ကြောက်သင့်၏-ဟူ၍ ဝါ ဟော၏။

၉.၂.၁၃၂။ ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်၍ နေ၏။ ဤသို့ သဘောရှိသော ဈာန်ရှမ်းသာသုခကို ကာမေ့ လွှတ်မြောက်နေသော သုခ-ဟူ၍၊ ဂက၊ ကိလေ နှစ်ထွေ မွေ့လျော်ရာမှ ကင်းဆိတ်သော သုခ-ဟူ၍ ငြိမ်းအေးသောသုခ-ဟူ၍ အမှန်သိမှုကို ဖြစ်စေ နိုင်သော သုခ-ဟူ၍ ဆိုရ၏၊ ဝိုဝဲသင့်၏၊ ပွားများသင့်၏ လေ့လာသင့်၏ ထိုသုမေနိုက် မကြောက်သင့်-ဟု ငါ ဟော၏။

ဥဒါယီ--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပထမဈာန် သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဥဒါယီ---ဤပထမဈာန်ကို ငြိတွယ် သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏၊ ပယ်စွန့်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏။ ထို ပထမဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်း တရားကား အဘယ် နည်း-ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ဒုတိယ ဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဤဒုတိယဈာန်တရားသည် ထိုပထမဈာန်သုခကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။ ဥဒါယီ---ဤဒုတိယဈာန်ကိုလည်း ပြိတွယ်သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏၊ ပယ်စွန့်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏။ ထိုဒုတိယဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားကား အဘယ်နည်း-ဥဒါယီ---ကြသာသနာတော်၌ရဟန်းသည်တတိယဈာန်သို့ရောက်၍ နေ၏။ ဤတတိယဈာန်သည် ထိုဒုတိယဈာန်ကို လွန် မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။ ဥဒါယီ---ဤတတိယဈာန် ကိုလည်း ပြိတွယ်သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏ ပယ်စွန့်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏ လွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏။ ထိုတတိယဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရား ကား အဘယ်နည်း-ဥဒါယီ--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် စတုတ္ထစျာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ ဤစတုတ္ထစျာန်သည် ထိုတတိယဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။ ဥဒါယီ---ဤစတုတ္တဈာန်ကိုလည်း ပြိတွယ်သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏၊ ပယ်စွန့် ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏။ ထိုစတုတ္ထဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားကား အဘယ်နည်း၊ ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် အာကာသာနဉ္စာယတန ဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဤအာကာသာနဉ္စာယတန ဈာန်သည် ထိုစတုတ္ထဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်း တရား တည်း။ ဥဒါယီ--- ဤအာကာသာ နဥ္စာယတနဈာန်ကိုလည်း ငြိတ္မယ်သင့်သော တရားမဟုတ်-ဟု ငါဟော၏၊ ပယ်စွန့် ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏ လွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏။ ထိုအာကာသာန္စဥ္မွာယတန္စစ္မာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်း တရားကား အဘယ်နည်း-ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ဤဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏ ဤဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်သည် ထိုအာကာသာနည္စာ ယတနဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။ ဥဒါယီ --- ဤဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်ကိုလည်း ပြီတွယ်သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏ ပယ်စွန့်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏ လိုခွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏။ ထိုတညာကဥ္စာ ယတနဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားကား အဘယ် နည်း-ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် အာကိဥ္စ ညာယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဤအာကိဥ္စညာ ယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဤအာကိဥ္စညာ ယတနဈာန်သို့ ထိုဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်တို့ လွန်မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။

ဉဒါယီ---ဤအာကိဉ္စညာယတနဈာန်ကိုလည်း ဇြိတွယ် သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏၊ ပယ်စွန့်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လွန်မြောက်ကြကုန်၏-ဟု ငါ ဟော၏။ ထို အာကိဉ္စညာယတနဈာန်ကိုလွန်မြောက်ကြောင်းတရားကား အဘယ်နည်း-ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဤ နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်သည် ထိုအာကိဉ္စညာယ တနဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။ ဥဒါယီ---ဤနေဝသညာနာသညာယတနဈာန်ကိုလည်း ငြိတွယ်သင့်သော တရား မဟုတ်-ဟု ငါ ဟော၏၊ ပယ်စွန့် ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လွန်မြောက်ကြကုန်-ဟု ငါ ဟော၏၊ ထိုနေဝသညာနာသညာယတနဈာန်ကို လွန်မြောက် ကြောင်းတရားကား အဘယ်နည်း- ဥဒါယီ---ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းသည် သညာ၊ ဝေဒနာတို့၏ ချုပ်ရာ နိရောဓ သမာပတ်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ ဤတရားကားထိုနေဝသညာ နာသညာယတနဈာန်ကို လွန်မြောက်ကြောင်းတရားတည်း။ ဥဒါယီ----ဤသို့လျှင် နေဝသညာနာသညာယတနဈာန် ကိုလည်း ပယ်ရမည်--ဟု ငါ ဟော၏။ ဥဒါယီ---မပယ်ရ-ဟု ငါ ဟောသော ကြီးကြီးငယ်ငယ်သော သံယောစဉ်ကို သင် မြင်သလော" ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- မမြင်ပါ" ဟု လျှောက်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။ အရှင် ဥဒါယီသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်ခြိုက် ဝမ်းမြောက်စွာ သာဓုအနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုလေ၏။



၉.၂.၁၃၃။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် စာတုမရွာ သျှစ်သျှားတော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ အရှင် သာရီပုတြာ၊ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်အမှုူးရှိကုန်သော ရဟန်းငါးရာတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် စာတုမ ရွာသို့ ရောက်လာကြကုန်၏၊ ထိုစည်သည်ရဟန်းတို့သည် ကျောင်းစနရဟန်းတို့နှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ စကား ပြောကြားကြသော အခါ၊ ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ကို ခင်း ကြသော အခါ၊ သဝိတ်သက်န်းတို့ကို သိုဒိုးသိမ်းထည်းကြ သော အခါတို့၌ ကျယ်လောင်သောအသံ၊ ဆူညံသော အသံ တို့သည် ဖြစ်ကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်အာနန္ဓာကို မေးတော် မူ၏။ "အာနန္ဓာ---ငါးစိမ်းသည်များ ငါးရောင်းရာ၌ကဲ့သို့ ဤ ကျယ်လောင်သော အသံ၊ ဆူညံသော အသံတို့ကား ဘာသံ တို့နည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---အရှင်သာရိပုတြာ၊ အရှင်မောင္ဂလာန် အမူးရှိကုန်သော ရဟန်းငါးရာတို့၏ အသံတို့ ဖြစ်ကြပါ ကုန်၏"

"အာနန္ဒာ--- ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ငါ့စကားဖြင့် မြတ်စွာဘုရား

သည် အရှင်ဘုရားတို့ကို ခေါ် တော်မူ၏'ဟု ထိုရဟန်းတို့ကို ခေါ် ချေလော့"

"မြတ်စွာဘုရား---ကောင်းပါပြီ"

အရှင်အာနန္ဒာသည် ထိုရဟန်းတို့ကို သွားခေါ် တော်မူ၏။

ထိုရဟန်းတို့ ရောက်လာကြသော အခါ- မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုရဟန်းတို့ကို "ရဟန်းတို့---သင်တို့သည် အဘယ့် ကြောင့် တံငါသည်များ ငါးရောင်းရာ၌ကဲ့သို့ ကျယ်လောင် သော အသံ၊ ဆူညံသောအသံကို ပြကြကုန်သနည်း၊ ရဟန်း တို့--- သွားကြကုန်၊ သင်တို့ကို ငါဘုရား နှင်ထုတ်တော်မူ၏၊ သင်တို့သည် ငါ၏ထံ၌ မနေသင့် "ဟု မိန့်တော်မှ၏၊

"မြတ်စွာဘုရား---ကောင်းပါပြီ"ဟု ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား ပြန်ကြားလျှောက်ထားကြ၍ ထွက်သွား ကြလေကုန်၏။

၉.၂.၁၃၄။ ထိုအခါ စာတုမရွာ၌ နေကြကုန်သော သာကီဝင်မင်းတို့သည် မင်းကွန်း၌ ပြုဗွယ်ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် စည်းဝေးကြကုန်၏။ စာတုမရွာ၌ နေကြကုန်သော သာကီဝင် မင်းတို့သည် အဝေးမှ ကြွလာကုန်သော ထိုရဟန်းတို့ကို မြင်ကြကုန်၏၊ မြင်ကြ၍ ထိုရဟန်းတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်ကြ ပြီးလျှင် မေးလျှောက်ကြကုန်၏- "အရှင်ဘုရားတို့---ယခု အဘယ်အရပ်သို့ ကြတော်မှုကုန်မည်နည်း"

"ဒါယကာတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းအပေါင်းကို နှင်ထုတ်တော်မှု၏"

"အရှင်ဘုရားတို့--- ထိုသို့ဖြစ်ပါမူ တစ်ကောမျှ ထိုင်းငံ့နေ တော်မူကြပါဘုရား၊ တပည့်တော်တို့သည် ဖြတ်စွာဘုရား ကို ကျေနဝ်စေခြင်းငှာစွမ်းနိုင်ကောင်းစွမ်းနိုင်ကြပါလိမ့်မည်"

"ဒါယကာတို့---ကောင်းပြီ"

ထိုအခါ စာတုမရွာသား သာကီဝင်မင်းတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားရှိတော်မူရာသို့ချဉ်းကပ်ကြ၍ရှိသေစွာရှိခိုးကြပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေကြကုန်၏၊ ထိုင်နေကြပြီးသော် စာတူမရွာသား သာကီဝင်မင်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ လျှောက်ကြကုန်၏- "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား သည် ရဟန်းသံဃာ၏ ပြန်လာခြင်းကို လိုလားတော်မူပါ။ မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းအပေါင်းကို ဆုံးမတော်မူပါ။ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ရှေး အခါက ရဟန်းအပေါင်းကို ရီးမြှောက်တော်မူသကဲ့သို့ ယခုအခါ၌လည်း ချီးမြှောက်တော်မူပါ၊ မြတ်စွာဘုရား---ဥပမာအားဖြင့် နုနယ်သော မျိုးသစ်ပင်တို့သည် ရေကို မရ ကုန်သည်ရှိသော် ပြောင်းလွဲခြင်း (ညိုးခြောက်ခြင်း) ဖြစ်နိုင် သကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရား---ဤအတူပင်လျှင် ဤရဟန်း အပေါင်း၌ ရဟန်းပြု၍ မကြာသေးကုန်သော ယခုမှ ဤ သာသနာတော်သို့ ရောက်လာကြကုန်သော ရဟန်းသစ် ကလေးတို့သည် ရှိပါကုန်၏၊ ထိုရဟန်းသစ်ကလေးတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို မဖူးမြင်ကြရကုန်သည်ရှိသော် စိတ်ပြောင်း လွဲခြင်း(စိတ်မကောင်းခြင်း)ဖြစ်နိုင်ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဥပမာတစ်နည်းအားဖြင့် နနယ်သော နို့စို့နွားငယ်သည် အမိကို မမြင်ရသည်ရှိသော် စိတ်ပြောင်းလွှဲခြင်း ဖြစ်သကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရား--- ဤအတူပင်လျှင် ဤရဟန်းအပေါင်း၌ ရဟန်းပြု၍ မကြာသေးသော ယခုမှ ဤသာသနာတော်သို့ ရောက်လာကြကုန်သော ရဟန်းသစ်ကလေးတို့သည် ရှိပါ ကုန်၏၊ ထိုရဟန်းသစ်ကလေးတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို မဖူးမြင်ကြရကုန်သည်ရှိသော် စိတ်ပြောင်းလွဲခြင်း (စိတ် မကောင်းခြင်း) ဖြစ်နိုင်ပါ၏" ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

၉.၂.၁၃၅။ ထိုအခါ သဟမွတိငြဟွာသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏စိတ်အကြံကိုသိ၍ငြဟူးပြည်မှဆင်းသက်လာကာ မြတ်စွာဘုရား၏ ရှေ့တော်မှောက်၌ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်လာ၏။ ထိုအခါ သဟမွတ်ငြဟွာသည် လက်ဝဲတစ်ဇက် ပန်းထက်၌ ကိုယ်ဝတ်စံပယ်တင်သည်ကို ပြု၍ မြတ်စွာဘုရား ရှိတော် မူရာ အရပ်သို့ လက်အုပ်ကို ညွှတ်စေ၍ မြတ်စွာဘုရားအား စာတုမရွာ၌ နေကြကုန်သော သာကီဝင်မင်းတို့ လျှောက် ထားသည့် အတိုင်းပင် လျှောက်ထား၏။

၉.၂.၁၃၆။ စာတုရောသား သာကီဝင်မင်းသားတို့နှင့် သဟမ္မတိဒြဟွာတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို မျိုးသစ်ပင်ငယ် ဥပမာ၊ နွားငယ်ဥပမာတို့ဖြင့် ကြည်လင်စေခြင်းမှာ စွမ်းနိုင်ကြ လဟုန်၏။ ထိုအခါ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မေထရိသည် ရဟန်းတို့ကို "ငှါရှင်တို့--- ထကြကုန်လော့၊ သဓိတ်သက်နား ကို ယူကြကုန်လော့၊ မြတ်စွာဘုရားကို စာတုမရွာသား သာကီဝင်မင်းသားတို့နှင့် သဟမ္မတိဒြဟွာတို့သည် မျိုး သစ်ပင်ငယ်ဥပမာ၊ နွားငယ်ဥပမာတိုဖြင့် ကြည်လင်စေကြ ကုန်ပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား--- ကောင်းပါမြီ" ဟု ထိုရဟန်းတို့သည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်အား ပြန်ကြားလျှောက်ထားကြ ကုန့်၍ နေရာမှ ထကြပြီးလျှင် သဝိတ်သက်န်းကို ယူကြကာ မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာ အရပ်သို့ ချဉ်းကပ်ကြကုန့်၍ ရှိသေစွာ ရှိစိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကြကုန်၏ သင့် လျော်ရာ၌ ထိုင်နေသော အရှင်သာရိပုတြာကို မြတ်စွာ ဘုရားသည်"ဘာရီပုတြာ--- မောန်းအပေါင်းကို ငါနှင်ထုတ် စဉ်က သင့်မှာ အဘယ်သို့သော စိတ်အကြံ ဖြစ်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- တယည့်တော်မှာ 'မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းအပေါင်းကို နှင်ထုတ်တော်မူပြီ၊ ယခုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာ နေခြင်းကို အားထုတ်တော်မူလျက် ကြောင့်ကြခဲ့ နေတော်မူလိမ့်မည်၊ ယခုအခါ ငါတို့သည်လည်း မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာ နေထိုင်မူကို အားထုတ်ကုန်လျက် ကြောင့်ကြခဲ့ နေကြကုန် တော့အံ့'ဟု ဤသို့ အကြံ ဖြစ်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ "သာရိ ပုတြာ--- သင် ဆိုင်းငုံဦးလော့၊ သာရိပုတြာ---မျက်မှောက် ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာနေခြင်းကို သင် ဆိုင်းငုံဦးလော့"ဟု မိန့် တော်မူ၏။

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် ကို "မောဂ္ဂလာန်--- ရဟန်းအပေါင်းကို ငါ နှင်ထုတ်စဉ်က သင့်မှာ အဘယ်သို့သော စိတ်အကြံ ဖြစ်သနည်း"ဟု မေး တော်မူ၏။ "မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်မှာ 'မြတ်စွာ ဘုရားသည် ရဟန်းအပေါင်းကို နှင်ထုတ်တော်မူပြီး ယခုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာနေတော် မူထိုးတို အားထုတ်လျက် ကြောင့်ကြမဲ့ နေတော်မူလိမ့်ပည်၊ ယခုအခါ ငါနှင့် အရှင်သာရိပုတြာတို့သည် ရဟန်းအပေါင်း

# 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ကို ဦးဆောင်ကြကုန်တော့အံ့'ဟု ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်ပါ၏'ဟု လျှောက်၏။

"မောဂ္ဂလာန်--- ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ မောဂ္ဂလာန် ---ငါဘုရားနှင့် သင်တို့နှစ်ပါးရဟန်းအပေါင်းကိုဦးဆောင်ကြ ကုန်အံ့" ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၉.၂.၁၃၅။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့ကို မိန့်တော်မူ၏- "ရဟန်းတို့--- ရေထဲသို့ သက်ဆင်းသော သူသည် ဤဘေးလေးပါးတို့ကို ရင်ဆိုင်ရနိုင်၏ အဘယ် လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ- လှိုင်းတံပုံးဘေး၊ မိကျောင်းဘေး၊ ဝဲဘေးနှင့် ငါးမန်းဘေးတို့တည်း။ ရဟန်းတို့---ရေထဲသို့ သက်ဆင်းသောသူသည် ဤဘေးလေးပါးတို့ကို ရင်ဆိုင် ရနိုင်၏။ ရဟန်းတို့---ဤအတူပင်လျှင် ဤသာသနာတော်၌ ရဟုန်းပြုလာသော အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤဘေးလေးပါးတို့နည်း လေးပါးတို့ကို ရင်ဆိုင်ရနိုင်၏။ အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ- လှိုင်းတံပိုးဘေး၊ မိကျောင်းဘေး၊ ဝဲဘေးနှင့် ငါးမန်း ဘေးတို့တည်း။

၉.၂.၁၃၈။ ရဟန်းတို့--- 'လှိုင်းတံပိုးဘေး'-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌အချို့သော အမျိုးကောင်းသားသည် 'ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ သေ ခြင်း၊ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲ ခြင်းနှင့် ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့၌ နှစ်မြုပ်နေရ၏၊ ဒုက္ခတွင်း၌ နစ်မြှုပ်နေရ၏၊ ဒုက္ခအနိပ်စက်ခံနေရ၏၊ ဤဆင်းရဲတုံး သက်သက်ကို ဆုံးအောင် ပြုနိုင်မှုသည် ထင်ကောင်းတန် ရာ၏'ဟု ကြံ၍ သဒ္ဓါတရားဖြင့် ရဟန်းပြု၏။ ထိုသို့ ရဟန်း ပြုသော ထိုရဟန်းကို သီတင်းသုံးဖော်တို့သည် 'သင်သည် ရှေ့သို့ ဤသို့ တက်ရမည်၊ သင်သည် နောက်သို့ ဤသို့ ဆုတ်ရမည်၊ သင်သည် ဤသို့ တူရုကြည့်ရမည်၊ သင်သည် ဤသို့ တစောင်းကြည့်ရမည်၊ သင်သည် ဤသို့ ကွေးရမည်၊ သင်သည် ဤသို့ ဆန့်ရမည်၊ သင်သည် ဤသို့ ဒကဋ်၊ သပိတ်၊ သင်္ကန်းကို ဆောင်ရမည်'ဟု သွန်သင် ဆုံးမကြ ကုန်၏။ ထိုရဟန်းမှာ 'ရေးလူဖြစ်စဉ်အခါက ငါတို့သည် သူတစ်ပါးတို့ကို သွန်သင်ဆုံးမကြကုန်၏၊ ငါတို့၏ သား လောက်၊ မြေးလောက်သာ ရှိကြကုန်သော ဤရဟန်းတို့ သည်ကား ငါတို့ကို သွန်သင်ဆုံးမထိုက်သည်'ဟု မှတ်ထင် နေကြကုန်၏'ဟု ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်၏။ ထိုရဟန်းသည် ရဟန်းသိက္ခာကို စွန့်ပယ်၍ လူထွက်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤ ရဟန်းကို လှိုင်းတံပိုးဘေးကို ကြောက်သည် ဖြစ်၍ ရဟန်း သိက္မွာကို စွန့်ပယ်၍ လူထွက်သော ပုဝ္ဗိုလ်-ဟု ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့--- "လှိုင်းတံပိုးဘေး"-ဟူသော အမည်သည် ပြင်း ထန်သော အမျက်ဒေါသ၏ အမည်တည်း။

၉.၂.၁၃၉။ ရဟန်းတို့---"မိကျောင်းဘေး"-ဟူသည် အဘယ်နည်း- ရဟန်းတို့---အချို့သော အမျိုးကောင်းသား သည် သဒ္ဒါတရားဖြင့်ပင် ရဟန်းပြု၏။ ထိုသို့ ရဟန်းပြုသော ထိုရဟန်းကို သီတင်းသုံးဖော်တို့သည် 'ဤအစာကို သင် ခဲရ၊ စားရမည်၊ ဤအစာကို သင် မခဲ့ရ၊ မစားရ၊ ဤအစာကို သင် သုံးထောင်ရမည်၊ ဤအစာကို သင် မသုံးထောင်ရ၊ ဤလျက်ဖွယ်ကို သင် လျက်ရမည်၊ ဤလျက်ဖွယ်ကို သင် မလျက်ရ၊ ဤသောက်ဗွယ်ကို သင် သောက်ရမည်၊ ဤ သောက်ဖွယ်ကို သင် မသောက်ရ၊ အပ်စပ်သော ခဲဖွယ်ကို သင် ခဲရ၊ စားရမည်၊ မအပ်စပ်သော ခဲဗ္ဗယ်ကို သင် မခဲရ၊ မစားရ၊ အပ်စပ်သော သုံးဆောင်ဖွယ်တို့ကို သင် သုံးဆောင် ရမည်၊ မအပ်စပ်သော သုံးဆောင်ဗွယ်တို့ကို သင် မသုံး ဆောင်ရ၊ အပ်စပ်သော လျက်ဗွယ်ကို သင် လျက်ရမည်၊ မအပ်စပ်သော လျက်ဖွယ်ကို သင် မလျက်ရ၊ အပ်စပ်သော သောက်ဖွယ်ကို သင် သောက်ရမည်၊ မအပ်စပ်သော သောက်ဗွယ်ကို သင် မသောက်ရ၊ နံနက်ကာလ၌ သင် ခဲရ၊ စားရမည်၊ နေလွှဲကာလ၌ သင် မခဲ့ရ၊ မစားရ၊ နံနက်ကာလ၌ သင် သုံးဆောင်ရမည်၊ နေလွဲကာလ၌ သင် မသုံးဆောင်ရ၊ နံနက်ကာလ၌ သင် လျက်ရမည်၊ နေလွှဲကာလ၌ သင် မလျက်ရ၊ နံနက်ကာလ၌ သင် သောက်ရမည်၊ နေလွှဲကာလ၌ သင် မသောက်ရ'ဟူ၍ သွန်သင်ဆုံးမကြကုန်၏။

ထိုရဟန်းမှာ 'ရှေးလူဖြစ်စဉ်အခါက ငါတို့သည် အလိုရှိ ရာကို ခဲရ၊ စားရကုန်၏၊ အလိုမရှိရာကို မခဲရ၊ မစားရကုန်၊ အလိုရှိရာကို သုံးဆောင်ရကုန်၏၊ အလိုမရှိရာကို မသုံး ဆောင်ရကုန်၊ အလိုရှိရာကို လျက်ရကုန်အ်။ အလိုမရှိရာကို မလျက်ရကုန်၊ အလိုရှိရာကို သောက်ရကုန်၏၊ အလိုမရှိ ရာကို မသောက်ရကုန်၊ အပ်စပ်သည်ကိုလည်း ခဲရ၊ စားရ ကုန်၏၊ မအပ်စပ်သည်ကိုလည်း ခဲ့ရ၊ စားရကုန်၏၊ အပ်စပ် သည်ကိုလည်း သုံးထောင်ရကုန်၏ မအပ်စပ်သည်ကိုလည်း သုံးထောင်ရကုန်၏ အပ်စပ်သည်ကိုလည်း လျက်ရကုန်၏။ မအပ်စပ်သည်ကိုလည်း လျက်ရကုန်၏၊ အပ်စပ်သည်ကို လည်း သောက်ရကုန်၏ မအပ်စပ်သည်ကိုလည်း သောက် ရကုန်၏။ နံနက်ကာလ၌လည်း ခဲရ၊ စားရကုန်၏၊ နေလွှဲ ကာလ၌လည်း ခဲရ၊ စားရကုန်၏၊ နံနက်ကာလ၌လည်း သုံးထောင်ရကုန်၏၊ နေလွှဲကာလ၌လည်း သုံးထောင်ရ ကုန်၏ နံနက်ကာလ၌လည်း လျက်ရကုန်၏၊ နေလွှဲကာလ ၌လည်း လျက်ရကုန်၏၊ နံနက်ကာလ၌လည်း သောက်ရ ကုန်၏ နေလွှဲကာလ၌လည်း သောက်ရကုန်၏၊ သဒ္ဓါတရား ရှိကြသော သူကြွယ်တို့သည် နေ့အခါ နေလွဲအခါ၌ မွန်မြတ် လှစွာသော ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကိုလည်း ငါတို့အား ပေးလှူကြ ကုန်၏၊ ထိုခဲဖွယ်ဘောစဉ်၌လည်း ဤရဟန်းတို့သည် နုတ်ဝိတ်မှုကို (စားပေါက်ဝိတ်မှုကို) ပြုကြလေယောင် တကား'ဟု ဤသို့ အကြံဖြစ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် သိက္ခာကို စွန့်လွှတ်၍ လူထွက်၏ ရဟန်းတို့---ဤရဟန်းကို မိကျောင်း ဘေးကို ကြောက်သဖြင့် ရဟန်းသိက္ခာကို စွန့်လွှတ်၍ လူထွက်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ထိုရ၏၊ ရဟန်းတို့----"မိကျောင်း ဘေး"ဟူသော အမည်သည် ဝမ်းရေးကို ကြောင့်ကြစိုက် ခြင်း၏ အမည်တည်။

၉.၂.၁၄ဂ။ ရဟန်းတို့---"ဝဲဘေး"-ဟူသည် အဘယ် နည်း-ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော အမျိုး ကောင်းသားသည် သဒ္ဒါတရားဖြင့်ပင် ရဟန်းပြု၏။ ထိုသူ သည် ဤသို့ ရဟန်းပြုပြီးသော် နံနက်အခါ၌ သက်န်းကို ပြင်ဝတ်၍ သဝိတ်သက်န်းကို ယူ၍ ကိုယ်နှင့် နုတ်ကို မစောင့် စည်းဘဲသာလျှင် သတိမထားဘဲ အျနေတြို့ကို မစောင့်စည်း ဘဲ မြို့၊ ရွာထဲသို့ ဆွမ်းစံဝင်၏။ ထိုရဟန်းသည် မြို့၊ ရွာထဲ၌ ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို ပြည့်စုံကုံလုံလျက် စံစားနေသော သူကြွယ်ကို ဖြစ်စေ။ သူကြွယ်၏သားကို ဖြစ်စေ မြင်လေ၏။

ထိုရဟန်းမှာ 'ငါတို့သည် ရှေးလူဖြစ်စဉ်အခါက ငါးပါး သော ကာမဂုက်တို့ကို ပြည့်စုံကုံလုံလျက် စံစားခဲ့ဖူးကုန်၏ ငါ၏အိမ်၌ စည်းစိမ်ချမ်းသာတို့သည် ရှိကုန်သည်သာတည်း၊ စည်းစိမ်ချမ်းသာတို့ကို စံစားခြင်းငှာလည်းကောင်း၊ ကောင်း မှု ကုသိုလ်တို့ကို ပြုခြင်းငှာလည်းကောင်း ဖြစ်နိုင်သည်သာ တည်း'ဟု အကြံဖြစ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် သိက္ခာကို စွန့်လွှတ် ၍ လူထွက်၏။ ရဟန်းတို့---ဤရဟန်းကို ဝဲဘေးကို ကြောက်သဖြင့် ရဟန်းသိက္ခာကို စွန့်လွှတ်၍ လူထွက်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့--- "ဝဲဘေး"- ဟူသော အမည်သည် ကာမဂုက်ငါးပါးတို့၏ အမည်တည်း။

၉.၂.၁၄၁။ ရဟန်းတို့---"ငါးမန်းဘေး"ဟူသည် အဘယ် နည်း-ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော အမျိုး ကောင်းသားသည် သဒ္ဓါတရားဖြင့်ပင် ရဟန်းပြု၏၊ ထို အမျိုးကောင်းသားသည် ဤသို့ ရဟန်းပြုပြီးသော် နံနက် အခါ၌ သင်္ကန်းကို ပြင်ဝတ်၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူ၍ ကိုယ်နှင့် နှတ်ကို မစောင့်စည်းဘဲသာလျှင် သတိမထားဘဲ က္ကန္ကြေတို့ကို မစောင့်စည်းဘဲ မြို့၊ ရွာထဲသို့ ဆွမ်းခံဝင်၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုမြို့၊ ရွာထဲ၌ သေသေသပ်သပ် ကျစ်ကျစ် လျစ်လျစ် ဝတ်ရုံမထားသော မာတုဂါမကို မြင်လေ၏၊ သေသေသပ်သပ် ကျစ်ကျစ်လျစ်လျစ် ဝတ်ရုံမထားသော မာတုဂါမကို မြင်သော် ထိုရဟန်း၏ စိတ်ကို ရာဂသည် ဗျက် ဆီး၏၊ ထိုရဟန်းသည် ရာဂအဖျက်ဆီးခံရသော စိတ်ကြောင့် ရဟန်းသိက္ခာကို စွန့်လွှတ်၍ လူထွက်၏။ ရဟန်းတို့---ဤ ရဟန်းကို ငါးမန်းဘေးကို ကြောက်သဖြင့် ရဟန်းသိကွာကို စွန့်လွှတ်၍ လူထွက်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟု ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့---"ငါးမန်းဘေး"ဟူသော အမည်သည် မာတုဂါမ၏ အမည် တည်း။ ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုသော အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤဘေးလေးပါးတို့ကို ရင်ဆိုင်ရ နိုင်၏"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟော တော်မူ၏။ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို နှစ်ခြိုက်ဝမ်းမြောက်ကြလေကုန်၏။

## ଚ

# နဋ္ဌကပါနသုတိ

၉.၂.၁၄၂။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောသလ တိုင်း နင္လကပါနရွာ ပေါက်တော၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်အနရုဒ္ဖါ အရှင်တဒ္ဖိယ၊ အရှင်ကိမိလ၊ အရှင် ဘဝ၊ အရှင်ကောက္ကည၊ အရှင်ရေဝတ၊ အရှင်အာနန္ဒာ ဤသို့ အလွန် ထင်ရှားကုန်သော၊ များစွာကုန်သော အမျိုး ကောင်းသားတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ရည်စူး၍ သချွဲ တရားဖြင့် ရဟန်းပြုလာကြကုန်၏၊ ထိုမတစ်ပါး အလွန် ထင်ရှားကုန်သော အမြားအမျိုးကောင်းသားတို့သည်လည်း ရဟန်းပြုလာကြကုန်၏၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းအပေါင်းမြိရံလျက် လွင်တီးခေါင်၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအမျိုးကောင်း သားတို့ကို အစွဲပြု၍ "ရဟန်းတို့---အကြင်အမျိုးကောင်း သားတို့သည် ငှဲကို ရည်စူး၍ သဒျံ တရားဖြင့် ရဟန်းပြု လာကြကုန်၏။ အသို့နည်း၊ ထိုဟေန်းတို့သည် ဤမြတ်သော အကျင့်၌ မွေ့လျော်ကြကုန်၏လော"ဟု ရဟန်းတို့ကို မေးတော်မူ၏။

ဤသို့ မေးတော်မူသော် ထိုရဟန်းတို့သည် ဆိတ်ဆိတ် နေကြကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုကဲ့သို့ သုံးကြိမ်တိုင် အောင် မေးသော်လည်း ထိုရဟန်းတို့သည် ဆိတ်ဆိတ်ပင် နေကြကုန်၏။ ၉.၂.၁၄၃၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ "ငါသည် ထို အမျိုးကောင်းသားတို့ကိုတိုက်ရိုက်မေးရလျှင်ကောင်းမည်" ဟု အကြံ ဖြစ်တော်မူ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် "အနုရရွိတို့--- အသို့နည်း၊ သင်တို့သည် မြတ်သော အကျင့် ၌ မွေ့လျော်ကြကုန်၏လော"ဟု အရှင်အနုရရွိကို မေးတော် မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်တို့သည် မြတ်သော အကျင့်၌ တကယ်ကို မွေ့လျော်ကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက် ၏။ "အနုရုဒ္ဓါတို့--- ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ အနုရုဒ္ဓါတို့---သဒ္ဓါတရားဖြင့် ရဟန်းပြုလာကြကုန်သော၊ အမျိုးကောင်း သားဖြစ်သော သင်တို့အား မြတ်သော အကျင့်၌ မွေ့ လျော် မြင်းသည် သင့်မြတ်လှ၏၊ အနုရုဒ္ဓါတို့---သင်တို့သည် ကောင်းမြတ်သော ပထမအရွယ်နှင့် ပြည့်စုံကုန်လျက် ညေး နက်သော ဆံပင်ရှိကုန်သည် ဖြစ်၍ ကာမဂုက်တို့တို သုံးဆောင်ခံစားနိုင်ကုန်၏။ အနုရုဒ္ဓါတို့---ထိုသို့ ဖြစ်ကုန် လျက် သင်တို့သည် လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းပြုလာ

အနုရုဒ္ဓါတို့---သင်တို့သည် မင်း နှိပ်စက်ခံရ၍ ရဟန်း ပြုကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ ခိုးသူနှိပ်စက်ခံရ၍ ရဟန်းပြုလာ ကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ ကြွေးမြီ နိုင်စကိခံရ၍ ရဟန်းပြုလာ ကြသည် မဟုတ် ကုန်၊ ဘေးရန် နိုင်စကိခံရ၍ ရဟန်းပြု လာကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ အသက်မွေးမှု ကြင်တည်း၍ ရဟန်းပြုလာကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ စင်စစ်အားဖြင့် 'ဝါသည် ပဋိသနေ့နေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ သေခြင်း၊ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းခြင်းနှင့် ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်း တို့၌ နှစ်မြုပ်နေရ၏၊ ဒုက္ခတွင်း၌ နှစ်မြုပ်နေရ၏၊ ဒုက္ခ အနိုင်စကိခံနေရ၏၊ ဤဆင်းရဲတုံးသက်သက်ကို ဆုံးအောင် ပြုနိုင်မှုသည်လည်း ထင်ကောင်းတန်ရာ၏ဟု သဒ္ဓါတရား မြင့် ရဟန်းပြုလာကြသည် မဟုတ်ကုန်လော"

#### "မြတ်စွာဘုရား---မှန်ပါသည်ဘုရား"

"အနရဒ္ဒါတို့--- ဤသို့ ရဟန်းပြုလာသော အမျိုးကောင်း သားသည် အဘယ်အမှုကို ပြုသင့်သနည်း။ အနရဒ္ဓါတို့---ကာမဂုက်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ် တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ ပီတိ၊ သခကိုလည်း ကောင်း၊ ထို့ထက် သာလွန် မွန်မြတ်သော တစ်ပါးသော ချမ်းသာကိုလည်းကောင်း ရအောင် ကြိုးစားသင့်၏။ အကယ် ၍ မရငြားအံ့။ အဘိဇ္ဈာသည်လည်း ထိုသူ၏ စိတ်ကို လွှမ်း မိုး၍ တည်၏ ဗျာပါဒသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏ ထိနမိဒ္ဓသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏၊ ဥဒ္ဓစ္ဓ ကုတ္ထုစ္စသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏ ဝိစိကိစ္ဆာ သည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏ မမွေ့လျော်ခြင်း သည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏၊ ပျင်းရှိခြင်းသည် လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တည်၏၊ အနုရှဒ္ဓါတို့--- တစ်စုံ တစ်ယောက်သောသူ၏ စိတ်ကို ထိုအဘိရွာ-စသည်တို့ လွှမ်းမိုး၍ တည်အံ့။ ထိုအဘိရွာ-စသည်တို့ အလွှမ်းမိုးစံရ သော သူသည် ကာမဂုက်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ ဝီတိ၊ သုခကိုလည်းကောင်း ထို့ထက်သာလွန် မွန်မြတ်သော တစ်ပါးသော ချမ်းသာကိုလည်းကောင်း တစ်ဖန် မရနိုင်။

အနရှဒ္ပါတို့---ကာမဂုက်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ ဝီတိ၊ သုခကိုလည်းကောင်း ထို့ထက် သာလွန်မွန်မြတ်သော တစ်ပါးသော ချမ်းသာကိုလည်းကောင်း ရအောင် ကြုံးစား သင့်၏။ အကယ်၍ ရြငှားခဲ့။ အဘိဇ္ဈာသည်လည်း ထိုသူ၏ စိတ်ကို လွှမ်းခိုး၍ မေတည်နိုင်၊ ဗျာပါဒသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းခိုး၍ မေတည်နိုင်၊ တိနဓိဒ္ဓသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းခိုး၍ မတည်နိုင်၊ ဥခ္ခစ္ဓကုတ္တုစ္စသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ မတည်နိုင်၊ ဥခုစ္ဓကုတ္တုစ္စသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ မတည် နိုင်၊ ဖမွေ့ လျော်ခြင်းသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တေည် နိုင်၊ ဖျင်းမိုခြင်းသည်လည်း စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ တေည်နိုင်။ ထို ထိုအဘိရွာ-စသည်တို့ အလွှမ်းမိုးမစ်ရသော သူသည် ကာမဂုက်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ အကုသိုလ် တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်သည် ဖြစ်၍ စိတ်၊ သုစကိုလည်း ကောင်း၊ ထို့ထက် သာလွန်မွန်မြတ်သော တစ်ပါးသော ရှမ်းသာကိုလည်းကောင်း တစ်စန် ရနိုင်၏။

၉.၂.၁၄၄။ အနရုခွါတို့--- ငြုအပေါ်၌ သင်တို့ အဘယ် ကဲ့သို့ မှတ်ထင်သနည်း။ 'အာသဝေါတရားတို့ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် မပယ်ရသေး။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှို့ကို ဆင်ခြင်၍ မိုဝဲ၏ အရှို့ကို ဆင်ခြင်၍ သည်းခံ၏ အရှို့ကို ဆင်ခြင်၍ ကြဉ်ရောင်၏၊ အရျို့ကို ဆင်ခြင်၍ ပယ်ဖျောက်၏'ဟု ထင်ကြသလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားအပေါ်၌ တပည့်တော်တို့ ထိုသို့ မထင်ကြပါ။

မြတ်စွာဘုရား--- `အာသဝေါတရားတို့ကို မြတ်စွာဘုရား သည် ပယ်ပြီး ဖြစ်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှို့ကို ဆင်ခြင်၍ မိုဝဲ၏ အချို့ကို ဆင်ခြင်၍ သည်းခံ၏ အရှို့ကို ဆင်ခြင်၍ ကြဉ်ရောင်၏၊ အချို့ကို ဆင်ခြင်၍ ပယ်မျောက်၏'ဟု မြတ်စွာဘုရားအပေါ်၌ တပည့်တော်တို့ ထင်ပါကုန်၏"

"အနုရုဒ္ဓါတို့--- ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ အနုရုဒ္ဓါတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် အာသဝေါတရားတို့ကို ပယ်ပြီးကုန်ပြီး အမြစ်မြတ်ပြီးကုန်ပြီး ထန်းပင်ငှတ်ကဲ့သို့ ပြုပြီးကုန်ပြီး တစ်ဇန် မြေစ်အောင် ပြုပြီးကုန်ပြီး အာသဝေါတို့သည် နောင်တစ်ဇန် ဖြစ်ပေါ်ခြင်းသဘာ မရှိတော့ရေ။ အနုရုဒ္ဓါ စုံ--- ဥပမာအားဖြင့် လည်ဆစ်ပြတ်ပြီးသော ထန်းပင်သည် တစ်ဇန် မရှင်နိုင်း မစည်ပင်နိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင်လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် အာသဝေါတရားတို့ကို ပယ်ပြီးကုန်ပြီး အမြစ်ဖြတ်ပြီးကုန်ပြီး ထန်းပင်ငှတ်ကဲ့သို့ ပြုပြီးကုန်ပြီး တစ်ဇန် မဖြစ်အောင် ပြုပြီးကုန်ပြီး အာသဝေါတို့သည် နောင်တစ်ဇန် ဖြစ်ပေါ်ခြင်းသဘောမရှိတော့ရေ။ ထိုကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် အချို့ကို ဆင်ခြင်၍ မိုဝဲ၏ အချို့ကို ဆင်ခြင်၍ သည်းစံ၏ အချို့ကို ဆင်ခြင်၍ ရာဝင်ကြဉ်၏ အရျို့ကို ဆင်ခြင်၍ သယ်ပေရာက်၏။

အနုရှဒ္ဒါတို့--- သင်တို့ စဉ်းစားကြကုန်လော့၊ အဘယ် သို့သောအကျိုးထူးကိုကောင်းစွာဖြင်၍မြတ်စွာဘုရားသည် ကွယ်လွန်ကုန်ပြီးသော၊ သေဆုံးကုန်ပြီးသော တပည့် သာဝကတို့ကို ဤမည်သော သူသည် ဤမည်သော ဘဝ၌

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ဖြစ်၏ ဤမည်သော သူသည် ဤမည်သော ဘဝ၌ ဖြစ်၏-ဟု ဟောကြားဘိသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်တို့မှာ တရားမွေဟူသမျှ တို့သည် မြတ်စွာဘုရားလျှင် အရင်းမူလ ရှိကြပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရားလျှင်ရေရ ဆောင်ရှိကြပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား---လျှင် လိလျောင်းရာ ရှိကြပါကုန်၏ မြတ်စွာဘုရား----တောင်းပန်ပါ၏ မြတ်စွာဘုရားသာ ဟောကြားတော်မူပါ။ မြတ်စွာဘုရား၏ ထိတော်မှ ကြားနာကြရ၍ ရဟန်းတို့သည် ဆောင်ထားကြပါကုန်လိမ့်မည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ကုန်၏

"အနရုခွါတို့--- မြတ်စွာဘုရားသည် လူအများ အုံဩစေ မြင်းငှာလည်းကောင်း၊ လူအများ ချီးမွစ်းစေခြင်းငှာလည်း ကောင်း၊ လာဘိပူဖေတ်သကာ အကျော်အစော-ဟူသော အကျိုးငှာလည်းကောင်း၊ 'လူအပေါင်းသည် ဤသို့ ငါ့ကို သိစေသတည်း'ဟု ရည်ရွယ်တော်မူ၍လည်းကောင်း ကွယ် လွန်ကုန်ပြီးသော၊ သေဆုံးကုန်ပြီးသော တပည့်သာဝက တို့ကို 'ဤမည်သောသူသည် ဤမည်သောဘဝ၌ မြစ်၏'ဟု ဟောကြားတော်မူသည် မော့တ်။ အနရုခွါတို့---သဒ္ဓါတရား ရှိကုန်သော အမျိုးကောင်းသားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုအမျိုး ကောင်းသားတို့သည် ထိုတရားကို ကြားနာကြရကုန်သည် ရှိသော် ထိုကွယ်လွန်သောသူ၏ သမ္ခါ--ဝသည်တိုသို့သော သခွါ---စသည် ဖြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ စိတ်ကို ညွှတ်တောန်၏၊ အနုရုခွါတို့----ထိုအမျိူးကောင်းသားတို့၏ ထိုစိတ်ညွှတ်စေ မူသည် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းတျိုး ရုမ်းသာအလိုငှာ ဖြစ်၏

၉.၂.၁၄၅။ အနရုဒ္ဓါတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် 'ဤညေသော ရဟန်းသည် ကွယ်လွန်၏ ထိုရဟန်း သည် အရဟစ္တာဗိုလ်၌ တည်၏'ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားထားသည်ကို ကြားသိ၏ ထိုကြားသိသော ရဟန်း သည် ထိုကွယ်လွန်သော အရှင်သည် ဤသို့ သိလ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ တရားအကျင့် ရှိ၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ ဤသို့ တရားအကျင့် ရှိ၏-ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ ဤသို့ ပညာရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ နေလေ့ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ ကိလေသာမှ လွတ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း ကိုယ်တိုင်လည်း တွေ့မြင်ဖူး ၏ တစ်ဆင့်တားလည်း ကြားဖူး၏ ထို တွေမြင်ဖူး၊ ကြားဖူး သော ရဟန်းသည် ထိုကွယ်လွန်သော ရဟန်း၏ သဒ္ဓါ၊ သိလ၊ သုတ၊ တဂ၊ ပညာတို့ကို အောက်မေ့လျက် ထိုသဒ္ဓါ တို့---ဤသို့လည်း ရဟန်းအတွက် ချမ်းသာစွာ နေရကြောင်း သည် ဖြစ်၏။

အနရုဒ္ဓါတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် 'ဤ မည်သော ရဟန်းသည် ကွယ်လွန်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ကာမ ဘုံ၌ ဖြစ်စေတတ်သော သံယောရဉ် ဝါးပါးကုန်ခြင်းကြောင့် ပြဟွာ့ပြည်၌ ဖြစ်၏ ထိုပြဟွာ့ပြည်၌ ပရိနိဗ္ဗာန်စံလိမ့်မည် ဖြစ်၏၊ ထိုငြဟွာ့ပြည်မှ ပြန်လာခြင်းသဘော မရှိတော့ပြီ' ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားပြီ-ဟု ကြားသိ၏။ ထို ကြားသိသော ရဟန်းသည် ထိုကွယ်လွန်သော အရှင်သည် ဤသို့ သီလရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ တရားအကျင့် ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ ပညာရှိ၏-ဟူ၍လည်း ကောင်း၊ ဤသို့ နေလေ့ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ ကိလေသာမှ လွတ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း ကိုယ်တိုင်လည်း တွေ့ မြင်ဖူး၏၊ တစ်ဆင့်စကားလည်း ကြားဖူး၏။ ထို တွေ့ မြင်ဖူး၊ ကြားဖူးသော ရဟန်းသည် ထိုကွယ်လွန်သော ရဟန်း၏ သဒ္ဒါ၊ သီလ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာတို့ကို အောက် မေ့လျက် ထိုသဒ္ဓါ-စသည်မျိုး ဖြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ စိတ်ကို ညွှတ်စေ၏။ အနရုဒ္ဓါတို့---ဤသို့လည်း ရဟန်းအတွက် ချမ်းသာစွာ နေရကြောင်းသည် ဖြစ်၏။

အနရုဒ္ဓါတို့---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် 'ဤ မည်သော ရဟန်းသည် ကွယ်လွန်၏၊ ထိုရဟန်းသည် သုံးပါး သော သံယောဇဉ်တို့ ကုန်ခြင်းကြောင့် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ တို့၏ ခေါင်းပါးခြင်းကြောင့် တစ်ကြိမ်မျှသာ ဤလူ့ရွာ လောကသို့ လာ၍ ဆင်းရဲ၏ အဆုံးကို ပြုမည့် သကဒါဂါမ် ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏' ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားသည်ကို ကြားသိ၏။ ထိုကြားသိသော ရဟန်းသည် ထိုကွယ်လွန် သော အရှင်သည် ဤသို့ သီလရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ တရားအကျင့်ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ ပညာ ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ နေလေ့ရှိ၏-ဟူ၍လည်း ကောင်း၊ ဤသို့ ကိလေသာမှ လွတ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း ကိုယ်တိုင်လည်း တွေ့မြင်ဖူး၏ တစ်ဆင့်စကားလည်း ကြားဖူး၏။ ထိုတွေ့မြင်ဖူး၊ ကြားဖူးသော ရဟန်းသည် ထို ကွယ်လွန်သော ရဟန်း၏ သဒ္ဒါ၊ သီလ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာ တို့ကို အောက်မေ့လျက် ထိုသဒ္ဒါ-စသည်မျိုး ဖြစ်ခြင်း အကျိုးငှာ စိတ်ကို ညွှတ်စေ၏။ အနုရုဒ္ဓါတို့--- ဤသို့လည်း ရဟန်းအတွက် ချမ်းသာစွာ နေရကြောင်းသည် ဖြစ်၏။

အနုရုဒ္ဓါတို့---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် `ဤ မည်သော ရဟန်းသည် ကွယ်လွန်၏ ထိုရဟန်းသည် သုံးပါး သော သံယောဇဉ်တို့ ကုန်ခြင်းကြောင့် ဗရိုဇရဲ ကျခြင်း သဘောမရှိသော ကိန်းသေမြံသော အထက်မဂ်၊ အထက် ဇိုလ်လျှင် လဲလျောင်းရာရှိသော သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏ 
ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထားသည်ကို ကြားသိ၏။ 
ထိုကြားသိသော ရဟန်းသည် ထိုကွယ်လွန်သော အရှင် 
သည် ဤသို့ သီလရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ တရား 
အကျင့်ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ ဤသို့ ပညာရှိ၏-ဟူ၍ 
လည်းကောင်း၊ ဤသို့ နေလေ့ရှိ၏-ဟူ၍လည်းကောင်း၊ 
ဤသို့ ကိလေသာမှ လွတ်၏-ဟူ၍လည်းကောင်း ကိုယ်တိုင် 
လည်း တွေ့ မြင်စူး၏၊ တစ်ဆင့်တေားလည်း ကြားဖူး၏။ 
ထိုတွေ့ မြင်စူးကြားဖူးသောရဟန်းသည်ထိုကွယ်လွန်သော 
မှေလျက် ထိုသဒ္ဓါ-စသည်မျိုး ဖြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ စိတ်ကို 
ညွှတ်စေ၏။ အနေ့ရုဒ္ဓါတို့--- ဤသိုလည်း ရဟန်းအတွက် 
ရမ်းသာစွာ နေရကြောင်းသည် ဖြစ်၏။

၉.၂.၁၄၆။ အနရုရွ်တို့--- ထို့အတူ ရဟန်းမက ကွယ် လွန်သော ရဟန်းမ၏ သတင်း၊ ဥပါသကာက ကွယ်လွန် သောဥပါသကာ၏သတင်း၊ ဥပါသိကာမက ကွယ်လွန်သော ဥပါသိကာမ၏ သတင်း-တို့ကို ကြားသော အခါ ထိုကြား သော ရဟန်းမ-စသည်တို့အတွက်လည်း ချမ်းသာစွာ နေရ ကြောင်းသည် ဖြစ်၏

အနရုဒ္ပါတို့--- ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် လူအများ အံ့ဩစေခြင်းငှာလည်းကောင်း၊ လူအများ ရှီးမွှမ်းစေခြင်းငှာ လည်းကောင်း၊ လာဘ်ပူဇော်သကာ အကျော်အစော-ဟူသော အကျိုးငှာလည်းကောင်း၊ 'ဤသို့ လူအပေါင်းသည် ငါ့ကို သိစေသတည်း'ဟူ၍လည်းကောင်း ကွယ်လွန်ကြ ကုန်ပြီးသော သေလွန်ကုန်ပြီးသော တပည့်သာဝကတို့ကို 'ဤမည်သော သူသည် ဤမည်သော ဘဝ၌ ဖြစ်၏၊ ဤ မည်သော သူသည် ဤမည်သော ဘဝ၌ ဖြစ်၏'ဟု ဟော ကြားတော်မူသည် မဟုတ်။ အနရဒ္ဒါတို့--- သဒ္ဓါတရား ရှိကုန်သော၊ များစွာ နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်း ရှိကုန် သော အမျိုးကောင်းသားတို့သည် ရှိကြကုန်၏၊ ထိုအမျိုး ကောင်းသားတို့သည် ထိုတရားကို ကြားနာကြရကုန်သည် ရှိသော် ထိုကွယ်လွန်သော သူ၏ သဒ္ဓါ-စသည်ကဲ့သို့သော သဒ္ဒါ-စသည်မျိုး ဖြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ စိတ်ကို ညွှတ်စေကုန်၏။ အနရုဒ္ဓါတို့--- ထိုအမျိုးကောင်းသားတို့၏ ထိုစိတ်ညွှတ်စေ မူသည် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး အကျိုးစီးပွား များခြင်းငှာ ဖြစ်၏"ဟု ဟောကြားတော်မူသည်။ အရှင် အနရုဒ္ပါသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားစကားကို နှစ်မြိုက် ဝမ်းမြောက်လေသတည်း။

# C

# က္စီဌာဂိရိသုတိ

၉.၂.၁၄၅။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူကာသိတိုင်း၌ဒေသစာရီလှည့်လည် တော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့ကို "ရဟန်းတို့--- ငါသည် ညဉ့်စာစားခြင်းကို ရှောင်ကြဉ်၏။ ရဟန်းတို့---သင်တို့လည်း ညဉ့်စာစားခြင်းကို ရှောင်ကြဉ် ကြကုန်လော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍သာလျှင် ထိုရဟန်း တို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား ပြန်ကြားလျှောက်ထားကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကာသီတိုင်း၌ အဝဉ်အတိုင်း ဒေသစာရီလှည့်လည်တော်မူသော် ကီဍာဂိရိမည်သော နိဂုံး သို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုကီဍာဂိရိနိဂုံး၌ပင် သီတင်းသုံး နေတော်မှ၏။

၉.၂.၁၄၈၊ ထိုအခါ အဿဇီ၊ ပုနုပွသုကအမည်ရှိကုန် သော ရဟန်းတို့သည် ကီဌာဂိရိ၌ ကျောင်းနေရဟန်းတို့ ဖြစ်ကြကုန်၏၊ ထိုအခါ၌ များစွာကုန်သော ရဟန်းတို့သည် အဿဇီ၊ ပုနုပွသုကရဟန်းတို့ ရှိရာအရပ်သို့ ရျဉ်းကပ်ကြ ကုန်၍ အဿဇီ၊ ပုနုပွသုကရဟန်းတို့အား "ငုါရှင်တို့---မြတ်စွာဘုရားနှင့် ရဟန်းသံဃာတို့သည် ညဉ့်စာစားခြင်းကို ရောင်ကြဉ်ကြကုန်၏။ ငါရုင်တို့---သင်တို့လည်း ညဉ့်စာ စားခြင်းကို ရောင်ကြဉ်ကြကုန်လော့"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ ဤသို့ ပြောဆိုသည်ရှိသော် အသာဏီ ပုန်ဗွသုကရဟန်း တို့သည် ထိုရဟန်းတို့အား ဤသို့ ပြောဆိုကြကုန်၏-"ငှိုရှင် တို့---ငါတို့သည် လက်ငင်းအကျိုးကို စွန့်လွှတ်၍ နောင်မှ ရရှိမည့် အကျိုးနောက်သို့ အဘယ့်ကြောင့် လိုက်ရကုန်ဆုံ နည်း၊ ငါတို့သည် ညဉ့်အခါ၌လည်းကောင်း၊ နေကွဲအခါ၌ လည်းကောင်း၊ နေ့အခါ၌လည်းကောင်း၊ နေလွဲအခါ၌ လည်းကောင်း၊ စားကြကုန်အုံး"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ ထို ရဟန်းတို့သည် အသာဏီ၊ ပုန်ငှာကရကနာမ်းတို့နားလည် သဘောပေါက်စေခြင်းငှာ မတတိနိုင်ကြကုန်တာကြောင့် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်ကြကုန်မြီးလျှင် ရှိသေစွာ ရှိရိုး၍ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကြပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားအား ထိုအကြောင်းကို ပျောက်ထားကြကုန်၏။

၉.၂.၁၄၉၊ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတစ်ပါးကို
"ရဟန်း---လာလော့၊ "အရှင်တို့ကို မြတ်စွာဘုရား ခေါ် တော်
မူ၏ 'ဟု အသာဇါ၊ ပုန်းပွဲသုကရဟန်းတို့ကို ငါ့စကားဖြင့် ခေါ် ချေလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏ "မြတ်စွာဘုရား-- ကောင်း ပါပြီ"ဟု ထိုရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားအား-- ပြန်ကြား လျှောက်ထား၍ အသာဇါ၊ ပုန်းပွဲသုကရဟန်းတို့ကို သွားခေါ် ၏။ အသာဇါ၊ ပုန်းပွဲသုကရဟန်းတို့ ရောက်လာကြသော အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်တော်မူ၏- "ရဟန်းတို့---များစွာသော ရဟန်းတို့သည် သင်တို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဤသို့ ပြောဆိုကြ၍ သင်တို့ကလည်း ဤသို့ ပြန်၍ ပြောဆိုကြသည် မဟုတ်လော"

#### "မြတ်စွာဘုရား---ပြောဆိုကြပါ၏"

၉.၂.၁၅ပ။ "ရဟန်းတို့---'အလုံးစုံသော ချမ်းသာကို လည်းကောင်း၊ ဆင်းရဲကိုလည်းကောင်း၊ ဆင်းရဲမဟုတ် ချမ်းသာမဟုတ်သည်ကိုလည်းကောင်း ခံစားနေသော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါမှာ အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ် ကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးမွားကုန်၏ ဟု ဝါဘုရား ဟောကြားထားသည်ကို သင်တို့ သိကြကုန်သလော"

#### "မြတ်စွာဘုရား---မသိကြပါ"

"ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ချမ်းသာကို ခံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏ ကုသိုလ်တရား တို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ချမ်းသာကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ် တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့သဘော ရှိသော ဆင်းရဲကို ခံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရား တို့သည် တိုးပွားကုန်၏ ကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ် ကုန်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲ မဟုတ်၊ ချမ်းသာမဟုတ်သည်ကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရား တို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏။ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချမ်းသာမဟုတ်သည်ကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ် ကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏'ဟု ငါဘုရား ဟောကြားထားသည်ကို သင်တို့ သိကြကုန်သည် မဟတ် സേ"

#### "မြတ်စွာဘုရား---သိကြပါကုန်၏"

၉.၂.၁၅၁။ "ရဟန်းတို့--- ကောင်းပေ၏ ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ရမ်းသာကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ် တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏'ဟူသော ဤအကြောင်းတို ငါ မသိရ၊ မြေင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှားမသိရ၊ မျက်မှောက်ပြေရ၊ ပညာဖြင့် မတွေ့ ရသေးသည် အကယ်၍ ဖြစ်ငြားအံ့၊ ဤသို့ သေိသေး ဘဲလျက် 'ဤသို့ သဘောရှိသော ရမ်းသာခံစားမှုကို ပယ်စွန့် ကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြားငြားအံ့၊ ရဟန်းတို့---ငါ၏ ဤဟောကြားခြင်းသည် သင့်လျော်ရာအံ့လော"

#### "မြတ်စွာဘုရား---မသင့်လျော်ရာပါ"

ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ချစ်းသာကို ခံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးမွားကုန်၏ ကုသိုလ်တရား တို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ သိရ၊ မြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား သိရ၊ မျက်မှာက်ပြုရ၊ ပညာ ဖြင့် တွေ့ ရသောကြောင့်သာလျှင် 'ဤသို့သဘောရှိသော ချစ်းသာခံစားမှုကိုပယ်စွန့်ကြကုန်လော့'ဟုငါဟောကြား၏။

ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ချမ်းသာကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏၊ ကုသိုလ် တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏ ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ မသိရ၊ မမြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား မသိရ၊ မျက်မှောက်မပြုရ၊ ပညာဖြင့် မတွေ့ ရသေးသည် အကယ်၍ ဖြစ်ပြားဆုံ၊ ဤသို့ ငါ မသိသေးဘဲလျက် 'ဤသို့သဘောရှိသော ချမ်းသာ ခံစား မှုကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြားပြားဆုံ၊ ရဟန်းတို့---ငါ၏ ဤဟောကြားခြင်းသည် သင့်လျော်ရာ အဲ့လော"

#### "မြတ်စွာဘုရား---မသင့်လျော်ရာပါ"

"ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ချမ်းသာကို ခံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏၊ ကုသိုလ် တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏'ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ သိရ၊ မြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရား သိရ၊ မျက်မှောက်ပြုရ၊ ပညာ ဖြင့် တွေ့ ရသောကြောင့်သာလျှင် 'ဤသို့သဘော ရှိသော ချမ်းသာခံစားမှုကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြား၏။

၉.၂.၁၅၂။ ရဟန်းတို့---`ဤသာသနာတော်၌ အချို့ သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို ခံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည်တိုးပွားကုန်၏ ကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ ဟုသော ဤ အကြောင်းကို ငါ မသိရ၊ မြေင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား မသိရ၊ မျက်မှောက်မပြုရ၊ ပညာဖြင့် မတွေ့ ရသေးသည် အကယ်၍ ဖြစ်ငြားအဲ့၊ ဤသို့ ငါ မသိသေးဘဲလျက် 'ဤသို့သဘော ရှိသော ဆင်းရဲခံစားမှုကို ပယ်ဝွန့်ကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟော ကြားငြားအံ့၊ ရဟန်းတို့---ငါ၏ ဤဟောကြားခြင်းသည် သင့်လျော်ရာအံ့လော"

"မြတ်စွာဘုရား---မသင့်လျော်ရာပါ"

"ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို စံတးသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏ ကုသိုလ်တရား တို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏'ဟူသော ဤအကြောင်းကို ဝါ တို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏'ဟူသော ဤအကြောင်းကို ဝါ သိရ၊ မြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား သိရ၊ မျက်မှောက်ပြုရ၊ ပညာ ဖြင့် တွေ့ ရသောကြောင့်သာလျှင် 'ဤသို့ သဘောရှိသော ဆင်းရဲခံစားမှုကို ပယ်စွန့်ကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြား၏။

ရဟန်းတို့--- ကျ်သာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏၊ ကုသိုလ် တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ မသိရ၊ မမြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား မသိရ၊ မျက်မှာက်မပြုရ၊ ပညာဗြင့် မတွေ့ရသေးသည် အကယ်၍ ဖြစ်ပြားအုံ၊ ဤသို့ ငါ မသိသေးဘဲလျက် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲ စံစားမှု ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြားပြားအုံ၊ ရဟန်းတို့--- ငါ၏ ဤဟောကြားခြင်းသည် သင့်လျော်ရာ အံလော"

"မြတ်စွာဘုရား---မသင့်လျော်ရာပါ"

"ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့ သဘောရှိသော ဆင်းရဲကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏၊ ကုသိုလ် တရားတို့သည် တိုးထွားကုန်၏'ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ သိရ၊ မြင်ရ၊ ထင်တင်ရှားရှား သိရ၊ မျက်မှောက်ပြုရ၊ ပညာ ဖြင့် တွေ့ရသောကြောင့်သာလျှင် 'ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲခံစားမှုကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟော ကြား၏။

၉.၂.၁၅၃။ ရဟန်းတို့---`ဤသာသနာတော်၌ အချို့ သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချမ်းသာမဟုတ်သည်ကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ် တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏၊ ကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ဟုသော ဤအကြောင်းကို ငါ သေိရ၊ မြေင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား မသိရ၊ မျက်မှောက်မပြုရ၊ ပညာဖြင့် တွေ့ ရသေးသည် အကယ်၍ ဖြစ်ပြားအံ့၊ ဤသို့ ငါ မသိသေးဘဲလျက် 'ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ် ချမ်းသာမဟုတ်သည့် စံစားမှုကို ပယ်စုန့်ကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြားငြားအံ့၊ ရဟန်းတို့---ငါ၏ ဤဟောကြားခြင်း သည် သင့်လျော်ရာအံ့လော"

"မြတ်စွာဘုရား---မသင့်လျော်ရာပါ"

"ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည်ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချစ်းသာမဟုတ် သည်ကို စံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏။ ကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏' ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ သိရ၊ မြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား သိရ၊ မျက်မှောက်ပြုရ၊ ပညာဖြင့် တွေ့ ရသောကြောင့်သာ လျှင် 'ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချစ်းသာ မဟုတ် သည့် စံစားမူကို စွန့်လွှတ်ကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟောကြား၏။

ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချမ်းသာမဟုတ် သည့်ခံစားမှုကိုခံစားသည်ရှိသော်အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏ ကုသိုလ်တရားတို့သည် တုံးပွားကုန်၏ ဟူသောဤအကြောင်းကို ဝါသေိရ၊ မြောင်ချ ထင်ထင်ရှားရှား မသိရ၊ မျက်မှောက်မပြုရ၊ ပညာဖြင့် မတွေ, ရသေးသည် အကယ်၌ ဖြစ်ပြားအုံ၊ ဤသို့ ဝါ မသိသေးဘဲလျက် 'ဤသို့ သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချမ်းသာမဟုတ်သည့် ခံစားမှုကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လောှ'ဟု ဝါ ဟောကြား ငြားအဲ့၊ ရဟုန်းတို့---- ဝါ၏ ဤဟောကြားရြင်းသည် သင့် လျော်ရာအဲ့လော"

" မြတ်စွာဘုရား---မသင့်လျော်ရာပါ"

"ရဟန်းတို့---'ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချမ်းသာမဟုတ် သည်တို ခံစားသည်ရှိသော် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ဆုတ်ယုတ်ကုန်၏။ ကုသိုလ်တရားတို့သည် တိုးပွားကုန်၏ ဟူသော ဤအကြောင်းကို ငါ သိရ၊ မြင်ရ၊ ထင်ထင်ရှားရှား သိရ၊ မျက်မှောက်ပြုရ၊ ပညာဖြင့် တွေ့ ရသောကြောင့်သာ လျှင် 'ဤသို့သဘောရှိသော ဆင်းရဲမဟုတ်၊ ချမ်းသာ မဟုတ် သည့် ခံစားမှုကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လော့'ဟု ငါ ဟော

၉.၂.၁၅၄။ ရဟန်းတို့--- ရဟန်းအားလုံးတို့သည်ပင် မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏-ဟု ငါ မဟောပေ။ ရဟန်းတို့---ရဟန်းအားလုံးတို့သည်ပင် မမေ့မလျော့ မပြုရ-ဟူ၍လည်း ငါ မဟောပေ။ ရဟန်းတို့--- အာသဝေါကုန်ပြီးကုန်သော ရဟန္တာရဟန်းတို့သည် ရှိကြကုန်၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ သဘောရှိကုန်သော ရဟန်းတို့သည် မမေ့မလျာ့ ပြုထိုက် ၏-ဟု ငါ မဟော။ အဘယ်ကြောင့်ဟူမှု-ထိုရဟန်းတို့သည် မမေ့မလျော့ခြင်းဖြင့် ပြုဖွယ်ကို ပြုပြီးပြီ၊ ထိုရဟန္တာ ရဟန်း တို့သည် မေ့လျော့ခြင်းငှာ မထိုက်ကုန်ပြီ ဖြစ်သောကြောင့် တည်း။

ရဟန်းတို့--- အရဟတ္တာဖိုလ်သို့ မရောက်သေးကုန်သော ကျင့်ဆဲရဟန်းတို့သည် အတုမဲ့ဖြစ်သော ယောဂကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို တောင့်တဝနေကြကုန်၏။ ရဟန်းတို့---ထိုသို့ သဘောရှိကုန်သော ကျင့်ဆဲရကန်းတို့သည် မမေမလျော့ ပြုထိုက်၏-ဟု ငါ ဟော၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟုမှု-ဤအရှင်တို့သည် သင့်လျော်သော ကျောင်းတို့ကို စိုင်ရကုန် သည်ရှိသော်၊ အဆွေခင်ပွန်းကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်ကြရ ကုန်သည်ရှိသော်၊ အုန္ဓေတို့ကို အညီအမှု၊ ထားရကုန်သည် ရှိသော် အတုမဲ့ဖြစ်သော အရဟတ္တဖိုလ်ကျိုးကို မျက်မှောက် ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသောဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက် ပြုကာ နေနိုင်ကုန်တန်ရာ၏-ဟု နှလုံးသွင်းသောကြောင့် ဟည်း။ ရဟန်းတို့---မမေ့မလျော့ခြင်း၏ အကျွိုးကို ကောင်းစွာ ပြင်သည်ဖြစ်၍ ဤရဟန်းတို့သည် မမေ့မလျော့ပြုတိုက်၏-ဟု ငါ ဟော၏။

၉.၂.၁၅၅။ ရဟန်းတို့---လောက၌ ဤခုနစ်ယောက် သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထင်ထင်ရှားရှား ရှိကုန်၏ အဘယ် ခုနှစ်ယောက်တို့နည်း ဟူစု-(က) ဥဘတောဘာဂဝိမုတ္တ (ရုပကာယ နာမောာယ နှစ်ပါးစုံမှ လွတ်မြောက်သော) ပုဂ္ဂိုလ်၊ (ဝ) ဟညာဝိမုတ္တ (ပညာဖြင့် လွတ်မြောက်ပြီးသော) ပုဂ္ဂိုလ်၊ (ဝ) ကာယသက္နိ (၅၃န်ဖြင့် ရှေးဦးစွာ တွေ့ ၍ နောက်မှ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်း ရှိသော) ပုဂ္ဂိုလ်၊ (ယ)ဒိဋိပ္ပတ္တ (သောတာပတ္တိမင်ရပြီးနောက် အရေဟတ္တစိုလ် ရောက်မည့်) ပုဂ္ဂိုလ်၊ (င) သဒ္ဓါဝိမုတ္တ (သဒ္ဓါပြဋ္ဌာန်း၍ ကိလေသာမှ လွတ်မည့်) ပုဂ္ဂိုလ်၊ (စ) ဓမ္ဗာနသာရီ (ပညာဖြင့် အစဉ်လျှောက်၍ မင်သို့ ရောက်မည့်) ပုဂ္ဂိုလ်၊ (ဆ) သဒ္ဓါန သာရီ (သဒ္ဓါဖြင့် အစဉ်လျှောက်၍ မင်သို့ ရောက်မည့်) ပုဂ္ဂိုလ်

မမေ့မလျော့ခြင်းဖြင့် ပြုဖွယ်ကို ပြုပြီးဖြစ်၍ မေ့လျော့ခြင်းငှာ မထိုက်တော့ပြီ ဖြစ်သောကြောင့်တည်း။ (၁)

ရဟန်းတို့---ကာယသက္ခိပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကသိုက်းရုပ်တို့ကို လွန်မြောက်၍ နာမ်သမာပတ်ဖြစ်သော ငြိမ်သက်သော ဝိမောက္ခတို့ကို ကိုယ်ဖြင့် တွေ့၍ နေ၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ပညာဖြင့်လည်း မြင်၍ အချို့သော အာသဝေါ တရားတို့သည် ကုန်ခန်းကုန်၏။ ရဟန်းတို့--- ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို ကာယသက္စိပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့---"ဤရဟန်း မျိုးကို မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏"ဟု ငါ ဟော၏။ အဘယ့် ကြောင့်နည်းဟုမှ-ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် သင့်လျော်သော ကျောင်း တို့ကို မိုဝဲရသည်ရှိသော် အဆွေခင်ပွန်းကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်ရသည်ရှိသော် ကျွန္ဓေတို့ကို အညီအမျှ ထားရ သည်ရှိသော် အတုမဲ့ဖြစ်သော အရဟတ္တဇိုလ်ကျိုးကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ပြည့်စုံစေ၍ နေနိုင်တန်ရာ၏- ဟု နှလုံး သွင်းသောကြောင့်တည်း။ ရဟန်းတို့--- ဤမမေ့မလျော့ ခြင်း၏ အကျိုးကို ကောင်းစွာ မြင်သည် ဖြစ်၍ 'ဤရဟန်း မျိုးသည် မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏'ဟု ငါ ဟော၏။ (၃)

ရဟန်းတို့--- ဒိဋ္ဌိပုတ္တပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကသိုက်းရုပ်တို့ကို လွန်မြောက်၍ နာခ်သမာပတ် ဖြစ်သော ဒြိခ်သက်သော ဝိမောက္စတို့ကို ကိုယ်ဖြင့် တွေ့၍ မနေး ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ပညာဖြင့်ကား ဖြင်၍ အချို့သော အာသဝေါ တရားတို့သည် ကုန်ခန်းကုန်၏ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာ ဘုရား ဟောထားသော တရားတို့စာ ကျင့်၏။ ရဟန်းတို့----ကျိပုဂ္ဂိုလ်ကို ဒိဋိပုတ္တပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့----ကျိပုဂ္ဂိုလ်ကို ဒိဋိပုတ္တပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့----'တျိရဟန်းမျိုးသည်လည်း မေမလျော့ ပြုထိုက်၏'ဟု ငါ ဟော၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟုမှ- ဤအရှင်သည် သင့်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

လျော်သော ကျောင်းတို့ကို မှီဝဲရသည်ရှိသော် အဆွေ စင်ဖွန်းကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်ရသည်ရှိသော် အုရနွှေတို့ကို အညီအမှု ထားရသည်ရှိသော် အတုမဲ့ဖြစ်သော အရဟစ္တ ဖိုလ်ကျိုးကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ပြည့်စုံစေ၍ နေနိုင်တန် ရာ၏-ဟု နှလုံးသွင်းသောကြောင့်တည်း။ ရဟန်းတို့---ကို မမေ့မလျော့ခြင်း၏ အကျိုးကို ကောင်းစွာ မြင်သည် ဖြစ်၍ 'ဤရဟန်းမျိုးသည် မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏ဟု ငါ ဟော၏။ (၄)

ရဟန်းတို့---သဒ္ဓါဝိမုတ္တပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကသိုက်းရုပ်တို့ကို လွန်မြောက်၍ နာမ်သမာပတ်ဖြစ်သော ငြိမ်သက်သော ဝိမောက္ခတို့ကို ကိုယ်ဖြင့် တွေ့၍ မနေ၊ ထို ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပညာဖြင့်ကား မြင်၍ အချို့သော အာသဝေါ တရားတို့သည် ကုန်ခန်းကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၌လည်း ယုံကြည်သက်ဝင်၏၊ ရဟန်းတို့---ဤ ပုဂ္ဂိုလ် ကို သဒ္ဒါဝိမုတ္တပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ရဟန်းတို့---'ဤရဟန်း မျိုးသည်လည်း မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏'ဟု ငါ ဟော၏။ အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမူ- ဤအရှင်သည် သင့်လျော်သော ကျောင်းတို့ကို မှီဝဲရသည်ရှိသော် အဆွေခင်ပွန်းကောင်း တို့ကို ဆည်းကပ်ရသည်ရှိသော် ကျွန္ဓြေတို့ကို အညီအမျ ထားရသည်ရှိသော် အတုမဲ့ဖြစ်သော အရဟတ္တဗိုလ်အကျိုး ကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ပြည့်စုံစေ၍ နေနိုင်တန်ရာ၏-ဟု နလုံးသွင်းသောကြောင့်တည်း။ ရဟန်းတို့--- ဤမမေ့ မလျော့ခြင်း၏ အကျိုးကို ကောင်းစွာ မြင်သည်ဖြစ်၍ 'ဤ ရဟန်းမျိုးသည် မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏'ဟု ငါ ဟော၏။ (၅)

ရဟန်းတို့--- မွောနသာရီပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ရဟန်းတို့ --- ကျွံသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကသိုက်းရုပ်တို့ကို လွန်မြောက်၍ နာဝိသမာပတ်ဖြစ်သော ပြိမ်သက်သော ဝိမောကွတို့ကို ကိုယ်ဖြင့် တွေ့၍ မနေ၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ပညာဖြင့်ကားမြင်၍ အချို့သော အာသဝေါ တရားတို့သည် ကုန်ဝန်းကုန်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာ ဘုရား ဟောထားသော တရားတို့ကို ပညာဖြင့် အနည်းငယ် မျှသာ ရှနိုင်၏၊ သို့သော် ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ သင်္ခိုနေ့၊ ဝီရိယ်နေ့၊ သတိနေ့၊ သမာဓိနေ့၊ ပည်နွေ-ဟုသော ဤတရားတို့သည် ရိုကုန်၏၊ ရဟန်းတို့--- 'ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို မွောနသာရီ ပုဂ္ဂိုလ်' ဟူ၍ ဆိုရ၏၊ ရဟန်းတို့--- 'ဤရတန်းမျိုးသည်လည်း မမေမလျော့ ပြထိုက်၏'ဟု ငါ ဟော၏၊ အဘယ်ကြောင့် နည်း ဟူမူ- ဤအရှင်သည် သင့်လျော်သော ကျောင်းတို့ကို နည်း ဟူမူ- ဤအရှင်သည် သင့်လျော်သော ကျောင်းတို့ကို ရသည်ရှိသော် ကျွန္မြေတို့ကို အညီအမှု ထားရသည်ရှိသော် အတုနဲ့ဖြစ်သောအမှာတွာဖိုလ်ကျိုးကိုမျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသောဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ပြည့်စုံစေ၍ နေနိုင်တန်ရာ၏-ဟု နှလုံးသွင်းသောကြောင့် တည်း။ ရဟန်းတို့--- ဤမမေမလျော့ခြင်း၏ အကျိုးကို ကောင်းစွာ မြင်သည်ဖြစ်၍ "ဤရဟန်းမျိုးသည်မမေ့မလျော့ ပြထိုတ်၏" ဟု ငါ ဟော၏ (၆)

ရဟန်းတို့--- သဒ္ဓါနသာရီပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကသိုက်းရုပ်တို့ကို လွန်မြောက်၍ နာမ်သမာပတ်ဖြစ်သော ငြိမ်သက်သော ဝိမောက္ခတို့ကို ကိုယ်ဖြင့် တွေ့၍ မနေ၊ ထို ရဟန်းသည် ပညာဖြင့်ကား မြင်၍ အချို့သော အာသဝေါ တရားတို့သည် ကုန်ခန်းကုန်၏၊ ထိုရဟန်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားအပေါ်၌ ယုံကြည်ခြင်းမျှ၊ ကြည်ညိုခြင်းမျှ ရှိ၏၊ ထိုရဟန်းမှာ သဒ္ဓိန္ဒြေ၊ ဝီရိယိန္ဒြေ၊ သတိန္ဒြေ၊ သမာဓိန္ဒြေ၊ ပည်နြေ-ဟူသော ဤတရားတို့သည်လည်းရှိကုန်၏။ ရဟန်း တို့--- ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို သဒ္ဓါနသာရီပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ရဟန်း တို့---'ဤ ရဟန်းမျိုးသည်လည်း မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏' ဟု ငါ ဟော၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှု- ဤအရှင်သည် လျောက်ပတ်သော ကျောင်းတို့ကို မှီဝဲရသည်ရှိသော် အဆွေ စင်ပွန်းကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်ရသည် ရှိသော် ကျွနွေတို့ကို အညီအမျှ ထားရသည်ရှိသော် အတုမဲ့ ဖြစ်သော အရဟတ္တ ဖိုလ်ကျိုးကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဘက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ပြည့်စုံစေ၍ နေနိုင်တန် ရာ၏-ဟု နလုံးသွင်းသောကြောင့်တည်း။ ရဟန်းတို့--- ဤ မမေ့မလျော့ခြင်း၏ အကျိုးကို ကောင်းစွာ မြင်သည်ဖြစ်၍ 'ဤရဟန်းမျိုးသည် မမေ့မလျော့ ပြုထိုက်၏'ဟု ငါ ဟော၏။ (9)

၉.၂.၁၅၆၊ ရဟန်းတို့---စလျှင်ရောင်းပင် အရဟတ္တ ဗိုလ်၌ တည်ခြင်းကို ငါ မေဟာ၊ ရဟန်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် သိက္ခာစဉ်၊ လုဝ်ငန်းစဉ်၊ ကျင့်စဉ်ဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ခြင်းသည် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---အဘယ်သို့လျှင် သိက္ခာစဉ်၊ လုဝ်ငန်းစဉ်၊ ကျင့်စဉ်ဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ခြင်းသည် ဖြစ်သနည်း ဟူမူ- ရဟန်းတို့--- သချွတရား ရှိသော သူသည် အနီးသို့ ချဉ်းကပ်၏ အနီးသို့ ချဉ်းကပ်သော သူသည် အနီးသို့ ချဉ်းကပ်သော သူသည် အနီးသို့ ချဉ်းကပ်သော သည်းကပ်သော သည်းကပ်သော သုသည် တရားနာအသေ ဆည်းကပ်သော သူသည် တရား နာ၏ တရားနာပြီး၍ တရားကို ဆောင်စြီးသော တရားတို့၏ အနက်ကို ဆင်ခြင်သော သူသည်တရားတို့ကို ရှနိုင်၏ တရားတို့ကို ရှနိုင်သည်ရှိသော သူသည်တရားတို့ကို ရှနိုင်၏ တရားတို့ကို ရှနိုင်သည်ရှိသော အလိုဆန္စ ဖြစ်ပေါ်၏၊ အလိုဆန္စဖြစ်ပေါ်သော သူသည်

အားထုတ်၏၊ အားထုတ်၍ နိုင်းချိန်၏၊ နိုင်းချိန်၍ လွန်စွာ အားထုတ်၏၊ နိုင္ငာန်သို့ စိတ်စေလွှတ်၍ နာမကာယဖြင့် လည်း မြတ်သော သစ္စာကို မျက်မှောက်ပြု၏၊ မဂ်ပညာဖြင့် လည်း ထိုမြတ်သော သစ္စာကို ထိုးထွင်း၍ မြင်၏။

ရဟန်းတို့---သင်တို့မှာ ထိုသဒ္ဓါတရားမျိုးမျှပင် မဖြစ် ပလေ၊ ထိုအနီးသို့ ချဉ်းကပ်ခြင်းမျိုးသော်မျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုအနိုးအသ ဆည်းကပ်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုအနှုံအသေ ဆည်းကပ်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုတရားနာခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုတရားကို ဆောင်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုတရားကို ဆင်ခြင်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုတရားကို အင်ခြင်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုအလိုဆန္ဓးမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုအလိုဆန္ဓးမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုအင်္ပြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုပြင်းထန်စွာ အားထုတ်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထိုပြင်းထန်စွာ အားထုတ်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထုတ်ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်ခြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထုတ်ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်ပြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ ထုတ်ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်ပြင်းမျိုးမျှပင် မဖြစ်ပလေ၊ စကန်းတို့---သင်တို့သည် တောက်ပြန်သော အကျင့်ရှိကုန်၏ မှားသော အကျင့်ရှိကုန် ၏ ရဟန်းတို့--- ဤလူမျင်းတို့သည် ဤသာသနားတော်မှ အဘယ်မျှ ဝေးဝေး ပြေးကြလိုခဲ့ဦးမည်နည်း။

၉.၂.၁၅ဂု။ ရဟန်းတို့---သစွာလေးပါးကို ပြသော ဟောကြားချက်သည် ရှိ၏။ ယင်းဟောကြားချက်ကို အကျဉ်း အားဖြင့် ပြသော် ပညာရှိသော ယောက်ျားသည် ကြောမြင့်မီ ပင်လျှင် ပညာဖြင့် အနက်ကို သိနိုင်ရာ၏၊ ရဟန်းတို့---သင် တို့အား ငါ အကျဉ်းပြပေအံ့၊ ငါ ပြသော အနက်ကို သင်တို့ သိနိုင်ကုန်အံ့လော့"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်တို့သည် အဘယ် လူစား တို့ ဖြစ်၍ အဘယ်မှာ တရားသိသူတို့ ဖြစ်နိုင်ပါအံ့နည်း"

"ရဟန်းတို့--- ပစ္စည်းလေးပါးကို အလေးပြုနေသော၊ ပစ္စည်းလေးပါး အမွေခံနေသော၊ ပစ္စည်းလေးပါးတို့နှင့် ရောယှက်နေသော ဆရာမှာပင် 'ငါတို့အတွက် ဤသို့ဖြစ်မှု ထိုအမှုကို ဖြုကုန်အုံး ဝါတို့အတွက် ဤသို့ မဖြစ်မှ ထိုအမှုကို မြေုကုန်အုံးဟု ဤသို့သဘောရှိသော ဤဈေးဆိုခြင်း၊ ဈေးဆစ်ခြင်းမျိုးသည် မြေစီး၊ ရဟန်းတို့---ပစ္စည်းလေးပါး တို့နှင့် ရောယှက်ခြင်း လုံးဝ ကင်းရှိနေသော မြတ်စွာဘုရား မှာ အဘယ်ဆိုရွယ်ရာ ရှိအုံနည်း၊ ရဟန်းတို့--- ယုံကြည်ခြင်း မှုဂ တက်လို၍ ကျစ်ခန်သော တယည့် မှာ ခြတ်စွာဘုရားသည် ဆရာတည်း၊ ဝါသည် တပည့် မြစ် ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် သိ၏ ဝါသည် မသိ'ဟု ဤသဘော သည် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ယုံကြည်ခြင်းရှိသော၊ ဆရာ့အဆုံးအမ၌ သက်ဝင်၍ ကျင့်နေသော တပည့်မှာ ဆရာ့အဆုံးအမသည် စည်ပင်နိုင်၏။ ဩဇာ ရှိ၏။ ရဟန်းတို့--- ယုံကြည်ခြင်း ရှိသော၊ ဆရာ့အဆုံးအမ၌ သက်ဝင်၍ ကျင့်နေသော တပည့် မှာ 'ကိုယ်၌ အရေသည်လည်းကောင်း၊ အကြောသည် လည်းကောင်း၊ အရိုးသည်လည်းကောင်း အကယ်၍ ကြွင်း ကျန်စေကာမှ၊ အသား၊ အသွေးသည် ခန်းခြောက်စေကာမှ ယောက်ျားတို့၏ အစွမ်း၊ ယောက်ျားတို့၏ ဝီရိယ၊ ယောက်ျား တို့၏ လုံ့လဖြင့် ရထိုက်၊ ရောက်ထိုက်သော အရဟတ္တဇိုလိ သို့ မရောက်သေးသမျှ ဝီရိယ၏ လျော့ပါးခြင်းသည် မဖြစ် စေရ' ဟူသော ဤသဘောသည် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---ယုံကြည်ခြင်းရှိသော၊ ဆရာ့အဆုံးအမ၌ သက်ဝင်၍ ကျင့် သော တပည့်မှာ မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အရဟတ္တဖိုလ်နှင့် အနာဂါမိဖိုလ်-ဟူသော၊ နှစ်ပါးသော အကျိုးတို့တွင် တစ် ပါးပါးသော အကျိုးသည် ဧကန် ဖြစ်ရမည်-ဟု မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။ ထိုရဟန်းတို့ သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နစ်ခြိုက် ဝမ်းမြောက် ကြကုန်၏။

www.dhammadownload.com

ဉ။ ဝရိန္နာဇကဝဂ္ဂ

www.dhammadownload.com

# တေဝိဇ္ဇဝစ္ဆသုတိ

၉.၂.၁၅၈။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီ ပြည် မဟာဝုန်တောတွင် အထွတ်တပ်သော ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဝစ္ဆအနွယ် ဖြစ်သော ပရိဗိုဇ်သည် သရက်ဖြူပင် တစ်ပင်ရှိသော ပရိဗိုဇ် ကျောင်း၌ နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အခါ၌ ဝေသာလီပြည်သို့ ဆွမ်းခံကြွတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားမှာ "ဝေသာလီပြည်သို့ ဆွမ်းစံလှည့်လည်ရန် အလွန် စောသေး၏၊ ငါသည် ဝစ္ဆပရိဗိုဇ်ထံသို့ ကြွရလျှင် ကောင်း မည်"ဟု အကြံဖြစ်၏။ ထိုသို့ ကြံတော်မူကာ မြတ်စွာဘုရား သည် ဝစ္ဆပရိဝိုဇ်ထံသို့ ကြွတော်မူ၏။ ဝစ္ဆပရိဝိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏- "မြတ်စွာ ဘုရား---'ရဟန်းဂေါတမသည် 'အလုံးစုံကို ငါ သိ၏ အလုံးစုံ ကို ငါ မြင်၏၊ ငါ သွားနေစဉ် ဖြစ်စေ၊ ရပ်နေစဉ် ဖြစ်စေ၊ အိပ်ပျော်နေစဉ် ဖြစ်စေ၊ နိုးကြားနေစဉ် ဖြစ်စေ ငါ့မှာ အမြ မပြတ် ဉာက်အမြင်သည် ရှေးရှ ထင်၏'ဟု အကြွင်းမဲ့ ဉာက် အမြင်ကို ဝန်ခံ၏ ဟူ၍ ကြားဖူးပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား--- ထိုသို့ ပြောဆိုသော သူတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားအရ ပြောဆိုသူများ ဖြစ်ပါကုန်၏လော"

"ဝစ္ဆ--- ထိုသို့ ပြောဆိုသော သူတို့သည် ငါ၏ စကားအရ ပြောဆိုသူများ မဟုတ်ကြ" ၉.၂.၁၅၉။ "မြတ်စွာဘုရား---ထိုသို့မဟုတ်လျှင် အဘယ်သို့ ပြောဆိုသော ကျွန်ုပ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားအရ ပြောဆိုသူများ ဖြစ်ကြပါမည်နည်း"

"ဝစ္ထ---`ရဟန်းဂေါတမသည် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးရှိ၏'ဟု ပြောဆို သော သူသည် အမှန်အားဖြင့် ငါ၏ စကားအရ ပြောဆိုသူ ဖြစ်နိုင်၏။

ဝန္ထ---ငါသည် အလိုရှိသလောက် များပြားသော ရှေး၌ နေဖူးသော စန္ဓာအစဉ် (ဘဝများစွာ)ကို အောက်မေ့နိုင်၏။ ဝန္ထ---ငါသည် စုတေဆဲသတ္တဝါ၊ ပဋိသန္ဓေနေဆဲ သတ္တဝါ -စသော သတ္တဝါအမျိုးမျိုးကို ဒိဇ္ဇစကျဉာက်ဖြင့် အလိုရှိ သလောက် မြင်၏။ ဝန္ထ---ငါသည် အာသဝေါတရားတို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် ရဟန္တာ ဖြစ်၍ နေ၏။ ဝန္ထ----ရဟန်းဂေါတမ သည် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးရှိ၏'-ဟု ပြောဆိုသူသည် ဝါ၏ စကားအရ ပြောဆိုသူ ဖြစ်နိုင်၏"

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ဝစ္ဆပရိဇိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရား အား လျှောက်၏-"အရှင်ဂေါတမ--- လူသံယောဇဉ်ကို ပေယ်မစွန့်ဘဲ ကိုယ်နွောပျက်စီးသည်မှ နောက်၌ ဒုက္ခအဆုံး ကို ပြသော တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ရိုပါသလော" "ဝစ္ဆ---လူသံယောဇဉ်ကို မပယ်မစွန့်ဘဲ ကိုယ်ခန္ဓာ ဖျက်စီးသည်မှ နောက်၌ ဒုက္ခ၏ အဆုံးကို ပြုသော တစ်စုံ တစ်ယောက်သောသူသည် မရှိ"

"အရှင်ဂေါတမ---လူသံယောဇဉ်ကို ပေယ်မစွန့်ဘဲ ကိုယ် ခန္ဓာပျက်စီးသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သော တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ရှိပါသလော"

"ဝစ္ထ--- လူသံယောဇဉ်ကို မပယ်မစွန့်ဘဲ ကိုယ်ခန္ဓာ ဖျက်စီးသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သော သူတို့ သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာမက အများအပြား ရှိ၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီးသည်မှ နောက်၌ ဒုက္ခ၏ အဆုံးကို ပြသော တစ်စုံတစ်ယောက်သော အာဇီဝက သည် ရှိပါသလော"

"ဝစ္ထ--- ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီးသည်မှ နောက်၌ ဒုက္ခ၏ အဆုံး ကို ပြုသော တစ်စုံတစ်ယောက်သော အာဇီဝကသည် မရှိ"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီးသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သော တစ်စုံတစ်ယောက်သော အာဇီဝကသည် ရှိပါသလော" "ဝစ္ထ--ဤကမ္ဘာမှ ပြန်ရေသော် ကိုးဆယ့်တစ်ကမ္ဘာထက် ၌ တစ်ယောက်သော အာဇီဝကမှတစ်ပါး တစ်စုံတစ်ယောက် သော အာဇီဝကကိုမျှ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်ကို ငါ မြေင်၊ ထိုတစ်ယောက်သော အာဇီဝကသည်လည်း ကမ္မဝါဒီ၊ ကိရိယဝါဒီ ဖြစ်သော ငါသာလျှင် ဖြစ်ပေ၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဤသို့ ဖြစ်မူ ဤတိတ္ထိတို့၏ အကျင့် သည် အယုတ်ဆုံးအားဖြင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်ရန်ပင် ဝေ၏"

"ဝစ္ဆ---ဤတိတ္ထိတို့၏ အကျင့်သည် အယုတ်ဆုံးအားဖြင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်ရန်ပင် ဝေး၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။ ဝစ္ထ ပရိဝိုဇိသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်ခြိုက် ဝန်းမြောက်လေ၏။



၉.၂.၁၆ပ။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဝစ္ထပရိုဇ်လည်မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာဇေတဝန်ကျောင်း တော်သို့ သွားရောက်၏။ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ရောက်သော အခါ သင့်လျော်သော နေရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏။

"အရှင်ဂေါတမ---'လောကသည် မြီ၏ ဤအယူသည် သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အရျည်းနီးသာတည်း' ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူရှိပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ--- 'လောကသည် မြေ၊ ဤအယူသည် သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း' ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူရှိပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---'လောကသည် အဆုံးရှိ၏၊ ဤအယူ သည်သာ မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနှီး သာတည်း'ဟုအရှင်ဂေါတမသည်ဤသို့ အယူရှိပါသလော" "ဝစ္လ--- ဝါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ--- 'လောကသည် အဆုံးမရှိ၊ ဤအယူ သည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာ တည်း'ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူရှိပါသလော"

"og--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုအသက်သည်ပင် ထိုကိုယ်ကောင် တည်း၊ ဤအယူသည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အရည်းနီးသာတည်း'ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူရို ပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ--- 'အသက်သည် တခြား၊ ကိုယ်ကောင် သည် တခြားတည်း၊ ဤအယူသည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူရိုပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---'သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်၏၊ ဤအယူသည်သာ မှန်၏၊ တစ်ပါးသောအယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း'ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူ ရှိပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---'သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ မဖြစ်၊ ဤအယူသည်သာ မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အရည်းနီးသာတည်း'ဟု အရှင်ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူ ရိုပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---'သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏ ဖြစ်လည်း မဖြစ်၊ ဤအယူသည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း'ဟု အရှင် ဂေါတမသည် ဤသို့ အယူရှိပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

"အရင်ဂေါတမ--- 'သတ္တဝါသည် သေသည်မှ နောက်၌ ဖြစ်သည်လည်းမဟုတ်၊ မြေစ်သည်လည်းမဟုတ်၊ ဤအယူ သည်သာ မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီး သာတည်းဟု အရှင်ဂေါတမသည်ဤသို့ အယူရှိပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါသည် ထိုသို့ အယူမရှိပါ"

``အရှင်ဂေါတမ--- အဘယ်သို့သော အပြစ်ကို ကောင်းစွာ မြင်၍ ဤဒိဋိအယူတို့သို့ လုံးဝ မကပ်ရောက်ပါသနည်း"

၉.၂.၁၆၁။ "ဝန္ထ--- လောကသည် မြီ၏-အစရှိသော အယူအားလုံးသည် ဓိစ္ဆာအယူတည်း၊ ဓိစ္ဆာဒိဋိတည်းဟူသော တောချုံတည်း၊ ဓိစ္ဆာဒိဋိတည်းဟူသော စရီးခဲတည်း၊ စိစ္ဆာဒိဋိ တည်းဟူသော ဆူးမြောင့်တည်း၊ စိစ္ဆာဒိဋိတည်းဟူသော တုန်လှုပ်ခြင်းတည်း၊ စိစ္ဆာဒိဋိတည်းဟူသော သံယောစဉ် တည်း၊ ဆင်းချဲနှင့်တကွ ဖြစ်၏ ညှင်းဆဲခြင်းနှင့်တကွ ဖြစ်၏ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းနှင့် တကွ ဖြစ်၏ ပူလောင်ခြင်းနှင့်တကု ဗြစ်၏ ဦးငွေ့ ခြင်းတု မဖြစ်၊ တပ်ခြင်းကင်းခြင်းငှာ မဖြစ်၊ ချုပ်ခြင်းဘု မဖြစ်၊ ပြိမ်းခြင်းတု မဖြစ်၊ အထူးသိခြင်းတု မဖြစ်၊ ထိုးထွင်း၍ သိခြင်းတု မဖြစ်၊ ချင်ပြိမ်းခြင်းတု မဖြစ်၊

ဝစ္ဆ--- ငါသည် ဤအပြစ်ကို ကောင်းစွာ မြင်သည် ဖြစ်၍ သာလျှင် ဤဒိဋိအယူတို့သို့ လုံးဝ မကပ်ရောက်"

"အရှင်ဂေါတမမှာ တစ်စုံတစ်ခုသော အယူသည် ရှိပါ သလော"

"ဝစ္ဆ--- အယူ-ဟူသောဤစကားကိုမြတ်စွာဘုရားသည်

ပယ်ထားပြီးပြီ၊ ဝစ္ထ--- မြတ်စွာဘုရားသည် 'ဤကား ရုပ်၊
ဤကား ရုပ်၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ဤကား ရုပ်၏ ချစ်ရာ၊ ဤကား ဝေဒနာ၊ ဤကား ဝေဒနာ၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ဤကား ဝေဒနာ၏ ချုပ်ရာ၊ ဤကား သညာ၊ ဤကား သညာ၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ဤကား သညာ၏ ချုပ်ရာ၊ ဤကား သစ်ါရ၊ ဤကား သစ်ါရတို့၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ဤကား သစ်ါရတို့၏ ချုပ်ရာ၊ ဤကား စညာက်၊ ဤကား စညာက်၏ ဖြစ်ကြောင်း၊ ဤကား စညာက်၏ ချုပ်ရာ'ဟု ဤသဘောကို မြင်ထားပြီးပြီး၊ ထို ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ဝါ ဝါ့ဥစ္စာ၊ ဝါ-ဟူသော ထောင် လွှားရ ကိန်းဝပ်ခြင်း (ဇိဋိ၊ တကှာ၊ မာနာနုသယ)-ဟူသော အလုံးစုံသော ထင်မှတ်မှု၊ အလုံးစုံသော မွှေနောက်မှု တရား တို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့်၊ စွဲလမ်းမှု ဥပါဒါနို မရှိခြင်းကြောင့် လွတ်မြောက်ပြီ-ဟူ၍ ငါ ပြောကြားလို၏"

၉.၂.၁၆၂။ "အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ လွတ်မြောက်သော စိတ်ရှိသော ရဟန်းသည် အဘယ်၌ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ် သနည်း"

"ဝစ္ဆ--- ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်၏-ဟူသော အဖြစ်သို့ မရောက်"

"အရှင်ဂေါတမ--- ထိုသို့ဖြစ်ပါမူ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် မဖြစ် ပါသလော"

"ဝစ္ဆ---ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် မဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုသို့ဖြစ်မူ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ် လည်း ဖြစ်၏။ မဖြစ်လည်း မဖြစ်ပါသလော"

"ဝစ္ဆ---ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏၊ မဖြစ်လည်း မဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုသို့ဖြစ်ပါမူ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ် သည်လည်း မဟုတ်၊ မဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်ပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ မဖြစ် သည်လည်း မဟုတ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်"

"အရှင်ဂေါတမ----အရှင်ဂေါတသေည် ထိုသို့ ဖြေဆိုသဖြင့် ဤအရာ၌ ကျွန်ုပ်သည် နားမလည်ခြင်းသို့ ရောက်၏ ဤ အရာ၌ ကျွန်ုပ်သည် တွေဝေခြင်းသို့ ရောက်၏ အရှင်ဂေါတမ ၏ ရှေးဦး ပြောဆိုသော စကားကြောင့် ကျွန်ုပ်မှာ ဖြစ်ပေါ် လာသော ကြည်လင်ခြင်းမှုသည်လည်း ယခုအခါ ကွယ် ပျောက်ပါလေပြီ"

## 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

"ဝစ္ထ--- သင် နားမလည်ခြင်းငှာ ထိုက်ပါပေ၏ တွေဝေ ခြင်းငှာ ထိုက်ပါပေ၏၊ ဝစ္ထ--- ဤတရားသည် နက်လည်း နက်နဲ၏၊ မြင်နိုင်ခဲ၏ လျော်စွာ သိနိုင်ခံ၏ ငြိမ်သက်၏ မွန်မြတ်၏ ကြံဆ၍ သိနိုင်သော အရာ မဟုတ်၊ သိမ်စွေ့၏ ပညာရှိတို့သာ သိနိုင်၏၊ ထိုတရားကို သာသနာတော်မှ တစ်ပါသော အယူရှိသော၊ သာသနာတော်မှ တစ်ပါးသော တိတ္ထိဘောင်၌ ဆရာရှိနေသော သင်သည် သိရန် ဂော်၏။

၉.၂.၁၆၃။ ဝစ္ထ--- ထိုသို့ ဖြစ်ပါမူ ဤအရာ၌ သင့်ကိုပင် မေးမြန်းအုံ၊ သင် သဘောကျသည့် အတိုင်း ဖြေကြားလော့။ ဝစ္ထ--- အသို့နည်း၊ အကယ်၍ သင်၏ ရှေ့၌ မီးတောက်နေ ငြားအုံ၊ `ငါ၏ ရှေ့၌ ဤမီးသည် တောက်နေ၏'ဟု သင် သိနိုင်မည်လော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ပ် သိနိုင်ပါ၏"

"ဝစ္ထ--- `သင်၏ရှေ့၌ တောက်နေသော ဤမီးသည် အဘယ်ကို စွဲ၍ တောက်နေသနည်း'ဟု သင့်ကို အကယ်၍ မေးခြားအုံ၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် သင်သည် အဘယ်သို့ မြေကြားမည်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် ကျွန်ုပ်သည် 'ငါ၏ ရှေ့၌ တောက်နေသော ဤမ်ိဳးသည် မြက်၊ ထင်း လောင်စာကို စွဲ၍ တောက်နေ၏' ဟု ဖြေကြားပါဆုံ"

"ဝစ္ထ--- အကယ်၍ သင်၏ရှေ့၌ ထိုမီးသည် ငြိမ်းခြားအုံ၊ သင်သည် 'ငါ၏ ရှေ့၌ ဤမီးသည် ငြိမ်း၏'ဟု သိနိုင် မည်လော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်သည် သိနိုင်ပါ၏"

"ဝစ္တ.--`သင်၏ ရှေ့၌ ပြိမ်းအေးသွားသော မီးသည် ဤ အရပ်မှ အဘယ်အရပ်သို့ သွားသနည်း၊ အရှေ့အရပ်သို့ ဖြစ်စေ၊ တောင်အရပ်သို့ဖြစ်စေ၊ အနောက်အရပ်သို့ဖြစ်စေ၊ မြောက်အရပ်သို့ ဖြစ်စေ သွားလေသလော'ဟု အကယ်၍ သင့်ကို မေးပြားအုံ၊ ဤသို့ မေးသည်ရှိသော် သင်သည် အဘယ်သို့ ဖြေကြားမည်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---သွား၏-ဟု ပြော၍ မရ၊ အရှင်ဂေါတမ
---'ထိုမီးသည် အကြင် မြက်၊ ထင်း လောင်စာကို အနွဲဖြ၍ တောက်၏၊ ထိုမြက်၊ ထင်း လောင်စာ၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း၊ တစ်ပါးသော မီးလောင်စာ၏ မန်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း လောင်စာမရှိသည် ဖြစ်၍ ငြိမ်းအေးပြီ'ဟုသာ ပြောရပါမည်"

၉.၂.၁၆၄။ "ဝစ္ထ--- ဤအတူပင်လျှင် အကြင်ရုပ်ဖြင့်

သတ္တဝါ-ဟူ၍ သတ်မှတ်သော် သတ်မှတ်ရာ၏၊ ထိုရုပ်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ပယ်ပြီးတော်မူပြီ။ ဝစ္ထ--- ရုပ်တို့၏ ကောင်းစွာ ကုန်ခြင်းဖြင့် လွတ်မြောက်ပြီးသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် မဟာသမုဒ္ဒရာကဲ့သို့ နက်နှဲ၏ မနိုင်းယှဉ်အပ်၊ ထက်ဝန်းကျင် သက်ဝင်နိုင်စဲ၏ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်၏ ----ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏ မဖြစ်လည်းမဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ ဖြစ် သည်လည်း မဟုတ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်။

အကြင် ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစ်ါရ၊ ဝိညာက်ဖြင့် သတ္တဝါဟူ၍ သတ်မှတ်သော် သတ်မှတ်ရာ၏၊ ထိုဝေဒနာ၊ သညာ၊
သစ်ါရ၊ ဝိညာက်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ပယ်ပြီးတော်မူပြီ။
"ဝစ္ထ--- ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သစ်ါရ၊ ဝိညာက်၏ ကောင်းစွာ
ကုန်ခြင်းဖြင့် လွတ်မြောက်ပြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည်
ဟာသမုဒ္ဒရာကဲ့သို့နက်နဲ၏ မနိုင်းယှဉ်အပါးဟတ်ဝန်းကျင်
သက်ဝင်နိုင်စီ၏၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်၏-ဟုသော အဖြစ်
သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် မဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်
သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်
သို့လည်း မရောက်၊ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏
မဖြစ်လည်း မဖြစ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်၊
ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်သည်လည်း မဟုတ်၊ မဖြစ်သည်
လည်း မဟုတ်-ဟူသော အဖြစ်သို့လည်း မရောက်၊

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော်ဝစ္ထပရိုဗိုလ်သည်မြတ်စွာဘုရားကို --- "အရှင်ဂေါတမ--- ဥပမာအားဖြင့် ရွာ သို့မဟုတ် နိဂုံး၏ မနီးမဝေးသော အရပ်၌ အင်ကြင်းပင်ကြီး ရှိသည် ဆိုပါ တော့၊ ထိုအင်ကြင်းပင်ကြီး၏ မြေခြင်းသဘောကြောင့် အေက်အရွက်တို့သည် ပျက်စီးကုန်ပြားဆုံ၊ အစွဲအပွေး တို့သည် ပျက်စီးကုန်ပြားဆုံ၊ အစွဲအပွေး တို့သည် ပျက်စီးကုန်ပြားအုံ၊ အကာတို့သည် ပျက်စီးကုန်ပြားအုံ၊ ထိုအင်ကြင်းပင်ကြီးသည် နောင်အခါ၌ ကင်းသော အကာ အက်အရွက်၊ ကင်းသော အခွဲအပွေး၊ ကင်းသော အကာ ရှိသည် ဖြစ်၍ အနှစ်သက်သက်သာ တည်နေသကဲ့သို့ ဤ အတူပင်လျှင် အရှင်ဂေါတမ၏ စကားသည် အစက်အရွက်မှ ကင်းပါပေ၏ အစွဲအပွေးမှ ကင်းပါပေ၏ အကာမှ ကင်းပါပေ၏ အစွဲအတွေးမှ ကင်းပါပေ၏ အကာမှ ကင်းပါပေ၏။ အစွဲအတွေးမှ ကင်းပါပေ၏။ အစုံခဲ့အလွှေးမှ ကင်းပါပေ၏။ အစုံခဲ့သက်သာ တည်ပြေ၏။

အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက် ဗွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ--- တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဗွယ် ရိုပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမသည် ယနေ့မှ စ၍ ကျွန်ုင်ကို ရတနာသုံးပါးကို ရာသက်ပန် ကိုးကွယ် ဆည်းကပ် သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။



၉.၂.၁၆၅၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇြိုဟ်မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဝစ္ထပရိဝိုစ်သည် ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၏။ ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်သော အခါ သင့်လျော် သော စနရာ၌ ထိုင်လျက် ဖြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက် သား၏- "အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ပ်သည် အရှင်ဂေါတနေင့် အတူ ကေားပြောဆိုရဖူးသည်မှာ ကာလ ကြာပါပြီ၊ ကျွန်ပ် တောင်းပန်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ပ်အား အကျဉ်း အားဖြင့် ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်ကို ဟောကြားတော်မူပါ"

"ဝစ္ဆ--- သင့်အား အကျဉ်းအားဖြင့်လည်း ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်ကို ငါ ဟောနိုင်၏၊ အကျယ်အားဖြင့်လည်း ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်ကို ငါ ဟောနိုင်၏။ ဝစ္ဆ---သို့ရာတွင် သင့်အား အကျဉ်းအားဖြင့်သာ ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်ကို ငါ ဟောပေအံ့၊ ထိုကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်ကို နာကြားလော့၊ ကောင်းစွာ နလုံးသွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"အရှင်ဘုရား--- ကောင်းပါပြီ"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မှု၏-

ဝစ္ဆ.--အသက်သတ်ခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်း၊ အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသည် ကုသိုလ်တည်း၊ ဝစ္ဆ.--မပေးသောဥစွာကို စိုးယူခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်း၊ မပေးသောဥစွာကို စိုးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသည် ကုသိုလ်တည်း၊ ဝစ္ဆ.--သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်ခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်း၊ သူတစ်ပါးသားမယား ကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသည် အကုသိုလ် တည်း၊ ဝစ္ဆ.-- မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းသည် အကုသိုလ် တည်း၊ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ခြင်းသည် ကုသိုလ်တည်း၊ ဝစ္ထ.-- ကုန်းတိုက်စကား ပြောဆိုခြင်းသည အကုသိုလ်တည်။ ကုန်းတိုက်ကေား ပြောဆိုခြင်းမှ ရောင်
ကြဉ်ခြင်းသည် ကုသိုလ်တည်။ ဝစ္စ.-- ကြဉ်ခြင်းသည် ကုသိုလ်တည်။ ဝစ္စ.-ပြောဆိုခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်။ ကြမ်းသော ကေားကို
ပြောဆိုခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်။ ကြမ်းသော ကေားကို
ပြောဆိုခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်။ အဖျင်း ပြောဆို
ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ခြင်းသည် ကုသိုလ်တည်။ ဝစ္စ.-- သူ
တစ်ပါးဥစွာကို ရေးရှုကြစည်ခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်။
သူဟစ်ပါးဥစွာကို ရေးရှုကြစည်ခြင်းသည် အကုသိုလ်တည်။
သည် အကုသိုလ်တည်။ ပစ္စ.-- သတ္တဝါတို့ကို ပျက်စီးစေလိုခြင်းသည်
တည်။ ဝစ္စ.-- သုတ္တဝါတို့ကို ပျက်စီးစေလိုခြင်းသည်
တည်။ ဝစ္စ.-- ဟု၊သော အမြင်သည် အကုသိုလ်တည်။
မှန်သော အမြင်သည် ကုသိုလ်တည်။ ဝစ္စ.-- ဤသို့လျှင်
ဤဆယ်ပါးသော တရားတို့သည် အကုသိုလ်တို့တည်။
ဤဆယ်ပါးသော တရားတို့သည် အကုသိုလ်တို့တည်။

ဝစ္ဆ--- တကှာကို အမြစ်ပြတ် ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် ရဟန္တာတည်း။

၉.၂.၁၆၇။ "အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမကို ထား ပါဦး၊ အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်ဖြစ်သော တစ်ပါးတလေ သော ရဟန္တာရဟန်းသည် ရှိပါသလော"

"ဝစ္ထ--- ငါ့တပည့်ဖြစ်သော ရဟန္တာရဟန်းတို့သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာမက စင်စစ်အားဖြင့် လွန်စွာ များပြားလှကုန်သည်သာတည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမကို ထားပါဦး၊ ရဟန်း တို့ကို ထားပါဦး၊ အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်ဖြေစ်သော တစ်ယောက်ထလေမျှသော ရဟန္တာရဟန်းမသည် ရှိ၏လော"

"ဝစ္ထ--- ငါ့တပည့်ဖြေစ်သော ရဟန်းမတို့သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာမက စင်စစ်အားဖြင့် လွန်စွာ များပြားလှကုန်သည်သာတည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမကို ထားပါဦး၊ ရဟန်း တို့ကို ထားပါဦး၊ ရဟန်းမတို့ကို ထားပါဦး၊ အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်ဖြစ်သော၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော လူဖြစ်သော တစ်ယောက်တလေ မျှသော အနာဂါမ်လူဥပါသကာသည် ရှိပါသလော"

"ဝစ္ဆ--- ငါ့တပည့်ဖြစ်သော၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော အနာဂါမ် လူဥပါသကာ တို့သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာမက စင်စစ် အားဖြင့် လွန်စွာ များပြားလှကုန်သည်သာတည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမကို ထားပါဦး၊ ရဟန်း တို့တို ထားပါဦး၊ ရဟန်းမတို့ကို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူတို ဝတ်ကုန်သောမြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသောအနာဂါမ် လှူဥပါသကာတို့တို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်၍ ကာမ ဂုက်ကို စံစားလျက် အရှင်ဂေါတမ၏ အဆုံးအမအတိုင်း လိုက်နာသော၊ သွန်သင်သည့်အတိုင်း လိုက်နာသော သောတာပန် လူဥပါသကာ တစ်ယောက်တလေသည် ရှိပါ သလော"

"ဝစ္ထ--- အဝတ်ဖြူကို ဝတ်လျက် ကာမဂုက်ကို စံစား လျက် အဆုံးအမအဝှိုင်း လိုက်နာသော၊ သွန်သင်သည့် အတိုင်းလိုက်နာသော သောတာပန် လူ ဥပါသကာတို့သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာမက စင်စစ်အားဖြင့် လွန်စွာ များပြားလုကုန်သည်သာတည်း"

"အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမကို ထားပါဦး၊ ရဟန်း တို့ကို ထားပါဦး၊ ရဟန်းမတို့ကို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သော အနာဂါင် လူ ဥပါသကာတို့ကို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမ ဂုဏ်ကို ခံစားသော သောတာပန် လူဥပါသကာတို့ကို ထား ဝဦး၊ အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်မဖြစ်သော အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော အနာဂါင် လူဥပါသိကာမ တစ်ယောက်တလေသည် ရှိပါသလော"

"ဝစ္တ.-- ငါ့တပည့်မြေစိသော အဝတိဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သော အနာဂါမိ လူဥပါသိကာမ တို့သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာမက စင်စစ် အားဖြင့် လွန်စွာ များပြားလှကုန်သည်သာတည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမေကို ထားပါဦး၊ ရဟန်း တို့ကို ထားပါဦး၊ ရဟန်းမတို့ကို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်ကုန်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်ကြသော အနာဂါမ် လူဥပါသကာတို့ကို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်ကုန်သော ကာမဂုဏ်ကို ခံစားကုန်သော သောတာပန် လူ ဥပါသကာ တို့ကို ထားပါဦး၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်ကုန်သော မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော အနာဂါမ် လူ ဥပါသိကာမတို့ကို ထားပါဦး၊ အှင်ဂေါတမ၏ တပည့်မ ဖြစ်သော အဝတ်ဖြူကို တာပါဦး၊ အရင်ဂေါတမ၏ တပည့်မ ဖြစ်သော အဝတ်ဖြူကို သော၊ သွန်သင်သည့်အတိုင်း လိုက်နာသော သောတာပန် လူဥပါသိကာမ တစ်ယောက်တစ်လေသည် ရှိပါသလော"

"ဝစ္ထ.-- ငါ့တပည့်မဖြစ်သော အဝတ်ဖြူကို ဝတ်၍ ကာမဂုက်ကို ခံစားလျက်အဆုံးအမအတိုင်း လိုက်နာသော၊ သွန်သင်သည့်အတိုင်း လိုက်နာသော သောတာပန် လူ ဥပါသိကာမတို့သည် တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာမက စင်စစ်အားဖြင့် လွန်စွာ များပြားလှကုန်သည် သာတည်း"

၉.၂.၁၆၈။ "အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အကယ်၍ အရှင်ဂေါတမေသာလျှင် ပြည့်စုံစေနိုင်၍ ရဟန်းတို့သည် မပြည့်စုံစေနိုင်ကုန်ငြားအုံ၊ ထိုအကြောင်းကြောင့် ဤ မြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံသည် မဖြစ်ရာ၊ အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အရှင်ဂေါတမလည်း ပြည့်စုံ စေနိုင်၍ ရဟန်းတို့လည်း ပြည့်စုံစေနိုင်သောကြောင့် ဤ မြတ်သောအကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အကယ်၍ အရှင်ဂေါတမ နှင့် ရဟန်းတို့သာ ပြည့်စုံစေနိုင်၍ ရဟန်းမတို့သည် မပြည့်စုံ စေနိုင်ငြားအုံ၊ ထိုအကြောင်းကြောင့် ဤမြတ်သောအကျင့် သည် ဤသို့ ပြည့်စုံသည် မဖြစ်ရာ၊

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမတို့သည် ပြည့်စုံစေနိုင်သောကြောင့် ဤမြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အကယ်၍ အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမတို့သာ ပြည့်စုံစေနိုင်၍ အဝတ်ဖြူတို ဝတ်သော မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော လူဥပါသကာ တို့သည် မပြည့်စုံစေနိုင်ငြားအံ့၊ ထိုအကြောင်းကြောင့် ဤ မြတ်သောအကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံသည် မြေစိရာ။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သောလူဥပါသကာတို့သည်ပြည့်စုံစေနိုင်သောကြောင့် ဤမြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အကယ်၍ အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ အဝတ်ဖြူကိုဝတ်သော မြတ်သောအကျင့် ကို ကျင့်သော လူဥပါသကာတို့သာ ပြည့်စုံစေနိုင်၍ အဝတ် ဖြူကိုဝတ်သော ကာမဂုက်ကို စံစားသော လူဥပါသကာ တို့သည် မပြည့်စုံစေနိုင်ငြားအံ့၊ ထိုအကြောင်းကြောင့် ဤ မြတ်သောအကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံသည် မဖြစ်ရာ။ အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သော အကျင့်ကို ကျန်သောလူဥပါသကာ၊အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုက် ကို စံစားသော လူဥပါသကာတို့သည် ပြည့်စုံစေနိုင် သောကြောင့် ဤမြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံ၏

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အကယ်၍ အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ အဝက်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော လူဥပါသဟာ၊အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုက်ကို ခံစားသော လူဥပါသဟာတို့သာ ပြည့်စုံ စေနိုင်၍ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော လူဥပါသီကာမတို့သည် မပြည့်စုံစေနိုင်ပြားဆုံး ထိုအကြောင်းကြောင့် ဤမြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ မြည့်စုံသည် မဖြစ်ရာ၊

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သော လူဥပါသကာ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုက် ကို ခံစားသော လူဥပါသကာ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သော လူဥပါသိကာမတို့သည် ပြည့်စုံစေနိုင်သောကြောင့် ဤမြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အကယ်၍ အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ အဝတ်ဖြူတို ဝတ်သော ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သော လူဥပါသဟာ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုဏ်ကို ခံစားသော လူဥပါသဟာ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော တာမဂုဏ်ကို ခံစားသော လူဥပါသဟာ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ပြည့်စုံစေနိုင်သည် ဖြစ်၍ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုဏ်ကို ခံစားသော လူဥပါသိကာမတို့သည် မြည့်စုံ စေနိုင်ကုန်ငြားဆုံ၊ ထိုအတြောင်းကြောင့် ဤမြတ်သော အကျင့်သည် ဤသို့ပြည့်စုံခြင်း မဖြစ်ရာ၊

အရှင်ဂေါတမ--- ဤတရားကို အရှင်ဂေါတမ၊ ရဟန်း၊ ရဟန်း၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျန်သောလှည်ပါယာက၊အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုကို ကို စံစားသော လူဥပါသကာ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော မြတ်သောအကျင့်ကို ကျန်သော လူဥပါသိကာမ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော အကြွတ်သောအကျင့်တို ကျန်သော လူဥပါသိကာမ၊ အဝတ်ဖြူကို ဝတ်သော ကာမဂုက်ကို စံစားသော လူဥပါသိကာမ တို့သည်ပြည့်စုံစေနိုင်သောကြောင့်မြတ်သောအကျင့်သည် ဤသို့ ပြည့်စုံစစ်၊

၉.၂.၁၆၉။ အရှင်ဂေါတမ--- ဥပမာအားဖြင့် ဂင်္ဂါမြစ် သည် သမုဒ္ဒရာသို့ ညွတ်၍ သမုဒ္ဒရာသို့ ကိုင်း၍ သမုဒ္ဒရာသို့ ရှိုင်း၍ သမုဒ္ဒရာကို ဦးဆိုက်၍ တည်သကဲ့သို့ ဤအတူ အရှင်ဂေါတမ၏ ရဟန်းရှင်လူနှင့် တကွသော ဤပရိသတ် သည် နိဗ္ဗာန်သို့ ညှတ်၏ နိဗ္ဗာန်သို့ ကိုင်း၏ နိဗ္ဗာန်သို့ ရှိုင်း၏ နိဗ္ဗာန်ကို ဦးဆိုက်၍ တည်၏။

အရှင်ဂေါတမ--- တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက် ဖွယ် ရှိပါပေ၏ အရှင်ဂေါတမ--- တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏ ထိုကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမကို ကိုးကွယ်ရာ--ဟူ၍ ဆည်းကပ်၏၊ တရားတော်ကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ--ဟူ၍ ဆည်းကပ်၏၊ တျန်းအပေါင်းကိုလည်း ကိုးကွယ်ရာ--ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏၊ ကျွန်ုပ်သည် အရှင် ဂေါတမ၏ထိဋ္ဌိ ရှင်အဖြစ်ကို ရလိုပါ၏၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"

"ဝစ္ထ--- သာသနာတော်မှ တစ်ပါး အချားအယူဝါဒရှိသော တိတ္ထိတို့ထံ၌ ရဟန်းပြုဖူးသော တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ဤသာသနာတော်၌ ရှင်အဖြစ်ကို အလိုရှိပြားအဲ့၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို အလိုရှိပြားအဲ့၊ ထိုသူသည် လေးလတို့ ပတ်လုံး (အစစ်းကျပိုင့်သုံးမှု) ပရိဝါသိနေရ၏ လေးလလွန် သဖြင့် နှစ်သက်အားရသောစိတ် ရှိကြသော ရဟန်းတို့သည် ရှင်ပြကြကုန်လိမ့်စည်၊ ရဟန်းခံပေးကြကုန်လိမ့်စည်၊ သို့ပင် ဖြစ်လင့်ကစား ဤအရာ၌ ငါသည် ပုဂ္ဂိုလ်၏ ထူးခြားသည့် အဖြစ်ကို သိတော်မှဖေ၏"

"အရှင်ဘုရား--- ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ကျွန်ုပ်သည် လေးနှစ်တို့ ပတ်လုံး ပရိဝါသိနေပါအုံ၊ လေးနှစ်တို့ကို လွန်သဖြင့် နှစ်သက်အားရသောစိတ် ရိုကုန်သော ရဟန်းတို့သည် ရှင်ပြုပေးတော်မူကြပါစေ၊ ရဟန်းစံပေးတော်မူကြပါစေ"

ဝစ္တဂေါတ္တပရိဇိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရှင် အဖြစ်ကို ရပြီ၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရပြီ၊ ရဟန်းပြု၍ မကြာမြင့် သေးသော၊ ရဟန်းဖြစ်၍ ဆယ့်ငါးရက်သာ ရှိသေးသော အရှင်ဝစ္တဂေါတ္တသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော် ချဉ်းကပ်၍ ရိုသေစွာ ရှိခိုမျိဳးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာမြတ်စွာဘုရား အား ဤသို့လျှောက်၏- "အရှင်ဘုရား--- သောကွ (ကျင့်ဆဲ ပုဂ္ဂိုလ်)တို့၏ ဉာက်၊ သေကွ(ကျင့်ဆဲပုဂ္ဂိုလ်)တို့၏ ဝိဇ္ဇာဖြင့် ရောက်သင့်ရောက်ထိုက်သော တရားသို့ ကျွန်ုပ် ရောက်ပါပြီ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်အား ထို့ထက် လွန်မြတ်သော တရားကို ဟောတော်မူပါဦး"

"ဝစ္ထ--- ထိုသို့ဖြစ်မှု သမထဘာဝနာ၊ ဝိပဿနာဘာဝနာ ဤနှစ်ပါးသော တရားတို့ကို သင်သည် တစ်ဆင့်တက်၍ ပွားများလော့၊ ဝစ္ထ--- သင်သည် သမထဘာဝနာ၊ ဝိပဿနာ ဘာဝနာ-ဟူသော ဤနှစ်ပါးသော တရားတို့ကို တစ်ဆင့် တက်၍ ပွားများသည်ရှိသော် များစွာသော ဓာတ်တို့ကို ထိုးထွင်း၍ သိလိမ့်မည်။

၉.၂.၁၇၀။ ဝစ္ထ---'များပြားသော တန်ခိုးဖန်ဆင်းခြင်း ကို အဖန်ဖန် ပြုနိုင်ရပါလို၏၊ တစ်ယောက်တည်းမှ အများ ဖြစ်နိုင်ရပါလို၏၊ အများမှ တစ်ယောက်တည်း ဖြစ်နိုင်ရပါ လို၏၊ ကိုယ်ထင်ရှားဖြစ်စေနိုင်ရပါလို၏၊ ကိုယ်ကို ပျောက် ကွယ်စေနိုင်ရပါလို၏၊ နှံရံတစ်ဖက်သို့လည်းကောင်း၊ တံတိုင်းတစ်ဖက်သို့လည်းကောင်း၊ တောင်တစ်ဖက်သို့ လည်းကောင်း မထိပါးဘဲ ကောင်းကင်၌ကွဲသို့ သွားလာ နိုင်ရပါလို၏၊ မြေ၌လည်း ငှတ်ခြင်း၊ ပေါ်ခြင်းကို ရေ၌ကဲ့သို့ ပြုနိုင်ရပါလို၏၊ ရေ၌လည်း မနစ်မြုပ်ဘဲ မြေအပြင်၌ကဲ့သို့ သွားလာနိုင်ရပါလို၏ ကောင်းကင်၌လည်း ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ သဖြင့် အတောင်ရှိသော ငှက်ကဲ့သို့ သွားနိုင်ရပါလို၏၊ ဤသို့ ကြီးသော တန်ခိုး၊ ကြီးသော အာနဘော်ရှိကုန်သော ဤလ၊ နေတို့ကိုပင် လက်ဖြင့် သုံးသပ်နိုင်ရပါလို၏၊ ဆုပ်ကိုင်နိုင်ရ ပါလို၏၊ ပြဟ္မာ့ပြည်တိုင်အောင်လည်း ကိုယ်ဖြင့် မိမိအလို အတိုင်း ဖြစ်စေနိုင်ရပါလို၏'ဟု သင် အလိုရှိပြားအံ့၊ သင် အလိုရှိသည့်အဆင့်သို့ အလိုရှိသည့်အတိုင်း အကြောင်း ညီညွှတ်က အပြည့်အဝ ရောက်ရလိမ့်မည်။(၁)

ဝစ္တ--- 'လူ၌ဖြစ်သော အသံ၊ နတ်၌ ဖြစ်သောအသံ၊ အဝေး၌ဖြစ်သော အသံ၊ အနီး၌ဖြစ်သော အသံ-ဟု ထိုအပ် ကုန်သော အကြင်နှစ်ပါးသော အသံတို့ကို လူတို့၏ နားထက် သာလွန်သော၊ အထူးသဖြင့် စင်ကြယ်သော၊ နတ်တို့၏ နားနှင့် တူသော သောတဓာတ်ဖြင့် ကြားနိုင်ရပါလို၏'ဟု သင် အလိုရှိပြားဆံ့၊ သင် အလိုရှိသည့်အဆင့်သို့ အလို ရှိသည့်အတိုင်း အကြောင်းညီညွတ်ကအပြည့်အဝ ရောက်ရ လိမ့်မည်။ (၂)

ဝန္မ.—'မိမိ၏ စိတ်ဖြင့် တစ်ပါးသော သတ္တဝါ တစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ ရာဂနင့် တကွဖြစ်သော စိတ်ကို ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ ရာဂနင့် တကွဖြစ်သော စိတ်ကို ယည်း ရာဂနင့် တကွဖြစ်သော စိတ်ကို လည်း ရာဂနင့် တကွဖြစ်သော စိတ်ကို လည်း ရာဂကင်းသော စိတ်ကို လည်း 'ရာဂကင်းသော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ ဒေါသနှင့်တကွဖြစ်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ ဒေါသကင်းသော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ တွေလော တိုလည်း 'မောဟနင့် တကွဖြစ်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ တောတနာဝိတ်ကိုလည်း 'မောဟနင့် တကွဖြစ်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ တွေနေသော စိတ်ကိုလည်း 'တွန့်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ တွန့်သော စိတ်ကိုလည်း 'တွန့်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ တွန့်သော စိတ်ကိုလည်း 'တွန့်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ တွန့်သော

ပါလို၏၊ ပျံ့လွှင့်သော စိတ်ကိုလည်း 'ပျံ့လွှင့်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏၊ မြတ်သော စိတ်ကိုလည်း 'မြတ်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိင်ရပါလို၏၊ အမြတ် မဟုတ်သော စိတ်ကိုလည်း 'အမြတ် မဟုတ်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏၊ လောကီစိတ်ကိုလည်း 'လောကီစိတ်'ဟု မြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏ လောကုတ္တရာ စိတ်ကိုလည်း 'လောကုတ္တရာစိတ်'ဟု မြန့်ကြက်၍ သိနိုင် ရပါလို၏ တည်ကြည်သော စိတ်ကိုလည်း တည်ကြည်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏၊ မတည်ကြည်သော စိတ်ကိုလည်း 'မတည်ကြည်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏။ ။ ကိလေသာမှ လွတ်သော စိတ်ကိုလည်း 'ကိလေသာမှ လွှတ်သော စိတ်'ဟု ဖြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရ ပါလို၏ ကိလေသာမှ မလွှတ်သော စိတ်ကိုလည်း 'ကိလေ သာမှ မလွတ်သော စိတ်'ဟု မြန့်ကြက်၍ သိနိုင်ရပါလို၏'ဟု သင် အလိုရှိပြားအံ့၊ သင် အလိုရှိသည့်အဆင့်သို့ အလိုရှိ သည့်အတိုင်း အကြောင်း ညီညွတ်က အပြည့်အဝ ရောက်ရ လိမ့်မည်။ (၃)

ဝစ္လ---'များသော အစီအရင်ရှိသော ရှေး၌ နေခဲ့ဖူးသော ခန္ဓာအစဉ်ကို အောက်မေ့နိုင်ရပါလို၏၊ ဤရှေး၌ နေခဲ့ ဖူးသော ခန္ဓာအစဉ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း- တစ်ဘဝကို လည်းကောင်း၊ နှစ်ဘဝတို့ကိုလည်းကောင်း၊ သုံးဘဝတို့ကို လည်းကောင်။ လေးဘဝတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ငါးဘဝတို့ကို လည်းကောင်း၊ ဆယ်ဘဝတို့ကိုလည်းကောင်း၊ နှစ်ဆယ် သောဘဝတို့ကိုလည်းကောင်း၊ သုံးဆယ်သော ဘဝတို့ကို လည်းကောင်း၊ လေးဆယ်သော ဘဝတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ငါးဆယ်သော ဘဝတို့ကိုလည်းကောင်း၊ တစ်ရာသော ဘဝ ကိုလည်းကောင်း၊ တစ်ထောင်သော ဘဝကိုလည်းကောင်း၊ တစ်သိန်းသော ဘဝကိုလည်းကောင်း၊ များစွာသော ပျက်ဆဲ ကမ္ဘာ (သံဝဋ္ၾကပ်)တို့ကိုလည်းကောင်း၊ များစွာသော ဖြစ်ဆဲ ကမ္ဘာ (ဝိဝဋ္ၾကပ်)တို့ကိုလည်းကောင်း၊ များစွာသော ပျက်ဆဲ ဖြစ်ဆဲကမ္ဘာ(သံဝဋ္ဌဝိဝဋ္ဌကပ်)တို့ကိုလည်းကောင်း အောက် မေ့နိုင်ရပါလို၏' ဤမည်သော ဘဝ၌ ဤသို့သော အမည်၊ ဤသို့သော အနွယ်၊ ဤသို့သော အဆင်း၊ ဤသို့သော အစာအာဟာရရှိသည်၊ ဤသို့သော ချမ်းသာ ဆင်းရဲကို စံစားရသည်၊ ဤသို့သော အသက် အပိုင်းအခြားရှိသည် ဖြစ်ဖူးပြီ၊ ထိုငါသည် ထိုဘဝမှ စုတေခဲ့၍ ဤဘဝ၌ ကပ် ရောက်၏" ဟူ၍ ဤသို့ အခြင်းအရာနှင့် တကွ ညွှန်ပြဖွယ် အမည်အနွယ်နှင့်တကွများပြားစွာသော ရှေး၌ နေခဲ့ဖူးသော ခန္ဓာအစဉ်ကို အောက်မေ့နိုင်ရပါလို၏'ဟု သင် အလိုရှိပြား အံ့၊ သင်အလိုရှိသည့် အဆင့်သို့ အလိုရှိသည့်အတိုင်း အကြောင်းညီညွှတ်က အပြည့်အဝ ရောက်ရလိမ့်မည်။(၄)

ဝစ္သ.-- "စုတေဆဲသတ္တဝါ၊ ပဋိသန္ဓေနဆဲသတ္တဝါ၊ ယုတ်သောသတ္တဝါ၊ မြတ်သောသတ္တဝါ၊ အဆင်းလှသော သတ္တဝါ၊ အဆင်းမလှသော သတ္တဝါ၊ ကောင်းသော လားရာ ရှိသော သတ္တဝါ၊ မကောင်းသော လာရားရှိသော သတ္တဝါ တို့ကို မြင်ရပါလို၏၊ ကံအားလျော်စွာ ကပ်ရောက်ကြရ ကုန်သော သတ္တဝါတို့ကို လူတို့၏ မျက်စီအပြင်ထက် သာလှန်သော အထူးသဖြင့် ဝင်ကြယ်သော ဒီဗွစကျွ (နတ် မျက်စီနှင့် တူသောဉာက်မျက်စီ) ဖြင့် ကွဲကွဲပြားပြား သိနိုင် ရပါလို၏

"အချင်းတို့--- ဤသတ္တဝါတို့သည် ကာယဒုစရိုက် နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ ဝစီဒုစရိုက်နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ မနောဒုစရိုက်နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ အရိယာ သူတော် သူမြတ်တို့ကို စွပ်စွဲ ကဲ့ရဲ့တတ်ကုန်၏၊ မှားသော အယူ ရှိ ကုန်၏၊ မှားသော အယူ၏ အစွမ်းဖြင့် ပြုအပ်သော ကံ ရှိကုန်၏၊ ထိုသတ္တဝါတို့သည် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေ သည်မှ နောက်၌ မကောင်းမှုပြုသူတို့ လားရာဖြစ်သော ဖရိုဖရိကျရာဖြစ်သော ငရဲသို့ ကပ်ရောက်ကြရကုန်၏။ အချင်းတို့---ဤသတ္တဝါတို့သည်ကား ကာယသုစရိုက်နှင့် လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ ဝစီသုစရိုက်နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ မနောသုစရိုက်နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ အရိယာသူတော် သူမြတ်တို့ကို မစ္စပ်စွဲတတ်၊ မကဲ့တတ်ကုန်၊ မှန်သော အယူ ရှိကုန်၏၊ မှန်သော အယူ၏ အစွမ်းဖြင့် ပြုအပ်သော ကံ ရှိကုန်၏ ထိုသတ္တဝါတို့သည် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည် မှ နောက်၌ ကောင်းမှုကို ပြုသော သူတို့၏ သွားရောက်ရာ ကောင်းမြတ်သော ရှုပါရုံ-စသည်တို့၏ တည်ရာ ဖြစ်သော နတ်ပြည်သို့ ကပ်ရောက်ကြရကုန်၏"-ဟူ၍ ဤသို့ စုတေဆဲ သတ္တဝါ၊ ပဋိသန္ဓေနေဆဲသတ္တဝါ၊ ယုတ်သောသတ္တဝါ၊ မြတ်သောသတ္တဝါ၊ အဆင်းလှသော သတ္တဝါ၊ အဆင်း မလှသော သတ္တဝါ၊ ကောင်းသော လားရာ ရှိသော သတ္တဝါ၊ မကောင်းသော လားရာရှိသော သတ္တဝါတို့ကို မြင်ရပါလို၏။ ကံအားလျော်စွာ ကပ်ရောက်ကြရကုန်သော သတ္တဝါတို့ကို လူတို့၏ မျက်စိထက် သာလွန်သော အထူးသဖြင့် စင်ကြယ် သော နတ်မျက်စိနင့် တူသော အဘိညာဉ်မျက်စိဖြင့် ကွဲကွဲ ပြားပြား သိနိုင်ရပါလို၏"ဟု သင် အလိုရှိပြားအံ့၊ သင် အလို ရှိသည့်အဆင့်သို့ အလိုရှိသည့်အတိုင်း အကြောင်း ညီ ညွှတ်က အပြည့်အဝ ရောက်ရလိမ့်မည်။(၅)

ဝစ္ဆ--`အာသဝေါတရားတို့၏ ကုန်ခြင်းကြောင့် အပောတ္တ ဖိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တဖိုလ်ပညာကို မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင်ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက် ပြုကာ ရဟန္တာဖြစ်၍ နေနိုင်ရပါလို၏'ဟု သင် အလိုရှိ ငြားအံ့၊ သင်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

အလိုရှိသည့်အဆင့်သို့ အလိုရှိသည့်အတိုင်း အကြောင်း ညီညွတ်က အပြည့်အဝ ရောက်ရလိမ့်မည်" (၆)

၉.၂.၁ဂု၁။ ထိုအခါ အရှင်ဝန္ထဂေါတ္တသည် ဘုရားရှင် ဟောကြားသည့်တရားကို အလွန်နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်၍ နေရာမှ ထကာ ဖြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိခိုးလျက် အရှိအသေပြု၍ ထွက်သွားလေ၏။ ထိုနောက် အရှင်ဝန္ထ ဂေါတ္တသည် တစ်ပါးတည်း ဆိတ်ပြိန်ရာသို့ ကပ်လျက် မေမ့ မလျော့ လုံ့လရှိသည်ဖြစ်၍ နိုတွန်သို့ လေ့ပွတ်အဝ်သော စိုလ်ကို ရ၏ "ပဋိသန္ဓေနေမှ ကုန်ပြီး ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီး ပြုဖွယ်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီး ဤအရဟတ္တစိုလ်-ဟူသော အကျိုးငှာ တစ်ပါးသော ပြုဖွယ်ကိစ္စ ရရှိပြီ"ဟု သိရှိ ပြီး အရှင်ဝန္ထဂေါတ္တသည် ရဟန္တာတို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင် ဖြစ်လေ၏။

၉.၂.၁ဂ္၂၊ ထိုအခါ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဗူးမြင်ရန်အလို့ငှာ ကြသွားကုန်၏ အရင် ဝစ္ထဂေါတ္တသည် ကြွလာသော ထိုရဟန်းတို့ကို အဝေးက ပင်လျှင် မြင်လေ၏၊ မြင်သောကြောင့် ထိုရဟန်းတို့ ရှိရာ အရာပ်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ထိုရဟန်းတို့ကို လျှောက်၏။

"အရှင်တို့--- အရှင်တို့သည် အဘယ်အရပ်သို့ ကြွကြ မည်နည်း"

"ငါ့ရှင်--- ငါတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် ကြွကြ မည်"

"ထိုသို့ဖြစ်ပါမူ အရှင်တို့သည် တပည့်တော်၏ စကားဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ရှိရိုးတော်မူကြပါဘုရား၊ အရှင်ဘုရား--- ဝစ္စဂေါတ္တရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ရှိနိုးလိုက်ပါ၏ 'တပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို လုပ်ကျွေးမြီးပါပြီ၊ တပည့်တော်သည် စကား ကောင်းကိုသာ ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားကို လုပ်ကျွေးပြီးပါပြီ'ဟု ရွတ်ဆို၏'ဟူ၍လည်း လျှောက်ထား တော်မူကြပါဘုရား"

"ငါ့ရှင်--- ကောင်းပါပြီ"

ထိုအခါ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ရှိတော်မူရာ အရပ်သို့ ချဉ်းကပ်ကြကုန်၍ မြတ်စွာဘုရားကို အလွန် ရှိသေစွာ ရှိစိုး၍ သင့်တင့်လျောက်ပတ်သော အရပ်၌ နေပြီး သော် မြတ်စွာဘုရားအား အရှင်ဝစ္ဆဂေါတ္တမှာလိုက်သော စကားကို လျှောက်ထားကြ၍။

"ရဟန်းတို့--- ငါသည် ရေးဦးမဆွကပင် ဝစ္တဂေါတ္တ ရဟန်း၏ စိတ်ကို ငါ၏ စိတ်ဖြင့် ဖြန့်ကြက်၍ 'ဝစ္တဂေါတ္တ ရဟန်းသည် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးနှင့် ပြည့်စုံ၏ ကြီးသောတန်ခိုး၊ ကြီးသောအာနဘော် ရှိ၏'ဟု သိပြီ။ နတ်တို့သည်လည်း ငါ့အား ဤအကြောင်းကို လျောက်ထားကြကုန်ပြီ"ဟု မိန့် တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောကြားတော်မူပြီ။ ထိုရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လွန်စွာ နှစ်သက်ကြကုန်ပြီ။

# 9

# ဒီဃနာသုတိ

၉.၂.၁ဂု၃၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာစပြိုဟ် ဖြို့ ဂိုရွုကုဋိတောင်ပေါ် သူကရစတလိုက်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဒီဃနဝဇရီဂိုစ်သည် ဖြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၏၊ ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်သောအခါမြတ်စွာဘုရားအားဤသို့လျှောက်ထား၏-"အရှင်ဂါတမ---ကျွန်ုပ်သည် အယူအားလုံးကို မနစ်သက်-ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိ၏ ဤသို့ ယူလေ့ရှိ၏"

"အဂ္ဂိဝေဿန--- 'အယူအားလုံးကို ကျွန်ပ် မနစ်သက်' ဟူသော သင်၏ အယူကိုပင် သင် မနစ်သက်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ထိုအယူကိုလည်း ကျွန်ုပ် နှစ်သက် ငြားအံ့၊ 'ထိုအယူအားလုံးကို မနှစ်သက်'-ဟူသော စကား သည်လည်း ထိုနှစ်သက်ပါသည်-ဟူသောစကားနှင့် အလား တူပင် ဖြစ်နိုင်၏၊ 'ထိုအယူအားလုံးကို မနှစ်သက်'-ဟူသော စကားသည်လည်း ထိုနှစ်သက်ပါသည်-ဟူသော စကားနှင့် အလားတူပင် ဖြစ်နိုင်၏"

"အင္ဂိဝေဿန္---လောက၌ `ထိုအယူအားလုံးကို မနစ် သက်'-ဟူသော စကားသည်လည်း ထိုနှစ်သက်ပါသည်-ဟူသော စကားနှင့် အလားတူပင် ဖြစ်နိုင်၏၊ `ထိုအယူ အားလုံးကို မနစ်သက်'-ဟူသော စကားသည်လည်း ထို နှစ်သက်ပါသည်-ဟူသော စကားနှင့် အလားတူပင် ဖြစ်နိုင် ၏-ဟု ဆိုကြ၍ ထိုအယူကိုလည်း မစွန့်ကြဘဲ အယူ တစ်ပါးကိုလည်း စွဲလမ်းနေသော သူတို့သာလျှင် အလွန့် အလွန် များကုန်၏။ အဂ္ဂိဝေဿန---လောက၌ 'ထိုအယူ အားလုံးကို မနစ်သက်'ဟူသော စကားသည်လည်း ထို နှစ် သက်ပါသည်-ဟူသော စကားနှင့် အလားတူပင် ဖြစ်နိုင်၏ 'ထိုအယူအားလုံးကို မနစ်သက်'-ဟူသော စကားသည် လည်း ထိုနှစ်သက်ပါသည်-ဟူသော စကားနှင့် အလား တူပင် ဖြစ်နိုင်၏ဟု ဆိုကြ၍ ထိုအယူကို စွန့်ကာ အယူတစ်ပါး ကိုလည်း မစွဲလမ်းကြသော သူတို့ကား အလွန့်အလွန် နည်းပါးကုန်၏။

အဂ္ဂိဝေဿန---'အယူအားလုံးကို ငါ နှစ်သက်၏'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော၊ အရှို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည် ရှိကုန်၏၊ အဂ္ဂိစဝေဿန---'အယူအားလုံးကို ငါ မနစ်သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိ ကုန်သော၊ အ၍ သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဝင်၊ အရှို့တော်) ရှိကြကုန်၏၊ အဂ္ဂိဝေဿန---- 'အရှို့ကို ငါ နှစ်သက်'မွှဲ အရှို့ကို ငါ မနစ်သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ အရှို့သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှိသော၊ အရှိသော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှို့သော၊ အရှိသော၊ အရှ

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

သကေး ဗြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏။ အငှိဝေဿန--- ထိုသုံးမျိုးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် 'အယူအားလုံးကို ငါ နှစ်သက်၏'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိ ကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော သူတို့၏ ဤအယူ ဝါဒသည် ပြင်းစွာ တပ်မက်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ သံမောကစဉ် ဖြစ်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ လွန်စွာ နှစ်သက်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ လွှမ်းစုံ၏၊ အငှိဝေဿန--- 'အယူအားလုံးကို ငါ မနစ်သက်' ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော သူတို့၏ ဤအယူဝါဒသည် ပြင်းစွာ မတပ်မက်မြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ သံယောစဉ်ပဖြစ်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ လှန်စွာ မနစ်ဘက်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ လွှမ်းစိုး၊ မဝိစီးခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ ပြင်းစွာ မစွဲလမ်းခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊

၉.၂.၁၎၄။ ဤသို့ ဝိန့်တော်မူသော် ဒီဃနာပေရီဇိုဇ်သည်
"အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်၏ အယူကို ရှိုးမြှောက်၏ အရှင်
ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်၏ အယူကို ရှင်လန်းစေ၏ 'ဟု မြတ်စွာ
ဘုရားကို လျှောက်ထား၏။ "အင်္ဂဇဝဿန---ထိုသုံးမျိုးသော
ပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် "အချို့ကို ဝါ နှစ်သက်၏ အချို့ကို ဝါ မနစ်
သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်
သော ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ နှစ်သက်သော အယူသည် ပြင်းစွာ
တပ်မက်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏ သံယောစဉ် ဖြစ်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏
လွန်စွာ နှစ်သက်မြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ လွှစ်ပိုး၊ ဖိစီးခြင်းနှင့်
နီးစပ်၏၊ ပြင်းစွာ စွဲလမ်းခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့၏
မနစ်သက်သော အယူသည် ပြင်းစွာ မတပ်မက်ခြင်းနှင့်
နီးစပ်၏၊ သံယောစဉ်မဖြစ်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ ကုန်စွာ
မနစ်သက်သော အယူသည် ပြင်းစွာ မတပ်မက်ခြင်းနှင့်
နီးစပ်၏၊ သံယောစဉ်မဖြစ်ခြင်းနှင့် နီးစပ်၏၊ ကုန်စွာ

အဂ္ဂိဝေဿန---- ထိုသုံးမျိုးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် 'အယူ အားလုံးကို ငါ နှစ်သက်၏'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော သမက၊ ခြာဟွက၊(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် ပညာရှိသော သူသည် ဤသို့ ဆင်ခြင် ၏- 'အယူအားလုံးကို ငါ နှစ်သက်၏'ဟူသော ဝါ၏ ဤအယူ ကိုသာလျှင် အနိုင်အမာ အစွဲအခြံ နလုံးသွင်း၍ 'ဤ ဝါ၏ အယူသည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသောအယူသည် အချည်းနီး သာတည်း'ဟု ပြောဆိုငြားအုံ၊ နှစ်ယောက်သော ပုဂ္ဂိုလ် တို့နှင့် ဝါဏ်ဝါဒ ကွဲခြင်းသည် ဖြစ်နှစ်၏ 'အယူအားလုံးကို ဝါ မနစ်သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိသော သာက၊ ပြာတွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့နှင့် လည်းကောင်း၊ 'အချို့ကို ငါနှစ်သက်၏ အချို့ကို ငါ မနစ် သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိသော သကေး ပြာဟွက (သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)တို့နှင့် လည်းကောင်း ဤနှစ်မျိုးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ငါ၏ဝါဒ ကွဲခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏ ဤသို့ ဝါဒကွဲခြင်း ဖြစ်လတ်သော် ကေားများခြင်း ဖြစ်နိုင်၏ ကေားများခြင်း ဖြစ်လတ်သော် စိတ်စင်းရဲခြင်း ဖြစ်နိုင်၏ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်လတ်သော် စိတ်ပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်နိုင်၏ ဤသို့ ထိုသူသည် ဝါဒကွဲခြင်း စကားများခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ပင်ပန်းခြင်းကို စိစ်၌ ကောင်းစွာ မြင်သည် ဖြစ်၍ ထိုအယူကိုလည်း စွန့်၏ အယူ တစ်ပါးကိုလည်း မစွဲလမ်း၊ ဤသို့လျှင် ဤအယူတို့ကို ပယ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဤသို့လျှင် ဤအယူတို့ကို စွန့်ခြင်း သည် ဖြစ်၏။

၉.၂.၁၅၅။ အဂ္ဂိဝေဿန---ထိုသုံးယောက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် 'အယူအားလုံးကို ငါ မနစ်သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန်သော သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် ပညာရှိသော သူသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- 'အယူအားလုံးကို ငါမနစ်သက်' ဟူသော ငါ၏ ဤအယူကိုသာလျှင် အနိုင်အမာ အစွဲအမြ နလုံးသွင်း၍ 'ဤ ငါ၏ အယူသည်သာ မှန်၏ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ပြောဆိုငြားအံ့၊ နှစ်ယောက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ဝါဒကွဲခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏။ 'အယူအားလုံးကို ငါ နှစ်သက်၏'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိသော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူ တော်မြတ်)တို့နှင့်လည်းကောင်း၊ 'အချို့ကို ငါ နှစ်သက်၏၊ အချို့ကို ငါ မနစ်သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့နှင့်လည်းကောင်း ဤ နှစ်မျိုးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ဝါ၏ ဝါဒကွဲခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏၊ ဤသို့ ဝါဒကွဲခြင်း ဖြစ် လတ်သော် စကားများခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏၊ စကားများခြင်း ဖြစ်လတ်သော် စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်နိုင်၏ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်လတ်သော် စိတ်ပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်နိုင်၏။ ဤသို့ ထိုသူ သည် ဝါဒကွဲခြင်း၊ စကားများခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ် ပင်ပန်းခြင်းကို မိမိ၌ ကောင်းစွာ မြင်သည် ဖြစ်၍ ထိုအယူ ကိုလည်း စွန့်၏၊ အယူတစ်ပါး ကိုလည်း မစွဲလမ်း။ ဤသို့လျှင် ဤအယူတို့ကို ပယ်ခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏၊ ဤသို့လျှင် ဤ အယူတို့ကို စွန့်ခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏။

၉.၂.၁၅၆။ အင္ဂိဝေဿန--- ထိုသုံးယောက်သော ပုဝ္ဂိုလ်တို့တွင် 'အချို့ကို ငါ နှစ်သက်၏ အချို့ကို ငါ မနစ် သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိကုန်သော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိကုန် သော သမော၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့တွင် ပညာရှိသော သူသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- 'အချို့ကို ငါ နစ်သက်၏၊ အချို့ကို ငါ မနစ်သက်'ဟူသော ငါ၏ ဤအယူကိုသာလျှင် အခိုင်အမာ အစွဲအမြဲ နလုံးသွင်း၍ 'ဤငါ၏ အယူသည်သာ မှန်၏၊ တစ်ပါးသော သူတို့၏ အယူ သည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ပြောဆိုပြားအံ့၊ နှစ်ယောက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ငါ၏ ဝါဒကွဲခြင်း ဖြစ်နိုင်၏။ 'အယူအားလုံးကို ငါ နှစ်သက်၏'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့နှင့်လည်းကောင်း၊ 'အယူအားလုံးကို ငါ မနစ်သက်'ဟု ဤသို့ ဆိုလေ့ရှိသော၊ ဤသို့ ယူလေ့ရှိသော သမက၊ ဗြာဟ္မက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့နှင့် လည်းကောင်း ဤနှစ်မျိုးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ငါ၏ဝါဒ ကွဲခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏။ ဤသို့ ဝါဒကွဲပြားခြင်း ဖြစ်လတ် သော် စကားများခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်၏၊ စကားများခြင်း ဖြစ်လတ်သော် စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်နိုင်၏၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်လတ်သော် စိတ်ပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်နိုင်၏၊ ဤသို့ ထိုသူသည် ဝါဒကွဲပြားခြင်း၊ စကားများခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ပင်ပန်း ခြင်းကို မိမိ၌ ကောင်းစွာ မြင်သည် ဖြစ်၍ ထိုအယူကိုလည်း စွန့်၏၊ အယူတစ်ပါးကိုလည်း မစွဲလမ်း။ ဤသို့လျှင် ဤအယူ တို့ကို ပယ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ ဤသို့လျှင် ဤအယူတို့ကို စွန့်ခြင်းသည် ဖြစ်၏။

၉.၂.၁ဂဂု။ အဂ္ဂိဝေဿန --- ပျက်စီးခြင်းသဘော ရှိသော ကျွံကိုယ်ကို မခြဲသောအားဖြင့် ဆင်းရဲသောအားဖြင့် ရောဂါအားဖြင့် အိုင်းအမာအားဖြင့် ဖြားပြောင့်အားဖြင့် ဆင်းရဲအားဖြင့် အနာအားဖြင့် သူစိမ်းပြင်ပအားဖြင့် ပျက်စီး တတ်သောအားဖြင့် သတ္တဝါအဖြစ်မှ ကင်းဆိတ်သော အား ဖြင့် အနှစ်အသား မရှိသောအားဖြင့် ကောင်းစွာ ရှုရောည်။ ကျွံစနာကိုယ်တို ထိုကဲ့သို့ ကောင်းစွာ ရှသော ထိုသုမှာ စနာ ကိုယ်ပေါ်၌ တပ်မက်သော တကှာ၊ ကိုယ်၌ တွယ်တာသော တကှာအစေး၊ ကိုယ်၌ အစဉ်လိုက်တတ်သော တကှာသည် ပျောက်ကင်း၏။

အဂ္ဂိဝေဿန္---စံစားမှုတို့သည် ရှမ်းသာခံစားမှု၊ ဆင်းရဲ ခံစားမှု၊ ဆင်းရဲမဟုတ် ချမ်းသာမဟုတ်သော ခံစားမှု-ဟု ဤသုံးပါးတို့တည်း။ အဂ္ဂိဝေဿန္---ချမ်းသာခံစားမှုကို ခံစားသော အခါ၌ ဆင်းရဲခံစားမှုကို မခံစားပေ၊ ဆင်းရဲလည်း မဟုတ် ချမ်းသာလည်းမဟုတ်သော ခံစားမှုကိုလည်း မခံစားပေ၊ ထိုအခါ၌ ချမ်းသာခံစားမှုကိုသာ ခံစား၍။ အဂ္ဂိ ဝေဿန္---ဆင်းရဲခံစားမှုကို ခံစားသော အခါ၌ ချမ်းသာ ခံစားမှုကို မခံစားပေ၊ ဆင်းရဲလည်း မဟုတ် ချမ်းသာလည်း မဟုတ်သော ခံစားမှုကိုလည်း မခံစားပေ၊ ထိုအခါ၌ ဆင်းရဲ ခံစားမှုကိုသာ ခံစား၏။ အဂ္ဂိဝေဿန္---ဆင်းရဲလည်း မဟုတ်၊ ချမ်းသာလည်း မဟုတ်သော ခံစားမှုကို ခံစားသော အခါ၌ ချမ်းသာခံစားမှုကို မခံစားပေ၊ ဆင်းရဲခံစားမှုကိုလည်း မခံစားပေ၊ ထိုအခါ၌ ဆင်းရဲလည်း မဟုတ် ချမ်းသာလည်း မဟုတ်သော ခံစားမှုကိုသာ ခံစား၏။ အဂ္ဂိဝေဿန---ချမ်းသာခံစားမှုသည်လည်း မမြဲပေ၊ ဆင်းရဲခံစားမှုသည် လည်း မြေပေ၊ ဆင်းရဲလည်း မဟုတ်၊ ချမ်းသာလည်း မဟုတ် သော ခံစားမှုသည်လည်း မမြဲပေ၊ အဂ္ဂိဝေဿန--- ဤသို့ မြင်လတ်သော် အကြားအမြင်နှင့် ပြည့်စုံသော အရိယာ တပည့်သည် ချမ်းသာခံစားမှု၌လည်း ငြီးငွေ့၏၊ ဆင်းရဲ စံစားမှု၌လည်း ငြီးငွေ့ ၏၊ ဆင်းရဲလည်း မဟုတ် ချမ်းသာ လည်း မဟုတ်သော ခံစားမှု၌လည်း ပြီးငွေ့ ၏၊ ပြီးငွေ့ သော် တပ်ခြင်းကင်း၏၊ တပ်ခြင်းကင်းခြင်းကြောင့် ကိလေသာမှ လွတ်၏ ကိလေသာမှ လွတ်ရာ၌ လွတ်ပြီ-ဟု အသိဉာက် ဖြစ်၏၊ 'ပဋိသန္ဓေတည်နေမှု ကုန်ပြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ပြုဇွယ်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ အရဟတ္တမဂ်ဉာက် အတွက် တစ်ဖန် ပြုဇွယ်ကိစ္စ မရှိတော့ပြီ'ဟု သိ၏။ အဂ္ဂိ ဝေဿန---ဤသို့ ကိလေသာမှ လွတ်ပြီးသော ရဟန်းသည် မည်သူနှင့်မျှ မပြောဆို၊ မည်သူနှင့်မျှ မငြင်းခုံ၊ လောက၌ ပြောဆိုရသော စကားဖြင့်သာ ခေါ် ဝေါ် ပြောဆို၏၊ မှားသော အားဖြင့်ကား မသုံးသပ်တော့ပြီ"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

၉.၂.၁ဂု၈၊ ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ နောက်မှ မြတ်စွာဘုရားကို ယစ်စင်လျက် တည်နေ ၏၊ ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတြာမထေရ်မှာ "ဝါတို့၏ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ထိုထိုတရားတို့ကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ ပယ်ခြင်းကို ဟောတော်မူ၏၊ ငါတို့၏ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုထိုတရားတို့ကို ထူးသောဉာက်ဖြင့် သိ၍ စွန့်လွှတ်ခြင်းကို ဟောတော်မူ၏"ဟု ဤသို့သော အကြံသည် ဖြစ်၏၊ ဤသို့ ဤတရားသဘောကို အဖန်ဖန် ရှုဆင်ခြင်သော အရှင်သာရိ ပုတြာမထေရ်၏ စိတ်သည် တကှာဒိဋိတို့ဖြင့် မည်သည့် အရာကိုမျှ မစွဲလမ်းမူ၍ အာသဝေါတရားတို့မှ လွတ်ပြီ၊ ဒီယနဝဝရီဗိုဇ်မှာကား "ဖြစ်ပေါ် လာသမျှ တရား အလုံးစုံ သည် ချုပ်ခြင်းသဘော ရှိ၏"ဟု တိလေသာမြူကင်းသော ကိလေသာအညစ်အကြေး ကင်းသော တရားမျက်စိ (သောတာပတ္တိမင်ဉာက်) ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် ခဲ့ပြီ။

ထိုအခါ ဒီဃနာပရိုလိုလည် တရားကို မြင်ပြီးသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---တရား တော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ သည် ယနေ့မှာ၍ ကျွန်ုင်ကို ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ရာသက်ပန် ဆည်းကပ်သော ဒါယကာ-ဟု မှတ်တော် မှပါ"ဟု လျှောက်၏။

## 9

## မာဝဏ္ဏိသဘုတိ

၉.၂.၁၇၉။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဘာရဒွါဇ ဂေါ်တ္တပုဏ္ဏား၏ မီးတင်းကုပ်အတွင်း မြက်အစင်း၌ သီတင်း သုံးနေတော်မူ၏။ ထိုဘာရခွါဇဂေါတ္တပုဏ္ဏား၏ မီးတင်းကုပ် သည် ကုရုတိုင်း ကမ္မာသမွေအမည်ရှိသော နိဂုံး၌ ရှိ၏။ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အခါ၌ ကမ္မာသဓမ္မနိဂုံးသို့ ဆွမ်းခံဝင်တော်မှု၏။ ကမ္မာသဓမ္မနိဂုံးသို့ ဆွမ်းခံ လှည့်လည် တော်မူ၍ ဆွမ်းခံရာမှ ပြန်ကြွခဲ့ကာ ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးသော အခါ တစ်ခုသော တောအုပ်ဆီသို့ နေ့သန့်စင်ခြင်းငှာ ကြွ တော်မူ၏။ ထိုတောအုပ်သို့ ရောက်တော်မူသော အခါ တစ်ခုသော သစ်ပင်ရင်း၌ နေ့သန့်စင်တော်မှု၏။ ထိုအခါ မာဂဏ္ဍိယပရိဗိုဇ်သည် အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက် လှည့် လည်ရင်း ဘာရခွါဇဂေါတ္တပုဏ္ဏား၏ မီးတင်းကုပ်ဆီသို့ လာ၏၊ မာဂဏ္ဍိယပရိဝိုဇ်သည် ဘာရခွါဇဂေါတ္တပုဏ္ဏား၏ မီးတင်းကုပ်အတွင်း၌ ခင်းထားသော မြက်အခင်းကို မြင်၍ ဘာရဒ္ဒါဇဂေါတ္တပုဏ္ထားကို ဤသို့ မေး၏- "အဆွေ ဘာရဒ္ဒါဇ ၏ မီးတင်းကုပ်အတွင်း၌ အဘယ်သူ့အတွက် ဤမြက် အခင်းကို ခင်းထားပါသနည်း၊ ရဟန်း၏ အိပ်ရာနေရာနှင့် တူယောင်တကား"

"မာဂဏ္ဍိယ---သာကီဝင်မင်းသားဖြစ်သော၊ သာကီဝင် မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသော ရဟန်းဂေါတမသည် ရှိ၏၊ 'ထို ရဟန်းဂေါတမသည် ဝှက်တော်ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူ၏ ဟု ကျော်စောသံသည် ပျုံ့နှံ့၍ တက်၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ အတွက် ဤနေရာကို ဝင်းထားပါ၏"

"အချင်းဘာရွေါဇ--- မကောင်းသော မြင်ကွင်းကို မြင်ကြ ရကုန်၏၊ အချင်းဘာရှဒ္ဓါဇ--- မကောင်းသော မြင်ကွင်းကို မြင်ကြရကုန်၏၊ ဝါတို့သည် အညွှန့်တုံးဖြစ်သော ထိုအရှင် ဂေါတမ၏ အိပ်ရာကို မြင်ကြရကုန်ဘိ၏"

"မာဂက္ကိယ---ဤကေားကို ဆိုင်းငံ့ဦးလော့၊ မာဂက္ကိယ ---ဤကေားကို ဆိုင်းငံ့ဦးလော့၊ များစွာသော မင်းပညာရှိတို့ သည်လည်းကောင်း၊ ပုထ္ထားပညာရှိတို့သည်လည်းကောင်း၊ သူကြွယ်ပညာရှိတို့သည်လည်းကောင်း၊ ရဟန်းပညာရှိတို့ သည်လည်းကောင်းထိုအရှင်ဂေါတမအား အလွန် ကြည်ညို ကြကန်၏"

"အချင်းဘာရဒွါဇ--- ဝါတို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို မျက်မှောက်ထင်ထင် အကယ်၍ တွေ့မြင်ခဲ့ပါလျှင်လည်း မျက်မှောက်၌လည်း 'ရဟန်းဂေါတမသည် အညွှန့်တုံးသူ တည်း'ဟု ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဆိုငံ့ပါကုန်၏။ အဘယ် ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ဤသို့လျှင် ဝါတို့၏ ကျမ်းဂန်၌ လာသော ကြောင့်တည်း" "အကယ်၍ အရှင်မာဂဣိယအား ဝန်မလေးပါမူ ထို အကြောင်းကို ရဟန်းဂေါတမအား ပြောကြားပါအုံ"

"အရှင်ဘာရခွါလသည် ငါ ပြောဆိုသည့်အတိုင်းသာလျှင် ထိုစကားကို အရှင်ဂေါတမအား လွတ်လပ်စွာ ပြောကြား ပါလော့"

၉.၂.၁၈၊၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒီဗွသောတအဘိညာဉ် (နတ်တို့၏ နားနှင့်တူသော ဉာက်ခတာ်)ဖြင့် ဘာရခွါဇဂါတွာ ပုက္ကားနှင့် မာဂက္ကိယပရိဇိုစ်တို့၏ စကားပြောဆိုသံကို ကြား တော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ညနေရမ်းအခါ ကိန်းအောင်းရာမှ ထတော်မူလျက် ဘာရခွါဇဂါတွဟုဣား၏ မီးတင်းကုပ်ရှိရာသို့ ကြွတော်မူ၍ ခင်းထားသော မြက်အခင်း ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဘာရခွါဇဂါတွဟုဣားသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရှည်းကပ်၍ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင် နေ၏ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေသော ဘာရခွါဇဂါတွဟုဣား ကို မြတ်စွာဘုရားသည် "ဘာရခွါဇ---သင်နှင့် မာဂဏ္ဍိယ ပရိဇိုဇ်တို့ ဤမြက်အခင်းကို အကြောင်းပြု၍ တစ်စုံ တစ်စုသောစကားပြောဆိုမူဖြစ်ခဲ့သလော"ဟုမေးတော်မူ၏။

ကျှံသို့ မေးတော်မူသော် ဘာရခွါဇဂေါတ္တပုဣားသည် ထိတ်လန့်သည်၊ ကြက်သီးမွေးညင်းထသည် ဖြစ်၍ "ကျွန်ုပ် တို့သည် ထိုအကြောင်းကိုပင်လျှင် အရှင်ဂေါတအေား ပြော ကြားလိုကြပါကုန်၏ သို့ရာတွင် အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ် တို့ မပြောကြားမီပင်လျှင် ထိုအကြောင်းကို ပြောကြားဘိ၏ တကား"ဟုမြတ်စွာဘုရားအားဤကေားကိုလျှောက်ထား၏။

မြတ်စွာဘုရားနှင့် ဘာရခွါစဂေါတ္တပုဏ္ဏားတို့ မြောဆို သော ဤစကားသည် မပြီးပြတ်သေးချေ ထိုအခါမာဂက္ကိယ ပရိဂိုစိုလည် အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်လှည့်လည်၍ ဘာရခွါစဂေါတ္တပုဏ္ဏား၏ မီးတင်းကုပ်အတွင်း၌ ရှိသော မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်လာ၏ မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ရောက်သော အခါ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေသော မာဂက္ကိယပရိဂိုစ်ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်တော်မူ၏-

၉.၂.၁၁၁။ "မာဂက္ကိယ---မျက်စိသည် ရှုပါရုံ၌ မွေ့ လျော်၏ ထိုမျက်စိကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဆုံးထေားပြီ၊ စောင့်ရှောက်ထားပြီ၊ ပိတ်ဆိုထားပြီ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုမျက်စိကို ပိတ်ဆိုခြင်းငှာလည်း တရားဟော၏၊ မာဂက္ကိယ---သင်သည် ဤအကြောင်းကို ရည်ရွယ်၍ 'ရဟန်းဂေါတမသည် အညွှန့်တုံးသူတည်း'ဟု ဆိုသလော" "အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်သည် ဤအကြောင်းကိုပင် ရည်ရွယ်၍ 'ရဟန်းဂေါတမသည် အညွှန့်တုံးသူတည်း'ဟု ဆိုပါ၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟုမူ- ဤသို့လျှင် ကျွန်ုပ်တို့၏ ကျမ်းဂန်၌ လာသောကြောင့်ပါတည်း"

"မာဂက္ကိယ---နားသည် သဒ္ဒန်၌ မွေ့လျော်၏။ မာဂက္ကိယ---နားခေါင်းသည် ဂန္ဓာရုံ၌ မွေ့လျော်၏။ မာဂက္ကိယ---လျှာသည် ရသာရုံ၌ မွေ့လျော်၏။ မာဂက္ကိယ--- ကိုယ်သည် မောင္သမွာရုံ၌ မွေ့လျော်၏၊ မာဂက္ကိယ--- စိတ်သည် မွောရုံ၌ မွေ့လျော်၏၊ ထိုနား၊ နားခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်နှင့် စိတ်တို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဆုံးမထားပြီ၊ စောင့်ရှောက်ထားပြီး၊ ဝိတ်ဆို့ထားပြီ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုနား--သည်ကို မိတ် ဆိုခြင်းဌာလည်း တရားဟော၏၊ မာဂက္ကိယ--- သင်သည် ဤအကြောင်းကို ရည်ရွယ်၍ 'ရဟန်းဂေါတမသည် အညွှန့် တုံးသူတည်း'ဟု ဆိုသလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်သည် ဤအကြောင်းကိုပင် ရည်ရွယ်၍ 'ရဟန်းဂေါတသေည် အညွှန့်တုံးသူတည်း'ဟု ဆိုပါ၏ အဘယ်ကြောင့်နည်း ဟုမူ- ဤသို့လျှင် ကျွန်ုပ်တို့၏ ကျမ်းဂန်၌ လာသောကြောင့်ပါတည်း"

၉.၂.၁၈၂။ "မာဂက္ကိယ--- ဤလောက၌ အချို့သော သူသည် တစ်နှစ်သက်ဗွယ်ဖြစ်ကုန်သော ရှုပါရုံတို့ဖြင့် မွေ့လျော် ပျော်ပါးဗူး၏။ ထိုသူသည် နောက်အခါ၌ ရူပါရုံ တို့၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ချုပ်ခြင်း၊ သာယာဗွယ်သဘော၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၍။ ရူပါရုံ၌ တစ် နှစ်သက်ခြင်း(တကှာ)ကို စွန့်၍။ ရှုပါရုံကျောင့် ဖြစ်သော ပူလောင်ခြင်းကို ပယ်ဈောက်၍၊ ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း ကင်းသည် ဖြစ်၍၊ ကိုယ်တွင်းသန္တာနဲ၌ ပြိမ်အောသော စိတ် ရှိသည် ဖြစ်၍ အနေရာ၏။ မာဂက္ကိယ---သင်သည် ဤသူ့ကို အဘယ်သို့ သိုပော်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ--- ဘာမျှ ဆိုဗွယ် မရှိပါ"

မာဂက္ကိယ--- ဤလောက၌ အချို့သော သူသည် တပ် နှစ်သက်ဗွယ်ဖြစ်ကုန်သော သဒ္ဒါရုံ ဂနာရုံ ရသာရုံ ဖောဌမွာရုံ တို့ဖြင့် မွေ့လျော်ပျော်ပါးဖူး၏။ ထိုသူသည် နောက်အခါ၌ သဒ္ဒါရုံ၊ ဂန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံနှင့် ဖောဌမွာရုံတို့၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ချင်ခြင်း၊ သာယာဗွယ်သဘော၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို ဟုတ် တိုင်းမှန်စွာ သိ၍ သဒ္ဒါရုံ-စသည်၌ တပ်နှစ်သက်ခြင်း(တကှာ) ကို ပယ်စွန့်၍၊ သဒ္ဒါရုံ-စသည်ကြောင့် ဖြစ်သော ပူလောင် ခြင်းကို ပယ်ရောက်၍ ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်းကင်းသည် ဖြစ်၍၊ ကိုယ်တွင်း သန္တဝန်၌ ပြိမ်းအေးသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍

## 👔 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

နေရာ၏။ မာဂဏ္ဍိယ--- သင်သည် ဤသူ့ကို အဘယ်သို့ ဆိုမည်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဘာမျှ ဆိုဖွယ် မရှိပါ"

၉.၂.၁၈၃။ "မာဂဏ္ဍိယ--- ဥပမာအားဖြင့် များသော စည်းစိမ်ရှိသော သူကြွယ်သည် တပ်နှစ်သက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန် သော ရူပါရုံတို့ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ သဒ္ဒါရုံ၊ ဂန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံ၊ ဖောဋ္ဌဗွာရုံ တို့ဖြင့် ဖြစ်စေ ဤသို့ ငါးပါးသော ကာမဂုက်တို့ဖြင့် ပြည်ပြည့် စုံစုံ လုံလုံလောက်လောက် မွေ့လျော်ပျော်ပါးဖူးသည် ဖြစ်ရာ ၏။ ထိုသူသည် ကိုယ်ဖြင့် သုစရိုက်တရားကို ပြုကျင့်၍၊ နုတ်ဖြင့် သုစရိုက်တရားကို ပြုကျင့်၍၊ စိတ်ဖြင့် သုစရိုက် တရားကို ပြုကျင့်၍ ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ တာဝတိသာနတ်ပြည်သို့ ရောက်ရာ၏။ ထိုသူ သည် တာဝတိသာနတ်ပြည် နန္ဒဝန်ဥယျာဉ်၌ နတ်သမီး အပေါင်း ခြံရံလျက် နတ်ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ဖြင့် ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံလောက်လောက် မွေ့လျော်ပျော်ပါးရာ၏။ ထိုသူသည် ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ဖြင့် ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံလောက်လောက် မွေ့လျော်ပျော်ပါးနေသော သူကြွယ်ကို မြင်လေရာ၏။ မာဂဏ္ဍိယ---နန္ဒဝန်ဥယျာဉ်၌ နတ်သမီးအပေါင်း ခြံရံလျက် နတ်ကာမဂုဏ်ငါးပါးတို့ဖြင့် ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံ လောက် လောက် မွေ့လျော်ပျော်ပါးနေသော ထိုနတ်သားသည် ထို သူကြွယ်၏ လူ့ကာမဂုဏ်ငါးပါးတို့ကို တောင့်တရာသလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- မတောင့်တရာပါ။ အဘယ်ကြောင့် နည်း ဟုမှု- အရှင်ဂေါတမ---လူ့ကာမဂုက်တို့ထက် နတ် ကာမဂုက်တို့က သာလွန်ကုန်၏ မွန်လည်း မွန်မြတ်ကုန်၏"

"မာဂဣိယ--- ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ငါသည် ရေး လူဖြစ်စဉ်အခါက တပ်နှစ်သက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော ရူပါရုံ၊ သဒ္ဒါရုံ၊ ဂန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံနှင့် ဖောဋ္ဌမွာရုံ-ဟူသော ငါးပါးသော ကာမဂုက်တို့ဖြင့် ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံလောက်လောက် မွေ့လျော် ပျော်ပါးဖူး၏။

မာဂက္ကီယ---ထိုင့်မှာ နိုးဥတုအခါ စံနေရာဖြစ်သော ပြာသာဒ်တစ်ဆောင်၊ ဆောင်းဥတုအခါ စံနေရာဖြစ်သော ပြာသာဒ်တစ်ဆောင်၊ နွေဥတုအခါ စံနေရာဖြစ်သော ပြာသာဒ်တစ်ဆောင်၊ ဤသို့ သုံးဆောင်သော ပြာသာဒ်တို့ သည် ရှိခဲ့ကုန်၏။ မာဂက္ကီယ--- ငါသည် မိုးဥတုအခါ စံနေရာ ဖြစ်သော ပြာသာဒ်၌ မိုးလေးလတို့ပတ်လုံး ယောက်ျား (တီးမှတ်သူ) ကင်းကုန်သော တူရိယာမျိုးတို့ဖြင့် မွေ့လျော် ပျော်ပါးလျက် ပြာသာဒ်အောက်သို့ မသက်ဆင်းခဲ့ပေ၊ ငါသည် နောက်အခါ၌ ကာမဂုဏ်တို့၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ချုပ်ခြင်း၊ သာယာဖွယ်သဘော၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို ဟုတ်မှန် သည့်အတိုင်း သိ၍ ကာမဂုက်တို့၌ တပ်မက်မောသော တကှာကို ပယ်ရနည်၏ ကာမဂုက်ကြောင့် ဖြစ်သော ပူလောင် မြင်းကို ပယ်ရောက်၍ ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း ကင်းသည် ဖြစ်၍ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ပြိမ်းအေးသော စိတ်ရှိသည်ဖြစ်၍ နေ၏။ ငါသည် ကာမဂုက်တို့ကို တပ်မက်ကုန်သော၊ ကာမ ဂုက်တို့ကို ဖိုဝဲကုန်သော တစ်ပါးသော သတ္တဝါတို့ကို မြင်၏။ ငါသည် ထိုကာမဂုက်တို့ကို တောာင့်တ၊ ထိုကာမဂုက်တို့၌ မမွေ့ လျော်ပေ။ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟုမူ- မာဂက္ကိယ---ငါသည် ကာမဂုက်တို့နှင့် ကင်း၍ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် ကင်း၍နုတ်ရမ်းသာကိုဟင်သာလွန်၍တည်သော မွေ့ လျော် ခြင်းဖြင့် မွေ့ လျော်နေ၏။ ယုတ်ညံ့သော တာမဂုက်ကို မတောင့်တတော့ပြီ၊ ထိုကာမဂုက်၌ မမွေ့ လျော်တောက္ခို၊

၉.၂.၁၈၄။ မာဂက္ကီယ--- ဥပမာအားဖြင့် မှည့်ရင့်သည့် နူနာရှိသော သူသည် ဝိုးလောက်တို့ အကိုက်အခဲ ခံရ၍ လက်သည်းတို့ဖြင့် အနာဝတို့ကို ကုပ်ဖွဲကျက် မီးကျီးစု၌ ကိုယ်ကို ကင်ရာ၏၊ ထိုနူနာရှိသော သူ၏ စိတ်ဆွေ အပေါင်း အသမင်း ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် အနာကို ကုစားတတ် သော ဆေးဆရာကို ပငိုလာကုန်ရာ၏။ ထိုနူနာဖွဲသော သူ၏ ထိုအနာကို ကုစားတတ်သော ဆေးဆရာသည် ဆေးကု ရာ၏၊ ထိုနူနာစွဲသော ယောကျားသည် ထိုဆေးကို အစွဲပြု၍ နူနာတို့မှ လွတ်မြောက်ရာ၏။ အနာမရှိသည် ဖြစ်၍ ချမ်းသာစွာ ဒီဇီကိုယ်ကို အစိုးတရ အလိုရှိကိုင်း နေရသည်၊ အလိုရိုတိုင်း သွားရသည် ဖြစ်ရာ၏။ ထိုနုနာ ပျောက်ကင်း ပြီးသောသူသည် မှည့်ရင့်သည့် နူနာရှိသော ပိုးလောက်တိုး အကိုက်အခဲ ခံစနေရ၍ လက်သည်းတို့ဖြင့် အနာဝတို ကုပ်စဲ လျက် မီးကျီးဝှ၌ ကိုယ်ကို ကင်ရွှိနေသော အခြားသူ တစ်ယောက်ကို မြင်ရာ၏။

မာဂဣိယ--- ထိုနုနာပျောက်ကင်းပြီးသော သူသည် နုနာရှိသော သူ၏ မီးကျိုးစုကို ဖြစ်စေ၊ ဆေးမိုဝဲမှုကို ဖြစ်စေ တောင့်တရာအံ့လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မတောင့်တရာပါ။ အဘယ့်ကြောင့် နည်း ဟူမှု- အရှင်ဂေါတမ---ရောဂါရှိလတ်သော် ဆေးဖြင့် ပြုဖွယ်ကိစ္စသည် ဖြစ်နိုင်၏၊ ရောဂါမရှိခဲ့သော် ဆေးဖြင့် ပြုဖွယ်ကိစ္စသည် မရှိသောကြောင့်ပါတည်း"

"မာဂဏ္ကိယ---ဤအတူပင်လျှင် ငါသည်ကာမဂုက်တို့ကို တင်မက်မောသော တကှာကို ပယ်စွန့်၍ ကာမဂုက်ကြောင့် ဖြစ်သော ပူလောင်ခြင်းကို ပယ်ဈောက်၍၊ ဆာလောင် မွတ်သိပ်ခြင်း ကင်းသည် ဖြစ်၍၊ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ပြိမ်း အေးသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ နေ၏။ ထိုငါသည် ကာမဂုက် တို့ကိုတပ်မက်ကုန်သော၊ ကာမဂုက်တို့ကို မှီဝဲကြကုန်သော တစ်ပါးသော သတ္တဝါတို့ကို မြင်၏။ ထိုငါသည် ထို ကာမဂုက်တို့ကို မတောင့်တ၊ ထိုကာမဂုက်တို့၌ မမွေ့ လျော် ပေ။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမှ- မာဂက္ကိယ---ငါသည် ကာမဂုက်တို့နှင့် ကင်း၍၊ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် ကင်း၍ နတ်ချမ်းသာကိုပင် သာလွန်သော မွေ့လျော်မြင်းဖြင့် မွေ့ လျော်နေ၏။ ယုတ်ညံ့သော ကာမဂုက်ကို မတောင့်တတော့ ပြီ၊ ထိုကာမဂုက်၌ မမွေ့လျော်တော့ပြီ။

၉.၂.၁၈၅။ မာဂက္ကိယ---ဥပမာအားဖြင့် မှည့်ရင့်သည့် နူနာရှိသော သူသည် ဝိုးလောက်တို့ အကိုက်အခဲ စံရ၍ လက်သည်းတို့ဖြင့် အနာဝတို့ကို ကုပ်ဖုံလျက် မီးကျီးစု၌ ကိုယ်ကို ကင်ရာ၏၊ ထိုနူနာရှိသော သူ၏ စိတ်ဆွေအပေါင်း အသင်း ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် အနာဂကို ကုစားတတ် သော ဆေးဆရာကို ပင့်လာကုန်ရာ၏၊ နုနာစွဲသော သူ၏ နူနာကို ကုစားတတ်သော ဆေးဆရာသည် ဆေးကုရာ၏၊ ထို နူနာစွဲသော သူသည် ထိုဆေးကို အစွဲပြု၍ နူနာတို့မှ လွတ်မြောက်ရာ၏၊ အနာမရှိသည် ဖြစ်၍ ချစ်းသာစွာ ပွဲတိမြောက်ရာ၏။ အနာမရှိသည် ဖြစ်၍ ချစ်းသာစွာ ဒီဓိကိုယ်ကို အစိုးတရအလိုရှိတိုင်း နေရသည်၊ အလိုရှိတိုင်း သွားရသည် ဖြစ်ရာ၏။ ထိုသူ့ကို အားကောင်းသော သောကျားနှစ်ယောက်တို့သည် လက်မောင်းတစ်ဖက်စီ ဟုင်၍ ရီးကျီးစုသို့ ဆွဲငင်ကုန်ရာ၏။

ဖာဂက္ကိယ---အသို့နည်း- ထိုယောက်ျားသည် ဤမှထိုမှ ကိုယ်ကို ရုန်းကန်ရာသည် ဟောတ်လော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ရုန်းကန်ရာပါ၏၊ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော်- အရှင်ဂေါတမ---ဤမီးသည်ကား ဆင်းရဲသော အတွေ့လည်း ရှိပါ၏၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်းလည်း ရှိပါ၏၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိပါ၏"

"မာဂဏ္ကိယ--သင် စဉ်းစားလော့၊ ထိုမီးသည် ယခုမှ သာလျှင် ဆင်းရဲသော အတွေ့လည်း ရှိသလော၊ တြီးစွာ သော ပူခြင်းလည်း ရှိသလော၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်း လည်း ရှိသလော၊ သို့မဟုတ် ရေးအခါကပင် ထိုမီးသည် ဆင်းရဲသော အတွေ့လည်း ရှိသလော၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်း လည်း ရှိသလော၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိ သလော"

"အရှင်ဂေါတမေ--ထိုမီးသည် ယခုအခါ၌လည်း ဆင်းရဲ သော အတွေ့လည်း ရှိပါ၏၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်းလည်း ရှိပါ၏ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိပါ၏ ရှေးအခါ ကလည်း ဆင်းရဲသော အတွေ့လည်း ရှိခဲ့ပါ၏၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်းလည်း ရှိခဲ့ပါ၏၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိခဲ့ပါ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- မှည့်ရင့်သည့် နုနာရှိသော ဝိုးလောက် တို့ အကိုက်အခဲ စံရ၍ လက်သည်းတို့ဖြင့် အနာဝတို့ကို ကုပ်ဖွဲ့နေရသော သူသည်ကား ကျခန္ဓြပျက်စီးနေသည် ဖြစ်၍ ဆင်းရဲသော အတွေ့ ရှိသော စီး၌ပင် ချစ်းသာ၏-ဟု ဖောက် ပြန် မှတ်မှားသော သညာကို လျေက် နေပါ၏"

"မာဂဏ္ဍိယ--- ဤအတူပင်လျှင် အတိတ်ဖြစ်သော ကာလ၌လည်း ကာမဂုဏ်တို့သည် ဆင်းရဲသော အတွေ့ လည်း ရှိခဲ့ကုန်၏၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်းလည်း ရှိခဲ့ကုန်၏၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိခဲ့ကုန်၏။ အနာဂတ် ကာလ၌လည်း ကာမဂုက်တို့သည် ဆင်းရဲသော အတွေ့ လည်း ရှိကုန်လိမ့်မည်၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်းလည်း ရှိကုန် လိမ့်မည်၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိကုန်လိမ့်မည်။ ယခုဖြစ်ဆဲ ပစ္စုပွန်ကာလ၌လည်း ကာမဂုက်တို့သည် ဆင်းရဲသောအတွေ့လည်း ရှိကုန်၏၊ ကြီးစွာသော ပူခြင်း လည်း ရှိကုန်၏၊ ပြင်းထန်သော လောင်ခြင်းလည်း ရှိကုန်၏။ မာဂက္လိယ---ဤသတ္တဝါတို့ကား ကာမဂုက်တရားတို့၌ မကင်းသေးသော ရာဂရိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ကာမတဏှာတို့၏ ခဲစားခြင်းခံရကုန်သည် ဖြစ်၍ ကာမအပူ၏ ထက်ဝန်းကျင် လောင်မြိုက်ခြင်း ခံရကုန်သည် ဖြစ်၍ ဣန္ဒြေပျက်စီး နေသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ဆင်းရဲသော အတွေ့ရှိသော ကာမတို့၌ပင် ချမ်းသာ၏-ဟု ဖောက်ပြန်မှတ်မှားသော သညာကို ရကုန်၏။

မာဂက္ကိယ--- ဤအတူပင်လျှင် ကာမဂုက်အပူ၏ ထက် ဝန်းကျင် ပူလောင်ခြင်း ခံကြရကုန်သော သတ္တဝါတို့သည်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ကာမဂုက်တို့ကို မှီဝဲကုန်၏။ မာဂက္ကိယ--- ကာမအပူ၏ ထက်ဝန်းကျင် ပူလောင်ခြင်း စံကြရကုန်သော သတ္တဝါတို့ သည် ကာမဂုက်တို့ကို မှီဝဲကုန်သည်နှင့်အမျှ ထိုထိုသတ္တဝါ တို့မှာ ကာမတဏှာတို့သည်လည်း အဖန်ဖန် တိုးပွားကုန်၏ ကာမအပူ၏ ထက်ဝန်းကျင် ပူလောင်ခြင်းကိုလည်း စံကြရ ကုန်၏ ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်သော သက်သာ ရာမျှ သာယာကာမျှသည်သာလျှင် ဖြစ်၏။

ဖာဂက္ကီယ--- သင် စဉ်းစားလော့၊ မင်းဖြစ်စေ၊ မင်း၏ အမတ်ဖြစ်စေ ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ဖြင့် ပြည့်ပြည့်စုံစုံ လုံလုံ လောက်လောက် မွေ့ လျော်ပျော်ပါးလျက် ကာမတကှာကို မေယ်မရောက်ဘဲ ဆာလောင် မွတ်သိပ်ခြင်းကင်းသည် ဖြစ်၍ ကိုယ်တွင်းသန္တာနှိ၌ ပြိမ်း အေးသော စိတ်ရှိလျက် နေလည်း နေခဲ့ပြီ၊ နေလည်း နေဆဲ၊ နေလည်း နေလိုင်း ရေးလိုင့်မည်-ဟု သင် မြင်မူလည်း မြင်မူးသလော၊ ကြားမူးလည်း ကြားဗူးသလော၊

"အရှင်ဂေါတမ--- အကျွန်ပ် ထိုသို့သော မင်း၊ ထိုသို့ သောအမတ်ကိုမြင်လည်းမမြင်စူးကြားလည်းမကြားစူးပါ"

"ကောင်းပြီ မာဂတ္ကိယ၊ ကောင်းပြီ၊ မာဂတ္ကိယ---ဝါသည်လည်း ထိုသို့သော မင်း၊ ထိုသို့သော အမတ်ကို မြင် လည်း မမြင်စူး ကြားလည်း မကြားဖူး။

"မာဂက္ကိယ--- ကာမောလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း ကင်းကုန် သည်ဖြစ်၍၊ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ပြိမ်းအေးသော စိတ် ရှိကုန်သည် ဖြစ်၍၊ နေလည်း နေရာကုန်သော၊ နေလည်း နေထုန်လိမ့်မည် ဖြစ်ကုန် သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)မှန်သမှု တို့သည် ကာမဂုက်တရားတို့၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ချုပ်ခြင်း၊ သာယာ ဖွယ်သဘော၊ အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိကြကုန်၍၊ ကာမေတာကာတို့ကို ပယ်စွန့်ကုန်၍၊ ကာမအဟုက် ပယ်စရာက်ကုန်၍၊ ကာမေဘာလောင် မွတ်သိပ်ခြင်း တင်းကုန်သည်ဖြစ်၍ ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ပြိမ်အေးသော စိတ် ရှိကုန်သည်ဖြစ်၍ နေလည်း နေခဲ့ကြကုန်မြီ၊ နေလည်း နေကြကုန်လိမ့်မည်"

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအချိန်၌ ဤဥဒါန်းစကား ကို ကျူးရင့်မြွက်ကြားတော်မူ၏-

"လာဘ်ဟူသမျှတို့တွင် အနာကင်းခြင်းသည် အသာဆုံး ဖြစ်၏၊ ချမ်းသာဟူသမျှတို့တွင် နိဗ္ဗာန်သည် အသာဆုံး ဖြစ်၏ အမြိုက်နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော လမ်းစရီး တို့တွင် အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော လမ်းစရီးသည် ဘေးကင်း၍ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပေ၏"

၉.၂.၁၈၂။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် မာဂက္ကိယပရီဝိုဇိ သည် မြတ်စွာဘုရားအား-"အရှင်ဂေါတမ---အုံဖွယ်ရိုပါပေစွ၊ အရှင်ဂေါတမ---မဖြစ်စရူး အဖြစ်ထူးပါပေစွ၊ အရှင်ဂေါတမ သည် 'လာဘ်ဟူသမျှတို့တွင် အနာကင်းခြင်းသည်အသာဆုံး ဖြစ်၏ ချမ်းသာဟူသမျှတို့တွင် နိမ္မာန်သည် အသာဆုံး ဖြစ်၏ဟူ၍ ကောင်းစွာပင် မိန့်ကြားပေ၏၊ အရှင်ဂါတမ---ကျန်ုပ်သည်လည်း 'လာဘံဟူသမျှတို့တွင် အနာကင်းခြင်း သည် အသာဆုံး ဖြစ်၏ ချမ်းသာဟူသမျှ တို့တွင် နိမ္ဗာန်သည် အသာဆုံး ဖြစ်၏ ဟု ပြောဆိုလာကြသော ရှေးပရိုငိုစ်ဆရာ အဆက်ဆက်တို့၏ စကားကို ကြားဖူး၏ အရှင်ဂေါတမ----အရှင်ဂေါတမ မိန့်ဆိုသော ဤကေားသည် ကျွန်ုပ် ကြားဖူး သည်နှင့် ညီညွတ်ပါ၏"ဟု လျှောက်ထား၏။

"မာဂဏ္ကိယ--- သင်သည် 'လာဘ်ဟူသမျှတို့တွင် အနာ ကင်းခြင်းသည် အသာဆုံး ဖြစ်၏ ရှမ်းသာဟူသမျှတို့တွင် နိဗ္ဗာန်သည် အသာဆုံး ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုလာကြသော ရှေးပနိုငိုစ်ဆရာ အဆက်ဆက်တို့၏ စကားကို ကြားရေး၏ ထိုအနာကင်းခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ထိုနိဗ္ဗာန်-ဟူသည် အဘယ်နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏ ဤသို့ မေးတော် မူသော် မာဂဏ္ဍိယပဇိန်ဝိုဒ်သည် "အရှင်ဂေါတမ--- ထိုအနာ ကင်းခြင်း-ဟူသည် ဤဆည်ပင်တည်း၊ ထိုနိဗ္ဗာန်-ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း၊ အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်သည် ယခုအခါ အနာမရှိ၊ ချမ်းချမ်းသာသာ ရှိ၏ မည်သည့် ဆင်းရဲမှု၊ ကျွန်ုပ်ကို မနှိပ်စက်နိုင်ပါ"ဟု လျှောက်ကာ ဓိဓိကိုယ်ကို လက်ဖြင့် သုံးသပ်ပြ၏။

၉.၂.၁၈၈။"မာဂုက္ကိယ---ဥပမာအားဖြင့် ဝမ်းတွင်းကန်း ဖြစ်သော လူတစ်ယောက်သည် ရှိ၏ထိုသူ သည် မည်းသော အဆင်း၊ ဖြူသော အဆင်းတို့ကို မမြင်ရာ၊ ညိုသော အဆင်းတို့ကို မမြင်ရာ၊ ရွှေသော အဆင်းတို့ကို မမြင်ရာ၊ နိသော အဆင်းတို့ကို မမြင်ရာ၊ ပန်းရောင်အဆင်းတို့ကို မမြင်ရာ၊ ညီညွှတ်သည်၊ မညီညွှတ်သည်ကို မမြင်ရာ၊ ကြယ် နက္ခတ်တာရာတို့၏ အဆင်းကို မမြင်ရာ၊ လနေတို့ကို မမြင်ရာ၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းသည် "အချင်းတို့--- အလွန် အဆင်းလှသော၊အညစ်အကြွေးကင်းသော၊စင်ကြယ်သော အဝတ်ဖြူသည် ကောင်းမွန်လေစွတကား"ဟု ပြောဆိုသော မျက်စီမြင်သော သူ၏ စကားကို ကြားလေရာ၏။ ထို ဝမ်းတွင်းကန်းသည် အဖြူရာ လှည့်လည်လာရာ၏။ ထို ဝစ်းတွင်းကန်းကို လူတစ်ယောက်သည် ဆီရေးးလိမ်းကျံ သော မည်းနက်သည့် သိုးမွေးအဝတ်ကြမ်းဖြင့် "မိတ်ဆွေ ---ကျံ့အဝတ်ကား သင့်အတွက် အလွန်အဆင်းးပု၍ အညစ် အကြေးကင်းတော စင်ကြယ်သည့် အဝတ်ဖြုတည်း"ဟု လှည့်ပတ်ရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းသည် ထိုမည်းနက်သော အဝတ်ကို ယူရာ၏၊ ယူပြီး၍ ဝတ်ရုံရာ၏၊ ဝတ်ရုံပြီး၍ နှစ်သက် ကာ "အရင်းတို့--- အလွန်အဆင်းလှ၍ အညစ်အကြေး ကင်းသော စင်ကြယ်သည့် အဝတ်ဖြူသည် ကောင်းမွန် လေစွတကား"ဟု နှစ်သက်သော စကားကို မြွက်ဆိုရာ၏၊

မာဂက္ကိယ--- သင် စဉ်းစားလော့၊ အမှန်အားဖြင့် ထို ဝစ်းတွင်းကန်းသည် သိ၍ မြင်၍ ဤထိရေးဖြင့် လိစ်းကျံ သောမည်းနက်သည့်သိုးမွေးအဝတ်ကြမ်းကိုယူရာသလော၊ ယူပြီး၍ ဝတိရုံရာသလော၊ ဝတ်ရုံ၍ နှစ်သက်ကာ 'အရှင်းတို့---အလွန်အဆင်းလှ၍ အညစ်အကြေးကင်းသော စင်ကြယ် သည့် အဝတ်ဖြူသည် ကောင်းမွန်လေစွတကား 'ဟု နှစ်သက်သော စကားကို ဆိုရာသလော၊ သို့မဟုတ် မျက်စိ အမြင်ရှိသော ယောက်ျား၏ စကားကို ယုံကြည်၍ ဆိုရာ သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ--- ထိုဝမ်းတွင်းကန်းသည် သေိဘဲ မြင် ဘဲ မျက်စိအမြင်ရှိသော ယောက်ျား၏ ပြောစကားကို ယုံကြည်၍သာ ထိုသို့ ဆိုရာပါ၏"

"မာဂက္ကိယ--- ဤအတူပင်လျှင် အယူတစ်ပါးရှိကုန် သော ပရိပိုစ်တို့သည် ကန်းကုန်၏ မျက်စိအမြင် မရှိကုန်၊ အနာကင်းခြင်းကို မသိကုန်၊ နိဗ္ဗာန်ကို မြေငံကုန်၊ ထိုသို့ မသိ၊မြေင်ကြကုန်ဘဲလျက်သာလျှင် 'လာဘဲဟူသမျှကိုတွင် အနာကင်းခြင်းသည် အသာဆုံးဖြစ်၏ ချစ်းသာဟူသမျှ တို့တွင် နိဗ္ဗာန်သည် အသာဆုံးဖြစ်၏ တူ၍ ဤဂါထာကို ဆိုကုန်၏။ မာဂဏ္ထိယ---ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက် ကုန်သော ရှေးဘုရားရှင်တို့သည်-

`လာဘ်ဟူသမျှတို့တွင် အနာကင်းခြင်းသည် အသာဆုံး ဖြစ်၏၊ ရှမ်းသာဟူသမျှတို့တွင် နိဗ္ဗာန် သည် အသာဆုံး ဖြစ်၏၊ အမြိုက်နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက် ကြောင်းဖြစ်သော လမ်းခရီးတို့တွင် အင်္ဂါရှစ်ပါး ရှိသော လမ်းခရီးသည် ဘေးကင်း၍ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပေ၏'

ဟု ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူကုန်၏။

၉.၂.၁၈၉။ ထိုဂါထာသည် တဖြည်းဖြည်းနှင့် ယခုအခါ ပုထုဇဉ်တို့ဂါထာ ဖြစ်သွားတော့၏။ မာဂဏ္ဍိယ---ဤခန္ဓာ ကိုယ်သည် ရောဂါတုံး ဖြစ်၏၊ အိုင်းအမာတုံး ဖြစ်၏၊ ဆူး ငြောင့်တုံး ဖြစ်၏ ဆင်းရဲတုံး ဖြစ်၏ အနာတုံး ဖြစ်၏၊ သင် သည် ရောဂါတုံး ဖြစ်သော၊ အိုင်းအမာတုံး ဖြစ်သော၊ ဆူးပြောင့်တုံး ဖြစ်သော၊ ဆင်းရဲတုံး ဖြစ်သော၊ အနာတုံး ဖြစ်သောဤခန္ဓားကိုယ်ကို အရှင်ဂေါတမ---အနာကင်းခြင်း ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း၊ နိဗ္ဗာန်-ဟူသည် ဤသည် ပင်တည်းဟု ဆို၏၊ မာဂက္ကိယ--- အနာကင်းခြင်းကို သိနိုင် သော၊ နိဗ္ဗာန်ကို ဖြင်နိုင်သော၊ စင်ကြယ်သော ဉာက် မျက်စီသည် သင့်မှာ မရှိ"

"အနာကင်းခြင်းကို ကျွန်ုပ် သိနိုင်မည့်နည်းလမ်းဖြင့်၊ နိဗ္ဗာန်ကို ကျွန်ုပ် မြင်နိုင်မည့် နည်းလမ်းဖြင့် အရှင်ဂေါတမ သည် ကျွန်ုပ်အား တရားဟောခြင်းတှ စွမ်းနိုင်၏-ဟု ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမအား ယုံကြည်ပါ၏"

၉.၂.၁၉၀။ "မာဂ္ဂလိုယ---ဥပမာအားဖြင့် ဝမ်းတွင်းကန်း ဖြစ်သော လူတစ်ယောက်သည် ရှိရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်း၏ မိတ်ဆွေ အမေါင်းအသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် မျက်စီ အထူးကု ဆေးဆရာကို ပင့်လာကုန်ရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်း အား ထိုမျက်စီအထူးကု ဆေးဆရာသည် ဆေးကုရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းသည် ထိုဆေးကုဖြင်းကို အစွဲပြု၍ မျက်စီ မြေင်နိုင်ငြားဘဲ့။ မာဂက္ဂိယ---သင် စဉ်းစားလော့၊ ထိုဆေး ဆရာသည် ပင်ပန်းရုံ၊ ဆင်းရုံရုံမှုသာ ဖြစ်ရာသည် မဟုတ် လော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ပင်ပန်းရုံ၊ ဆင်းရဲရုံမျှသာ ဖြစ်ရာပါ၏"

"မာဂဣိယ--ဤအတူပင်လျှင် ငါသည် သင့်အား 'အနာ ကင်းခြင်း-ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း၊ နိမ္ဗာန်-ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း'ဟု အကယ်၍ ဟောငြားအံ့၊ ဟောပါ လျက် သင်သည် အနာကင်းခြင်းကို မသိငြားအံ့၊ နိမ္ဗာန်ကို မြေင်ငြားအံ့၊ ထိုသို့ ဖြစ်သော် ငါ့မှာသာလျှင် ပင်ပန်းခြင်း၊ ဆင်းခဲခြင်းသည် ဖြစ်ရာ၏"

"အနာကင်းခြင်းကို ကျွန်ပ်သိနိုင်မည့် နည်းလမ်းဖြင့်၊ နိဗ္ဗာန်ကို ကျွန်ုပ်မြင်နိုင်မည့် နည်းလမ်းဖြင့် အရှင်ဂေါတမ သည် ကျွန်ုပ်အား တရားဟောခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏ဟု ဤသို့ ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမအား ယုံကြည်ပါ၏"

၉.၂.၁၉၁။ "မာဂက္ကီယ--- ဥပမာအားဖြင့် ဝမ်းတွင်း ကန်းဖြစ်သော လူတစ်ယောက်သည် ရှိလေရာ၏၊ ထို ဝမ်းတွင်းကန်းသည် 'အချင်းတို့---အလွန်အဆင်းလှ၍

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

အညစ်အကြေးကင်းသော စင်ကြယ်သည့် အဝတ်ဖြူသည် ကောင်းမွန်လေစွတကား'ဟု ပြောဆိုသော မျက်စိကောင်း သူ၏ စကားကို ကြားလေရာ၏။ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းသည် အဖြူရာ လှည့်လည်ရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းကို လူ တစ်ယောက်သည် ဆီရေးလိမ်းကျွံသော မည်းနက်သည့် သိုးမွေးအဝတ်ကြမ်းဖြင့် 'မိတ်ဆွေ---ဤအဝတ်ကား သင့် အတွက် အလွန်အဆင်းလှ၍ အညစ်အကြေးကင်းသော စင်ကြယ်သည့် အဝတ်ဖြူတည်း'ဟု လှည့်ပတ်ရာ၏။ ထို ဝမ်းတွင်းကန်းသည် ထိုအဝတ်ဖြူကို ခံယူရာ၏၊ ခံယူပြီး၍ ဝတ်ရုံရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်း၏ မိတ်ဆွေအပေါင်းသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် မျက်စိအထူးကု ဆေးဆရာကို ပင့်လာကြကုန်ရာ၏။ ထိုမျက်စိအထူးကု ဆေးဆရာသည် ထိုဝမ်းတွင်းကန်းအား အထက်သို့ အန်စေတတ်သော ဆေး (ပျို့အန်ဆေး)ကိုလည်းကောင်း၊ အောက်သို့ သက်စေ တတ်သော ဆေး(ဝမ်းနတ်ဆေး)ကိုလည်းကောင်း၊ မျက်စဉ်း စတ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ မျက်စိဆေးလိမ်းခြင်းကို လည်းကောင်း၊ နာနပ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ဆေးအမျိုးမျိုး တို့ကို ပေး၍ ကုသရာ၏၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းသည် ထိုဆေး တို့ကို အစွဲပြု၍ မျက်စိမြင်ငြားအံ့၊ ထိုဝမ်းတွင်းကန်းမှာ မျက်စီမြင်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ဆီချေးဖြင့် လိမ်းကျံ ထားသော၊ မည်းနက်သည့် သိုးမွေးအဝတ်ကြမ်း၌ လိုချင် တပ်မက်ခြင်းသည် ပျောက်ကင်းလေရာ၏၊ ထိုသို့ သဘော ရှိသော အဝတ်ကို ပေးသော ယောက်ျားကိုမူလည်း မိတ်ဆွေ မဟုတ်သူ-ဟူ၍သော်လည်း သတ်မှတ်ရာ၏၊ ရန်သူ-ဟူ၍ သော်လည်း သတ်မှတ်ရာ၏။ သတ်သင့်သည်-ဟူ၍ပင် ထင်မှတ်ရာ၏။ 'အချင်းတို့---ဤလူသည် ငါ့ကို ရှည်မြင့် စွာသော ကာလပတ်လုံး လှည့်ပတ် ဗျက်ဆီးထားခဲ့သည် တကား'ဟု တွေး၍သော်လည်း စိတ်နာရာ၏။

မာဂက္ကိယ--- ဤအတူပင်လျှင် ငါသည် သင့်အား 'အနာ ကင်းခြင်း-ဟုသည် ဤသည်ပင်တည်း၊ နိတ္တန်-ဟုသည် ဤသည်ပင်တည်း'ဟု အကယ်၍ တရားဟော ငြားအုံ၊ ထိုသင်သည် အနာကင်းခြင်းကို သိငြားအုံ၊ နိတ္တန်ကို မြင် ငြားအုံ၊ ဤသို့ မြင်သည်ရှိသော် ထိုသင့်မှာ သိမြင် တတ်သော ဉာက်မျက်စီ ဖြစ်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ငါးပါး သော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာတို့၌ လိုရုန်တစ်မက်ခြင်း ပျောက်ကင်း လေရာ၏၊ သည်သာမကသေး၊ သင့်မှာ 'အချင်းတို့--- ငါ့ကို ဤစိတ်သည် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး နှိစ်စက် လှည့်ပတ် ဖျက်ဆီးထားခဲ့သည်တကား၊ ငါသည် ရုဝ်ကို သာလျှင် စွဲလမ်းသည် ဖြစ်၍ စွဲလမ်းဖူး၏၊ ဝေဒနာကို သာလျှင် စွဲလမ်းသည် ဖြစ်၍ စွဲလမ်းဖူး၏၊ ဝေဒနာကို စွဲလမ်းသည် ဖြစ်၍ စွဲလမ်းဖူး၏၊ သင်္ခါရတို့ကိုသာလျှင် စွဲလမ်းသည် ဖြစ်၍ စွဲလမ်းဖူး၏၊ ဝိညာက်ကိုသာလျှင် စွဲလမ်းသည် ဖြစ်၍ စွဲလမ်းဖူး၏၊ တိုင်္ပမှာ စွဲလမ်းမူ (ဥပါဒါနဲ့) -ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဘဝသည် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ဘဝ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဇာတ်သည် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ဇာတ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဇာ(အိုခြင်း)၊ မရက (သ မြင်း)၊ သောက (ပူဆွေးခြင်း)၊ ပရိခေဝ(ငိုကြွေးခြင်း)၊ ခုက္ခ (ကိုယ်ဆင်းခဲ့ခြင်း)၊ ခေါမေသသ(စိတ်ဆင်းခဲ့ခြင်း))ဥပါယာသ (ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်း)တို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ ဤသို့ ထိုဆင်းရဲ အစု ဖြစ်ပေါ် ခြင်းသည် ထင်ရား၏ ဟူ၍ပင် အကြံမြစ်နိုင်၏"

"ကျွန်ုပ်သည် ဤနေရာမှ မကန်းဘဲ ထနိုင်အောင် အရှင် ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်အား တရားဟောခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏-ဟုပင် ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမအား ယုံကြည်ပါ၏"

၉.၂.၁၉၂။ "မာဂက္ကိယ---သို့ဖြစ်မှု သင်သည် သူတော် ကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်လော့၊ မာဂက္ကိယ---သင်သည် သူတော်ကောင်းတို့ကို မှီဝဲဆည်းကပ်ရသောကြောင့် သူတော်ကောင်းတို့၏ တရားကို ကြားနာရလိမ့်မည်။ မာဂဏ္ဍိယ---သင်သည် သူတော်ကောင်းတို့၏ တရားကို ကြားနာရသောကြောင့် လောကုတ္တရာတရားအားလျော် သော အကျင့်ကို ကျင့်ရလိမ့်မည်။ မာဂဏ္ဏိယ--- သင်သည် လောကုတ္တရာတရားအားလျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်ရ သောကြောင့် "ဤသည်တို့ကား ရောဂါတို့တည်း၊ အိုင်းအမာ တို့တည်း၊ မြားပြောင့်တို့တည်း၊ ဤ၌ ရောဂါတို့သည် အိုင်းအမာတို့သည် မြားပြောင့်တို့သည် အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန် ၏။ ငါ့မှာ ဥပါဒါန်(စွဲလမ်းမှု) ချုပ်ခြင်းကြောင့် ဘဝ၏ ချုပ်ခြင်း သည် ဖြစ်၏၊ ဘဝ၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ဇာတိ (ပဋိသန္ဓေ တည်နေရမှု) ချုပ်၏၊ ဇာတိ(ပဋိသန္ဓေတည်နေရမှု)၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ဇရာ(အိုခြင်း)၊ မရက(သေခြင်း)၊ သောက (ပူဆွေးခြင်း)၊ ပရိဒေဝ(ငိုကြွေးခြင်း)၊ ဒုက္ခ(ကိုယ်ဆင်းရဲ ခြင်း)၊ ဒေါမနဿ(စိတ်ဆင်းရဲခြင်း)၊ ဥပါယာသ (ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်း)တို့သည် ချုပ်ကုန်၏၊ ဤသို့ ဤဆင်းရဲတုံး သက်သက်၏ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏'ဟု ကိုယ်တိုင် ပင် သိရလိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

၉.၂.၁၉၃။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် မာဂက္ကိယပရိုငိုစီ သည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဂေါတမ---တရားတော် သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေစွ၊ ထိုကျွန်ပ် သည် အရှင်ဂေါတမကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ် ၏။ တရားတော်ကိုလည်းကောင်း၊ သံဃာတော်ကိုလည်း ကောင်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်ပါ၏။ ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမ၏ထံ၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရလိုပါ၏ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

မာဂဏ္ဍိယပရိဝိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရပြီ၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရပြီ။ အရှင်မာဂဏ္ဍိယ မထေရ်သည် ရဟန်းဖြ၍ ကြောမြင့်မီပင်လျှင် တစ်ပါးတည်း ဆိတ်ပြိမ်ရာ အရပ်သို့ ကပ်၍ မမေ့မလျော လုံ့လရှိသည် ဖြစ်၍ နိဗွာန်သို့ စေလွှတ်အပ်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ နေသည်ရှိသော် ကြောမြင့်မီပင်လျှင် အရဟတ္တာ့ဇိုလ်ကို ရ၏။ "တစ်ဖန် ပဋိသနေ့နေမှု ကုန်ပြီး မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီး ပြုဖွယ်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီး ဤအရဟတ္တာ့ဇိုလ် အတွက် တစ်ပါးသော ပြုဖွယ်ကိစ္စ မရှိတော့ပြီ"ဟု သိပြီး အရင်မာဂဏ္ဍိယသည် ရဟန္တာတို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင် ဖြစ်လေသတည်း။

## 6

## စဿဘယ်တ်ဒျက္ခဘ်သ<u>ွ</u>

၉.၂.၁၉၄။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇြိုုပ်မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အလွန် ထင်ရှားကုန်သော များစွာသော ပရိပိုစ်တို့သည် ဥဒေါင်း တို့အား အစာကျွေးရာဖြစ်သော ပရိပိုစ်ကျောင်း၌ နေကုန်၏။ ထိုပရိပိုစ်တို့ကား-အန္ ဘာရပရိပိုစ်၊ ဝရဝရပရိပိုစ်၊ သကုလှဒါယီပရိပိုစ်နှင့် အခြားထင်ရှား ကျော်စောသော ပရိပိုစ်တို့တည်း၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အရှိန်၌ ရာဇျားသည်" ရာဇြိုုဟ်မြို့သို့ ဆွမ်းခံတရေနှဲ အလွန်စော ဘုရားသည်" ရာဇြိုုဟ်မြို့သို့ ဆွမ်းခံဝင်ရန် အလွန်စော သာ၏။ ငါသည် ဥဒေါင်းတို့အား အစာကျွေးရာ ဖြစ်သော ပရိပိုစ်တျာင်းရှိ သကုလုဒြယီပရိပိုစ်လံသို့ ကျွရောက်ရလှုင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစားတော်မှု၏။

ထိုသို့ စဉ်းစားတော်မူ၍ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဥခေါင်း တို့အား အစာကျွေးရာဖြစ်သော မရီဗိုစ်ကျောင်းသို့ ကြွတော် မူ၏။ ထိုအခါ သကုလုဒါယီမရီဗိုစ်သည် များစွာသော မရီဗိုစ် ပရိသတ်နှင့် အတူ နေ၏။ သူတို့သည် အချည်းနှီးဖြစ်သော စကားများစွာကို ပုံတင်ထပ်မှု ပြင်းပြကျယ်လောင်သော စာသာဖြင့် ပြောဆိုနေကြ၏။ သကုလုဒါယီမရီဗိုစ်သည် ကြွ လာသော ဖြတ်စွာဘုရားကို အဝေးကပင် မြင်လတ်သော် မိမိပရိသတ်ကို တိတ်ဆိတ်ပြိမ်သက် သောဝပ်စွာ နေရန် ပြောဆို၏။ ထိုသို့ ပြောဆိုသော် ပရိဝိုဇ်တို့သည် ဆိတ်ဆိတ် နေကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သကုလုဒါယီပရိဝိုဇ်ထံသို့ ကြွတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ပြင်ထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူ၏။ သကုလုဒါယီပရိဝိုဇ်သည်လည်း နှိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ နှိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော သကုလုဒါယီပရိဝိုဇ်အား မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏-

၉.၂.၁၉၅။ "ဥဒါယီ---ယရအခါ အဘယ်စကားဖြင့် သင်တို့ စည်းဝေးနေကြသနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ယစုအခါ ကျွန်ုပ်တို့ စုဝေးထိုင်နေလျက် ပြောဆိုနေကြသော စကားကို ထားပါဦး၊ ဤစကားသည် မြတ်စွာဘုရားအတွက် နောက်အခါ၌လည်း ကြားရရန် ခဲယဉ်းမည် မဟုတ်ပါ၊ အရှင်ဘုရား---ယခင်ယခင်နေ့တို့၌ စကားအသစ်အဆန်း ထောက်လုမ်း နာကြားရာ ရေပ်၌ အထူအဖျိုးမျိုးရိုကုန်သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)တို့ စုဝေးနေထိုင်ကြရာတွင် ဤသို့ ပြောဆို နေကြပါ၏- 'အချင်းတို့--- အင်တိုင်းသူတိုင်းသား၊ မဂဓ တိုင်းသူ တိုင်းသားတို့သည် အရတော်ပေစွတကား၊ အချင်း တို့---အင်္ဂတိုင်းသူတိုင်းသား၊ မဂဓတိုင်းသူတိုင်းသားတို့ သည် အလွန်အရတော်ပေစွတကား၊ ထိုအင်္ဂတိုင်း မဂဓ တိုင်းတို့၌ တပည့်အပေါင်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံသော၊ ဂိုက်း နှင့်လည်းပြည့်စုံသော၊ ဂိုက်းဆရာလည်း ဖြစ်သော၊ ထင်ရှား သော ကျော်စောသော၊ အယူဝါဒတီထွင်သူ ဖြစ်သော၊ သူတော်ကောင်း-ဟု လူအများက သတ်မှတ်ထားသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဤရာဇပြိုဟ်မြို့သို့ ဝါကပ်ရန် ရောက်လာကုန်၏။ ဤပူရက ကဿပ၊ မက္ဂလိဂေါသာလ၊ အဇိတကေသကမ္မလ၊ ပက္ခေ ကစ္စာယန္၊ သဥ္စယဗေလဋ္ဌပုတ္ထ၊ နိဂက္ကနာဋ္ဌပုတ္ထတို့သည် တပည့်အပေါင်းနှင့် ပြည့်စုံကုန်၏၊ ဂိုက်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံ ကုန်၏၊ ဂိုက်းဆရာလည်း ဖြစ်ကုန်၏၊ ထင်ရှားကုန်၏၊ ကျော်စောကုန်၏၊ အယူဝါဒတီထွင်သူတို့ ဖြစ်ကုန်၏၊ သူ တော်ကောင်း-ဟု လူအများက သတ်မှတ်ထားသူတို့ ဖြစ် ကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့သည်လည်း ရာဇဂြိုဟ်မြို့သို့ ဝါကပ်ရန် ရောက်လာ ကုန်၏။ ဤရဟန်းဂေါတမသည်လည်း တပည့်အပေါင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ဂိုက်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏၊ ဂိုက်းဆရာလည်း ဖြစ်၏၊ ထင်ရှား၏၊ ကျော်စော၏၊ အယူဝါဒတီထွင်သူ ဖြစ်၏၊ သူတော်ကောင်း-ဟု လူအများက သတ်မှတ်ထားသူ ဖြစ်၏။ ထိုရဟန်းဂေါတမသည်လည်း ရာဇဂြိုဟ်မြို့သို့ ဝါကပ်ရန် ရောက်လာ၏။ ထိုအင်္ဂတိုင်း၊ မဂတေိုင်းတို့၌ တပည့် အပေါင်းနှင့်လည်းပြည့်စုံသော၊ ဂိုက်းနှင့်လည်းပြည့်စုံသော၊ ဂိုက်းဆရာလည်းဖြစ်သော၊ ထင်ရှားသော၊ ကျော်စောသော၊ အယူဝါဒတီထွင်သူဖြစ်သော သူတော်ကောင်း-ဟု လူ အများက သတ်မှတ်ထားသူဖြစ်သော ဤသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ဤရာဇဂြိုဟ်မြို့သို့ ဝါကပ်ရန် ရောက်လာကုန်၏။ ဤအရှင်သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် အဘယ်သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် တပည့်တို့၏ အရှိသေခံရ၊ အလေးစားခံရ၊ အမြတ်နိုးခံရ၊ အပူဇော်ခံရ သနည်း။ အဘယ်သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)ကို တပည့်တို့သည် အရှိအသေပြု၍၊ အလေးပြု၍၊ အမှီပြု၍ နေကြကုန်သနည်း"ဟု ပြောဆိုနေကြပါ၏။

၉.၂.၁၉၆။ ထိုအစည်းအဝေး၌ အချို့သော သူတို့သည် ဤသို့ ဆိုကြပါကုန်၏- "ပုရကကာဿပသည်လည်း တပည့် တို့၏ အရှိအသေ မစံရ၊ အလေးစား မစံရ၊ အမြတ်နိုး မစံရ၊ အပူဇော် မစံရ၊ ပုရကာကဿပကို တပည့်တို့သည် အရို အသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမိုပြု၍ မနေကြကုန်၊ ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား ပုရကကဿပသည် အရာမက များစွာ သော ပရိသတ်၌ တရားဟော၏။ ထိုပရိသတ်၌ ပူရက ကဿပ၍ တပည့်တစ်ယောက်သည် 'အရှင်တို့--- သင်တို့ သည် ပူရကကဿပကို ဤအကြောင်းကို မမေးကြပါ ကုန်လင့်၊ ဤပူရကကဿပသည် ဤအကြောင်း ကို မသိပါ ငါတို့သည် ဤအကြောင်းကို သိကုန်၏၊ ငါတို့အား ဤ အကြောင်းကို မေးကြကုန်လော့၊ ငါတို့သည် ဤ အကြောင်း ကို အရှင်တို့အား မြေကြားကုန်ဆံ့'ဟု အသံပြု၏။

ထိုအခါ ပူရကကသာပသည် လက်မောင်းတို့ကို မြှောက် ရီလျက် 'အရှင်တို့---တိတ်ဆိတ်စွာ နေကြကုန်လော့၊ အရှင်တို့---အသံကို မပြုကြပါကုန်လင့်၊ ဤသူတို့သည် အရှင်တို့ကို မမေးကြပါကုန်၊ ဤသူတို့သည် ဝါတို့ကို မေးကြ ပါကုန်၏၊ ငါတို့သည် ဤသူတို့အား မြေကြားပါကုန်အံ့'ဟု မြည်တမ်းသော်လည်း မရပေ။

ပူရကကဿပ၏ များစွာသော တပည့်တို့သည် 'သင် သည် ဤစမ္မဝိနယကို မသိ၊ ငါသည် ဤစမ္မဝိနယကို သိ၏' စသည်ဖြင့် ပြောကာ အပြစ်တင်၍ ပြန်သွားကြကန်၏ ဤသို့လျှင် ပူရကကဿပသည် တပည့်တို့၏ အရိုအသေ ပြမစ်ချ အလေးပြုမစ်ရ၊ အပြတ်နီးမစ်ရ၊ အပူဇော် မစ်ရ၊ ပူရကကဿပကို တပည့်တို့သည် အရိုအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အခိုပြု၍ မနေကြကုန်၊ ပူရကကဿပသည်ကား သဘာဝမှန်ဖြစ်သော ဆဲရေးခြင်းဖြင့် အဆဲစံရသူ ဖြစ်၏'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

အရျို့သော သူတို့သည် ဤသို့ ဆိုကြကုန်၏-'မက္ခလိ ဂေါသာလ၊ အဇိတကေသကမွလ၊ ပကုကေစွာယန၊ သဥ္မယ ဗေလဋပုတ္တနှင့် နိဂက္ကနာဋပုတ္တတို့သည်လည်း တပည့်တို့၏ အရှိအသေပြ မစ်ကြရ၊ အလေး ပြမစ်ကြရ၊ အမြတ်နိုး မစံ ကြရ၊ အပူဇော် မစ်ကြရ၊ ထိုမက္ခလိဂေါသာလ-စသည် တို့ကိုလည်း တပည့်တို့သည် အရှိအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အခိုပြု၍ မနေကြကုန်'ဟု ဆိုကြကုန်၏။

၉.၂.၁၉၇။ အချို့သော သူတို့သည် ဤသို့ ဆိုကြကုန် ၏- 'ရဟန်းဂေါတမသည်ကား တပည့်တို့၏ အရှိအသေ ပြုစ်ရ၏ အလေးပြု စုံရ၏ အမြတ်နိုး စုံရ၏ အပူစော် စုံရ၏ ရဟန်းဂေါတမကို တပည့်တို့သည် ရှိသေ၍ လေးစား၍ အမှီပြု၍ နေကြကုန်၏။ ရှေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား- ရဟန်း ဂေါတမသည် အရာမက များစွာသော ပရိသတ်၌ တရား ဟော၏။ ထိုပရိသတ်၌ ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်ရဟန်း တစ်ပါးသည် ရေရာင်းဟန့်၏ ထိုချောင်းဟန့်သူကို သီတင်း သုံးဖော်တစ်ပါးသည် 'ပုံရှင်---တိတ်ဆိတ်စွာ နေပါလော့၊ အရှင်သည် အသံမပြုပါလင့်၊ ဝါတို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား သည် တရားဟောနေ၏'ဟု ဆို၍ ဒူးဖြင့် တို့၏။ လစ်မကြီး

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

လေးခု ဆုံလေရာ၌ ပျားကောင်၊ ပျားဥ မရှိသော ပျားရည်ကို ပေးဝေနေသည့်လူကိုလူများအပေါင်းသည်တောင့်တသော သဘောရှိသည် ဖြစ်၍ ရှေးရှ တည်ရသကဲ့သို့ ဤအတူ ပင်လျှင် ရဟန်းဂေါတသေည် အရာမက များစွာသော ပရိသတ်၌ တရားဟောနေသော အခါ ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်တို့မှာ ရျေဆတ်သံမျှဖြစ်စေ၊ ဧျာင်းဟန့်သံမျှဖြစ်စေ မဖြစ်သည်သာတည်း၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝါတို့အား ဟောမည့်တရားကို နာကြားကြကုန်ဆုံ ဟု ထိုရဟန်း ဂေါတမကို တောင့်တသော သဘောရှိသည် ဖြစ်၍ လူများ အပေါင်းသည် ရှေးရှတည်နေ၏။

ရဟန်းဂေါတမ၏ တပည့်တို့သည် သီတင်းသုံးဖော်တို့နှင့် မသင့်တင့်၍ သီကွာချလျက် လူထွက်တြစေတာမူ ဘုရား၏ ဂုက်ကိုလည်း ပြောဆိုလေ့ရှိကုန်၏ တရား၏ ဂုက်ကိုလည်း ပြောဆိုလေ့ရှိကုန်၏ သံဃာ၏ ဂုက်ကိုလည်း ပြောဆိုလေ့ ရှိကုန်၏ သူတစ်ပါးကို မကွဲရှဲကုန်မှု၍ 'ပါတို့သည်သာလျှင် ကျက်သရေမရှိကြကုန်၊ ပါတို့သည် ဘုန်းကံ နည်းပါးကုန်၏ ထိုဝါတို့သည် ဤသို့ ကောင်းမှာ ဟောကြားထားသော သာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုကြပါကုန်လျက် အသက်ထက်ဆုံး ပြည့်ပြည့်စုံစုံ စင်စင်ကြယ်ကြယ် ပြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ရန် မတတ်နိုင်ကြကုန်'ဟု မိမိကိုယ်ကိုသာလျှင် ကဲ့ရဲ့ ကြတုန်၏။

ထိုသူတို့သည် ကျောင်းစောင့်အဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ဥပါသကာအဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်စေ ငါးပါးသီလတို့ကို ဆောက်တည် ၍ ကျင့်ကြကုန်၏။ ဤသို့လှူင် ရဟန်းဂေါတမသည် တပည့် တို့၏ အရှိအသေပြု ခံရ၏၊ လေးစားခံရ၏၊ မြတ်နိုး ခံရ၏၊ ပူဇော်ခံရ၏၊ ရဟန်းဂေါတမကို တပည့်တို့သည် အရှိအသေ ပြ၍အလေးအမြတ်ပြ၍အနှိပြ၍နေကြကုန်၏ဟု ဆိုကုန်၏"

၉.၂.၁၉၈။"ဥဒါယီ---ငါ့ကို တပည့်များ ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နီး၊ ပူဇော်ကြောင်း ဖြစ်သော၊ အရှိအသေ ပြ၍ အလေး ပြ၍ အမှီပြ၍ နေကြောင်းဖြစ်သော အဘယ်မျှသော တရား တို့ကို ငါ့မှာ ရှိသည်-ဟု သင် မြင်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားကို တပည့်တို့သည် ရိုသေ၊ လေးတား မြတ်နီး၊ ပူဇေတ်ကြောင်းဖြစ်သော၊ အရိုအသေ ပြု၍၊ အလေးပြု၍၊ အခိုပြု၍ နေကြောင်းဖြစ်သော ငါးပါးသော တရားတို့ကို မြတ်စွာဘုရားမှာ ရှိသည်- ဟု ကျွန်ုင် မြင်ပါ၏၊ အဘယ်ဝါးပါးတို့နည်း ဟုမူ-အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား သည် အာဟာရနည်းပါး၏၊ အာဟာရနည်းပါးမြင်း၏ ဂုက် ကိုလည်း ရှီးကျူးတော်မူလေ့ရှိ၏၊ (၁) အရှင်ဘုရား---တစ်ဖန် ထို့အပြင်လည်း ဖြတ်စွာဘုရား သည် ရသမျှ သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်းမျှဖြင့် ရောင့်ရဲ၏ ရသမျှ သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်းမျှဖြင့် ရောင့်ရဲခြင်း၏ ဂုက် ကိုလည်း ရှီးကျူးတော်မူလေ့ရှိ၏၊ (၂) (၃) (၄)

အရှင်ဘုရား--- တစ်ဖန် ထို့အပြင်လည်း ဖြတ်စွာဘုရား သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်သို့ ကဝ်ရောက်တော်မူ၏ ဆိတ်ငြိမ် ရာအရပ်သို့ ကဝ်ရောက်ခြင်း၏ ဂုက်ကိုလည်း ရီးကျူးတော် မူလေ့ရှိ၏။ (၅)

အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားကို တပည့်သားတို့ ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နီး ပူဇော်ကြောင်းဖြစ်သော၊ အရှိအသေပြ၍ အလေးပြ၍ အမှီပြ၍ နေကြောင်းဖြစ်သော ဤတရားငါးပါး တို့ကို မြတ်စွာဘုရားမှာ ရှိသည်-ဟု ကျွန်ုပ် ကောင်းစွာ မြင် ပါ၏"

၉.၂.၁၉၉။ "ဉဒါယီ---ထိုသို့ဖြစ်မူ ဆွမ်းလောင်းခွက် ငယ်တရှု။ ဆွမ်းလောင်းခွက်ငယ် တစ်ဝက်မှု။ ဥသျှစ်သီးမှု။ ဥသျှစ်သီးတစ်ဝက်မှု၊ အာဟာရရှိသော ဝါ့တပည့်တို့သည် ရှိကုန်၏။ ဥဒါယီ----ငါသည် တစ်ခါတစ်ရံ ဤသဝိတ်ဖြင့် အောက်နားရေးနှင့် ညီမျှသော ဆွမ်းကိုလည်း ဘုဉ်းပေး၏ ထို့ထက် အလွန်လည်း ဘုဉ်းပေး၏။ ဥဒါယီ---အကယ်၍ ငါ့ကို 'ရဟန်းဂေါတသေည် အာဟာရနည်းပါး၏။ အာဟာရ နည်းပါးခြင်း၏ ဂုက်ကိုလည်း ရီးကျူးလေ့ရှိ၏ ဟု နှလုံး သွင်း၍ တပည့်တို့သည် ရှိသေကုန်၊ လေးစားကုန်၊ မြတ်နီး ကုန်၊ ပူဇော်ကုန်ငြားအုံ။ ဥဒါယီ---ထိုတပည့်တို့သည် ဤ အာဟာရနည်းပါးမှုရှိသော အကျင့်တရားဖြင့် ငါ့ကို မရှိသေ ကုန်ရာ၊မလေးစားကုန်ရာ၊ မြေတိန်းကုန်ရာ၊ မပူဖော်ကုန်ရာ၊

ဉဒါယီ---ငါ့တပည့်အချို့တို့သည် မြေဖွန့် အလိမ်းလိမ်း ကပ်သော ပုံသကူသက်န်းကို ဆောင်ကုန်၏ ခေါင်း ပါးသော သက်န်းကို ဆောင်ကုန်၏ ထိုတပည့်တို့သည် သုသာန် သင်းချိုင်းမှ ဖြစ်စေ၊ တံပြက်ချေးစုရာ အမှိုက်ပုံမှ ဖြစ်စေ၊ အိမ်ဈေးမှ ဖြစ်စေ၊ အဝတ်စုတ်တို့ကို ရွေးချယ်ကာ ဒုကုန် သင်္ကန်းပြု၍ ဆောင်ကုန်၏၊ ဥဒါယီ---ငါသည် တစ်ရတစ်ခါ ဒါယကာတို့ လှု၊ဒါန်းသော သက်န်းတို့ကို ဆောင်၏၊ ဘူးသီးမွေးကဲ့သို့ နူးညံ့သည့်အမွေးရှိသော သင်္ကန်းဂေါတမေ သည်း ဆောင်၏၊ ဥဒါယီ---အကယ်၍ ငါ့ကို 'ရဟန်းဂေါတမေ သည် ရသမျှ သက်န်းမှုဖြင့် ရောင့်ရ၏၊ ရသမျှ သက်န်းမှုဖြင့် ရောင့်ရဲခြင်း၏ ဂုဏ်ကိုလည်း ရီးကျူးလေ့ရှိ၏ဟု တပည့် တို့သည် ရှိသေကုန်ငြားအုံ၊ လေးစားကုန်ငြားအုံ၊ မြတ်န်း ကုန်ငြားအုံ၊ ပူဇော်ကုန်ငြားအုံ၊ အရှိအသေ ပြု၍ အလေးပြု၍ အငှိပြု၍ နေကုန်ငြားအုံ၊ ဥဒါယီ---ထိုသို့ ဖြစ်မှ ထိုတပည့် တို့သည် ငါ့ကို ဤသက်န်း၌ ရောင့်ရဲသော အကျင့်တရားဖြင့် မရှိသေကုန်ရာ၊ မလေးစားကုန်ရာ၊ မြေတိန်းကုန်ရာ၊ မပူဇော် ကုန်ရာ၊ အရိုအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အဝှိပြု၍ မနေကုန်ရာ။ (၂)

ဥဒါယီ---ငါ့တပည့်အရိူ့တို့သည် ပိဏ္ဍပါတ်ဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကုန်၏ အိမ်စဉ်မပြတ် ဆွမ်းရပ်သော အကျင့် (သပဒါနဓုတင်)ကို ဆောက်တည်ကုန်၏၊ သပိတ်လက်စွဲ၍ ဆွမ်းခံသော အကျင့်၌ မွေ့လျော်ကုန်၏။ထိုငါ့တပည့်တို့ သည် ရွာတွင်းသို့ ဝင်ကုန်သည် ရှိသော် နေရာဖြင့် ဖိတ် သော်လည်း မသာယာကုန်။ ဥဒါယီ---ငါသည်ကား တစ်ခါ တစ်ရံ ဆွမ်းကပ်သော အိမ်၌ သလေးဆွမ်းကိုပင် ဘုဉ်း ပေး၏၊ ငါဘုရား ဘုဉ်းပေးသော ထိုဆွမ်းသည် ရွေးချယ်ထား သဖြင့် စပါးလုံးမည်း ကင်း၏၊ ဟင်းများစွာ၊ ဟင်းလျာများစွာ ပါ၏။ ဥဒါယီ---အကယ်၍ ငါ့ကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ရရ သမျှသော ဆွမ်းဖြင့် ရောင့်ရဲ၏၊ ရရသမျှသော ဆွမ်းဖြင့် ရောင့်ရဲခြင်း၏ ဂုက်ကိုလည်း ရီးကျူးလေ့ရှိ၏'ဟု တပည့် တို့သည် ရှိသေကုန်ငြားအံ့၊ လေးစားကုန်ငြားအံ့၊ မြတ်နိုး ကုန်ငြားအံ့၊ ပူဇော်ကုန်ငြားအံ့၊ အရှိအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမှီပြု ၍နေကုန်ငြားအံ့၊ ဥဒါယီ--- ထိုသို့ဖြစ်မှု ထိုတပည့် တို့သည် ဤရသမျှ ဆွမ်းမှုဖြင့် ရောင့်ရဲသော အကျင့်ဖြင့် ငါ့ကို မရှိသေကုန်ရာ၊ မလေးစားကုန်ရာ၊ မမြတ်နိုးကုန်ရာ၊ မပူဇော်ကုန်ရာ၊ အရှိအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမိုပြု၍ မနေကုန်ရာ။ (၃)

ဥဒါယီ--- ငါ့တပည့်အချို့တို့သည် သစ်ပင်ရင်း၌ နေခြင်း (ရုက္ခမူဓုတင်)ကို ဆောက်တည်ကုန်၏၊ လွင်တီးခေါင်၌ နေခြင်း (အတောကာသိကဓုတင်)ကို ဆောက်တည်ကုန်၏။ ထိုတပည့်တို့သည် ရှစ်လတို့ပတ်လုံး အမိုးသို့ မချဉ်းကပ်ကုန်။ ဥဒါယီ---ငါသည် တစ်ရံတစ်ခါ ကျောင်းကောင်းကောင်း တို့၌ပင် နေ၏။ ငါနေသော ထိုကျောင်းသည် အတွင်းအပ လိမ်းကျံထား၏၊ လေတိုက်မခံရ၊ လုံခြုံသော တံခါးရွက်ရှိ၏၊ ပိတ်ထားသော လေသာတံခါးရှိ၏၊ အထွတ်တပ်ထား၏။ ဥဒါယီ---အကယ်၍ ငါ့ကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ရသမျ ကျောင်းမှုဖြင့် ရောင့်ရဲ၏၊ ရသမျှ ကျောင်းမှုဖြင့် ရောင့်ရဲ ခြင်း၏ ဂုက်ကိုလည်း ချီးကျူးလေ့ ရှိ၏'ဟု ဤတပည့်တို့ သည် ရှိသေကုန်ငြားအံ့၊ လေးစားကုန်ငြားအံ့၊ မြတ်နိုးကုန် ငြားအံ့၊ ပူဇော်ကုန်ငြားအံ့၊ အရှိအသေ ပြု၍ အလေးပြု၍ အမှီပြု၍ နေကုန်ငြားအံ့။ ဥဒါယီ---ထိုသို့ဖြစ်မှု ထိုတပည့် တို့သည် ငါ့ကို ဤရရသမျှသော ကျောင်းဖြင့် ရောင့်ရဲသော အကျင့်တရားဖြင့် မရှိသေကုန်ရာ၊ မလေးစားကုန်ရာ၊ မြေတိန်းကုန်ရာ၊ မပူဇော်ကုန်ရာ၊ အရှိအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အမှီပြု၍ မနေကုန်ရာ။ (၄)

ဥဒါယီ--- ငါ့တပည့်အရှို့တို့သည် တော၌သာ နေခြင်း (အရညကင်ခုတင်)ကို ဆောက်တည်ကုန်၏၊ အစွန်အဗျား ဖြစ်သော ကျောင်း၌ နေကုန်၏။ ထိုတပည့်တို့သည် လူနှင့် မနီးမဝေးသော တောမြိုင်ကြီးအတွင်း အစွန်ဖြစ်သော ကျောင်းတို့ကို သက်ဝင်၍ နေကြကုန်၏။ ထိုတပည့်တို့သည် လခွဲတစ်ကြိမ် ပါတိမောက်ပြခြင်းငှာ သံဃာ့အလယ်သို့ ဝင်ရောက်ကြကုန်၏။ ဥဒါယီ---ငါသည် တစ်ခါတစ်ရံ ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဥပါသကာ၊ ဥပါသိကာမ၊ မင်း၊ မင်း၏အမတ်၊ တိတ္ကိ၊ တိတ္တိတို့၏ တပည့်တို့နှင့် ရောနော၍လည်း နေ၏။ ဥဒါယီ---အကယ်၍ ငါ့ကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ဆိတ် ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်တတ်၏၊ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက် ခြင်း၏ ဂုက်ကိုလည်း ချီးကျူးလေ့ရှိ၏'ဟု တပည့်တို့သည် ရှိသေကုန်ငြားအံ့၊ လေးစားကုန်ငြားအံ့၊ မြတ်နိုးကုန်ငြားအံ့၊ ပူဇော်ကုန် ငြားအံ့၊ အရှိအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမှီပြု၍ နေကုန်ငြားအံ့။ ဥဒါယီ--- ထိုသို့ဖြစ်မှ ထိုတပည့်တို့သည် ငါ့ကို ဤဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်သို့ ကပ်ရောက်သော အကျင့် တရားဖြင့် မရှိသေကုန်ရာ၊ မလေးစားကုန်ရာ၊ မမြတ်နိုးကုန် ရာ၊ မပူဇော်ကုန်ရာ၊ အရှိအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမိုပြု၍ မနေကန်ရာ။ (၅)

ဉဒါယီ---ဤသို့လျှင် ဤငါးပါးသော တရားတို့ဖြင့်သာ ငါ့ကို ငါ့တပည့်တို့သည် ရှိသေသည် မဟုတ်ကုန်၊ လေးစား သည် မဟုတ်ကုန်၊ မြတ်နီးသည် မဟုတ်ကုန်၊ ပူဇော်သည် မဟုတ်ကုန်၊ အရှိအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမှီပြု၍ နေကြ သည် မဟုတ်ကုန်၊

၉၂.၂၀၁။ ဥဒါယီ---ဝါတပည့်များ ဝါကို ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ခြင်း၏ အရိုအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အခိုပြု၍ နေခြင်း၏ အခြားအကြောင်းတရား ငါးပါးတို့ ရှိကုန်၏ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်း ပုံမှု-ဥဒါယီ----(က)ငါတပည့်တို့သည် 'ရဟန်းဂေါတမသည် သီလရှိ၏ လွန်မြတ်သော သီလ အစုနှင့် ပြည့်စုံ၏ ဟု အလွန်မြတ်သော သီလ၌ ရှီးမွမ်း ကုန်၏။ ဥဒါယီ----ဤကား ငါတပည့်တို့ ငါကို ရိုသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ကြခြင်း၏ အရှိအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အခိုပြု၍ နေကြခြင်း၏ ပထမအကြောင်းတရားတည်း။

၉.၂.၂၀၁။ ဉဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- (စ)င့်၊ တပည့်တို့သည် 'ရဟန်းဂေါတသေည် သိသည် ဖြစ်၍ သာလျှင် 'သိ၏'ဟု ဆို၏ ရဟန်းဂေါတသေည် မြင်သည် ဖြစ်၍သာလျှင် 'မြင်၏'ဟု ဆို၏ ရဟန်းဂေါတသေည် အထူး သိ၍သာလျှင် တရားဟော၏ အထူးသေိဘဲ တရားဟော

#### 🚯 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

သည် မဟုတ်။ ရဟန်းဂေါတမသည် အကြောင်းနှင့် တကွ ဖြစ်သော တရားကိုသာလျှင် ဟော၏ အကြောင်းကင်းသော တရားကို မဟော။ ရဟန်းဂေါတမသည် အကြောင်းကို ဖော်ပြ၍ တရားဟော၏၊ အကြောင်းကို မော်ပြမှု၍ တရား ဟောသည် မဟုတ်'ဟု လွန်ကဲသော ဉာက်အမြင်၌ ရှိုးမွမ်း ကြကုန်၏၊ ဥဒါယီ---ကြံကား ငါ့တပည့်တို့ ငါ့ကို ရှိသေ၊ လေးစား။ ပြတ်နိုး၊ ပူဖော်ကြခြင်း၏ အရှိအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အခိုပြု၍ နေကြခြင်း၏ ဒုတိယအကြောင်းတရားတည်း။

၉.၂.၂၀၂။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား-(ဂ) ငါ့ တပည့်တို့သည် 'ရဟန်းဂေါတမသည် ပညာရှိ၏ လွန်မြတ် သော ပညာအစုနှင့် ပြည့်စုံ၏ ကျရောက်လာမည့် စကား လမ်းကြောင်းကိုလည်း မြင်လိမ့်မည် မဟုတ်- ဟူသော အကြောင်းသည် မရှိ၊ ဖြစ်ပေါ် လာသော သူတစ်ပါး၏ မြိုင်ဆိုင်ပြောဆိုမှုကိုလည်းအကြောင်းနှင့်ဖာကွ ကောင်းစွာ နိုစ်ခြင်းမြင့် နိုမ်နိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်-ဟူသော အကြောင်း သည် မရှိ'ဟု လွန်ကဲသော ပညာ၌ ရှီးမွမ်းကုန်၏။ ဥဒါယီ --- သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ငါ့တပည့်တို့သည် ဤသို့ သိကုန်လျက် ဤသို့ မြင်ကုန်လျက် ကြားညှစ်စကား သွင်း ကြစရာ အကြောင်း ရှိသလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား---ကြားညှပ်စကား သွင်းကြစရာ အကြောင်း မရှိပါ"ဟု လျှောက်၏။

"ဥဒါယီ---ငါသည် တပည့်တို့ထံမှ သွန်သင်မှုကို မတောင့်တ၊ စင်စစ်အားဖြင့် ငါ၏သွန်သင်မှုကိုသာလျှင် တပည့်တို့သည် တောင့်တကုန်၏။ ဤကား ငါ့တပည့်တို့ ငါ့ကို ရိုသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နီး၊ ပူဇော်ကြခြင်း၏၊ အရို အသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမှီပြု၍ နေကြခြင်း၏ တတိယ အကြောင်းတရားတည်း၊

၉.၂.၂၀၃။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- (ဃ) ငါ့ တပည့်တို့သည် ဆင်းရဲတစ်မျိုးမျိုးသို့ ရောက်ကြသော်၊ ဆင်းရဲအစ် ခံကြရသော် ဝါထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ အရိယာတို့၏ ဆင်းရဲအမှန်တရား (ဒုက္ခအရိယသစွာ)ကို မေးကြကုန်၏ မေးသည်ရှိသော် ဝါသည် ထိုတပည့်တို့အား အရိယာတို့၏ ဆင်းရဲအမှန်တရားကို ဖြေကြား၏၊ ဝါသည် အမေးကို ဖြေကြားခြင်းဖြင့် ထိုတပည့်တို့၏ စိတ်ကို နှစ်သက်စေ၏။ ထိုတပည့်တို့သည် ငါ့ကို ဆင်းရဲဖြစ်ကြောင်း၊ ဆင်းရဲချုပ်ရာသည် ဇုကို ဆင်းရဲဖြစ်ကြောင်း၊ ဆင်းရဲချုပ်ရာသည် ဇုကို တော်ကြောင်း အကျင့်မှန်တရားကို မေးကြာကုန်၏ မေးသည်ရှိသော် ငါသည် ထိုတပည့်တို့အား သုတို့ဖေးသော ထိုအကြောင်းအရာတို့ကို ဖြေကြား၏။ ငါသည် အမေးကို ဖြေကြား၏။ ငါသည် အမေးကို ဖြေကြား၏။

မြတ်နီး၊ ပူဇော်ကြခြင်း၏၊ အရိုအသေပြု၍ အလေးပြု၍ အမှီပြု၍ နေကြခြင်း၏ စတုတ္ထအကြောင်းတရားတည်း။

- ၉.၂.၂၀၄။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- (င) ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးတို့ကို ပွားများကုန်၏။ ဥဒါယီ---ဤ သာသနာတော်၌ ရဟန်းသည်
- (၀) ကိုယ်ထဲက အစိတ်အပိုင်းကိုယ်တစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏၊ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ်ထား၏၊ လောကအပေါ်၌ မက်မောမှု မုန်းတီးမှုတို့ကို ပယ်ဈောက်ထား၏။
- (၂) ဝေဒနာထဲက ဝေဒနာတစ်မျိုးကို အဖန်ဝန် ရှမှတ်၍ နေ၏၊ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏၊ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ်ထား၏လောကအပေါ် ၌မက်မောမှုမုန်းတီးမှုတို့ကို ပယ်ရောက်ထား၏။
- (၃) စိတ်ထဲက စိတ်တစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ် ထား၏ လောကအပေါ်၌ မက်မောမှု မုန်းတီးမှုတို့ကို ပယ် ဖျောက်ထား၏။
- (၄) သဘောတရားထဲက သဘောတရားတစ်မျိုးကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ၏၊ ပြင်းပြင်းထန်ထန် ကြိုးစား၏၊ အသိနှင့် သတိကို ကပ်ယှဉ်ထား၏၊ လောကအပေါ်၌ တပ် မက်မှု မှန်းတီးမှတို့ကို ပယ်ဗျောက်ထား၏။

ထိုသတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို ရှရာ၌ များစွာသော ငါ့တပည့် တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထားသည့် အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် သမ္မပ္မခာန်လေးပါး တို့ကို ပွားများကုန်၏။

ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် (၁) မြစ် ပေါ် သေးသည့် အကုသိုလ်တရားတို့ မြစ်စေရန် အလို ဆန္နကို ဖြစ်စေ၏ အားထုတ်၏ လုံ့လကို ဖြစ်စေ၏ စိတ်ကို ရှီးမြှောက်၏ ကြိုးစား၏။ (၂) ဖြစ်ပြီးသည့် အကုသိုလ် တရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ရန် အလိုဆန္စတို ဖြစ်စေ၏ အား ထုတ်၏ လုံ့လကို ဖြစ်စေ၏ စိတ်ကို ရှီးမြှောက်၏ ကြိုးစား ၏။ (၃)မဖြစ်သေးသည့် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဖြစ်စေရန် အလိုဆန္စကို ဖြစ်စေ၏ အားထုတ်၏ လုံ့လကို ဖြစ်စေ၏ စိတ်ကို ရှီးမြှောက်၏ ကြီးတာ၏။ (၄) ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ် တရားတို့ကို တည်တဲ့စေရန် မပျောက်ပျက်စေရန် လွန်စွာ ပွားများစေရန် ပြန့်ပြောစေရန် တိုးပွား ပြည့်စုံစေရန် အလို ဆန္စကို ဖြစ်စေ၏ အားထုတ်၏၊ လုံ့လကို ဖြစ်စေ၏၊ စိတ်ကို ရီးမြှောက်၏ ကြီးစား၏။

ထိုသမွပွဓာန်လေးပါးကို ပွားများရာ၌ များစွာသော ငါ့ တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

ဉဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တို့ကို ဟောကြားထား၏ ဟောကြားထားသည့် အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါတပည့်တို့သည် အုနှိပါဒ်လေးပါး တို့ကို ပွားများကုန်၏။ ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရာာန်း သည် (၀)ဆန္ဒိန္ဒိပါဒ် (ဦးစီးထမြောက်သော ဈာန်၊ မဂ်၊ ဇိုလ် တို့၏ ဆန္ဒဦးဆောင်သော အခြေခံအကြောင်း)ကို ပွားများ ၏။ (၃) စီထိုဒို့ပါဒ် (ဦးစီးထမြောက်သော ဈာန်၊ မဂ်၊ ဇိုလ် တို့၏ စီဇိုယဦးဆောင်သော အခြေခံအကြောင်း)ကို ပွားများ ၏။ (၃) စီတို့ဒို့ပါဒ် (ဦးစီးထမြောက်သော ဈာန်၊ မဂ်၊ ဇိုလ် တို့၏ စီတီဦးဆောင်သော အခြေခံအကြောင်း)ကို ပွားများ၏။ (၄) စီခံသို့ဒို့ပါဒ် (ဦးစီးထမြောက်သော ဈာန်၊ မဂ်၊ ဇိုလ်တို့၏ ပညာဦးဆောင်သော အခြေခံအကြောင်း)ကို ပွားများ၏။ ထိုအုန္တိပါဒ်လေးပါးတို့ကို ပွားများရာ၌ များစွာသော ငါ့တပည့် တို့သည် အဘိညာဉ်၏ အဆုံး ကစ်းတစ်ဘက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

ဉဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ဝါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထားသည့် အတိုင်း ကျင့်ကြသော ဝါတပည့်တို့သည် အုန္ဒြေ ဝါးပါးတို့ကို ပွားများကုန်၏။ ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟုန်းသည် ကိလေသာငြိမ်းအေးကြောင်း ဖြစ်သော၊ မင်္ဂသို့ ရောက်စေ တတ်သော သဒ္ဓိခြွေ၊ ဝီရိယ်ခြွေ၊ သတိခြွေ၊ သမာခိခြွေနှင့် ပညိန္ဒြေတို့ကို ပွားများ၏။ ထိုကုန္ဒြေပါးပါးတို့ကို ပွားများရာ ၌လည်း များစွာကုန်သော ငါတပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏ အဆုံး ကမ်တစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

ဉဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထား သည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါတပည့်တို့သည် ဗိုလ်ငါးပါး တို့ကို ပွားများကုန်၏၊ ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် ကိလေသာငြိမ်းအေးကြောင်း ဖြစ်သော၊ မဂ်သို့ ရောက်စေတတ်သော သစ္စါဇိုလ်၊ ဝီရိယဝိုလ်၊ သတိဗိုလ်၊ သမာဓိဗိုလ်နှင့် ပညာဝိုလ်တို့ကို ပွားများ၏။ ထိုဗိုလ်ငါးပါး တို့ကို ပွားများရာ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြ ကုန်၏။

ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထား သည့်အတိုင်းကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် ခုနစ်ပါးသော ဟောရွှင်တရားတို့ကို ပွားများကုန်၏၊ ဥဒါယီ---က္ခါသာသနာ တော်၌ ရဟန်းသည် နိမ္မာန်သို့ ရေးရှညွှတ်သော သတိ သမွောရွှင်၊ ဓမ္မဝီယေသမွောရွှင်၊ ဝီရိယသမွောရွှင်၊ ဝီတိ သမွောရွှင်၊ ပဿဒ္ဓိသမွောရွှင်၊ ဝီရိယသမွောရွှင်၊ ပုံတိ သဟွောရွှင်၊ ပုံသည့် ဥပေကွာသမွောရွှင်တို့ကို ပွားများ၏၊ ထိုတေရွှင်ခုနစ်ပါးကို ပွားများရာ၌လည်း များစွာကုန်သော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြ

ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထား သည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ဝါတပည့်တို့သည် မြတ်သော၊ အဂါရှစ်ပါးရှိသော မဂ်ကို ပွားများကုန်၏။ ဥဒါယီ---ဤ သာသနာတော်၌ရဟန်းသည် သမ္မာဒီဠိ (မှန်ကန်သော အယူ)၊ သမ္မာသက်ပွ (မှန်ကန်သော အကြံ၊ သမ္မာဝါတ (မှန်ကန်သော ကေား)၊ သမ္မာကမွန္တ (မှန်ကန်သော အမှ)၊ သမ္မာအာဇီဝ (မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှ)၊ သမ္မာဝါယာမ (မှန်ကန်သော ကုံလ)၊ သမ္မာသတိ (မှန်ကန်သော သတိ)နှင့် သမ္မာသမာဇိ (မှန်ကန်သော တည်ကြည်ခြင်း)တို့ကို ပွားများ၏။ ထိုမင္ဂင် ရှစ်ပါးကို ပွားများရာ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ရောက်၍ နေကြကုန်၏

၉.၂.၂၀၅။ ဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့် တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏။ ဟောကြား ထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် ရှစ်ပါး သော ဝိမောကွတို့ကို ပွားများကုန်၏။ ထိုရှစ်ပါးသော ဝိမောကွတို့ကို ပွားများရာ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့် တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၀၆။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့ သည် လွှစ်းမိုးကြောင်း အဘိဘာယတန ဈာန်ရှစ်ပါးတို့ကို ပွားများကုန်၏။ ထို လွှစ်းမိုးကြောင်း အဘိဘာယတနကို ပွားများရာ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိ ညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

၉.၂.၂၀၃။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်ရှိူးကား- ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့်တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏။ ဟောကြားထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါတပည့်တို့ သည် ဆယ်ပါးသော ကသိုက်းအာရုံတို့ကို ပွားများကုန်၏ ထိုဆယ်ပါးသော ကသိုက်းကို ပွားရာ၌လည်း များစွာသော ငါတပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၀၈။ ဥဒါယီ---ငါသည် တပည့်တို့အား အကျင့် တရားတို့ကို ဟောကြားထား၏၊ ဟောကြားထားသည့် အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် လေးပါးသော ဈာန်တို့ကို ပွားများကုန်၏၊ ထိုဈာန်လေးပါးကို ပွားများရာ ၌လည်းများစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည်အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏၊

၉.၂.၂၀၉။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား ဥပမာအားဖြင့် ဝေဠုရိယ (ကြောင်မျက်ရွဲ)ရတနာ ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုဝေဠုရိယ (ကြောင်မျက်ရွဲ)ရတနာသည် အလွန် တောက်ပ ဏ်၊ အမျိုး မှန်၏၊ ရှစ်မြှောင့် ရှိ၏၊ ကောင်းစွာ ပြုပြင်ပြီး ဖြစ်၏၊ အရည် ကောင်း၏၊ အထူး ကြည်လင်၏၊ နောက်ကူခြင်း ကင်း၏၊ သွေးခြင်း၊ ဖောက်ခြင်း-စသော အခြင်းအရာ အားလုံးနှင့် ပြည့်စုံ၏။ ထိုဝေဠုရိယ(ကြောင်မျက်ရွဲ)ရတနာ၌ ညိုသော ချည်ကို ဖြစ်စေ၊ ဝါသော ချည်ကို ဖြစ်စေ၊ နီသော ချည်ကို ဖြစ်စေ၊ ဖြူသော ချည်ကို ဖြစ်စေ၊ ဝါဖျော့သော ချည် ကို ဖြစ်စေ တပ်ထားငြားအံ့၊ ထိုဝေဠုရိယ(ကြောင်မျက်ရွဲ) ရတနာကို မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက်သည် လက် ၌ တင်ထား၍ ဤဝေဠုရိယ(ကြောင်မျက်ရွဲ)ရတနာသည် အလွန် တောက်ပ၏ အမျိုး မှန်၏ ရှစ်မြှောင့် ရှိ၏ ကောင်းစွာ ပြုပြင်ပြီး ဖြစ်၏၊ အရည် ကောင်း၏၊ အထူး ကြည်လင်၏၊ နောက်ကျူခြင်း ကင်း၏၊ သွေးခြင်း၊ ဖောက်ခြင်း-စသော အခြင်းအရာအားလုံးနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ထိုဝေဠုရိယ (ကြောင် မျက်ရွဲ)ရတနာ၌ ဤ ညိုသော ချည်ကို တပ်ထား၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤ ဝါသော ချည်ကို တပ်ထား၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤ နီသော ချည်ကို တပ်ထား၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤ ဖြူသော ချည်ကို တပ်ထား၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤ ဝါဇျော့သော ချည်ကို တပ်ထား၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဆင်ခြင်နိုင်၏။ ဥဒါယီ---ဤအတူ ပင်လျှင် ငါ ဟောကြားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြကုန်သော င့်တပည့်တို့သည် ဤသို့ ကွဲကွဲပြားပြား သိကြကုန်၏- 'ငါ၏ ဤကိုယ်ကား ရုပ်ရှိ၏၊ မဟာဘုတ်လေးပါး အစုအဝေး ဖြစ်၏၊ မိဘတို့မှ ပေါက်ဖွား၏၊ ထမင်း၊ မုန့်တို့ဖြင့် ကြီးပြင်း လာ၏၊ မမြိုခြင်း၊ ပွတ်သပ်ပေးရခြင်း၊ ဆုပ်နယ်ပေးရခြင်း၊ ပြိုကွဲခြင်း၊ ပျက်စီးခြင်းသဘော ရှိ၏၊ ငါ၏ ဤဝိညာဉ်သည် လည်း ဤကိုယ်၌ မိုတွယ်၏ ဤကိုယ်၌ ဆက်စပ်၏'ဟု သိ ကုန်၏ ထိုသို့ သိရာ၌လည်း များစွာသော ဝါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဗက်သို့ ရောက်၍ နေကြ ကုန်၏။

၉.၂.၂၁ဂ။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက်သည် ဖြူဆံမြက်မှ အညွှန့်တံကို နတ် ကြည့်၏ ထိုသူသည် 'ဤကား ဖြူဆံမြက်တည်း၊ ဤကား အညွှန့်တံတည်း၊ ဖြူဆံမြက်ကား တရြား၊ အညွှန့်တံကား တရြားတည်း၊ ဖြူဆံမြက်မှသာလျှင် အညွှန့်တံကို နတ်ထား ၏'ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်၏။ ဥဒါယီ---ဥပမာတစ်မျိုးအားဖြင့် ယောက်ျားသည် သန်လျက်ကို အအိမ်မှ ထုတ် ကြည့်၏၊ ထိုသူသည် 'ဤကား သန်လျက်တည်း၊ ဤကား အအိမ် တည်း၊ သန်လျက်ကား တရြား၊ အအိမ်ကား တရြားတည်း၊ အအိမ်မှသာလျှင် သန်လျက်ကို ထုတ်ထား၏'ဟု စဉ်းစား ဆင်ခြင်၏။ ဥဒါယီ---ဥပမာတစ်မျိုးအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် အရေခွံမှ မြွေကို ခွာထုတ်ကြည့်၏၊ ထိုသူသည် 'ဤကား မြွေတည်း၊ ဤကား အရေတည်း၊ မြွေကား တခြား၊ အရေကား တခြားတည်း၊ အရေခွံမှသာလျှင် မြွေကို စွာထုတ် ထား၏'ဟု စဉ်းစား ဆင်ခြင်၏။ ဥဒါယီ---ဤ ဥပမာအတူ ပင်လျှင် ငါ ဟောကြားထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် ဤမိမိကိုယ်မှ တစ်ပါးသော ကိုယ်ကို ဖန်ဆင်းကုန်၏။ ထိုကိုယ်သည် ရုပ်ရှိ၏၊ စိတ်ဖြင့် ပြုထား၏၊ အင်္ဂါကြီးငယ် အလုံးစုံရှိ၏၊ ဣန္ဒြေမချို့။ ထိုသို့ ဇန်ဆင်း ရာ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏ အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၁၁။ ဥဒါယီ--- နောက်တစ်မျိုးကား ဥပမာအားဖြင့် ကျွန်းကျင်သော အိုးထိန်းသည်သည် မြေကို ညက်စွာ နယ်ပြီးသော် အလိုရှိရာ အိုးခွက်အမျိုးမျိုးကို ပြုလုပ်၏။ ဥဒါယီ---ဥပမာတစ်မျိုးဆားဖြင့် ကျွန်းကျင်သော ဆင်စွယ် ပန်းပုဆရာသည် ဆင်စွယ်ကို ကောင်းစွာ ပြုပြင်ပြီးသော် အလိုရှိရာ ဆင်စွယ်ထည်ကို ပြုလုပ်၏။ ဥဒါယီ---ဥပမာ တစ်မျိုးအားဖြင့် ကျွန်းကျင်သော ရွှေပန်းထိမ်သည်သည် ရွှေကို ကောင်းစွာ ပြုပြင်ပြီးသော် အလိုရှိရာ ရွှေထည်ကို ပြုလုပ်၏

ဥဒါယီ---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ငါ ဟောကြားထား သည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် များပြား သော တန်ခိုးမန်ဆင်းခြင်းကို ပြုကုန်၏ တစ်ယောက်တည်း မှ အများ ဖြစ်သွားကုန်၏ အများမှ တစ်ယောက်တည်း ဖြစ် လာ၏ ကိုယ်ကို ထင်ရှား ဖြစ်စေကုန်၏ ကိုယ်ကို ပျောက်စေ ကုန်၏ နံရံတစ်ဖက် တံတိုင်းတစ်ဖက် တောင်တစ်ဖက်သို့ မထိမပြီဘဲ ကောင်းကင်၌ကဲ့သို့ သွားကုန်၏ မြေ၌လည်း ငုပ်ခြင်း၊ ပေါ်ခြင်းကို ရေ၌ကဲ့သို့ ပြုကုန်၏ ရေ၌လည်း မကွဲ စေဘဲ မြေ၌ကဲ့သို့ သွားကုန်၏ ကောင်းကင်၌လည်း ထက် ဝယ်ဖွဲ့ နွေလျက် အတောင်ရှိသော ငှက်ကဲ့သို့ သွားကုန်၏ အလွန်ကြီးသော တန်ခိုးရိုကုန်သော ဤ လ၊ နေတို့ကိုပင် လက်ဖြင့် သုံးသပ်ကုန်၏ ဆုပ်ကိုင်ကုန်၏ ပြဟုပြည်တိုင် အောင်လည်း ကိုယ်ကို မိမိအလိုအတိုင်း ဖြစ်စေကုန်၏၊ ထိုတန်ခိုးဖန်ဆင်းရာ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့ သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏၊

၉.၂.၂၁၂။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်းရိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် အားရှိသော စရှသင်းမှုတ်သမားသည် အနည်းငယ်သော ကြောင့်ကြစိုက်ခြင်းဖြင့် အရပ်လေးမျက်နာတို့ကို သိစေနိုင် သကဲ့သို့ ဥဒါယီ---ဤအတူပင်လျှင် ငါ ဟောကြားထားသည့် အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် အထူးသဖြင့် စင်ကြယ်သော လူတို့၏ နားထက် သာလှန်သော ဒိဗ္ဓသောတ (နတ်တို့၏ နားနှင့် တူသော နား) ဖြင့် နတ်ပြည်က အသံ၊ လူပြည်က အသံ၊ ဝေးသော အသံ၊ နီးသော အသံ-ဟူသော အသံနှစ်းရိုးတို့ကို ကြားကုန်၏။ ထိုဒိဗ္ဗသောတအတိညာဉ် ၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၁၃။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် ငယ်ရွယ်သော၊ အလုပြင်လေ့ရှိသော ဒိန်းမပျို သို့မဟုတ် ယောက်ျားဖျိုသည် သန့် ရှင်းဖြူစင်သော မှန်၌ ဒိဓိ မျက်နာရိပ်ကို ကြည်ရှုလတ်သော မဲ့ -စသော အပြောက် ဆုန်းရှိသည်ကို ဖွဲ့ စသော အပြောက်အစွန်း ရှိ၏-ဟု သိ၏ ဖွဲ့-စသော အပြောက်အစွန်း မရှိသည်ကို ဖွဲ့-စသော အပြောက်အစွန်းမရှိ-ဟု သိ၏။ ဥဒါယီ---ဤအတုပင်လျှင် ငါ ဟောကြားထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့် တို့သည် တစ်ပါးသော သတ္တဝါ၊ တစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စိတ်ကို ဒိဓိစိတ်ဖြင့် လွှစ်းခြုံ၍ သိကုန်၏၊ ရာဝနှင့် တကွ သော စိတ်-စသည်ကို ရာဂနှင့် တကုသော စိတ်-စသည်-ဟု သိကုန်၏ ထိုပရစ်တွတ်စာနနေအဘိညာဉ်၌လည်း များစွာသော ငါ့တပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၁၄၊ ဥဒါယီ--- နောက်တစ်မျိုးကား- ဥပမာ အားဖြင့် လူတစ်ယောက်သည် မိမိရွာမှ အရြားရွာသို့ သွား၏ ထိုရွာမှလည်းအခြားသောရွာသို့သွား၏ထိုယောက်ျားသည် ထိုရောက်သော ရွာမှ မိမိရွာသို့သာလျှင် အဆင့်ဆင့် ပြန်လာ၏ ထိုသူသည် 'ငါသည် မိမိနေရာ ရွာမှ အခြားရွာကို သွား၏၊ ထိုရွာ၌လည်း ဤသို့ ရပ်၏၊ ဤသို့ ထိုင်၏ ဤသို့ ပြောဆို၏ ဤသို့ ဆိတ်ဆိတ်နေ၏ ထိုရွာမှလည်း ဤ မည်သော ရွာသို့ သွား၏ ထိုရွာ၌လည်း ဤသို့ ရပ်၏ ဤသို့ ထိုင်၏ ဤသို့ ပြောဆို၏ ဤသို့ ဆိတ်ဆိတ်နေ၏ ထိုဝါ သည် ထိုရွာမှ မိမိရွာသို့သာလျှင် ပြန်လာ၏ဟု စဉ်းစား ဆင်ခြင်၏ ဥမိပ်—ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ဝါ ဟောကြား ထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ကုန်သော ဝါ့တပည့်တို့သည် များ ပြားသော၊ ရေးက နေခဲ့ဖူးသော ခန္ဓာအစဉ် ဘဝအမျိုးမျိုးကို အောက်မေ့နိုင်ကုန်၏ ထိုပုံငွေနိုင်ပသာနသာတိအသိညာဉ် ၌လည်းများစွာသောငါ့တပည့်တို့သည်အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဗက်သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၁၅၊ ဉဒါယီ--- နောက်တစ်မျိုးကား- ဥပမာ အားဖြင့် တံခါးပါသော အိမ်နှစ်ဆောင်သည် ရှိ၏ ထိုအိမ် တို့၌ မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက်သည် အိမ်၏ အလယ်၌ ရပ်တည်လျက် အိမ်သို့ ဝင်ကုန်သော၊ အိမ်မှ ထွက်ကုန်သော၊ ထိုမှ ဤမှ လျှောက်ကုန်သော၊ ထိုမှ ဤမှ လှည့်လည်ကုန်သော လုတိုကို မြင်ရ၏ ဥဒါယီ---ဤဥပမာ အတူပင်လျှင်ငါဟောကြားထားသည့်အတိုင်းကျင့်ကြသော ငှါတပည့်တို့သည် စုတေဆဲ သတ္တဝါ၊ ပဋိသန္ဓေနဆေဲ သတ္တဝါ-အစရှိသော အမျိုးမျိုးသော သတ္တဝါတို့ကို မြင်ကုန် ၏ ကံအားလျော်စွာ ဖြစ်ပေါ်သော သတ္တဝါတို့ကို ဒိဗ္ဗစကျွ ဉာက်ဖြင့် သိကုန်၏၊ ထိုဒိဗ္ဗစကျွအဘိညာဉ်၌လည်း များစွာ သော ငါတပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဇက် သို့ ရောက်၍ နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၁၆။ ဥဒါယီ---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာအားဖြင့် တောင်ဝှမ်း၌ ကြည်လင်သန့်ရှင်း နောက်ကျကင်းသော ရေအိုင်သည် ရှိ၏၊ မျက်စိကောင်းသော လူတစ်ယောက် သည် ထိုရေအိုင်၏ ကမ်း၌ ရပ်လျက် ခရု၊ ယောက်သွား၊ ကျောက်စရစ်၊ အိုးခြမ်းတို့၊ ငါးအပေါင်းတို့ သွားနေကြသည် ကိုလည်းကောင်း၊ ရပ်တည်နေကြသည်ကိုလည်းကောင်း မြင်ရ၏ ထိုသူသည် 'ဤရေအိုင်သည် ကြည်လင်သန့်ရှင်း နောက်ကျကင်း၏၊ ထိုရေအိုင်၌ ခရု၊ ယောက်သွား၊ ကျောက်စရစ်၊ အိုးခြမ်းတို့၊ ငါးအပေါင်းတို့ သွားလည်း သွားကြကုန်၊ ရပ်လည်း ရပ်ကြကုန်၏'ဟု သိနိုင်၊ မြင်နိုင်၏။ ဥဒါယီ---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ငါ ဟောကြားထားသည့် အတိုင်း ကျင့်ကြသော ငါ့တပည့်တို့သည် အာသဝေါတရားတို့ ကုန်ခြင်းကြောင့် အရဟတ္တဗိုလ်စိတ်နှင့် အရဟတ္တဗိုလ် ပညာကို ယခုဘဝ၌ပင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် မျက်မှောက်ပြုလျက် ရောက်၍ ရဟန္တာဖြစ်ကာ နေကုန်၏။ ထိုစေတောဝိမုတ္ထိ ပညာဝိမုတ္ထိ၌လည်း များစွာ သော ငှါတပည့်တို့သည် အဘိညာဉ်၏အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက် သို့

#### 😚 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိတာယ်)

ရောက်၍ နေကြကုန်၏။ ဤကား ငါ့တပည့်တို့ ငါ့ကို ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ကြခြင်း၏ အရှိအသေပြ၍ အလေး ပြ၍ အစိုပြ၍ နေကြခြင်း၏ ပဉ္စမအကြောင်းတရားတည်း။

ဉဒါယီ--- ဤသည်တို့ကား ငါ့တပည့်တို့ ငါ့ကို ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ကြခြင်း၏ အရှိအသေပြု၍ အလေး ပြု၍ အမှီပြု၍ နေကြခြင်း၏ အကြောင်းတရား ငါးပါးတို့ တည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

980

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောကြားတော်မူ၏။ သကုလုဒါယီပရိဗိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်စွာ ခံယူခဲ့လေသည်။

.

## 9

## သမဏမုဏ္ဏိကသုတိ

၉.၂.၂၁၅။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးခနတော်မူ၏။ ထိုအခါ သမကမှကိုကာ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာနေဝရိုင်စသည် ပရိုငိုဇ်ပရိသတ်ငါးရာနှင့်အတူ လွှေကာခိဖုရား၏ ကျောင်း၌ နေ၏။ ထိုကျောင်း၌ တည်ပင်တန်းရှိ၏။ ရောပ်တစ်ဆောင် သာ ရှိ၏။ ထိုကျောင်းသည် သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ခြတ်)တို့ အယူကို ဖြိုင်ဆိုင် ပြောဆိုရာ ဖြစ်၏။

ထိုအခါ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် နေမွန်းတိမ်းအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် သာဝတ္ထိမြို့မှ ထွက်လာ၏။ ထို အခါ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် "မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် သင့်လျော်သော အခါ မဟုတ်သေး၊ မြတ်စွာဘုရား သည် အနားပူစုနေတော်မူ၏။ ကြည်ညှိ မြတ်နိုးဖွယ် ဖြစ်ကုန် သော ရဟန်းတို့ကိုလည်း ဖူးမြင်ရန်လည်း သင့်လျော်သော အခါမဟုတ်သေး၊ထိုပောန်းတို့သည်လည်းအနားးယူစနေတော် မူကြကုန်၏။ ငါသည် သမောမှတို့ကာ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂဟမာနပရိုငိုဇ်ထံ ရဦးကပ်လျှော် အောင်းမည်"ဟု ဝန်းစား ၏။ ထိုအခါ ပစ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် သမကမှတို့ကာ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂဟမာနပရိုင်စံထံသို့ ရဦးကပ်လေ၏။

၉.၂.၂၁၈။ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် သမက မုက္ကိကာ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာနပရိဗိုဇ်ထံသို့ ချဉ်းကပ် ၍ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ထိုသို့ ထိုင်နေသော ပဉ္စာကင်္ဂ လက်သမားကြီးအား သမကမှတ္တိကာ၏သား ဖြစ်သော ဉဂ္ဂါဟမာနပရိုငိုစ်သည် ဤစကားကို ပြောဆို၏- "သူကြွယ် ----ငါသည် တရားလေးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျား ပုဂ္ဂိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း-ဟူ၍ သတ်မှတ် ၏။ အဘယ်လေးပါးတို့နည်းဟူမှ-သူကြွယ်---လောက၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ကိုယ်ဖြင့် မကောင်းမှုကို မပြု၊ နွတ်ဖြင့် မကောင်းသော စကားကို မပြော၊ စိတ်ဖြင့် မကောင်းသော အကြကို မတြံ၊ ကောင်းသော အသက်မွေး မှုဖြင့် အသက်မမွေ။ သူကြွယ်----ငါသည် ဤလေးပါသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း-ဟူ၍ သတ်မှတ်၏"ဟု ပြောဆို၏

ထိုအခါ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် သမကမှတ္ကိကာ ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာနပရိုဂိုဇ်၏ စကားကို လက်လည်း မေံ၊ ပယ်လည်း မေပပိန်ပေ၊ လက်ဖစ်ခုံ၊ မေပပိန်သေးဘဲ "မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ထိုဥဂ္ဂါဟမာန ပြောသော စကား ၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို သိရအုံ"ဟု ကြံ၍ နေရာမှ ထကာ ထွက်သွားလေ၏၊ ထို့နောင် ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်လျက် သမက

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

မုတ္ကိကာ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာနပရိဝိုဇ်နှင့်အတူ ပြောဆိုခဲ့ရသမျှ စကားအားလုံးကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၏။

၉.၂.၂၁၉။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပဉ္စကင်္ဂ လက်သမားကြီးအား ဤစကားကို မိန့်တော်မှု၏- "လက် သမားကြီး---သမကမုက္ကိကာ၏ သားဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာန ပရိဗိုဇ်၏ စကားအတိုင်း ဖြစ်သည်ရှိသော် ကလေးသူငယ် လူမမည် ပက်လက်အိပ်အရွယ်သည် ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံ သော ရဟန်း ဖြစ်ပေလိမ့်မည်။ လက်သမားကြီး---ကလေး သူငယ် လူမမည် ပက်လက်အိပ်အရွယ်၌ ကိုယ်-ဟူ၍ သိသော ဉာက်သည်ပင် မရှိသေး၊ ကိုယ်လှုပ်ရှားရုံမှ တစ်ပါး ကိုယ်ဖြင့် မကောင်းမှုကို အဘယ်မှာ ပြုလိမ့်မည်နည်း။ လက်သမားကြီး---ကလေးသူငယ် လူမမည် ပက်လက်အိပ် အရွယ်၌ စကား-ဟူ၍ သိသော ဉာက်သည်ပင် မရှိသေး၊ ငို ကြွေးရုံမှ တစ်ပါး မကောင်းသော စကားကို အဘယ်မှာ ဆိုလိမ့်မည်နည်း။ လက်သမားကြီး---ကလေးသူငယ် လူမမည် ပက်လက်အိပ်အရွယ်၌ အကြံ-ဟူ၍ သိသော ဉာက်သည်ပင် မရှိသေး၊ မြူးရုံမှ တစ်ပါး မကောင်းသော အကြံကို အဘယ်မှာ ကြံလိမ့်မည်နည်း။ လက်သမားကြီး---ကလေးသူငယ် လူမမည် ပက်လက်အိပ်အရွယ်၌ အသက် မွေးမှု-ဟူ၍ သိသော ဉာက်သည်ပင် မရှိသေး၊ အမိန့ိကို စို့ရုံမှ တစ်ပါး မကောင်းသော အသက်မွေးမှု အဘယ်မှာ ရှိလိမ့်မည်နည်း။လက်သမားကြီး---သမကမုက္ကိကာ၏သား ဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာနပရိဗိုဇ်၏ စကားအတိုင်း ဖြစ်သည် ရှိသော်ကလေးသူငယ်လူမမည်ပက်လက်အိပ်အရွယ်သည် ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း ဖြစ်ပေလိမ့်မည်။

၉.၂.၂၂၊ လက်သမားကြီး---ငါသည် လေးပါးသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော မဟာရိှားပုဂ္ဂိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟာန်း မဟုတ်သေး--ဟူ၍ သတ်မှတ်၏၊ သို့ရာတွင် သူသည် ဤကလေးသူငယ် လူမမည် ပက်လက် အိပ်အရွယ်ကို ကျော်လှန်၍ကား တည်၏၊ အဘယ်လေးပါး တို့နည်း ဟူမူ--လက်သမားကြီး---ကျွံလောက၌ ကိုယ်မြင့် မကောင်းမှုကို မပြု၊ နုတ်ဖြင့် မကောင်းသော စကားကို မေရိ၊ စိတ်ဖြင့် မကောင်းသော အကျွံကို မကြုံ၊ မကောင်းသော အသက်မွေးခြင်းဖြင့် မမွေးမြူ။ လက်သမားကြီး---ငါသည် ဤလေးပါးသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျား ပုဂ္ဂိုလ်ကို ပြည့်စုံသော ကုသိုလ်ရှိသော ရဟန်းမဟုတ်သေး--ဟူ၍ သတ်မှတ်၏ သို့ရာတွင် သူသည် ဤကလေးသူငယ် ကူမူမည် ပက်လက်အိပ်အရွယ်ကို ကျော်လွန်၍ကား တည်၏

လက်သမားကြီး---ငါသည် ဆယ်ပါးသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမုင္ပိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း-ဟူ၍ သတ်မှတ်၏။ လက်သမားကြီး---(၁) မကောင်း သော အလေ့အကျင့်တို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက် သမားကြီး--- (၂)မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ဖြစ်ခြင်း ၏ အကြောင်းကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမား ကြီး---(၃) မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ အကြွင်းခဲ့ ချုပ်ရာတရားကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမား ကြီး---(၄) မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်တို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။

လက်သမားကြီး---(၁) ကောင်းသော အလေ့အကျင့်ကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမားကြီး---(၂) ကောင်း သော အလေ့အကျင့်တို့ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို သိရမည်-ဟု ငါဟော၏။ လက်သမားကြီး---(၃) ကောင်းသော အလေ့ အကျင့်တို့ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ရာတရားကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမားကြီး---(၄) ကောင်းသော အလေ့ အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်ကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။

လက်သမားကြီး--- (၁) မကောင်းသော အကြံကို သိရ စည်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လက်သမားကြီး--- (၂) မကောင်းသော အကြံတို့ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏၊ လက်သမားကြီး--- (၃) မကောင်းသော အကြံတို့ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ရာတရားကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမား ကြီး--- (၄) မကောင်းသော အကြံတို့ ချုပ်ခြင်း၏ အကြောင်း ဖြစ်သော အကျင့်ကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။

လက်သမားကြီး---(၁)ကောင်းသော အကြံကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမားကြီး---(၂)ကောင်းသော အကြံ တို့ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမားကြီး---(၃) ကောင်းသော အကြံတို့ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ရာတရားကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။ လက်သမားကြီး ---(၄) ကောင်းသော အကြံတို့ ချုပ်ခြင်း၏ အကြောင်း ဖြစ်သော အကျင့်ကို သိရမည်-ဟု ငါ ဟော၏။

၉.၂.၂၂၁။ လက်သမားကြီး---မကောင်းသော အလေ့ အကျင့်တို့-ဟူသည် အဘယ်တို့နည်း- လက်သမားကြီး---မကောင်းသော ကိုယ်အမှုအရာ၊ မကောင်းသော နွတ်အမှု အရာနှင့် ယုတ်မာသော အသက်မွေးမှုတို့တည်း။ ဤတရား တို့ကို မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့-ဟူ၍ ဆိုရကုန်၏။

လက်သမားကြီး---ဤမကောင်းသော အလေ့အကျင့် တို့သည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ထို မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့၍ ဖြစ်ကြောင်းကိုလည်း ဟောထားပြီးမြီ။ မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့သည် စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ စိတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ စိတ်သည်လည်း များ၏၊ တစ်ပါးမက များ လှ၏၊ အမျိုးမျိုးအစားစား ရှိ၏၊ မကောင်းသာ အလေ့ အကျင့်တို့သည် ရာဂနင့်တကွ ဖြစ်သော စိတ်၊ ဒေါသနှင့် တကွ ဖြစ်သော စိတ်၊ မောဟနှင့်တကွ ဖြစ်သော စိတ်တို့ ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏။

လက်သမားကြီး---ဤမကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း။ ထိုမကောင်း သော အလေ့အကျင့်တို့၏ ချုပ်ရာကိုလည်း ဟောထားပြီးပြီ။ လက်သမားကြီး ----ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကာယဒုစရိုက်ကို ပယ်၍ ကာယသုစရိုက်ကို ပွားများ၏၊ ဝစီ ဒုစရိုက်ကို ပယ်၍ ဝစီသုစရိုက်ကို ပွားများ၏ မနောဒုစရိုက် ကို ပယ်၍ မနောသုစရိုက်ကို ပွားများ၏ မကောင်းသော အသက်မွေးမှုကို ပယ်၍ ကောင်းသော အသက်မွေးမှုဖြင့် အသက်မွေး၏ ဤတရား၌ ဟောင်းသော အလေ့အကျင့် တို့သည် အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်၏။

လက်သမားကြီး---အဘယ်သို့ ကျင့်သော သူသည် မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သောသူ ဖြစ်သနည်း။ လက်သမားကြီး----တ္ခြံသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် မြေစ်သေးသော အကုသိုလ်တရားတို့ မြေစိပေါ် စေ ခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသော အကုသိုလ် တရားတို့ကို ပယ်ခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်သေး သော ကုသိုလ်တရားတို့ ဖြစ်ပေါ် စေခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အား ထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်တရားတို့၏ တည်ခြင်းငှာ ပွားများခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ လက်သမားကြီး---ဤသို့ ကျင့်သည်ရှိသော် မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သေသသူ ဖြစ်၏။

၉,၂.၂၂။ လက်သမားကြီး---ကောင်းသော အလေ့ အကျင့်တို့-ဟူသည် အဘယ်တို့နည်း။ လက်သမားကြီး---ကောင်းသော ကိုယ်အမှုအရာ၊ ကောင်းသော နုတ်အမှုအရာ နှင့် စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှုတို့တည်း။ လက်သမားကြီး ---ဤတရားတို့ကို ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့-ဟူ၍ သို့ရကုန်၏

လက်သမားကြီး---ဤကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ သည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း။ ထို ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းကိုလည်း ဟောထားပြီးမြီ။ ထိုကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့သည် စိတ်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏-ဟူ၍ ဆိုရ၏၊ စိတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ စိတ်သည် များပြား၏ တစ်ပါးမက များလှ၏ အမျိုးမျိုးအစားစား ရှိ၏၊ ကောင်းသော အလေ့အကျင့် တို့သည် ရာဂကင်းသော စိတ်၊ ဒေါသကင်းသော စိတ်၊ မောဟကင်းသော စိတ်တို့ကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏၊

လက်သမားကြီး---ကျ်ကောင်းသော အလေ့အကျင့် တို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ရှုပ်ကုန်သနည်း၊ ထိုကောင်း သော အလေ့အကျင့်တို့၏ ချုပ်ရာတိုလည်း ဟောထားပြီးမြီး၊ လက်သမားကြီး----ကျိသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် သီလ ရှိ၏ သီလမှုဖြင့် အပြီးသတ်သည်ကား မဟုတ်၊ ထိုကောင်း သော အလေ့အကျင့်များ အကြွင်းမဲ့ချုပ်ရာ ဖြစ်သော အရေဟတ္တစိုလ်စိတ်နှင့် အရေဟတ္တစိုလ်ပညာကိုလည်း ဟုတ် တိုင်းမုန်စွာ သိ၏။

လက်သမားကြီး---အဘယ်သို့ ကျင့်သော သူသည် ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သောသူ ဖြစ်သနည်း။ လက်သမားကြီး---ကျိုသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ဖြေစ်သေးသော အကုသိုလ်တရားတို့ ဖြေစ် စေခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော အကုသိုလ် တရားတို့ကို ပယ်ခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်သေး သောကုသိုလ်တရားတို့ဖြစ်စေခြင်းငှာ ပြင်းစွာအားထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်တရားတို့၏ တည်တုံခြင်းငှာ ပွားများ ခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ လက်သမားကြီး----ကျိုသို့ ကျင့်သော သူသည် ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ် ခြင်းငှာ ကျင့်သောသူ ဖြစ်၏။

၉.၂.၂၂၃။ လက်သမားကြီး---မကောင်းသော အကြံ တို့-ဟူသည် အဘယ်တို့နည်း၊ လက်သမားကြီး---ကာမ ဝှက် အကြံ၊ ဖျက်ဆီးမှုအကြံနှင့် ညှဉ်းဆဲမှုအကြံတို့တည်း။ ဤအကြံတို့ကို မကောင်းသော အကြံတို့-ဟူ၍ ဆိုရကုန်၏။

လက်သမားကြီး --- ဤမကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း။ ထိုမကောင်း သော အကြံတို့၏ ဖြစ်ကြောင်းကိုလည်း ဟောထားပြီးပြီ။ ဤမကောင်းသော အကြံတို့သည် အမှတ်အသားကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏-ဟူ၍ ဆိုရ၏ အမှတ်အသားတို့-ဟူသည် အဘယ် နည်း။ အမှတ်အသားတို့သည် များပြား၏ တစ်ပါးဟော များ လှ၏ အမျိုးဖျိုးအစားစား ရှိ၏ ကာမဂုက်အမှတ်အသား၊ ဖျက်ဆီးမှုအမှတ်အသား။ ညှဉ်းဆဲမှုအမှတ်အသားတို့တည်း။ ဤအမှတ်အသားကြောင့် မကောင်းသော အကြံတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏။

လက်သမားကြီး---ဤမကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း။ ထိုမကောင်းသော အကြံတို့၏ ချုပ်ရာကိုလည်း ဟောထားပြီးပြီး လက်သမား ကြီး---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဤပထမဈာန်၌ ထိုမကောင်းသော အကြံ တို့သည် အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်၏။

လက်သမားကြီး---အဘယ်သို့ ကျင့်သော သူသည် မကောင်းသော အကြံတို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သောသူ ဖြစ် သနည်း။ လက်သမားကြီး---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း သည် မြစ်သေးသော အကုသိုလ်တရားတို့ မြေစစ်စေခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ မြစ်ပြီးသော ကုသိုလ် တရားတို့ ဖြစ်စေခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်တရားတို့၏ တည်တုံခြင်းငှာ ပွားများခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ လက်သမားကြီး---ဤသို့ ကျင့်သောသူ ဖြစ်၏။

၉.၂.၂၂၄။ လက်သမားကြီး---ကောင်းသောအကြံတို့-ဟူသည် အဘယ်တို့နည်း၊ ကာမဂုက်မှ ထွက်မြောက်မှု အကြံ၊ မဖျက်ဆီးမှုအကြံ၊ မညှဉ်းဆဲမှုအကြံတို့တည်း၊ ဤအကြံတို့ကို ကောင်းသော အကြံတို့-ဟူ၍ ဆိုရကုန်၏

လက်သမားကြီး ---ဤကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ့်ကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ထိုကောင်းသော အကြံ တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းကိုလည်း ဟောထားပြီးပြီ။ ထိုကောင်း သော အကြံတို့သည် အမှတ်အသားကြောင့် ဖြစ်ကုန်၏-ဟု ဆိုရ၏။ အမှတ်အသား-ဟုသည် အဘယ်နည်း၊ အမှတ် အသားတို့သည် များပြား၏ တစ်ပါးမက များလှ၏ အမျိုးမျိုး အစားစား ရှိ၏ ကာမဂုက်မှ ထွက်မြောက်မှု အမှတ်အသား ဖျေက်ဆီးမှု အမှတ်အသားနှင့် မညှဉ်းဆဲမှု အမှတ်အသား တို့တည်။ ဤအမှတ်အသားတို့ကြောင့် ကောင်းသော အကြံ တို့သည် ဖြစ်ကုန်၏။

လက်သမားကြီး---ဤကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း၊ ထိုကောင်းသော အကြံတို့၏ ချုပ်ရာကိုလည်း ဟောထားပြီ။ လက်သမားကြီး ----ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ဒုတိယဈာန်ကို ပြည့်စုံ စေ၍ နေ၏။ ဤဒုတိယဈာန်၌ ထိုကောင်းသော အကြံ တို့သည် အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်၏။

လက်သမားကြီး---အဘယ်သို့ ကျင့်သော သူသည် ကောင်းသော အကြံတို့ ချုပ်ရန် ကျင့်သောသူ ဖြစ်သနည်း။ လက်သမားကြီး---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် မဖြစ် သေးသော အကုသိုလ်တရားတို့ မဖြစ်စေခြင်းငှာ မြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ် ခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်စိသာသော ကုသိုလ် တရားတို့ ဖြစ်စေခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏။ ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်တရားတို့၏ တည်တုံခြင်းငှာ ပွားများခြင်းငှာ ပြင်းစွာ အားထုတ်၏၊ လက်သမားကြီး---ဤသို့ ကျင့်သော သူသည် ကောင်းသော အကြံတို့ ချုပ်ရန် ကျင့်သူ ဖြစ်၏။

၉.၂.၂၂၅။ လက်သမားကြီး---အဘယ်ဆယ်ပါး ကုန်သော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားပုဝ္ပိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း-ဟူ၍ ငါ သတ်မှတ်သနည်း။ လက်သမားကြီး---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော အယူနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော အကြံနှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော စကားနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော အမှုနှင့် ပြည့်စုံ၏ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုနှင့် ပြည့် စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော အားထုတ်မှုနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော အောက်မေ့မှုနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော တည်ကြည်မှုနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ရဟန္တာတို့၏ မှန်ကန်သော လွှတ်မြောက်မှုနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ လက်သမားကြီး ---ငါသည် ဤဆယ်ပါးသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်ကို ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း-ဟူ၍ သတ်မှတ်၏-ဟု မိန့်တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။ ပဉ္စကင်္ဂလက်သမားကြီးသည်မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော် ကို ဝမ်းမြောက်စွာ လက်ခံခဲ့လေသည်။

## 9

## <sup>န်</sup>င်ဘယ်တ်ဒျကွဘ်သွဲ့

၉.၂.၂၆။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ် ဖြို့ ရှဉ့်နက်တို့အား အစာကျွေးရာ ဖြစ်သော ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ သကုလုဒါယီ ပရိပိုစီသည် များစွာသော ပရိပိုစီလရိသတ်နှင့် အတူ ဥဒေါင်းတို့အား အစာတျွေးရာဖြစ်သော ပရိပိုစ်ကျောင်း၌ နေ၏။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ်မြို့သို့ ဆွမ်းစံတြတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် "ရာဇဂြိုဟ်မြို့သို့ ဆွမ်းစံဝင်ရန် အလွန် စောသေး၏၊ ငါသည် ဥဒေါင်းတို့အား အစာကျွေးရာ ဖြစ်သော ပရိပိုစ်ကျောင်း၌ရှိသော သကုလုဒါယီပရိပိုစီထံသို့ ကြွရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစားတော်မူ၏။ ထိုအချ မြတ်စွာဘုရားသည် ဥဒေါင်းတို့အား အစာကျွေးရာ ဖြစ်သော ပရိပိုစ်ကျောင်းသို့ ကြွတော်မူ၏။

ထိုအခါ သကုလုဒါယီပရိုငိုလည် အချည်းနှီးဖြစ်သော စကားများစွာကို ပွဲတင်ထပ်မှု ပြင်းပြကျယ်လောင်သော အသံဖြင့် ပြောဆိုလျက် များစွာသော ပရိုငိုပေရိသတ်နှင့် အသံဖြင့် ပြောဆိုလျှက် များစွာသော ပရိုငိုပေရိသတ်နှင့် အပြတ်စွာဘုရားကို အဝေးကပင် လှမ်းမြင်၍ မိမိပရိသတ်ကို သေဝပ်စွာ နေရန် ပြောဆို၏ ထိုသို့ ပြောဆို၍ ထိုပရိုငိုစ်တို့ သည် ဆိတ်ဆိတ်နေကုန်၏။

၉.၂.၂၂၇။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သကုလုဒါယီ

ပရိဗိုဇိထံသို့ ကြွတော်မူ၏။ ထိုအခါ သကုလုဒါယီပရိဗိုဇိ သည် ဖြတ်စွာဘုရားအား "အရှင်ဘုရား---ဘုန်းတော် ကြီးသော ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကြွတော်မူပါ၊ ဖြတ်စွာဘုရား ၏ ကြွလာခြင်းသည် တောင်းသော ကြွလာခြင်း ဖြစ်ပါ၏။ အရှင်ဘုရား--- ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဤအရပ်သို့ ကြွလာရန် ကြာဖြင့်မှ အလှည့် ပေးတော်မူဘိ၏။ အရှင်ဘုရား--- ထိုင် တော်မူပါ၊ ဤနေရာကို ခင်းထားပါ၏ ဟု လျှောက်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ခင်းထား သော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူ၏။ သကုလုဒါယီပရိဗိုဇိသည်လည်း နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ တစ်နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော သကုလုဒါယီပရိဗိုဇိ အား ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မေးတော်မူ၏- "ဥဒါယီ---ယခုအခါ အဘယ်စကားဖြင့် သင်တို့ စည်းဝေးနေကြကုန် သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ယခုအခါ ကျွန်ုပ်တို့ စုဝေးနေလျက် ပြောဆိုနေသော စကားကို ထားပါဦး၊ ဤစကားမျိုးသည် မြတ်စွာဘုရားအတွက် နောက်အခါဋီလည်း ကြားရန် ခဲယဉ်း မည် မဟုတ်ပါ။ အရှင်ဘုရား---ဤပရိသတ်ထဲသို့ ကျွန်ုပ် သွေားသောအခါ ဤပရိသတ်သည် အချည်းနှီးဖြစ်သော စကားများစွာကို ပြောဆိုလျက် နေပါ၏။ အရှင်ဘုရား---ဤပရိသတ်ထဲသို့ ကျွန်ုပ် သွားသော အခါ 'ရဟန်းဥဒါယီ

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

သည် ငါတို့အား တရားဟောလိမ့်မည်၊ ထိုတရားကို နား ထောင်ကြမည်'ဟု ဤပရိသတ်သည် ကျွန်ုပ်၏ မျက်နာကို မော်ကြည့်လျက်သာ နေပါ၏၊ အရှင်ဘုရား--- ဤ ပရိသတ် ထဲသို့ မြတ်စွာဘုရား ကြွလာတော်မူသော အခါ `ဝါတို့အား မြတ်စွာဘုရားသည် တရားဟောလိမ့်မည်၊ ထိုတရားကို နာကြမည်'ဟု ကျွန်ုပ်နှင့် ကျွန်ုပ်၏ ပရိသတ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားမျက်နာကို မော်ကြည့်လျက်သာ နေကြပါကုန်၏"

၉.၂.၂၂၈။ "ဥဒါယီ---သို့ဖြစ်မူ ငါ တရားဟောရမည့် အကြောင်းကို သင် စ၍ ပြောလော့"

"အရှင်ဘုရား--- ယခင့် ယခင် နေ့တို့က 'အလုံးစုံကို ငါ သိ၏ အလုံးစုံကို ငါ မြင်၏၊ ငါ သွားနေစဉ် ဖြစ်စေ၊ ရပ်နေစဉ် ဖြစ်စေ၊ အိပ်နေစဉ် ဖြစ်စေ၊ နိုးကြားနေစဉ် ဖြစ်စေ၊ ရပ်နေစဉ် အမြံမပြတ် ဉာက်အမြင်သည် ရေးရှထင်၏ ဟု အကြွင်းမဲ့ ဉာက်အမြင်ကို ဝန်ခံသော သူသည် ရှိစွဲပါ၏၊ ထိုသူသည် ကျွန်ုင်က ရေ့ကာလကို အကြောင်းပြု၍ ပြဿနာကို မေး သည်ရှိသော် အကြောင်းတစ်ပါးဖြင့် အကြောင်းတစ်ပါးကို ဖုံးလွှန်းပါ၏၊ အပသို့ စကားကို ရောက်စေပါ၏၊ အမျက် ထွက်ခြင်း၊ စိတ်ဆိုးခြင်း၊ နှလုံးမသာယာခြင်းကိုလည်း ထင်စွာပြုပါ၏၊ ထိုကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရားကိုသာ 'ဪ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤတရားတို့ကို ကောင်းစွာ ကျွန်းကျင်တော်မှု ၏ဟု အောက်စမုနှိပါ၏"

"ဥဒါယီ--- ထိုသူသည် အဘယ်သူနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- နာဋ္ဌဏ်သား နိုဂဏ္ဌ ဖြစ်ပါ၏"

"ဥဒါယီ---တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် များစွာ သော ရေး၌ နေဖူးသော စန္ဓာအစဉ်ကို အောက်ဖေ့နိုင်၍ ငှါအား ရှေ့ကာလကို အကြောင်းပြု၍ ပြဿနာပေးခဲုဖူ ထို သူ့အားလည်း ငါသည် ရှေ့ကာလကို အကြောင်းပြု၍ ပြဿနာကို မေးအံ့၊ ထိုသူသည် ငါ့အား ရှေ့ကာလကို အကြောင်း ပြု၍ ပြဿနာကို ဖြေခြင်းဖြင့် စိတ်ကို နှစ်သက် စေခဲုဖူ ထိုသူ့ အားလည်း ငါသည် ရှေ့ကာလကို အကြောင်း ပြု၍ ပြဿနာ ဖြေကြားခြင်းဖြင့် စိတ်ကို နှစ်သက်စေခဲ့။

ဥဒါယီ---တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် စုတေဆဲ သတ္တဝါ ဖြစ်ပေါ် ဆဲသတ္တဝါ-အစရှိသော သတ္တဝါအမျိုးမျိုးကို ဒိဗ္ဗစကျွဉာက်ဖြင့် မြင်၍ ကံအားလျော်စွာ ဖြစ်ပေါ်သော သတ္တဝါတို့ကို သိနိုင်၍ ငါ့အား နောက်ကာလကို အကြောင်း ပြု၍ ပြဿနာမေးစဲ့မူ ငါသည်လည်း ထိုသူ့အား နောက် ကာလကို အကြောင်းပြု၍ ပြဿနာကို မေးအံ့။ ထိုသူသည် လည်း ငါ့အား နောက်ကာလကို အကြောင်းပြု၍ ပြဿနာ ဖြေကြားခြင်းဖြင့် စိတ်ကို နှစ်သိမ့်စေခဲ့မူ ငါသည်လည်း ထို သူ့အား နောက်ကာလကို အကြောင်းပြု၍ ပြဿနာကို ဖြေကြားခြင်းဖြင့် စိတ်ကို နှစ်သိမ့်စေအံ့။

ည္ခါယီ---သို့ပင်ဖြစ်သော်လည်း ရှေ့ကာလကို ထားဦး၊ နောက်ကာလကို ထားဦး၊ သင့်အား 'ဤ အကြောင်းရှိသော် ဤအကျိုးတရား ဖြစ်၏၊ ဤအကြောင်းတရား ဖြစ်ခြင်း ကြောင့် ဤအကျိုးတရား ဖြစ်၏၊ ဤအကြောင်းတရား မရှိ သော် ဤအကျိုးတရား မဖြစ်၊ ဤအကြောင်းတရား အကြင်းမဲ့ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ဤအကျိုးတရားအကြင်းမဲ့ ချုပ်၏'ဟူသော တရားကို ဟောပေအံ့"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် ဤခန္ဓာကိုယ်ဖြင့် ခံစား ဖူးသမှု အားလုံးကိုပင် အောက်မေ့ခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ပါ။ ကျွန်ုပ် သည် မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့ များစွာသော ရေး၌ နေခဲ့ဖူးသော နေ့အစဉ်ကို အဘယ်မှာ အောက်မေ့နိုင်ပါမည်နည်း၊ အရှင် ဘုရား---ကျွန်ုပ်သည် ယခုအခါ မြေဇုတ်ဘီလူးမှုုကိုပင် မြေင်ပါ၊ ကျွန်ုပ်သည် စုတေဆဲသတ္တဝါ ဖြစ်ပော်သာတ္တငါ အစရှိသော သတ္တဝါအမှိုးမျိုးကို မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို ဒိဗ္ဓ စကျွဉာက်ဖြင့် အဘယ်မှာ မြင်နိုင်ပါမည်နည်း၊ ကံအား လျော်စွာ ဖြစ်ပေါ်သော သတ္တဝါတို့ကို အဘယ်မှာ သိနိုင်ပါ မည်နည်း၊

အရှင်ဘုရား--- ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုင်ကို 'ဉဒါယီ
---သို့ပင်ဖြစ်သော်လည်း ရှေ့ကာလကို ထားဦး၊ နောက်
ကာလကို ထားဦး၊ သင့်အား 'ဤအကြောင်းရှိသော် ဤ
အကျိုး ဖြစ်၏၊ ဤအကြောင်းတရား ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ဤ
အကျိုးတရား ဖြစ်၏၊ ဤအကြောင်းတရား မရှိသော် ဤ
အကျိုးတရား ဖြစ်၏၊ ဤအကြောင်းတရား မရှိသော် ဤ
အကျိုးတရား ဖြစ်၏၊ ဤအကြောင်းတရား အကြင်းမဲ့
ရျုပ်ခြင်းကြောင့် ဤအကျိုးတရား အကြင်းမဲ့ ရျုပ်၏'ဟု
သာ တရားကို သင့်အား ဟောပေအုံ'ဟု မိန့်တော်မူပါ၏
ထို စကားကို ကျွန်ုပ်သည် အတိုင်းအတာတစ်နာထက် ပို၍
ထသီ မြင်နိုင်ပါ။ အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်သည် မိမိ၏ ဆရာ
ဝါဒ၌ ပြဿနာဖြေကြားခြင်းဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၏ စိတ်ကို
နစ်သိမ့်စေနိုင်လောက်ပါ၏"

၉.၂.၂၂၉။ "ဉဒါယီ---သင်၏ ဆရာဝါဒသည် အဘယ်သို့ ဖြစ်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ကျွန်ုပ်တို့၏ မိမိဆရာဝါဒသည် 'ဤ သည်ကား လွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း၊ ဤသည်ကား လွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း'ဟု ဖြစ်ပါ၏" "ဥဒါယီ---ထိုလွန်မြတ်သော အဆင်း-ဟူသည် အဘယ် နည်း"

"အရှင်ဘုရား--- အကြင်အဆင်းထက် သာလွန် မွန်မြတ် သော အခြားအဆင်းသည် မရှိ၊ ထိုအဆင်းသည် လွန်မြတ် သော အဆင်း မည်ပါ၏"

"အကြင်အဆင်းထက် သာလွန်မွန်မြတ်သော အခြား အဆင်း မရှိသော ထို မြတ်သော အဆင်း-ဟူသည် အဘယ် နည်း"

"အရှင်ဘုရား--- အကြင် အဆင်းထက် သာလွန်မွန် မြတ်သော အခြားအဆင်းသည် မရှိ၊ ထိုအဆင်းသည် လွန်မြတ်သော အဆင်း မည်ပါ၏"

"ဥဒါယီ---သင်၏ စကားသည် ရှည်လျားကျယ်ပြန့်လှ ရေဖြ၏ 'အရှင်ဘုရား--- အကြင် အဆင်းထက် သာလွန် မွန်မြတ်သော အခြား အဆင်းသည် မရှိ၊ ထို အဆင်းသည် လွန်မြတ်သော အဆင်း မည်၏'ဟု ဆိုဘိ၏ ထိုအဆင်းကို လည်း မသတ်မှတ်နိုင်။ ဥဒါယီ---ဥပမာအားဖြင့် 'ငါသည် အလှမယ်ကို လိုချင်၏ ချစ်ကြိုက်၏'ဟု ဆိုသော ယောက်ျား သည် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကြ ၏- 'အမောင်ယောက်ျား---သင် လိုချင်၊ ချစ်ကြိုက်သော အလှမယ်ကို 'မင်းအမျိုးသမီး-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ပုဏ္ဏား အမျိုး သမီး-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ကုန်သည်အမျိုးသမီး-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲအမျိုးသမီး-ဟူ၍ ဖြစ်စေ သိ၏လော'ဟု မေးကြ၏။ ဤသို့ မေးသော် 'မသိပါ'ဟူ၍ ဖြေဆို၏။ ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကြပြန်၏။ 'အမောင်ယောက်ျား--- သင် လိုချင်၊ ချစ်ကြိုက်သော အလှမယ်ကို 'ဤအမည်ရှိ၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤအမျိုးအနွယ်ဖြစ်၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အရပ်မြင့်၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အရပ်နိမ့်၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အလတ်စား မနိမ့်မမြင့် ဖြစ်၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသားမည်း၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသား ဝါရွှေ၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ အသားညို၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ' သိ၏ လော၊ 'ဤမည်သော ရွာ၌ နေ၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤမည်သော နိဂုံး၌ နေ၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ဤမည်သော မြို့၌ နေ၏-ဟူ၍ ဖြစ်စေ' သိ၏လော'ဟု မေးကြပြန်၏။ ဤသို့ မေးသော် `မသိပါ´ဟု ဖြေဆို၏။ ထိုယောက်ျားကို ဤသို့ မေးကြပြန်၏။ 'အမောင် ယောက်ျား---သင်သည် မသိမမြင်ဖူးသူကို လိုချင် ချစ်ကြိုက်နေသလော'ဟု မေးကြပြန်၏။ ဤသို့ မေးသော် 'ဟုတ်ကဲ့'ဟု ဖြေဆို၏။

ဥဒါယီ---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ထို ယောက်ျား၏ စကားသည် အခြေ အမြစ်မရှိသော စကား ဖြစ်နေသည် မဟုတ်လော" "အရှင်ဘုရား--- ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ထိုယောက်ျား၏ စကား သည် အခြေအမြစ်မရှိသော စကား မချွတ်ပင် ဖြစ်နေပါ၏"

ဥဒါယီ--- ဤအတူပင်လျှင် သင်သည် 'အရှင်ဘုရား--အကြင်အဆင်းထက် သာလွန်မွန်မြတ်သော အခြားအဆင်း သည်မရှိ၊ ထိုအဆင်းသည်လွန်မြတ်သော အဆင်းဖြစ်၏'ဟု ဆို၏၊ ထိုအဆင်းကိုလည်း မသတ်မှတ်နိုင်"ဟု မိန့်တော် မူ၏၊

"အရှင်ဘုရား---ဥပမာအားဖြင့် အလွန်တောက်ပသော၊ အမျိုးမှန်သော၊ ရှစ်မြှောင့်ရှိသော ကောင်းစွာ ပြင်ပြီး ဖြစ် သော ဝေဠုရိယ(ကြောင်မျက်ရွဲ)ရဟနာကို ကမ္မလာနီပေါ်၌ ချထားသည်ရှိသော် အရောင်ထွက်ပါ၏၊ ထွန်းတောက်ပါ၏ တင့်တယ်ပါ၏၊ အတ္တသည် ဤသို့သော အဆင်း ရှိပါ၏၊ သေသည်မှ နောက်၌ မြိပါ၏"

၉.၂.၂၃၀။ "ဥဒါယီ---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ထို ဝေဠုရှိယ(ကြောင်မျက်ရွဲ)ရတနာရောင်နှင့် မှောင်မိုက်သော ညဉ့်အခါ၌ ထွက်သော ပိုးစုံးကြူရောင် နှစ်မျိုးတို့တွင် အဘယ်အရောင်သည် သာလွန်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ဤအရောင်နှစ်မျိုးတို့တွင် မှောင်မိုက် သော ညဉ့်အဓါ၌ ထွက်သော ပိုးစုံးကြူးရောင်သည် သာလွန် ပါဏ်"

"ဥဒါယီ--- မှောင်မိုက်သော ညဉ့်အခါ၌ ထွက်သော ပိုးစုံး ကြူးရောင်နှင့် မှောင်မိုက်သော ညဉ့်အခါ၌ ထွန်းညှိသော ဆီမီးရောင် နှစ်မျိုးတို့တွင် အဘယ်အရောင်သည် သာလွန် သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ဤအရောင်နှစ်မျိုးတို့တွင် မှောင် မိုက်သော ညဉ့်အခါ၌ ထွန်းညှိသော ဆီမီးရောင်သည် သာလွန်ပါ၏"

"ဥဒါယီ--- မှောင်မိုက်သော ညဉ့် အခါ၌ ထွန်းညှိသော ဆီမီးရောင်နှင့် မှောင်မိုက်သော ညဉ့်အခါ၌ တောက်လောင် သော မီးပုံကြီးရောင် နှစ်မျိုးတို့တွင် အဘယ် အရောင်သည် သာလွန်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ဤအရောင်နှစ်မျိုးတို့တွင် မှောင်မိုက် သော ညဉ့်အခါ၌ တောက်လောင်သော မီးပုံကြီးအရောင် သည် သာလွန်ပါ၏"

"ဥဒါယီ--- မှောင်မိုက်သော ညဉ့်အခါ၌ တောက်လောင် သော မီးပုံကြီးရောင်နှင့် ညဉ့်မိုးသောက်ယံအခါ၌ မိုးတိမ်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာထ်)

ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့်၌ ထွက်ပြူသော သောက်ရူး ကြယ်ရောင် နှစ်မျိုးတို့တွင် အဘယ်အရောင်သည် သာလွန် သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ဤအရောင်နှစ်မျိုးတို့တွင် ညဉ့်မိုး သောက်ယံအခါ၌ ဖိုးတိမ်ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့်၌ ထွက်ပြူသော သောက်ရှူးကြယ်ရောင်သည် သာလွန်ပါ၏"

"ဥဒါယီ---ညဉ့်မိုးသောက်ယံအခါ မိုးတိမ်ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့်၌ထွက်ပြူသောသောက်ရှူးကြယ်ရောင်နှင့် တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက် ဥပုသိနေ့ မိုးတိမ်ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့်၌ တည့်မတ်သော သန်းခေါင်ယံအချိန်၌ ထွန်းလင်းသော လရောင်၊ နှစ်မျိုးတို့တွင် အဘယ်အရောင် သည် သာလွန်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား---ဤ အရောင်နှစ်မျိုးတို့တွင် တစ်ဆယ့် ငါးရက်မြောက် ဥပုသိနေ့ မိုးတိမ်ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့် ၌ တည့်မတ်သော သန်းခေါင်ယံ အချိန်၌ ထွန်းလင်းသော လရောင်သည် သာလွန်ပါ၏"

"ဥဒါယီ--- တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက် ဥပုသိနေ့ မိုးတိမ် ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့်၌ တည့်မတ်သော သန်းခေါင်ယံ အရှိန်၌ ထွန်းလင်းသော လရောင်နှင့် မိုးလတို့၏ နောက်ဆုံး တန်ဆောင်မုန်းလအခါ မိုးတိမ်ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့် ၌ မွန်းမတ်မတ်တည့်ရှိန်၌ ထွန်းလင်းသော နေရောင် နှစ်မျိုး တို့တွင် အဘယ်အရောင်သည် သာလွန်သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ဤအရောင် နှစ်မျိုးတို့တွင် မိုးလတို့၍ နောက်ဆုံး တန်ဆောင်မှန်းလအဓါ မိုးတိမ်ကင်းသည့် ကောင်းကင်မြင့်၌ မွန်းမတ်မတ်တည့်ချိန်၌ ထွန်းလင်းသော နေရောင်သည် သာလွန်ပါ၏"

"ဉဒါယီ---လနေတို့၏ အလင်းရောင်ကို မစံစားသော နတ်တို့သည် လနေတို့၏ အလင်းရောင်ကို ခံစားသော နတ်တို့ထက် သာလွန်များပြားကုန်၏ ထိုနေတ်တို့ကို ငါသိ၏ ထိုသို့ပင် သိသော်လည်း အကြင်အဆင်းထက် သာလွန် မွန်မြတ်သော အရြားအဆင်းမရှိဟု၍ ငါ မဆို။ ဥဒါယီ---ထိုသို့ဖြစ်လျက် 'အကြင်အဆင်းသည် ပိုးစုံးကြူအောက် လည်း ယုတ်ညံ့၏ အောက်တန်းကျ၏ ထိုအဆင်းကို မြတ်သော အဆင်းဟု သင် ဆိုဘိ၏ ထိုအဆင်းကိုလည်း သင် သေတ်မှတ်နိုင်"

"မြတ်စွာဘုရားစကားတော်သည် အံ့ဩဖွယ် ရိုလုပါ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် စကားကို ဖြတ်တောက်တော်မူပြီ၊ ကောင်းသောစကားကိုဆိုတော်မူတတ်သောမြတ်စွာဘုရား သည် စကားကို ဖြတ်တောက်တော်မူပြီ"

"ဥဒါယီ---သင်သည် အဘယ်ကြောင့် ထိုသို့ ဆိုဘိ သနည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်တို့၏ မိမိဆရာအယူဝါဒသည်
'ဤသည်ကား လွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း ဤသည်ကား
လွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း ဟု ဖြစ်၏။ အရှင်ဘုရား--မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိမိဆရာအယူဝါဒ၌ မေးစစ် သောအခါ ထိုကျွန်ုပ်တို့သည် ဆိတ်သုဉ်းကြပါကုန်၏၊ အရျည်းနီးဖြစ်ကြပါကုန်၏ လွှဲရျော်ကြပါကုန်၏"

၉.၂.၂၃၁။ "ဥဒါယီ---စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောကသည် ရှိသလော၊ စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက် ပြုရန် အထောက်အထား နိုင်လုံသော အကျင့်သည် ရှိ သလော"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်တို့၏ မိမိဆရာအယူဝါဒ၌ စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောကသည် ရှိပါ၏ စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် အထောက်အထား ခိုင်လုံ သော အကျင့်သည် ရှိပါ၏"

"ဥဒါယီ---စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက် ပြုရန် အထောက်အထားခိုင်လုံသော အကျင့်-ဟူသည် အဘယ်နည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ဤလောက၌ အချို့သူသည် အသက် သတ်ခြင်းကို ပယ်၍ အသက်သတ်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏၊ မပေးသည်ကို ယူခြင်းကို ပယ်၍ မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏၊ သူတစ်ပါးသားမေသားအား ဖြစ်မှားကျူးလွန် ခြင်းကို ပယ်၍ သူတစ်ပါးသားမေသားအား ဖြစ်မှားကျူးလွန် ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏၊ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းကို ပယ်၍ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏ ထို့အပြင် အကျင့် ဂုက်ဘစ်မျိုးမျိုးကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ အရှင်ဘုရား---ဤသည်ကား စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို ချက်မှာကိ ပြုရန် အထောက်အထားနိုင်လုံသော အကျင့်ပါတည်း"

"ဥဒါယီ---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ အသက်သတ်ခြင်း ကို ပယ်၍ အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်သောအခါ၌ ခန္ဓာ ကိုယ် အတ္တဘောသည် စင်စစ် ရှမ်းသာရှိသလော၊ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲတွဲလျက် ရှိသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိပါ၏"

"ဥဒါယီ--- မပေးသည်ကို ယူခြင်းကို ပယ်၍ မပေးသည် ကို ယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်သော အခါ၌ ခန္ဓာကိုယ်အတ္တဘော သည် စင်စစ် ချမ်းသာရှိသလော၊ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက်ရှိပါ၏"

"ဥဒါယီ--- သူတစ်ပါးသားမယားအား ပြစ်မှားကျူးလွန် ခြင်းကို ပယ်၍ သူတစ်ပါးသားမယားအား ပြစ်မှားကျူး လွန်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်သောအခါ၌ ခန္ဓာကိုယ်အတ္တဘော သည် စင်စစ် ချမ်းသာရှိသလော၊ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိပါ၏"

"ဥဒါယီ--- မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းကို ပယ်၍ မဟုတ် မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်သော အခါ၌ စင်စစ် ချမ်းသာ ရှိသလော၊ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိပါ၏"

"ဥဒါယီ--- အကျင့်ဂုက် တစ်မျိုးမျိုးကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်သောအခါ၌ ခန္ဓာကိုယ်အတ္တဘောသည် စင်စစ် ရှမ်းသာ ရှိသလော၊ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲ တွဲလျက် ရှိပါ၏"

"ဥဒါယီ--- ရောပြွမ်းသော ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲရှိသော အကျင့် ကို အနွဲပြု၍ စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက် ပြုရန် ဖြစ်နိုင်မည်လော"

"မြတ်စွာဘုရားသည် စကားကို ဖြတ်တောက်တော်မူပြီ၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာ ဘုရားသည် စကားတော်ကို ဖြတ်တောက်တော်မူပြီ"

"ဥဒါယီ---သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ထိုသို့ ဆိုဘိသ နည်း"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ်တို့၍ မိမိဆရာအယူပါဒ၌ 'စင်စစ် ချန်းသာသော လောကသည် ရှိ၏ စင်စစ် ချန်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် အထောက်အထား ခိုင်လုံ သော အကျင့်သည် ရှိ၏' ဟူသော အယူအဆ ရှိ၏၊ အရှင် ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားက ဤသို့ မိမိဆရာအယူပါဒ၌ မေးစစ်သောအခါ ကျွန်ုပ်တို့သည် ဆိတ်သုဉ်းကြပါကုန်၏၊ အချည်းနီးဖြစ်ကြပါကုန်၏၊ လှဲချော်ကြပါကုန်၏၊

၉.၂.၂၃၂။အရှင်ဘုရား---စင်စစ် ချမ်းသာသော လောက သည် ရှိပါသလော၊ စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် အထောက်အထား ခိုင်လုံသော အကျင့် သည် ရှိပါသလော"

"ဥဒါယီ--- စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကသည် ရှိသည် သာတည်း၊ စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက် ပြုရန် အထောက်အထား စိုင်လုံသော အကျင့်သည် ရှိသည် သာတည်း"

"အရှင်ဘုရား---စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက် မှောက်ပြုရန် အထောက်အထား ခိုင်လုံသော အကျင့်-ဟုသည် အဘယ်ပါနည်း"

"ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကာမဂုက် တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင် ပထမဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဝိတက်၊ ဝိစာရတို့၏ ပြိမ်းခြင်းကြောင့် ဒုတိယဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ပိတိကိုလည်း မတဝ်မက်ခြင်း စက်ဆုပ်ခြင်း ကြောင့် တတိယဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏။ ဥဒါယီ---စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် အထောက် အထားစိုင်လုံသော အကျင့်-ဟူသည် ဤသည်ပင်တည်း"

"အရှင်ဘုရား---ထိုငါးပါးသီလအကျင့်သည် စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက် ပြုရန် အထောက် အထား စိုင်လုံသော အကျင့် မဟုတ်သေးပါ၊ အရှင်ဘုရား---ဤတတိယဈာန်အကျင့်ဖြင့်သာ ထိုသူသည် စင်စစ် ချမ်းသာ သော လောကကို မျက်မှောက်ပြုပြီး ဖြစ်ပါ၏"

"ဥဒါယီ---ဤတတိယဈာန်အကျင့်ဖြင့် ထိုသူသည် စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုပြီး မဟုတ် သေး၊ ထိုတတိယဈာန်အကျင့်သည် စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် အထောက်အထား ခိုင်လုံရုံ မျှသာ ဖြစ်သေး၏"

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သကုလှဒါယီပရိဗိုဇ်၏ ပရိသတ်တို့သည် "ဤအရာ၌ ငါတို့သည် ဆရာနှင့်တကွ မျက်စီးလောက်စရာ ရှိကုန်၏\* ဤအရာ၌ ငါတို့သည် ဆရာနှင့် တကွ ပျက်စီးလောက်စရာ ရှိကုန်၏ ငါတို့သည် ဤထက် ပိုလွန်၍ မသိကြကုန်"ဟု ပဲ့တင်ထပ်မှု ပြင်းပြကျယ်လောင်သော အသံကို ပြုကြကုန်၏။

ထိုအခါ သကုလုဒါယီပရိုဗိုလ်သည် မိမိပရိသတ်ကို တိတ် ဆိတ်အောင် ဖြ၍ မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်၏-"အရှင် ဘုရား---ထိုသူသည် အဘယ်သို့သော အတိုင်းအရှည်ဖြင့် စင်စစ် ရှမ်းသာသော လောကကို ရှက်မှောက် ပြုပါသနည်း"

#### 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

"ဥဒါယီ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် သုဂေို ပယ်ခြင်းကြောင့် စတုတ္ထဈာန်သို့ ရောက်၍ နေ၏၊ စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကသို့ ကပ်ရောက်ကြသော နတ်တို့နှင့် အတူ ကောင်းစွာ တည်ရ၏၊ ကောင်းစွာ စကားပြောရ၏၊ ဆွေးနွေးရ၏၊ ဥဒါယီ---ထိုသူသည် ဤမျှအတိုင်းအရည်ဖြင့် စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြု၏"

၉.၂.၂၃၃။ "အရှင်ဘုရား---ရဟန်းတို့သည် စင်စစ် ဤချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုလိုသော ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးကြကုန်သလော"

"ဉဒါယီ---ရဟန်းတို့သည်စင်စစ် ချိမ်းသာသော လောက ကို မျက်မှောက်ပြုလိုသောကြောင့်သာ ငါ့ ထံ၌ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသည် ဟေုတ်ကုန်၊ ဉဒါယီ--- သာလွန် မွန်ဖြတ်သော အခြားတရားတို့သည် ရှိကုန်သေး၏၊ ထို တရားတို့ကို မျက်မှောက်ပြုလိုသောကြောင့် ရဟန်းတို့သည် ငါ့ထံ၌ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြကုန်၏"

"အရှင်ဘုရား--- ထိုအခြားတရားတို့ဟူသည် အဘယ်ပါ နည်း"

"ဥဒါယီ---ရဟန်းသည် ဤသို့ တည်ကြည်သော စိတ် သည် စင်ကြယ်လတ်သော် ပုဗွေနိုငါသာနဿတိဉာက် (ရှေး၌နေစုံဖူးသော ခန္ဓာအစဉ်ကို အောက်မေ့တတ်သော ဉာက်) အလို့ငှာ စိတ်ကို ရှေးရှညွှတ်စေ၏ ထိုရဟန်းသည် များပြားသော ရှေး၌ နေစဲ့ဖူးသော ခန္ဓာအစဉ်ကို အောက်မေ့ နိုင်၏။ ဥဒါယီ---ဤသည်လည်း ရဟန်းတို့သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးနေကြကြောင်းဖြစ်သော တရားပင်တည်။

ဤသို့ တည်ကြည်သော စိတ်သည် စင်ကြယ်လတ်သော် ရဟန်းသည် ဒိဇ္ဇစကျူာက် (သတ္တဝါတို့၏ စုတိပဋိသန္ဓေကို သိတတ်သော ဉာက်) အလို့ငှာ စိတ်ကို ရှေးရှညွှတ်စေ၏ ထိုရဟန်းသည် စုတေထဲသတ္တဝါ ပဋိသန္ဓေနဆဲသတ္တဝါ-အစရှိသော သတ္တဝါအမျိုးမျိုးကို ဒိဇ္ဇစကျူ ဉာက်ဖြင့် မြင်၏။ ကံအားလျော်စွာ ဖြစ်ပေါ်သော သတ္တဝါတို့ကို ကွဲကွဲပြားပြား သိ၏။ ဥဒိယီ---ကျိုသည်လည်း ရဟန်းတို့သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သောအာကျင့်တို ကျင့်သုံးနေကြကြောင်းဖြစ်သော တရားပင်တည်း။

ဤသို့ တည်ကြည်သော စိတ်သည် စင်ကြယ်လတ်သော် ထိုရဟန်းသည် အာသဝက္ခယဉာက် (အာသဝေါတရား တို့၏ ကုန်ရာဖြစ်သော ဉာက်) အလို့ငှာ စိတ်ကို ရှေးရှ ဆောင်၏၊ ရှေးရှညွှတ်စေ၏၊ ထိုရဟန်းသည် ဤတရားကား ဆင်းရဲ-ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ဤတရားကား ဆင်းရဲ ဖြစ်ကြောင်း-ဟု၊ ဤတရားကား ဆင်းရဲချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်-ဟု၊ ဤတရားကား ဆင်းရဲချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက် ကြောင်း အကျင့်-ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ဤတရား တို့ကား အာသဝေါတရားတို့-ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ဤတရားကား အာသဝေါတရားတို့၏ ဖြစ်ကြောင်း-ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ဤတရားကား အာသဝေါတရား တို့၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်-ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ဤတရား ကား အာသဝေါတရားတို့၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက် ကြောင်း အကျင့်-ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏၊ ဤသို့ သိ သော ဤသို့ မြင်သော ထိုရဟန်း၏ စိတ်သည် ကာမာသဝ မှလည်း လွှတ်မြောက်၏၊ ဘဝါသဝမှလည်း လွှတ်မြောက်၏၊ အဝိဇ္ဇာသဝမှလည်း လွတ်မြောက်၏၊ လွတ်မြောက်သော် လွတ်မြောက်ပြီ-ဟု အသိဉာက် ဖြစ်ပေါ်၏ "ပဋိသန္ဓေနမူ ကုန်ပြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ပြုဖွယ် မင်္ဂကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ ဤ မင်္ဂကိစ္စအလို့ငှာ တစ်ပါးသော ပြုဖွယ် ကိစ္စ မရှိတော့ပြီ"ဟု သိ၏။ ဥဒါယီ---ဤသည်လည်း ရဟန်း တို့သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးနေကြ ကြောင်းဖြစ်သော တရားပင်တည်း။ ဥဒါယီ---ရဟန်းတို့ သည် ငါ့ထံ၌ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သုံးနေကြကြောင်း ဖြစ်သော အခြားတရားတို့-ဟူသည် ဤတရားတို့ပင်တည်း" ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၉.၂.၂၃၄။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသည်ရှိသော် ဥဒါယီ ပရိဗိုဇ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို "အရှင်ဘုရား---တရား တော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဗွယ်ရှိပါ၏ အရှင်ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဗွယ်ရှိပါ၏ အရှင်ဘုရား --- ကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရှင်အဖြစ်ကို နေလိုပါ၏ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလိုပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

ကျှံသို့ လျှောက်သည်ရှိသော် သကုလုခါယီပရီဇိုစ်၏ ပရိသတ်တို့သည် သကုလုခါယီပရီဇိုစ်ကို "အရှင်ဘုရား--- ဥပမာအားဖြင့် အိုးစရည်းကြီး ဖြစ်ပြီးလျက် ရေသယ်အုံး ဖြစ်သကဲ့သို့ ဖြစ်ပါလိန့်မည်။ အရှင်ဥခါယီသည် ရဟန်း ဂေါတမထဲ၌ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျော့်ပါလင့်၊ အရှင် ဥခါယီသည် ဆရာတစ်ဆု ဖြစ်ပြီးလျက် တပည့်နေ နေခြင်း ကို နေနပါလင့်"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ ဤသို့လျှင် သကုလုဒါယီပရိဇိုစ်၏ ပရိသတ်သည် သကုလုဒါယီပရိဇိုစ်၏ ပရိသတ်သည် သကုလုဒါယီပရိဇိုစ်၏ ပရိသတ်သည် သကုလုဒါယီပရိဇိုစ်၏ ပရိသတ်သည် သကုလုဒါယီပရိဇိုစ်၏ ပရိသတ်သည်။

## C

## ဝေခနသသုတိ

၉.၂.၂၃၅၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏၊ ထိုအခါ ဝေခနသပရိုဗိုလည် မြတ်စွာဘုရားထံတော် သို့ ချင်းကပ်၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်နေ၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ရပ်နေသော ဝေခနသပရိုဗိုလ်သည်မြတ်စွာဘုရားထံ တော်၌ "ဤသည်ကား လွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း၊ ဤသည်ကား မွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း"ဟု ဥဒါန်း ကျူးရင့်၏

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေနေသပရိဇိုဇ်အား သူ၏ "ဤသည်ကား မွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း၊ ဤသည်ကား မွန်မြတ်သော အဆင်းတည်း"ဟုသော ဥဒါန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ (စုဋသကုလုဒါယီသုတ်၊ စာမျက်နှာ ၅၉၆-က အတိုင်း) မေး စီစစ်တော်မူကာ ဤသို့ ဆက်လက် မိန့်တော်မူ၏-

၉.၂.၂၃၆။ "ကစ္စာန---ကာမဂုက်တို့သည် ဤဒါးပါး တို့တည်း။ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်း ဟူမူ- တပ်မက်ဖွယ် ဖြစ် သော ရှပါရုံ၊ သဒ္ဒါရုံ၊ ဂန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံနှင့် ဗောဋ္ဌဗွာရုံ တို့တည်း။ ကစ္စာန---ဤကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် သည့် ချမ်းသာမှု၊ ဝမ်းမြောက်မှုကို ကာမသု-ဟူ၍ ဆိုရ၏။ ဤ ကာမသုခကို ကာမဂုက်တို့ထက် မြတ်၏-ဟု ဆိုရ၏၊ ကာမဂုသုခ(နိဗ္ဗာနသုခ)ကို ကာမသုခထက် မြတ်၏-ဟု ဆိုရ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ဝေနသပရိဗိုဇ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို ဤသို့ လျှောက်၏- "အရှင်ဂေါတမ---အုံဩဖွယ် ကောင်းလှပါ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---ထူးဆန်းလှပါ၏၊ အရှင် ဂေါတမသည် "ကာမသုခကို ကာမဂုက်တို့ထက် မြတ်၏-ဟု ဆိုရ၏၊ ကာမဂ္ဂသုခ(နိဗ္ဗာနသ)ကို ကာမသုဆငက် မြတ်၏-ဟု ဆိုရ၏" ဟုသော ဤစကားကို အလွန် ကောင်း စွာ ပြောကြားပါဖေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---ကာမသုခတို ကာမ ဂုက်တို့ထက် မြတ်၏-ဟု ဆိုရပါ၏၊ ကာမဂ္ဂသုခ (နိဗ္ဗာန သုခ)ကို ကာမသုဓတက် မြတ်၏-ဟု ဆိုရပါ၏"

"ကစ္စာန---အခြားအယူ ရှိသော၊ အခြားဆရာ ရှိသော သင်သည် ကာမတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ကာမသုစကိုလည်း ကောင်း၊ ကာမဂ္ဂသုစ(နိဗ္ဗာနသုစ)ကို လည်းကောင်း သိနိုင် ခဲ၏၊ ကစ္စာန--- ရဟန္တာရဟန်းတို့သည် ရှိကုန်၏ ထိုရဟန္တာ ရဟန်းတို့သည်သာ ကာမတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ကာမသုစကို လည်းကောင်း၊ ကာမဂ္ဂသုစ(နိဗ္ဗာနသုစ)ကိုလည်းကောင်း သိနိုင်ကုန်၏"ဟု မိန့်တော်မှ၏။

၉.၂.၂၃၇။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ဝေခနသပရိဝိုဇ် သည် စိတ်ဆိုးသည်၊ နှလုံးမသာယာသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာ

COO

ဘုရားကိုပင် အပြစ်တင်လိုသည် ဖြစ်၍၊ ဖြတ်စွာဘုရား ကိုပင် ရှတ်ရုလိုသည် ဖြစ်၍ "ရဟန်းဂေါတမအပေါ် သို့ ကျရောက်စေမည်"ဟု နလုံးသွင်းကာ "ဤသို့သာလျှင် ဤ လောက၌ အချို့သော သမက၊ ပြာဟွက(သုတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှေ့ကာလကို မသိကုန်ဘဲလျက်၊ နောက်ကာလကို မြေင်ကုန်ဘဲလျက် "ပဋိသန္ဓေနမှုကုန် ပြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ပြုဇွယ်ကိစ္စကို ပြုပြီးမြီ၊ မင်္ဂကိစ္စအလို့ငှာ တစ်ငါးသော ပြုဇွယ်မေရှိတော့ပြီ-ဟု သိ၏ "ဟူ၍ ဝန်မံကုန်၏ ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ပြောဆိုအပ်သော စကားသည် စကား မျှသာ ဖြစ်၏ ရယ်ဖွယ်သာလျှင် ဖြစ်၏ အမည်မျှသာ ဖြစ်၏ အကျိုးမရှိသည်သာ ဖြစ်၏၊ အချည်းနီးသာ ဖြစ်၏"ဟု မြတ်စွာဘုရားကို လျှောက်၏။

"ကစ္စာန----ရှေ့ဘာလကို မသိကြကုန်ဘဲလျက်၊ နောက် ကာလကို မမြင်ကြကုန်ဘဲလျက် ထိုသို့ ဝန်ခံကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို နိမိနင်း မူသည် လမ်းမှန်သည်သာ ဖြစ်၏။

ကစ္စာန---ရေ့ကာလကို ထားဦးလော့၊ နောက်ကာလကို ထားဦးလော့၊ ကစ္စာန---ဥပမာအားဖြင့် ကလေးသူငယ် လူမေည် ပက်လက်အိပ်အရွယ်ကို ကြိုးအနောင်အဖွဲ့ တို့ဖြင့် အနောင်ဖွဲ့ ငါးမျိုး နောင်ဖွဲ့ ထားသည် ဆိုပါတော့၊ ထို သူငယ်၏ ကြီးပြင်းခြင်းကို အစွဲပြု၍ အုန္ဒြေတို့၏ ရှင့်ခြင်းကို အစွဲပြု၍ ထိုအနောင်အဖွဲ့ တို့သည် ကျွတ်လွတ်ကုန်ငြားအုံ။ ထိုသတို့သားသည် ငါ ကျွတ်လွတ်ခဲ့ပြီ-ဟု ကျွတ်လွတ်ခြင်း ကိုကား သိနိုင်၍ နောင်ဖွဲ့ ခြင်းကိုကား မသိနိုင်၊ ကစွာန---ဤအတူပင်လျှင်ဟန်မဆောင် မလှည့်ပတ် မြောင့်မတ်သော သဘောရှိသည့် သိနားလည်သော ယောက်ျားသည် လာပါ စေ၊ ငါ ဆုံးမမည်၊ ငါ တရားဟောမည်၊ ငါ ဆုံးသည့်အတိုင်း စေ၊ ငါ ဆုံးမမည်၊ ငါ တရားဟောမည်၊ ငါ ဆုံးသည့်အတိုင်း စေ၊ ငါ ဆုံးမမည်၊ တြာရာမောက်မြီ-ဟု ကိုယ်တိုင်ပင်လှုန် အနောင်အဖွဲ့ မှ လွတ်မြောက်ပြီ-ဟု ကိုယ်တိုင်ပင်လှုန် သိလိမ့်မည်၊ ကိုယ်တိုင်ပင်လှုန် မြင်လိမ့်မည်"ဟု မိန့်တော် မှု၏။

ကျှံသို့ မိန့်တော်မူသော် ဝေနေသပရိဗိုဇ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို "အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏။ အရှင်ဂေါတမ---တရားတော် သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏။ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ်ဆည်းကစ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော် မူပါ"ဟု လျှောက်ထား၏။ www.dhammadownload.com

www.dhammadownload.com

ථෲ ණිලෙදු

www.dhammadownload.com

# ဃဋိကာရသုတိ

၉.၂.၃၈။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ ကြွရီ တော်မူ၏။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် လမ်းမှ ဘေးသို့ ဆင်းတော်မူ၍ တစ်ခုသော အရပ်သို့ ရောက်သောအခါ ပြုံးတော်မူ၏ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဓာသည်လက်ဝဲတစ်ဘက် ပန်းထက်၌ သက်န်းကို စံပယ်တင်၍ ဖြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ်ရီကာ "ဖြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ပြူးတော် မူရြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း"ဟု လျောက်၏။

"အာနန္ဒာ--- ရေးအခါက ဤအရပ်၌ ဝေဂဠိဂ်မည်သော ရွာ ရှိခဲ့ဖူး၏၊ ထိုရွာသည် ပြည့်လည်း ပြည့်စုံ၏၊ စည်လည်း စည်ပင်၏၊ လူဦးရေလည်း များ၏၊ လူမျိုးစုံ ရောပြွမ်း၏၊ အာနန္ဒာ--- ဝေဂဠိဂ်ရွာကို အမှီပြု၍ ပူစော်အထူးကို ခံတော်မူ ထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ကသပမြတ်စွာဘုရားသည် သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏၊ အာနန္ဒာ---ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏ အာနန္ဒာ---ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ဤ၏၊ အာနန္ဒာ---ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ဤအရပ်၌ ထိုင်တော်မူလျက် ရဟန်း အပေါင်းကို ဆုံးမတော်မှု၏"ဟု မိန့်တော်မူလျက် ရဟန်း အပေါင်းကို ဆုံးမတော်မှု၏"ဟု မိန့်တော်မူဇ၏။

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် သင်္ကန်းကြီးကို လေးထပ် ခေါက်ခင်း၍ မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤနေရာ၌ သီတင်းသုံးတော်မူပါ၊ ဤမြေပြင် အရပ်သည် ပူဖော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံး စုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သီတော်မူကုန်သော နှစ်ဆူသော ဘုရားရှင်တို့ သုံးဆောင်သော မြေပြင်အရပ် ဖြစ်ပါလိမ့်သည်"ဟု လျှောက်ထား၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူ၍ အရှင်အာနန္ဓာအား ဆက်လက် မိန့်တော်မူ၏-

၉.၂.၂၃၉။ "အာနန္မာ---ဝေဂဠိင်္ဂရွာ၌ ယဋိကာရမည် သော အိုးထိန်းသည်သည် ကဿပမြတ်စွာဘုရား၏ မြတ် သောအလုပ်အကျေး ဖြစ်၏။ အာနန္မာ---ယဋိကာရအိုးထိန်း သည်မှာ ဇောတိပါလလုလင်-ဟူသော အချစ်ဆုံး သူငယ် ရှင်းတစ်ယောက် ရှိ၏၊ အာနန္မာ---ထိုအခါ ယဋိကာရ ဆိုးထိန်းသည်သည် ဇောတိပါလလုလင်ကို 'ဇဇာတိပါလ ----လာ၊ သွားကြံစုံ့၊ ကဿပမြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် ရှဉ်းကဝ်ကြကုန်စို့ဟု ပြောဆို၏၊

အာနန္ဒာ--- ဤသို့ ပြောဆိုသော် ဧဇာတိပါလလုလင် သည် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်ကို 'ယဋိကာရ---တော်ပြီ၊ ထိုကတုံးရဟန်းယုတ်ကို ဖူးဖြင်ရသဖြင့် အဘယ်အကျိုး ရှိမည်နည်း'ဟု ပြောဆို၏၊ အာနန္ဒာ----ယဋိကာရအိုးထိန်း သည်သည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ထိုသို့ ပြော၍ ဧဇာတိပါလ လုလင်ကလည်း သုံးကြိန်တိုင်အောင် ထိုသို့ ပြင်းပယ်၏။ 'ဇောတိပါလ---သို့ဖြစ်ပါမှ ကြေးတွန်းဆပ်ပြာကို ဆောင် ယူ၍ ရေချိုးရန် မြစ်ဆိပ်သို့ သွားကြကုန်စို့'ဟု ဆို၏။ အာနန္ဒာ----ဇောတိပါလလုလင်သည် 'ဇောာင်းပြီ'ဟူ၍ လက်ခံ၏ အာနန္ဒာ----ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်နှင့် ဇောတိပါလလုလင်တို့သည် ကြေးတွန်းဆပ်ပြာကို ယူ၍ ရေချိုးရန် မြစ်ဆိပ်သို့ သွားကြကုန်၏။

၉.၂.၂၄၀။ အာနန္မာ--- ထိုအခါ၌လည်း ယဋိကာရ အိုးထိန်းသည်သည် ဇောတိပါလလုလင်ကို ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားကို သွားဖူးကြဖို့ သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ခေါ် ၏။ ဇောတိ ပါလလုလင်ကလည်း သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ငြင်းပယ်၏။

အာနန္မာ---ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ဧကတိပါလလုလင်အား ပုဆိုးခါးတောင်းကျိုက်ကို ဆွဲ၍ 'ၾကတိပါလ--- ကသပမြတ်စွာဘုရား၏ ကျောင်းတော် သည်အနီး၌ ရှိနေ၏ ဧကတိပါလ---လာ၊ ဘုရားဖူး သွားကြ စို့'ဟု ထို၏၊ အာနန္မာ---ထိုအခါ ဧကတိပါလလုလင်သည် 'ယူဆိုးခါးတောင်းကျိုက်ကို မြေ၍ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်ကို 'ယဋိကာရ--- တော်ပြီ၊ ထိုကတုံးရဟုန်းယုတ်ကို ဖူးမြင် ရသဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိမည်နည်း'ဟု ဆို၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ခေါင်းလျှော်ပြီးသော ဇောတိပါလလုလင်၏ ဆံပင်ကို ဆွဲရွှိ 'ဇောတိပါလ--- ကသာပမြတ်စွာဘုရား၏ ကျောင်းတော် သည် အနီး၌ ရှိနေ၏ ဇောတိပါလ---လာ၊ ဘုရားဖူး သွားကြ စို့'ဟု ပြောဆို၏ အာနန္ဒာ---ထိုအခါ ဇောတိပါလလုလင် သည် 'အချင်းတို့---အံ့သြဖွယ် ကောင်းလှ၏တာကား၊ အချင်း တို--- ထုးဆန်းလှ၏တကား၊ 'ဤယဋိကာရအိုးထိန်းသည် သည် ဇာတိန်မို့သူဖြစ်လျက် ခေါင်းလျှော်ပြီးသော ဝါတို့၏ ဆံပင်ကို ဆွဲကိုင်သင့်သည်-ဟုပင် ထင်မှတ်တုံဘိ၏၊ ဤ အရာသည်ကား စင်စစ် မယုတ်ညံ့တန်ရာ'ဟု စဉ်းစား၍ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်ကို 'လဋိကာရ---သည့်လောက် ပင် ဖူးမြင်စေလိုသလော'ဟု ဆို၏၊ 'ဇောတိပါလ---သည် လောက်ပင် ဖူးမြင်စေလို၏'ဟု ဆို၏၊ 'ယဋိကာရ---သို့ဖြစ်မှု လွှတ်လော့၊ သွားကြမည်'ဟု ဆို၏၊ 'ယဋိကာရ----သို့ဖြစ်မှု

၉.၂.၂၄၁။ အာနန္မွာ--- ထိုအခါ ဃဋိကာရအိုးထိန်း သည်နှင့် ဧဇာတိပါလလုလင်တို့သည် ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကင်ကြပြီးလျှင် ဃဋိကာရအိုး ထိန်းသည်သည်ကဿပမြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုး၍သင့်လျော် ရာ၌ ထိုင်နေ၏။ ဧဇာတိပါလလုလင်သည်ကား ကဿပ မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အောက်မွေဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်၏။ အာနန္ဒာ---သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ပြီး သော ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားကို မြတ်စွာဘုရား--- ဤဧဇာတိပါလလုလင်သည် ဘုရားတပည့်တော်၏ အချစ်ဆုံး သူငယ်ချင်း ဖြစ်ပါ၏။ ဤ ဧဇာတိပါလလုလင်အား တရားဟောတော်မူပါ'ဟု လျှောက် ၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်နှင့် ဇောတိပါလလုလင်တို့အား တရားစကားကို ဟောကြားတော်မူ၏။ အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်နှင့် ဇောတိပါလလုလင်တို့သည် ကဿပမြတ်စွာဘုရား၏ တရားကို အလွန်နှစ်သက် ဝမ်း မြောက်လျက် နေရာမှ ထပြီးလျှင် ကဿပမြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုး၍ အရိုအသေပြကာ ပြန်သွားခဲ့ကြကုန်၏။

၉.၂.၂၄၂။ အာနန္မာ--- ထိုအခါ ဧဇာတိပါလလုလင်သည် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်ကို 'ဃဋိကာရ---သင်သည် ဤတရားကို နာရသည် မဟုတ်ပါလော၊ ထိုသို့ နာရပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် ရဟန်းဘောင်သို့ မဝင်ရောက်ဘိသနည်း' ဟု ဆို၏။ 'ဇောတိပါလ---မျက်မမြင်မိဘအိုတို့ကို လုပ် ကျွေးနေရသည်-ဟု ငါ့ကို သင် သိသည် မဟုတ်လော'ဟု ဆို၏၊ 'ဃဋိကာရ---သို့ဖြစ်ပါမူ ငါသည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ဆုံ'ဟု ဆို၏

အာနန္ဒာ---ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်နှင့် စောတိပါလလုလင်တို့သည် ကသာပမြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကပ်ကာ ရှိခိုး၍ သင့်လျော်သော နေရာ၌ ထိုင်နေကြကုန်၏ သင့်လျော်သောနေရာ၌ ထိုင်နေပြီးသော ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ကဿပမြတ်စွာဘုရားကို မြတ်စွာဘုရား---ဤစောတိပါလလုလင်သည် ဘုရား တပည့်တော်၏ အျစ်ဆုံး သူငယ်ချင်း ဖြစ်ပါ၏ မြတ်စွာ ဘုရား---ဤစောတိပါလလုလင်ကို ရှင်၊ ရဟန်း ပြုပေးတော် မူပါဘုရား'ဟု လျှောက်၏၊ အာနန္ဒာ---စောတိပါလလုလင် သည် ကဿပမြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရှင်အဖြစ်၊ ရဟန်း အဖြစ်ကို ရ၏။

၉.၂.၂၄၃။ အာနန္မွာ--- ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ဝေဝဠိဂ်ရွာ၌ မွေ့လျော်သရွေ့ သီတင်းသုံးနေတော်မူပြီး ဧဇာတိပါလလုလင်ကို ရဟန်းပြုပေး၍ ဆယ်ငါးရက်မှု၊ ရှိသော အခါ တရာကသိမြို့သို့ ဒေသစာရီကြွချီတော်မူ၏၊ ထိုသို့ ကြွတာ်မူရာ မကြာခိပင် ဘရာကသိမြို့သို့ ရောက် တော်မူ၏။ အာနန္မာ----တိုအခါ၌ ကဿပမြတ်စွာဘုရား သည် တရာကသိမြို့ ကူသိပတနမိဂဒါဝှန်တော၌ သီတင်း သုံးနေတော်မူ၏။ အာနန္မာ----ကိကိမည်သော ကာသိမင်း 'မင်းကြီး---မသင့်၊ ငါသည် ဝါဆိုခြင်းကို လက်ခံပြီးပြီ'ဟု မိန့်တော်မှဏ်၊

သည် `ကဿပမြတ်စွာဘုရား တရာကသီမြို့သို့ ရောက် တော်မူ၍ ကူသိပတနနိဂဒါဝုန်တော၌ သီတင်းသုံးနေတော် မှသတဲ့ ဟု ကြား၏။

အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ ကိက်ိမင်းကြီးသည် အကောင်း တကာ့ အကောင်းဆုံး ယာဉ်တို့ကို ကစေ၍ အကောင်း တကာ့ အကောင်းဆုံးယာဉ်ကို တက်စီးပြီးလျှင် ကဿပ မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် ကြီးစွာသော မင်း၏ ကျက်သရေ ဖြင့် တရာကသီမြို့မှ ထွက်လာ၏ ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ရသမျ သော အရပ်ကို ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ယာဉ်ပေါ် မှ ဆင်းသက်ပြီး လျှင် ခြေကျင်သာလျှင် ကဿပမြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏။ အာနန္ဒာ ---သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေသော ကိုကီမင်းကြီးအား ကဿပ မြတ်စွာဘုရားသည် တရားစကားကို ဟောကြား ရှီးမြှင့်တော် မှု၏။ အာနန္ဒာ--- ကိုကီမင်းကြီးသည် ကဿပမြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားစကားကို နာကြားပြီးသော အခါ မြတ်စွာ ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ နက်ဖြန် ဘုရားတပည့်တော်၏ နန်းတော်သို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော်မူပါ'ဟု လျှောက်ထား၏။ အာနန္ဒာ---ကဿပ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော် မှု၏။ အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ ကိုကီမင်းကြီးသည် ကဿပ မြတ်စွာဘုရား၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍ နေရာမှ ထကာ ရှိခိုးလျက် အရှိအသေပြုပြီးလျှင် ပြန်သွားလေ၏။ အာနန္ဒာ ---ထိုအခါ ကိကိမင်းကြီးသည် နောက်တစ်နေ့၌ မိမိ နန်းတော်၌ များသော ဟင်းလျာရှိသည့် မွန်မြတ်သော လက်ရေးစင် ပက္ကာမှဋက\* သလေးခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကို စီရင် စေပြီးလျှင် ကဿပမြတ်စွာဘုရားအား မြတ်စွာဘုရား---ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ'ဟု လျှောက်ထားစေ၏။

၉.၂.၂၄၄။ အာနန္မာ--- ထိုအဓါ ကဿပမြတ်စွာဘုရား သည် ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ ကိုကီမင်းကြီး၏ နန်းတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် အသင့်ဝင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်နေ တော်မူ၏ အာနန္မာ--- ထိုအခါ ကိုကီမင်းကြီးသည် ဘုရား အမှူးရှိသော ရဟန်းသံဃာအား မွန်မြတ်သော စဲဖွယ် ဘောဝဉ်ကို ပြည့်စုံသည့်တိုင်အောင် ဆက်ကဝ်၏ အာနန္မာ----ထိုအခါ ကိုကီမင်းကြီးသည် ကဿပမြတ်စွာဘုရား ဆွမ်း ဘုဉ်းပေးပြီးသောအခါ နှိမ့်သော၊ သင့်လျော်သော တစ် နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ အာနန္မာ----ထိုသို့ ထိုင်ပြီးသော ကိုကီ မင်းကြီးသည် ကဿပမြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ လျောက် ထား၏။ 'မြတ်စွာဘုရား----မြတ်စွာဘုရားသည် တရာကသီ မြို့၌ ဝါဆိုခြင်းကို လက်ခံတော်မူပါ သံဃာတော်အား ဘုရား တပည့်တော်၏ ဤသို့သော ဆွမ်းကပ်မှုသည် ဖြစ်ပါ လိမ့်မည်' အာနန္မာ---ကိကိမင်းကြီးသည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ထို သို့ လျှောက်၍ ကဿပဘုရားရှင်ကလည်း သုံးကြိမ်တိုင် အောင် ထိုသို့ပင် မိန့်တော်မူ၏။ အာနန္မာ---ထိုအခါ ကိကိ မင်းကြီးမှာ မြတ်စွာဘုရားသည် တရာကသီမြို့၌ ဝါဆို ခြင်းကို လက်မင်ဟု တွေးကာ စိတ်စ်တခြင်း၊ နလုံးမသာယာ ခြင်း ဖြစ်လေ၏။ အာနန္မာ---ထိုအခါ ကိကိမင်းကြီးသည် ကဿပမြတ်စွာဘုရားကို မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့် တော်ထက် သာလွန်သော အလုပ်အကျွေး တစ်စုံတစ် ယောက် ရှိပါသေးသလော'ဟု လျှောက်၏။

'မင်းကြီး---ဝေဂဠိင်္ဂမည်သော ရွာ၌ ဃဋိကာရမည်သော အိုးထိန်းသည်သည် ငါ၏ အလုပ်အကျွေး ဖြစ်၏၊ သူသည် မြတ်သော အလုပ်အကျွေး ဖြစ်၏။ မင်းကြီး---သင်မင်းကြီး မှာ မြတ်စွာဘုရားသည် ဇာရာကသီမြို့၌ ဝါကပ်ခြင်းကို လက်ခံတော်မမူ'ဟု စိတ်ခံစားခြင်း၊ နှလုံးမသာယာခြင်း သည် ရှိ၏။ ထိုသဘောမျိုးသည် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်မှာ မရှိ၊ ရိုလိမ့်မည်လည်း မဟုတ်။ မင်းကြီး---ယဋိကာရ အိုး ထိန်းသည်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်း ကပ်၏၊ တရားတော်ကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်၏၊ သံဃာတော်ကို ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ ဆည်းကပ်၏။ မင်းကြီး ---ယဋ္ဌိကာရအိုးထိန်းသည်သည် အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ သူ တစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်းမှ ရှောင်ကြည်၏ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ ယစ်မှူးမေ့လျော့ ရြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော သေရည်အရက် သောက်စား ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်၏။ မင်းကြီး---ဃဋ္ဌိကာရအိုးထိန်းသည် သည် မြတ်စွာဘုရားကို မတုန်မလှုပ် သက်ဝင်ကြည်ညို၏။ တရားတော်ကို မတုန်မလုပ် သက်ဝင်ကြည်ညို၏၊ သံယာ တော်ကို မတုန်မလှုပ် သက်ဝင်ကြည်ညို၏၊ အရိယာတို့ နှစ်သက်အပ်သော သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏။ မင်းကြီး---ယဋ္ဌိကာရ အိုးထိန်းသည်သည် ခုက္ခသစ္စာ၌ ယုံမှားကင်း၏၊ သမုဒယ သစ္စာ၌ ယုံမှားကင်း၏၊ နိရောသေစွာ၌ ယုံမှားကင်း၏၊ မဂ္ဂသစ္စာ၌ ယုံမှားကင်း၏၊ မင်းကြီး---ဃဋိကာရအိုးထိန်း သည်သည် တစ်ထပ်တည်းသာ စား၏၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်လေ့ရှိ၏၊ သီလရှိ၏၊ ကောင်းသော သဘောရှိ၏၊ မင်းကြီး---ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ပတ္တမြား၊ ရွှေ၊ ငွေကို စွန့်ပယ်ထား၏၊ ရွှေ၊ ငွေနှင့် ကင်း၏၊ မင်းကြီး---ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ကျည်ပွေ့ကို ချထားပြီး ဖြစ်၏၊ ထောင်း၍ ချက်ပြုတ် မစား၊ မိမိလက်ဖြင့် မြေကို

GOP

၉.၂.၂၄၅။ မင်းကြီး---အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် ဝေဂဠိင်္ဂ မည်သော ရွာ၌ နေ၏၊ မင်းကြီး---ထိုအခါ ငါသည် နံနက် အချိန်၌ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်၏ မိဘတို့ထံသို့ ကြွတော် မှု၍ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်၏ မိဘတို့ကို 'ယဋိကာရ သည် ယခု အဘယ်သို့ သွားသနည်း'ဟု မေး၏။ မြတ်စွာ ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ယဋိကာရသည် တောသို့ ထွက်သွားပါ၏၊ အတွင်းရှိ ထမင်းအိုးမှ ထမင်းကို ခူးယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ သုံးဆောင်တော်မူပါ ဘုရား'ဟု လျှောက်၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ငါသည် ထမင်းအိုးမှ ထမင်း ကို ခူးယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ ဘုဉ်းပေးပြီးလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြွလာခဲ့ဖူး၏။ မင်းကြီး--- ထို့နောက် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ပြန်လာ၍ မိဘတို့ကို 'အဘယ်သူသည် ထမင်းအိုးမှ ထမင်းကို ခူးယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ သုံးဆောင်ပြီးလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်သွား သနည်း'ဟု မေး၏။ 'ချစ်သား---ကဿပမြတ်စွာဘုရား သည် ထမင်းအိုးမှ ထမင်းကို ရူးယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ ဘုန်းပေးပြီးလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြသွား၏'ဟု ပြောဆိုကြ၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ဃဋိကာရအိုးထိန်းသည် သည် 'ငါသည် ကံကောင်းပေစွတကား၊ ငါသည် လူဖြစ် ရကျိုး နုပ်ပေစွတကား၊ ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့အား ဤမျှအထိ အလွန်အကျွမ်းဝင်တော်မူပေ၏'ဟု စဉ်းစား၏။ မင်းကြီး--- ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်မှာ တစ်ဆယ့် ငါးရက်ပတ်လုံး၊ မိဘတို့မှာ ခုနှစ်ရက်ပတ်လုံး ပီတိသုခ ဖြစ် လေ၏။

၉.၂.၂၄၆။ မင်းကြီး---အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် ထို ဝေဂဠိင်္ဂမည်သော ရှာ၌ပင်လျှင် သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ငါသည် နံနက်အရှိန်၌ ဃဋိကာရအိုး ထိန်းသည်၏ မိဘတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဃဋိကာရအိုးထိန်း သည်၏ မိဘတို့ကို 'ဃဋိကာရသည် ယခု အဘယ်သို့ သွားသနည်း'ဟု မေး၏။ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ဃဋိကာရသည် တောသို့ ထွက်သွားပါ၏၊ အတွင်းရှိ ခြင်းတောင်းမှ မှယောမုန့်တို့ကို ယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ ဘုဉ်းပေးတော်မူပါ ဘုရား'ဟု လျှောက်ကြ၏။ မင်းကြီး ---ထိုအခါ ငါသည် ခြင်းတောင်းမှ မယောမုန့်တို့ကို ယှ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို ခပ်ယူ ဘုဉ်းပေးပြီးလျှင် နေရာမှ ထ၍ ပြန်ကြွခဲ့ဖူး၏။ မင်းကြီး--- ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည် သည် ပြန်လာ၍ မိဘတို့ကို 'အဘယ်သူသည် ခြင်းတောင်း မှ မှယောမုန့်ကို ယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ သုံးဆောင် ပြီးလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်သွားသနည်း'ဟု မေး၏။ `ချစ်သား--- ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ခြင်းတောင်းမှ မုယောမုန့်တို့ကို ယူ၍ ဟင်းအိုးမှ ဟင်းကို စပ်ယူ ဘုဉ်းပေး ပြီးလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြသွား၏'ဟု ပြောဆိုကြ၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် 'ငါသည် ကံကောင်းပေစွတကား၊ ငါသည် လူဖြစ်ရကျိုး နှပ်ပေစွ တကား၊ ကဿပမြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့အား ဤမျှအထိ အလွန် အကျွမ်းဝင်တော်မူပေ၏'ဟု စဉ်းစား၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်မှာ တစ်ဆယ့်ငါးရက် ပတ်လုံး၊ မိဘတို့မှာ ခုနစ်ရက်ပတ်လုံး ပီတိသုခ ဖြစ်၏။

၉.၂.၂၄၅။ မင်းကြီး---အခါတစ်ပါး၌ ငါသည် ထို ဝေဂဋ္ဌိင်္ဂမည်သော ရွာ၌ပင်လျှင် သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ငါ၏နေရာ ဂန္ဓကုဋိသည် မိုးမလုံချေ၊ မင်းကြီး---ထိုအခါ ငါသည် ရဟန်းတို့ကို 'ရဟန်းတို့---သွားကြကုန်၊ ယဋ္ဌိကာရအိုထိန်းသည်၏ အိမ်၌ မြက်သက်ငယ် ရှိ၊ မရိုကို သိအောင် စုံစမ်းကြကုန်လော့'ဟု မိန့်ခဲ့ဖူး၏။ မင်းကြီး---ဤသို့ မိန့်သည်ရှိသော် ရဟန်းတို့သည် ငါ့ကို မြတ်စွာ ဘုရား---ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်၏ အိမ်၌ မြက်သက်ငယ် မရှိပါ၊ သို့ရာတွင် ထိုအိုးထိန်းသည်၏ အလုပ်တဲ့၌ကား မိုးထားသော မြက်သက်ငယ် ရှိပါ၏'ဟု လျှောက်ထားကြ၏။ 'ရဟန်းတို့---သွားကြ၊ ယဋ္ဌိကာရအိုးထိန်းသည်၏ အလုပ် တဲကို အမိုးခွာ၍ ယူခဲ့ကြ'ဟု မိန့်ဆိုလိုက်၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ရဟန်းတို့သည် ယဋ္ဌိကာရအိုးထိန်းသည်၏ အလုပ် တဲကို အမိုးစွာကြကုန်၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ယဋိကာရ အိုးထိန်းသည်၏ မိဘတို့သည် ထိုရဟန်းတို့ကို 'အဘယ် သူတို့သည် အလုပ်တဲကို အမိုးစွာကြကုန်သနည်း'ဟု မေးမြန်းကြကုန်၏။ 'အစ်မကြီး---ရဟန်းတို့တည်း၊ ကဿပ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂန္ဓကုဋ္ဌိသည် မိုးမလုံပါ'ဟု ပြောဆိုကြ၏။ 'အရှင်ဘုရားတို့---ဆောင်ယူတော်မူကြပါ ဘုရား၊ မျက်နာ လှသော အရှင်မြတ်တို့--- ဆောင်ယူတော်မူကြပါ ဘုရား' ဟု လျှောက်ကြ၏။

မင်းကြီး---ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် မိဘတို့ကို 'အဘယ်သူတို့သည် အလုပ်တဲကို အမိုးနွှဲကြ

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာယ်)

ကုန်ဘိသနည်း'ဟု မေးမြန်း၏။ 'ချစ်သား--- ရဟန်းတို့ သည် စွာကြကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂန္ဓကုဋ္ဌိသည် မိုးမလုံ ဘူးတဲ့'ဟု ပြောဆိုကြ၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ယဋိကာရ အိုးထိန်းသည်သည် 'ဝါသည် ကံကောင်းပေစွတကား၊ ငါသည် လူဖြစ်ရကျိုး နပ်ပေစွတကား၊ ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားသည် ငါ့အား ဤမှုအထိ အလွန်အကျွမ်းဝင်တော် မူပေ၏'ဟု စဉ်းစား၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ ယဋိကာရ အိုးထိန်းသည်မှာ တစ်ဆယ့်ငါးရက်ပတ်လုံး၊ မိဘတို့မှာ ခုနှစ်ရက်ပတ်လုံး ပီတိသုခ ဖြစ်လေ၏။ မင်းကြီး---ထိုအခါ အလုပ်တဲတစ်ခုလုံးသည် ဝါတွင်းသုံးလပတ်လုံး အမိုးမရှိဘဲ ဟာလာဟင်းလင်း ဖြစ်နေ၏၊ သို့သော် ထိုတဲကို မိုးမစိုချေ။ မင်းကြီး---ဃဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် ဤသို့သော သဘောရှိ၏'ဟု မိန့်တော်မှ၏။ 'အရှင်ဘုရား---ဃဋ္ဌိကာရ အိုးထိန်းသည်သည် ကံကောင်းပေစွတကား၊ မြတ်စွာဘုရား ---ယဋ္ဌိကာရအိုးထိန်းသည်သည် လူဖြစ်ရကျိုး နပ်ပါပေစွ တကား၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်နှင့် ဤမျှအထိ အလွန် အကျွမ်းဝင်တော်မှဘိ၏'ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၂၄၈။ အာနန္ဒာ--- ထိုအခါ ကိုကီမင်းကြီးသည် ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်ထံသို့ ပက္ကုပုဋကသလေးဆန်\* လှည်းပေါင်းငါးရာနှင့် ထိုဆန်များနှင့် ညီမျှသော ဟင်းချက် စရာတို့ကို ပို့စေ၏။ အာနန္ဒာ----ထိုအခါ မင်းချင်းယောက်ျား တို့သည် ထိုယဋိကာရအိုးထိန်းသည်ထံသို့ သွားကြ၍ "အရှင်ယဋိကာရ----- ပက္ကုပုဋကသဖလးဆန် လှည်းပေါင်း ငါးရာနှင့် ထိုဆန်များနှင့် ညီမျှသော ဟင်းချက်စရာတို့ကို ကိုလီပင်းကြီးက ပို့နိုင်းလိုက်ပါ၏။ အရှင်ယဋိကာရသည် ထိုပစ္စည်းတို့ကို စဲယူပါဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ အာနန္ဒာ----ထိုအခါ ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်သည် "အမောင်တို----မင်းသည် များသော ကိစ္စရို၏ များသော ပြဇွယ် ရှိ၏၊ ပွဲမှာ ပြည့်စုံပြီ။ မင်းကြီးထံသာ ပြန်အပ်နင်းပီ"ဟု ပယ်မြစ်၏။ အာနန္ဒာ-----ထိုအခါ ဧဇာတိပါလလုလင်သည် အခြားသူ ဖြစ်လေသလော'ဟု သင့်မှာ အကြံ ဖြစ်နိုင်၏ အာနန္ဒာ-----

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောတော်မူ၏။ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်စွာ သာဓုအနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

# **ම**දුම්හනුනී

၉.၂.၂၄၉၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော ရဟန်းသံယာနင့် အတူ ကုရုတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့်လည် တော်မူလတ်သော် ထုလ္လကောဋိကရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏။ ထုလ္လကောဋိကရွာသား ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့သည် ဘုရားရှင် ထုလ္လကောဋိကရွာသို့ ရောက်တော်မူကြောင်းနှင့် ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်သတင်းကို ကြားသိကြကုန်၏။

ထိုအခါ ထုလ္လကောဋ္ဌိကရွာသား ပုဏ္ကားနှင့် အမျိုးသား တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေကြကုန်၏။

၉.၂.၂၅၀။ ထိုအခါ ထိုထုလ္လကောဋိကၡာသား ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားသည် ပရိသတ်ထဲ၌ ထိုင်နေ၏ ထိုအခါ ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားသည် "ငါသည် မြတ်စွာ ဘုရားဟောတော်မူသည့် တရားတော်ကို ထိုက်သည့်အား လျော်စွာ သိရ၏ ထိုတရားတော်ကို လူ့ဘောင်၌ နေသု သည် စင်စစ် ပြည့်စုံစင်ကြယ်၍ ရရှသင်းပွတ်သစ်နှင့် တူ့အောင် ကျင့်ရန် မလွယ်ကူ၊ ငါသည် ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဇန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံ၍ ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုအခါ ထုလ္လကောဋိကရွာသား ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့ သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားစကားကို နာကြားပြီးသော အခါ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက်ဝမ်းမြောက် ၍ နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးပြီးလျှင် အရှိအသေ ပြုလျက် ပြန်သွားကြကုန်၏။

ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားသည် ထုလ္လာကောင္ဓိကရွာသား ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့ ပြန်သွား၍ မကြာစီ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ရှိစိုး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်၏-"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရဟန်း အဖြစ်ကို ရေလိုပါ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် ဘုရားတပည့်တော် ကို ရဟန်းပြုတော်မူပါ ဘုရား"

"ရဋ္ဌပါလ---သင့်ကို မိဘတို့က ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင် ရောက်ရန် ခွင့်ပြပြီးပြီလော"

"အရှင်ဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်ကို မိဘတို့က ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် ခွင့်မပြုကြသေးပါ"

"ရဋ္ဌပါလ---မိဘတို့ စွင့်မပြုသော သားကို မြတ်စွာဘုရား တို့သည် ရဟန်းပြုပေးတော်မမူကြကုန်"

## 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော် မိဘတို့ထံ ရဟန်းပြုခွင့် တောင်းပါမည်"

၉.၂.၂၅၁။ ထို့နောက် ရဋပါလအမျိုးကောင်းသားသည် နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ အရှိအသေ ဖြငြီးလျှင် မိဘတို့ထံသို့ ရျဉ်းကဝ်ကာ မိဘတို့အား ဤသို့ ပြောဆို၏-"မိခင်၊ ဖစင်တို့--- ကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်လိုပါသည်၊ ကျွန်ုပ်အား ရဟန်းဖြုခွင့် ပေးကြပါ"

ဤသို့ ပြောသော် မိဘတို့သည် "ချစ်သား---သင်သည် ဝါတို့၏ တစ်ဦးတည်းသော သားဖြစ်၍ ဝါတို့၏ အချစ်တုံး လေး ဖြစ်ပေ၏။ ချစ်သား---- သင် သေဦးတော့ ဝါတို့သည် အလိုမရှိကုန်ဘဲ သင်နှင့် ခွဲခွာကြရပါလိမ့်မည်။ အသက်ရှင် နေသော သင့်အား ရဟန်းပြုခွင့် အဘယ်မှာ ပေးနိုင်ပါ မည်နည်း"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ ရဋပါလအမျိုးကောင်း သားသည် သုံးကြိန်တိုင်အောင် ခွင့်တောင်း၍ မိဘတို့က လည်း သုံးကြိန်တိုင်အောင်ပင် ငြင်းပယ်ကြကုန်၏။

၉.၂.၂၅၂။ထို့နောက် ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားသည်
"ဝှိအား မိဘတို့က ရဟန်းပြုခွင့် မေးကြ"ဟု သိ၍ အဝင်း
မရှိသော မြေပေါ်၌ "ဤနေရာ၌ပင် ငါ သေလျှင် သေ၊
မသေလျှင် ရဟန်းအဖြစ်တို ရရမည်"ဟု ကြံရွယ်ကာအိဝ်၏၊
ထို့နောက် ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားသည် ထမင်း ခုနစ်နစ်
တိုင်အောင် မစားတော့ပေ။ ထိုအခါ ရဋ္ဌပါလ အမျိုးကောင်း
သား၏ မိဘတို့သည် "ချစ်သား---ထလော့၊ စားလည်း
စားလော့၊ သောက်လည်း သောက်လော့၊ ပျော်လည်း
ပျော်ပါးလော့၊ စား၊ သောက်၊ ပျော်ပါးကာ ကာမဂုက်များကို
ခံစား၍ ကောင်းမှုများကို ပြုလျက် မွေ့လျော်ပါလော့၊ ရဟန်း
ပြုခွင့်ကိုကား သင့်အား ငါတို့ မပေးနိုင်"ဟု ပြောဆိုကြ
ကုန်၏။

ကျှံသို့ ပြောဆိုကြကုန်သော် ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား သည် ဆိတ်ဆိတ် နေ၏။ ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား၏ ဓိဘတို့သည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ထိုကဲ့သို့ ပြောဆိုကြ ကုန်၏။ ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားလည်း သုံးကြိမ်တိုင် အောင်ပင် ဆိတ်ဆိတ်သာ နေလေတော့၏။

၉.၂.၂၅၃။ ထိုအခါ ရဋပါလအမျိုးကောင်းသား၏ သုငယ်ချင်းတို့သည် ရဋပါလအမျိုးကောင်းသားထံသို့ သွား ကြ၍ "ရဋပါလ---သင်သည် မိဘတို့၏ တစ်ဦးတည်းသော သား ဖြစ်၍ မိဘတို့၏ အချစ်တုံးလေး ဖြစ်၏။ ရဋပါလ---သင်၏ မိဘတို့သည် သင် သေဦးတော့ အလိုမရှိကုန်ဘဲ သင်နှင့် ခွဲစွာကြရလိမ့်ပည်၊ အသက်ရှင်နေသော သင့်အား ရဟန်းပြုခွင့် အဘယ်မှာ ပေးနိုင်ကြမည်နည်း၊ ရဋပါလ--- ထလော့၊ စားလည်း စားလော့၊ သောက်လည်း သောက် လော့၊ ပျော်လည်း ပျော်ပါးလော့၊ စား၊ သောက်၊ ပျော်ပါးကာ ကာမဂုက်များကို ခံစား၍ ကောင်းမှုများကို ပြုလျက် မွေ့ လျော်လော့၊ ရဟန်းပြုခွင့်ကိုကား ဓိဘများက သင့်အား ပေးနိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

ဤသို့ ပြောဆိုကုန်သော် ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား သည် ဆိတ်ဆိတ်နေ၏။ ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား၏ သူငယ်ချင်းတို့သည်လည်း သုံးကြိမ်တိုင်အောင်ပင် ရဋ္ဌပါလ အမျိုးကောင်းသားအား ထိုသို့ ဈောင်းဗျကြကုန်၏ ရဋ္ဌပါလ အမျိုးကောင်းသားကား သူငယ်ချင်းတို့အား မည်သို့မှု ပြန် မပြောဘဲ ဆိတ်ဆိတ်သာ နေလေတော့၏။

၉.၂.၂၅၄။ ထိုအခါ ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား၏ သူငယ်ရှင်းတို့သည် ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား၏ ဓိဘတို့ ထံသို့ ချဉ်းကင်ကာ "မိခင်၊ ဖခင်တို့—သင်တို့သည် ရဋ္ဌပါလ အား ရဟန်းပြုခွင့် ဖေးကြကျွင် ရဋ္ဌပါလသည် ထိုနေရာ ၌ပင် သေလိမ့်မည်၊ အကယ်၍ ရဟန်းပြုခွင့် ပေးကြကျွင် ရဟန်းအဖြစ်နှင့် နေသော ရဋ္ဌပါလတို မြင်ကြရဦးမည်၊ ရဋ္ဌပါလသည် ရဟန်းပြုပြီးမှ အကယ်၍ မပျော်ပိုက်ပါမှ မိဘတို့အိမ်စု တစ်ပါး သူ့မှာ အခြားသွားစရာ အဘယ်မှာ ရှိမည်နည်။ ဤအိမ်သို့သာကျွင် တစ်ဖန် ပြန်လာပါလိမ့်မည်၊ ရဋ္ဌပါလအား ရဟန်းပြုခွင့် ပေးကြစေလိုပါသည်"ဟု ပြောဆို ကြ၏။

ထိုအခါ ရဋပါလ၏ မိဘတို့သည် "အဖောင်တို့--- ရဋပါလ အား ငါတို့ ရဟန်းပြုနှင့် ပေးပါ၏၊ သို့ရာတွင် ရဟန်းပြုပြီး လျှင်တော့ မိဘတို့ကို အတွေ့ ခံပါစေ"ဟု ပြောဆိုကြ၏၊ ထိုအခါ ရဋပါလအမျိုးကောင်းသား၏ သူငယ်ချင်းတို့သည် ရဋပါလအမျိုးကောင်းသားထံ သွားကြ၍ "ရဋပါလ---ထလော့၊ သင့်မိဘတို့က သင့်အား ရဟန်းပြုနှင့် ပေးကြပြီး သို့ရာတွင် သင်သည် ရဟန်းပြုပြီးလျှင်တော့ မိဘတို့ကို အတွေ့ခံရမည်"ဟု ပြောကြ၏။

၉.၂.၂၅၅။ ထိုအခါ ရဋပါလအမျိုးကောင်းသားသည် ထရ္ခံ အားယူကာ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကင်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင် လျက် မြတ်စွာဘုရားအား- မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့် တော်အား မိဘတို့က ရဟန်းပြုခွင့် ပေးကြပါပြီ၊ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဘုရားတပည့်တော်ကို ရဟန်းပြုတော်မူပါ ဘုရား"ဟု လျှောက်၏။ ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်၌ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ရဋ္ဌပါလ ရဟန်းပြု၍ ဆယ့်ငါးရက် မျှ လွန်လတ်သော် သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဒေသစာရီ ကြုရီတော် မူ၏။ အဆင့်ဆင့် ဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူလတ်သော် မကြာမီ သာဝတ္ထိမြို့သို့ ရောက်တော်မူ၏။ သာဝတ္ထိမြို့သို့ ရောက်တော်မူသောအခါ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်း သုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်ရငွပါလသည် တစ်ပါးတည်း ဆိတ်ပြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်၍ မဓမ္မလျော့ ပြင်းစွာ အား ထုတ်လျက် နိမ္မာန်သို့ စေလွှတ်သော စိတ်ဖြင့် နေလတ်သော် မကြာမိပင် အရာဟတ္တဇိုလ်ကို ရ၏။ "ပဋိသန္ဓေနေမူ ကုန်ပြီး မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးမြီး ပြုဖွယ်ကိစွကို ပြုပြီးမြီး ဤမင်္ဂကိစ္စအတွက် တစ်ပါးသော ပြုဖွယ် မရှိတော့မြီ"ဟု သီ၏။ အရှင့်ရငွပါလသည် ရဟန္တာတို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင် ဖြစ်လေ၏။

ထိုအခါ အရှင်ရဋပါလသည် ဖြတ်စွာဘုရားကို ရှိနိုး၍ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်လျက် "မြတ်စွာဘုရား--ဘုရားတပည့် တော်ကို အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူပါလျှင် ဓိဘတို့ကို အတွေ့ ခံလိုပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ရေဋပါလ၏ စိတ်ကို မိမိ စိတ်တော် ဖြင့် ဖြန့်ကြက်၍ နှလုံးသွင်းတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား သည် ရဋပါလအမျိုးတောင်းသား သိက္ခာချ၍ လူမထွက် နိုင်တော့သည်ကို သိတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ရဋပါလကို "ရဋပါလ ---ယခုအခါ၌ အတွေ့ ခံလိုက အတွေ့ စံနိုင်ပါပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိန်းပြီးလျှင် အရှိအသေပြကာ ကျောင်း အိပ်ရာ နေရာကို သိမ်းဆည်း၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူပြီးလျှင် ထုလ္လ ကောင္ဒိတရွာသို့ ဒေသစာရီ ကြွရီ၏။ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် ကြောမီပင် ထုလွှကောဋိကရွာသို့ ရောက်၏၊ ထိုအခါ အရှင် ရဋ္ဌပါလမထေရ်သည် ထိုထုလွှကောဋိကရွာ၌ ကောရဗျမင်း ၏ မိဂစိရ မည်သော ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် နံနက်အချိန်၌ ထုလ္လ ကောင္ဓိကရွာသို့ ဆွမ်းစံဝင်လေ၏၊ ထုလ္လကောင္မိကရွာ၌ အိမ်စဉ်အတိုင်း ရပ်၍ ဆွမ်းစံကြွတော်မူသည်ရှိသော် မိမိ၏ စမည်းတော်အိမ်သို့ ရောက်လေ၏၊ ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလ ၏ ခမည်းတော်သည် အလယ်တံခါးမှစ်ဦး၌ ဆံရှင်း၍ နေ၏၊ အရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ ခမည်းတော်သည် အဝေးက ကြွလာသော အရှင်ရဋ္ဌပါလကို ဖြင်၍ "ဤကတုံးစုတ်တို့သည် ဝါတို့၏ ချစ်လှစွာသော၊ တစ်ဦးတည်းသော သားကို ရဟုန်းပြုပေး ကြကုန်၏"ဟု ဆို၏။ ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် မိမိ ခမည်းတော်အိမ်မှ အလူများနှ မရခဲ့သည်ပြင် "ကန်တော့"ဟု တုံပြန်မှုထွမ်း (ကန်တော့ဆွမ်း)ကိုပင် မရခဲ့၊ စင်စစ်အားဖြင့် ဆံရေးမှုကိုသာ ရခဲ့၏၊ ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ ဆွေမျိုး သဗ္ဗယ်ဖြစ်သည့် အိမ်ပေါက်ကျွန်သေည် တစ်ညှဉ့် လွန်ပြီး သော (သိုးနေသော) မုယောမုန့်ကို စွန့်ရန် လာ၏။ ထိုအခါ အရှင်ရဋပါလသည် ထိုဆွေမျိုးသဗ္ဗယ် ဖြစ်သည့် ကျွန်မကို "နမ--- ထိုမုန့်ကို အကယ်၍ စွန့်ပစ်မည် ဖြစ်အုံ၊ ငါ၏ ဤသပိတ်၌ လောင်းလော့'ဟု ပြော၏။ ထိုအခါ အရှင် ရဋပါလ၏ ဆွေမျိုးသဗ္ဗယ်ဖြစ်သူ ကျွန်သေည် ထိုမုယော မှန့်ကို အရှင်ရဋပါလ၏ သဝိတ်၌ လောင်းစဉ် လက်၊ ခြေ၊ အသံတို့၏ ဟန်ပန်အနေအထားကို မှတ်မိခဲ့ပြီ။

၉.၂.၂၅၆။ ထို့နောက် ထိုကျွန်မသည် အရှင်ရင္မပါလ၏ မယ်တော်ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ "အရှင်မ---အသိပေးပါ၏။ အရှင်မေ၏သား ရင္မပါလ ရောက်လာပြီ"ဟု ပြော၏။ "ဟယ် ကျွန်မ--- အကယ်၍ သင် ပြောတာ မှန်လျှင် သင့်ကို ကျွန် အဖြစ်မှ လွှတ်ပေးမည်"ဟု ထို၏ထို့နောက်အရှင်ရင္မပါလ၏ မယ်တော်သည် အရှင်ရင္မပါလ၏ မေည်းတော်ကို အရှင်--- အသိပေးပါ၏။ ငါတို့သား အရှင်ရင္မပါလ ရောက်လာပြီ"ဟု တော်လေးပါ၏။ ငါတို့သား အရှင်ရင္မပါလ ရောက်လာပြီ"ဟု ပြောဆို၏။

ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် နှံရံခြေတစ်ခုကို မှီ၍ တစ်ညဉ့်လွန်ပြီးသော(သိုးနေသော) ထိုမှယောမုန့်ကို ဘုဉ်းပေးနေ၏ ထိုအခါအရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ မည်းတော်လည်း အရှင်ရဋ္ဌပါလထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ အရှင်ရဋ္ဌပါလအား ဤ စကားကို ပြောဆို၏-"ချစ်သား---တစ်ညဉ့်လွန်ပြီးသော (သိုးနေသော) မှယောမုန့်ကို စားမှ စားပလေ၊ တကယ်ဆို မိမိအိမ်သို့ သွားသင့်သည် မဟုတ်ပါလော"ဟု ပြော၏။

"ဒါယကာကြီး---ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်သော သူတို့မှာ အဘယ်မှာ အိမ်ရှိမည်နည်း၊ ဒါယကာကြီး---ရဟန်းတို့သည် အိမ်မရှိကြ၊ ဒါယကာကြီး--- ဒါယကာကြီး၏ အိမ်သို့ ဦးဇင်း ရောက်ခဲ့ပြီ၊ ထိုအိမ်မှ အလှုုဒါန မရခဲ့ သည့်ပြင် "ကန်တော့"ဟု တုံ့ပြန်မှုဆွမ်း (ကန်တော့ဆွမ်း) ကိုပင် မရခဲ့၊ တကယ်တော့ ဆဲရေးခြင်းကိုသာ ရခဲ့၏"

"ချစ်သား---လာ၊ အိမ်သို့ သွားကြကုန်စို့"

"ဒါယကာကြီး--- တော်ပြီ၊ ယနေ့ ဦးဇင်း၏ ဆွမ်းကိစ္စ ပြီးပြီ"

"ချစ်သား---သို့ဖြစ်လျှင် နက်ဖြန် အိမ်သို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော်မှပါ"

အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် ဆိတ်ဆိတ်နေသဖြင့် လက်ခံတော် မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ စမည်းတော်သည် အရှင်ရဋ္ဌပါလ လက်ခံသည်ကို သိ၍ မိမိအိမ်သို့ပြန်သွားကာ ကြီးစွာသော ရွှေပုံ၊ ငွေပုံကို ပြုစေ၍ ဗျာတို့ဖြင့် ဖုံးပြီးလျှင် အရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ ယေားဟောင်းတို့ကို "ရွေးမတို့—-လာကြ လော့၊ ရဋ္ဌပါလ အရင်က ကြိုက်နှစ်သက်သော အဆင် တန်ဆာကို ဝတ်ဆင်ကြလော့"ဟု ပြောဆို၏။

"ဒါယကာကြီး--- အကယ်၍ ဦးဇင်း၏ တေားကို လိုက်နာ သည်ဆိုလျှင်ဤရွှေငွေတို့ကိုလှည်းတို့ဖြင့်ထုတ်ဆောင်ကာ ဂင်္ဂါမြစ်လယ် ရေအလျဉ်၌ ပစ်ချလိုက်ပါ၊ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော် ထိုဥစွာ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဒါယကာ ကြီးမှာ ပူဆွေးရေမှု၊ ငိုကြွေးရမှု၊ ကိုယ်ဆင်းရဲရေမှု၊ စိတ်ဆင်းရဲ ရမှု၊ ပြင်းရွာပင်ပန်းမှုတို့ မြစ်လိမ့်မည်"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ အရှင်ရင္မပါလ၏ မယားဟောင်းတို့သည် အသီး အသီး ခြေတို့ကို ကိုင်၍ အရှင်ရင္မပါလအား "အရှင့်သား---နတ်သမီးတို့ကို ရလိုမှု-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် အရှင့်သားသည်မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏ ထိုနတ်သမီး တို့ကား အဘယ်သို့သော သဘောရှိပါကုန်သနည်း"ဟု ပြောကြကုန်၏။ "နမတို့---ငါသည် နတ်သမီး-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သည် မဟုတ်"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ ယေားဟောင်းတို့သည် "ဝါတို့ ကို အရှင့်သား ရဋ္ဌပါလသည် နှတ်ေ့-ဟူသော ခေါ် ဝေါ် ပြော ဆိုခြင်းဖြင့် ခေါ် ဝေါ် ပြောဆိုနေတော့သည်"ဟု တွေးကာ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် စိန်းမောတွေဝေ၍ လဲကုန်၏။ ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် စမည်းတော်ကြီးအား "ဒါယကာကြီး---ဆွမ်းဘောဇဉ်တို့ကို ပေးလှူမည်ဆိုလျှင် ပေးလှူပါ။ ဦးဇင်း ကို ဥစ္စာ၊ စိန်းမ အထွေထွေ ပြလျက် မညှဉ်းဆဲပါလင့်"ဟု ပြောဆို၏။ "ချစ်သား---ဘုဉ်းပေးပါ။ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ"ဟု လျှောက်၏။ ထို့နောက် အရှင်ရဋပါလ၏ မယ်တော်၊ ခမည်း တော်တို့သည် အရှင်ရဋပါလအား မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ် ဘောဇဉ်တို့ကို ပြည့်စုံသည့်တိုင်အောင် မိမိတို့ကိုယ်တိုင် ဆက်ကပ်ကြ၏။

၉.၂.၂၅၈။ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးသော အခါ ရပ်လျက်ပင်လျှင် ဤဂါထာတို့ကို ရွတ်ဆို၏-

"အလွန်ဆန်းကြယ်သော ခန္ဓာကိုယ်ကို ရှလော့၊ ဤနေ့ာကိုယ်သည် အနာဝကိုးပေါက် ရှိ၏ အရိုး၊ အကြော၊ အသားတို့ကို ထက်ဝန်းကျင် စိုက်ထောင် ထား၏၊ အမြီ နာကျင်၍ နေ၏၊ သူတစ်ပါးတို့ များစွာ ကြံစည်ရာ ဖြစ်၏၊ ဤခန္ဓာကိုယ် အတ္တဘော သည် အမြီ တည်တုံခြင်းသဘော မရှိ။

ပတ္တမြားနားတောင်းဖြင့် ဆန်းကြယ်စွာ ပြုလုပ် ထားသော ရုပ်ကို ရှုလော့၊ ဤရုပ်သည် အရိုး၊ အရေတို့ဖြင့် ဖွဲ့ ရှည် ဖုံးလွှမ်းထား၏ ဤရုပ်သည် အဝတိနှင့် တကွ ဖြစ်မှသာလျှင် တင့်တယ်ပေ၏။

ခြေသည်းနီဆိုးထားသော ခြေထောက်များနှင့် နံ့သာမှုန့် လိမ်းကျံထားသော မျက်နှာတို့သည် လူမိုက်ကို တွေဝေစေရန် စွမ်းနိုင်၍ နိဗ္ဗာန် ကမ်း တစ်ဖက်ကို ရှာမှီးသူအား တွေဝေစေရန် မစွမ်းနိုင် သည်သာတည်း။

ရှစ်ထုံးရှစ်စု ဆင်ယင်ထုံးခွဲ့ ထားသော ဆံပင် တို့နှင့် မျက်ကွင်းဆေး လိမ်းကျံထားသော မျက်စိ တို့သည် လူမိုက်အား တွေဝေစေရန် စွမ်းနိုင်၍ နိဗ္ဗာန်ကမ်းတစ်ဖက်ကို ရှာမိုးသူအား တွေဝေ စေရန် မစွမ်းနိုင်သည်သာတည်း။

မျက်စဉ်းကျည်အဆင်း (ညိုမဲသော အဆင်း) ရှိသော၊ဆန်းကြယ်သော၊တန်ဆာဆင်ထားသော အပုပ်ကောင်သည် လူမိုက်အား တွေဝေစေရန် စွမ်းနိုင်၍ နိုင္ငာန်ကမ်းတစ်ဗက်ကို ရှာမိုးသူအား တွေဝေစေရန် မစွမ်းနိုင်သည်သာတည်း။

သားမှဆိုးသည် ဝိုက်ကို ထောင်ထား၏ သား သမင်သည် ဝိုက်ကို မထိပါးစေဘဲ အစာကို စား လျက် သားမှဆိုး မြည်တမ်းစဉ် ထွက်ပြေးလေ သတည်း"

ဟု ရွတ်ဆို၏။

ထိုအခါအရှင်ရဋပါလသည် ရပ်လျက်ပင် ဤဂါထာတို့ကို ရွတ်ဆိုလျက် ကောရဗျမင်း၏ မိဂစီရဉယျာဉ်သို့ ကြွရောက် ၍ သစ်ပင်တစ်ပင်၏ အောက်၌ နေ့သန့်စင်နေ (အနားယူ နေ)၏။

၉.၂.၂၅၉။ ထိုအခါ ကောရဗျမင်းသည် မိဂဝဥယျာဉ် မျူးကို "အချင်း မိဂဝ--- မိဂစီရာယျာဉ်မြေကို ပြင်ဆင်လော့၊ ရှမျှော်စင်းကို ကြည့်ရှုရန် သွားကြမည်"ဟု မိန့်၏ "အရှင် မင်းမြတ်---ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍ မိဂဝဥယျာဉ်မှူးသည် ပြန်လျှောက်ကြား၍ မိဂစီရဉယျာဉ်ကို ပြင်ဆင်သည် ရှိသော် သစ်ပင်တစ်ပင်၏ အောက်၌ နေ့သန့်စင်နေသော အရှင် ရဋ္ဌပါလကို တွေ့မြင်၏။ ထိုအခါ မိဂဝဥယျာဉ်မှူးသည် ကောရဗျမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် "အရှင်မင်းမြတ်---အရှင်မင်းမြတ်၏ မိဂစီရဉယျာဉ်ကို ပြင်ဆင်ပြီးပါပြီ၊ ဥယျာဉ် ထဲ၌ ထုလ္လကောဋိကၡာမှ မြတ်သော အမျိုးသား ဖြစ်သော ရဋပါလအမျိုးကောင်းသားလည်း ရှိပါ၏၊ အရှင်မင်းမြတ် မပြတ် ပြောဆိုတမ်းတနေသော ရဋပါလအမျိုးကောင်းသား သည် သစ်ပင်တစ်ပင်၏ အောက်၌ နေ့သန့်စင်နေပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ "အချင်းမိဂဝ---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ယခု ဥယျာဉ် မြေကို မကြည့်ရှုလိုတော့ပြီ၊ ထိုအရှင်ရဋ္ဌပါလထံသို့သာ လျှင် ငါတို့ ချဉ်းကပ်ကြမည်"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ ကောရဗျမင်းသည် "စီရင်သင့်သော ခဲဖွယ် ဘောစဉ် အားလုံးကို စီရင်ကြ"ဟု မိန့်ဆို၍ အကောင်း တကာ့အကောင်းဆုံး ယာဉ်တို့ကို တာစေ၍ အကောင်းတကာ့ အမှာ ကြီးကျယ်သော မင်းကျက်သရေဖြင့် ထုလ္လကောဋိက ရွာမှ ကြီးကျယ်သော မင်းကျက်သရေဖြင့် အရှင်ရင္မပါလကို ဖူးမြော်ရနဲ ထွက်သွားလေ၏၊ ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ရသော အရပ်တိုင်အောင် ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ယာဉ်မှ သက်ဆင်း ပြီးလျှင် ခြေလျင်သာလျှင် ကျော်စောထင်ရှားသော ပရိသတ် ဖြင့် အရှင်ရင္မပါလထံသို့ ချဉ်းကဝ်၏၊ အရှင်ရင္မပါလထံသို့ ရောက်သောအခါ သင့်လျော်ရာ၌ ရပ်လျက် အရှင်ရင္မပါလ အား- "အရှင်ဘုရား---အရှင်ဘုရားသည် ဤဆင်ကုန်းနီး၌ ထိုင်ပါ"ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---တော်ပြီ၊ အသင်မင်းကြီး ထိုင်လော့၊ ဦးဇင်းသည် မိမိနေရာ၌ ထိုင်နေ၏"ဟု ဆို၏ ကောရဗျဖင်းသည် စင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးလျှင် အရင်ရင့်ပါလအား ဤသို့ လျှောက်၏-

၉.၂.၂၆၀။ "အရှင်ဘုရား---ပျက်စီးခြင်းတို့သည် ဤ လေးပါးတို့ ဖြစ်ပါ၏၊ ယင်းပျက်စီးခြင်းတို့တို့နှင့် တွေ့ကြျ ရသော သူအချို့သာ ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်၍ ဖန်ရည် ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ပြီးလျှင် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင် ရောက်ကြပါ၏။ ပျက်စီးခြင်းလေးပါးကား-အိုမှ-ဟူသော ပျက်စီးခြင်း၊ နာမှ-ဟူသော ပျက်စီးခြင်း၊ စည်းစိမ်ပျက်စီး ခြင်းနှင့် ဆွေမျိုးပျက်စီးခြင်းတို့ ဖြစ်ပါသည်။ အရှင်ဘုရား မူကား ယခုအခါ ငယ်ရွယ်ပါ၏၊ ပျိုမျစ်ပါ၏၊ လူငယ်သာ ဖြစ်ပါ၏၊ မည်းနက်သော ဆံ ရှိပါ၏၊ ကောင်းမြတ်သော ပထမအရွယ်နှင့် ပြည့်စုံပါ၏။ အရှင်ဘုရားမှာ အိုမှု-ဟူသော ပျက်စီးခြင်း မရှိပါ၊ (၁)

အရှင်ဘုရား--- အရှင်ဘုရားကား ယခုအခါ အနာလည်း မရှိ၊ ဆင်းရဲလည်း မရှိ၊ ကျန်းကျန်းမာမာ ဖြစ်ပါ၏၊ အရှင် ဘုရားမှာ နာမူ-ဟူသော ပျက်စီးခြင်းလည်း မရှိပါ။ (၂)

အရှင်ဘုရား---အရှင်ဘုရားကား ဤထုလ္လကောဋ္ဌိကရွာ မှ ဖြတ်သော အမျိုးကောင်းသား ဖြစ်ပါ၏၊ အရှင်ဘုရားမှာ စည်းစိမ်ပျက်စီးမှုလည်း မရှိပါ။ (၃)

အရှင်ဘုရား--- အရှင်ဘုရားမှာ ဤထုလ္လကောဋိက ရွာ၌ပင်လျှင် များစွာသော အဆွေခင်ပွန်း ဆွေမျိုးသားချင်း တို့ ရှိပါကုန်၏၊ အရှင်ဘုရားမှာ ဆွေမျိုးပျက်စီးခြင်းလည်း မရှိပါ။ (၄)

အရှင်ဘုရား--- အရှင်ဘုရားသည် ထိုလေးပါးသော ပျက်စီးခြင်းတို့နှင့် မကြုံတွေ, ရပါ။ အရှင်ဘုရားသည် အဘယ်အကျိုးထူးကို သိ၍ မြင်၍ ကြား၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပါသနည်း"

၉.၂.၂၆၁။ "မင်းကြီး---သိတော်မူ၊ ဖြင်တော်မူ၍ ပူဇတ် အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် လေးဝါးသော တရားအကျဉ်းတို့ကို ညှန်ပြတော်မူ၏။ ဦးဇင်းသည် ထိုတရားကို သိ၍ ဖြင်၍ ကြား၍ ရဟန်းတောင် သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့၏။ အဘယ်လေးပါးတို့နည်း ဟူမူ-မင်းကြီး ----(က) လူအပေါင်းသည် ဆိုခြင်း သေခြင်းသို့ ရောက်ရ၏။ အမြဲ မတည်။ (ခ) လူအပေါင်းသည် စိုကိုးရာ မရှိ၊ အားထား ရာမရှိ။ (ဂ) လူအပေါင်းသည် ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ မရှိ၊ အလုံး စုံသောဥစွာကို စုန်လွှတ်၍ သွားရ၏။ (ဃ) လူအပေါင်းသည် အလို မပြည်၊ ယုတ်လျော့လျက်သာ ရှိ၏၊ ရောင့်ရဲမူမရှိ၊ တကာ၏ ကျွန် ဖြစ်၏။ မင်းကြီး--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤလေးပါသော တရားအကျဉ်းတို့ကို ညှန်ပြတော်မူ၏။ ဦးဇင်းသည် ထိုတရားလေးပါးကို ကြားနာရကာ သိရှိ ခံစား ရ၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏"

၉.၂.၂၆၂။ `လူအပေါင်းသည် အိုခြင်း သေခြင်းသို့ ရောက်ရ၏၊ အမြိ မတည်'ဟု အရှင်ဘုရား ပြောဆိုပါ၏၊ အရှင်ဘုရား ပြောဆိုသော ဤကေား၏ သဘော အဓိပ္ပာယ်

Con

ကို အဘယ်သို့ မှတ်ရပါမည်နည်း"

"မင်းကြီး--- မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ အသက်နှစ်ဆယ် အရွယ်၊ နှစ်ဆယိုငါးနှစ်အရွယ်ခန့်က သင်မင်းကြီးသည် ဆင်စီးအတတ်၊ မြင်းစီးအတတ်၊ ရထားစီးအတတ်၊ လေး အတတ်၊ ဓားလုံအတတ်တို့ကို တတ်မြောက်ပြီး ဖြစ်၍ ပေါင်ခွန်အား၊ လက်ရုံးအားတို့ ပြည့်စုံလျက် စစ်မြေပြင်၌ ကျင်လည်နိုင်သော အတ္တဘောစွမ်းအားလည်း ရှိခဲ့ဖူးသည် မဟုတ်ပါလော"

"မှန်ပါ ရှိခဲ့ဖူးပါဏ်။ အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် တစ်ခါတစ်ရံ တန်ခိုးရှိသူကဲ့သို့ပင် ထင်မှတ်ရပါဏ်၊ မိမိအား နှင့် တူမျှသော အားရှိသူကို မမြင်ခဲ့ပါ"

"မင်းကြီး---မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ မင်းကြီးမှာ ယခု အခါ ရှေးကကဲ့သို့ ပေါင်စွန့်အား၊ လက်ရုံးစွန့်အားတို့နှင့် စစ်မြေပြင်၌ ကျင်လည်နိုင်သော အတ္တဘောစွမ်းအားတို့ ရှိသေး၏လော"

"အရှင်ဘုရား--- မရှိတော့ပါ၊ ယခုအခါ အိုမင်းကြီးမြင့် အရွယ်ရင့်ကာ ဆင့်ဆင့်လွန်ခြောက် နောက်ဆုံးအရွယ် သို့ပင် ရောက်ခဲ့ပါပြီ၊ တပည့်တော်သည် အသက်ရှစ်ဆယ် ရှိနေပါပြီ၊ အရှင်ဘုရား---တစ်ရံတစ်ခါ တပည့်တော်သည် ဤအရဝ်၌ ခြေချအံ့-ဟု နှလုံးသွင်းလျတ် အခြားအရပ်၌ ခြေချစ်ပါ၏"

"မင်းကြီး--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသည်ကို ရည်ရွယ်၍ `လူအပေါင်းသည် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသို့ ရောက်ရ၏၊ အမြိ မတည်'ဟု ဟောတော်မူ၏၊ ထိုတရားကို ကြားနာရကာ သိရှိ ခံစားရ၍ ဦးဇင်းသည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏"

"အရင်ဘုရား---အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရင်ဘုရား---ထူးဆန်း ပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် 'လူအပေါင်းသည် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသို့ ရောက်ရ၏၊ အမြီ မတည်'ဟူ၍ ဟောထားသော ဤစကားသည် အလွန်မှန်လှပါပေ၏။ အရှင်ဘုရား---လူအပေါင်းသည် အိုခြင်း၊ သေခြင်းသို့ ရောက်ရပါ၏၊ အမြီ မတည်ပါ" (၁)

"အရှင်ဘုရား---ဤမင်းမျိုးမှာ ဆင်တပ်၊ မြင်းတပ်၊ ရထားတပ်၊ ခြေလျင်တပ်တို့ ရှိကြပါ၏၊ ထိုတပ်တို့သည် တပည့်တော်တို့မှာ ဘေးရန်ရှိသောအခါ ဆီးတားရန် ဖြစ်ပါ ကုန်လိမ့်စည်း အရှင်ဘုရားသည် လူအပေါင်းသည် နိဂုံးရာ မရှိ၊ စိုနိုရာ မရှိ'ဟူ၍ ပြောဆိုပါ၏ အရှင်ဘုရား ပြောဆိုသော ဤစကား၏ သဘောအဓိပ္ပာယ်ကို အဘယ်သို့ မှတ်ရပါ မည်နည်း" "မင်းကြီး--- မင်းကြီးတစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ မင်းကြီးမှာ သက် သာရာ မရလောက်အောင် နာကျင်သော အနာတစ်စုံတစ်ခု ဖြစ်စူးပါသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ဖြစ်ဖူးပါ၏။ အရှင်ဘုရား---တစ်ရံတစ်ခါ တပည့်တော်ကို 'ကောရဗျမင်းသည် ယခု နတ်ရွာစံတော့ မည်၊ ကောရဗျမင်းသည် ယခု နတ်ရွာစံတော့မည်'ဟု မိတ်ဆွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် ခြံရံ ဝိုင်းအုံ၍ တည်နေကြပါ၏"

"မင်းကြီး--- မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ မင်းကြီးသည် ထိုမိတ်ဆွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့တို 'လာကြလော့၊ ဝါ၏ မိတ်ဆွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ဆွေမျိုး သားချင်း ဖြစ်ကုန်သော အမောင်တို့---ဝါ စံစားရသည့် ဝေဒနာ ပေါ့ပါးသက်သာအောင် ထင်ရှားရှိကုန်သည့် အားလုံးသော သင်တို့သည်ပင် ဤင်း၏ ဝေဒနာကို ခွဲယူ၍ စံကြပါဟု ဆို၍ ရနိုင်ပါမည်လော၊ သို့မဟုတ် မင်းကြီးသည် သာလျှင် ထိုဝေဒနာကို စံစားရမည်လော"

"အရှင်ဘုရား---ထိုသို့ ဆို၍ မရနိုင်ပါ၊ စင်စစ်အားဖြင့် တပည့်တော်သည်သာလျှင် ထိုဝေဒနာကို ခံစားရပါမည်"

"မင်းကြီး---မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသည်ကို ရည်ရွယ်၍ 'လူအပေါင်းသည် နိုကိုးရာ မရှိ၊ အားထားရာ မရှိ ဟု ဟော ကြားတော်မူ၏။ ထိုတရားကို ကြားနာရကာ သိရှိ ခံစားရ၍ ဦးဇင်းသည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏"

"အရှင်ဘုရား---အံ့ဖွယ်ရိုပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား---ထုးဆန်း ပါပေစွ၊ 'လူအပေါင်းသည် ခိုကိုးရာမရှိ၊ အားထားရာ မရှိ' ဟူ၍မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသော ဤစကားသည် အလွန် မှန်လှပါပေ၏။ အရှင်ဘုရား---လူအပေါင်းသည် ခိုကိုးရာ မရှိသည် မှန်ပါ၏။ အားထားရာ မရှိသည် မှန်ပါ၏။ (၂)

အရှင်ဘုရား---ဤမင်းမျိုးမှာ မြေ၌ မြှုပ်ထားသည်လည်း ဖြစ်သော၊ ဟင်းလင်းပြင်၌ ထားသည်လည်းဖြစ်သော၊ များစွာသော ရွှေငွေသည် ရှိပါ၏။ 'ဤလူအပေါင်းသည် ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ--ဟူ၍ မရှိ၊ အလုံးစုံသော ဥစွာကို စွန့်ပစ်ခဲ့၍ သွားရ၏'ဟူ၍ အရှင်ဘုရား ပြောဆို၏။ အရှင်ဘုရား ပြော ဆိုသော ဤကေား၏ သဘောအဓိပ္ပာယ်ကို အဘယ်သို့ မှတ်ရပါမည်နည်း"

"မင်းကြီး--- မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ မင်းကြီးသည် ယခုဘဝ၌ ငါးပါးသော ကာမဂုက်တို့ကို အပြည့်အဝ ခံစား သကဲ့သို့ 'တမလွန်လောက၌လည်း ထို့အတူ ငါသည် ဤသည့် ငါးပါးသော ကာမဂုက်တို့ကို အပြည့်အဝ ခံစားအှုံ' ဟု ရည်ရွယ်၍ ရနိုင်ပါမည်လော၊ ထိုသို့မဟုတ် တစ်ပါးသော သူတို့သည် ဤစည်းစိမ်ကို သုံးဆောင်၍ သင်မင်းကြီးမှာမူ ကံအားလျော်စွာ သွားရပါမည်လော"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်သည် ထိုသို့ ရည်ရွယ်၍ မရနိုင်ပါ၊ စင်စစ်အားဖြင့် တစ်ပါးသော သူတို့သည် ဤ စည်းစိမ်ကို သုံးဆောင်ကြ၍ တပည့်တော်မှာမူ ကံအား လျော်စွာသာ သွားရပါမည် ဘုရား"

"မင်းကြီး---မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသည်ကို ရည်ရွယ်၍ 'လူအပေါင်းသည် ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ-ဟူ၍ မရှိ၊ အလုံးစုံသော ဥစွာတို့ကို စွန့်ပစ်ခဲ့၍ တမလွန်လောကသို့ သွားရ၏'ဟု ဟောတော်မူ၏၊ ထိုတရားကို ကြားနာရကာ သိရှိ ခံစားရ၍ ဦးဇင်းသည် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏"

"အရှင်ဘုရား---အုံစွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား---ထူးဆန်း ပါပေစွ၊ 'လူအပေါင်းသည် ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ--ဟူ၍ မရှိ၊ အလုံး စုံသော ဥစွာကို စွန့်ပစ်စွဲ၍ တမလွန်လောကသို့ သွားရ၏'ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသော ဤစကားသည် အလွန် မှန်လှပါပေ၏၊ အရှင်ဘုရား----လူအပေါင်းသည် ကိုယ်ပိုင် ဥစွာ--ဟူ၍ မရှိသည် မှန်လှပါ၏၊ အလုံးစုံသော ဥစ္စာကို စွန့်ပစ်၍ တမလွန်လောကသို့ သွားရသည် မှန်လှပါ၏။"(၃)

"အရှင်ဘုရား---`လူအပေါင်းသည် အလိုမပြည့်၊ ယုတ် လျော့လျက်သာ ရှိ၏၊ ရောင့်ရဲဖူ မရှိ၊ တကှာ၏ ကျွန်တည်း' ဟူ၍ အရှင်ဘုရား ပြောဆိုပါ၏၊ အရှင်ဘုရား ပြောဆိုသော ဤစကား၏ သဘောအဓိပ္ပါယ်ကို အဘယ်သို့ မှတ်ရပါ မည်နည်း"

"မင်းကြီး---မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ မင်းကြီးသည် စည်ပင်ဝပြောသော ကုရုတိုင်းကို စိုးအုပ်၍ နေသည် မဟုတ် လော"

"အရှင်ဘုရား --- မုန်ပါ စိုးအုပ်၍ နေပါ၏"

"မင်းကြီး--- မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ ဤကုရုတိုင်း၌ ယုံကြည်ထိုက်သော၊ နိုင်လုံသည့်စကား ရှိသော လူတစ် ယောက်သည် အရှေ့အရပ်မှ လာရောက်ပြီးလျှင် သင် မင်းကြီးကို ချဉ်းကပ်၍ 'မင်းကြီး---သံတော်ဦးတင်ပါ၏၊ ကျွန်ုပ်သည် အရှေ့အရပ်မှ လာခဲ့ပါ၏၊ ထိုအရှေ့အရပ်၌ ပြည့်လည်း ပြည့်စုံ၍ စည်ပင်ဝပြောကာ လူဦးရေများ၍ လူချိုးစုံပြွမ်းသော နယ်ပယ်ကြီးကို မြင်ခဲ့ပါ၏၊ ထိုနယ်ပယ်၌ ဆင်အပေါင်း၊ မြင်းအပေါင်း၊ ရထားအပေါင်း၊ ခြေသည်သူရဲ အပေါင်းတို့သည် များပါကုန်၏၊ ထိုနယ်ပယ်၌ ဥစ္စာ၊ စပါး လည်း ပေါများပါ၏၊ ထိုနယ်ပယ်၌ ရွှေ၊ ငွေ အမျိုးမျိုးလည်း ပေါများပါ၏၊ ထိုနယ်ပယ်၌ သိမ်းယူသင့်သော မိန်းမလည်း ပေါများပါ၏၊ မင်းကြီး---ထိုနယ်ပင်ကို စစ်သည်ဗိုလ်ပါ ရဲမက် အနည်းငယ်မှုဖြင့် အောင်မြင်နိုင်သည်သာ ဖြစ်ပါ၏' ဟု လျှောက်တင်ငြားအံ့၊ ထိုနယ်ပယ်ကို မင်းကြီးသည် အဘယ်သို့ ပြုမည်နည်း"

"အရှင်ဘုရား---ထိုနယ်ပယ်ကိုလည်း တပည့်တော် သိမ်းပိုက်အုပ်စိုးပါမည်"

"မင်းကြီး---မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားပါ၊ ဤကုရုတိုင်းသို့ အနောက်အရဝ်မှ၊ မြောက်အရဝ်မှ၊ တောင်အရပ်မှ၊ သမုဒ္ဒရာ တစ်ဇက်ကမ်းမှ ပပုံကြည်ထိုက်သော၊ ခိုင်လုံသည့် စကား ရှိသော ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် လာပြီးလျှင် သင် မင်းကြီးကို ချဉ်းကပ်၍ ထိုအရေ့အရဝ်မှ လာသော လူ ကဲ့သို့ပင် လျှောက်တင်ပြားအုံ၊ ထိုနယ်ပယ်တို့ကိုကော သင်မင်းကြီး အဘယ်သို့ ပြုမည်နည်း"

"အရှင်ဘုရား---ထိုနယ်ပယ်တို့ကိုလည်း တပည့်တော် သိမ်းပိုက်အုပ်စိုးပါမည်"

"မင်းကြီး--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသည်ကို ရည်ရွယ် ၍ 'လူအပေါင်းသည် အလိုမပြည့်၊ ယုတ်လျက်သာ ရှိချေ၏ ရောင့်ရဲမှု မရှိ၊ တကှာ၏ ကျွန်တည်း'ဟု ဟောတော်မူ၏။ ထိုတရားကို ကြားနာရကာ သိရှိခံစားရ၍ ဦးဇင်းသည် ရဟန်းတောင်သို့ ဝင်ရောက်ခဲ့ပါ၏"

"အရှင်ဘုရား--- အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရှင်ဘုရား---ထူးဆန်းပါပေစွ၊ 'လူအပေါင်းသည် အလိုပြေည့်၊ ယုတ် လျက်သာ ရှိ၏၊ မရောင့်ရနိုင်၊ တကှာ၏ ကျွန်ကည်း'ဟု မြတ်စွာဘုရားဟောထားသော ဤစကားသည် အလှန်လျှင် မှန်လုပါပေ၏။ အရှင်ဘုရား---လူအပေါင်းသည် အလို မပြည့်ပါ၊ ယုတ်လျော့လျက်သာ ရှိပါ၏၊ မရောင့်ရံပါ၊ တကှာ ၏ ကျွန်သာ ဖြစ်ပါ၏" (၄)

အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် ဤတရားစကားကို ဟောကြား၏၊ ကောရဗျမင်းသည် အရှင်ရဋ္ဌပါလ၏ တရားစကားကို နှစ်သက် သဘောကျ၍ ဝမ်းမြောက်စွာ စံယူစဲုလေသည်။

# 7

## စဃဒေဝသုတိ

၉.၂.၆၃။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် မိထိလာပြည် မယဒေဝမင်း၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် တစ်ခုသော အရပ်၌ ပြုံးတော် မူ၏။ ထိုသို့ ပြုံးတော်မူသောအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် လက်ဝဲတစ်ဘက် ပစုံးထက်၌ သက်န်းကို စံပယ်တင်၍ မြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ်ရှိကာ "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ပြုံးတော်မူခြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ် ပါနည်း"ဟု လျှောက်၏

"အာနန္ကာ---ဤခ်ီထိလာပြည်၌ မယဒေဝမည်သော မင်း
သည် ရှိခဲ့ဖူး၏ ထိုမင်းသည် တရားစောင့်၏ တရားသဖြင့်
မင်းပြု၏ တရား၌ တည်၏ ပြတ်သော မင်း ဖြစ်၏၊ နိုငုံး၊
ဇနပုဒ်၊ ပုဏ္ထားနှင့်အမျိုးသားတို့အပေါ်၌ တရားကို ပြုကျင့်၏
တစ်ဆယ့်လေးရက်မြောက်နေ့၊ တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက် နေ့၊ လဆန်း၊ လဆုတ်ပက္ခ၏ ရှစ်ရက်မြောက်နေတို့၌ ဥပုသိ
ကိုလည်း ကျင့်သုံး၏၊ အာနန္တာ--- ထိုအခါ မယဒေဒ
မင်းသည် နှစ်ထောင်ပေါင်းများစွာ လွန်သောအခါ၌ ဆတ္တာ
သည်ကို ခေါ်၍ "အချင်းဆတ္တာသည်---ဝါ၏ ဦးခေါင်း၌ ဆံပင်ဖြူပေါက်သည်တို့ကို ဖြင်သောအခါ ငါ့အား ပြောကြား လော့"ဟု မှာထားပြောဆို၏၊ "အရှင်မင်းကြီး---ကောင်းပါ ပြီ"ဟူ၍ ဆတ္တာသည်သည် မယဒေဝမင်းကြီးအား ပြန်ကြား ၏။ အာနန္ဒာ---ဆတ္တာသည်သည် နှစ် ထောင်ပေါင်းများစွာ လွန်သော အခါ မယဒေဝမင်းကြီး၏ ဦးခေါင်း၌ ဆံပင်ဖြူ ပေါက်သည်တို့ကို မြင်၍ "အရှင်မင်းကြီးမှာ သေမင်း တမန်တို့သည် ထင်ရှား ဖြစ်ပါကုန်ပြီ ဦးခေါင်း၌ ဆံပင်ဖြူ ပေါက်ခြင်းတို့ ထင်ရှားပါကုန်ပြီ"ဟု လျှောက်၏။ "အချင်း ဆတ္တာသည်--- သို့ဖြစ်မှ ထိုဆံပင်ဖြူတို့ကို မွေးညှင်ဖြင့် ကောင်းစွာ နုတ်ယူ၍ ဝါ၏လက်စုပ်ထဲ ထည့်လော့"ဟု ဆို၏။ အာနန္ဒာ---ဆတ္တာသည်သည် "အရှင်မင်းကြီး---ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍ မယဒေဝမင်းကြီးစကားကို နာစ်၍ ထို ဆံပင်ဖြူတို့ကို မွေးညှင်ဖြင့် ကောင်းစွာ နတ်၍ မယဒေဝ မင်းကြီး၏ လက်စုပ်ထဲ ထည့်လေ၏။

၉.၂.၂၆၄။ အာနန္မာ---ထိုအခါ မဃဒေဝမင်းကြီးသည် ဆတ္တာသည်အား ရွာဆု ပေးပြီးလျှင် သားတော်ကြီး အိမ်ရှေ့ မင်းသားကို ခေါ် စေ၍ "သားတော်မောင်--- ငွါမှာ သေမင်း တမန်တို့ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာကုန်ပြီ၊ ဦးခေါင်း၌ ဆံပင်ဖြူ ပေါက်ခြင်းတို့ ထင်ရှားကုန်၏။ ငါသည် လူတာမဂုက်တို့ကို ခံစားပြီးမြီ၊ နတ်ကာမဂုက်တို့ကို ရှာမိုးရန် အချိန်တန်ခဲ့ပြီ၊ သားတော်မောင်--- လာ၊ ဤတိုင်းနိုင်ငံကို စိုးအုပ်လော့၊ ငါသည်ကား ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ရိတ်ပယ်၍ မန်ရည်ဆိုသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံ၍ ရဟုန်းဘောင်သို့ ဝင်တော့အံ့၊ သားတော်မောင်--- သင်သည်လည်း ဦးခေါင်း၌ ဆံပင်ဖြူတို့ ပေါက်လာသည်ကို ဖြင်သော အခါ ဆတ္တာသည်အား ရွာဆု ပေးပြီးလျှင် သားတော်ကြီး အိမ်ရှေ့မင်းသားအား မင်းကျင့် တရားကို ကောင်းစွာ သင်ပြခဲ့၍ ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်ကို ရိတ်ပယ် ကာ ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်လျက် ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ပါလေ၊ ဝါထားခဲ့သော ကောင်းမြတ်သည့် ဤ ကျင့်ဝတ်အတိုင်း ဆက်လက်ကျင့်ပါလေ၊ သင်သည် မျိုးဇာတ်ဖြတ်သူ မြေစီစေလင့်။ သားတော်တော်ကဲ့ အွေနွယ် အဆက်အားဖြင့် ယောက်ျားကောင်း ဖြစ်ပါလျက် ဤသို့ သဘောရှိသော ကောင်းမြတ်သည့် ကျင့်ဝတ်တရား မြတ်သွဲ သည် ထိုသူတို့တွင် မျိုးဇာတ်ဖြတ်သူ ဖြစ်၏။ သားတော် မောင်----ဝါထားခဲ့သော ကောင်းမြတ်သည့် ဤကျင့်ဝတ် အတုင်း ဆက်လက် ကျင့်ပါလေ၊ သင်သည် မျိုးဇာတ်ဖြတ်သည့် ဤကျင့်ဝတ် အတိုင်း ဆက်လက် ကျင့်ပါလေ၊ သင်သည် မျိုးဇာတ်ဖြတ်သည့် တျှတျင့်ဝတ်သူ မြေစီစေလင့် "ဟု မှာထား၏။

အနန္မာ--- ထိုအခါ မယဒေဝမင်းကြီးသည် ဆတ္တာသည် အား ရွာဆု ပေးပြီးလျှင် သားတော်ကြီးအိပ်ရေ့ မင်းသားအား မင်းကျင့်တရားကို ကောင်းစွာ သင်ပြခဲ့၍ ဤမယဒေဝ သရက်ဥယျာ၌၌ပင် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ရိတ်ပယ်ကာ ဖန်ရည် ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံလျက် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်၏ ထိုမယဒေဝမင်းကြီးသည် အရပ်ဆယ်မျက်နှာသို့ အကန့် အသတ်မရှိသော တွေတွာ်စိတ်ကို မြန့်ကြက်၍ နေ၏။ အကန့် အသတ် မရှိသော ကရုကာစိတ်ကို၊ မုဒိတာစိတ်ကို၊ ဥပေကွာစိတ်ကို မြန့်ကြက်၍ နေ၏။

အာနနွာ---မယဒေဝမင်းကြီးသည် အနှစ်ရှစ်သောင်း လေးထောင်တို့ကာလပတ်လုံး သူငယ်၏ ကစားခြင်းကို ကစား၏ အနှစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ ကာလပတ်လုံး အိမ်ရှေ့မင်း ပြု၏ အနှစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ ကာလ ပတ်လုံး မင်းပြု၏ အနှစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ ကာလ ပတ်လုံး ဤမယဒေဝသရက်ဉယျာဉ်၌ပင် ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်လျက် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံး၏။ ထိုမယဒေဝမင်းကြီးသည် မြတ္စပီဟာရတရား လေးပါးတို့ကို ပွားများလျက် ခန္ဓာတိုယ်ပျက်စီး၍ စုတေသည်မှ နောက်၌ မြတ္တာပြည်သို့ လား၏။

၉.၂.၂၆၅။ အာနန္မာ---မယဒေဝမင်းကြီး၏ သား၊ မြေး အဆက်ဆက်ဖြစ်ကုန်သော ရှစ်သောင်းလေးထောင်သော မင်းတို့သည် ဤမယဒေသရက်ဥယျာဉ်၌ပင် ဆံ၊ မုတ်ဆိတ် ကို ရိတ်ပယ်၍ ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံကြ လျက်ရဟန်းဘောင်သို့ဝင်ရောက်ကြကုန်၏ ထိုရှစ်သောင်း လေးထောင်သော မင်းတို့သည် မေတ္တာ၊ ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥဟေကွာစိတ်ကို အရပ်ဆယ်မျက်နာသို့ အကန့်အသတ်မရှိ မြန့်ကြက်၍ နေကုန်၏။

အနစ် ရှစ်သောင်းလေးထောင်စီတို့ ကာလပတ်လုံး သူငယ်တို့၏ ကစားခြင်းကို ကစားကြကုန်၏၊ အနစ် ရှစ် သောင်းလေးထောင်စီတို့ ကာလပတ်လုံး အိမ်ရေ့ မင်း ပြကြ ကုန်၏ အနစ် ရှစ်သောင်းလေးထောင်စီတို့ ကာလပတ်လုံး မင်းပြုကြကုန်၏ အနှစ်ရှစ်သောင်းလေးထောင်စီတို့ ကာလ ပတ်လုံး ဤမယဒေဝသရက်ဥယျာဉ်၌ပင် ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ကြကုန်ပြီးလျှင် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြ ကုန်၏၊ ထိုရှစ်သောင်းလေးထောင်သော မင်းတို့သည် ဗြဟ္မဝိဟာရတရား လေးပါးတို့ကို ပွားများကြလျက် ခန္ဓာ ကိုယ် ပျက်စီး၍ စုတေသည်မှ နောက်အခါ၌ ပြဟွာပြည်သို့ လားကြကုန်ပြီ။ နေမိမင်းသည် ထိုမင်းတို့၏ နောက်ဆုံးမင်း ဖြစ်၏၊ နေမိမင်းသည် တရားစောင့်၏၊ တရားသဖြင့် မင်း ပြု၏၊ တရား၌ တည်၏၊ မြတ်သော မင်း ဖြစ်၏၊ ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့အပေါ်၌ ဖြစ်စေ၊ နိဂုံးသူ၊ နိဂုံးသားတို့အပေါ်၌ ဖြစ်စေ၊ ဇနပုဒ်သူ၊ ဇနပုဒ်သားတို့အပေါ် ၌ ဖြစ်စေ တရား သဖြင့် ကျင့်၏၊ လဆန်းပက္ခ၊ လဆုတ်ပက္ခ၏ တစ်ဆယ့် လေးရက်မြောက်နေ့၊ တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက်နေ့၊ ရှစ်ရက် မြောက်နေ့တို့၌ ဥပုသ်ကို ကျင့်သုံး၏။

၉.၂.၂၆၆။ အာနန္မာ---တာဝတိံသာနတ်တို့သည် သုမ္မောသဘင်၌ အညီအညွတ် စည်းဝေးနေကြစဉ် တစ်ခု သော စကားသည် ထင်ရှားဖြစ်၏- 'အချင်းတို့---ဝိဒေဟရာဇ် တိုင်းသူတိုင်းသားတို့သည် ကံကောင်းကြပါပေစွတကား၊ အချင်းတို့---ဝိဒေဟရာဇ်တိုင်းသူတိုင်းသားတို့သည် လူဖြစ် ရကျိုး နှပ်ကြပါပေစွတကား၊ ဝိဒေဟရာဇ် တိုင်းသူတိုင်းသား တို့၏ နေမိမင်းသည် တရားစောင့်၏၊ တရားသဖြင့် မင်းပြု၏၊ တရား၌ တည်၏၊ မြတ်သော မင်း ဖြစ်၏၊ ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုး သားတို့အပေါ် ၌ ဖြစ်စေ၊ နိဂုံးသူ၊ နိဂုံးသားတို့အပေါ် ၌ ဖြစ်စေ၊ ဇနပုဒ်သူ၊ ဇနပုဒ်သားတို့အပေါ်၌ ဖြစ်စေ တရားသဖြင့် ကျင့်၏၊ လဆန်းပက္ခ၊ လဆုတ်ပက္ခ၏ တစ်ဆယ့်လေးရက် မြောက်နေ့၊ တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက်နေ့၊ ရှစ်ရက်မြောက်နေ့ တို့၌ ဥပုသ်ကို ကျင့်သုံး၏'ဟု ဤစကားသည် ဖြစ်၏။ အာနန္မာ---ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် တာဝတိံသာနတ်တို့ကို 'အချင်းနတ်တို့---သင်တို့သည် နေမိမင်းကြီးကို ဖူးမြင်လိုကြသလော'ဟု မေး၏။ 'အရှင် သိကြားမင်း--- ကျွန်ုပ်တို့သည် နေမိမင်းကြီးကို ဖူးမြင်လိုကြ ပါ၏'ဟု လျှောက်ထားကြ၏။ အာနန္ဒာ---ထိုအခါ နေမိ မင်းသည် တစ်ဆယ့်ငါးရက်မြောက်ဖြစ်သော ဥပုသိနေ့ တစ်နေ့၌ ဦးခေါင်းလျှော်ပြီးလျှင် ဥပုသ်ကျင့်သုံးလျက် မြတ်သော ပြာသာဒ် (ဘုံအဆင့်ဆင့် ပါသော အိမ်တော်) ထက်သို့ တက်ရောက်၍ နေ၏။ အာနန္ဒာ---ထိုအခါ နတ်တို့ အရှင်သိကြားမင်းသည် အားရှိသော ယောက်ျားသည်

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

ကွေးသော လက်ကို ဆန့်သကဲ့သို့လည်း ကောင်း၊ ဆန့်သော လက်ကို ကွေးသကဲ့သို့လည်းကောင်း ဤအတူပင်လျှင် တာဝတိံသာနတ်တို့ထံ၌ ကွယ်ခဲ့၍ နေမိမင်း၏ ရှေ့၌ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

အာနနွာ---ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် နေစီမင်းကို 'မင်းမြတ်---သင်မင်းမြတ်သည် ကံကောင်းပါ ပေစွ၊ မင်းမြတ်---သင်မင်းမြတ်သည် လှုံဖြစ်ရကျိုးနပ်ပါပေစွ၊ မင်းမြတ်---တဝေတီသာနတ်တို့သည် သူမွောသဘင်၌ သင်မင်းမြတ်ကို ရီးကျူးလျက် စည်းဝေကြကုန်၏။ မင်းမြတ်----သင်မင်းမြတ်ကို တာဝတီသာနတ်တို့သည် ဖူးမြင်လို ကြကုန်၏။ မင်းမြတ်----သင်မင်းမြတ်တံ ကျွန်ုပ်သည် အာဏနည်မြင်းတစ်ထောင်ကသော ရထားကို ဝေလွှတ်ပါမည်၊ မင်းမြတ်----နတ်ယာဉ်တော်ကို မတုန်မလှုပ် မကြောက်မရွံ့ တက်စီးတော်မူပါ'ဟု ဆို၏။ အာနန္ဒာ---နေမိမင်းသည် ဆိတ်ဆိတ်နေသဖြင့် လက်စံလေ၏။

၉.၂.၂၆၇။ အာနန္ဒာ---ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းသည် နေမိမင်း၏ လက်ခံခြင်းကို သိ၍ နေမိမင်း၏ မျက်မှောက်၌ ကွယ်ခဲ့ကာ တာဝတိံသာနတ်တို့ထံ၌ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ အာနန္ဓာ---ထိုအခါ နတ်တို့အရင် သိကြား မင်းသည် မာတလိနတ်သားကို 'အချင်းမာတလိ---လာ လော့၊ အာဇာနည်မြင်းတစ်ထောင်ကသော ရထားကို ကပြီးလျှင် နေမိမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'မင်းမြတ်---သင် မင်းမြတ်အတွက် အာဇာနည်မြင်းတစ်ထောင်ကသော ဤရထားကို နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် စေလွှတ် လိုက်ပါ၏၊ မင်းမြတ်---နတ်ယာဉ်တော်ကို မကြောက်မရုံ့ တက်စီးပါ'ဟု ဆိုပါလေ'ဟု ပြောဆို စေလွှတ်၏။ အာနန္ဓာ --- မာတလိနတ်သားသည် 'ကောင်းပါပြီ အရှင်သိကြား မင်း'ဟူ၍ နုတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း၏ စကားကို နာခံ၍ အာဏနည်မြင်းတစ်ထောင်ကသော ရထားကို ကလျက် နေမိမင်းကြီးထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် 'မင်းမြတ်---သင် မင်းမြတ်အတွက် အာဇာနည်မြင်း တစ်ထောင်ကသော ဤရထားကို နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် စေလွှတ် လိုက်ပါ၏၊ မင်းမြတ်---နတ်ယာဉ်တော်ကို မကြောက်မရုံ တက်စီးတော်မူပါ၊ မင်းမြတ်---ကျွန်ုပ် သိလိုသည်မှာ မကောင်း မရှိသူတို့ မကောင်းမှုအကျိုးကို စံစားရာ ငရဲသို့ သွားရာ လမ်းခရီး၊ ကောင်းမူရှိသူတို့ ကောင်းမူအကျိုးကို ခံစားရာ နတ်ပြည်သို့ သွားရာ လမ်းစရီး-ဟု လမ်းစရီး နှစ်မျိုးတွင် အဘယ်လမ်းခရီးဖြင့် သင်မင်းကြီးကို ပင့်ဆောင်ရပါမည် နည်း'ဟု ပြောဆို၏။ 'မာတလိနတ်သား--- ငါ့ကို လမ်းခရီး နစ်မျိုးလုံးဖြင့်ပင်လျှင် ပင့်ဆောင်လော့'ဟု ဆို၏။ အာနန္ဒာ ---ထိုအခါ မာတလိနတ်သားသည် နေမိမင်း၏ ဆန္ဒအတိုင်း နေမိမင်းကို သုမ္မောသဘင်သို့ ကောင်းစွာ ပင့်ဆောင် လေသည်။

အာနနွာ---နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်းသည် အဝေးက လာသော နေမိမင်းကို မြင်လျှင် 'မင်းမြတ်--- ကြွလာတော် မူပါ၊ မင်းမြတ်---မင်းမြတ်၏ ကြွလာတော်မူခြင်းသည် ကောင်းသော ကြွလာတော်မူခြင်း ဖြစ်ပါပေ၏၊ မင်းမြတ်---တာဝတိသာနတ်တို့သည် သုမွောသဘင်၌ အညီအညွှတ် စည်းဝေးကုန်လျက် သင်မင်းမြတ်ကို ရီးကျူးလျက် ရှိကြ ပါကုန်၏၊ မင်းမြတ်---တာဝတိသာနတ်တဲ့သည် သင် မင်းမြတ်ကို ဖူးမြင်လိုကြပါကုန်၏၊ မင်းမြတ်ကို စူးမြင်လိုကြပါကုန်၏၊ မင်းမြတ်---နတ်ပြည်၌ နှတ်တို့၏ အာနေဘာ်မြင့် မွေ့လျော်တော်မူပါဟု လျှောက် ထားလေ၏၊ 'အဆွေသိကြားမင်း---တော်လောက်ပြီ၊ ထို မိထိလာပြည်သို့သာလျှင် ကျွန်ပ်ကို ပြန်နိုပ်၊ ကျင့်သုံးမြိ အတိုင်းပင် အကျွန်ပ်သည် ကျင့်သုံးနေပါမည်'ဟု ပြောဆို၏။

၉.၂.၂၆၈။ အာနန္မာ---ထိုအခါ နတ်တို့အရှင် သိကြား မင်းသည် မာတလိနတ်သားကို ခေါ်၍ 'အချင်း မာတလိ---လာလော့၊ အာဇာနည်မြင်းတစ်ထောင် ကသော ရထားကို က၍ နေခံမင်းကို ထိုမိထိလာပြည်သို့ ပြန်လည် ပို့ဆောင် လော့'ဟု ဆို၏။ အာနန္မာ---- မာတလိနတ်သားသည် 'ကောင်းပါပြီ အရှင်'ဟု နတ်တို့အရှင် သိကြားမင်း၏ စကား ကို နာခံ၍ အာဇာနည်မြင်းတစ်ထောင် ကသော ရထားကို က၍ နေခံမင်းကို ထိုမိထိလာပြည်သို့ ပြန်ပို့၏။ အာနန္မာ---နေမိမင်းသည် ထိုမိထိလာပြည်သို့ ပြန်ပို့၏။ အာနန္မာ---နေမိမင်းသည် ထိုမိထိလာပြည်၌ ကျင့်သုံးမြီ အတိုင်းပင် ကျင့်သုံးနေလေ၏။ အာနန္မာ----ထိုအခါ နေမိမင်းသည် လည်းရှေးဘိုး၊ ဘေးမင်းဆက်တို့ နည်းတူ ရဟန်းဘောင်သို့ လည်းရှေးဘိုး၊ ဘေးမင်းဆက်တို့ နည်းတူ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပြီးကျွင် မြတ်သော အာကျင့်ကို ကျင့်၏ ထိုနေမိ မင်းသည် ပြတ္စိတာရတရား လေးပါးတို့ကို ပွားများလျက် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ စုတေသည်မှ နောက်အခါ၌ ပြတ္စာ

အာနန္ဒာ---နေမိမင်းမှာ ကဠာရဇနကမည်သော သား သည် ရှိ၏၊ ထိုသားသည် ရဟန်းဘောင်သို့ မဝင်ရောက် တော့ချေ။ ထိုကဋ္ဌာရဇနကသည် ထိုကောင်းမြတ်သော ကျင့်ဝတ်ကို ဖြတ်လေ၏၊ ထိုကြောင့် ထိုကဠာရဇနကသည် ထိုသူတို့တွင် မျိုးစာတ်ဖြတ်သူ ဖြစ်ခဲ့လေသည်။

၉.၂.၂၆၉။ အာနန္မွာ---သင်သည် "ထိုအခါက ဤ ကောင်းမြတ်သည့် ကျင့်ဝတ်ကို ထားခဲ့သော မယဒေဝမင်း သည် အခြားသူ ဖြစ်လေသလော"ဟု ထင်မှတ်ကောင်း ထင်မှတ်နိုင်၏ အာနန္မာ---ထိုသို့ မထင်မှတ်လင့်။ ထိုအခါ ငါသည်မယဒေဝမင်း ဖြစ်၏ ငါ ထားခဲ့သော ထိုကောင်းမြတ် သည့် ကျင့်ဝတ်တရားအတိုင်း နောင်လာနောက်သား

#### ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

အပေါင်းသည် ဆက်လက်၍ ကျင့်၏၊ အာနန္ဓာ---ထိုကောင်း မြတ်သည့် ကျင့်ဝတ်တရားသည် နိုင္ငာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်၊ ပြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းမျှသာ ဖြစ်၏။ အာနန္ဓာ---ယခုအခါ ငါဘုရား ထားခဲ့သော ဤကောင်းမြတ် သည့် ကျင့်ဝတ်တရားသည်ကား နိုင္ငာန်ရောက်ကြောင်း အစစ် ဖြစ်၏။

(JJ

အာနန္မာ---ထိုကျင့်ဝတ်တရားသည် အဘယ်နည်း-ဟူမူ အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော ဤအရိယ မဂ်တရား ပင်တည်း။

အာနန္ဒာ---ငါသည် သင်တို့အား ဤသို့ ပြောကြား ပေအံ့၊ ငါဘုရား ထားခဲ့သော ဤကောင်းမြတ်သည့် ကျင့်ဝတ် အတိုင်း ဆက်လက်ကျင့်ကြကုန်လော့၊ သင်တို့သည် မျိုးဇာတ်ဖြတ်သူများ မဖြစ်ကြစေကုန်လင့်၊ အာနန္ဓာ---အနွယ်အဆက် ယောက်ျားကောင်း ဖြစ်ပါလျက် ဤသို့ သဘောရှိသော ကောင်းမြတ်သည့် ကျင့်ဝတ်တရားပြတ် သူသည် ထိုသူတို့တွင် မျိုးဇာတ်ဖြတ်သူ ဖြစ်ပေ၏ "ဟု မိန့်တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏။ အရှင် အာနန္ဒာသည်မြတ်စွာဘုရား၏ စကားတော်ကို ဝမ်းမြောက် စွာ သာဓုအနုမောဒနာ ခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

# 9

# ဧရာရောနက္ခရာရသူတို

၉.၂.၂ဂုဂ။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ပဲစင်းငုံ တော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုပဲစင်းငုံတောသည် သားသမင်တို့အား ဘေးမဲ့ပေးရာ ဖြစ်၏၊ ဘဂ္ဂတိုင်း သုသုမာရဂိရမြို့၌ တည်ရှိ၏။ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး တော်မူသောအချိန်ကား ဇောဓိမင်းသား၏ ကောကနဒမည် သော ပြာသာဒ် (ဘုံအဆင့်ဆင့်ပါသော အိမ်)ဆောက်လုပ် ပြီးစ အချိန် ဖြစ်၏။ ထိုကောကနဒမည်သော ပြာသာဒ်၌ မည်သူမျှ မနေဖူးသေးချေ။ ထိုအခါ ဗောဓိမင်းသားသည် သဉ္စိကာပုတ္တလုလင်ကို ဤသို့ ပြောဆို၏- "အချင်း သဉ္စိကာ ပုတ္ထ--- လာလော့၊ သင်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ 'မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် နက်ဖြန် <u>တေဝိမင်းသားအိမ်သို့ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူဆွမ်းဘုဉ်းပေး</u> ကြွတော်မူပါ' ဟူ၍ လျှောက်လေလော့"ဟု ပြောဆို၏။ "အရှင်မင်းသား---ကောင်းပါပြီ"ဟု သဥ္စိကာပုတ္တလုလင် သည် တေဓိမင်းသားစကားကို နာခံပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုသို့ လျှောက်၏။ မြတ်စွာဘုရား သည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော်မှု၏။

ထို့နောက် သဉ္စိကာပုတ္တလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ လက်ခံတော်မူခြင်းကို သိ၍နေရာမှထကာမြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးလျက် အရှိအသေပြုပြီးလျှင် ဗောဓိမင်းသားထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုအကြောင်းကို ပြန်လည် တင်ပြ၏။

၉.၂.၂ဂ၁။ ထိုအခါ ဗောဓိမင်းသားသည် နောက် တစ်နေ့၌ မိမိနန်းတော်၌ မွန်မြတ်သော ခဲစ္စယ်ဘောစဉ်ကို စီရင်၍ ကောကနုဒပြာသာဒ်၌ အောက်ဆုံး လှေကားထစ် တိုင်အောင် အဝတ်ဖြူတို့ကို ခင်းစေပြီးလျှင် သဋ္ဌိကာပုတ္တ လုလင်ကို မြတ်စွာဘုရားအား အပင့်မိုင်းလိုက်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဗောဓိမင်းသား၏ အိမ်သို့ ကြွတော်မူ၏။

ထိုအခါ တေဓိမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားကို စောင့် မျှော်လျက် အပြင်တံခါးမှစ်၌ ရုပ်နေ၏။ တေဓိမင်းသားသည် တြွလာသော မြတ်စွာဘုရားကို ခရီးဦးကြိုထိုကာ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိခိုးလျက် မြတ်စွာဘုရားကို ရှေ့မှကြတော်မူစေ၍ ကောကနုဒပြာသာဒ်သို့ ချဉ်းကပ်၏ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား သည် အောက်ဆုံးလှေကားထစ်နား၌ ရုပ်တော်မူ၏။

ထိုအခါ တေဓိမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား---ဘုန်းကြီးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား သည် အဝတ်ဖြူတို့ကို နင်းတော်မူပါ၊ လာခြင်းကောင်း တော်မူသောမြတ်စွာဘုရားသည်အဝတ်ဖြူတို့ကို နင်းတော် မူပါ၊ ယင်းသို့ နင်းတော်မူခြင်းသည် ဘုရားတပည့်တော် အတွက် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းကျိုး များရန်၊ ချမ်းသာရန် ဖြစ်နိုင်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏၊ ဤသို့ လျှောက်သော် မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေတော် မူ၏၊ ဧတဓိမင်းသားသည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် ထိုသို့ လျှောက်၏။

၉.၂.၂ဂု၂။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်အာနန္ဓာ ကို လှည့်ကြည့်တော်မူ၏။ အရှင်အာနန္ဒာသည် တေစိ မင်းသားကို "မင်းသား---အဝတ်ဖြူတို့ကို ရုပ်သိမ်းပါ၊ မြတ်စွာ ဘုရားသည် အဝတ်ဖြူအခင်းကို နင်းတော်မူမည် မဟုတ်၊ နောင်လာနောက်သား ရဟန်းအများ အတုမလိုက်ရန် မြတ်စွာ ဘုရားသည် အစဉ်စောင့်ရောက်တော်မှု၏"ဟု မိန့်ဆို၏။ ထိုအခါ တေဓိမင်းသားသည် အဝတ်ဖြူတို့ကို ရုပ်သိမ်း စေပြီးလျှင် ကောကနဒပြာသာဒ်ထက်၌ နေရာကို စင်းစေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ ကောကနဒပြာသာဒ်သို့ တက်တော်မူပြီးလျှင် ခင်း ထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မှု၏။ ထိုအခါ ဗောဓိမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားအမှူးရှိသော ရဟန်းသံဃာအား မွန်မြတ် သော ခဲဖွယ်ဘောရဉ်ကို ပြည့်စုံသည့်တိုင်အောင် မိမိ ကိုယ်တိုင် ဆက်ကပ်၏။ မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီး တော်မူသော အခါ ဗောဓိမင်းသားသည် နိမ့်သော တစ် နေရာ၌ ထိုင်၏၊ နိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော ဗောဓိ မင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား---ဘုရား တပည့်တော်မှာ ချမ်းသာနှင့် ရင်းနီးသဖြင့် ချမ်းသာကို မရနိုင်၊ ဆင်းရဲနှင့် ရင်းနီးမှ ချမ်းသာကို ရနိုင်၏-ဟု အကြံ ဖြစ်ပါသည်"ဟူ၍ လျှောက်၏။

၉.၂.၂၇၃။ "မင်းသား---ငါ့မှာလည်း ဘုရားမဖြစ်မီ သစွာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍ မသိသေးမီ ဘုရားအလောင်း မျှသာ ဖြစ်နေစဉ်က ထိုသို့သော အကြံ ဖြစ်ဖူး၏။ မင်းသား ---နောက်အခါ၌ ပျိုမျစ်သည်သာ ဖြစ်၍ ကောင်းစွာ နက်သော ဆံပင်ရှိသော၊ ကောင်းသော အရွယ်ဖြစ်သော ပထမ အရွယ်နှင့် ပြည့်စုံသော ငါသည် မိဘများ မျက်ရည်စက်လက် ငိုးကြွေးကုန်စဉ် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်၍ ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏ ငါသည် ဤသို့ ရဟန်းပြုလျက် အဘယ်အရာသည် အကောင်းဆုံး နည်း-ဟု ရှာဖွေရင်း၊ အဘယ်အရာသည် အတုမရှိ မြတ် သော ငြိမ်းအေးရာ နိဗ္ဗာန်နည်း-ဟု ရှာဖွေရင်း ကာလာမ အနွယ်အာဋ္ဌာရနှင့် ရာမ၏သား ဥဒကတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်မိ၏၊ ထိုအခါ ငါ့အား ကာလာမအနွယ် အာဋ္ဌာရသည် အာကိဥ-ညာယတနဈာန်သမာပတ်ကို ပြောကြား၍ ရာမ၏သား ဥဒကသည် နေဝသညာနာသညာယတနသမာပတ်ကို ပြောကြား၏၊ မင်းသား---ထိုငါသည် ထိုအာဋ္ဌာရနှင့်

ဥဒကတို့၏ တရားကို မပန်ဆင်ဘဲ ထိုတရားကို ငြီးငွေ့၍ ပြန်ထွက်ခဲ့၏။

၉.၂.၂ဂု၄။ မင်းသား---ငါသည် အဘယ်အရာသည် အကောင်းဆုံးနည်း-ဟု ရှာဖွေရင်း၊ အဘယ်အရာသည် အတုမရှိမြတ်သော ငြိမ်းအေးသော နိဗ္ဗာန်နည်း-ဟု ရှာ ဖွေရင်း မဂစတိုင်းတို့၌ အဆင့်ဆင့် ဒေသစာရီ လှည့်လည် သော်ဥရုဝေလတောသေနာနိဂုံးဆီသို့ရောက်၏ ထိုအပြဲ၌ မွေ့လျော်ဖွယ်မြေ၊ ကြည်နူးဖွယ်ကောင်းသော တောအှပ်း စီးဆင်းနေသော မြစ်၊ မွေ့ လျော်ဖွယ်ကောင်းသော သန့်ရှင်း ဘော ဆိပ်ကမ်း၊ အနီးအနားမှ ဆွမ်းခံရွာတို့ကို မြင်တွေ့၏ မင်းသား---ငါသည် 'အချင်းတို--- ဤအရပ်သည် ကမ္မဋ္ဌာန်း အားထုတ်လိုသော အမျိုးသားအတွက် ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ် ခြင်းငှာ သင့်လျော်၏တကား'ဟု စဉ်းစား၏။ မင်းသား----ထိုငါသည် ထိုသို့ စဉ်းစား၍ ထိုအရပ်၌ပင် နေထိုင်ခဲ့ပြီ။

မင်းသား--- ရှေးက မကြားဖူးသော အံ့ဩဖွယ်ရာ **ဥပမာ သုံးမျိုး** ငါဘုရားဉာက်မှာ ပေါ် လာ၏။

[ထိုဥပမာသုံးမျိုးကို ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံး ဘဝ ဖြစ်တော်စဉ်၊ စာပိုဒ် ၅.ဂ၉။ နာ ၄၅ ၌ ပြခဲ့ပြီ]

၉.၂.၂၅၅၊ မင်းသား---ထို့နောက် ဝါသည် **ဒုတ္တရစရိယာ** (ပြင်းထန်သော၊ ကျင့်နိုင်ခဲသော အကျင့်)ကို ကျင့်ရလျှင် ကောင်းမည်-ဟု ကြံ၍ ကျင့်၏။

[ဒုတ္တရစရိယာကို ဘုရားအလောင်းတော်၏ နောက်ဆုံး ဘဝ ဘုရားဖြစ်တော်စဉ်၊ စာဝိုဒ် ၅.၁၃ ။ စာမျက်နှာ ၄၆ ၌ မြခဲ့ပြီ]

"ငါသည် ဤပြင်းထန်သော ပြုနိုင်ခံသော အကျင့်ကို ပြုကျင့်ခြင်းဖြင့် တရားထူးကို မရခဲ့။ သစ္စာလေးပါးကို သိရန် အရြားလမ်းစဉ် ရှိသေးသလော"ဟု စဉ်းစား၏။ မင်းသား--- "ငါသည် ခမည်းတော်သကျမင်း၏ လယ်ထွန်မင်္ဂလာအမှု၌ အေးမြသော သပြေပင်အရိပ်၌ ထိုင်လျက် ပထမဈာန် ဝင်စားခဲ့ဖူးသည်ကို အမှတ်ရ၏။ ထိုပထမဈာန်သည် သစ္စာလေးပါးတို့ကို သိကြောင်းလမ်းစဉ်ဖြစ်တန်ရာ၏"ဟု စဉ်းစား ဖိ၏။ မင်းသား---- "ဤသည်ပင်လျှင် သစ္စာလေးပါးတို့ကို သိကြောင်းလမ်းစဉ်ဖြစ်တန်ရာ၏"ဟု စဉ်းစား ဖိတ်။ မင်းသား---- "ဤသည်ပင်လျှင် သစ္စာလေးပါးတို့ကို သိကြောင်းလမ်းစဉ်တည်း"ဟူသော အသိ ငါ့မှာ ဖြစ်လာ၏။ မင်းသား---- ငါသည် "ပထမဈာန်ချမ်းသာကို ဝါသည် တိမြင် လာ၏။ မင်းသား--- "ထို ပထမဈာန်ချမ်းသာကို ဝါသည် သိမြင် လာ၏။

မင်းသား--- "ဤသို့ အလွန်ပိန်ကြုံသော အဖြစ်သို့

### 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီတာယ်)

ရောက်သော ကိုယ်ဖြင့် ထိုပထမဈာန် ချစ်းသာကို ရရန် မလွယ်၊ ငါသည် ကြမ်းတစ်းသော အစာအာဟာရကို စားရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု ငါ့မှာ အကြံ ဖြစ်၏။ မင်းသား---ငါသည်ကြမ်းတစ်းသော အစာအာဟာရကို စား၏။ မင်းသား ----ထိုအခါ "ရဟန်းဂေါတမသည် သူ့ရသော တရားကို ငါတို့အား ပြောကြားလိမ့်မည်"ဟု မျှော်လင့်ကာ ပစ္စဝစို ရဟန်းတို့သည် ငါ့ကို လုပ်ကျွေးနေကုန်၏။ မင်းသား---ကြမ်းတစ်းသော အစာအာဟာရကို ငါ စားသောအခါ" ရဟန်းဂေါတမသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ်ကို စွန့်သွားပြီး ပစ္စည်း များပြားဖို့ဖက်သို့ လည်သွားပြီ"ဟု ထင်ကာ ငြီးငွေ့ ၍ ထိုပစ္စတို့ရဟန်းတို့သည် ငါ၏ထံမှ ထွက်စွာသွားကုန်၏။

၉.၂.၂၅၆။ မင်းသား---ငါသည် ကြမ်းတမ်းသော အစာ အာဟာရကို စား၍ အားကို ယူကာ အားထုတ်သောအခါ ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္ထဈာန်၊ ပုဇွေ နိဝါသာနဿတိဉာက်၊ ဒိဗ္ဗစကျၘဉာက်နှင့် အာသဝက္မယ-ဉာက်တို့သို့ အဆင့်ဆင့် ရောက်ခဲ့ပြီ။

၉.၂.၂ဂုဂု။ မင်းသား---ထိုအခါ ငါဘုရားသည် သတ္တဝါ တို့အား တရား မဟောကြားလိုခဲ့။ ထိုအခါ သဟမ္ပတိ ပြဟွာ သည် ငါဘုရား၏ စိတ်အကြံကို သိ၍ သတ္တဝါတို့အား တရားဟောတော်မူရန် လာရောက်လျှောက်ထား၏။ ထို အခါကျမှ ငါဘုရားသည် သတ္တဝါတို့အား တရား ဟောကြား တော်မူမည်-ဟု ဆုံးဖြတ်တော်မူ၏။ ထို့နောင် ငါဘုရားသည် မည်သူ့အား ရှေးဦးစွာ တရားဟောရပါမည်နည်း-ဟု စဉ်းစား တော်မူသောအခါ ငါဘုရားအား ကျေးဇူးအများဆုံး ဖြစ်သော အာဠာရနှင့် ဥဒကရသေ့တို့အား ရှေးဦးစွာ တရားဟောရန် ဆုံးဖြတ်တော်မူခဲ့သည်။သို့သော် အာဠာရသည် လွန်ခဲ့သော ခုနှစ်ရက်မြောက်က ကွယ်လွန်ခဲ့၍ ဥဒကသည် လွန်ခဲ့သော ညကမှ ကွယ်လွန်ခဲ့သည်။ သို့ဖြစ်၍ ဒုတိယကျေးဇူးအများ ဆုံး ဖြစ်သော ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးဦးတို့အား ရှေးဦးစွာ တရားဟောရန် ဆုံးဖြတ်တော်မူခဲ့သည်။ထိုသို့ ဆုံးဖြတ်၍ တရာကသီမြို့သို့ ဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူခဲ့သည်။ဗာရာကသီမြို့သို့ ရောက် သောအခါ ပဉ္စဝဂ္ဂ်ီငါးဦးတို့အား ရှေးဦးစွာ တရားဟောကြား တော်မူခဲ့သည်။ ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးဦးတို့သည် ငါဘုရား၏ တရားကို နာကြားကြပြီး မကြာမီပင် ရဟန္တာများ ဖြစ်ခဲ့ကြသည်။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်တော်မူလတ်သော် တေဓိမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားကို "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား-ဟူသော ဆုံးမသူဆရာကို ရသော ရဟန်း သည် အဘယ်မှူလောက် ကြာမြင့်လျှင် ရဟန္တာ ဖြစ်နိုင်ပါ သနည်း"ဟု လျှောက်၏ "မင်းသား---ထိုသို့ဖြစ်မှု ဤအရာ၌ သင်မင်းသားကို ပင်လျှင်ပြန်၍ မေးမည်၊ သင် နှစ်သက်သည့် အတိုင်း ဖြေပါ။ မင်းသား---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ သင်မင်းသားသည် ဆင်စီးအတတ်၊ ချွန်းကိုင်အတတ်တို့ကို တတ်မြောက် ကျွန်းကျင်သည် မဟုတ်လော"

#### "မုန်ပါ--- တတ်မြောက်ကျွမ်းကျင်ပါ၏"

"မင်းသား--- ဤလောက၌ လူတစ်ယောက်သည် 'ဇောဓိ မင်းသားသည် ဆင်စီးအတတ်၊ ရွန်းကိုင်အတတ်တို့ကို တတ်မြောက်ကျွမ်းကျင်၏၊ ထိုမင်းသား၏ထံ၌ ဆင်စီး အတတ်၊ ရွန်းကိုင်အတတ်တို့ကို သင်ယူမည်'ဟု ရည်ရွယ်၍ ရောက်လာသည် ဆိုပါတော့။ ထိုသူသည် ယုံကြည်မှု မရှိသူ၊ အနာရောဂါများသူ၊ ဟန်ဆောင်တတ်သူ၊ မာယာများသူ၊ မာန်အောင်တတ်သူ၊ မာယာများသူ၊ မျင်းရီသူ၊ ဉာက်နည်းသူ ဖြစ်ပြားအုံ၊ မင်းသား--- ထိုသို့ သဘောရှိသော သူသည် သင်၏ထံ၌ ဆင်စီးအတတ် ရွန်းကိုင်အတတ်ကို တတ်မြောက်နိုင်ပါမည်လော"

"မြတ်စွာဘုရား---အင်္ဂါတစ်ပါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသော သူသည်ပင် မတတ်မြောက်နိုင်ပါ၊ အင်္ဂါဝါးပါးလုံးနှင့် ပြည့်စုံ သော သူအတွက်ကား လျှောက်ထားဖွယ်ပင် မရှိတော့ပါ ဘုရား"

၉.၂.၂၅၈။ "မင်းသား---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ သင်မင်းသားထံသို့ ဆင်စီးအတတ်၊ ရွန်းကိုင်အတတ်တို့ကို သင်ယူရန်လာသော သူသည် သင်မင်းသားအား ယုံကြည်မှု ရှိသူ၊ အနာရောဂါကင်းသူ၊ ဟန်မဆောင်တတ်သူ မာယာ မများသူ၊ လုံ့လရှိသူ၊ ဉာက်ရှိသူ ဖြစ်ငြားဆုံ၊ မင်းသား---ထိုသို့သဘောရှိသော သူသည် သင်၏ ထံ၌ ဆင်စီးအတတ် ရွန်းအတတ်ကို တတ်မြောက်နိုင်ပါမည်လော"

#### "မြတ်စွာဘုရား--- တတ်မြောက်နိုင်ပါ၏"

"မင်းသား---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ကမ္ပဋ္ဌာန်းအား ထုတ်သူတို့၏ အကြောင်းအင်္ဂါသည် ငါးပါး ရှိ၏။ ထိုငါးပါး ကား-

#### မင်းသား--- ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သူသည်

- (၁) ယုံကြည်မှရှိ၏ "ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ဂုက်တော် ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူပါပေ၏"ဟု မြတ်စွာဘုရား ၏ ဗောဓိ (ဖဂ်ဉာက်၊ ဗိုလ်ဉာက်၊ သဗ္ဗညုတဉာက်)ကို ယုံကြည်၏။
- (၂) အနာ ကင်း၏။

- (၃) ဟန်ဆောင်ခြင်း၊ လှည့်ပတ်ခြင်း မရှိ၊
- (၄)အကုသိုလ်တရားတို့ကိုပယ်ရန်၊ ကုသိုလ်တရားတို့ကို ပြည့်စုံစေရန် ထက်သန်သော လုံ့လရှိ၏
- (၅) ပညာရှိ၏၊ အဖြစ်အပျက်ကို သိစွမ်းနိုင်သော ပညာနှင့် ပြည့်စုံ၏၊

#### ဤငါးပါးတို့တည်း။

၉.၂.၂၇၉။ မင်းသား---ဤအကြောင်းအင်္ဂါငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သူသည် မြတ်စွာဘုရား တည်းဟူသော ဆုံးမသူဆရာကို ရသည်ရှိသော် ခုနစ်နှစ် ကြာလျှင် ရဟန္တာ ဖြစ်နိုင်၏။ မင်းသား---ခုနှစ်နှစ်တို့ကို ထားဦး၊ ခြောက်နှစ်၊ ငါးနှစ်၊ လေးနှစ်၊ သုံးနှစ်၊ နှစ်နှစ်၊ တစ်နှစ်၊ ခုနှစ်လ၊ ခြောက်လ၊ ငါးလ၊ လေးလ၊ သုံးလ၊ နှစ်လ၊ တစ်လ၊ ဆယ့်ငါးရက်၊ ခုနစ်ရက်၊ ခြောက်ရက်၊ ငါးရက်၊ လေးရက်၊ သုံးရက်၊ နှစ်ရက်၊ တစ်ရက်၊ မင်းသား---တစ်ရက်ကို ထားဦး၊ ဤအင်္ဂါငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသောသည် မြတ်စွာဘုရားတည်း ဟူသော ဆုံးမသူဆရာကို ရသည်ရှိသော် ညချမ်းအခါ ဆုံးမမှု နံနက်အခါ၌ တရားအထူးကို ရနိုင်၏၊ နံနက်အခါ ဆုံးမမူ ညချမ်းအခါ၌ တရားအထူးကို ရနိုင်၏"ဟု မိန့်တော် မူ၏။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသည်ရှိသော် တေဓိမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားကို "ညချမ်းအခါ၌ ဆုံးမသည်ရှိသော် နံနက် အခါ၌ တရားအထူးကို ရနိုင်၏၊ နံနက်အခါ၌ ဆုံးမသည် ရှိသော်ညချမ်းအခါ၌တရားအထူးကို ရနိုင်၏၊ မြတ်စွာဘုရား သည် အံ့ဩဗွယ်ကောင်းလှပါ၏၊ တရားတော်သည် အံ့ဩဖွယ်ကောင်းလုပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၂၈၀။ ဤသို့ လျှောက်လတ်သော် သဉ္ဇိကာပုတ္တ လုလင်သည် ဗောဓိမင်းသားကို "ဤအရှင် ဗောဓိမင်းသား သည် ဖြတ်စွာဘုရားသည် အံ့သြနွယ် ကောင်းလှ၏ တရား တော်သည် အုံသြန္မယ်ကောင်းလှ၏ ဟူ၍သာလျှင် လျှောက် ထားဘိ၏ သို့သော် ထိုအရှင်ဂေါတာကို ကိုးကွယ် ရာ-ဟူ၍ မဆည်းကပ်၊ တရားဖော်မြတ်ကိုလည်းကောင်း၊ ရာဟန်း သံယာအပေါင်းကိုလည်းကောင်း ကိုးကွယ်ရာ-ဟူ၍ မဆည်းကပ်"ဟု ပြောဆို၏ "အချင်းသဥ္ဇိကာပုတ္တ---ဤသို့ မဆိုလင်ုံ၊ အချင်းသဥ္ဇိကာပုတ္တ----ဤသို့ မဆိုလင်ုံ၊ အချင်း သဋ္ဇိကာပုတ္တ----'အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောသန္တီပြည် ယောသိတာရုံကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏။ ထိုအခါ ကိုယ်ဝန်ဆောင် ဖြစ်သော င့်၊ မယ်တော် သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကင်၍ မြတ်စွာဘုရား ကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေလျက် 'မြတ်စွာ ဘုရား---တပည့်တော်မ၏ ဝမ်းတိုက်ရှိ ဤသားငယ် သို့ မဟုတ် သမီးငယ်သည် အရှင်ဘုရားကို ကိုးကွယ် ဆည်းကင် ပါ၏ တရားတော်မြတ်ကို ကိုးကွယ်ဆည်းကင်ပါ၏ မြတ်စွာဘုရား သံဃာအပေါင်းကို ကိုးကွယ် ဆည်းကင်ပါ၏ မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုသူငယ်ကို ယနေ့မှစ၍ ရတနာသုံးပါးကို အသက် ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကင်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ ဘုရား'ဟု လျှောက်ခဲ့သည်- ဟုသော စကား ကို ငါသည် မယ်တော်၏ မျက်မှောက်မှ ကြားနာ မှတ်သား လိုက်ရ၏။

အချင်း သဉ္စိကာပုတ္ထ --- အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရား သည် ဘဂ္ဂတိုင်း၊ သုသုမာရဂိရမြို့ သားသမင်တို့ကို ဘေးမဲ့ ပေးရာဖြစ်သော ဤပဲစင်းငုံတော၌ပင်လျှင် သီတင်းသုံးနေ တော်မှု၏။ ထိုအခါ၌လည်း ငါ့ကို နို့ထိန်းသည် ရင်ခွင်ဖြင့် ဝိုက်ချိ၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ရှိခိုး လျက် သင့်လျော်ရာ၌ ရပ်တည်ကာ "မြတ်စွာဘုရား---ဤတေဓိမင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ် ဆည်း ကပ်ပါ၏၊ တရားတော်မြတ်ကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်ပါ၏၊ ရဟန်းသံဃာအပေါင်းကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ပါ၏၊ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ထိုဗောဓိမင်းသားကို ယနေ့မှ စ၍ ရတနာ သုံးပါးကို အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ ဘုရား"ဟု လျှောက်ဖူးပြီ။ အရှင်းသဋ္ဌိကာပုတ္ထ--- ငါသည် ယခု သုံးကြိမ်မြောက် ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်ပါမည်-ဟု ပြောကာ မြတ်စွာဘုရားဘက်သို့ လှည့်၍ လက်အုပ်ချီလျက် "မြတ်စွာ ဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်ပါ၏၊ တရားတော်မြတ်ကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်ပါ၏၊ ရဟန်းသံဃာကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဘုရားတပည့်တော်ကို ယနေ့မှ စ၍ ရတနာသုံးပါးကို အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကပ် သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါဘုရား-ဟု လျောက် ထားခဲ့လေသည်။\*

# 9

## အင်္ဂုလိမာလသုတိ

၉.၂.၂၀၁၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္တိမြို့ စေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်း၏ နိုင်ငံတော်၌ အင်္ဂလီမာလ မည်သော စိုးသူသည် ရှိ၏၊ အင်္ဂလီမာလမည်သော စိုးသူ သည် ကြစ်းကြုတ်၏၊ သွေးစွန်းသော လက် ရှိ၏၊ ထို အင်္ဂလီမာလစိုးသူသည် ရွာတို့ကိုလည်း ဖျက်ဆီး၏၊ နိုင်း တို့ကိုလည်း ဖျက်ဆီး၏၊ နယ်ပယ်တို့ကိုလည်း ဖျက်ဆီး၏၊ ထိုအင်္ဂလီမာလစိုးသူသည် လူတို့ကို သတ်ဖြတ်၌၊ သတ်ဖြတ် ၍ လက်ရောင်းပန်းကိုးကို တောင်နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ သာဝတ္ထိမြို့ထဲ၌ ဆွမ်းခံ လှည့် လည်တော်မူပြီးလျှင် ဆွမ်းခံရာမှ ပြန်ကြတော်မူကာ ဆွမ်းမားပြီးနောက် ကျောင်း၊ အိပ်ရာစနေရာကို သိမိုး သိမ်း ဆည်းတော်မူ၍ သဝိတ်၊ သင်္ကန်းကို ယူပြီးလျှင် အင်္ဂလိမာလ ခဲ့သူရှိရာသို့ စရီးရည် ကြွတော်မူ၏။

နွားကျောင်းသား၊ ဆိတ်ကျောင်းသား၊ လယ်ထွန် ယောက်ျား၊ ခရီးသွားတို့သည် အင်္ဂလိမာလ ခိုးသူရှိရာသို့ ခရီးရှည်ကြွတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို မြင်ကြကုန် သော် "ရဟန်း--- ဤခရီးကို မသွားပါလင့်၊ ရဟန်း--- ဤ ခရီး၌ အင်္ဂလိမာလ မည်သော နီးသူကြီး ရှိပါ၏ ထိုနီးသူကြီး သည် ကြစ်းကြုတ်ပါ၏၊ သွေးစွန်းသောလက် ရှိပါ၏။ ထို အဂုံလိမာလန်းသူကြီးသည် ရွာတို့ကိုလည်း ဗျက်ဆီးနေ ပါ၏။ နိဂုံးတို့ကိုလည်း ဗျက်ဆီးနေပါ၏။ နယ်ပယ်တို့ကို လည်း ဗျက်ဆီးနေပါ၏။ ထိုအင်္ဂလိမာလန်းသူကြီးသည် လူတို့ကို သတ်ဖြတ်၍ သတ်ဖြတ်၍ လက်ချောင်းပန်းကုံးကို ဆောင်နေပါ၏။ ရဟန်း--- ထိုခရီးကို တစ်ကိုပြီး နစ်ကိုပြီး သုံး ကျိပ်၊ လေးကျိပ်၊ ငါးကျိပ်သော ယောက်ျားတို့သည် စုပေါင်း၍ စုပေါင်း၍ သွားကြရပါကုန်၏။ ထိုသူတို့သည်ပင် အင်္ဂလိ မာလန်းသူကြီး၏ လက်၌ ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်ကြရပါ ကုန်၏"ဟု သုံးကြိမ်တိုင်အောင် လျှောက်ထားကြကုန်၏။

၉.၂.၂၈၂။ ထိုသို့လျှောက်သော်လည်း မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်ပင်ကြွသွားတော်မူ၏ အင်္ဂလိမာလ နိုးသူသည် ကြွလာတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို အဝေး ကပင် မြင်၍ "အချင်းတို့--- အုံသြဖွယ် ရှိပေစွတကား၊ အချင်းတို့---ထုးဆန်းပေစွတကား၊ ဤစရီးကို တစ်ကျိပ်၊ နှစ်ကျိပ်၊ သုံးကျိပ်၊ လေးကျိပ်၊ ငါးကျိပ်သော ယောက်ျား တို့သည်ပုံ ဝေပါင်း၍ စုလါင်း၍ လာကြရကုန်၏ ထိုယောက်ျား တို့သည်ပင် ငါ၏ လက်၌ ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်ကြရကုန်၏ သို့ခြစ်ပါလျက် ဤရဟန်းသည် အဖော်မပါ တစ်ပါးတည်း မလေးမခန့် လာလေယောင်တကား၊ ငါသည် ဤရဟန်းကို သတ်ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစား၏၊ ထိုသို့ ဝဉ်းစားပြီး နောက် အင်္ဂလိမာလနိုးသူသည် သန်လျက်နှင့် ကာကို ဆွဲကိုင်၍ လေးနှင့် တောင် \*ကို လွယ်ကာ မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်မှ တစ်ကောက်ကောက် အပြေးလိုက်၏။ ထိုအခါ ပကတိအတိုင်းပင် ကြသွားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို အစွမ်းကုန် ပြေးလိုက်သော အင်္ဂလိမာလမိုးသူသည် မမီ၊ ထိုသို့ မမီနိုင်လောက်အောင် မြတ်စွာဘုရားသည် တန်ခိုး ဖန်ဆင်းခြင်းကို ပြုတော်မှ၏။

ထိုအခါ အင်္ဂုလိမာလသည် "အချင်းတို့---အံ့ဩဇွယ် ရှိပေစွတကား၊ အချင်းတို့---ထူးဆန်းပေစွတကား၊ ရှေး အခါက ငါသည် ပြေးနေသော ဆင်ကိုလည်း လိုက်၍ ဖမ်းနိုင် ၏၊ ပြေးနေသော မြည်းကိုလည်း လိုက်၍ ဇမ်းနိုင်၏၊ ပြေး နေသော သမင်ကိုလည်း လိုက်၍ ဇမ်းနိုင်၏ ပြေးနေသော ရထားကိုလည်း လိုက်၍ ဇမ်းနိုင်၏ ထိုသို့ ဖြစ်ပါလျက် ငါ သည် ပကတိအတိုင်း သွားနေသော ဤရဟန်းကို အစွမ်း ကုန်လိုက်သော်လည်း မမီနိုင်"ဟု စဉ်းစား၏။ ရပ်လျက် ပင်လျှင် မြတ်စွာဘုရားကို "ရဟန်း--- ရပ်လော့၊ ရပ်လော့" ဟု ပြောဆို၏။ "အင်္ဂုလိမာလ---ငါသည် ရပ်နေ၏၊ သင်သာ ရပ်လော့"ဟု မိန့်တော်မှု၏။ ထိုအခါ အင်္ဂလိမာလ ခိုးသူသည် "သာကီဝင်မင်းသား ဖြစ်ကြကုန်သော ဤရဟန်းတို့သည် မှန်သည်ကိုသာ ဆိုလေ့ရှိကြကုန်၏ မှန်သည်ကို ဝန်ခံလေ့ ရှိကြကုန်၏၊ သို့ဖြစ်လျက် ဤရဟန်းသည် သွားလျက်ပင် `အင်္ဂလိမာလ---ငါသည် ရပ်နေ၏၊ သင်သာ ရပ်လော့'ဟု ဆိုဘိ၏၊ ငါသည် ဤရဟန်းကို မေးရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစား၏။

၉.၂.၂၈၃။ ထိုသို့ စဉ်းစား၍ အင်္ဂလိမာလခိုးသူသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဂါထာဖြင့် လျှောက်ထား၏-

"ရဟန်း---သွားနေလျက် ဝါ ရပ်၏-ဟု ဆိုဘိ၏၊ ရပ် နေသော ကျွန်ုပ်ကိုလည်း မရပ်-ဟု ဆိုဘိ၏၊ ရဟန်း---သင့်အား ထိုအကြောင်းကို မေးပါအံ့၊ သင်သည် အဘယ်သို့ ရပ်၍ ကျွန်ုပ်သည် အဘယ်သို့ မရပ်ပါသနည်း"

"အင်္ဂုလိမာလ---ငါသည် အခါစပ်သိမ်း အလုံးစုံသော သတ္တဝါတို့၌ တုတ်၊ လုံတံကို ချထားပြီး ဖြစ်၍ မေတ္တာ-စသော တရား၌ တည်၍ သံသရာစရီး ရပ်လျက် ရှိ၏ သင် သည်ကား အလုံးစုံသော သတ္တဝါတို့အား သတ်ဖြတ်၊ ညှဉ်း ဆဲခြင်းကို မစောင့်စည်းသူ ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ငါသည် ရပ်နေသူ ဖြစ်၍ သင်သည် မေတ္တာ-စသော တရား၌ မတည်ဘဲ အပါယ်စရီး သွားနေ၍ မရပ်သူ ဖြစ်၏။

"ပူဇော်ထိုက်၍ အမြတ်တရားကို ရှာမိုးလေ့ရှိတော် မူသော၊ မှန်သော စကားကိုသာ ဆိုလေ့ရှိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် အချိန်ကြာမြင့်မှ ကျွန်ပ်၏နေရာ ဤ တောအုပ်ကြီးထဲသို့ ကြွရောက်တော်မူဘိ၏တကား၊ ထို ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဘုရား၏ တရားနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဂါထာ ကို ကြားနာရသည် ဖြစ်ပါ၍ မကောင်းမှုကို ပယ်စွန့်လျက် ကျင့်ပါတော့အုံ"

ဤသို့ လျှောက်ထားပြီးလျှင် နီးသူကြီးသည် သန်လျက် နှင့် လေးလက်နက်တို့ကို ထုံးအိုင်ကမ်းပါးပြတ်ချောက်ထဲသို့ လွှင့်ပစ်လေပြီ၊ နိုးသူကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားခြေတော်တို့ ကို ရှိနိုးပြီး ထိုအရပ်၌ပင် ရှင်၊ ရဟန်းပြုပေးပါရန် မြတ်စွာ ဘုရားအား လျှောက်ထား တောင်းပန်လေပြီ။

ထိုအခါ သနားခြင်းရှိတော်မူသော၊ အဖြတ်တရားကို ရှာမိုးလေ့ရှိတော်မူသော၊ နတ်နှင့် တကွသော လောက၏ ဆရာဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအင်္ဂလီမာလ ခိုးသူကို "ရဟန်း---လာလော့"ဟု စိန့်ကြားတော်မူ၏။ ထိုစကားကြောင့်ပင်လျှင် ထိုအင်္ဂလီမာလခိုးသူ ရဟန်း ဖြစ်လေ၏။

၉.၂.၂၈၄။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်အင်္ဂုလိ မာလ-ဟူသော နောက်လိုက်ရဟန်းနှင့်အတူ သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဒေသစာရီ ကြွရီတော်မူ၏။ မကြာဒီပင် သာဝတ္ထိမြို့သို့ ရောက်တော်မူ၍ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်း၏နှန်းတော် တံခါးဝ၌ များစွာသော လူအပေါင်းသည် စည်းဝေးလျက် "မင်းကြီး--- သင်မင်းကြီး၏ တိုင်းနိုင်ငံ၌ အင်္ဂလီမာလန်းသူ သည် လူတို့ကို သတ်ဖြတ်၍ သတ်ဖြတ်၍ လက်ရောင်း ပန်းကုံးကို ဆောင်နေပါ၏။ အရှင်မင်းကြီးသည် ထို အင်္ဂလီမာလန်းသူကို တားမြစ်တော်မူပါ"ဟု ပြင်းပြ ကျယ် လောင်သော အသံကို ပြု၏။

ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် ဝါးရာသော မြင်းတို့ဖြင့် သာဝတ္တိုမြို့မှ နေမွန်းတည့်ရှိနို့ခဲ့ပင် ထွက်၏ မကြာမီ စေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ရောက်၏၊ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ရောက်၏၊ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ရောက်၏၊ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ရောက်သောအခါ ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ရ သော အရပ်တိုင်အောင် ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ယာဉ်မှ သက် ဆင်းပြီးလှူင် ခြေကျင်သာလှူင် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်၍ ရှိခိုးလျက် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေတော ပသေနဒိုကောသလမင်းကြီးကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤသို့ မေးတော်မူ၏-"မင်းကြီး---သင်သည် လက်တော်င်းကို အစိုးရသော သေနိယမည်သော ဗိမ္မိသာရ မင်းကိုမူလည်း အမျက်ထွက်လေသလော၊ ဝေသာလီပြည်လိစ္စဝိမင်းတို့ကိုမူလည်း အမျက်ထွက်လေသလော၊ ဝေသာလီပြည်လိစ္စဝိမင်းတို့ကိုမူလည်း အမျက်ထွက်လေသလော၊ တစ်ဝါး သော ရန်သူမင်းတို့ကိုမူလည်း အမျက်ထွက်လေသလော၊ တစ်ဝါး သော ရန်သူမင်းတို့ကိုမူလည်း အမျက်ထွက်လေသလော၊ တစ်ဝါး

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာယ်)

"မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရားတပည့်တော်သည် မဂဓ တိုင်းကို အစိုးရသော သေနိယမည်သော ဗိန္ဓိသာရမင်းကို လည်း အမျက်မထွက်ပါ၊ ဝေသာလီပြည်ကို အစိုးရ ကုန်သော လိစ္ဆပိမင်းတို့ကိုလည်း အမျက်မထွက်ပါ၊ တစ်ပါး သော ရန်သူမင်းတို့ကိုလည်း အမျက်မထွက်ပါ၊ မြတ်စွာ ဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်၏ တိုင်းနိုင်ငံ၌ အင်္ဂလီမာလ ခိုးသူသည် လူတို့ကို သတ်ဖြတ်၍ သတ်ဖြတ်၍ လက်ချောင်း ပန်းကုံးကို ဆောင်နေပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့် တော်သည် ထိုအင်္ဂလီမာလ နီးသူကို တားမြစ်ပါမည် ဘုရား"

"မင်းကြီး---သင်သည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ရိတ်ပယ်၍ ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံလျက် ရဟန်းဘောင် သို့ ဝင်ရောက်နေသော၊ အသက်သတ်ခြင်းမှ ကြဉ်ရောင် နေသော၊ မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ကြဉ်ရောင်နေသော၊ မဟုတ်မမှန်ပြောဆိုခြင်းမှ ကြဉ်ရောင်နေသော၊ တစ်ထပ် သာ စားနေသော၊ မြတ်သောတရားရှိသော အင်္ဂုလိမာလကို အကယ်၍ မြင်လျှင် သင် အဘယ်သို့ ပြုမည်နည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---ရှိလည်း ခိုးပါမည်၊ ခရီးဦးလည်း ကြိုပါ မည်၊ ထိုင်ရန် နေရာဖြင့်လည်း ဇိတ်မန်ပါမည်၊ သင်္ကန်း၊ ဆွစ်း၊ ကျောင်း အိပ်ရာ နေရာ၊ ဆေးပစ္စည်းတို့ဖြင့်လည်း ဇိတ်ကြားပါမည်၊ ထိုသို့သဘောရှိသော ရဟန်းအတွက် တရားနှင့် လျော်သော စောင့်ရှောက်လုံခြုံစေမှုကိုလည်း စီရင်ဖေးပါမည်။ မြတ်စွာဘုရား---ယုတ်ညံ့သော သဘော ရှိသည့် ဒုဿိလပုပ္ပိုလ်၏ ဤသို့သဘောရှိသော သီလ စောင့်စည်းခြင်းသည် အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါမည်နည်း"

ထိုအခါ အင်္ဂုလိမာလသည် မြတ်စွာဘုရား၏အနီး၌ ထိုင်နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် လက်ယာလက်ရုံး ကို မြှောက်ချီတော်မူ၍ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးအား "မင်းကြီး---အင်္ဂလိမာလ-ဟူသည် ဤသူပင်တည်း"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။ ထိုအခါ ပသေနဒီကောသမင်းကြီးမှာ ကြောက်ခြင်း၊ ကြက်သီးမွှေးညင်းထခြင်းသည် ဖြစ်လေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပသေနဒိကောသလမင်းကြီး ကြောက်နေသည်ကို သိတော်မူ၍ ပသေနဒိကောသလ မင်းကြီးအား "မင်းကြီး---မကြောက်လင့်၊ သင့်အတွက် ဤ သူသည် ဘေးအန္တရာယ် မဟုတ်တော့ပါ"ဟု မိန့်ကြားတော် မှု၏။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီး၏ ကြောက်ခြင်း၊ ကြက်သီးမွေးညင်းထခြင်း အားလုံးသည် ကင်းပျောက်ချုပ် ငြိမ်းလေ၏၊ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသမင်းကြီးသည် အရှင် အင်္ဂလိမာလထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် အရှင်အင်္ဂလိမာလအား လျှောက်၏- "အရှင်ဘုရား---အရှင်သည် ကျွန်ုပ်တို့၏ အင်္ဂလိမာလလေလော"

"မင်းကြီး---မှန်၏"

"အရှင်၏ စမည်းတော်သည် အဘယ်အနွယ်ပါနည်း၊ အရှင်၏ မယ်တော်သည် အဘယ်အနွယ်ပါနည်း"

"မင်းကြီး---ဓမည်းတော်သည် ဂဂ္ဂအနွယ်ဖြစ်၍မယ်တော် သည် မန္တာကီအနွယ် ဖြစ်၏"

"အရှင်ဘုရား---ဂဂ္ဂအနွယ် မန္တာကို၏ သားဖြစ်သော အရှင်သည် မွေ့လျော်ပါလော့၊ ကျွန်ုပ်သည် ဂဂ္ဂအနွယ် မန္တာကို၏ သားဖြစ်သော အရှင်မြတ်၏ သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်းအိပ်ရာနေရာနှင့် ဆေးပစ္စည်းတို့အတွက် ကြောင့်ကြ အားထုတ်မှုကို ပြုပါမည်"

၉.၂.၂၈၅။ ထိုအခါ အရှင်အင်္ဂလိမာလသည် အရညကင် ဓုတင်၊ ပိဏ္ဍပါတ်ဓုတင်၊ ပံသုကူဓုတင်နှင့် တိစီဝရိက်ဓုတင် တို့ကို ဆောင်၏။ သို့ဖြစ်၍ အရှင်အင်္ဂုလိမာလသည် ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးကို "မင်းကြီး---တော်ပြီး သင်္ကန်း-စသည် ပြည့်စုံပါ၏"ဟု ပြောကြား၏။ ထို့နောက် ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော် သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော် ရာနေရာ၌ ထိုင်နေလျက် "မြတ်စွာဘုရား--- အံ့ဩဗွယ် ရှိပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား---ထူးဆန်းပါပေစွ၊ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် မယဉ်ကျေးသော သတ္တဝါတို့ကို ယဉ် ကျေးအောင် အကောင်းဆုံး ဆုံးမတော်မူတတ်ပါပေ၏၊ မငြိမ်သက်သော သတ္တဝါတို့ကို ငြိမ်သက်အောင် အကောင်း ဆုံး ဆုံးမတော်မူတတ်ပါပေ၏၊ မငြိမ်းအေးသေးသော သတ္တဝါတို့ကို ငြိမ်းအေးအောင် အကောင်းဆုံး ဆုံးမတော်မူ တတ်ပါပေ၏ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် အင်္ဂလိမာလကို တုတ်၊ လုံတံ၊ ဓားလက်နက်တို့ဖြင့်ပင် ဆုံးမ ခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ကြပါ၊ ထိုအင်္ဂလိမာလကို မြတ်စွာဘုရား သည် တုတ်၊ လုံတံ မပါဘဲ ဓား၊ လက်နက်မပါဘဲ ယဉ်ကျေး အောင် ဆုံးမတော်မူနိုင်ပါပေ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဘုရား တပည့်တော်တို့ ယခု သွားကြပါဦးမည်၊ ဘုရားတပည့်တော် တို့သည် အလုပ်ကိစ္စ များပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး ---သွားလိုက သွားနိုင်ပြီ"ဟု မိန့်တော်မှု၏။ ထိုအခါပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးသည် နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိန်းလျက် အရှိအသေပြုကာ ပြန်သွားလေ၏။

ထိုအဓါအရှင်အင်္ဂလိမာလသည် နံနက်အရိန်၌ သာဝတ္ထိ မြို့သို့ ဆွမ်းစံ ဝင်တော်မူ၏။ အရှင်အင်္ဂလိမာလသည် သာဝတ္ထိမြို့၌ အိမ်စဉ်အတိုင်း ဆွမ်းစံ လှည့်လည်တော်မူ သည်ရှိသော် သားမဗွားနိုင်သော၊ ကိုယ်ဝန်ရှိသော ဒကာမ တစ်ယောက်ကို မြင်၍ "အချင်းတို့--- သတ္တဝါတို့သည် ပင်ပန်းကုန်စွတကား၊ အချင်းတို့--- သတ္တဝါတို့သည် ပင်ပန်း ကုန်စွတကား"ဟု စဉ်းစား၏။ ထိုအခါ အရှင်အင်္ဂလိမာလ သည် သာဝတ္ထိမြို့၌ ဆွမ်းခံ လှည့်လည်၍ ဆွမ်းခံရာမှ ပြန်ကြွခဲ့ကာ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရည်းကပ်၍ မြတ်စွာ ဘုရားအား ထိုကိုယ်ဝန်ဆောင် ဒကာမအကြောင်းကို လျှောက်ထား၏။

"အင်္ဂလိမာလ--- သို့ဖြစ်မူ သင်သည် ထိုဒကာမထံသို့ သွားပြီးလျှင် ထိုဒကာမကို 'နမ--- ငါသည် မွေးဖွားသော အခါမှ စ၍ သေစေလိုသော စိတ်ဖြင့် သတ္တာဝါတို့ကို သေတ် ဖူးပါ၊ ထိုမှန်သော စကားကြောင့် သင်နှင့် ကိုယ်ဝန်ကလေး သူငယ်တို့ ကျန်းမာချမ်းသာကြပါစေ'ဟု ထိုလော့"

"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် သိလျက် ချွတ်ယွင်းသော စကားကို ပြောဆိုရာ ရောက်နိုင်သည် မဟုတ်ပါလော၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် များစွာသော သတ္တဝါတို့ကို သေစေလိုသော စိတ်ဖြင့် သတ်ခဲ့ ဖူးသည် မဟုတ်ပါလော"

"အင်္ဂလိမာလ--- သို့ဖြစ်မှ သင်သည် ထိုဒကာမထံသို့ သွားပြီးလျှုင် ထိုဒကာမကို 'နမ--- ငါသည် အရိယာဇာတ်ဝင် ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သောအခါမှ စ၍ သေစေလိုသော စိတ်ဖြင့် သတ္တဝါကို မသတ်စူးပါ၊ ထိုမှန်သော သစ္စာစကားကြောင့် သင်နှင့် ကိုယ်ဝန်ကလေးသူငယ်တို့ ကျန်းမာ၊ ချမ်းသာကြ ပါစေ'ဟု ဆိုလော့"

"မြတ်စွာဘုရား— ကောင်းပါပြီ"ဟု အရှင်အင်္ဂုလိမာလ သည် မြတ်စွာဘုရားအား ပြန်ကြားလျှောက်ထား၍ ထို ဒကာမထံသို့ သွားပြီးလျှင် ထိုကောမကို "နှမ--- ဝါသည် အရိယာဇာတ်ဝင်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သောအခါမှ စ၍ သေစေ လိုသော စိတ်ဖြင့် သတ္တဝါကို မသတ်ဖူးပါ၊ ထိုမှန်သော သစ္စာစကားကြောင့် သင်နှင့် ကိုယ်ဝန်ကလေးသူငယ်တို့ ကျန်းမာ၊ ချမ်းသာကြပါစေ"ဟု ပြောဆို၏၊ ထိုအခါ ထိုတောမ နှင့် ကလေးသူငယ်တို့သည် တျန်းကျန်းမာမှာ ချမ်းချမ်း သာသာ ရှိကြလောှန်၏။

ထိုအခါ အရှင်အင်္ဂုလိမာလသည် တစ်ပါးတည်း ဆိတ် ငြိမ်ရာအရပ်သို့ ကပ်ရောက်၍ မမေ့မလျော့ ပြင်းထန်စွာ အားထုတ်လျက် နိဗ္ဗာန်သို့ လျှောင်ရဟန်စွာ စိတ်ဖြင့် နေသည်ရှိသော် မကြာခီပင်လျှင် ရဟန်းကိစ္စ ငြီးလေ၏၊ ပဋိသန္ဓေနေမှကုန်ပြီ၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ပြုဖွယ် ဂေ်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ ဤခင်ကိစ္စအတွက် တစ်ပါး သော ပြုဖွယ်တိစွ မရှိပြီ ဟု သိ၏၊ အရှင်အင်္ဂုလိမာလသည် ရဟန္တာတို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင် ဖြစ်လေ၏။

၉.၂.၂၈၆။ ထိုအခါ အရှင်အင်္ဂုလိမာလသည် နံနက် အချိန်၌ သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဆွမ်းစံ ဝင်တော်မူ၏။ ထိုအခါ အခြား အရပ်သို့ ပစ်သော ခဲသည် အရှင်အင်္ဂုလိမာလ၏ ကိုယ်ပေါ် ၌ ကျ၏၊ အခြားအရပ်သို့ ပစ်သော တုတ်လုံတံသည် အရှင် အင်္ဂလိမာလ၏ ကိုယ်ပေါ် ၌ ကျ၏ အခြားအရပ်သို့ ပစ်သော ကျောက်စရစ်သည် အရှင်အင်္ဂလိမာလ၏ ကိုယ်ပေါ်၌ ကျ၏ ထိုအခါ အရှင်အင်္ဂလိမာလမှာ ဦးခေါင်းလည်း ကွဲ၏ သွေး များလည်း ယိုစီးကျလာ၏၊ သပိတ်လည်း ကွဲ၏၊ သင်္ကန်း များလည်း စုတ်ပြတ်ကုန်၏၊ အရှင်အင်္ဂလိမာလသည် ထို အနေအထားဖြင့်ပင် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် အဝေးမှ လာသော အရှင်အင်္ဂုလိမာလ ကို မြင်တော်မူ၍ "မကောင်းမှုကို ပယ်ပြီးသော ရဟန်း---သင် သည်းခံလော့၊ မကောင်းမှုကို ပယ်ပြီးသော ရဟန်း---သင် သည်းခံလော့၊ မကောင်းမှုကို မျောပြီးသော ရဟန်း---သင်သည် ယင်း ပါကာတိပါတ အကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုး အားဖြင့် နှစ်ထောင်ပေါင်းများစွာပတ်လုံး ငရဲ၌ ကျနိုင်၏။ မကောင်းမှုကို ပယ်ပြီးသော ရဟန်း---သင်သည် ထို ပါကာတိပါတ အကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးကို ယခုဘဝ၌ပင် စံစားရဘိ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်အင်္ဂလိမာလ သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်၍ တစ်ပါးတည်း ကိန်း အောင်းလျက် အရဟတ္တဖိုလ်ချမ်းသာကို ခံစားနေ၏။ ထိုအခါ ဤဥဒါန်းကို ကျူးရင့်၏-

> "ရှေးအခါ၌ မေ့လျော့၍ နောက်အခါ၌ မမေ့ မလျော့သူသည် တိမ်တိုက်မှ လွတ်သော လကဲ့သို့ ဤလူအပေါင်းကို ထွန်းလင်းတောက်ပစေ၏။

> ပြငြီးသော မကောင်းမှုကို ကုသိုလ်တရားဖြင့် ဝိတ်ပင်တားဆီးသူသည် တိမ်တိုက်မှ လွတ်သော လကဲ့သို့ ဤလူအပေါင်းကို ထွန်းလင်းတောက်ပ စေ၏။

> ငယ်ရွယ်စဉ်ကပင်လျှင်မြတ်စွာဘုရား သာသနာ တော်၌ အားထုတ်သော ရဟန်းသည် တိမ်တိုက်မှ လွတ်သော လကဲ့သို့ ဤလူအပေါင်းကို ထွန်းလင်း တောက်ပစေ၏။

> ဝါ၏ ရန်သူတို့သည် တရားနှင့်စစ်သော စကား ကို ကြားနာနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း၊ ဝါ၏ ရန်သူ တို့သည် မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ အား ထုတ်နိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း၊ ဝါ၏ ရန်သူတို့ သည် သူတစ်ပါးအား တရားကို ဆောက်တည်စေ ကြသည့် သူတော်ကောင်းတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်နိုင် ကြပါစေကုန်သတည်း၊

## 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာယ်)

ငါ၏ ရန်သူတို့သည် သည်းခံခြင်းကို ဆိုလေ့ရှိ ကုန်သော၊ မေတ္တာကို ချီးကျူလေ့ရှိကုန်သော သူတို့၏ တရားကို အခါခါ နာကြားနိုင်ကြပါစေ ကုန်သတည်း၊ ထိုတရားကိုလည်း အစဉ်လိုက်နာ ကျင့်ကြနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း။

ငါ၏ ရန်သူသည် စင်စစ် ငါ့ကို မညှဉ်းဆဲပါစေ သတည်း၊ ငါမှ တစ်ပါး အခြားသူကိုလည်း မညှဉ်း ဆဲပါစေသတည်း၊ မွန်မြတ်သော နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက် ၍ တပ်မက်သော တကှာကို စောင့်ရှောက်နိုင်ပါ စေသတည်း၊

ရေကို မြောင်းသွယ်သူတို့သည် ရေကို ဆောင်ယူ ကြကုန်၏၊ မြားသမားတို့သည် မြားကို မြောင့်ကြ ကုန်၏၊ သစ်ရွေသမားတို့သည် သစ်ကို မြောင့် အောင် ရွေကြကုန်၏ ပညာရှိတို့သည် မိမိကိုယ်ကို ဆုံးမကြကုန်၏၊

အရျို့သူတို့သည် လုံတံဖြင့်ဖြစ်စေ၊ ရွန်းကောက် တို့ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ကြိမ်လုံးတို့ဖြင့် ဖြစ်စေ ဆုံးမကြ ကုန်၏ တာဒီဝှက် ရှိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား သည် တုတ်၊ လုံတံမရှိဘဲ၊ လက်နက် မရှိဘဲ ဝှါကို ယဉ်ကျေးအောင် ဆုံးမတော်မူပြီ။

ငါသည် ရှေးအခါက ညှဉ်းဆဲတတ်သူ ဖြစ်လျက် "အဟိသက" အမည်ရှိ၏ ငါသည် ယနေ့မှ စ၍ မည်သူ့ကိုမှု မညှင်းဆဲတတ်သောကြောင့် မှန်ကန် သော အမည် (အဟိသက- ဟူသော အမည်)ကို ခုချိပ်၊ ငါသည် ရှေးအခါက အင်္ဂလိမာလ-ဟူ၍ ထင်ရှား ကျော်စောသော စိုးသူကြီး ဖြစ်ခဲ့၏ ကြီး စွာသော သံသရာဩယ၌ နှစ်များသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားကိုကိုကွယ်ရာ-ဟူ၍ဆည်းကင်၏

ငါသည် ရှေးအခါက အင်္ဂုလိမာလ-ဟူ၍ ထင်ရှား ကျော်စောသော၊ သွေးစွန်းသော လက် ရှိသော၊ သူသတ် ယောက်ျား ဖြစ်၏ ကိုးကွယ်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို မြင်သည် ဖြစ်၍ ဘဝနောင်ကြိုးနှင့် တူသော တကှာကို နုတ်ပယ်ခဲ့ပြီ။

အကြိမ်များစွာအပါယ်ရွာသို့ လားစေတတ်သော ထိုသို့ သဘောရှိသော အကုသိုလ်ကံကို ပြုခဲ့သော် လည်းယင်းကံကိုလောင်မြိုက်ဖျက်ဆီးတတ်သည့် မင်္ဂစေတနာ တွေ့ထိအဝ်သောကြောင့် မကောင်း ကျိုး ကြွေးမြီကင်းသည်ဖြစ်၍ ဘောဇဉ်ကို ငါ သုံးဆောင်ရပေပြီ။

ပညာမဲ့ လူနိုက်များသည် မေ့လျော့ခြင်းကို အားထုတ်ကြကုန်၏၊ ပညာရှိ ယောက်ျားသည် မမေ့မလျော့မှုကို မြတ်သော ဥစ္စာကဲ့သို့ စောင့် ရှောက်၏၊ မေ့လျော့ခြင်းကို အားမထုတ်ကြ ကုန်လင့်၊ တာမဝှက်တို့၌ မွေ့လျော်ပေါင်းဖော် မှုကို အားမထုတ်ကြကုန်လင့်၊ မမေ့မလျော့ဘဲ ရှဆင်ခြင်သူသည်သာ ကျယ်ပြန့်သော နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်နိုင်၏။

သာသနာ့ဘောင်သို့ ငါ ရောက်လာခြင်းသည် ကောင်းသော ရောက်လာခြင်း ဖြစ်၏ ရဟန်း ပြုအုံ-ဟု ဝါ၏ ပြောဆိုခြင်းသည် မကောင်းသော ပြောဆိုခြင်း မဟုတ်၊ ကောင်းသော ပြောဆိုခြင်း ဖြစ်၏။ ကောင်းစွာ ဟောကြားသော တရားတို့တွင် အမြတ်ဆုံး နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ပြီ။

သာသနာ့ဘောင်သို့ ငါ ရောက်လာခြင်းသည် ကောင်းသောရောက်လာခြင်းဖြစ်၏ရဟန်းပြုအုံ-ဟု ငါ၏ ပြောဆိုခြင်းသည် မကောင်းသော ပြောဆိုခြင်း မဟုတ်၊ ကောင်းသော ပြောဆိုခြင်း ဖြစ်၏။ ဝိဇ္ဇာသုံးပါးတို့သို့ အစဉ်အတိုင်း ရောက် ခဲ့ပြီ။ ဖြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမတော်ကို လိုက်နာ ကျင့်သုံးပြီးပေပြီ"

# 6

## ဥ္ပကလည္လယ္တ

၉.၂.၂၈၃။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ သူကြွယ်တစ်ယောက်၏ သားသည် သေဆုံး၏။ ထိုသူကြွယ် ၏သားသည် ချစ်စရာကောင်း၏။ နစ်သက်ဖွယ်ကောင်း၏ တစ်ဦးတည်းသော သားလည်း ဖြစ်၏။ ထိုသူကြွယ်သည် သား သေဆုံးခြင်းကြောင့် အလုပ်ကိစ္စတို မလုပ်လို၊ ထမင်း ကိုလည်း စေားလို။ ထိုသူကြွယ်သည် သုသာန်သို့ သွား၍ "ချစ်သား--- အဘယ်မှာနည်း၊ ချစ်သား--- အဘယ်မှာ နည်း"ဟု ငိကြွေး၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကာ၍ ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏။ထိုသို့ ထိုင်နေသော ထိုသူကြွယ်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူ၏ - "သူကြွယ်---သင်၏ ချက်စီ-စသော အနြေတို့သည် ဇောက်ဇောက်ပြန်ပြန် ရိုကုန်စွတကား"

"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်၏ မျက်စီ-စသော ကူနြွေတို့သည် အဘယ်မှာ ဖောက်ဖောက်ပြန်ပြန် မရှိဘဲ နေကုန်မည်နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်၏ သားသည် သေဆုံးပါ၏ တပည့်တော်၏ သားသည် ရှစ်စရာ ကောင်းပါ၏ နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်းပါ၏ တစ်ဦးတည်းသော သားလည်း ဖြစ်ပါ၏။ ထိုသား သေဆုံးမြင်းကြောင့် ဘုရား တပည့်တော်သည် အလုပ်ကိစွကိုလည်း မပြုလုဝ်လိုပါ၊ ထမင်းကိုလည်း မစားလိုပါ။ တပည့်တော်သည် သုသာန် သင်္ချိုင်းသို့ သွား၍သာ ငိုကြွေးနေပါ၏"

"သူကြယ်---ကျိသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် ထုံးစံပင် ဖြစ်ပေ၏၊ သူကြယ်---ကျိသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် ထုံးစံပင် ဖြစ်ပေ၏။ သူကြယ်---ရှစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ် ဆင်းခြေင်း၊ စိတ်ဆင်းခြေင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့သည် ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---ပူဆွေးခြင်း၊ ဝိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲ ခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့သည် ရှစ်ခြင်း ကြောင့် အဘယ်မှာ ဖြစ်လိမ့်မည်နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား---ရှစ်ခြင်းကြောင့် နှစ်သက်ခြင်း၊ ဝမ်းမြောက်ခြင်းတို့သည်သာ ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏"

ထို့နောက် ထိုသူကြွယ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကား တော်ကို မနစ်မြို့သည် ဖြစ်၍ ကန့်ကွက် တားမြစ်တာ နေရာ မှ ထ၍ ပြန်သွားလေ၏။

၉.၂.၂၈၈၊ ထိုအခါ များစွာကုန်သော အလောင်းကြူးသူ (ကစားသမား)တို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ အနီး၌ အန်တို့ဖြင့် ကစားနေကြကုန်၏၊ ထိုအခါ ထိုသူကြွယ်သည် ထိုကစား သမားတို့ထံသို့ သွား၍ မိမိနှင့် ဘုရားရှင်တို့ ပြောကြားခဲ့သမျှ စကားအားလုံးကို ထိုကစားသမားတို့အား ပြောကြား၏။

"သူကြွယ်--- ဤသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် ထုံးစံပင် ဖြစ်ဖေ၏။ သူကြွယ်--- ဤသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် ထုံးစံပင် ဖြစ်ဖေ၏။ သူကြွယ်--- ချစ်ခြင်းကြောင့် နှစ်သက်ဝစ်းမြောက်ခြင်းတို့ သည်သာ ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ ထိုအခါ ထိုသူကြွယ်သည် "ဝါ၏ ဝါဒသည် ကစားသမားတို့၏ ဝါဒနှင့် ညီချ၏"ဟု ဆို၍ ထွက်သွားလေ၏။ ထိုအခါ ဤစကားသည် အစေင့်ဆင့် နန်းတော်တွင်းသို့တိုင် ရောက်လေ၏။

၉.၂.၂၈၉။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် မလ္လိကာဓိဖုရားကြီးကို "မလ္လိကာ---သင်မိဖုရား၏ ရဟန်း ဂေါတမသည် ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်း တို့သည် ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏-ဟု ဟောတော်မူသတဲ့"ဟု မိန့်ဆို ၏ "မင်းကြီး---အကယ်၍ ဤစကားကို မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသည် ဖြစ်ဆုံ၊ ဤစကားသည် ဤသို့ မှန်ပေ၏" ဟု သံတော်ဦးတင်လေ၏။

"မလ္လိကာ--- ဆရာ ပြောဆိုတိုင်းသော စကားကိုပင် တပည့်သည် 'ဆရာ--- ဤစကားသည် မှန်၏ ဆရာ--- ဤ စကားသည် မှန်၏'ဟု အလွန်ဝမ်းပြောက်သကဲ့သို့ သင် လည်း ရဟန်းဂေါတမ ပြောဆိုသော စကားတိုင်းကိုပင် "မင်းကြီး----ဤစကားကို အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရား ဟော တော်မူသည် ဖြစ်အုံ၊ ဤစကားသည် ဤသို့ မှန်ပေ၏"ဟု အလွန်ဝမ်းပြောက်၏ စိတ်ပျက်ဖွယ်တောင်းသော မလ္လိကာ --- သွား၊ သေစမ်း"ဟု အော်ဝေါက်၏

ထိုအခါ မလ္လိကာမိဖုရားသည် နာဠိဇယ်ပုဣားကို ခေါ် ရှိ "ပုဣား--- လာလော့၊ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကင်၍ "မြတ်စွာဘုရား--- ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းခဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်း တို့သည် ဖြစ်ကုန်၏'ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ ဖူးပါသလော"ဟု မေးလျှောက်လေလော့၊ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည့်အတိုင်း ကောင်းစွာ မှတ်သားနာပစ္စ ခဲ့၍ င့ံအား၊ ပြန်ပြောပြလော့၊ မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ချတ် ယွင်းသော စကားကို မပြောဆိုကြကုန်"ဟု ပြောဆို၏။

"အရှင်မိဗုရားကြီး--- ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍ နာဠိဇယ်ပုဣား သည် မလ္လီကာမိဗုရားကြီးအား ပြန်ကြား၍ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအား မလ္လီကာ မိဗုရားကြီး မေးနိုင်းလိုက်သည့်အတိုင်း မေးလျှောက်၏။

၉.၂.၂၉၀။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့

မိန့်တော်မူ၏- "ပုက္ကား--- ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ခြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ် ပုံကို ဤနည်းဖြင့် သိရမည်။ ပုက္ကား ----ရေး၌ ဖြစ်ဖုးသည်ကား ဤသာဝတ္ထိမြို့၌ပင် မိန်းမ တစ်ယောက်၏ အမိသည် သေဆုံး၏ တိုမိန်းမသည် အမိ သေဆုံးခြင်းကြောင့် ရူးသွပ်သည်၊ စိတ်ပျံ့လွင့်သည် ဖြစ်၍ လမ်းမတစ်ခုမှ လမ်းမတစ်ခုသို့ ၊ လမ်းဆုံတစ်ခုမှ လမ်းဆုံ တစ်ခုသို့ သွား၍ 'ဝါ၏ အမိကို မြင်ကြပါကုန်၏လော၊ ဝါ၏ အမိကို မြင်ကြပါကုန်၏လော်ဟု ဆုံ၏။ ပုက္ကား----ဤနည်း ဖြင့်လည်း ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ဇိုတွေးခြင်း၊ ကိုယ် ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ် ပုံကို သိရမည်။

ပုက္ထား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား ဤသာဝတ္ထိမြို့၌ပင် မိန်းမတစ်ယောက်၏ အဖသည် သေဆုံး၏၊ မောင်ကြီး၊ မောင်ငယ်သည် သေဆုံး၏။ ညီမ၊ အစ်မသည် သေဆုံး၏။ သားသည်သေဆုံး၏။ သမီးသည်သေဆုံး၏။ လင်ယောက်ျား သည်သေဆုံး၏ ထိုမိန်းမသည် လင်ယောက်ျားသေဆုံးခြင်း ကြောင့် ရူးသွပ်သည်၊ စိတ်ပျံ့လွင့်သည် ဖြစ်၍ လမ်းမတစ်ခု မှ လမ်းမတစ်ခုသို့ လမ်းဆုံတစ်ခုမှ လမ်းဆုံတစ်ခုသို့ သွား၍ 'ငါ၏ လင်ယောက်ျားကို မြင်ကြပါကုန်၏လော၊ ငါ၏ လင်ယောက်ျားကို မြင်ကြပါကုန်၏လော'ဟု ဆို၏။ ပုဏ္ဏား ---ဤနည်းဖြင့်လည်း ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေး ခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်း ခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ်ပုံကို သိရမည်။ ပုဏ္ဏား---ရှေး၌ ဖြစ်ဖူး သည်ကား ဤသာဝတ္ထိမြို့၌ပင် ယောက်ျားတစ်ယောက်၏ အမိသည် သေဆုံး၏၊ ထိုယောက်ျားသည် အမိသေဆုံး ခြင်းကြောင့် ရူးသွပ်သည်၊ စိတ်ပျံ့လွင့်သည် ဖြစ်၍ လမ်းမ တစ်ခုမှ လမ်းမတစ်ခုသို့ လမ်းဆုံတစ်ခုမှ လမ်းဆုံတစ်ခုသို့ သွား၍ 'ငါ၏ အဓိကို မြင်ကြပါကုန်၏လော၊ ငါ၏ အဓိကို မြင်ကြပါကုန်၏လော'ဟု ဆို၏။ ပုဏ္ဏား---ဤနည်းဖြင့် လည်း ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ် ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ်ပုံကို သိရမည်။

ပုက္ကား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား ဤသာဝတ္ထိမြို့၌ပင် ယောက်ျားတစ်ယောက်၏ အစသည် သေဆုံး၏။ ညီသည်း အစ်ကိုသည် သေဆုံး၏။ အစ်မသည်၊ နမသည် သေဆုံး၏။ သားသည် သေဆုံး၏။ သမီးသည် သေဆုံး၏၊ ယေားသည် သေဆုံး၏ ထိုယောက်ျားသည် မဟား သေဆုံးခြင်းကြောင့် ရူးသွဝ်သည်၊ စိတ်ပုံ၊ုလွင်သည် ဖြစ်၍ လမီးမတစ်ခုမှ လမ်းမ တစ်ခုသို့၊ လမ်းဆုံတစ်ခုမှ လမ်းမတဲ့စာခုသို့ သွား၍ 'ငါ၏ ယေားကို မြင်ကြပါကုန်၏လော၊ ငါ၏မဟားကို မြင်ကြပါ ကုန်၏လော'ဟု ဆို၏။ ပုလ္ကား---ဤနည်းဖြင့်လည်း ချစ်ခြင်း ကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ် ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ် ပုံကို သိရမည်။

ပုဏ္ဏား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား ဤသာဝတ္ထိမြို့၌ပင် မိန်းမတစ်ယောက်သည် မိမိလင်ယောက်ျားအိမ်မှ မိဘ ဆွေမျိုးတို့အိမ်သို့ သွားရောက်နေထိုင်၏ ထိုမိန်းမ၏ မိဘ ဆွေမျိုးတို့သည် လက်ရှိလင်ယောက်ျားနှင့် ဖြတ်၍ အခြား ယောက်ျားနှင့် ထိမ်းမြားလိုကြကုန်၏၊ ထိုမိန်းမသည်ကား ထိုနောက်ထိမ်းမြားမည့် ယောက်ျားကို မကြိုက်။ ထိုအခါ ထိုမိန်းမသည် လက်ရှိလင်ယောက်ျားကို 'အရှင့်သား---ဤဆွေမျိုးတို့သည် ငါ့ကို သင်နှင့် ဖြတ်၍ အခြားယောက်ျား နှင့် ထိမ်းမြားလိုကြကုန်၏၊ ဝါလည်း ထိုယောက်ျားကို မကြိုက်'ဟု ဆို၏။ ထိုအခါ ထိုလက်ရှိ လင်ယောက်ျားသည် ထိုမိန်းမကို နှစ်ပိုင်းပိုင်းပြီးလျှင် ငါတို့နှစ်ယောက်သည် သေလွန်သော် နောက်ဘဝ၌ ပေါင်းသင်းကြကုန်အံ့-ဟု ကြံ၍ မိမိရင်ဘတ်ကို ဖောက်ခွဲ၏။ ပုဏ္ဏား---ဤနည်း ဖြင့်လည်း ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကွေးခြင်း၊ ကိုယ် ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်ပေါ် ပုံကို သိရမည်"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

၉.၂.၂၉၁။ ထိုအခါ နာဠိဇယ်ပုက္ကားသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ စကားတော်ကို အလွန်နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်၍ နေရာမှ ထကာ မလ္လိကာမိဗုရားထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားဟောပြသမျှ တရားအားလုံးကို မလ္လိကာ မိဗုရားအားပြန်ပြောပြလေ၏ ထိုအခါမလ္လိကာမိဗုရားသည် ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးကို ဤသို့ ပြောဆို၏

"မင်းကြီး ---အသင်မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ဝဇိရီ သတို့သမီးငယ်ကို သင်မင်းကြီး ချစ်သည် မဟုတ်လော"

"မလ္လိကာ---မှန်၏ ဝဇိရိသတို့သမီးငယ်ကို ငါ ချစ်၏"

"မင်းကြီး--- အသင်မင်းကြီး၏ ဝဇီရီသတို့သမီးငယ် သေ ဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုစု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် သင် မင်းကြီးမှာ ပူဆွေး ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းခဲ့ခြင်း၊ စိတ်ဆင်းခဲ့ခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်လိမ့်မည်လော"

"မလ္လိကာ--- ဝဇိရီသတို့သမီးငယ် သေဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ငါ့မှာ အသက်သည်ပင် ထွက်လိမ့်မည်၊ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ အဘယ်မှာ မဖြစ်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း" "မင်းကြီး---အသင်မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ သင် မင်းကြီးသည် ဝါသဘတ္တေယာမင်းသမီးကို ရှစ်သည် မဟုတ်လော"

"မလ္လိကာ--- မှန်၏၊ ဝါသဘစတ္တိယာမင်းသမီးကို ငါ ချစ်၏"

"မင်းကြီး--- ဝါသဘဓတ္တိယာ သေဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် သင်မင်းကြီးမှာ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်လိမ့်မည်လော"

"မလ္လိကာ---ဝါသဘခတ္တိယာ သေဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ငါ့မှာ အသက်သည်ပင် ထွက်လိမ့်မည်၊ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ အဘယ်မှာ ဖြေစ်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း"

"မင်းကြီး--- သင်မင်းကြီးသည် ဝိဋ္ဋဋ္ဈဘစစ်သူကြီးကို ချစ်သည် မဟုတ်လော"

"မလ္လိကာ---မှန်၏၊ ဝိဋ္ဌဋ္ဌုဘ စစ်သူကြီးကို ငါ ချစ်၏။ မင်းကြီး---အသင်မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ဝိဋ္ဌဋ္ဌာဘ စစ်သူကြီး သေဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် သင် မင်းကြီးမှာ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ် ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်လိမ့်မည်လော"

"မလ္လိကာ--- ဝိဋ္ဌေျဘစစ်သူကြီး သေဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ငါ့မှာ အသက်သည်ပင် ထွက်လိန့်မည်၊ ပူ ဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ အဘယ်မှာ မဖြစ်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း"

"မင်းကြီး--- အသင်မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ သင် မင်းကြီးသည် နမတော်ကို ချစ်သည် မဟုတ်လော"

"မလ္လိကာ--- မှန်၏၊ သင်မိဇုရားကို ငါ ချစ်၏"

"မင်းကြီး--- အသင်မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ နှမ တော် သေဆုံးခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် သင် မင်းကြီးမှာ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ ဖြစ်လိမ့်မည်လော"

"မလ္လိကာ--- သင်မိဗုရား သေဆုံးခြင်း တစ်ခုခုဖြစ်ခြင်း ကြောင့် ငါ့မှာ အသက်သည်ပင် ထွက်လိမ့်မည်၊ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ အဘယ်မှာ မဖြစ်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း" "မင်းကြီး--- အသင်မင်းကြီး တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ သင် မင်းကြီးသည် ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းတို့ကို ချစ်သည် မဟုတ်လော"

"မလ္လိကာ--- မှန်၏ ကာသီတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းတို့ကို ငါ ရှစ်၏၊ မလ္လိကာ---ကာသီတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းတို့၏ အာနဘော်ကြောင့် ကာသီတိုင်း၌ ဖြစ်သော စန္ဒကူးကို ခံစား သုံးဆောင်ရ၏၊ ပန်းနံ့ သာ၊ နံ့ သာပျောင်းတို့ကို သုံးဆောင် ရ၏"

"မင်းကြီး--- အသင်မင်းကြီး တစ်ခုစဉ်းစားလော့၊ ကာသိ တိုင်း ကောသလတိုင်းတို့ ပျက်စီးခြင်း၊ တစ်ခုစု ဖြစ်ခြင်း ကြောင့် သင်မင်းကြီးမှာ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကွေးခြင်း၊ ကိုယ် ဆင်းခဲ့ခြင်း၊ စိတ်ဆင်းခဲ့ခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့သည် ဖြစ်လိမ့်မည်လော"

"မလ္လိကာ--- ကာသိတိုင်း၊ ကောသလတိုင်းတို့ ပျက်စီး ခြင်း၊ တစ်ခုခု ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ငါ့မှာ အသက်သည်ပင် ထွက် လိမ့်မည်၊ ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်းတို့ အဘယ်မှာ မဖြစ်ဘဲ ရှိပါမည်နည်း"

"မင်းကြီး---သိတော်မူ၊ မြင်တော်မူ၍ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာသိတော်မူသောမြတ်စွာဘုရားသည်ထိုသဘောတို့ကို ရည်ရွယ်၍ `ချစ်ခြင်းကြောင့် ပူဆွေးခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းခြင်းတို့ သည် ဖြစ်ကုန်၏ဟု ဟောကြားတော်မူ၏"ဟု လျှောက်၏။

"မလ္လိကာ--- အုံဖွယ်ရှိစ္ပတကား၊ မလ္လိကာ ထူးဆန်းပေစွ တကား၊ မြတ်စွာဘုရားသည် အလွန်တရာ ပညာဖြင့် ထိုး ထွင်း၍ မြင်တော်မူတတ်ပါပေ၏၊ မလ္လိကာ--- လာလော့၊ နုတ်ဆေးရေ ပေးလော့"

ထို့နောက် ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် နေရာမှ ထ၍ လက်ဝဲတစ်ဘက် ပခုံးထက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ် တင်၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ လက်အုပ်မျိကာ-

နမော တဿ ဘဂဝတောအရဟတော သမ္မာသမွုဒွဿ နမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမွုဒွဿ နမောတဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမွုဒွဿ

ဟူ၍ သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် ဥဒါန်းကျူးရင့်လေသတည်း။

# ඉගෙනිගනනී

၉.၂.၂၉၂။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သက္ကတိုင်း မေဒါဠုပမည်သော သာကီဝင်တို့၏ နိဂုံး၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏။ ထိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ပြုဖွယ် ကိစ္စတစ်နဖြင့် ဖြို့ငယ်တို့သို့ ရောက်လာ၏။ ထိုအခါ ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးသည် ဒီဃကာရာယန စစ်သူကြီးကို ခေါ် ၍ "အဆွေ ကာရာယန----အကောင်းဆုံး ယာဉ်တို့ကို ကလော့၊ ကောင်းဖြတ်သော ရှမျှော်ခင်းကို ကြည့်ရှရန် ဥယျာဉ်မြေသို့ သွားမည်"ဟု ဓိန့်၏။ "အရှင်မင်းကြီး----ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍ဒီဃကာရာယနှစစ်သူကြီးသည် ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးအားပြန်လျှောက်ကြားမြီးလျှင်အကောင်း ဆုံးယာဉ်တို့ကို က၍ "မင်းကြီး----အကောင်းဆုံးယာဉ်တို့ကို ကပြီးပါပြီ၊ ယခု အရှင်မင်းကြီး သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ"ဟု လျှောက်၏။

ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် အကောင်း ဆုံးယာဉ်ကို တက်စီး၍ အကောင်းဆုံးယာဉ်တို့ဖြင့် ကြီး ကျယ်သော မင်း၏ ကျက်သရေဖြင့် မြို့ငယ်မှ ထွက်၏။ ယာဉ်ဖြင့် သွားနိုင်သော အရပ်တိုင်အောင် ယာဉ်ဖြင့် သွား၍ ယာဉ်မှ သက်ဆင်းပြီးလျှင် ခြေကျင်သာလျှင် ဥယျာဉ်သို့ ဝင် လေ၏။ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် ဥယျာဉ်၌ အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက် လှည့်လည်သည်ရှိသော် နှစ် သက်ဖွယ်၊ ကြည်လင်ဖွယ် ဖြစ်၍ တစ်ယောက်တည်း ကိန်း အောင်းခြင်းငှာ သင့်လျော်ကုန်သော သစ်ပင်ရင်းတို့ကို မြင်သော် "ဤသစ်ပင်မျိုးတို့၌ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူ ထိုက်သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ဝါတို့ ဆည်းကပ်ဖူးကြ ကုန်ပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရားကို သတိရ၏။

၉.၂.၂၉၃။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် ဒီယကာရာယနစစ်သူကြီးကို ခေါ်၍ မေး၏- "အချင်း ကာရာယနစစ်သူကြီး---ယခုအခါ ပူဇော်အထူးကို ခံတော် မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်၌ သီတင်း သုံးနေတော်မူသနည်း"

"မင်းကြီး---မေဒါဠုပမည်သော သာကီဝင်မင်းတို့၏ နိဂုံး၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူပါ၏"

"အဆွေကာရာယန---မေဒါဠုပမည်သော နိဂုံးသည် မြို့ငယ်နှင့် ဘယ်လောက် ဝေးသနည်း"

"မင်းကြီး---မဝေးလှပါ၊ သွားရန် အချိန် ရနိုင်ပါသေးသည်၊ သုံးယူဇနာမျှသာ ရိုပါ၏၊ ကြွင်းကျန်သော နေ့ပိုင်းဖြင့် သွားရန် ဖြစ်နိုင်ပါ၏" "အဆွေကာရာယန---သို့ဖြစ်လျှင် အကောင်းဆုံးယာဉ် တို့ကို ကလော့၊ ငါတို့သည် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက် သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော် မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားကို စူးမြင်ရန် သွားကြကုန်စို့"

#### "အရှင်မင်းကြီး--- ကောင်းပါပြီ"

ဤသို့ ဒီယကာရာယနှစစ်သူကြီးသည် ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးအား ပြန်ကြား၍ အကောင်းဆုံးယာဉ် တို့ကို ကြီးလျှင် ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးအား "အရှင် မင်းကြီး---အရှင်မင်းကြီးအတွက် အကောင်းဆုံးယာဉ်တို့ကို ကြီးပါပြီ၊ ယခု အရှင်မင်းကြီး သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ"ဟု လျှောက်ထား၏။

ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် အကောင်း ဆုံး ယာဉ်တို တက်စီး၍ အကောင်းဆုံးယာဉ်တို့ဖြင့် မြို့ငယ် မှ ထွက်ပြီးလျှင် ဘာကီဝင်မင်းတို့၏ နေရာ မေဒါဠုပမည် သော နိဂုံးသို့ သွားလေ၏ ထိုကြွင်းကျန်သော နေ့ပိုင်းဖြင့် ပင်လျှင် ဘာကီဝင်မင်းတို့၏ နေရာ မေဒါဠုပမည်သော နိဂုံးသို့ ရောက်စလ၏

၉.၂.၂၉၄။ ထိုအခါ၌ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် လွင်ပြင်၌ စကြီလျှောက်နေကြကုန်၏၊ ထိုအခါ ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးသည် ထိုရဟန်းတို့ထံသို့ ချဉ်းကင်၍ ထိုရဟန်းတို့အား "အရှင်ဘုရားတို:--ယခုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် အဘယ်၌ သီတင်းသုံးတော်မူပါသနည်း၊ တပည့်တော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရန် အလိုရှိ ကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏၊ "မင်းကြီး---ဘဲဓါးဝိတ်ထား သော ထိုကျောင်းသို့ တိတ်ထိတ်စွာ ချဉ်းကပ်ပြီးနောက် မုစ်ဦးသို့ စြည်းညင်းစွာ ဝင်၍ ချောင်းဟန်ပြီး တံခါးကို ခေါက်ပါ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သင်မင်းကြီးအား တံခါးကို ဇွင့်ပေးတော်မူပါလိမ့်မည်"ဟု ပြောကြကုန်၏။

ထိုအခါပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ထိုအရပ်၌ပင် သန်လျက်နှင့် သင်းကျစ်ကို ဒီယကာရာယနစစ်သူကြီးသည် အပ်နင်းလေ၏။ ထိုအခါ ဒီယကာရာယနစစ်သူကြီးသည် "ယခုအခါ မင်းသည် လျှို့ဝှက်သော အမှုကို ပြု၏ ယခုအခါ ဤအရပ်၌ပင်လျှင် ဝါသည် ရပ်နေသင့်၏"ဟု စဉ်းစား၏။ ထို အခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် တစ်းစီးဝိတ်ထား သော ကျောင်းသို့ တိတ်ဆိတ်စွာ ချဉ်းကပ်ပြီးနောက် မှစ်ဦးသို့ ဖြည်းညင်းစွာ ဝင်၍ ချောင်းဟန်ပြီး တံခါးကို မေခါက်၏ မြတ်စွာဘုရားသည် တံခါးကို ဖွင့်ပေးတော်မူ၏ ထိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ကျောင်းတွင်းသို့ ဝင်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့၌ ဦးခေါင်းဖြင့် ဝင်ထိ၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ခံတွင်းဖြင့် စုပ်၏ လက်တို့ ဖြင့်လည်း အဇန်ဖန် သုံးသပ်ဆုပ်နယ်၏ "မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော် ပသေနဒီကောသလမင်းပါ ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော် ပသေနဒီကောသလ မင်းပါ ဘုရား"ဟု အမည်ကိုလည်း လျှောက်၏

၉.၂.၂၉၅၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးအား ဤသို့ မေးတော်မူ၏- "မင်းကြီး---သင်မင်းကြီးသည် အတယ်အကျီးကို မြင်၍ ဤစန္ဓာကိုယ် အပေါ် ၌ ဤကဲ့သို့သော အလွန်အကြူး ရိုသေခြင်းကို ပြုဘိသနည်း၊ ချစ်ဝင်လေးစားမှုကို ပြုဘိသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် ဤလေက ၌ ဆယ်နှစ်၊ အနှစ်နှစ်ဆယ်၊ အနှစ်သုံးဆယ်၊ အနှစ်လေး ဆယ်တို့ပတ်လုံး အကန့်အသတ်ထား၍ မြတ်သော အကျင့် ကို ကျင့်ကြသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)အချို့တို့ကို တွေ့ မြင်ရပါ၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)အချို့တို့ကို တွေ့ မြင်ရပါ၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် နောင်အခါ၌ ကောင်း စွာ ရေချိုး၊ လိမ်းကျုံ၊ စီမံပြုပြင်ထားသော ဆံ၊ မုတ်ဆိတ်တို့ ရိုကုန်သည် ဖြစ်၍ ကာမဂုက်ငါးပါတို့ကို အပြည့်အဝ စံစား ကြပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ကြံသာသနာတော်၌ ဘုရား တပည့်တော်သည် ရာသက်ပန် စင်ကြယ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော ရဟန်းတို့ကို တွေ့ မြင်ရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရား တပည့်တော်သည် ဤသာသနာတော်မှ အပ၌ ဤသို့ ပြည့်စုံ စင်ကြယ်သော မြတ်သော အကျင့်ကို မြင်စိ

၉.၂.၂၉၆။ မြတ်စွာဘုရား--- နောက်တစ်မျိုးတား မင်းအချင်းချင်းတို့လည်း ငြင်းခုံကြပါ၏။ မင်းမျိုးအချင်းချင်း တို့လည်း ငြင်းစုံကြပါ၏။ ပုထ္ကားမျိုးအချင်းချင်းတို့လည်း ငြင်းစုံကြပါ၏။ သုက္ကြယ်အချင်းချင်းတို့လည်း ငြင်းစုံကြပါ၏။ သားနှင့်အဓိလည်း ငြင်းစုံပါ၏။ အမနှင့်သားလည်း ငြင်းစုံ ပါ၏။ သားနှင့်အမလည်း ငြင်းစုံပါ၏။ အမနှင့်သားလည်း ငြင်းစုံပါ၏။ နေနှင့်မောင်လည်း ငြင်းစုံပါ၏။ မောင်နှင့်နှမ လည်း ငြင်းစုံပါ၏။ စိတ်ဆွေအချင်းချင်းလည်း ငြင်းစုံပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား--- ဤသာသနာတော်၌ကား အညီအညွှတ် ဝမ်းမြောက်ကုန်သည် ဖြစ်၍ နို့နှင့် ရေသဇ္ဖယ် ဖြစ်ကုန်လျက် အချင်းချင်း ချစ်စင်သော မျက်စိတိုဖြင့် ရှကြည့်ကုန်လျက် နေကြကုန်သော ရဟန်းတော်တို့ကို ဘုရားတပည့်တော် သည် တွေ့မြင်ရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော် သည် တွေ့မြင်ရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော် သည် ဤသာသနာတော်မှ အပဋိ ဤသို့ ညီညွတ်သော ပရိသတ်ကို မြင်ရပါ။ ၉.၂.၂၉၇။ မြတ်စွာဘုရား---နောက်တစ်မျိုးတား ဘုရား တပည့်တော်သည် ကျောင်းတစ်ကျောင်းမှ ကျောင်း တစ်ကျောင်းသို့၊ ဥယျာဉ်တစ်ခုမှ ဥယျာဉ်တစ်ခုသို့ လမ်း လျှောက် လှည့်လည်ပါ၏၊ ထိုဘုရားတပည့်တော်သည် ထိုကျောင်း၊ ဥယျာဉ်တို့၌ ကြည့်ရှုရန် လူအပေါင်း၏ မျက်စိ ကို မဆွဲဆောင်နိုင်သကဲ့သို့ ဖြစ်သည့် ကြုံလိုခေါင်းပါး၍ ဟုမပ ဈောတော့သော အဆင်းရှိလျက် အကြောပြိုင်းပြိုင်း ထသော ကိုယ်ရိုကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်း သုတော်မြတ်)အချို့တို့ကို တွေ့မြင်ရပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား---ထိုဘုရားတပည့်တော်မှာ "ဤအရှင် တို့သည် မချွတ်ဖကန် မမွေ့လျော်ကုန်ဘဲသာလျှင် မြတ် သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြကုန်၏။ ထိုအရှင်တို့မှာ ပြုမိ၍ ဖုံးလွှမ်းထားသော တစ်စုံတစ်ခုသော မကောင်းမှု ရှိတန် ရာ၏၊ ထို့ကြောင့်သာလျှင် ဤအရှင်တို့သည် ကြုံလိုကုန်၏၊ ခေါင်းပါးကုန်၏၊ မလှမပ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဗျော့တော့သော အဆင်း ရှိကုန်၏ အကြောပြိုင်းပြိုင်းထသော ကိုယ် ရှိကုန် ၏၊ ကြည့်ရှုရန် လူအပေါင်း၏ မျက်စိကို မဆွဲဆောင်နိုင် သကဲ့သို့ ဖြစ်ကုန်၏"ဟု ဤသို့သော အကြံ ဖြစ်ပါ၏။ ဘုရားတပည့်တော်သည် ထိုရဟန်းတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ "အရှင်တို့---အရှင်ဘုရားတို့သည် အဘယ်အကြောင်း ကြောင့် ကြည့်ရှုရန် လူအပေါင်း၏ မျက်စိကို မဆွဲဆောင်နိုင် သကဲ့သို့ ကြုံလို ခေါင်းပါး၍ မလှမပ ဇျော့တော့သော အဆင်း ရှိလျက် အကြောပြိုင်းပြိုင်းထသော ကိုယ်ရှိကုန်သနည်း" ဟု မေးပါ၏။ ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့သည် "မင်းကြီး---ဝါတို့မှာ အမျိုးလိုက်ဖြစ်သည့် ရောဂါ ရှိ၏"ဟု ဆိုကြပါ၏။

မြတ်စွာဘုရား---ဤသာသနာတော်၌ ရွှင်လန်းသည် ထက် ရွှင်လန်း၊ တက်ကြွသည်ထက် တက်ကြွ၍ အလွန်နေ့, လျော်သည့်သဘောရိုကုန်လျက် ပြည့်မြိုးသော ကုန္ဒြေ ရိုကုန်လျက် ကြောင့်ကြမဲ့ ဖြစ်ကာ မာန်ကို ရုထားပြီးလျှင် သူတစ်ပါးပေးသော ပစ္စည်းဖြင့် အသက်မွေးကုန်သော သား သမင်စိတ်ထားဖြင့် နေကြသည့် ရဟန်းတို့ကို ဘုရားတပည့် တော် မြင်ရပါ၏ မြတ်စွာဘုရား---ထိုဘုရားတပည့်တော်မှာ "အမှန်အားဖြင့် ဤအရှင်တို့သည် ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ မွန်မြတ်သော တရားကို သိကြကုန်၏ ထို့ကြောင့်သာလျှင် ဤအရှင်တို့သည် ရွှင်လန်းသည်ထက် ရွှင်လန်း၊ တက်ကြွသည်ထက် တက်ကြွ၍ အလွန်မွေ့ လျော် သည့်သဘော ရိုကုန်လျက် ပြည့်ဖြိုးသော ကုန္ဒြေ ရိုကုန် လျက် ကြောင့်ကြမဲ့ ဖြစ်ကာ မာန်ကို ရုထားပြီးလျှင် သူ ဖြစ်၍ သားသမင်စိတ်ထားဖြင့် နေကြကုန်၏"ဟု အကြံ ဖြစ်ပါ၏။

၉.၂.၂၉၈။ မြတ်စွာဘုရား---တစ်စန် ထိုပြင်လည်း ဦးထိပ်၌ အဘိသိက်သွန်းထားသော မင်းမျိုးဝင်စစ် မင်းဖြစ် သော ဘုရားတပည့်တော်သည် သတ်ထိုက်သော သူကို သတ်ရန်လည်းကောင်း၊ ငွေဒက်ပေးထိုက်သူကိုလည်း ငွေဒက်ပေးရန်လည်းကောင်း၊ နှင်ထုတ်ထိုက်သူကိုလည်း နှင်ထုတ်ရန်လည်းကောင်း စွမ်းနိုင်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား---ထိုဘုရားတပည့်တော်သည် တရားဆုံးဖြတ်ရာ၌ ထိုင်နေစဉ် အကြားအကြား၌ ကေားပြောဆိုကြကုန်၏၊ ထိုအခါ ဘုရား တပည့်တော်သည် အမောင်တို့---တရားဆုံးဖြတ်ရာ၌ ငါထိုင်နေစဉ်အကြားအကြား၌ စကားပေြာဆိုကြကုန်လင်း အမောင်တို----ဝါ၏ကေား ပြီးထုံးသည့်တိုင်အောင် ဆိုင်းငံ့ ကြကုန်ဦးလော့-ဟု ဆိုဝါသော်လည်း မေးပါ၊ မြတ်စွာဘုရား ---ဘုရားတပည့်တော် တရားဆုံးဖြတ်ရာ၌ ထိုင်နေစဉ် အကြားအကြား၌ တေားပြောဆိုကြပါကုန်၏

မြတ်စွာဘုရား--- အရာမက များစွာသော ပရိသတ်၌ မြတ်စွာဘုရား တရားဟောတော်မူသော အခါ ချေဆတ်သံ၊ ချောင်းဟန့်သံ မရှိသည့် ရဟန်းတို့ကို ဘုရားတပည့်တော် ဖူးမြင်ရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်မှာ မြတ်စွာ ဘုရားသည် အရာမက များစွာသော ပရိသတ်အား တရား ဟောတော်မူ၏။ ထိုပရိသတ်၌ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် ရဟန်းတစ်ပါးသည် ချောင်းဟန့်ပါ၏၊ ထိုရဟန်းကို သီတင်း သုံးဖော်တစ်ပါးက 'အရှင်သည် တိတ်ဆိတ်ပါ၊ အရှင်သည် အသံမပြုပါလင့်၊ ငါတို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားသည် တရား ဟောတော်မှု၏"ဟု ဒူးဖြင့် တို့ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုဘုရားတပည့်တော်သည် "အချင်းတို့---အံဖွယ် ရှိပါပေ စွတကား၊ အချင်းတို့---ထူးဆန်းပေစွတကား၊ အချင်းတို့---မြတ်စွာဘုရားသည် တုတ်လုံတံ မပါဘဲ၊ ဓားလက်နက် မပါဘဲ ပရိသတ်ကို ကောင်းစွာ ဆုံးမထားနိုင်ပေစွတကား" ဟု စဉ်းစားမိပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော် သည် ဤသာသနာတော်မှ အပ၌ ဤသို့ ကောင်းစွာ ဆုံးမ ထားသော အခြားပရိသတ်ကို မမြင်ဖူးပါ။

၉.၂.၂၉၉၊ မြတ်စွာဘုရား---တစ်ဇန် ထိုပြင်လည်း ဤ လောက၌ ဘုရားတပည့်တော်သည် သိမ်မွေ့သည့် ဉာက် ရိုကုန်သော၊ သူတစ်ပါးတို့အယူကို လေ့လာပြီးဖြစ်ကုန် သော၊ သားမြီးကိုပင် ပစ်ခွဲနိုင်သည့် လေးသမားနှင့် ဘုကုန် သော၊ အချို့သော မင်းမျိုးပညာရှိ၊ ပုက္ကားပညာရှိ၊ သူကြွယ် ပညာရှိတို့ကိုလည်းတွေ့ မြင်ရပါ၏ ထိုသူတို့သည် မှားသော အယူတို့ကို ပညာဖြင့် ဖျက်ဆီးနေဘိသကဲ့သို့ ကျက်စားနေ

## 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ပါကုန်၏။ ထိုပညာရှိမင်း-စသည်တို့သည် 'ရဟန်းဂေါတမ သည် ဤမည်သော အရပ်သို့ ရောက်လာလိမ့်မည်'ဟု ကြားကြကုန်၏။ ထိုသူတို့သည် 'ငါတို့သည် ဤပြဿနာကို ရဟန်းဂေါတမထံ သွား၍ မေးကြကုန်အုံ၊ အကယ်၍ ဤသို့ အမေးခံရသော ရဟန်းဂေါတမောည် ငါတို့သည် ဤသို့ အမြော်ကုန်လှုံင် ထိုရဟန်းဂေါတမေား၊ ငါတို့သည် ဤသို့ အပြစ်တင်ကုန်အုံ၊ အကယ်၍ ဤသို့ အမေးခံရသော ရဟန်းဂေါတသေည် ငါတို့အား ဤသို့ ဖြေကြားခဲ့လျှင်လည်း ငါတို့သည် ထိုရဟန်းဂေါတမအား၊ ဤသို့ အပြစ်တင်ကုန်အုံ' ဟု ပြဿနာကို စီမံကြထားကြပါကုန်၏။

ထိုပညာရှိမင်း-စသည်တို့သည် 'အချင်းတို့---ရဟန်း ဂေါတမေသည် ဤအမည်ရှိသော အရပ်သို့ ရောက်လာပြီ တုံ'ဟု ကြားကြကုန်၏။ ထိုပညာရှိမင်း-စသည်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထဲတော် ချဉ်းကပ်ကြကုန်၏။ ထိုသူတို့အား မြတ်စွာဘုရားသည် တရားစကားကို ဟောကြားတော်မူ၏။ ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား ပြဿနာကိုပင် မမေးကြတော့ပါ။ အဘယ်မှာ အပြစ်တင်ကုန်တော့မည် နည်း။ အမှန်အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်တို့သာ ဖြစ် ကြရပါကုန်၏။

၉.၂.၃၀၀။ မြတ်စွာဘုရား---တစ်ဖန် ထို့ပြင်လည်း ဘုရားတပည့်တော်သည် ဤလောက၌ အချို့သော ရဟန်း ပညာရှိတို့ကို တွေ့မြင်ရပါ၏။ ထိုရဟန်းပညာရှိတို့သည် လည်း မင်းမျိုးပညာရှိ-စသည်တို့ကဲ့သို့ပင် ရည်ရွယ်၍ ပြဿနာကို စီမံကြပါကုန်၏။

ထိုရဟန်းပညာရှိတို့သည် 'အချင်းတို့---ရဟန်းဂေါတမ
သည် ဤမည်သော အရပ်သို့ ရောက်လာပြီတဲ့'ဟု ကြားကြ
ကုန်၏။ ထိုသူတို့သည် မြတ်စွာဘုရားသည် တရားစကား
ကို ဟောကြားတော်မူ၏။ ထိုအခါ ထိုသူတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားအား ပြဿနာကိုပင် မမေးကြတော့ပါ၊ အဘယ်မှာ အပြစ်တင်ကုန်တော့မည်နည်း။ အမှန်အားဖြင့် ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရန် မြတ်စွာဘုရားသည် ရှင်၊ ရဟန်းပြမင်း တော်မူ၏။ ရှင်၊ ရဟန်း ဖြစ်ပြီးသော ထိုသူတို့သည် ထိတ်ပြီမ် ရာအရပ်သို့ ကင်ရောက်၍ မမေ့မလျော့ ပြင်းစွာအားထုတ် လျက် နိဗ္ဗာန်သို့ လေ့ပွတ်အပ်သော စိတ်ဖြင့် နေကြကုန် သည်ရှိသော် မကြာမြင့်မိပင် ရဟန္တာ ဖြစ်၍ နေကြပါကုန်၏။

ထိုသူတို့သည် 'ရှေးအခါက ငါတို့သည် ရဟန်း မဟုတ် ကြကုန်ဘဲလျက် ရဟန်း-ဟု ဝန်ခံခဲ့ကြကုန်ပြီ၊ ငါတို့သည် မကောင်းမှုကို ပယ်ပြီးသူ မဟုတ်ကြကုန်ဘဲလျက် မကောင်း မှုကို ပယ်ပြီးသူတို့-ဟူ၍ ဝန်ခံခဲ့ကြကုန်ပြီ၊ ပူဇော်အထူးကို ခံထိုက်သော ရဟာန္တာတို့ မဟုတ်ကြကုန်ဘဲလျက် ပူဇော် အထူးကို ခံထိုက်သော ရဟန္တာတို့-ဟူ၍ ဝန်ခံခဲ့ကြကုန်ပြီ၊ ယခုမှသာလျှင် ငါတို့သည် မဟာင်းၾာစင် ဖြစ်ကြကုန်ပြီ၊ ယခုမှသာလျှင် ငါတို့သည် မဟောင်းမှုကို ပယ်ပြီးသူအစစ် ဖြစ်ကြကုန်ပြီ၊ ယခုမှသာလျှင် ပူဇော်အထူးကို ခံထိုက်သော မဟန္တာအစစ် ဖြစ်ကြကုန်ပြီ။ အချင်းတို့--- ငါတို့သည် ပျက်စီးခါနီးသူများ ဖြစ်လျက် မပျက်စီးဘဲ ရှိကြကုန်၏ အချင်းတို့---ငါတို့သည် ပျက်စီးခါနီးသူများ ဖြစ်လျက် မပျက်စီးဘဲ ရှိကြရကုန်၏ ဟု ပြောဆိုကြပါကုန်၏

၉.၂.၃၀၁။ မြတ်စွာဘုရား---တစ်ဖန် ထို့ပြင်လည်း လက်သမား ဖြစ်ကြသော က္ကသိဒတ္တနှင့် ပုရာကတို့သည် ဘုရားတပည့်တော်၏ လစစားများ ဖြစ်ကြပါကုန်၏၊ ဘုရား တပည့်တော်၏ ယာဉ်တို့ကို စီးကြပါကုန်၏၊ ဘုရားတပည့် တော်သည် ထိုသူတို့၏ အသက်သခင် ဖြစ်ပါ၏၊ စည်းစိမ်ကို ဆောင်နှင်းပေးထားပါ၏။ သို့ရာတွင် မြတ်စွာဘုရားကို အရှိ အသေ ပြုကြကုန်သကဲ့သို့ ဘုရားတပည့်တော်ကို အရှိ အသေမပြုကြပါကုန်။ မြတ်စွာဘုရား---ရေး၌ဖြစ်ဖူးသည်မှာ ဘုရားတပည့်တော်သည် စစ်ချီတက်လတ်သော် လက်သမား ဖြစ်ကြသော ဣသိဒတ္တနှင့် ပုရာကတို့ကို စမ်းလို၍ ကျဉ်း မြောင်းသော နေရာတစ်ခု၌ ကပ်ရောက် နေထိုင်ပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုအခါ လက်သမားဖြစ်ကြသော ဣသိ ဒတ္တနှင့် ပုရာကတို့သည် များစွာသော ညဉ့်အချိန်တို့ကို တရားစကားဖြင့် ကုန်လွန်စေ၍ မြတ်စွာဘုရားရှိရာ အရပ်သို့ ဦးခေါင်းပြုတာ ဘုရားတပည့်တော်ကို ခြေရင်းပြုလျက် အိပ်ကြပါကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား---ထိုဘုရားတပည့်တော်မှာ 'အချင်းတို့
---အုံအွယ်ရှိပေးစွဲတကာ။ အချင်းတို့---ထူးဆန်းပေးစွဲတကာ။
လက်သမား ဖြစ်ကြသော ကူသိတ္တေနနှင့် ပုရာကကတို့သည်
ငါ၏ လစစားများ ဖြစ်ကြကုန်၏ ငါ၏ ယာဉ်ကို စီးကြကုန်၏
ငါသည် ထိုသူတို့၏ အသက်သစင် ဖြစ်၏၊ ငါသည် ထိုသူ
တို့အား စည်းစိမ်ကို ဆောင်နှင်းပေးထား၏၊ သို့ရာတွင်
မြတ်စွာဘုရားကို ရှိသေကြကုန်သကဲ့သို့ ငါ့ကို မရိုသေကြ
ကုန်း အမှန်အားဖြင့် ဤသူတို့သည် မြတ်စွာဘုရားသာသနာ
တော်၌ မွန်မြတ်သော တရားထူးကို သိကြကုန်သည်
ဖြစ်လိမ့်သော်ဟု အကြံ ဖြစ်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား----မြတ်စွာ
ဘုရားအပေါ်၌ "မြတ်စွာဘုရားသည် တရားအားလုံးကို
မေတာက်ပြေန် ကိုယ်တိုင် သိတော်မူပါပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားထာ
သည် တရားတော်ကို ကောင်းစွာ ဟောကြားတော်မူပါပေ၏
မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သံဃာတော်သည် ကောင်း

Ego

လျှောက်ထားခဲ့သော သဘောတရားများကို မှန်းဆ၍ ဘုရား တပည့်တော်မှာ ဖြစ်ပါ၏။

၉.၂.၃၀၂။ မြတ်စွာဘုရား---တစ်စနံ ထိုပြင်လည်း မြတ်စွာဘုရားလည်း မင်းမျိုး ဖြစ်၍ ဘုရားတပည်တော် လည်း မင်းမျိုး ဖြစ်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားလည်း ကောသလ တိုင်းသား ဖြစ်ပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားလည်း ကောသလ တိုင်းသား ဖြစ်ပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားလည်း သက်တော် ရှစ်ဆယ် ရှိတော်မူ၍ ဘုရားတပည့်တော်လည်း အသက်ရစ်ဆယ် ရှိပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဤသို့သော အကျောင်းတို့ကြောင့် ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို အလွန်အကြူး ရိုသေခြင်းကို ပြုခြင်းငှာ သင့် လျော် ပါ၏ ရျစ်စင်လေးစားမှုကို ပြုခြင်းငှာ သင့်လျော်ပါ၏ မြတ်စွာ ဘုရား---- ယခုအခါ ပြန်စွင့်ပြုတော်မူပါ၊ ဘုရားတပည့် တော်တို့သည် အလုပ်တိစွများပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---မြန်လိုက ပြန်နိုင်ပါမြီ"ဟု ဇိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ ပထနန်အကာသလမင်းကြီးသည် နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာ ဘုရားကိုရှိသေစွာရှိမိုး၍အရှိအသေပြကာပြန်သွားလေ၏။

## €

# ကဏ္ဏကတ္ထလသုတိ

ထိုယောက်ျားသည် "အရှင်မင်းကြီး---ကောင်းပါပြီ"ဟု ဆိုကာ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီး လျှောက်ထားနိုင်း သည့်အတိုင်း မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွားရောက် လျှောက်ထား၏။

သောမာအမည်ရှိသော နှမတော်နှင့် သကုလာအမည် ရှိသော နှမတော်တို့သည် "ယနေ့ ပသေနဒိကောသလ မင်းကြီးသည် နုံနက်စာ စားပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ခြင်းငှာ ရှည်းကပ်ပါလိမ့်မည်"ဟု ကြားကြကုန်၏။

ထိုအခါ သောမာအမည်ရှိသော နှမတော်နှင့် သကုလာ

အည်ရှိသော နမတော်တို့သည်လည်း ပွဲတော်အုပ် ငို့ဆောင်ရာ၌ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးထံသို့ ချဉ်းကပ် ကြကုန်၍ "မင်းကြီး---နမတော်တို့၏ စကားဖြင့်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးတိုက်ပါ၊ အနာကင်း ကြောင်း၊ ကျန်းမာကြောင်းတို့ကို မေးလျှောက်ပါ၊ မြတ်စွာ ဘုရား--- သောမာအမည်ရှိသော နမတော်နှင့် သကုလာ အမည်ရှိသော နမတော်တို့သည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးတိုက်ကြပါ၏၊ အနာကင်းကြောင်း၊ ကျန်းမာကြောင်းတို့ကို မေးလျှောက်ကြပါ၏-ဟု ဤသို့ လည်း လျှောက်ပါ"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

၉.၂.၃၀၄။ ထိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် နံနက်စာ စားပြီးနောက် ဖြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်၍ ရှိရိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာ "မြတ်စွာ ဘုရား--- သောမာအမည်ရှိသော နှစေတာ်နှင့် သဂုလာ အမည်ရှိသော နှစေတာ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားအိ ခြေတော် တို့ကိုဦးတိုက်ကြပါ၏ အနာကင်းကြောင်း၊ ကျန်းမာကြောင်း တို့ကို ဖေးလျှောက်ကြပါ၏"ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---သောမာအမည်ရှိသော နှစတော်နှင့် သကုလာအမည် ရှိသော နှစတော်တို့သည် အခြားတစ်ပါးသော တမန်ကို ရေကြကုန်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား---သောမာအမည်ရှိသော နမတော်နင့် သကုလာ အမည်ရှိသောနမတော်တို့သည် 'ယနေ့ ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးသည် နံနက်စာ စားပြီးနောက် မြတ်စွာ ဘုရားကို ဖူးမြင်ခြင်းငှာ ချဉ်းကပ်လိမ့်မည်'ဟု ကြားကြပါ ကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုအခါ သောမာအမည်ရှိသော နမတော်နှင့် သကုလာအမည်ရှိသော နမတော်တို့သည် ပွဲတော်အုပ် ပို့ဆောင်ရာ၌ ဘုရားတပည့်တော့်ထံသို့ ချဉ်း ကပ်၍ 'မင်းကြီး---နမတော်တို့၏ စကားဖြင့်လည်း မြတ်စွာ ဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးတိုက်ပါ၊ အနာကင်းကြောင်း၊ ကျန်းမာကြောင်းတို့ကို မေးလျှောက်ပါ၊ သောမာ အမည် ရှိသော နမတော်နှင့် သကုလာအမည်ရှိသော နမတော်တို့ သည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးတိုက်ပါ၏။ အနာကင်းကြောင်း၊ ကျန်းမာကြောင်း သန်စွမ်းကြောင်းတို့ကို မေးလျှောက်ပါ၏'ဟု လျှောက်ပါ'-ဟူသော စကားကို မှာ ထားလိုက်ပါကုန်၏-ဟူ၍ လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---သောမာ အမည်ရှိသော နမတော်နှင့် သကုလာအမည်ရှိသော နှမ တော်တို့သည် ချမ်းသာကြပါစေ"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

၉.၂.၃၀၅။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားအား "မြတ်စွာဘုရား--- 'တရားအားလုံးကို သိဖြင့်သော၊ အကြွင်းမဲ့ သိသော ဉာက်ပညာ ရှိ၏ ဟု ဝန်စံ နိုင်သော သမက(သူတော်စင်) ဖြစ်စေ၊ မြာဟုက (သူတော် မြိုးသည် မရှိနိုင်ဟု ရဟန်းဒေါတမ ဆို၏' ဟု၍ ဘုရား တပည့်တော် ကြားရပါ၏။ မြတ်စွာဘုရား---ထိုသို့ ပြောဆို ကြသော သူတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားအတိုင်း ပြောဆိုကြပါကုန်သလော၊ မြတ်စွာဘုရားကို မဟုတ် မနန်သော အကြောင်းဖြင့် မွေဝင်စွဲဘဲ ရှိကြပါကုန်၏လော"ဟု ယျှောက်၏။ "မင်းကြီး----ထိုသို့ ပြောဆိုကြသော သူတို့သည် ငါ့စကားအတိုင်း ပြောဆိုကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ ထိုသူ တို့သည် မဟုတ်မမှန်သော အကြောင်းအရာဖြင့်လည်း ငြံကို စုဝ်စွဲကြကုန်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၉.၂.၃ဂ၆။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် ဝိဋျဘစစ်သူကြီးကို ခေါ် ရှိ "စစ်သူကြီး--- အဘယ်သူ သည် ဤစကားကို နန်းတော်တွင်း၌ ပြောကြားလာ သနည်း"ဟု မေးမြန်း၏။ "မင်းကြီး---အာကာသအနွယ် ဖြစ်သော သဥ္ဓယပုဏ္ထားသည် ပြောကြား၏"ဟု လျှောက်၏ ထိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် မင်းချင်း ယောက်ျားတစ်ယောက်ကို ခေါ် ရှိ "အမောင်ထောက်ျား---လာခဲ့လော့၊ ငါ၏ စကားဖြင့် အာကာသအနွယ်ဖြစ်သော သင္ဓယပုဏ္ဏားကို ခေါ် ရေျလော့"ဟု မိန့်၏။ ထိုယောက်ျား သည် "အရှင်မင်းဖြတ်---ကောင်းပါပြီ"ဟု ဆိုကာအာကာသ အနွယ်ဖြစ်သော သဉ္စယပုဏ္ဏားကို သွားခေါ် ၏။ ထိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ဖြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်၏-

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် တစ်စုံတစ်စုကို ရည်ညွှန်း၍ ဟောတော်မူသော စကားသည် ရှိတန်ရာပါ၏ ထိုစကားကိုပင် လူအများက တစ်မျိုးတစ်မည်အားဖြင့် သိမှတ်နိုင်စရာ ရှိပါ၏ မြတ်စွာဘုရား----ထိုကဲ့သို့သော စကားမျိုးကို မြတ်စွာဘုရား ဓိန့်ဆိုဖူး၏-ဟု မှတ်ဓိပါ သလော"

"မင်းကြီး---တစ်ကြိမ်တည်းဖြင့်ပင်လျှင် အလုံးစုံကို သိနိုင်သော၊ အလုံးစုံကို မြင်နိုင်သော သမက(သူတော်စင်) ဖြစ်စေ၊ ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်) ဖြစ်စေ မရှိ၊ ဤသို့ သိနိုင်၊ မြင်နိုင်သော အကြောင်းမျိုးသည် မရှိနိုင်-ဟူသော စကား ငါ ပြောကြားဗူးသည်ကို ငါ မှတ်မိအ်"

"မြတ်စွာဘုရား---တစ်ကြိမ်တည်းဖြင့်ပင်လျှင် အလုံးစုံ ကို သိနိုင်သော၊ အလုံးစုံကို မြင်နိုင်သော သမက (သူတော် စဉ်) ခြစ်စေ၊ ခြာဟွက(သူတော်မြတ်) ခြစ်စေ မရှိ၊ ဤသို့ သိနိုင်၊ မြင်နိုင်သော အကြောင်းမျိုးသည် မရှိနိုင်-ဟု အကြောင်းမှန်သဘောကို မိန့်ဆိုတော်မူပေ၏၊ မြတ်စွာ ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်းရိုင်လုံသော သဘောကို မိန့်ဆိုတော်မူပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရား---ဘဲမျိုး တို့သည် မင်းမျိုး၊ ပုထ္ထားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး သူဆင်းရဲမျိုး-ဟူ၍လေးမျိုးရိုပါကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရား--ဤလေးပါးသော အမျိုးတို့၏ ခြားနားမှုသည် ရှိပါသလော"

"မင်းကြီး---ဤလေးပါးသော အမျိုးတို့အနက် ရှိခိုးမှု၊ ခရီးဦးကြိုဆိုမှု၊ လက်အုပ်ချိမှု၊ အရှိအသေပြုမှုတို့ကို ထောက်၍ မင်းမျိုး၊ ပုက္ကားမျိုး ဤနှစ်ပါးသော အမျိုးတို့ကို မြတ်၏"ဟု ဆိုကုန်၏။

"မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို မျက်မှောက် ကောင်းကျိုးကို မေးလျှောက်သည် မဟုတ်ပါ။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားကို တမလွန် ကောင်းကျိုးကို မေးလျှောက် ပါဏ်"

၉.၂.၃၀၇။ "မင်းကြီး---ကမ္မဌာန်း စီးဖြန်းမှု အလုဝ်ကို ပြုလုပ်သူတို့၏ အဂါတို့သည် ဤငါးပါးတို့တည်း။ အဘယ် ငါးပါးတို့နည်းဟုမှု-မင်းကြီး---ဤသာသနာတော်၌-

GCO

- (၁) ရဟန်းသည် ယုံကြည်ခြင်း (သဒ္ဓါ)ရှိ၏ "ထို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အကြောင်းကြောင့်လည်း အရဟံ မည်တော်မူ၏" သေည်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၏ သဗ္ဗညုတဉာက်တော် ကို ယုံကြည်၏
- (၂) အနာကင်း၏၊
- (၃) မစဉ်းလဲတတ်၊ မလှည့်ပတ်တတ်၊
- (၄) ဝီရိယရှိ၏၊
- (၅) ပညာရှိ၏ ဖြစ်မှုပျက်မှုကို ပိုင်းခြားသိခြင်းငှာ စွမ်း နိုင်သော ပညာနှင့်ပြည့်စုံ၏၊ ဝိပဿနာပညာနှင့် ပြည့်စုံ၏။

မင်းကြီး---ကမ္မဋ္ဌာန်းစီးဖြန်းမှုအလုပ်ကို ပြုလုပ်သူတို့၏ အင်္ဂါတို့သည် ဤငါးပါးတို့တည်း။

မင်းကြီး---မင်းမျိုး ပုဣားမျိုး ကုန်သည်မျိုး သူဆင်းရဲမျိုး အားဖြင့် ဤအမျိုးလေးပါးတို့သည် ဤကမ္မဌာန်းစီးဖြန်းမှု အင်္ဂါဝါးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံခဲ့မှု ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ကောင်းကျိုး ချမ်းသာခြင်းကို ရနိုင်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---မင်းမျိုး၊ ပုဣားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ သူ ဆင်းရဲမျိုးအားဖြင့် ဤအမျိုးလေးပါးတို့သည် ဤကမ္မဌာန်း စီးဖြန်းမှု အင်္ဂါငါးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံခဲ့မှု ဤအရာ၌ ဤသူတို့၏ ခြားနားမှသည် ရှိပါသလော"

"မင်ကြီး--- ဤအရာ၌ ထိုသူတို့၏ အားထုတ်မှု ကွဲပြား နိုင်သည်ကို ငါ ဟော၏။ မင်းကြီး---ဥပမာအားဖြင့် ကောင်း စွာ ဆုံးမပြီးသော ဆင်နှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် ဖြင်းနှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် နွားနှစ်ကောင်တို့သည် ရှိကုန်၏။ မဆုံးမရသေး သော ဆင်နှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် ဖြင်းနှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် နွားနှစ်ကောင်တို့သည် ရှိကုန်၏။ မင်းကြီး---အသင် မင်းကြီး စဉ်းစားလော့၊ ကောင်းစွာ ဆုံးမပြီးသော ဆင်နှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် ဖြင်းနှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် နွားနှစ်ကောင်တို့ သည် စင်စစ်အားဖြင့် ဆုံးမပြီးကုန်သည် ဖြစ်၍သာလျှင် ယဉ်ကျွေးသော အဆင့်သို့ ရောက်ကုန်ရာသည် ဖတုတ်

"မြတ်စွာဘုရား---ရောက်ကုန်ရာပါ၏"

မဆုံးမရသေးသော ဆင်နှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် မြင်းနှစ် ကောင်၊ သို့မဟုတ် နွားနှစ်ကောင်တို့သည် ကောင်းစွာ ဆုံးမပြီးသော ဆင်နှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် မြင်းနှစ်ကောင်၊ သို့မဟုတ် နွားနှစ်ကောင်တို့ကဲ့သို့ မဆုံးမရသေးဘဲသာ လျှင် ယဉ်ကျေးသော အဆင့်သို့ ရောက်ကုန်ရာသလော" "မြတ်စွာဘုရား---မရောက်ကုန်ရာပါ"

"မင်းကြီး---ဤအတူပင်လျှင် ယုံကြည်မှု၊ အနာကင်းမှု၊ ဟန်မဆောင်မှု မလှည့်ပတ်မှု၊ ထက်သန်သော လုံ့လရှိမှု၊ ပညာနှင့်ပြည့်စုံမှု ရှိသူသာ ရောက်သင့်သော အရာဌာနသို့ မယုံကြည်မှု၊ အနာများမှု၊ ဟန်ဆောင်မှု၊ လှည့်ပတ်မှု၊ ပျင်းရိ မှု၊ ပညာကင်းမှု ရှိသူသည် ရောက်နိုင်စရာအကြောင်း မရှိနိုင်"

၉.၂.၃ဂ၈၊ "မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်းမှန်သဘောကို ဟောကြားတော်မူ၏။ မြတ်စွာ ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်းမိုင်လုံသော သဘောကို ဟောကြားတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား---မင်းမျိုး၊ ပုဏ္ထားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုးအားဖြင့် ဤအမျိုး လေးပါးတို့သည် ဤကမ္မဌာန်းစီးဖြန်းမှု အင်္ဂါငါးပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံ၍ ထိုအမျိုးလေးပါးတို့သည် အကယ်၍ တူမျှသော ကောင်းစွာ အားထုတ်မှုရှိကြပါကုန်မူ ထိုသူတို့၏ ဤအရာ၌ မြားနားမူ ရှိပါသလော"

"မင်းကြီး--- ဤအရာ၌ ထိုသူတို့၏ မဂ်၊ စိုလ်အချင်းချင်း တစ်စုံတစ်ခုသော ခြားနားမူ ရှိ၏-ဟု ငါ မဟော။ မင်းကြီး---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက်သည် ကျွန်းသားထင်း ခြောက်ကို ယူ၍ မီးမွေးရာ၏၊ အခြားလူတစ်ယောက်သည် အင်ကြင်းသားထင်းခြောက်ကို ယူ၍ မီးမွေးရာ၏၊ အခြား လူတစ်ယောက်သည် သရက်သားထင်းခြောက်ကို ယူ၍ မီးမွေးရာ၏၊ အခြားလူတစ်ယောက်သည် ရေသမန်းသား ထင်းခြောက်ကို ယူ၍ မီးမွေးရာ၏၊ မင်းကြီး---အသင် မင်းကြီး တစ်စု စဉ်းစားလှော၊ ထင်းအမျိုးမျိုးမှ ဖြစ်ကုန်သော ထိုမီးတို့၏ တစ်စုံတစ်စု ခြားနားမှူသည် ရှိသေးသလော၊ မီးလှုံအချင်းချင်း အဆင်းအချင်းချင်း အရောင်အချင်းချင်း တစ်စုံတစ်စု ခြားနားမှုသည် ရှိသေးသလော"

"မရှိပါ ဘုရား---"

"မင်းကြီး---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် လုံ့လဖြင့် မွှေနောက် ၍ ရအပ်သော၊ လုံ့လကြောင့် ဖြစ်သော တန်ခိုး၌ မဂ်၊ ဗိုလ် အချင်းချင်း တစ်စုံတစ်ခု ခြားနားမှု ရှိ၏-ဟု ငါ မဟော"

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် အကြောင်းမှန် သဘောကို ဟောကြားတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာ ဘုရားသည် အကြောင်း ခိုင်လုံသော စကားကို ဟောကြား တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား---နတ်တို့သည် ရှိကြပါကုန်၏ လော"

"မင်းကြီး---သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် နတ်တို့သည်

ရှိကြပါကုန်၏လော-ဟု ဤသို့ မေးလျှောက်ဘိသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---ထိုနတ်တို့သည် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဤလူ ပြည်သို့ လာရောက်ကြပါကုန်သေးသလော၊ သို့ မဟုတ် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဤလူ ပြည်သို့ လောရောက်ကြ ကုန်ဘဲ ရှိပါကုန်သလော"

" မင်းကြီး---စေတသိကဒုက္ခ(စိတ်ဆင်းရဲခြင်းခုက္ခ)ရှိကြ ကုန်သော နတ်တို့သည် ဤလူ ပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ရောက်လာနိုင်ကုန်၏၊ စေတသိကဒုက္ခ (စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဒုက္ခ)မရှိကြကုန်သော နတ်တို့သည် ဤလူပြည်သို့ ပဋိ သန္ဓေအားဖြင့် ရောက်မလာကြကုန်"

၉.၂.၃၀၉။ ဤသို့ ဝိန့်တော်မူသော် ဝိဋျာတစစ်သူ ကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားကို "မြတ်စွာဘုရား---စေတသိက ဒုက္ခ ရှိကြသေသဖြင့် ဤလူ ပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ရောက်လာနိုင်ကုန်သော နတ်တို့သည် စေတသိကဒုက္ခ မရှိကြသဖြင့် ဤလူ ပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် မလာနိုင် ကြကုန်သော နတ်တို့ကို နေရာမှ နှင်ထုတ်နိုင်ကြကုန် သလော"ဟု လျောက်၏

ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် "ဝိဋ္ဌေျဘစစ်သူကြီးသည်
ပသေနဒိကောသလမင်းကြီး၏ သားတော်တည်း၊ ငါသည်
လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ သားတော်တည်း၊ ဤအခါကား
သားတော်အချင်းချင်း တိုင်ပင်ရမည့် အခါတည်း"ဟု စဉ်းစား
၏။ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် ဝိဋ္ဌေျဘစစ်သူကြီးကို
"စစ်သူကြီး--- ဤအရာ၌ သင့်ကိုပင်လျှင် ဝါပြန်၍ ဖေးမည်၊
သင်နှစ်သက်သည့်အတိုင်း ဖြေကြားပါ၊ စစ်သူကြီး--ပေသနေဒိကေသလမင်းကြီး စိုးနီးဆုပ်ချုပ် မင်းလုပ်ရာ
နိုင်ငံတော်၌ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ရဟန်းကို
ဖြစ်စေ၊ ပုက္ကားကို ဖြစ်စေ၊ ဘုန်းရှိသော သူကို ဖြစ်စေ၊
ဘုန်းမဲ့သော သူကို ဖြစ်စေ၊ ခြတ်သော အကျင်ရှိသူကို
ဖြစ်စေ၊ မြတ်သော အကျင်ရှိသူကို ဖြစ်စေ ထိုတိုင်းပြည်မှ
နှင်ထုတ်နိုင်ရာသည် မဟုတ်လော"ဟု ဖေး၏။

"အရှင် ဘုရား---နှင်ထုတ်နိုင်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

"စစ်သူကြီး--- သင် နောက်တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီး စိုးမိုးအုပ်ချုပ် မင်းမလုပ်ရာ တိုင်းနိုင်ငံ၌ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် ထိုသို့ နှင်ထုတ်နိုင်ပါ မည်လော"

"အရှင်ဘုရား--- နှင်မထုတ်နိုင်ပါ"

"စစ်သူကြီး---သင်သည် တာဝတိံသာနတ်တို့ကို ကြားဖူး ၏လော။ အရှင်ဘုရား---တာဝတိံသာနတ်တို့ကို ကျွန်ုပ် ကြားဖူးပါ၏၊ အရှင်ဘုရား---ဤအရာ၌ ပသေနဒိကောသလ မင်းကြီးသည်လည်း တာဝတိံသာနတ်တို့ကို ကြားဖူးပါ၏"

"စစ်သူကြီး---သင် နောက်တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးသည် တာဝတိံသာနတ်တို့ကို ထိုနေရာမှ နှင်ထုတ်နိုင်သလော"

"အရှင်ဘုရား---ပသေနဒိကောသလမင်းကြီးသည် တာဝတိံသာနတ်တို့ကို တွေ့မြင်ရန်ပင် မစွမ်းနိုင်ပါ အဘယ် မှာ ထိုနေရာမှ နှင်ထုတ်နိုင်ပါမည်နည်း"

"စစ်သူကြီး--- ဤအတူပင်လျှင် စေတသိကဒုက္ခ ရှိကြ သေးသဖြင့် ဤလူ ပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ရောက်လာ နိုင်ကုန်သော နတ်တို့သည် စေတသိကဒုက္ခ မရှိကြသဖြင့် ဤလူပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ရောက်လောကုန်သော နတ်တို့ကို တွေ့မြင်ရန်ပင် မစွမ်းနိုင်ကြကုန်၊အဘယ်မှာလျှင် ထိုတည်ရာဌာနမှ နှင်ထုတ်နိုင်ပါကုန်မည်နည်း"

"မင်းကြီး---သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ထိုသို့ မေးဘိ သနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---ပြဟွာသည် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဤ လူပြည်သို့ လာရောက်ပါသေးသလော၊ သို့မဟုတ် ဤ လူပြည်သို့ မလာရောက်ဘဲ ရှိပါသလော"ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---စေတသိက ဒုက္ခရိသော ပြဟွာသည် ဤလူ ပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေတည်နေသောအားဖြင့် ကပ်ရောက်လာ နိုင်၏ စေတသိကဒုက္ခ မရှိသော ပြဟွာသည် ဤလူပြည်သို့ ပဋိသန္ဓေ တည်နေသောအားဖြင့် ကပ်ရောက်မလာနိုင်"

ထိုအခါ မင်းချင်းယောက်ျားတစ်ယောက်သည် ပသေနဒိ ကောသလမင်းကြီးကို "မင်းကြီး---အာကာသအနွယ် ဖြစ်သော သဉ္စယပုဏ္ဏားသည် ရောက်လာပါပြီ "ဟု သံတော်ဦး တင်၏။ ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းကြီး သည် အာကာသအနွယ်ဖြစ်သော သဉ္စယပုဏ္ဏားကို "ပုဏ္ဏား --- အဘယ်သူသည် ဤစကားကို မင်း၏ နန်းတော်တွင်း၌ ပြောဆိုပါသနည်း"ဟု မေး၏ "မင်းကြီး--- ဝိဋျေဘစစ်သူကြီး ပါတည်း"ဟု သံတော်ဦးတင်၏။ ဝိဋျေဘစစ်သူကြီးသည် "မင်းကြီး--- အာကာသအနွယ်ဖြစ်သော သစ္စယၦဏ္ဏားပါ တည်း"ဟု သံတော်ဦးတင်၏။ ထိုအခါ မင်းချင်းယောက်ျား တစ်ယောက်သည် ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးကို "မင်းကြီး --- သွားချိန်တန်ပါပြီ"ဟု သံတော်ဦးတင်၏။

ထိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် မြတ်စွာ ဘုရားကို "မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို သဒ္ဓည္ထုတဉာက်အကြောင်းကို မေး လျှောက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် သဒ္ဓည္ထုတဉာက်အကြောင်းကို မေး လျှောက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် သဒ္ဓည္ထုတဉာက် အကြောင်းကို မြေကြွားတော်မူပါ၏။ ထိုမြေကြားတော်မှု ချက်ကိုလည်း ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် သဘောလည်း ကျပါကုန်၏။ နှစ်လည်း နှစ်သက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားကို အမျိုး လေးပါးတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို မေးလျှောက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် အမျိုးလေးပါးတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို မေးလျှောက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် အမျိုးလေးပါးတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်း ကိုလည်း ခြေကြားမေတာ် မူပါ၏။ ထိုမြေကြားချက်ကိုလည်း ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် သဘောလည်း ကျပါကုန်၏၊ နှစ်လည်း နှစ်သက်ပါကုန်၏။မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတည့် တော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို လုန်မြတ်သော နတ်တို့ကို မေးလျှောက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် လွန်မြတ်သော

နတ်တို့ကို ဖြေကြားတော်မူပါ၏။ ထိုဖြေကြားတော်မူချက် ကိုလည်း ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် သဘောလည်း ကျပါ ကုန်၏။ နှစ်လည်း နှစ်သက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် ဖြတ်စွာဘုရားကို လွန်မြတ် သာ ငြဟွာကို မေးလျှောက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် လွန်မြတ်သော ငြဟွာကို ဖြေကြားတော်မူပါ၏။ ထိုဖြေကြား တော်မူချက်ကိုလည်း ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် သဘော လည်း ကျပါကုန်၏၊ နှစ်လည်း နှစ်သက်ပါကုန်၏။ ဘုရား တပည့်တော်တို့ မေးလျှောက်တိုင်းသော ပြဿနာကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေကြားတော်မူပါ၏။ ထိုဖြေကြားတော် မူချက်ကိုလည်း ဘုရားတပည့်တော်တို့သည် သဘောလည်း ကျပါကုန်၏၊ နှစ်လည်း နှစ်သက်ပါကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား---ဘုရားတပည့်တော်တို့ကို ပြန်ခွင့်မြတော်မူပါ ဘုရားတပည့် တော်တို့သည် အလုဝံကိစ္စများပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။ "မင်းကြီး---မြန်လိုက ပြန်နိုင်ပါပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ထိုအခါ ပသေနဒိကောသလမင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် နှစ်သက် သဘောကျ၍ နေရာမှ ထပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ အရှိအသေပြုကာ ပြန်သွားခဲ့လေသည်။ www.dhammadownload.com

www.dhammadownload.com

## මෲ ශි්තාම් යාපපු

www.dhammadownload.com

# <u>ဖြ</u>တ္ဓာလုသုတိ

၉.၂.၃၁၁။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံဃာငါးရာနှင့် အတူ ဝိဒေဟတိုင်း၌ ဒေသစာရီကြွချီတော် မူ၏။ ထိုအခါ အသက်တစ်ရာ့နှစ်ဆယ်ရှိသော ဗြဟ္မာယု ပုဏ္ဏားသည် ဓိတ်လာပြည်၌ နေ၏၊ သူသည် ဝေဒင်ဘုံးပုံ တို့ကို တစ်ဇက်ကမ်းစတ် တတ်မြောက်၏၊ ထိုပြဟ္မာယု ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရား ဝိဒေဟတိုင်းသို့ ရောက်လာ ကျောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်သတင်းကို ကြားသိ လေ၏

၉.၂.၃၁၂။ ထိုစဉ်အခါ၌ ပြတ္စာယုပုက္ကား၏ တပည့် ဖြစ်သော ဥတ္တရလုလင်သည် ရှိ၏ ထိုလုလင်သည်လည်း ဗေဒင်သုံးပုံတို့ကို တစ်ဖက်ကမ်းစတ် တတ်မြောက်၏၊ ထို ပြဟ္စာယုပုက္ကားသည် ဥတ္တရလုလင်ကို ဤသို့ ပြော၏-"ချစ်သားဥတ္တရ--- လာလော့၊ သင်သည် ရဟန်းဂေါတမင်ာ သို့ ချဉ်းကဝ်၍ ရဟန်းဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်းသည် ဆုန်အတိုင်း ပျံ့နံ့၍ ထွက်သလော၊ အမှန်အတိုင်း မဟုတ် ဘဲပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကျော်စော သည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်သလော-ဟု ငါတို့ သိနိုင် ရန်အတွက် ရဟန်းဂေါတမကို သိအောင် စုံစမ်းချေလော့"

"အရှင်---ကျွန်ပ်သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို အဘယ်သို့ လျှင် သိအောင် စုံစမ်းရပါမည်နည်း" "ချစ်သား ဥတ္တရ---ဝါတို့၏ ဝေဒကျမ်းတို့၌ သုံးဆယ့် နစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့သည် လာကုန်၏ ယင်းလက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်အတွက် နစ်မျိုးသော ဖြစ်ကိန်းတို့သာလျှင် ရှိကုန်၏ အခြားသော ဖြစ်ကိန်း မရှိ၊ ထိုယောက်ျားမြတ်သည် အကယ်၍ လူ့ ဘောင်၌ နေငြားအုံ၊ စကြဝဝေားမင်း ဖြစ်ရမည်၊ အကယ်၍ လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပြားအုံ၊ ဘုရား ဖြစ်ရမည်။ ချစ်သား ဥတ္တရ---ဝါသည် သင့်အား ဝေဒ ကျမ်းတို့ကို သင်ကြားပေးထားသည် မဟုတ်လော"

၉.၂.၃၁၃။ "အရှင်---ကောင်းပါဗီ"ဟု ဥတ္တရလုလင် သည် ခြတ္စာယုပုဏ္ဏားအား ဝန်စံမြီးလျှင် နေရာမှ ထ၍ ခြတ္တာယုပုဏ္ဏားကို ရှိခိုးလျက် အရိုအသေပြုကာ ဇိဒေဟ တိုင်း မြတ်စွာဘုရားရှိရာသို့ သွားလေ၏ သူသည် ကြောစီ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်၏ မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ရောက်သောအခါ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် နှတ်ဆက် တေား ပြောကြား၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏ တစ်ခု သော နေရာ၌ ထိုင်နေသော ဥတ္တရလုလင်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျား မြတ်လက္ခကာတို့ကို ကြည့်ရှ ရှာဖွေ၏။ မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာ တို့ကို များသောအားဖြင့် တွေ့ မြင်၏။ နှစ်ပါးတို့ကိုကား မတွေ့ မြင်၊ အအိစ်ဖြင့် ဖုံးလွှစ်းသော ယောက်ျားအဂါနှင့် ရှည်ပြန့်သော လျှာတော်တို့၌ ယုံမှား၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားမှာ ဤသို့အကြံ ဖြစ်၏ "ဤဥတ္တာရလုလင်သည် ငါ၏ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို များသောအားဖြင့် တွေ့ မြင်၏ နှစ်ပါးတို့ကိုကား မတွေ့ မြင်၊ အအိစ်ဖြင့် ဖုံးလွှစ်းသော ယောက်ျားအဂါနှင့် ရှည်ပြန့်သော လျှာတော်တို့၌ ယုံမှား၏။ ငါသည် တန်နီးဖန်ဆင်းပြရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းသော ယောကျုံားအင်္ဂါကို ဥတ္တရလုလင် မြင်နိုင်ရန် တန်ခိုးဖန်ဆင်း ပြတော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် လျှာတော်ကို ထုတ်၍ နားတွင်း နှစ်ဖော်တို့ကိုလည်း အပြန်အလှန် သုံးသပ် တော်မူ၏။ နာခေါင်းပေါက် နှစ်ခုတို့ကိုလည်း အပြန်အလှန် သုံးသပ်တော်မူ၏။ နာမေါင်းပေါက် နှစ်ခုတို့ကိုလည်း ကျာဖြင့် ဖုံး အုပ်တော်မူ၏။ ထိုအခါ ဥတ္တရလုလင်မှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏-နာမာခံကေတသည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောကျုံးမြတ်လာဌာကတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်သာတည်။ ငါသည် အကယ်၍ ဟော့ကောကို့နှင့် ပြည့်စုံသည်သာတည်။ ငါသည် အကယ်၍ ဟော့နားဂေါတမ၏ ကွာရှာကပုံထိကိုခြင်နိုင်စရာရှိ၏"ဟု အကြံဖြစ်၏။ ထို့နောက် ဥတ္တရလုလင်သည် စုနှစ်လတို့ပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်သို့ အစိုင်ကဲ့သို့ လိုက်လေ၏။

၉.၂.၃၁၄။ စုနှစ်လလွန်သော အခါ ဥတ္တရလုလင်သည် ဝိဒေဟတိုင်း မိထိလာပြည်သို့ ပြန်သွား၏ မိထိလာပြည်သို့ ရောက်သော အခါ ဗြဟ္မာယုပုထ္ထား၏ထဲသို့ ချဉ်းကင်၍ ဗြဟ္မာယုပုထ္ထားအား ရှိစိုးပြီးလျှင် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်နေ၏ ထိုင်နေသော ဥတ္တရလုလင်ကို ဗြဟ္မာယုပုထ္ထားသည် ဤသို့ မေး၏- "ချစ်သားဥတ္တရ----ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကျော်စော သတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ အမှန် အတိုင်းမဟုတ်ဘဲ ပျံ့နှံ့၍ ထွက်သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ သည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်သလော"

ထိုသို့ မေးသောအခါ ဥတ္တရလုလင်သည် ထိုအရှင် ဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်းသည် အမှန်အတိုင်းပျံ့နှံ့၍ ထွက်ပါကြောင်း၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကျော်စောသည့် အတိုင်းပင် မှန်ပါကြောင်း၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် သုံး ဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံပါကြောင်း၊ ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ အခြားထူးခြားမှု များလည်း ရှိသေးပါကြောင်း တ**င်ပြ အစီရင်စံ**၏။ [ဥတ္တရလုလင် တင်ပြ အစီရင်စံသော အကြောင်းအရာ များကို ဘုရားရှင်၏ ဝှက်တော်များအခန်း၊ စာဝိုဒ် ၆.၀၅။ စာမျက်နာ ၅၂ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

၉.၂.၃၁၅။ ဤသို့ တင်ပြ အစီရင်ခံသော် ပြဟ္မာယု ပုဏ္ဏားသည် နေရာမှ ထ၍ လက်ဝဲတစ်ဖက် ပရုံးထက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ်တင်လျက်မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာသို့ လက်အုပ်ရှိကာ-

နမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမွုဒ္မဿ၊ နမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမွုဒ္မဿ၊ နမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမွုဒ္မဿ"

[ပူဇက်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရား တို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားအား ရှိရိုးပါ၏၊ ပူဇက်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရား အား ရှိရိုးပါ၏၊ ပူဇက်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သော၊ အလုံး စုံသော တရားတို့ကိုကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထိုမြတ်စွာ ဘုရားအား ရှိရိုးပါ၏။]

ဟူ၍ သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် ဥဒါန်းကျူးရင့်လေ၏။

ငါတို့သည် တချိန်ချိန်၌ ထိုအရှင်ဂေါတမနှင့်အတူ တွေ့ဆုံကောင်း တွေ့ဆုံနိုင်တန်ရာ၏၊ နည်းနည်းပါးပါး စကားပြောဟောမှုသည်လည်းဖြစ်ကောင်းနိုင်တန်ရာ၏-ဟု ပြောဆို၏။

၉.၂.၃၁၆။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝိဒေဟတိုင်း၌ အဆင့်ဆင့် ဒေသစာရီ ကြွှရီတော်မူသည်ရှိသော် ဝိထိလာ ပြည်သို့ ရောက်တော်မူ၏ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုမိထိလာ ပြည် မယဒေဝသရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ဓိထိလာပြည်နေ ပုက္ကားနှင့် အချိုးသားတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရား ဓိထိလာပြည် ယေဒေဝသရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံး နေကြောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်သတင်းကို ကြားသိ ကြကုန်၏။

ထိုအခါ မိထိလာပြည်နေ ပုက္ကားနှင့် အမျိုးသားတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရဉ်းကပ်ကြ၍ တစ်ခုသော နေရာ ၌ ထိုင်ကုန်၏။

၉.၂.၃၁၃။ ပြဟွာယုပုဏ္ဏားသည်လည်း ဖြတ်စွာဘုရား ဖိတိလာပြည် မယဒေဝသရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေ ကြောင်းနှင့် ဖြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်သတင်းကို ကြားသိလေ ၏။ ထိုအခါ ပြဟွာယုပုဏ္ဏားသည် များစွာသော တပည့်

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖန်တာယ်)

ပရိသတ်တို့နှင့်အတူ မယဒေဝသရက်ဥယျာဉ်သို့ ချဉ်းကပ် လေ၏၊ ထိုအခါ မယဒေဝသရက်ဥယျာဉ်၏ အနီး၌ ပြဟွာယု ပုဏ္ဏားသည် "ရေးဦးစွာ မပန်ကြားဘဲ ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြင်ရန် ချဉ်းကပ်ခြင်းသည် မသင့်လျော်ရေ"ဟု စဉ်းစား၏။

ထိုသို့ စဉ်းစားကာ ဖြဟွာယုပုက္ကားသည် လုလင် တစ်ယောက်ကို ခေါ် ချို "အမောင်---လာလော့၊ ရဟန်း ဂေါတမထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ "အရှင် ဂေါတမ---ဖြဟွာယု ပုက္ကားသည် အသက်တစ်ရာနှစ်ဆယ် ရှိပါပြီ၊ ဝေဒင်သုံးပုံ တို့ကို တစ်ဇက်ကမ်းဓတ်တတ်မြောက်ပါ၏၊ အရှင်---မိထိလာပြည်၌ နေကြကုန်သော ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသား ရှိသရှုတို့တွင် စည်းစိမ်ဥစ္စာအားဖြင့် ဖြဟွာယုပုက္ကားကို အသာဆုံး-ဟု ဆိုရပါ၏၊ ဇေဒင်တိုဖြင့်လည်း ဖြဟွာယု ပုက္ကားကို အမြင့်ဆုံး-ဟု ဆိုရပါ၏ အသက်အားဖြင့် ဖြစ်စေ၊ အခြဲအရံအားဖြင့် ဖြစ်စေ ပြဟွာယုပုက္ကားကို အကြီးဆုံး-ဟု ဆိုရပါ၏။ ထိုပြဟွာယုပုဏ္ကားသည် အရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြင် လိုပါ၏၊ တိုပြဟွာလပုတ္ကားသည် အရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြင်

"အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍ ထိုလုလင်သည် ဗြဟ္မာယု ပုဏ္ဏားအား ပြန်ကြား၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ် ပြီးလျှင် ထိုဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏား လျှောက်ထားခိုင်းသည့်အတိုင်း လျှောက်ထား၏။

"လုလင်--- ပြတ္စာယုပုဏ္ကား ယခု ဝါဘုရားကို ဖူးဖြင် လိုက ဖူးဖြင်နိုင်ပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ ထိုလုလင် သည် ပြတ္စာယုပုဏ္ဏားထံသို့ ရျဉ်းကဝ်၍ "အရှင်---ရဟန်း ဂေါတမသည် ခွင့်ပြုပါပြီ၊ ယခုအခါ သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ" ဟု ပြောကြား၏။

၉.၂.၃၁၈၊ ထိုအခါ ဖြတ္မွာယုပုက္ထားသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်လေ၏။ ရှေးဦးစွာ ရောက်နှင့် သော ပရိသတ်သည် ဖြတ္စာယုပုထ္ထား လာသည်ကို အဝေး ကပင် လှမ်းမြင်၍ ထင်ရှားကျော်စောသူ၊ အခြံအရံများသူ အား ပြုခြံထုံးစံအတိုင်း ဗယ်ရှား၍ နေရာပေး၏။ ထိုအခါ ဖြဟ္မာယုပုထ္ထားသည် ထိုပရိသတ်ကို "အချင်းတို့---နေ ကြလော့၊ သင်တို့သည် ဒီဓိနေရာ၌ ထိုင်ကြကုန်လော့၊ ဝါသည် ရဟန်းဂေါတမ၏ အနီး၌ ထိုင်ပါမည်"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါဖြတ္စာယုပုဣားသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဇွယ် အောက်မေ့ဖွယ်စကားကို ပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အောက်မေ့ဖွယ်စကားကို ပြောဆိုပြီးနောက် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာမြတ်စွာဘုရား၏ကိုယ်တော်၌သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခဏာတို့ကို ကြည့်ရှ ရှာဖွေ၏။ ဒြဟ္မွာယုပုက္ကားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို များသောအားဖြင့် တွေ့မြင် ၏ နှစ်ပါးတို့ကိုကား မတွေ့မြင်၊ အအိစ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းသော ယောက်ျားအင်္ဂါနှင့် ရှည်ပြန့်သော လျှာတော်၌ ယုံမှား၏။ ထိုအခါ ဗြဟ္မာယုပုက္ကားသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဂါထာတို့ဖြင့် လျှောက်၏-

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခကာတို့ကို သုံးဆယ့်နှစ်ပါးတို့-ဟူ၍ကြားဖူးပါ၏ အရှင် ဂေါတမ၏ ကိုယ်တော်၌ ထိုလက္ခကာတို့အနက် နှစ်ပါးသော လက္ခကာတို့ကို မတွေ့မြင်ရပါ။

လူတို့ထက် မြတ်တော်မူသော အရှင်ဂေါတမ--- အရှင် မြတ်၏ အဝတ်ဗြင့် စုံးကွယ်နေသော အင်္ဂါဇာတ်သည် သိုအိမ်၌ တည်ပါ၏လော၊ ထို့အပြင် လျှာတော်သည်လည်း မပေါ် ထင်သေးသည် ဟေ့တ်ပါလော။

ကျယ်ပြန့်သော လျှာတော် ရှိပါ၏လော၊ အဘယ်သို့သော အခြင်းအရာဖြင့် သိရပါကုန်မည်နည်း၊ မြတ်စွာဘုရား---ထိုကျယ်ပြန့်သော လျှာတော်ကို ထုတ်၍ ပြတော်မူပါ၊ ကျွန်ုပ် တို့၏ ယုံမှားကို ပယ်ဖျောက်တော်မူပါ။

မျက်မှောက်ကောင်းကျိူအလို့ငှာလည်းကောင်း၊ တမလွန် ချမ်းသာအလို့ငှာလည်းကောင်း အစွင့်ရကုန်သည်ရှိသော် လွန်စွာ တောင့်တနေသော တစ်စုံတစ်ခုသော ပုစ္ဆာကို မေးလျှောက်လိုကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၃၁၉။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အအိမ်ဖြင့် ဗုံးလွှစ်သော ယောက်ျားအင်္ဂါကို မြဟ္မာယုပုဏ္ဏား မြင်နိုင်ရန် တန်နိုးဖန်ဆင်းပြတော်မူ၏။ ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားသည် လျှာတော်ကို ထုတ်၍ နားတွင်းနှစ်ဖော်တို့ကိုလည်း အမြန် အလှန် သုံးသစ်တော်မူ၏။ နာခေါင်းနှစ်ပေါက်တို့ကိုလည်း အပြန်အလှန် သုံးသစ်တော်မူ၏။ အုမျှပြင်တစ်ခုလုံးကို လည်း လျှာဖြင့် စုံးအုပ်တော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား သည် ပြတ္တာယုပုဏ္ဏားကို ဂါတာတို့ဖြင့် ပြန်၍ မိန့်တော်မူ၏-

"ပုဣား--- သင်သည် ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခကာတို့ ကို သုံးဆယ့်နှစ်ပါးတို့-ဟူ၍ ကြားဖူး၏၊ ထိုသုံးဆယ့် နှစ်ပါးသော ထိုလက္ခကာတို့သည် ငါ့ကိုယ်၌ ထင်ရားရှိကုန် ၏၊ သင့်မှာ ယုံမှားတွေးတော်ခြင်း မဖြစ်စေလင့်။

ပုက္ကား--- ဝါသည် ဝိုင်းခြား၍ သိသင့်သော တရားကို ဝိုင်းခြား၍ သိပြီးပြီ၊ ပွားများသင့်သော တရားကိုလည်း ပွားများပြီးပြီ၊ ပယ်သင့်သော တရားကိုလည်း ပယ်ပြီးပြီ၊ ထို့ကြောင့် ငါသည် ဘုရား ဖြစ်ပေ၏။ မျက်မှောက်ကောင်းကျိူးအလို့ငှာလည်းကောင်း၊ တမလွန် ရှမ်းသာအလို့ငှာလည်းကောင်း အစွင့်ရသည် ဖြစ်၍ လွန်စွာ တောင့်တထားသော မေးလိုသမျှ ပြဿနာအားလုံးကို မေးလျှောက်ပါ"ဟု မိန့်တော်မှု၏။

၉.၂.၃၂၈။ ထိုအခါ ပြဟ္စာယုပုက္ကားသည် "ငှါကို ရဟန်း ဂေါတမ နွင့်ပြပြီး ငါသည် ရဟန်းဂေါတမအား မျက်မှောက် အကျိုးကိုပင် မေးရမည်လော၊ တမလွန်အကျိုးတိုပင် မေးရမည်လော၊ အဘယ်အရာကို ပေးရမည်နည်း "တု စဉ်းစားတွေးတော၏။ ထိုအခါ ပြဟ္စာယုပုက္ကားသည် "ငါ သည် မျက်မှောက်အကျိုးတို့၌ ကျွမ်းကျင်၏ မျက်မှောက် အကျိုးစီးပွားကို သူတစ်ပါးတို့ကပင် ငါ့အား မေးမြန်းကြ ကုန်သေး၏ ငါသည် တလွေန်အကျိုးစီးပွားကို မေးလျှောက် ရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံရ၏။ ထိုအခါ ပြဟ္မာယုပုက္ကား သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဂါထာတို့ဖြင့် လျှောက်ထား၏-

"အဘယ်သို့လျှင်မကောင်းမှုကိုပယ်ပြီးသူဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်သို့လျှင် သိခြင်းအဆုံးသို့ ရောက်သူ ဖြစ်ပါသနည်း၊ အရှင်---အဘယ်သို့လျှင် ဝိစွာသုံးပါးနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါ သနည်း၊ အဘယ်သို့လျှင် စင်ကြယ်သော ပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ ဆိုရ ပါသနည်း၊

အဘယ်သို့လျှင် ရဟန္တာ ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်သို့လျှင် အလုံးစုံသော ဂုက်ကျေးဇူးနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသနည်း၊ အရင်---အဘယ်သို့လျှင် အရဟတ္တမင်္ဂဘက် မောနေယျနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်သို့လျှင် သစွာလေးပါးကို သိသူ-ဟူ၍ ဆိုရပါသနည်း"ဟု လျှောက်၏၊

၉.၂.၃၂၁။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပြဟ္မာယု ပုဏ္ဏားကို ဂါထာတို့ဖြင့် ပြန်၍ ဖြေကြားတော်မူ၏-

"တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ရှေး၌ နေခဲ့ဖူးသော ခန္ဓာအစဉ်ကို သိ၏ နတ်ဘုံနှင့် အပါယ်ဘုံကိုလည်း မြင်၏ ထိုမှတပါး ဇာတိ၏ ကုန်ခြင်းသို့ ရောက်၏၊ အရဟတ္တမဂ် ဉာက်ကို အထူးသိ၍ အဆုံးသို့ ရောက်၏၊ ထိုသူသည် မှန်ခေါ်သော ရဟန်း ဖြစ်၏။

ရာဂတို့မှ အကြွင်းမဲ့ လွတ်သောကြောင့် အထူးသဖြင့် စင်ကြယ်သော စိတ်ကို သိဏ်၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ သေခြင်းကို ပယ်ပြီး ဖြစ်ဏ်၊ မြတ်သော အကျင့်အားလုံးနှင့် ပြည့်စုံဏ်၊ အလုံးစုံသော တရားတို့၏ ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်၏၊ ထို ကဲ့သို့သော သူကို ဗုဒ္ဓ-ဟူ၍ ဆိုရ၏"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသည် ရှိသော် ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားသည် နေရာမှ ထ၍ လက်ဝဲတစ်ဘက် ပခုံးထက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ်တင်၍ မြတ်စွာဘုရားခြေတော်တို့၌ ဦးတိုက်ကာ ခြေတော်တို့ကို ခံတွင်းဖြင့်လည်း စုပ်၏ လက်တို့ဖြင့်လည်း သုံးသင်၏ "အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ် ဗြဟ္မာယုပုက္ကားပါ အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ် ဗြဟ္မာယုပုက္ကားပါ"ဟု အမည်ကို လည်း လျှောက်ကြား၏၊ ထိုအခါ ထိုရောက်လာသော ပရိသတ်သည် "အချင်းတို့----ဆုံသျှဖွယ်ကောင်းလေစွ တကား၊ အချင်းတို့----ထုးဆန်းလေစွတကား၊ ဤဗြဟ္မာယု ပုက္ကားသည် ယင်းသို့ ထင်ရှားကျော်စော၊ အမြံအန်ပေါများ သူ ဖြစ်ပါလျက် ဤသို့သဘောရှိသော လွန်လွန်ကဲကဲ ရိုသေ ခြင်းကို ပြုတ်၏"ဟု အဲ့သြတုန်လူစ်လေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဗြဟ္မာယုပုက္ကားကို "ပုက္ကား--- တော်သင်မြီ၊ ထလော့၊ သင်သည် ဒိမိနေရာ၌ ထိုင်လော့၊ သင်၏ စိတ် သည် ငါဘုရားကို ကြည်ညိုပေဗြီ"ဟု ခိန့်တော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဗြဟ္မာယုပုက္ကားသည် ထ၍ မိမိနေရာ၌ ထိုင်လေ၏။

၉.၂.၃၂၂။ ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ပြတ္မွာယု
ပုဏ္ဏားအားအစဉ်အတိုင်းသော တရားကေားကို ဟောတော်
မူ၏။ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ပြတ္မာယုပုဏ္ဏားမှာ ကြည်လင်
သော စိတ်ရှိသည်ကို သိတော်မူသောအခါမြတ်စွာဘုရား၏
ကိုယ်တိုင်ထုတ်ဖော် သိဖြင်ပြီးသော ဆင်းရဲ၊ ဆင်းရဲခြင်း
ဖြစ်ကြောင်း၊ ဆင်းရဲချုပ်ရာ၊ ဆင်းရဲချုပ်ရာသို့ ရောက်ကြောင်း
လမ်းစဉ်ဖြစ်သော သစ္စာလေးပါမာတရားကို ဟောကြားတော်
မူ၏။ မည်းညစ်ခြင်းကင်း၍ ဖြူစင်သော အဝတ်သည်
ဆိုးရည်ကို ကောင်းစွာ စွဲယူသကဲ့သို့ ထိုအတူ ပြတ္စာယု
ပုဏ္ဏားမှာ ထိုနေရာ၌ပင်လျှင် "ဖြစ်ပြင်းသဘော ရှိသော
တရားအားလုံးသည် ချုပ်ခြင်းသဘော ရှိ၏"ဟု ကိုလေသာ
မြူအညစ်အကြောကင်းသော တရားမျက်စီ သောတာပတ္တိ
မင်္ကာက် ဖြစ်ပေါ်လေ၏။

ထိုအခါ တရားကို မြင်ပြီးသော ပြဟွာယုပုဣားသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤကေားကို လျှောက်၏- "အရှင် ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက် ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ ရ၍ အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်သော ဥပါသကာ-ဟု မှတ်တော် မူပါ၊ အရှင်ဂေါတမသည် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ နက်ဖြန် ကျွန်ုပ်အိမ်သို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြတော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် လက်ခံတော် မူ၏။ ထိုအခါ ပြဟွာယုပုဣားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဟက်ခံတော်မူခြင်းကို သိလျှင် နေရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရား ကို ရိနိုးပြီးလျှင် အရှိအသေပြ၍ ပြန်သွားလေ၏၊ ထိုနောက် ပြဟွာယုပုဣားသည် ထိုညဉ့်လွန်သော အခါ မိခိနေအိမ်၌ မွန်မြတ်သော ခဲစွယ်ဘောဝည်ကို စီရင်ပြီး ၍ "အရှင်ဂေါတမ

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (မရှိုမနီတာယ်)

--- အချိန်တန်ပါပြီ၊ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား အချိန်တန်ကြောင်းကို လျှောက်၏။

ပုဏ္ဏား၏ လားရာဂတိကားအဘယ်ပါနည်း"ဟု မေးလျှောက် ကြကုန်ပြီ။ ရဟန်းတို့--- မြဟ္မာယုပုဏ္ဏားသည် ပညာရှိ၏ တရားအားလျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏၊ ငါ့ကို တရား တည်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် မညှဉ်းဆဲပေ။ ရဟန်းတို---မြဟ္မာယုပုဏ္ဏားသည် အောက်ပိုင်း သံယောရဉ် ငါးပါးတို့ ကုန်ခြင်းကြောင့် မြဟ္မာပြည်၌ ဖြစ်၏၊ မြဟ္မာ ပြည်၌ပင် ပရိန်ဖွာန် ပြခြင်းသဘောရှိသောဥပပါတ်ပဋိသန္ဓေ တည်နေ၏၊ ထိုပြဟ္မာပြည်လောကမှ ပြန်လာခြင်းသဘော မရှိတော့ရေ။ ဆနာဂါမ် မြစ်ပြီ"ဟု စိန့်တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏။ ထို ရဟန်းတို့သည်မြတ်စွာဘုရား၏စကားတော်ကိုဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ သာခုအနမောဒနာ ခေါ် ဆိုခွဲကြကုန်၏။

િકુટ

# သေလသုတိ

၉.၂.၃၂၃။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းသံယာ တစ်ထောင့်နှစ်ရာငါးဆယ်နှင့် အတူ အင်္ဂုတ္တရပတိုင်း၌ ဒေသစာရီ ကြွရီတော်မူ၏။ ထိုသို့ ကြွရီ၍ မကြာမြင့်စီပင် မြတ်စွာဘုရားသည် အာပကမည်သော အင်္ဂုတ္တရာပနိဂုံးသို့ ရောက်တော်မူ၏။ ကေကိယရသေသည် မြတ်စွာဘုရား အင်္ဂုတ္တရာပနိဂုံးသို့ ရောက်လာကြောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား ၏ ဂုက်သတင်းကို ကြွားသိလေ၏။

ထိုအခါ ကေကိယရသေ့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက်ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ်၊ အမှတ်ရဖွယ် စကား ကို ပြောဆိုပြီးနောက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏၊ တစ်ခုသော ကေကိယရသေ့အား မြတ်စွာဘုရားသည် တရားစကား ဟောကြားတော်မူ၏။ ထိုအခါ ကေကိယရသေ့သည် မြတ်စွာဘုရားအား "အရှင် ဂေါတမသည် ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ နက်ဖြန် ကျွန်ုပ်၏ ကျောင်းသင်မ်းသို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော်မူပါ"ဟု လျှောက် ၏။

ဤသို့ လျှောက်သည်ရှိသော် မြတ်စွာဘုရားသည် ကေကိယရသေ့ကို "ကေကိယ--- ရဟန်းသံဃာသည် များ၏ ရဟန်းပေါင်း တစ်ထောင့်နှစ်ရာငါးဆယ် အရေ အတွက် ရှိ၏ သင်သည်လည်း ပုဏ္ဏားတို့အပေါ် ၌ အလွန် ကြည်ညိုသူ ဖြစ်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ နှစ်ကြိမ်မြောက် လည်း ကေကိယရသေ့သည် မြတ်စွာဘုရားကို "အရှင် ဂေါတမ---ရဟန်းသံယာသည် အကယ်၍ များစေကာမူ၊ တစ်ထောင့်နှစ်ရာငါးဆယ် အရေအတွက် ရှိစေကာမူ ကျွန်ုပ် သည်လည်း ပုဏ္ဏားတို့အပေါ် ၌ အလွန်ကြည်ညိုသူ ဖြစ်စေ ကာမှု အရှင်ဂေါတမသည် နက်ဖြန် ရဟန်းအပေါင်းနှင့် အတူ ကျွန်ုပ်၏ သစ်ပ်ကျောင်းသို့ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ကြွတော်မူပါ" ဟု လျှောက်ပြန်၏။ နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုသို့ပင် မိန့်တော်မူ၏။ သုံးကြိမ်မြောက်လည်း ကေကိယရသေ့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ထိုတော်ကို ထပ် လျှောက်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဆိတ်နေ

ထိုအခါ ကေကိုယရသေ့သည် မြတ်စွာဘုရား လက်ခံ တော်မူသည်ကို သိ၍ နေရာမှ ထကာ ဖိဖိ၏ သင်္ခမ်းကျောင်း သို့ ချဉ်းကပ်၍ စိတ်ထွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ထွေမျိုးသားချင်း တို့ကို "အိုစိတ်ထွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ထွေမျိုးသားချင်းတို့ ---ငါ၏ စကားကို နားထောင်ကြပါကုန်၊ ငါသည် ရဟန်း ဂေါတမကို ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ နက်ဖြန်အတွက် ဆွမ်းစား ပင့်ခဲ့ပြီ၊ သို့ဖြစ်၍ သင်တို့သည် ငါ့အား လုပ်အားပေးကျပါ"ဟု ပြောဆို၏။ "အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟု ကေကိယရသေ့၏ မိတ်ဆွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် ကေကိယရသေ့၏ စကားကို နာယုကြပြီးလျှင် အချို့သူ တို့သည် စိုခုံလောက်ကျင်း (ထမင်းအိုး၊ ဟင်းဆိုးတည်ရန် ကျင်း) တူးကြကုန်၏ အချို့သူတို့သည် ထင်းနွဲကြကုန်၏ အချို့သူတို့သည် အိုးနွက်တို့ကို ဆေးကြောကြကုန်၏ အချို့သူတို့သည် သောက်ရေအိုးကြီးကို တည်ထားကြ ကုန်၏ အချို့သူတို့သည် နေရာတို့တို ခင်းကျင်းကြကုန်၏ ကောကိယရသေ့သည်ကား တန်ဆောင်းဝန်းကို ကိုယ်တိုင် ပင် ပြစီရင်၏။

၉.၂.၃၂၄၊ ထိုစဉ်အခါ၌ သေလပုဏ္ကားသည် အာပက နိဂုံး၌ နေ၏၊ သေလပုဏ္ဏားသည် ဗေဒင်သုံးပုံတို့တို့ကို တစ်ဗက်ကမ်းစတ်တတ်မြောက်၏ သုံးရာသော လူလင်ပျိုတို့ ကိုလည်း ဗေဒင်တို့ကို သင်ကြားပို့ချနေ၏ ထိုအခါ ကေကိယ ရသေ့သည် သေလပုဏ္ဏားအပေါ် ၌ အလွန် ကြည်ညို၏။

ထိုအခါ သေလပုထ္ထားသည် သုံးရာသော လုလင်ပျီတို့ မြိရံလျက် အညောင်းမြေ လမ်းလျှောက် လှည့်လည်လတ် သော် ကေကိုယရသေ့၏ သင်္ခမ်းကျောင်းသို့ ရောက်လေ၏၊ သေလပုထ္ထားသည် ကေကိုယရသေ့၏ သင်္ခမ်းကျောင်း၌ ဖိုခုံလောက်တူးသူ၊ ထင်းခွဲသူ၊ အိုးရွက်ဆေးကြောသူ၊ သောက်ရေအိုးကြီး တည်ထားသူ၊ နေရာခင်းသူတို့နှင့် တန်ဆောင်းဝန်းကို ကိုယ်တိုင် စီမံနေသော ကေကိုယ ရသေ့ကို မြင်လျှင် ကေကိုယရသေ့ကို "အရှင်ကေကိုယမှာ အာဝါဟ (သမီးယူခြင်း) မင်္ဂလာသော်လည်း ဖြစ်လိမ့်စည် လော၊သို့မဟုတ် ဝီဝါဟ (သမီးပေးခြင်း) မင်္ဂလာသော်လည်း မြစ်လိမ့်စည်လော၊ သို့မဟုတ် ကြီးစွာသော ယစ်ပူစေစ်မှု သော်လည်း နီးကပ်နေပြီလော၊ သို့မဟုတ် ဂေဝတိုင်းကို အစိုးရသော သေနိယမည်သော စိမ္မိသာရမင်းကိုမူလည်း ဝိုလ်ပါအပေါင်းနှင့်တကွ နက်ဖြန်အတွက် ဗိတ်ကြားထားပါ သလော"ဟု မေး၏။

"အရှင်သေလ--- ကျွန်ုပ်မှာ အာဝါဟ (သမီးယူခြင်း) မင်္ဂလာလည်း ဖြစ်လိမ့်စည် ဟေုတ်ပါ၊ ဝိဝါဟ (သမီးပေးခြင်း) မင်္ဂလာလည်း ဖြစ်လိမ့်စည် ဟေုတ်ပါ၊ မဂတေိုင်းကို အစိုး ရသော သေနိယမည်သော ဗိမ္မိသာရမင်းကိုလည်း ဗိုလ်ပါ အပေါင်းနှင့်တကွ နက်ဖြန်အတွက် ဗိတ်ကြား မထားပါ၊ စင်စစ်အားဖြင့် ကျွန်ုပ်၏ ကြီးစွာသော ယစ်ပူစေက်ခြင်းသည် နီးကဝ်နေပါ၏၊ အရှင်---သာကီဝင်မင်းသား ဖြစ်သော သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ မဟုန်းပြုသော ပောန်းဂေါဟမသည် ရှိပါ ၏ ထိုရဟုန်းဂေါဟမသည် အင်္ဂတ္တရာပတိုင်း၌ တစ်ထောင့် နှစ်ရာငါးစလိ အရေအတွက် ရှိသော ရဟုန်းသံယာနှင့် အတူ ဒေသစာရီ လှည့်လည်လာရာ ယခု အာပကာနိဂုံးသို့ ရောက်ရှိနေပါ၏။

ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကောင်းမြတ်သော ကျော်စောသံ သည် ပျံ့နှံ့၍ ထွက်ပေါ်၏၊ ထိုဂေါတမြေတ်စွာဘုရားကို ကျွန်ုပ်သည် နက်ဖြန်အတွက် ရဟန်းသံဃာနှင့် အတူ ဆွမ်း စားပင့်ထားပါ၏-ဟု ဆို၏၊ ကေကိယ 'ဘုရား' ဟူ၍ ဆိုသ လော။ သေလ 'ဘုရား'ဟူ၍ ဆိုပါ၏၊ ကေကိယ 'ဘုရား'ဟူ၍ ဆိုသလော။ သေလ 'ဘုရား'ဟူ၍ ဆိုပါ၏-ဟု ဆို၏၊

၉.၂.၃၂၅။ ထိုအခါ သေလပုဏ္ကားသည် ဤသို့ စဉ်းစား ၏- "လောက၌ 'ဘုရား ဘုရား'-ဟူသော အသံမျှသည်ပင် အလွန် ကြားရခဲ၏၊ အမှန်အားဖြင့် ဝါတို့၏ ဝေဒကျမ်းတို့၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခကာတို့ သည် လာကုန်၏၊ ယင်းလက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်မှာ နှစ်မျိုးသော ဖြစ်တိန်းတို့သာလျှင် ရိုကုန် ၏၊ အခြားသော ဖြစ်ကိန်းကားမရှိ၊ ထိုယောက်ျား မြတ်သည် အကယ်၍ လူ့ဘောင်၌ နေငြားဆုံ၊ စတြဝတေးမင်း ဖြစ်ရ မည်။ အကယ်၍ လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ငြားဆုံ၊ ဘုရား ဖြစ်ရမည်"ဟု စဉ်းစား၏။ အရှင် တောကိယ---ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံး စုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော ထို အရှင်ဂေါတာမြတ်စွာဘုရားသည် ယခုအခါ အဘယ်အရပ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူပါသနည်း"ဟု မေး၏။

ဤသို့မေးသည်ရှိသော် ကေကိယရသေ့သည် လက်ယာ လက်မောင်းကို မြှောက်၍ သေလပုက္ကားကို "သေလ---ဤညှိနှိုင်းသော တောတန်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏"ဟု မြောဆို၏ ထိုအခါသေလပုက္ကားသည် သုံးရာသော လုလင် တို့နှင့်အတူ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်လေ၏။ ထိုအခါ သေလပုက္ကားသည် ထိုသုံးရာသော လုလင်း၍တို့ ကို "အမောင်တို့----မြေလှစ်းမှန်မှန် လှစ်း၍ အသံမပြောဘဲ လာကြကုန်လော့၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားတို့သည် ခြစ်သွဲမင်း ကဲ့သို့ တစ်ဦးတည်း ကျက်စားကြသည် ဖြစ်၍ ခဲယဉ်းစွာ ရျဉ်းကဝ်သင့်သူများ ဖြစ်ကြကုန်၏ အမောင်တို့---- မှောန်း ဂေါတမနှင့် အတူ ငါ ပြောဆို တိုင်ပင်နေသောအခါ အမောင် တို့သည် ငါ၏ စကား၌ ကြားညှင် မပြောဆိုကြကုန်လင့်၊ အမောင်တို့သည် ငါ၏ စကား ပြီးဆုံးသည့်တိုင်အောင် ဆိုင်းငုံကြကန်လော့"ဟု ပြောကြာ၏။

ထိုအခါ သေလပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက်ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ်ကေား ကို ပြောဆိုပြီးနောက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးကုန်သော ယောက်ျား မြတ်တို့၏ လက္ခကာတို့ကို ရှာမှီးလေ၏။ သေလပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတို့ကို များသောအားဖြင့် မြင်၏။ နှစ်ပါးတို့ကိုကား မြင်း၊ သို့ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားသည် ထို လက္ခကာနှစ်ပါးကို သေလပုဏ္ဏား မြင်နိုင်သော နည်းဖြင့် ပြတော်မူ၏။

ထိုအခါ သေလပုက္ထားသည် ဤသို့ စဉ်းစား၏ "ရဟန်း ဂေါတမသည် တင်းတင်းပြည့်ညီသော သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာအတော်တို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏ တင်းတင်း ပြည့်ညီသော လက္ခကာတို့နှင့် ဖြည့်စုံသည် မဟုတ်ပေ။ သို့သော်လည်း ထိုရဟန်းဂေါတမသည် "ဘုရား ဟုတ်၊ မဟုတ်" ကိုကား ငါ မသိရသေးချေ။ "ပူတော်အထူးတို ခံတော်မူထိုက်သော အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ဓိဓိဏ် ဝှက် ကျေးဇူးကို ရီးကျူးပြောဆိုသည်ရှိသော် ဓိဓိကိုယ်ကို ထင်စွာ ပြတတ်ကြကုန်၏ ဟု ဆရာဆရာဖြစ်ကုန်သော ကြီးရင့် အိုမင်းသည့် ပုက္ကားတို့ ပြောဆိုသည်တိုကြားရေး၏ ငါသည် ရဟန်းဂေါတမကို မျက်မှောက်၌ပင် သင့်လျော်လျောက်ပတ် သော ဂါထာတို့ဖြင့် ရီးကျူးပြောဆိုရာလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစား၏။

၉.၂.၃၂၆။ ထိုသို့ စဉ်းစား၍ သေလပုက္ကားသည် မြတ်စွာဘုရားကို မျက်မှောက်၌ပင် သင့်လျော်လျောက် ပတ်သော ဂါထာတို့ဖြင့် ရိုးကျူးပြောဆိုလေ၏-

"လုံလရိုတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား--- အရှင်ဘုရား သည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခကာ တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ကိုယ်တော်မြတ် ရိုတော်မူပါပေ၏၊ တဝင်းဝင်းတလျှုပ်လျှင်တောင်းမြတ်သောကိုယ်တော်ရောင် ရိုတော်မူပါပေ၏၊ အလုံးအရင် မြတ်သော သဌာာန်တော် လည်း ရှိတော်မူပါပေ၏၊ ကြည့်ရှု၍ မဝနိုင်အောင် တင့်တယ် သော ကိုယ်တော်လည်း ရှိတော်မူပါပေ၏၊ ရွှေဝင်နှင့် တူသော အဆင်းတော်မြတ်လည်း ရှိတော်မူပါပေ၏၊ ရွှေဝင်နှင့် ပမာ ကောင်းစွာ ဖြူဖွေးသော စွယ်တော်မြတ်လည်း ရှိတော် မူပါပေ၏၊ အလုံးအရင်နှင့် ဖြောင့်မတ်ညီညွှတ်သူမှာ ဆန်းဆန်းကြယ်ကြယ် နှစ်သက်ဖွယ်ရှိကုန်သော အကြင် လက္ခကာတော်ကြီးတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ အလုံးစုံသော တို့ ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခကာတော်ကြီး သုံးဆယ့်နှစ်ပါး တို့သည် အရှင်ဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ ဖြစ်တွန်းပေါ် ပေါက် ပါကုန်၏။

အရှင်ဘုရားသည် အဆင်းကြည်လင်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံ သော မျက်စိတော်လည်း ရှိတော်မူ၏၊ တင့်တယ် ကောင်း မြတ်သော မျက်နာလည်း ရှိတော်မူ၏၊ အလုံး၊ အရပ် ထွားကျိုင်းတော်မူ၏၊ ဗြောင့်မတ်သော ကိုယ်လည်း ရှိတော် မူ၏၊ ထွန်းလင်းတောက်ပသော အရောင်နှင့်လည်း ပြည့်စုံ တော်မူပါပေ၏။ ရဟန်းအပေါင်းတို့၏ အလယ်၌ ရောင်ခြည် တစ်တောင်သောင်သော နေမင်းကြီးကဲ့သို့ တင့်တယ်တော် မူလှပါပေ၏။

အရှင်ဘုရားသည် ကောင်းမြတ်တင့်တယ် ရှုချင်ဗွယ်နှင့် လည်း ပြည့်စုံတော်မူပါပေ၏။ ရွှေပြားဖြင့် ကပ်သကဲ့သို့ မြတ် သော အရေအဆင်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူပါပေ၏။ ဤသို့ မြတ်သော အဆင်းနှင့်ပြည့်စုံတော်မူသော အရှင်ဘုရား အား ရဟန်း၏အဖြစ်ဖြင့် အဘယ်အကျိုး ရှိပါမည်နည်း။

သမုဒ္ဒရာအဆုံးရှိသော လေးကျွန်းလုံးကို အစိုးရသော၊ ရန်သူတို့ကို အောင်မြင်ပြီးသော၊ ဇမျှဒီပါ မြေမျက်နှာကို အစိုးရသော၊ ရထားစီးနင်း မင်းတကာတို့ထက် မြတ်သော စကြဝတေးမင်းကြီး ဖြစ်ရန် ထိုက်တန်ပါ၏။

မြို့စား၊ ရွာစားဖြစ်ကြကုန်သော မင်းအများတို့သည် အရှင်ဘုရား၏ အလိုနိုင်ငံတော်သို့ အစဉ်လိုက်ကြပါစေ ကုန်သတည်း၊ လူတို့ကို အစိုးရသော၊ မင်းတကာတို့ထက် မင်းဖြစ်သော စကြဝတေးမင်းကြီး ဖြစ်တော်မူ၍ တိုင်းပြည် နိုင်ငံကို အစိုးရသော မင်း ပြုလုပ်တော်မူပါ၊ ထိုမင်းတို့သည် အရှင်ဂေါတမအား မင်းအဖြစ်ကို တင်မြှောက်ကြပါစေကုန် သတည်း"ဟု လျှောက်၏

"သေလပုက္ကား--- ဝါသည် မင်း ဖြစ်ပေ၏၊ အတုမရှိ မွန်မြတ်သော တရားမင်း ဖြစ်ပေ၏၊ တရားသဖြင့် တရား စကြာရတနာကို လည်စေနိုင်၏၊ ဝါ လည်စေသည့် တရား စကြာရတနာကို မည်သူမျှ မဟန့်တားနိုင်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဘုရားသည် 'တရားမှန်ကို ကိုယ်တိုင် သိသော ဘုရား-ဟူ၍ ဝန်ခံဘိသလော၊ အတုခဲ့ မြင့်မြတ်သော တရားမင်း ဖြစ်၍ တရားသဖြင့် တရား စကြာရတနာကို လည်စေနိုင်၏'ဟု ဆိုပါသလော။

ဆရာ့အလိုသို့ အစဉ်လိုက်တတ်သော အရှင်၏ တပည့် စစ်သူကြီးကား အဘယ်သူပါနည်း၊ အရှင် လည်စေပြီးသော ထိုတရားစကြာရတနာကို မည်သူသည် အတုလိုက်၍ လည်စေပါသနည်း"ဟု လျှောက်၏။

"သေလ---ငါ လည်စေအပ်သော အတုမဲ့ တရားစကြာ ရတနာကို အနုဏတသား သာရိပုတြာသည် ငါဘုရားကို အတုလိုက်၍ လည်စေ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"ပုဏ္ဏား---ငါသည် ထိုးထွင်း၍ သိသင့်သည်ကို ထိုးထွင်း ၍ သိခဲ့ပြီး ပွားများ အားထုတ်သင့်သည်ကိုလည်း ပွားများ အားထုတ်ပြီးပြီ၊ ပယ်သင့်သည်ကိုလည်း ပယ်ပြီးပြီ၊ ထို့ ကြောင့် ငါသည် ဘုရား ဖြစ်ခဲ့ပြီ။

ပုက္ကား--- ငါဘုရားအပေါ် ၌ ယုံမှားသံသယကို ပယ် ဖျောက်လေလာ့၊ ပြတ်ပြတ်သားသား ယုံကြည်လေလာ့၊ ဘုရားရှင်တို့ကိုဖပြတ်မလပ် ဖူးမြင်ရခြင်းသည် အလွန်တရာ ရခဲလုစွာ၏။

ပုက္ကား---လောက၌ ဖြတ်စွာဘုရားတို့၏ မြေတိမလပ် ထင်ရှားစွာ ပွင့်တော်မူခြင်းကို ရခံလုစွာ၏ ငါသည် ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိသည်ဖြစ်၍ ကိလေသာငြောင့်တံသင်းကို ပယ်ခွင်း ပြီးသူ ဖြစ်၏ အတုမရှိ မွန်မြတ်သူ ဖြစ်ပေ၏။

မြင့်မြတ်သူ ဖြစ်၍ နိုင်းခိုင်းစရာကို လွန်ပြီး ဖြစ်၏ မာရ် စစ်သည်ကို နှိမ်နင်းပြီးသူ ဖြစ်၏ ရန်သူအားလုံးတို့ကို မိမိ အလိုသို့ လိုက်စေ၍ မည်သည့်အတွက်မှု ဘေးမရှိဘဲ ဝမ်းမြောက်ရပေ၏"

"အမောင်တို့---ကိလေသာ ပြောင့်တံသင်းကို ပယ်နှင်း ပြီးသူ ဖြစ်၍ ကြီးမြတ်သော လုံ့လရိုတော်မူသော မျက်စိ ငါးမျိူး ပိုင်စိုးသူ မြတ်စွာဘုရားသည် တောအတွင်းဝယ် ခြင်္သေ့မင်း ဟောက်သကဲ့သို့ ပြောဆိုတိုင်းသော စကားကို မှတ်သားကြကုန်လော့။

ဖြတ်စွာဘုရားသည် မြင့်မြတ်သူ ဖြစ်၍ နိုင်းခိုင်းစရာကို လွန်မြောက်တော်မူ၏၊ မာရ်စစ်သည်ကို နှိမ်နင်းပြီးတော် မူပြီ။ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရ၍ အဘယ်သူသည် မကြည်ညိုဘဲ နေနိုင်ပါမည်နည်း၊ လူရိုင်းမျိုးပင်သော်လည်း မကြည်ညိုဘဲ မနေနိုင်ရာ။

ငါ့ကို အလိုရှိသူသည် ငါ့နောက်သို့ လိုက်လော့၊ အလို မရှိ သူသည် သွားလေလော့၊ ငါသည် ဤနေရာ၌ပင် မြတ်သော ပညာရှိ၏ ထံတော်၌ ရဟန်းပြုတော့အံ့"

"အရှင်သည် ကိုယ်တိုင်မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားအဆုံးအမတော်ကို အကယ်၍ နှစ်သက်ပါမူကား ကျွန်ုပ်တို့သည်လည်း မြတ်သော ပညာရှိ၏ထံတော်၌ ရဟန်းပြကြပါကုန်ဆုံ"

သုံးရာသော ဤပုဏ္ဏားလုလင်ပျိုတို့သည် လက်အုပ် ချီကုန်လျက် "မြတ်စွာဘုရား--- အရှင်မြတ်၏ ထံတော်၌ ကျွန်ပ်တို့သည် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြပါကုန်အံ့"ဟု လျှောက်ကြကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် 'သေလ'ဟု ခေါ် တော်မူကာ မြတ် သော အကျင့်သည် ကိုယ်တိုင် သိမြင်နိုင်၏၊ အခါမလင့် ချက်ချင်း အကျိုးပေးနိုင်၏၊ ထိုမြတ်သော အကျင့်ကို ငါ ဘုရား ကောင်းစွာ ဟောကြားထားတော်မူ၏၊ ထိုမြတ်သော အကျင့်၌ ဖမေ့မလျော့ ကျင့်ကြံအားထုတ်သူ၏ ရဟန်း အဖြစ်ကား အချည်းနှီး မဖြစ်နိုင်-ဟု မိန့်တော်မူ၏။

သေလပုဏ္ဏားသည် ပရိသတ်နှင့် တကွ မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရှင်ရဟန်းအဖြစ်ကို ရလေ၏။

၉.၂.၃၂၅။ ထိုအခါ ကေကိယရသေ့သည် ထိုညဉ့် လွန်သော အခါ ဓိမိသင်္ခမ်းကျောင်း၌ မွန်မြတ်သော ခဲဗွယ် ဘောစဉ်ကို စီရင်ပြီးလျှင် "အရှင်ဂေါတမေ--- အရှိန်တန် ပါပြီ၊ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား အရှိန်တန် ကြောင်းကို ကြားလျှောက်စေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် နံနက်အချိန်၌ ကေကိယ ရသေ့၏ သင်္ခမ်းကျောင်းသို့ ချဉ်းကပ်တော်မူ၍ ခင်းထား သောနေရာ၌ ရဟန်းသံယာနှင့် အတူ သီတင်းသုံးထိုင်နေ တော်မူ၏။ ထိုအခါ ကေကိယရသေ့သည် ဘုရားအမှူး ရှိသော ရဟန်းသံယာအား မွန်မြတ်သော ခဲဇွယ်ဘောဇဉ်ကို ပြည့်စုံသည့်တိုင်အောင် ကိုယ်တိုင် ဆက်ကပ်၏။ ထိုအခါ ကေကိယရသေ့သည်မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်းဘုဉ်းပေးမြီတော် မူသောအခါ နှိမ့်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ နိုင်သော တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေသော ကေကိယရသေ့ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည်-

"မီးကို လုပ်ကျွေးပူစော်ခြင်းသည် ယဇ်ပူစော်ခြင်းတို့တွင် အဦးအစ ဖြစ်၏၊ သာဝိတ္တိဂါထာသည် ဆန်းကျမ်း၏ အဦး အစ ဖြစ်၏၊ လူတို့တွင် မင်းသည် ပဓာန ဖြစ်၏၊ ခြစ်တို့တွင် သမုဒ္ဒရာသည် ပဓာန ဖြစ်၏၊ နက္ခတ်တို့တွင် လသည် ပဓာန ဖြစ်၏၊ အပူတို့တွင် နေသည် ပဓာန ဖြစ်၏၊ ကောင်းမူကို အလိုရှိကြကုန်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ပေးလှူပူစော်ထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် သံဃာသည် ပဓာန ဖြစ်၏"ဟု ဂါထာတို့ဖြင့် အနေမောဒနာကို ပြုတော်မှ၏၊

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကေကိယရသေ့ကို ဤ ဂါထာတို့ဖြင့် အနမောဒနာပြုပြီးလျှင် နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြွတော်မူ၏။

ထိုအခါ အရှင်သေလသည် ပရိသတ်နှင့် တကွ တစ်ပါးစီ တစ်ပါးစီ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်၍ မမေ့မလျော့ ပြင်းစွာ အား Gga

ထုတ်လျက် နိဗ္ဗာန်သို့ စေလွှတ်အပ်သော စိတ်ဖြင့် နေသည် ရှိသော် မကြာမီပင် အရဟတ္တာ့ဗိုလ်သို့ ရောက်၏ "ပဋိသန္ဓေ နေမှုကုန်ပြီးမြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးမြီး မင်္ဂကိစ္စကို မြပြီးပြီး ဤမင်္ဂကိစ္စတွက် နောက်ထပ် ပြုဖွယ် မရှိ တော့ပြီ"ဟု သိ၏၊ ပရိသတ်နှင့်တကွ အရှင်သေလသည် ရဟန္တာတို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင် ဖြစ်၏။ ထို့နောက် အရှင် သေလသည် ပရိသတ်နှင့်တကွ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ အျဉ်းကပ်၍ လက်ဝဲဘက် ပခုံးထတ်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ် တင်လျက် ဖြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာသို့ လက်အုပ်ရီ ပြီးလျှုင် မြတ်စွာဘုရားကို ဂါထာတို့ဖြင့် ရီးကျူးလျှောက် ထား၏-

"စကျွငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---ဤနေ့မှ လွန်ပြီးသော ရှစ်ရက်မြောက်က တပည့်တော်တို့ သည် ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ခြင်းကို ပြုခဲ့ကြကုန်သောကြောင့် အရှင်ဘုရားအဆုံးအမတော်၌ အတုမရှိသော ယဉ်ကျေး မြင်းဖြင့် ယဉ်ကျေးကြပါကုန်ပြီး၊ အရှင်မြတ်သည် ဘုရားပါတည်။ အရှင်မြတ်သည် ဆုံးမ တတ်သူ ဆရာပါတည်။ အရှင်မြတ်သည် မာရ်ကို နှိမ်နင်းနိုင် သူ မုနိပါတည်။ အနသယတို့ကို ဖြတ်၍ ကူးမြောက်တော် မူဗြီးသော အရှင်ဘုရားသည် ဤသတ္တဝါအပေါင်းကို ကူး မြောက်စေတော်မူပါပြီ။

အရှင်ဘုရားသည် ဥပဓိကို ကောင်းစွာ လွန်မြောက်ပါပြီ၊ အရှင်ဘုရားသည် အာသဝေါတရားတို့ကို ဖောက်ခွဲပြီးပါပြီ၊ ဥပါဒါန်မရှိသည် ဖြစ်၍ ကြောက်လန့်ခြင်း ကင်းတော်မူ၏။ ခြင်္သေ့မင်းနှင့် တူတော်မှ၏

သုံးရာသော ဤရဟန်းတော်တို့သည် လက်အုပ်ရှီလျက် ရပ်တည်နေကြပါကုန်၏၊ ကြီးမြတ်သည့်လုံ့လရိုတော်မူ သော မြတ်စွာဘုရား---ခြေတော်တို့ကို ဆန့်တော်မူပါ၊ ဆရာဘုရားအား ရဟန်းများ ရှိစိုးကြပါစေ"

## 7

## အဿလာပာနသုတိ

၉.၂.၃၂၈၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ နိုင်ငံခြားသားပုထွားငါးရာဝဉ်သည် ပြုဖွယ်ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် သာဝတ္ထိမြို့၌ နေကြတုန်၏။ ထိုအခါ ပုထွားတို့မှာ ဤသို့ အကြံ ဖြစ်၏။ "ဤရဟန်းဂေါတမသည် အမျိုးလေးပါးတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို သတ်မှတ်၏၊ အဘယ်သူသည် ရဟန်း ဂေါတမနှင့် အတူ ဤစကားအရာ၌ ပြိုင်ဆိုင် ပြောဆိုခြင်း ငှာ စွမ်းနိုင်မည်နည်း"ဟု အကြံ ဖြစ်၏

ထိုအခါ အဿလာယနအမည်ရသော လုလင်သည် သာဝတ္ထိမြို့၌နေ၏ နုပျို၏ တစ်ဆယ့်ခြောက်နှစ်အရွယ်ရှိ၏ ဒေဒင်သုံးပုံတို့ကို တစ်ဖက်ကမ်းတေ် တတ်မြောက်၏ ထို့နောက် ထိုပုဣားတို့မှာ "ဤအဿလာယနလုလင်သည် ရဟန်းဂေါတမနှင့်အတူ ဤစကားအရာ၌ ပြိုင်ဆိုင် ပြော ဆိုရန် စွမ်းနိုင်၏"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။

ထိုအခါ ထိုပုဣားတို့သည် အဿလာယနလုလင်တံသို့ ချဉ်းကပ်၍ အဿလာယနလုလင်ကို "အမောင်အဿ-လာယန---- ဤရဟန်းဂေါတမသည် အမျိုးလေးပါးတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို သတ်မှတ်၏ အမောင် အဿလာယန---သွားပါ၊ ရဟန်းဂေါတမနှင့် အတူ ဤစကားအရာ၌ ပြိုင်ဆိုင် ပြောဆိုပါ"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။ ဤသို့ ပြောဆိုသည်ရှိသော် အဿလာယနလုလင်သည် ထိုပုထ္ထားတို့ကို "အရှင်တို့---ရဟန်းဂေါတမသည် သဘာဝ ကျကျ ပြောဆိုလေ့ရှိ၏ သဘာဝကျကျ ပြောဆိုလေ့ရှိ သူတို့သည် ပြိုင်ဆိုင် ပြောဆိုရန် ခဲယဉ်းပါကုန်၏ ကျွန်ုပ် သည် ရဟန်းဂေါတမနင့်အတူ ဤစကားအာရှာ် ဖြိုင်ဆိုင် ပြောဆိုရန် မစွမ်းနိုင်ပါ"ဟု ပြောဆို၏၊ ထိုပုထ္ထားတို့သည် သုံးကြွန်တိုင်အောင် အဿလာယနလုလင်ကို တိုက်တွန်း ကြ၍ "အမောင် အဿလာယနသည် စစ်မတိုးဘဲ ရှုံးနည်း မျိုး မရှုံးပါစေလင့်"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

ဤသို့ ပြောဆိုသည်ရှိသော် အဿလာယနလုလင် သည်ထိုပုဣားတို့ကို "အရှင်တို့--- ရဟန်းဂေါတမနှင့် အတူ ဤစကားအရာ၌ ပြိုင်ဆိုင်ပြောဆိုရန် မစွမ်းနိုင်ပါ"ဟု ကျွန်ုပ် ပြောသော်လည်း မရ၊ သို့ဖြစ်၍ ကျွန်ုပ်သည် အရှင်တို့၏ စကားဖြင့် သွားပါတော့မည်"ဟု ပြောဆို၏။

၉.၂.၃၂၉။ ထိုအခါ အဿလာယနလုလင်သည် များစွာသော ပုဏ္ထားအပေါင်းနှင့်အတူ မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ်စကားကို ပြောဆိုပြီးနောက် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာဘုရား အား ဤစကားကို လျှောက်၏- "အရှင်ဂေါတမ--- 'ပုဏ္ဏားမျိုး သည်သာလျှင် မြတ်၏ ပြဟွာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏ ဟု ပုဏ္ဏားတို့သည် ပြောဆိုကြပါကုန်၏ ဤ ပုဏ္ဏားတို့ ပြောဆိုရာ၌ အရှင်ဂေါတမေသည် အဘယ်သို့ ပြောရုင်ပါသနည်း"ဟု လျှောက်၏။

"အဿလာယန---ပုက္ကားတို့တွင် ဥတုလာသူ၊ ကိုယ်ဝန် ဆောင်သူ၊ သားဖွားသူ၊ နို့တိုက်နေသူ၊ ပုက္ကေးမတို့ကို မြင်ရကုန်သည် မဟုတ်လော၊ ထိုပုက္ကားတို့သည် ပုက္ကေားမ တို့၏ အဂါဇာတ်မှ မွေးဖွားကြကုန်လျက် 'ပုက္ကားမျိုးသည် သာလျှင် မြတ်၏ ပုက္ကားတို့သည် ဗြဟုဘဲ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက် စွားသူများ ဖြစ်ကြ၏ဟု ထိုကြကုန်သည် မဟုတ်လော'ဟု မိန့်တော်မူ၏။ "အရှင်ဂေါတမ----ဤသို့ပင် ဆိုတေကာမူ ပုက္ကားတို့တား ဤအရာ၌ 'ပုက္ကားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုက္ကားတို့သည် ဗြဟုဘဲ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏ဟုသာ မှတ်ထင်ကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၃၃ဂ။ "အဿလာယန--- သင် တစ်ခုစဉ်းစားလော့၊ 'ယောပြည်၊ ကမွောစပြည်နှင့် အခြား အစွန်အဖျား ကျသော နယ်တို့၌ အရှင်မျိုး၊ ကျွန်မျိုးအားဖြင့် နှစ်မျိုးသာ ရှိကုန်၏၊ အရှင်မျိုး ဖြစ်လျက် ကျွန် ဖြစ်ပြန်၏၊ ကျွန်မျိုး ဖြစ်လျက် အရှင် ဖြစ်ပြန်၏'ဟု သင်ကြားဖူး၏လော"

"အရှင်ဘုရား--- ကျွန်ုပ် ကြားဖူးပါ၏"

"အဿလာယန---ဤသို့ ဖြစ်နိုင်ရာ၌ 'ပုဏ္ကားမျိုးသည် သာ မြတ်၏ ပုဏ္ကားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူ များ ဖြစ်ကုန်၏'ဟု ဆိုကြကုန်သော ပုဏ္ဏားတို့၏ အထောက် အထားကား အဘယ်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ပင် ဆိုစေကာမူ ပုက္ကားတို့ကား ဤအရာ၌ 'ပုက္ကားမျိုးသည်သာ မြတ်၏၊ ပုက္ကားတို့သည် ပြဟ္မာ၏ စံတွင်းမှ ပေါက်စွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟုသာ မှတ်ထင်ကြပါကုန်၏"

၉.၂.၃၃၁။ "အဿလာယန--- အသက်သတ်မူ၊ မပေး သည်ကို ယူမူ၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်မူ၊ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုမူ၊ ကုန်းစကားကို ပြောဆိုမူ၊ ကြစ်း ကြတ်သော စကားကို ပြောဆိုမူ၊ အကျိုးမရှိ ပြိန်ဖျင်းသော စကားကို ပြောဆိုမူ၊ သူတစ်ပါးစည်းစိမ်ကို မတရားသဖြင့် ရယူရန် ရေးရှကြီစည်မှု၊ သူတစ်ပါး ပျက်စီးရန် ကြံစည်မှု၊ မှားသော အယူရှိမူ မင်းမျိုးသည်သာ ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီးရှိ တေသည်မှ နောက်၌ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ရာသလာ၊ ပုက္ကားမျိုးသည် ထိုမကောင်းမှုများ ရှိပါလျက် အပါယ်ငရဲသို့ မကျရောက်ရာသလာ၊ ထိုမကောင်းမှုများ ရှိမှ ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုး တို့သည်သာ ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ရာသလော၊ ပုဏ္ဏားမျိုးသည်ကား ထိုမကောင်းမှုများ ရှိပါလျက် အပါယ်ငရဲသို့ မကျ ရောက်ရာ သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ဖြစ်ရန် မသင့်ပါ။ အရှင်ဂေါတမ
---ထိုမကောင်းမှုများ ရှိမှ မင်းမျိုးသည်လည်း ခန္ဓာကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက် ရာပါဏ်။ အရှင်ဂေါတမ--- ထိုမကောင်းမှုများ ရှိမူ ပုဏ္ဏားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုးတို့သည်လည်း ခန္ဓာကိုယ် ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက် ကုန်ရာပါဏ်"ဟု လျှောက်၏။

"အဿလာဃန---ဤသို့ ဖြစ်လျှင် 'ပုက္ကားမျိုးသည်သာ မြတ်၏၊ ပုက္ကားတို့သည် ဒြဟွာ၏ စံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကုန်၏'ဟု ဆိုကြကုန်သော ပုဏ္ကားတို့၏ အထောက် အထားကား အဘယ်နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏ "အရှင် ဂေါတမ-----ဤသို့ပင် ဆိုစေကာမူ ပုဏ္ကားတို့ကား၊ ဤအရာ၌ 'ပုဏ္ကားမျိုးသည်သာ မြတ်၏၊ ပုဏ္ကားတို့သည် ဒြဟွာ၏ စံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟုသာ မှတ်ထင်ကြ ပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏

၉.၂.၃၃၂။ "အဿလာယန—သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ မပေးသည်ကို ယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန် ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ ကုန်းစကားကို ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ အကျိုးမရှိ ပြန်ဖျင်းသော စကားမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ အကျိုးမရှိ ပြန်ဖျင်းသော စကားမှ ရှောင်ကြဉ်မှ၊ သူတစ်ပါးစည်းစိမ်ကို ဟောရားသဖြင့် ရယူရန် ရှေးရှကြစည်မှ မရှိမှု၊ သူတစ်ပါးကို ပျက်စီးရန် ကြံစည်လိုမိတဲ့ မရှိမှု၊ သူတစ်ပါးစည်းစိမ်ကို ဟောရားသည်သာလျှင် ခန္ဓာ ကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ပြည်လောကသို့ ရောက်ရာသလော၊ မင်းမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲချိုး တို့သည်ကား ထိုမကောင်းမှုများ ရိုပါကုန်လျက် နတ်ပြည်လောကသို့ လောကသို့ မရောက်ရာသလော၊ ဟု မေးတော်မှု၏

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား မဖြစ်သင့်၊ အရှင်ဂေါတမ
---ထိုကေားသည် မှန်ပါ၏၊ ထိုကောင်းမှုများ ရှိမှုမင်းမျိုးဖြစ်သူ
သည်လည်း ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ရွာလောကသို့ ရောက်နိုင်ပါ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---- ထို ကောင်းမှုများ ရှိမှု ပုဏ္ဏားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုး တို့သည်လည်း ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ နတ်ရွာလောကသို့ ရောက်နိုင်ပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

"အဿလာယန---ဤသို့ ဖြစ်ရာ၌ 'ပုက္ကားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုက္ကားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု ဆိုကြသော ပုက္ကားတို့၏ အတောက်အထား ကား အဘယ်နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏၊ "အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ပင် ဆိုစေကာမူ ပုက္ကားတို့ကား ဤအရာ၌ 'ပုက္ကား မျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုက္ကားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက် ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟုသာ မှတ်ထင်ကြပါကုန်၏" ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၃၃၃။ "အဿလာယန--- သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာလျှင် ဤအမည်ရှိသော အရင်၌ မေတ္တာ စိတ်ကို ပွားများရန် စွမ်းနိုင်သလော၊ မင်းမျိုးသည် မစွမ်းနိုင် ဘူးလော၊ ကုန်သည်မျိုးသည် မစွမ်းနိုင်ဘူးလော၊ သူဆင်းရဲ မျိုးသည် မစွမ်းနိုင်ဘူးလော"ဟု မေးတော်မှ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား မဖြစ်သင့်ပါ၊ အရှင်ဂေါတမ
---မင်းမျိုးသည်လည်း ဤမည်သော အရပ်၌ မေတ္တာစိတ်ကို
ပွားများရန် စွမ်းနိုင်ပါ၏၊ အရှင်ဂေါတမ----ပုဏ္ကားမျိုး၊
ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုးတို့သည်လည်း ဤမည်သော
အရပ်၌ မေတ္တာစိတ်ကို ပွားများရန် စွမ်းနိုင်ကြပါကုန်၏"ဟု
လျှောက်၏။

"အဿလာယန---ဤသို့ ဖြစ်ရာ၌ 'ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုဏ္ဏားတို့သည် ပြဟွာ၏ စံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကုန်၏'ဟု ဆိုကြကုန်သော ပုဏ္ဏားတို့၏ အထောက် အထားကား အဘယ်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ပင် ဆိုစေကာမူ ပုဏ္ဏားတို့ကား ဤအရာ၌ 'ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုဏ္ဏားတို့သည် ပြဟွာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟုသာ မှတ်ထင်ကြပါကုန်၏"

၉.၂.၃၃၄။ "အဿလာယန--- ပုဏ္ကားမျိုးသည်သာ ကြေးတွန်းဆပ်ပြာကို ယူ၍ ဖြစ်သို့ သွားကာ မြူအညစ် အကြေးကို မျှောရန် စွမ်းနိုင်သလော၊ မင်းမျိုးကား မစွမ်းနိုင် ဘူးလော၊ ကုန်သည်မျိုးကား မစွမ်းနိုင်ဘူးလော၊ သူဆင်းရဲ မျိုးကား မစွမ်းနိုင်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား မဖြစ်သင့်ပါ အရှင်ဂေါတမ ---မင်းမျိုးသည်လည်း ကြေးတွန်းဆဝ်ပြာကို ယူ၍ ဖြစ်သို့ သွားကာ မြူအညစ်အကြေးကို မျှောရန် စွမ်းနိုင်ပါ၏ အရှင် ဂေါတမ----ပုဏ္ဏားမျိုး၊ ကုန်သည်မျိုး၊ သူဆင်းရဲမျိုးတို့ သည်လည်း ကြေးတွန်းဆပ်ပြာကို ယူ၍ မြစ်သို့ သွားကာ မြူအညစ်အကြေးကို မျှောရန် စွမ်းနိုင်ကြပါကုန်၏"

"အဿ လာယန---ဤသို့ ဖြစ်ရာ၌ 'ပုဏ္ကားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုဏ္ကားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကုန်၏'ဟု ဆိုကြကုန်သော ပုဏ္ဏားတို့၏ အထောက် အထားကား အဘယ်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ပင် ဆိုစေကာမှ ဤအရာ၌ ပုဏ္ဏားတို့ကား 'ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာ မြတ်၏၊ ပုဏ္ဏားတို့ သည် ဗြဟ္မာ၏ စံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏"ဟုသာ မှတ်ထင်ကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏၊

၉.၂.၃၃၅။ "အဿလာယန---သင် တစ်စု စဉ်းစား လော့၊ ရေမြေကို အစိုးရသော မင်းသည် ဤအရပ်၌ အမျိုး ဇာတ်မျိုးမျိုးရှိသော လူတစ်ရာကို "အချင်းတို့----လာကြ ကုန်လော့၊ မင်းမျိုး၊ ပုဏ္ဏားမျိုး၊ ဖြို့စားမျိုးတို့သည် ကျွန်းသား မီးပွတ်ကျည်၊ ထင်းမျိုးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တင်းမျိုးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တင်းမျိုးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တင်းမျိုးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တုနာကူးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တုနာကူးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တုနာကူးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တုနာကူးသား မီးပွတ်ကျည်၊ တုနာကူးတို့မျိုး၊ မုဆိုးတုင်ပြမျိုး၊ နိုးသစားမျိုး၊ ရထားလုပ်သမားမျိုး၊ ပုဆိုးတုင်ပြမျိုး၊ မိုဆိုတင်ပြမျိုး၊ မိုးသစ်တုံ၊ ရောင်းမျိုးပြစ်သော သူတို့သည် ရွေးစားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ တုနားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ တုနားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ တုနားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ တုက်စာ ဆုသားထင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ထိုးရည်စားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ကြွက် ဆုသားထင်းမီးပွတ်ကျည်ကို ယူ၍ တော်ကာ မီးကို ဖြစ်စေ ကြကုန်လော့"ဟု ဆို၍ စည်းဝေးစေသည် ဆိုပါတော့။

အဿလာယန---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ မင်းမျိုး၊
ပုဣားမျိုး၊ မြို့စားမျိုးတို့သည် ကျွန်းသားမီးပွတ်ကျည်၊
စန္စကူးသားမီးပွတ်ကျည်၊ ထင်းရှူးသားမီးပွတ်ကျည်၊
စန္စကူးသားမီးပွတ်ကျည်၊ ထင်းရှူးသားမီးပွတ်ကျည်၊
စန္စကူးသားမီးပွတ်ကျည်၊ ပခုမွှာသားမီးပွတ်ကျည်ကို ယူ၍
စတ်ကာ မီးကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုမီးသည်သာ အလျှံအဆင်း
အရောင်အလင်းရှိလေသလော၊ ထိုမီးဖြင့်သာ မီးနှင့်ဆိုင်ရာ
ကိစ္စအရပ်ရပ်ကိုပြုစွမ်းနိုင်သလော၊ ထိုမှ တစ်ပါး ဒွန်းစက္ကား
မျိုး၊ မုဆိုးတံဝါမျိုး နီးသမားမျိုး၊ ရထားလုပ်သမားမျိုး၊ ပန်း
မိုက်သွန် (ဘင်ကျုံး) မျိုးတို့သည် ရွေးစားကျင်းမီးပွတ်
ကျည်၊ တက်စားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ဆိုးရည်စားကျင်းမီးပွတ်
ကျည်၊ တက်ဆာကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ဆိုးရည်စားကျင်းမီးပွတ်
ကျည်၊ ကြက်ဆုသားထင်းမီးပွတ်ကျည်ကို ယူ၍ ခတ်ကာ
မီးကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုမီးသည် အလျှံအဆင်း အရောင်အလင်း
မရှိဘူးလော၊ ထိုမီးဖြင့်လည်း မီးနှင့်ဆိုင်ရာကိစ္စအရပ်ရပ်ကို
ပြုခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား မဟုတ်ပါ"

"အဿလာယန---ဤသို့ ဖြစ်ရာ၌ `ပုဣားမျိုးသည်သာ မြတ်၏၊ ပုဣားတို့သည် ပြဟွာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွား သူများဖြစ်ကုန်၏ဟု ဆိုကုန်သော ပုဣားတို့၏ အထောက် အထားကား အဘယ်နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ပင် ဆိုစေကာမူ ဤအရာ၌ ပုဏ္ဏားတို့ကား'ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာမြတ်၏ ပုဏ္ဏားတို့သည် မြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟုသာ မှတ်ထင်ကြပါကုန်၏"

၉.၂.၃၃၆။ "အဿလာယန---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ဤလောက၌ မင်းမျိုးသတို့သားသည် ပုက္ကားမျိုးသတို့သမီး နှင့်အတူ ပေါင်းဖော်ခြင်းကို ပြုငြားအုံ၊ ထိုသူတို့ ပေါင်းဖော် ခြင်းကို အစွဲပြု၍ သားကို ဖွားမြင်ငြားအဲ့၊ မင်းမျိုးသတို့ သားနှင့် ပုက္ကားမျိုးသတို့သမီးမှ ဖွားမြင်သော သားသည် အဓိနှင့်လည်း တူသည်၊ အမနှင့်လည်း တူသည်၊ မင်းသား-ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်သည်၊ ပုက္ကား-ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်သည် မဟုတ်လော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---မင်းမျိုးဖြစ်သော သတို့သားနှင့် ပုဏ္ဏား မျိုးဖြစ်သော သတို့သမီးမှ ဖွားမြင်သော သားသည် အမိနင့် လည်း တူပါ၏၊ အဗနှင့်လည်း တူပါ၏၊ မင်းသား-ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်ပါ၏၊ ပုဏ္ဏား-ဟူ၍လည်းဆိုသင့်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၃၃၇။ "အဿလာယန--- ဤလောက၌ ပုဏ္ကားမျိုး သတို့သားသည် မင်းမျိုးသတို့သမီးနှင့် အတူ ပေါင်းဖော် ခြင်းကို ပြငြားဆုံး ထိုသူတို့ ပေါင်းဖော်ခြင်းကို အစ္စုံပြု၍ သားကို ဖွားမြင်ငြားဆုံး ပုဏ္ဏားမျိုးသတို့သားနှင့် မင်းမျိုး သတို့သမီးမှ ဖွားမြင်သော သားသည် အဓိနှင့်လည်း တူ သည်၊ အစနှင့်လည်း တူသည်၊ မင်းသား-ဟူ၍လည်း ဆို သင့်သည်၊ ပုဏ္ဏာ-ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်သည် မဟုတ်လော" ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ပုဏ္ဏားမျိုးသတို့သားနှင့် မင်းမျိုး သတို့ သမီးမှ ဖွားမြင်သော သားသည် အမိနှင့်လည်း တူပါ၏၊ အဗနှင့်လည်း တူပါ၏၊ မင်းသား--ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်ပါ၏၊ ပုဏ္ဏား--ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်ပါ၏"ဟု လျှောက်၏၊

"အဿလာယန--- ဤလောက၌ မြင်းမကို မြည်း (လား) နှင့် မျိုးစဝ်ကုန်ငြားအုံး ၎င်းတို့ မျိုးစဝ်ခြင်းကို အစွဲပြု၍ သားငယ်သည် ဖြစ်ထွန်းငြားအုံး မြင်းမနှင့် မြည်း (လား) မှ ဖွားမြင်သော သားငယ်သည် အဓိနှင့်လည်း တူသည်၊ အဖ နှင့်လည်း တူသည်၊ မြင်း-ဟူ၍လည်း ဆိုသင့်သည်၊ မြည်း-ဟု၍လည်း ဆိုသင့်သည် မဟုတ်လော"ဟု မေးတော်မှ၏ "အရှင်ဂေါတမ---အညံ့စား အဿတိုရိ ဖြစ်ပါ၏။ အရှင် ဂေါတမ---ဤအဿတိုရ်၏ ဤထူးခြားမှုကို မြင်ရပါ၏။ ဤရှေးစကားနှစ်မျိုး၌သတို့သားတို့၏တစ်စုံတစ်ခုထူးခြားမှု ကိုကား မမြင်ရပါ"

"အဿလာယန---သင်တစ်စုစဉ်းစားလော့၊ဤလောက ၌ တစ်ဝမ်းတည်းပေါက် ညီအစ်ကိုနှစ်ယောက်တို့ ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ တစ်ယောက်သော သူသည် ဝေဒကျမ်းကို သရုရွာယ်တတ်၏၊ ဝေဒကျမ်းကို ဆောင်ထား၏၊ တစ်ယောက်သော သူသည် ဝေဒကျမ်းကို သေရုရွာယ်တတ်၏ ဝေဒကျမ်းကို သေရုရွာယ်တတ်၏ ဝေဒကျမ်းကို မောက်သော သူသည် ဝေဒကျမ်းကို မသရုရွာယ်တတ်၊ ဝေဒကျမ်းကို မဆောင်ထား၊ ဤနှစ်ယောက်သော သူတို့တွင် အဘယ်သူအားပုက္ကားတို့သည် သေသူအာကျိုးငှာ ကျွေးသော ထမင်း (ကုန္တီးထမင်း)၊ မင်္ဂလာထမင်း၊ ယစ်ပူတော်သော ထမင်း စည်သည်အကျိုးငှာ ပြုအပ်သော ထမင်းတို့ကို ရေးဦးစွာ ကျွေးကြသည်နည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဝေဒကျမ်းကို သရရွာယ်တတ်သော ဝေဒကျမ်းကို ဆောင်ထားသော လုလင်အား ကျွေးကြပါ မည်၊ အရှင်ဂေါတမ---ထိုစကားသည် မှန်၏၊ ဝေဒကျမ်းကို မသရရွာယ်တတ်သော၊ ဝေဒကျမ်းကို မဆောင်ထားသော သူအား ကျွေးမွေးခြင်းသည် အဘယ်မှာ အကျိုးများပါမည် နည်း"

"အဿလာယန---သင်တစ်နှစ်ဦးစားလော့၊ဤလောက ၌ တစ်ဝမ်းတည်းပေါက် ညီအစ်ကိုနှစ်ယောက်တို့ ရှိသည် ဆိုပါတော့၊ တစ်ယောက်သော သူသည် ဝေဒကျမ်းကို သရုရွာယ်တတ်၏ ဝေဒကျမ်းကို ဆောင်ထား၏ သီလ မရှိ၊ ယုတ်မာသော အကျင့်ရှိ၏ တစ်ယောက်သော သူသည် ဝေဒကျမ်းကို မေဆာင်ထား၊ သီလ ရှိ၏ တောင်မြတ်သော ကိုယ်ကျင့်တရား ရှိ၏၊ ဤ နှစ်ယောက်သော သူတို့တွင် အဘယ်သူအား ပုက္ကားတို့ သည် သေသူအကျိုးတု ကျွေးသော ကုန္တီးထမင်း (သေသူ အကျိုးတု ကျွေးသော ကုန္တီးထမင်း (သေသူ အကျိုးတု ကျွေးသော ထမင်း) မင်္ဂလာထပင်း၊ ယစ်ပူတော် သော ထမင်း၊ စည့်သည်အကျိုးငှာ ပြုထားသော ထမင်းတို့ကို ရေးဦးစွာ ကျွေးတြေးညီညီး"

"အရှင်ဂေါတမ---ဝေဒကျမ်းကို သေရရွာယ်တတ်သော ဝေဒကျမ်းကို ဆောင်မထားသော သီလရှိသော ကောင်း မြတ်သော ကိုယ်ကျင့်တရားရှိသော လုလင်အား ကျွေးကြ ပါမည်၊ အရှင်ဂေါတမ---ထိုတေားသည် မှန်ပါ၏၊ သီလမရှိ ယုတ်မာသော အကျင့်ရှိသော သူအား ပေးလှူခြင်းသည် အဘယ်မှာ အကျိုးများပါမည်နည်း"

"အဿလာယန---သင်သည် ရှေးဦးစွာ အမျိုးစာတ်ကို

လိုက်၏၊ အမျိုးစာတ်ကို လိုက်ပြီးနောက် ဝေဒကျမ်းတို့ကို လိုက်၏၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို လိုက်ပြီးနောက် အကျင့်ကို လိုက် ၏၊ အကျင့်ကို လိုက်ပြီးနောက် ငါ သတ်မှတ်သော အမျိုး လေးပါးတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို တစ်စန် လိုက်ပြန်၏"ဟု ခိန့်တော်မူ၏။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် အသလာယန လုလင်သည် ဆိတ်ဆိတ်ဖြစ်လျက် မျက်နှာမလှ ဖြစ်လျက် လည်ကုပ်ကျိုးလျက် အောက်သို့ မျက်နှာမလှာ ကြန်ုင်လျက် စကားဆိုခြင်း မရှိသည် ဖြစ်၍ နေ၏။

၉.၂.၃၃၈၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အဿလာယန လုလင် ထိုသို့ ဖြစ်နေသည်ကို သိ၍ ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏- "အဿလာယန----ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား တောကြီးအတွင်း သစ်ရွက်မိုးကျောင်း၌ ကောင်းစွာ တိုင်ပင် နေကြသော ပုထ္ထားမျိုး ရသေ့စုနှစ်ယောက်တို့အား 'ပုထ္ထား မျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုထ္ထားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု ဤသို့ သဘောရှိသော ယုတ်မာသော အယူသည် ဖြစ်၏။

အဿလာယန---မည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့သည် 'တောကြီးအတွင်း သစ်ရွက်မိုးကျောင်း၌ ကောင်းစွာ တိုင်ပင်နေကြသော ပုဏ္ဏားမျိုး ရသေ့ခုနစ်ယောက်တို့အား 'ပုက္ထားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုက္ထားတို့သည် ပြဟွာ၏ ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု ဤသို့ သဘောရှိ သော ယုတ်မာသော အယူသည် ဖြစ်သတဲ့ 'ဟု ကြားသိလေ ၍။ အဿလာယန---ထိုအခါ မည်းနက်သော ဒေဝလ ရသေ့သည် ပုက္ကားမျိုးရသေ့ ခုနစ်ယောက်တို့၏ သစ်ရွက်မိုး ကျောင်းဝင်းထဲ၌ ထင်ရှားဖြစ်လေ၏။ ထိုမည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့သည် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ရိတ်ထား၏၊ ပန်းရောင် အဆင်းရှိကုန်သော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံထား၏၊ အထပ်ထပ် သော ဗိနပ်ကို စီးထား၏၊ ရွှေတောင်ဝှေးကိုလည်း ကိုင်ထား ၏။ အဿလာယန---ထိုအခါ မည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့ သည် ပုဏ္ဏားမျိုး ရသေ့ခုနှစ်ယောက်တို့၏ သစ်ရွက်မိုး ကျောင်းဝင်းထဲ၌ စင်္ကြံသွားလျက် 'အရှင်တို့---ဤပုဏ္ဏားမျိုး ရသေ့တို့သည် ယခု အဘယ်သို့ သွားကြကုန်သနည်း၊ အရှင် တို့---ဤပုဏ္ထားမျိုးရသေ့တို့သည် ယခု အဘယ်သို့ သွားကြ ကုန်သနည်း'ဟု မေး၏။

အဿလာယန္---ထိုအခါပုဏ္ကားမျိုးရသေ့ခုနစ်ယောက် တို့မှာ 'ဤသို့ ဆိုနေသူကား အဘယ်သူနည်း၊ ယခု ဝါတို့ သည် ထိုသူ,ကို ကျိန်ဆဲကုန်အုံ'ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ အဿ လာယန္--- ထိုအခါ ပုဏ္ကားမျိုးရသေ့ ခုနစ်ယောက်တို့သည် မည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့ကို 'သူယုတ်--- ပြာဖြစ်လေ လော့၊ သူယုတ် ပြာဖြစ်လေလော့'ဟု ကျိန်ဆဲတြကုန်၏။ အဿလာယန---ပုဣားမျိုးရသေ့ ခုနှစ်ယောက်တို့ ကျိန်ဆဲ တိုင်း ကျိန်ဆဲတိုင်း မည်းနက်သော ဒေဝီလရသေ့သည် အထူးသဖြင့် အဆင်းလှ၏၊ အထူးသဖြင့် ရှချင်ဖွယ်လည်း ရှိ၏၊ အထူးသဖြင့် ကြည်ညှိဖွယ်လည်း ရှိ၏၊

အသာလာယန---ထိုအခါပုထ္ထားမျိုးရသေ့ စုနှစ်ယောက် တို့သည် 'ငါတို့၏ အကျင့်သည် အချည်းနီး ဖြစ်စွတကား၊ ငါတို့၏ မြတ်သော အကျင့်သည် အကျိုးမရှိလေစွတကား၊ ငါတို့သည် ရှေးအခါက 'သူယုတ် ပြာဖြစ်လေလော့၊ သူ ယုတ် ပြာဖြစ်လေလော့'ဟု ကျိန်ဆဲဝံရသော သူ အချို့ သည် ပြာ ဖြစ်၏၊ ဤရသေ့ကား ငါတို့ ကျိန်ဆဲတိုင်း ကျိန်ဆဲတိုင်း သာ၍ အဆင်းလှ၏ သာ၍ ရှုချင်ဖွယ်လည်း ရှိ၏၊ သာ၍ ကြည်ညိုဖွယ်လည်း ရှိ၏'ဟု စဉ်းစားကြ၏။

အဿလာယန---ထိုအခါ ဒေဝလရသေ့သည် ဤသို့ ဆို၏၊ 'အရှင်ရသေ့တို့၏ အကျင့်သည် အရည်းနီး မဟုတ်၊ မြတ်သော အကျင့်သည် အကျိုးမရှိသည် မဟုတ်၊ အရှင်တို့ ---- ငါ့အဖေါ်၌ စိတ်ပြစ်မှားခြင်းကို စွန့်ကြကုန်လော့'

`စိတ်ပြစ်မှားခြင်းကို ငါတို့ စွန့်ပါကုန်၏၊ အရှင်သည် အဘယ်သူ ဖြစ်ပါသနည်း'

`မည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့´ဟု အရှင်တို့ ကြားဖူး သည် မဟုတ်လော´

'အရှင်---ကြားဖူးပါ၏'

'အရှင်တို့---ထိုကျွန်ပ်သည် ဒေဝလရသေ့ ဖြစ်၏'

အဿလာယန---ထိုအခါပုဏ္ကားမျိုးရသေ့ ခုနစ်ယောက် တို့သည် မည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့ကို ရှိခိုးရန် အား ထုတ်ကြကုန်၏။

၉.၂.၃၃၉။ အဿလာယန---တိုအခါ မည်းနက်သော ဒေလဝနသေ့သည် ခုနှစ်ယောက်ကုန်သော ပုဏ္ဏားမျိုး ရသေ့တို့ကို 'အချင်းတို---တောကြီးအတွင်း သစ်ရွက်ခိုး ကျောင်း၌ ကောင်းစွာ တိုင်ပင်နေကြသော ပုဏ္ဏားမျိုးရသေ့ ခုနှစ်ယောက်တို့မှာ 'ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာ မြတ်၏ ပုဏ္ဏားတို့ သည်ပြတျှာ၏ခံတွင်းမှ ပေါက်ဖွားသူများ ဖြစ်ကြ၏ဟု ဤသို့ သဘောရှိသော ယုတ်မာသော အသူပါဒ ဖြစ်၏ 'ဟုသော အကြောင်းကို ကျွန်ုပ် ကြားရ၏'ဟု ဤကေားကို ပြောဆို၏

`အရှင်တို့သည် `အဓိသည် ပုဏ္ဏားမျိုးယောက်ျားကိုသာ သံဝါသ ပြု၏ ပုဏ္ဏားမျိုးမဟုတ်သော ယောက်ျားကို သံဝါသ ြင့္

မပြု'ဟု သိကြပါကုန်၏လော'

`အချင်းတို့---`အဖွားသည် စုနှစ်ဆက်မြောက်သော အဖွားတိုင်အောင်ပုဏ္ဏားမျိုးယောက်ျားကိုသာသံဝါသပြု၏ ပုဏ္ဏားမျိုးဟေုတ်သော ယောက်ျားကို သံဝါသ မပြု'ဟု သိကြပါကုန်၏လော'

'အချင်းတို့--- 'အဖသည် ပုဣေးမကိုသာ သံဝါသ ပြု၏၊ ပုဣေးမ ဟေုတ်သူကို သံဝါသ မပြု'ဟု သိကြပါကုန်၏လော'

`အရျင်းတို့---`အစိုးသည် စုနှစ်ဆက်မြောက်သော အစိုး တိုင်အောင် ပုက္ကေးမကိုသာ သံဝါသ ပြ၏ ပုက္ကေးမ မဟုတ် သူကို သံဝါသ မပြုံဟု သိကြပါကုန်၏လော´

`အချင်းတို့--- ကိုယ်ဝန်တည်ပုံ အခြင်းအရာကို သိကြ ကုန်၏လော´

ဲအရှင်---ကျွန်ုပ်တို့သည် ကိုယ်ဝန်တည်ပုံ အခြင်းအရာ ကို သိကြကုန်၏ ဤလောက၌ မိဘတို့သည်လည်း သံဝါသ ပြသောအားဖြင့် ပေါင်းဆုံကြကုန်၏၊ အဓိသည်လည်း ဥဘုပန်း ပွင့်ဆဲ ဖြစ်၏၊ ရောက်မည့်သတ္တဝါသည်လည်း ရေးရှ တည်၏၊ ဤသို့ သုံးပါးကုန်သော အကြောင်းတို့၏ စည်းဝေးမိခြင်းကြောင့် ကိုယ်ဝန်၏ သက်ဝင်၍ တည်ခြင်း သည် ဖြစ်၏ `အချင်းတို့---ထိုရောက်လာဝင်စားမည့် သတ္တဝါကလေး သည် မင်း-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ပုဏ္ဏား-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ကုန်သည်-ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲ-ဟူ၍ ဖြစ်စေ သိကြပါကုန်၏လော´

`အချင်းတို့---ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် `အသင်တို့သည် အဘယ်သူတို့ ဖြစ်ကြကုန်၏'ဟု သိကြကုန်၏လော'

အဿလာယန္---ထိုမည်းနက်သော ဒေဝလရသေ့က ဤ မိမိ၏ ဇာတ်၊ အမျိုးဝါဒ၌ မေးစီစစ်အပ်ကုန်သည်ရှိသော် ထိုစုနစ်ယောက်ကုန်သော ပုတ္ထားမျိုးရသေ့တို့သည် ပြည့်စုံ စွာ မဖြေကြားနိုင်ကြကုန်။ ယခုအခါ ငါက မိမိ၏ အမျိုးဇာတ် ဝါဒ၌ မေးစီစစ်အပ်သည်ရှိသော် သင်သည် အဘယ်မှာ ပြည့်ပြည့်စုံစုံ ဖြေကြားနိုင်လိမ့်စည်းနည်း၊ သင့်ဆရာနင့် တက္ခ သင်သည် ယင်းခုနှစ်ယောက်သော ရသေ့တို့၏ ယောက်မကိုင် ပုတ္ထားကိုမျှ မမိသေး"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ကျှံသို့ မိန့်တော်မူအပ်သည်ရှိသော် အဿလာယန လုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို "အရှင်ဂေါတမ---တရား တော်သည် နှစ်သက်ဖွယ်ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---တရား တော်သည် နှစ်သက်ဖွယ်ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုင်ကို ယနေ့မှ စ၍ ရတနာသုံးပါးကို ရာသက်ပန် ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ" ဟု လျှောက်၏၊

# 9

## စယ္က်သုတ္သ

၉.၂.၃၄၀၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသော ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ ကြွရီ တော်ဖူ၏ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် သြပါသားမည်သော ပုက္ကားရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထို သြပါသားရွာ မြောက်ဘက်ရှိ နတ်တို့ကို ဇလိနတ်စာ ကျွေးရာဆင်ကြင်းတော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ စကီမည်သော ပုဏ္ဏားသည် သြပါသားရရွာကို အုပ်ချုပ်၍ နေ၏။ သြပါသားရွာသည် ပသေနဒိကောသလမင်းက စကီပုဏ္ဏားအား ဆုလာဘိအဖြစ်ဖြင့် အပိုင်စားပေးထား သော ရွာ ဖြစ်၏။ သြပါသားရွာသား ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသား တို့သည် မြတ်စွာဘုရား သြပါသားရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ သြပါသားရွာမြောက်ဘက်ရှိနတ်တို့ကိုဗလိနတ်စာကျွေးရာ အင်ကြင်းတော၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူကြောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်သတင်းကို ကြားသိကြကုန်၏။

၉.၂.၃၄၁။ ထိုစဉ်အခါ၌ ဩပါသာဒရွာနေ ပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့သည် ဩပါသာဒရွာမှ အုဝ်စုလိုက် အုဝ်စုလိုက် ထွက်ကာ စုပေါင်း၍ မြောက်အရပ်သို့ ဦးတည်လျက် နတ် တို့ကို ဗလိနတ်စာကျွေးရာ အင်ကြင်းတောသို့ သွားကြ ကုန်၏။ ထိုစဉ်အခါ၌ စကီပုဏ္ဏားသည် ပြာသာဒ်ထက်၌ နေ့အရှိန် လျောင်းလျက်ရှိ၏စကီပုဏ္ဏားသည် ထိုပုဏ္ဏားနှင့် အမျိုးသားတို့ကို မြင်၍ အမတ်(အတိုင်ပင်ခံပုဂ္ဂိုလ်)အား ဤသို့ မေး၏-

"အမတ်---ထိုသူတို့သည် အဘယ်သို့ သွားကြကုန် သနည်း"

"အရှင်စက်ိဳ---ထိုသူတို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဇူး မြော်ရန် သွားကြပါကုန်၏"

"အမတ်--- သို့ဖြစ်လျှင် ထိုသူတို့ထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ 'အချင်းတို့---ဆိုင်းငုံကြပါဦး၊ ကေီပုက္ကားသည်လည်း ရဟန်း ဂေါတမကို ဗူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ပါလိမ့်မည်ဟု စကီပုက္ကား က မှာကြားလိုက်ပါသည်ဟု ပြောကြားချေလော့"ဟု မိန့်ဆို ၏။အမတ်သည် စကီပုက္ကား ပြောခိုင်းသည့်အတိုင်း သွားပြော၏။

၉၂-၃၄၂။ ထိုစဉ်အခါ၌ အတိုင်းတိုင်း အပြည်ပြည်မှ လာကုန်သော ပုဏ္ဏားငါးရာတို့သည် ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် ဩပါသာဒရာ၌ တည်းခိုနေကုန်၏၊ "စကိဳပုဏ္ဏားသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကဝ်လိမ့်မည်"ဟု ကြား ကုန်၍ ထိုပုဏ္ဏားတို့သည် စကိဳပုဏ္ဏားထံသို့ ချဉ်းကဝ်ကြ ပြီးလျှင် ဤသို့ မေးကြကုန်၏။ "အရှင်စကိုသည် ရဟန်း ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်လိမ့်မည်-ဟူသည် မှန်ပါ သလော"

"အချင်းတို့---မှန်ပါသည်"

"အရှင်စကီသည် ရဟန်းဂေါတမကို ဇူးမြော်ရန် မချဉ်း ကပ်ထိုက်ပါ၊ ရဟန်းဂေါတမသည်သာ အရှင်စကီကို ဖူးမြော်ရန် ရှဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၏၊

- (က) အရှင်စကီသည် အဓိဘက် အဖဘက် နှစ်ဖက်လုံးမှ ကောင်းသော ဇာတ် ရှိပါ၏၊
- (ခ) အရှင်စက်ိဳသည် ကြွယ်ဝပါ၏၊ များသော ဥစွာ ရှိပါ၏၊ များသော စည်းစိမ် ရှိပါ၏။
- (ဂ) အရှင်စက်ီသည် ဗေဒင်သုံးပုံတို့ကို တစ်ဖက် ကမ်းစတ် တတ်မြောက်ပါ၏
  - (ဃ) အရှင်စက်သည် အဆင်းလုပါ၏၊
  - (င) အရှင်စက်ိီသည် သီလရှိပါ၏၊
  - (စ)အရှင်စက်ိီသည် ကောင်းသော စကား ရှိပါ၏၊
- (ဆ) အရှင်စက်ိဳသည် များစွာသော သူတို့၏ ဆရာ ဖြစ်ပါ၏
- (ဇ) အရှင်စကီကို ပသေနဒိကောသလမင်းသည် အရှိအသေပြုပါ၏၊
- (၅) အရှင်စကီသည် ဩပါသာရောကို အုပ်ချုပ်၍ နေပါ၏။ ဤဩပါသာရောသည် လူစည်ကားပါ၏။ ကျွဲနွားစသည် ပေါများပါ၏။ မြက်ထင်းရေတို့နှင့် ပြည့်စုံပါ၏။ သန်စပါးနှင့် ပြည့်စုံပါ၏။ ပေးမှ ရသည့် စည်းစိမ် ဖြစ်ပါ၏၊ ပေသန္ဒီအကာသလမ်းသည် ဆုလာဘံအဖြစ်ဖြင့် အဝိုင် စား ပေးထားသော ရွာ ဖြစ်ပါ၏၊ ဤအကျောင်းတို့ကျောင့် စား ပေးထားသော ရွာ ဖြစ်ပါ၏၊ ဤအကျောင်းတို့ကျောင့် စား ပေးထားသော ရွာ ဖြစ်ပါ၏၊ ဤအကျောင်းတို့ကျောင့် ထိုကိပါ။ ရဟန်းဂေါတမတို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုကိပါ၏ ဟူ၍ ဆိုကုန်၏။
- ၉.၂.၃၄၃။ ဤသို့ ဆိုကုန်သော် စကီပုဏ္ဏားသည် ထို ပုဏ္ဏားတို့အား ဤစကားကို ဆို၏- "အချင်းတို့---သို့ ဖြစ်လျှင် ဝါ၏ စကားကို နားထောင်ကြပါဦး၊ ဝါတို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဗူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ထိုက်ပါကုန်၏ ထိုအရှင်ဂေါတမကား ဝါတို့ကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ် ထိုက်ပါ။ အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့်-
- (က)ရဟန်းဂေါတမသည် အဓိဘက် အဇဘက် နှစ်ဖက် လုံးမှ ကောင်းသော ဇာတ် ရှိပါ၏

- (စ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် ငယ်ရွယ် ပျိုမျစ်သည် ဖြစ်လျက် ကောင်းစွာ မည်းနက်သော ဆံပင်ရှိသည်ဖြစ်လျက်ပထမအရွယ်-ဟူသော ကောင်းသော အရွယ်နှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်လျက် လူ့ဘောင်မှ ရဟန်းဘောင် သို့ ဝင်ရောက်၏။
- (ဂ)အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတသေည် မိဘတို့ သဘောမတူကြသဖြင့် မျက်ရည်ရွှိစို ငိုယိုကုန်စဉ်ပင် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီး၍ ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံ၍ လူ့ဘောင်မှ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်၏။
- (ဃ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် အဆင်းလှ၏၊
- (င)အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် သီလ ရှိ၏
- (စ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် ကောင်းသော စကား ရှိ၏၊
- (ဆ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် များစွာသော သူတို့၏ ဆရာ ဖြစ်၏၊ ဆရာဆရာ ဖြစ်၏။
- (ဇ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတသေည် ကာမဂုက်၌ တပ်မက်ခြင်းကုန်ခန်းပြီးသူ ဖြစ်၏ လျှပ်ပေါ် ခြင်း ကင်း၏။
- (ဈ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် ကံကို ယုံကြည်သော ဝါဒ ရှိ၏၊
- (ည) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် မင်းမျိုးစဉ်ဆက် မပျက်သော၊ မြင့်မြတ်သော အမျိုးမှ ရဟန်း ပြု၏။
- (ဋ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် များသော ဥစွာရှိသော၊ များသော စည်းစိမ်ရှိသော၊ ကြွယ်ဝ သော အမျိုးမှ ရဟန်းပြု၏။
- (ဌ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမကို အဖေးပြဿနာ ဖေးမြန်းခြင်းငှာ တိုင်းတစ်ပါး၊ ဇနပုဒ် တစ်ပါးမှ လာကြကုန်၏၊
- (၃) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမကို အထောင်မက များစွာသော နတ်တို့သည် အသက်ဖြင့် ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ကြကုန်၏။

- (ပ) အချင်းတို့---ရဟန်းဂေါတမ၏ ကောင်းမြတ်သော ဂုက်တော်ကိုးပါး၏ ကျော်စောသံသည် ပျံ့နှံ့၍ ထွက်၏။
- (က) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးကုန်သော ယောက်ျားမြတ်လက္ခကာတော် တို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မှ၏။
- (တ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမေကို မဂဓတိုင်းကို အစိုးရသော သေနိယမည်သော ဇိမ္မိသာရမင်း သည် သားမယားနှင့်တကွ အသက်နှင်း၍ ကိုးကွယ်၏။
- (ထ) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမကို ပသေနဒိကောသလမင်းသည် သားမယားနှင့်တကွ အသက် နှင်း၍ ကိုးကွယ်၏။
- (3) အချင်းတို့---စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမကို ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် သားမယားနှင့်တကွ အသက် နင်း၍ ကိုးကွယ်၏။
- (စ) အချင်းတို့ --- စင်စစ်အားဖြင့် ရဟန်းဂေါတမသည် ဩပါသာခရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ ဩပါသာခရွာ မြောက် ဘက်ရှိ နတ်တို့ကို ဗလိနတ်စာကျွေးရာဖြစ်သော အင်ကြင်း တော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ အချင်းတို့ --- အကြင် သမကား ဗြာဟွက (သုတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)တို့သည် ငါတို့၏ ရွာနယ်ပယ်သို့ လာကုန်၏ ထိုသမက်၊ ဗြာဟွက (သုတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် စည့်သည်များ ဖြစ် ကုန်၏ ဆင့်သည်တို့ကို ငါတို့သည် အရှိအသေ ပြုသင့်ကုန် ၏ အလေးပြုသင့်ကုန်၏ မြတ်နိုးသင့်ကုန်၏၊ ပူဇော်သင့် ကုန်၏။

ဤအကြောင်းတို့ကြောင့် ထိုရဟန်းဂေါတမသည် ဝါတို့ ကို ဖူးမြော်ရန် မချဉ်းကပ်ထိုက်ပါ၊ အမှန်အားဖြင့်ဆိုလျှင် ဝါတို့သည်သာ ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ် ထိုက်ပါကုန်၏။

အချင်းတို့---ငါသည် ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ဤမှူလောက် သော ဂုက်တို့ကိုသာ သိ၏ ထိုအရှင်ဂေါတမသည်ကား ဤမှူလောက်သော ဂုက်တို့နှင့်သာ ပြည့်စုံသည် မဟုတ်ပေ၊ အမှန်အားဖြင့် ထိုအရှင်ဂေါတမသည် အတိုင်းမသိသော ဂုက်တို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် တစ်ပါးပါးမျှသော ထိုဂုက်အင်္ဂါနှင့် ပြည့်စုံသော် ငါတို့ကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ခြင်းတု မထိုက်၊ စင်စစ်အားဖြင့် ငါတို့ သည်သာလျှင် ထိုအရှင်ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကစ် ထိုက်ကုန်၏"ဟု ဆို၏။ "အရှင်---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ကျွန်ုပ်တို့ အားလုံးပင် ရဟန်း ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ချဉ်းကပ်ကြပါမည်"ဟု ပြန်ကြား ပြောဆိုကြကုန်၏။

၉.၂.၃၄၄။ ထိုအခါ ကေဳပုက္ကားသည် များစွာသော ပုက္ကားအပေါင်းနှင့်အတူ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ် ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှတ် ဆက်ပြောဆို၏။ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ပုက္ကားကြီးတို့နှင့်အတူ အောက်ဖေ့ဖွယ် စကားအနည်းငယ် အနည်းငယ်ကို ပြောဆို၍ နေ၏။ ထို အခါ ခေါင်းရိတ်ပြီးစလည်း ဖြစ်သော တစ်ဆယ့်မြောက်နှစ် အရယ် ရှိသော ကာပဋိကမည်သော လှလင်ငယ်သည် ရှိ၏ ထိုလုလင်ငယ်သည် ဇေဒင်သုံးပုံတို့ကို တစ်ဖော်ကမ်းစတ် တတ်မြောက်၏။ ထိုလုလင်သည် ထိုပရိသတ်၌ ထိုင်နေ လျက် ရှိ၏။ ထိုကာပဋိကသည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ စကားပြောဆိုကုန်သော ပုက္ကားကြီးတို့၏ စကားကို ကြား

ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကာပဋိကလုလင်ကို "အမောင်ဘာရွေါဇ--- တိုင်ပင်ပြောဆိုနေကြသော ပုက္ကား ကြီးတို့၏ ကေားကို ကြားဖြတ်၍ ကြားဖြတ်၍ မပြောဆိုလင့်၊ အမောင်ဘာရွေါဇသည် စကားဆုံးသည့်တိုင်အောင် ဆိုင်းငံ့ လော့"ဟု မောင်းမဲမိန့်ဆို၏။ ဤသို့ မိန့်ဆိုတော်မူသော် စက်ဳပုဏ္ကားသည် ဖြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်၏-"အရှင်ဂေါတမသည် ကာပဋိကလုလင်ကို မမောင်းမဲပါလင့်၊ ကာပဋိကလုလင်သည် အမြိုးတောင်းသားလည်း ဖြစ်ပါ၏။ ကာပဋိကလုလင်သည် အကြားအမြင်လည်း များပါ၏။ ကာပဋိကလုလင်သည် ပညာရှိလည်း ဖြစ်ပါ၏၊ ကာပဋိက လုလင်သည် ဤတောင်း၌ အရှင်ဂေါတမနှင့်အတူ တုံပြန် ပြောဆိုခြင်းငှာလည်း ရွမ်းနိုင်ပါ၏"ဟု လျောက်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ "စင်စစ်ဧကန် ကာပဋိက လုလင်သည် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးစကားအရာ၌ စကားပြောဆိုလိမ့် မည်၊ ထိုအကြောင်းကြောင့်ပင်လျှင် ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤ ကာပဋိကလုလင်ကို ရှေ့ဆောင်ပြုလာကြကုန်၏"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ ထိုအခါ ကာပဋိကလုလင်မှာ "ရဟန်းဂေါတသေည် ငါ့ဘက်ကို မျက်စီစိုက်ကြည့်သောအခါ ငါသည် ရဟန်း ဂေါတမကို ပြဿနာမေးဆုံ"ဟု အကြံ ဖြစ်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကာပဋိကလုလင်၏ စိတ်အကြံကို မိမိ စိတ်ဆော်ဖြင့် သိ၍ ကာပဋိကလုလင်ရှိရာသို့ စိုက်ကြည့် တော်မွှ၏။

"ဘာရခွါဇ---ပုဏ္ကားတို့တွင် 'ဝါသည် ဤအကြောင်းကို သိဏိ၊ ငါသည် ဤအကြောင်းကို မြင်၏ ဤအယူသည်သာ မှန်၏၊ အခြားအယူသည် အချည်းနီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ဆိုသော ပုဏ္ဏားတစ်ယောက်တလေ ရှိသလော"ဟု မေး တော်မွ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---မရှိပါ"ဟု လျှောက်၏။

"ဘာရရွိဖ---ပုဏ္ကားတို့တွင် 'ဝါသည် ဤအကြောင်းကို သိဏ်၊ ဝါသည် ဤအကြောင်းကို မြင်၏ ဤအယူသည်သာ မှန်၏၊ တစ်ပါးသော အယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ဆိုသော ဆရာတစ်ယောက်တလေ၊ ဆရာဆရာ တစ်ယောက်တလေ၊ ခုနှစ်ဆက်တိုင်အောင်ဖြစ်သော ဆရာ ဆရာ တစ်ယောက်တလေ ရှိသလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---မရှိပါ"ဟု လျှောက်၏။

"ဘာရဂွါဇ--- ပုဏ္ထားတို့၏ လက်ဦးဆရာ ဖြစ်ကုန်သော၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို စီရင်ကုန်သော၊ ဝေဒကျမ်းတို့ကို ပို့ချကုန် သော အဋကရသေ့၊ ဝါဖကရသေ့၊ ဝါဖဒေဝရသေ့၊ ဝေသော မိတ္တရသေ့၊ ဟဆာဝှိရသေ့၊ အဂီရသရသေ့၊ ဘာရေဒါ့ရရေသေ့၊ ဝါသေဌရသေ့၊ ကဿပရသေ့၊ ဘဂုရသေ့တို့သည် 'ငါတို့ သည် ဤအကြောင်းကို သိကြကုန်၏၊ ငါတို့သည် ဤ အကြောင်းကို မြင်ကြကုန်၏၊ ဤငါတို့အယူသည်သာ မှန်၏ အရြားအယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း'ဟု ဤသို့ ဆိုကြ ကုန်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင် ဂေါတမ---ဤသို့လည်း မပြောဆိုကြပါကုန် "ဟု လျှောက်၏။

၉.၂.၃၄၆။ "ဘာရဒ္ဒါဇ---ဥပမာအားဖြင့် အချင်းချင်း ဆွဲကိုင်ဆက်စပ်လျက်ရှိသော သူကန်းအစဉ်အတန်းသည် ရှိ၏ ရှေ့ဆုံးလူသည်လည်း မြေင်၊ အလယ်လူသည်လည်း မြေင်၊ နောက်ဆုံးလူသည်လည်း မြေင်၊ ဘာရခွါဇ---ဤ ဥပမာအတူပင်လျှင် ပုဏ္ဏားတို့ ပြောဆိုသော ကေားသည် သူကန်းအစဉ်အတန်းကဲ့သို့ ဖြစ်ချေ၏၊ ရှေ့ဆုံးလူသည် လည်း မြင်၊ အလယ်လူသည်လည်း မြင်၊ နောက်ဆုံး လူသည်လည်း မြင်၊ ဘာရခွါဇ---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ပုဏ္ဏားတို့၏ ယုံကြည်ခြင်းသည် အခြေအမြစ်မရှိသည် မဟုတ်လော"ဟု မေးတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ဤအရာ၌ ပုဏ္ဏားတို့သည် ယုံကြည် ရက်ဖြင့်သာလျှင် ဆည်းကပ်ကြကုန်သည် မဟုတ်ပါကုန်၊ ထိုအရာ၌ ပုဏ္ဏားတို့သည် တစ်ဆင့်ကြားဖြင့်လည်း ဆည်း ကပ်ကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

"ဘာရေခါ့ --- သင်သည် ရှေ့က ယုံကြည်ချက်သို့ လိုက် ၏။ ယခု တစ်ဆင့်ကြားကို ပြောဆိုဘိ၏။ ဘာရင်္ဂါလ--- ငါးပါး သော တရားတို့သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အမှန်, အမှား နှစ်မျိုးသော အကျိုးရလဒ် ရိုကုန်၏။ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်း ဟူမှု-- သဒ္ဒါ (ယုံကြည်ခြင်း) ရှစ် (နှစ်သက်ခြင်း)၊ အနုဿဝ (တစ်ဆင့်ကြားခြင်း) အာကာရပရိဝိတက္က (အခြင်းအရာကို ကြံစည်ခြင်း)၊ ဒိဋိနိရျာနက္ခန္တီ (အယုတို စူးစိုက်ကြည့်ရှရှိ၊ ကျေနုပ်ခြင်း))ဘို့တည်း၊ ဘာရေခါ့လ---ကြင်းပါးသော တရား တို့သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် နှစ်ပါးသော အကျိုးရလဒ် ရိုကုန်၏။

ဘာရရွိါေ---ကောင်းစွာ ယုံကြည်ထားသော်လည်း အချည်းနှီး အလကား အမှား (မမှန်) မြစ်တတ်၏ ကောင်းစွာ ယုံကြည်ထေားသော်လည်း ဟုတ်သည် မှန်သည် မရွတ် လွှဲသည် ဖြစ်တတ်၏ ဘာရွေါေ---ကောင်းစွာ နှစ်သက်ထား သော်လည်း၊ ကောင်းစွာ တစ်ထင်ပြာားထားသော်လည်း၊ ကောင်းစွာ အဖစ်စန် ကြံဆထားသော်လည်း၊ ကောင်းစွာ ရှဆင်ခြင်ထားသော်လည်း အချည်းနှီး အလကား အမှား ဖြစ်တတ်၏၊ ကောင်းစွာ နှစ်သက်မထားသော်လည်း၊ ကောင်းစွာ တစ်ဆင့်ကြားမထားသော်လည်း၊ ကောင်းစွာ အဖန်ဖန် ကြံဆမထားသော်လည်း၊ ကောင်းစွာ ရှဆင်ခြင် ထားသော်လည်း ဟုတ်သည် မှန်သည် ရွှေတီလွှဲသည် ဖြစ်တတ်၏ ဘာရွေါ် ---သစွာကို အစည်တောင့်ရှောက်သော၊ သိကြား၊ ကျွမ်းကျင်သော သူသည် ဤအရာ၌ 'ဝါ၏ အယူ သည်သာ မှန်၏ အခြားအယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း' ဟု စင်စစ် ဆုံးဖြတ်ခြင်းသို့ ရောက်ခြင်းတု သောင့်"

၉.၂.၃၄၇။ "အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်မှု အတိုင်းအရှည် ဖြင့် သစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်း ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်မျ အတိုင်းအရည်ဖြင့် သစ္စာကို စောင့်ရှောက်သူ ဖြစ်ပါသနည်း၊

#### 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီတာယ်)

ကျွန်ပ်တို့သည် အရှင်ဂေါတအေား သစ္စာကို စောင့်ရှောက် ခြင်းကို မေးလျှောက်ကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက်၏။

"ဘာရဒ္ဒါဇ---'ဤသို့ ငါ့မှာ ယုံကြည်ခြင်း ဖြစ်၏'ဟု လူတစ်ယောက်မှာ သဒ္ဓါ (ယုံကြည်ခြင်း) အကယ်၍ ဖြစ်စေ ကာမူ 'ဤအယူသည်သာ မှန်၏ အခြားအယူသည် အချည်း နီးသာတည်း'ဟု စင်စစ် ဆုံးဖြတ်ခြင်းသို့ကား မရောက်သေး၊ ဤသို့ ဆိုသူသည် သစ္စာကို စောင့်၏။ ဘာရခွါဇ---လူ တစ်ယောက်မှာ ရှစ် (နှစ်သက်ခြင်း) အကယ်၍ ဖြစ်စေကာမှု၊ ဘာရဒ္ဒါဇ---လူတစ်ယောက်မှာ အနဿဝ (တစ်ဆင့်ကြား ခြင်း) အကယ်၍ ဖြစ်စေကာမူ၊ ဘာရခွါဇ--- လူတစ်ယောက် မှာ အာကာရပရိဝိတတ္တ (အခြင်းအရာကို ကြံစည်ခြင်း) အကယ်၍ ဖြစ်စေကာမူ၊ ဘာရဒ္ဓါဇ---ဤသို့ ငါ့မှာ အယူကို စူးစိုက်ကြည့်ရှု၍ ကျေနပ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏-ဟု ဒိဋ္ဌိနိရ္အာနကျွန် (အယူကို စူးစိုက်ကြည့်ရှု၍ ကျေနပ်ခြင်း) လူတစ်ယောက်မှာ အကယ်၍ ဖြစ်စေကာမူ 'ဤအယူသည်သာ မှန်၏ အခြား အယူသည် အချည်းနှီးသာတည်း'ဟု တစ်ဖက်သတ် ဆုံးဖြတ်ခြင်းသို့ကား မရောက်သေး၊ ဤသို့ ဆိုသူသည် သစ္မွာကို စောင့်၏။ ဘာရခွါဇ---ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် သစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ ဤမျှအတိုင်း အရှည်ဖြင့် သစ္စာကို အစဉ်စောင့်သူ ဖြစ်၏၊ ဤမျှအတိုင်း အရှည်ဖြင့် ငါတို့သည် သစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းကို သတ်မှတ်ကုန်၏၊ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် သစ္စာကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်းသည် မဖြစ်နိုင်သေး"

၉.၂.၃၄၈။ "အရှင်ဂေါတမ---ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် သစ္စာကို စောင့်ရှောက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဤမျှအတိုင်း အရှည်ဖြင့် သစ္စာကို စောင့်ရှောက်သူဖြစ်၏ ကျွန်ုပ်တို့သည် လည်း ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် သစ္စာကို စောင်ခြင်းကို ရှုမြင်ကြပါကုန်၏။ အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်မျှအတိုင်း အရှည်ဖြင့် သစ္စာကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်း ဖြစ်ပါသနည်း၊ အဘယ်မျှ အတိုင်းအရှည်ဖြင့် သစ္စာကို ထိုးထွင်း၍ သိသွ ဖြစ်ပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ်တို့သည် သစ္စာကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်း ကို အရှင်ဂေါတမအား မေးလျှောက်ပါကုန်၏"

"ဘာရဂ္ဂါဇ---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် တစ်စုစု သော ရွာ သို့မဟုတ် နိဂုံးကို အဗိုပြု၍ နေ၏၊ ထိုရဟန်းကို သူကြွယ်တစ်ယောက်သည် ချဉ်းကင်၍ လောဘတရား၊ ဒေါသတရား၊ မောဟတရား သုံးပါးတို့၌ စုးစမ်း၏။ လောဘ တရား လွှမ်းမိုးခံရသော စိတ်ရှိသူသည် သေိဘဲလျက်လည်း 'သိ၏' ဟု ဆိုနိုင်၏၊ မြေင်ဘဲလျက်လည်း 'မြင်၏' ဟု ဆိုနိုင်၏ ရှည်မြင့်စွာ အကျွှုံးပုံမေမည့် ဆင်းရဲစေမည့် အရာ ကို သူတစ်ပါးတို့ကိုလည်း စေနိုင်းတိုက်တွန်းနိုင်၏ ထိုသို့ သော လောဘတရားမျိုးသည် ဤအရှင်မှာ ရှိလေသလော
ဟု စူးစမ်း၏၊ ထိုအရှင်ကို စူးစမ်းသည်ရှိသော် 'ထိုသို့သော
လောဘတရားမျိုး ဤအရှင်မှာ မရှိ၊ လိုချင်တပ်မက်မှ
မရှိသော သူ၏ ကိုယ်အမှုအရာ၊ နုတ်အမှုအရားတဲ့သို့ ဤ အရှင်၏ ကိုယ်အမှုအရာ၊ နုတ်အမှုအရာသည် ဖြစ်၏၊ ဤ အရှင်ဟောကြားသည့် တရားသည် နက်နံ၏၊ မြင်နိုင်စံ၏ ထိုးထွင်း၍ သိန်ငိခဲ၏၊ ပြိမ်သက်ည် နက်နံ၏၊ မြင်နိုင်စံ၏ ထိုးထွင်း၍ သိန်ငိခဲ၏၊ ပြိမ်သက်ည် မွန်မြတ်၏၊ ဤစည်၍ မချနိုင်၊ သိမ်မွေ,၏၊ ပညာရှိတို့သာ သိနိုင်၏ တပ်နှစ်သက်မှ ရှိသော သူသည် ထိုတရားမျိုးကို ဟောကြားရန် မဖြစ်နိုင်'ဟု

၉.၂.၃၄၉။ စူးစမ်းသော သူသည် လောဘတရားတို့မှ စင်ကြယ်သော ထိုရဟန်းကို မြင်သောကြောင့် ထိုရဟန်းကို တစ်ဆင့် တက်၍ ဒေါသတရားတို့၌ စူးစမ်းပြန်၏-ဒေါသ တရား လွှမ်းမိုးခံရသော စိတ်ရှိသူသည် မသိဘဲလျက်လည်း 'သိ၍'ဟု ဆိုနိုင်၏ မမြင်ဘဲလျက်လည်း မြင်၏'ဟု ဆိုနိုင်၏ ရည်မြင့်စွာ အကျိုးမဲ့စေမည့် ဆင်းရဲစေမည့် အရာကို သူတစ်ပါးတို့ကိုလည်း စေခိုင်းတိုက်တွန်းနိုင်၏၊ ထိုသို့သော ဒေါသတရားမျိုး ဤအရှင်မှာ ရှိလေသလော-ဟု စူးစမ်း၏။ ထိုအရှင်ကို စူးစမ်းသည်ရှိသော် ထိုသို့သော ဒေါသတရားမျိုး ဤအရှင်မှာ မရှိ၊ ဒေါသကင်းသော သူ၏ ကိုယ်အမှုအရာ၊ နတ်အမှုအရာကဲ့သို့ ဤအရှင်၏ ကိုယ်အမှုအရာ နုတ် အမှအရာသည် ဖြစ်၏၊ ဤအရှင် ဟောကြားသည့် တရား သည် နက်နှဲ၏၊ မြင်နိုင်ခဲ့၏၊ ထိုးတွင်း၍ သိနိုင်ခဲ့၏၊ ငြိမ် သက်၏၊ မွန်မြတ်၏၊ ကြံဆ၍ မသိနိုင်၊ သိမ်မွေ့၏၊ ပညာရှိ တို့သာ သိနိုင်၏၊ ဒေါသမကင်းသော သူသည် ထိုတရားကို ဟောကြားရန် မဖြစ်နိုင်'ဟု သိ၏။

၉.၂.၃၅၀။ စုးစမ်းသော သူသည် ဒေါသတရားတို့မှ အထုးသဖြင့် စင်ကြယ်သော ထိုရဟန်းကို မြင်သောကြောင့် ထိုရဟန်းကို တစ်ဆင့်တက်၍ မောဟတရားတို့၌ စူးစမ်း ပြန်၏-မောဟတရား လွှမ်းမိုးခံရသော စိတ်ရှိသူသည် မသိ ဘဲလျက်လည်း 'သိ၏'ဟု ဆိုနိုင်၏၊ မြေင်ဘဲလျက်လည်း 'မြင်၏'ဟု ဆိုနိုင်၏၊ ရှည်မြင့်စွာ အကျိုးခဲ့စေမည့် ဆင်းရဲ စေမည့် အရာကို သူတစ်ပါးတို့အားလည်း ဆောက်တည် စေနိုင်၏၊ ထိုသို့သော မောဟတရားမျိုးသည် ဤအရှင်မှာ ရှိလေသလောဟု စူးစစ်းပြန်၏၊ ထိုအရှင်ကို စူးစမ်းသည် ရှိသော် 'ထိုသို့သော မောဟတရားမျိုး ဤအရှင်မှာ မရှိ၊ မောဟကင်းသော သူ၏ ကိုယ်အမှုအရာ နုတ်အမှုအရာသည် ကိုသို့ ဤအရှင်၏ တိုယ်အမှုအရာ နုတ်အမှုအရာသည် ဖြစ်၏ ဤအရှင် ဟောကြားအပ်သော တရားသည် နက်နဲ၏ မြင်နိုင်ခဲ၏၊ ထိုးထွင်း၍ သိနိုင်ခဲ၏၊ ငြိမ်သက်၏ မွန်မြတ်၏ ကြံဆ၍ သေိနိုင်၊ သိမ်မွေ့ ၏ ပညာရှိတို့သာ သိနိုင်၏ မောဟ မကင်းသောသူသည်ထိုတရားကို ဟောကြားရန် မြစ်နိုင် ဟု သိ၏။

စူးစမ်းသူသည် မောဟတရားတို့မှ အထူးသဖြင့် စင် ကြယ်သော ထိုရဟန်းကို မြင်သောကြောင့် ထိုရဟန်း၌ ယုံကြည်မှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏၊ ယုံကြည်မှု ဖြစ်သည်ရှိသော် ချဉ်းကပ်၏၊ ချဉ်းကပ်သည် ရှိသော် ဆည်းကပ်၏၊ ဆည်း ကပ်သည်ရှိသော် နားထောင်၏ နားထောင်သော သူသည် တရားကို နာယူ၏၊ နာယူပြီး တရားကို ဆောင်၏၊ ဆောင် ထားသောတရားတို့၏ အနက်သဘောကို စူးစမ်းဆင်ခြင်၏၊ အနက်သဘောကို စူးစမ်းဆင်ခြင်သည်ရှိသော် တရားတို့ သည် စိတ်၌ ထင်ရှားလာကုန်၏။ ဝါ-သဘောကျ၏။ တရားတို့သည် စိတ်၌ ထင်ရှားလာကုန်သည်ရှိသော် အလို ဆန္ဒသည် ဖြစ်၏၊ အလိုဆန္ဒ ဖြစ်သည်ရှိသော် အားထုတ်၏၊ အားထုတ်သည်ရှိသော် နိုင်းချိန်၏ နိုင်းချိန်ပြီးသော် ပြင်းစွာ အားထုတ်၏ ပြင်းစွာ အားထုတ်၍ စိတ်စိုက်နေသည်ရှိ သော် ကိုယ် (နာမကာယ)ဖြင့်လည်း မွန်မြတ်သော သစ္စာကို မျက်မှောက်ပြုနိုင်၏၊ ပညာဖြင့်လည်း ထိုးထွင်း၍ မြင်နိုင်၏။ အာရဒ္ဒါဇ---ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် မဂ်ကို လျော်စွာ သိခြင်း သည် ဖြစ်၏၊ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် မဂ်ကို လျော်စွာ သိသူ ဖြစ်၏၊ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့်လည်း ငါတို့သည် သစ္စာကို လျော်စွာ သိခြင်းကို သတ်မှတ် ပြောဆိုကုန်၏၊ ဗိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းသည်ကား မဖြစ်သေးသည်သာတည်း"

၉.၂.၃၅၁။ " အရှင်ဂေါတမ---ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် မဂ်ကို လျော်စွာ သိခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့်လည်း မဂ်ကို လျော်စွာ သိသူ ဖြစ်၏ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့်လည်း ကျွန်ုပ်တို့သည်မင်ကို ထုံးထွင်း၍ သိခြင်းကို မြင်ကြပါကုန်၏ အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်မျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းသည် ဖြစ်ပါသနည်း။ ဖိုလ်သို့ အစဉ် ရောက်ပါသနည်း၊ ကျွန်ုပ်တို့သည် အရှင်ဂေါတမအား ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းကို မေးလျှောက်ပါကုန်၏"

"ဘာရခွါ ေ--ထိုတရားတို့ကိုပင်လျှင် ထုံခြင်းကြောင့်၊ ပွားများခြင်းကြောင့်၊ အကြိမ်များစွာ လေ့လာခြင်းကြောင့် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ ဘာရခွါ ေ--ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းသည် ဖြစ်၏ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် ဖိုလ်သို့ လျော်စွာ ရောက်၏ ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့်လည်း ငါတို့သည် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းကို သတ်မှတ်ကုန်၏" ၉.၂.၃၅၂။ "အရှင်ဂေါတမ---ဤမျှအတိုင်းအရှည်ဖြင့် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ ဤမျှအတိုင်း အရှည်ဖြင့် ဖိုလ်သို့ လျော်စွာ ရောက်၏ ဤမျှအတိုင်းအရှည် ဖြင့်လည်း ကျွန်ုပ်တို့သည် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းကို မြင်ကြပါကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်တရားသည် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းအားများစွာ ကျေးဇူးပြုပါသနည်း"

"ဘာရခွါဇ---မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်းသည် ဖိုလ်ကို မျက် မှောက်ပြခြင်းအားများစွာ ကျေးဇူးပြု၏ အကယ်၍ ထိုမဂ်ကို အားမထုတ်ငြားအံ့၊ ဖိုလ်သို့ လျောက်ပတ်စွာ မရောက်နိုင် လေရာ၊ မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်းကြောင့်သာ ဗိုလ်သို့ လျောက် ပတ်စွာ ရောက်နိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်း သည် ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြု၏"

"အရှင်ဂေါတမ---မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်းအား အဘယ် တရားသည် များစွာ ကျေးစူးပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရခွါဇ---နိုင်းချိန်ခြင်းသည် မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏ အကယ်၍ မနိုင်းချိန်ပြားအုံး ဤ မဂ်ကို ပွားများခြင်းကို အားမထုတ်လေရာ၊ နိုင်းချိန်သော ကြောင့်သာ မဂ်ကို ရအောင် အားထုတ်၏ ထို့ကြောင့် နိုင်းချိန် ခြင်းသည် မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြု တတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်တရားသည် နိုင်းရှိန်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း၊ ဘာရေ့ဒါဇ---အားထုတ် ခြင်းသည် နိုင်းရှိန်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏၊ အကယ်၍ အားမထုတ်ငြားအုံ၊ မနိုင်းရှိန်လေရာ၊ အားထုတ် သောကြောင့်သာ နိုင်းရှိန်၏၊ ထို့ကြောင့် အားထုတ်ခြင်း သည် နိုင်းရှိန်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---အဘယ်တရားသည် အားထုတ်ခြင်း အား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရခွါ«---ပြုလိုမှု (ဆန္ဒ)သည် အားထုတ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးစူးပြုတတိ၏ အကယ်ရှိ ပြုလိုမှု (ဆန္ဒ)မြစ် ငြားခဲ့၊ အားမထုတ်လေရာ၊ ပြုလိုမှု (ဆန္ဒ)မြစ်သောကြောင့် သာအားထုတ်၏ ထို့ကြောင့် ပြုလိုမှု (ဆန္ဒ)သည် အားထုတ် ခြင်းအား များစွာ ကျေးစူးပြုတတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ပြုလိုမှု (ဆန္ဒ)အား အဘယ်တရား သည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း၊ ဘာရဒ္ဒါဇ---ပြု လိုမှု (ဆန္ဒ)အား တရားတို့ကို စူးစိုက်ကြည့်ရှု၍ ကျေနပ်ခြင်း (တရားတို့ စိတ်၌ ထင်လာခြင်း၊ သဘောကျခြင်း)သည် များစွာ ကျေးစူးပြုတတ်၏ ထိုတရားတို့ကို အကယ်၍ စူးစိုက် ကြည့်ရှ၍ ကျေနပ်ခြင်း(သဘောကျခြင်း)မဖြစ်ငြားအုံး ပြုလို မူ (ဆန္ဒ)သည် မဖြစ်လေရာ၊ တရားတို့ကို စူးစိုက် ကြည့်ရှ၍ ကျေနပ်(သဘောကျ)သောကြောင့်သာ ပြုလိုမူ (ဆန္ဒ)သည် ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပြုလိုမူ(ဆန္ဒ)အား တရားတို့ကို စူးစိုက် ကြည့်ရှ၍ ကျေနပ်(သဘောကျ)မြင်းသည် များစွာ ကျေးစူး ပြုတတ်၏

"အရှင်ဂေါတမ---တရားတို့ကို စူးစိုက်<u>ကြည့်ရှရ</u>် ကျေနပ် (သဘောကျ)ခြင်းအား အဘယ်တရားသည် များစွာ ကျေးဇူး ပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရခွါဇ---တရားတို့ကို စူးစိုက်ကြည့်ရှ၍ ကျေနပ် (သဘောကျ)ခြင်းအား အနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏ အကယ်၍ ထိုအနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းသည် မဖြစ်ငြားဆုံ၊ ဤတရားတို့ကို စူးစိုက် ကြည့်ရှ၍ ကျေနပ်မှုကို မရရာ၊ အနက်သဘောကို စူးစမ်း သောကြောင့်သာတရားတို့ကို စူးစိုက်ကြည့်ရှ၍ကျေနပ်မှုကို ရ၏ ထို့ကြောင့် အနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းသည် တရား တို့တို စူးစိုက်ကြည့်ရှ၍ ကျေနပ်မှုအား များစွာ ကျေးဇူးပြု

"အရှင်ဂေါတမ---အနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းအား အဘယ်တရားသည် များစွာ ကျေးဇူး ပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရဒွါဇ---အနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းအား တရားကို ဆောင်ခြင်း၊ မှတ်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြု တတ်၏ အကယ်၍ ထိုတရားတို မဆောင်ပြား၊ မမှတ်ပြားအုံး ဤအနက်သဘောကို မစူးစမ်းနိုင်လေရာ၊ တရားကို ဆောင် ထားမှတ်ထားသောကြောင့်သာ အနက်သဘောကို စူးစမ်း နိုင်၏ ထို့ကြောင့် အနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းအား တရား ကို ဆောင်ထားခြင်း၊ မှတ်ထားခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြု တတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---တရားကို ဆောင်ထားခြင်း မှတ်ထား ခြင်းအား အဘယ်တရားသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါ သနည်း"

"ဘာရွာဖွဲး ေတာ့းကို ဆောင်ထားခြင်း၊ မှတ်ထားခြင်း အား တရားကို ကြားနာခြင်းသည့် များစွာ ကျေးဇူးပြတတ်၏ အကယ်၍ ထိုတရားကို ကြေားနာပြားအဲ့၊ ဤတရားကို မဆောင်ထား၊ မမှတ်ထားနိုင်လေရာ၊ တရားကို ကြားနာ သောကြောင့်သာ တရားကို ဆောင်နိုင်၊ မှတ်နိုင်၏ ထို့ ကြောင့် တရားကို ဆောင်ထားခြင်း၊ မှတ်ထားခြင်းအား တရားတော်ကိုကြားနာခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---တရားနာခြင်းအား အဘယ်တရား သည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရခွါဇ---တရားနာခြင်းအား နားစိုက်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူး ပြုတတ်၏ အကယ်၍ နားမစိုက်ငြားအုံး ဤ တရားကို မနာဇလရာ၊ နားစိုက်သောကြောင့်သာ တရားကို နာ၏၊ ထို့ကြောင့် တရားနာခြင်းအား နားစိုက်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---နားစိုက်ခြင်းအား အဘယ်တရားသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရဒ္ပါဇ---နားစိုက်ခြင်းအား ဆည်းကပ်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြတတ်၏ အကယ်၍ မဆည်းကပ်ပြားအံ့၊ ဤသို့ နားမစိုက်လေရာ၊ ဆည်းကပ်သောကြောင့်သာ နား စိုက်၏ ထို့ကြောင့် နားစိုက်ခြင်းအား ဆည်းကပ်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ဆည်းကပ်ခြင်းအား အဘယ်တရား သည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရဒွါဇ---ဆည်းကပ်ခြင်းအား ချဉ်းကပ်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူး ပြုတတ်၏ အကယ်၍ ထိုသို့ မချဉ်းကပ်ငြား အုံ၊ ဤသို့ ဆည်းကပ်ခြင်းသည် မဖြစ်နိုင်ရာ၊ ချဉ်းကပ်သော ကြောင့်သာ ဆည်းကပ်ခြင်းသည် ဖြစ်၏ ထို့ကြောင့် ဆည်း ကပ်ခြင်းအား ချဉ်းကပ်ခြင်းသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ချဉ်းကပ်ခြင်းအား အဘယ်တရားသည် များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်ပါသနည်း"

"ဘာရခွါဇ--- ရှဉ်းကဝ်ခြင်းအား သဒ္ဓါ (ယုံကြည်မှု)သည် များစွာ ကျေးစူးပြတတ်၏ အကယ်၍ ထိုသို့ သဒ္ဓါ (ယုံကြည် မှု)မြေစိငြားအုံး ကျိသို့ ချဉ်းကပ်ခြင်းသည် မြေစိနိုင်ရာ၊ သဒ္ဓါ(ယုံကြည်မှု) ဖြစ်သောကြောင့်သာ ချဉ်းကဝ်၏ ထို့ ကြောင့် ချဉ်းကပ်ခြင်းအား သဒ္ဓါ (ယုံကြည်မှု)သည် များစွာ ကျေးစူးပြုတတ်၏"

၉၂.၃၅၃။ "ကျွန်ုပ်တို့သည် အရှင်ဂေါတမအား သစွာကို အစဉ်စောင့်ရှောက်ခြင်းကို မေးပါကုန်ပြီ၊ အရှင်ဂေါတမသည် သစွာကို အစဉ်စောင့်ရှောက်ခြင်းကို ဖြေကြားခဲ့ပါပြီ၊ ထိုဖြေကြားတော်မူချက်ကိုလည်း ကျွန်ုပ်တို့သည် သဘော လည်း ကျလှ၏၊ နှစ်သက်လည်း နှစ်သက်လှ၏၊ ထိုဖြေကြား ချက်ဖြင့်လည်း ကျွန်ုပ်တို့သည် နှစ်သက်သော စိတ် ရှိကြပါ ကုန်၏။ ကျွန်ုပ်တို့သည် အရှင်ဂေါတမအား သစ္စာကို လျော်စွာ သိခြင်း-စသည်ကို မေးလျှောက်ပါကုန်ပြီ အရှင်ဂေါတမသည် သစ္စာကို လျော်စွာ သိခြင်း-စသည်ကို ဖြေကြားခဲ့ပါပြီ။ ထို ဖြေကြားချက်ကိုလည်း ကျွန်ုပ်တို့သည် သဘောလည်း ကျလှ၏ နှစ်သက်လည်း နှစ်သက်လှ၏ ထိုဖြေကြားချက် ဖြင့်လည်းကျွန်ုပ်တို့သည် နှစ်သက်လောစိတ် ရှိကြပါကုန်၏ ကျွန်ုပ်တို့ မေတိုင်းမေးတိုင်း ပြဿနာကိုပင် အရှင်ဂေါတမ သည် ဖြေကြားတော်မှု၏၊ ထိုဖြေကွားချက်ကိုလည်း ကျွန်ုပ် တို့သည် သဘောလည်း ကျလှ၏ နှစ်သက်လည်း နှစ်သက် လပါကုန်၏၊ ထိုဖြေကြားချက်ဖြင့်လည်း နှစ်သက်သော စိတ် ရှိကြပါကုန်၏။ ဆုရင်ဂေါတမ— ကျွန်ုပ်တို့သည် ရှေးအခါက 'အလကားကတုံးရဟုန်းယုတ်တို့သည် ဇာတိနိုမ်ကုန်၏၊ မည်းညစ်ကုန်၏၊ မြဟုာမင်း၏ ခြေမှ မွေးဖွားကုန်၏၊ အဘယ် မှာ တရားသဘောကို သိကြကုန်ပော်နည်း ဟု အထင်မှားခဲ့ တြပါကုန်၏။ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်တို့အား ရဟန်းတို့ အပေါ်၌ ရဟန်း-ဟူသော ချစ်ခြင်းကို လွန်စွာ ဖြစ်စေဘိ၏ တကား၊ရဟန်းတို့အပေါ်၌ရဟန်း-ဟူသောကြည်ညီခြင်းကို လွန်စွာဖြစ်စေဘိ၏ တကား၊ ရဟန်းတို့အပေါ်၌ ရဟန်း-ဟူသော ရိုသေခြင်းကို လွန်စွာ ဖြစ်စေဘိ၏တကား၊ အရှင် ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါ ပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက် ဖွယ် ရှိပါပေ၏။ အရှင်ဂေါတသေည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက်ထက်ဆုံး ရတနာသုံးပါးကို ကုံးကွယ်ဆည်းကပ် သော ဥပါသကာ--ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ ဟု လျှောက်၏။

## 9

## သေ့ကာရီသုတိ

၉၂.၃၅၄။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ သေ့ကာရီပုထ္ထားသည်မြတ်စွာဘုရားထဲတော်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နှတ်ဆက် ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆို ပြီးနောက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကာ မြတ်စွာဘုရားအား တို့စကားကို လျှောက်၏ "အရှင် ဂေါတမ---ပုထ္ထားတို့သည် လေးပါးသော လုပ်ကျွေးခြင်းတို့ကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ ပုထ္ထားမျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ မင်းမျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ ဘုနာသည်မျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ သူဆင်းခဲ့မျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ----ထိုလေးပါးသော လုပ်ကျွေးခြင်းတို့အနက် ပုထ္ထားမျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို ပုထ္ထားတို့သည် ဤသို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏-

ပုက္ကားမျိုးသည်မှုလည်း ပုက္ကားကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ မင်းမျိုးသည်မှလည်း ပုက္ကားကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ ကုန်သည် မျိုးသည်မှလည်း ပုက္ကားကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ သူဆင်းရဲ မျိုးသည်မှလည်း ပုက္ကားကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ အရှင်ဂေါတမ ---ပုဏ္ကားမျိုးအား လုပ်ကျွေးရြင်းကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့ လျှင် သတ်မှတ်ပါကုန်၏။

အရှင်ဂေါတမ--- မင်းအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို ပုဏ္ဏားတို့ သည် ဤသို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ မင်းမျိုးသည်မှုလည်း မင်းကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ ကုန်သည်မျိုးသည်မှုလည်း မင်းကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ သူဆင်းရဲမျိုးသည်မှုလည်း မင်းကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ အရှင်ဂေါတမ--- မင်းအား လုပ်ကျွေးခြင်း ကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့လျှင် သတ်မှတ်ပါကုန်၏၊

အရှင်ဂေါတမ--- ကုန်သည်မျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့ သတ်မှတ်ပါကုန်၏၊ ကုန်သည်မျိုး သည်မှုလည်း ကုန်သည်ကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ သူဆင်းရုံမျိုး သည်မှုလည်း ကုန်သည်ကို လုပ်ကျွေးရမည်၊ အရှင်ဂေါတမ ---ကုန်သည်အား လုပ်ကျွေးခြင်းကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့ လျှင် သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏။

အရှင်ဂေါတမ--- သူဆင်းရဲမျိုးအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ သူဆင်းရဲမျိုး သည်သာ သူဆင်းရဲအား လုပ်ကျွေးရမည်၊ တစ်ပါးသော အမျိုးသည် သူဆင်းရဲကို အဘယ်မှာ လုပ်ကျွေးရလိမ့်မည် နည်း၊ အရှင်ဂေါတမ---သူဆင်းရဲအား လုပ်ကျွေးခြင်းကို ပုက္ကားတို့သည် ဤသို့သာလျှင် သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏။ အရှင်ဂေါတမ---- ဤလေးပါးသော လုပ်ကျွေးခြင်းတို့ကို ပုက္ကားတို့သည် ဤသို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏ ဤသို့ သတ် မှတ်ရာ၌ အရှင်ဂေါတမသည် အဘယ်သို့ ပြောဆိုချင်ပါ သနည်း"

၉.၂.၃၅၅။ "ပုတ္ထား--- 'ဤလေးပါးသော လုဝ်ကျွေး ခြင်းကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်လော့'ဟု ပုတ္ထားတို့၏ ဤ သတ်မှတ်ရက်ကို လူအားလုံးသည် စွင့်ပြု၏လော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား ခွင့်မပြုကြပါ"

"ပုဏ္ဏား---ဥပမာအားဖြင့် တစ်ကွမ်းစားမှျပင် ကိုယ်ပိုင် ဥစွာ မရှိသည့် ဆင်းရဲနွမ်းပါးသော လူတစ်ယောက်ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုသူ အလိုမရှိဘဲလျက် 'ဟေ့လူ--- သင်သည် ဤအသားကိုလည်း စားရမည်၊ အဖိုးကိုလည်း ပေးရမည် ဟု အဇို့အစုကို ထိုသူ့အား ပေးရာသကဲ့သို့ ပုဏ္ဏား---ဤ အတူပင်လျှင် လူအားလုံးသည် ခွင့်မပြုဘဲ ဤလေးပါးသော လုပ်ကျွေးခြင်းတို့ကို ပုဏ္ဏားတို့သည် ဤသို့ သတ်မှတ်ကြ ကုန်၏။ ပုက္ကား---ငါသည် အလုံးစုံသော သူကို လုပ်ကျွေး သင့်၏-ဟု မဟောကြား၊ ပုဏ္ဏား---ငါသည် အလုံးစုံသော သူကို မလုပ်ကျွေးသင့်-ဟူ၍လည်း မဟောကြား။ ပုက္ဆား --- ယင်းသို့ လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော သူသည် ယုတ်မာသူဖြစ်၍ မြင့်မြတ်သူ မဖြစ်နိုင်ငြားအံ့၊ ထိုသို့ သဘောရှိသော လုပ်ကျွေးခြင်းတို့ကို လုပ်ကျွေးသင့်၏-ဟု ငါ မဟောကြား။ ပုဏ္ဏား---ယင်းသို့ လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော သူသည် မြင့်မြတ်သူ ဖြစ်၍ ယုတ်မာသူ မဖြစ်နိုင်ငြားအံ့၊ ထိုသို့ သဘောရှိသော လုပ်ကျွေးခြင်းကို လုပ်ကျွေးသင့်၏-ဟု ငါ ဟောကြား၏။

ပုက္ကား---'အတြင်ပုရိုလ်ကို လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော သင်သည် ယုတ်မာသူ ဖြစ်နိုင်၏ မြင့်မြတ်သူ မဖြစ်နိုင်၊ အကြင်ပုရိုလ်ကို လုပ် ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော သင်သည် မြင့်မြတ်သူ ဖြစ်နိုင်၏ ဆုတ်ယုတ်သည် မဖြစ်နိုင်၊ ဤနှစ်မျိုးသော လုပ်ကျွေးခြင်းတို့အနက် အဘယ်လုပ်ကျွေး မြင်းကို လုပ်ကျွေးမည်နည်း'ဟု မင်းကိုမူလည်း အကယ်ရွိ မေးကုန်ပြားအဲ့၊ ပုတ္ကား---မင်းသည်လည်း ကောင်းစွာ ဖြေကြားပါမူ 'အကြင်ပုရိုလ်ကို လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော ငါသည် ယုတ်မာသူ ဖြစ် နိုင်၏ မြင့်မြတ်သူ မဖြစ်နိုင်၊ ငါသည် ထိုသို့သဘောရှိသော ပုရိုလ်ကို လုပ်ကျွေးမည် မဟုတ်၊ ထို့ပြင် အကြင်ပုရိုလ်ကို လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော ငါသည် မြင့်မြတ်သူ ဖြစ်နိုင်၏၊ ယုတ်မာသူ မဖြစ်နိုင်၊ ထိုသို့သဘောရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါသည် လုပ်ကျွေးပါမည်' ဟု ဖြေကြားလိမ့်မည်။

ပုဏ္ထား---ပုဏ္ဏား၊ ကုန်သည်တို့ကို ထိုသို့ မေးလျှင်လည်း ထို့အတူပင် ဖြေကြပေလိမ့်မည်။

ပုက္ကား---မြင့်သော အမျိုး၌ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် မြတ်၏-ဟု ငါ မေဟာ၊ ပုက္ကား---မြင့်သော အမျိုး၌ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ယုတ်၏-ဟု ငါ မဟော၊ ပုက္ကား---လှပသော အဆင်းရှိသည်၏ အဖြစ် ကြောင့် မြတ်၏-ဟု ငါ မဟော၊ ပုက္ကား---လှပသော အဆင်း ရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့် ယုတ်၏-ဟု ငါ မေဟာ၊ ပုက္ကား---ကောင်းမြတ်သော စည်းစိစ်ဥစွာ ရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့် မြတ်၏-ဟု ငါ မေဟာ၊ ပုက္ကား---ကောင်းမြတ်သော စည်းစိစ် ဥစ္စာရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့် ယုတ်၏-ဟု ငါ မေဟာ၊

၉.၂.၃၅၆။ ပုဏ္ထား--- အကြောင်းမှုကား ဤလောက၌ အချို့သော သူသည် မြင့်မြတ်သော အမျိုး၌ ဖြစ်ပါလျက် လည်း၊ လှပသော အဆင်းရှိသူ ဖြစ်ပါလျက်လည်း၊ ကောင်း မြတ်သော စည်းစိမ်ဥစ္စာရှိသူ ဖြစ်ပါလျက်လည်း သူ့ အသက်ကို သတ်လေ့ရှိ၏၊ သူ့ဥစ္စာကို နိုးယူလေ့ရှိ၏၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်လေ့ရှိ၏ မဟုတ် မမှန် ပြောဆိုတတ်၏၊ ကုန်းစကားကို ပြောဆိုတတ်၏၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောဆိုတတ်၏၊ ပြိန်ဖျင်းသော စကားကို ပြောဆိုတတ်၏၊ သူတစ်ပါးပစ္စည်းကို မတရား ရလိုခြင်းရှိ၏၊ သူတစ်ပါးပျက်စီးမှုကို ရှေးရှကြံစည်၏၊ မှားသော အယူဝါဒရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသူကို မြင့်မြတ်သော အမျိုး၌ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်၊ လှပသော အဆင်းရှိသူ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်၊ ကောင်းမြတ်သော စည်းစိမ်ဥစ္စာရှိသူ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် မြတ်၏-ဟု ငါ မဟော၊ ပုဏ္ဏား---ထို့ပြင် ဤ လောက၌ အချို့သော သူသည် မြင့်မြတ်သော အမျိုး၌ ဖြစ်၍၊ လှပသော အဆင်းရှိသူ ဖြစ်၍၊ ကောင်းမြတ်သော စည်းစိမ်ဥစွာရှိသူ ဖြစ်၍ သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏။ သူတစ်ပါးဥစွာကို နိုးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏။ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်းမှ ရှောင် ကြဉ်၏ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏ ကုန်း စကားမှ ရှောင်ကြည်၏၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားမှ ရှောင်ကြည် ၏၊ ပြိန်ဖျင်းသော စကားကို ပြောခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်၏၊ သူတစ်ပါးပစ္စည်းကို မတရားရလိုခြင်း မရှိ၊ သူတစ်ပါး ပျက်စီး စေလိုစိတ် မရှိ၊ ဖြောင့်မှန်သော အယူရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ထို သူကို မြင့်မြတ်သော အမျိုး၌ ဗြစ်ခြင်းကြောင့်၊ လှပသော

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုနေီတာယ်)

အဆင်းရှိသူ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်၊ ကောင်းမြတ်သော စည်းစိမ် ဥစွာရှိသူ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ယုတ်မာ၏-ဟု ငါ မဟော။

၉.၂.၃၅၅။ ပုက္ကား---အလုံးစုံသော ပုရွိုလ်ကို လုပ်ကျွေး သင့်၏-ဟု ငါ မဟော၊ ပုက္ကား---အလုံးစုံသော သူကို မလုပ်ကျွေးသင့်-ဟုလည်း ငါ မဟော၊ ပုက္ကား---ယင်းသို့ လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသော သူမှာ သဒ္ဒါတရားတိုးပွားအဲ့၊သိလတိုးပွားအဲ့၊ အကြားအမြင် တိုးပွားအဲ့၊ စွန့်ကြိခြင်း တိုးပွားအဲ့၊ ပညာတိုးပွားအဲ့၊ ထိုသို့ သဘော ရှိသော လုပ်ကျွေးခြင်းကို လုပ်ကျွေးခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် လုပ်ကျွေးသောသူအား သဒ္ဒါတရား မတိုးပွားအဲ့၊ သိလမတိုးပွားအဲ့၊ အကြားအမြင် မတိုးပွားအဲ့၊ စွန့်ကြိခြင်း မတိုးပွားအဲ့၊ ပညာမတိုးပွားအဲ့၊ ထိုသို့သဘော ရှိသော လုပ်ကျွေးခြင်းကို လုပ်ကျွေးသင့်၏-ဟု ငါ မဟော" ဟု မိန့်တော်မှ၏

၉.၂.၃၅၈။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် ဧသုကာရီပုဏ္ဍား
သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်၏-"အရှင်
ဂေါတမ--- လေးပါသော ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာတို့ကို ပုဏ္ဏားတို့
သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏ ပုဏ္ဏား၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာကို သတ်မှတ်
ကြပါကုန်၏ မင်း၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏ သု
ဆင်းရဲ၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏ ဆု
ဆင်းရဲ၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏ အရှင်
ဂေါတမ---ထိုလေးပါးသော ကိုယ်ပိုင်ဥစွာတို့အနက် ဤသည့်
ဆွစ်းခံခြင်းကို ပုဏ္ဏား၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ--ဟူ၍ ပုဏ္ဏားတို့
သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏။ ဆွစ်းခံလှည်လည်ခြင်း-ဟူသော
ပုဏ္ဏားတို့၏ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာကို တေိမှမြင်ပြသော ပုဏ္ဏားသည်
အရှင်မပေးသော သူတစ်ပါးဥစ္စာကို ရီးယူသော နား
ကျောင်းသားကဲ့သို့ ကိုယ့်ကိစ္စ မဟုတ်သည်ကို ပြုသည်
မည်၏။ အရှင်ဂေါတမ----ဤသို့လျှင် ပုဏ္ဏား၏ ဤကိုယ်ပိုင်
ဥစ္စာကို ပုဏ္ဏားတို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤသည့် လေးနှင့် တောင့်ကို မင်း၏ ကိုယ်ပိုင်ဉစွာ-တု ပုက္ကားတို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏ လေးနှင့် တောင်-ဟူသော မင်း၏ ကိုယ်ပိုင်ဉစွာကို မထိမှုမြင်ပြသော မင်းသည် အရှင် မေးသော သူတစ်ပါးခွာကို နီးယူသော နွားကျောင်းသား ကဲ့သို့ ကိုယ့်ကိစ္စ မဟုတ်သည်ကို ပြုသည် မည်၏။ အရှင်ဂေါတမ----ဤသို့လျှင် မင်း၏ ဤကိုယ်ပိုင် ဥစ္စာကို ပုထ္ကားတို့ သတ်မှတ်ကြပါတုန်၏။

အရှင်ဂေါတမ--- ဤသည့် လယ်ထွန်ခြင်း၊ နွားကျောင်း ခြင်းကို ကုန်သည်၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ-ဟု ပုဏ္ဏားတို့ သတ်မှတ် ကြပါကုန်၏၊ လယ်ထွန်ခြင်း၊ နွားကျောင်းခြင်း-ဟူသော ကိုယ်ပိုင်ဉစွာကို မထိမဲ့ခြင်ပြသော ကုန်သည်သည် အရှင် မေပးသော သူတစ်ပါးဉစွာကို ခိုးယူသော နွားကျောင်းသား ကဲ့သို့ ကိုယ့်ကိစ္စ မဟုတ်သည်ကို ပြုသည်ညော်၏၊ အရှင် ဂေါတမ---ဤသို့လျှင် ကုန်သည်၏ ဤကိုယ်ပိုင်ဉစွာကို ပုဏ္ဏားတို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊

အရှင်ဂေါတမ---ဤသည့်မြက်ရိတ်တံစဉ်နှင့် ထမ်းပိုးကို သူဆင်းရဲ၏ ကိုယ်ပိုင်ဉစွာ-ဟု ပုက္ကားတို့ သတ်မှတ်ကြ ပါကုန်၏၊ မြက်ရိတ်တံစဉ်နှင့် ထမ်းပိုး-ဟူသော ကိုယ်ပိုင်ဉစွာကို မတီခဲ့မြင်ပြသော သူဆင်းရဲသည် အရှင်မေပေသော သူတစ်ပါးဥစွာကို နီးယူသော နွားကျောင်းသားကဲ့သို့ ကိုယ့်ကိစ္စမဟုတ်သည်ကို ပြသည် မည်၏၊ အရှင်ဂေါတမ----ဤသို့လျှင် သူဆင်းရဲ၏ ဤကိုယ်ပိုင်ဉစွာကို ပုက္ကားတို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ----ကိုလေပိုင်ဉစွာကိုလို ပုတ္ကားတို့ သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ ဤ အရာ၌ အရှင်ဂေါတမသည် အဘယ်သို့ ပြောဆိုချင်ပါ သနည်း"

၉.၂.၃၅၉၊ "ပုဏ္ထား--- 'ဤလေးပါးသော ကိုယ်ပိုင် ဥစ္စာတို့ကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်လော့'ဟု ပုဏ္ဏားတို့၏ ဤ သတ်မှတ်ချက်ကို အလုံးစုံသော လူအပေါင်းသည် ခွင့်ပြု ၏လော"

#### "အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား ခွင့်မပြုပါ"

"ပုက္ကား--- ဥပမာအားဖြင့် တစ်ကွန်းစားမျှပင် ကိုယ်ပိုင် ဥစ္စာမရှိသည့် ဆင်းရဲနွမ်းပါးသော လူတစ်ယောက် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုသူ အလိုမရှိဘဲလျက် 'ဟောလူ---သင်သည် ဤအသားကိုလည်း စားရမည်၊ အဖိုးကိုလည်း ပေးရမည်'ဟု ထိုသူအား အဖို့အတုဂို ပေးရာသကဲ့သို့ ပုက္ကား---ဤအတူ ပင်လျှင် အလုံးစုံသော လူအပေါင်းက ခွင့်မပြုပါဘဲလျက် ဤလေးပါးသော ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာတို့ကို ပုဏ္ဏားတို့ သတ်မှတ် ကြကုန်၏

ပုက္ထား---မြတ်သော လောကုတ္တရာတရားကို လူသား၏ ကိုယ်ပိုင်ဉစွာ-- ဟူ၍ ငါ သတ်မှတ်၏ ရှေး၌ ဖြစ်သော၊ မိဘမှ ဆင်းသက်လာသော အမျိုးအနွယ်ကို သူ၏ နွောကိုယ်ဖြစ်ရာ အမျိုးအားဖြင့်သာလျှင် ဝေါ် ဝေါ် ရ၏ မင်းမျိုး၌ အကယ်၍ နွောကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံး မင်း-- ဟူ၍သာ ဝေါ် ဝေါ် ရ၏ ပုက္ကားမျိုး၌ အကယ်၍ နွောကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံး ပုက္ကား-ဟူ၍သာ ခေါ် ဝေါ် ရာ၏ ကုန်သည်မျိုး၌ အကယ်၍ နွောကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံး ကုန်သည်-- ဟူ၍သာ ခေါ် ဝေါ် ရာ၏ သုဆင်းရဲ မျိုး၌ အကယ်၍ ခန္ဓာကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အံ့၊ သူဆင်းရဲ-ဟူ၍သာ ခေါ် ဝေါ် ရ၏။

ပုက္ထား---ဥပမာအားဖြင့် စီးသည် ထိုထိုတောက်ပ ကြောင်းဖြင့်သာလျှင် ခေါ်ဝေါ် ရ၏၊ အကယ်၍ စီးသည် ထင်းကို အစွဲ ပြ၍ တောက်ပြားအုံး ထင်းမီး-ဟူ၍သာလျှင် ခေါ် ဝေါ် ရ၏ အကယ်၍ စီးသည် ဝါးကို စွဲ၍ တောက်ပြားအုံး ဝါးမီး-ဟူ၍သာလျှင် ခေါ် ဝေါ် ရ၏အကယ်၍ စီးသည်မြက်ကို အစွဲပြ၍ တောက်ပြားအုံး မြက်မီး-ဟူ၍သာလျှင် ခေါ် ဝေါ် ရ၏ အကယ်၍ စီးသည် နွားချေးကို အစွဲပြု၍ တောက်ပ ပြားအုံ၊ နွားချေးမီး-ဟူ၍သာလျှင် ခေါ် ဝေါ် ရ၏၊ ပုဏ္ဏား---ဤအတူပင်လျှင် မြတ်သာ လောကုတ္တရာတရားကို လူသား၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစွာ-ဟူ၍ ငါ သတ်မှတ်၏။

ရေး၌ ဖြစ်သော၊ ဓိဘမှ ဆင်းသက်လာသော အမျိုး အနွယ်ကို သူ၏ ခန္ဓာကိုယ်ဖြစ်ရာ အမျိုးအားဖြင့်သာလျှင် ခေါ် ပေါ် ရ၏၊ မင်းမျိုး၌ အကယ်၍ ခန္ဓာကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံ၊ မင်း-ဟု၍သာ ခေါ် ပေါ် ရ၏၊ ပုက္ကားမျိုး၌ အကယ်၍ ခန္ဓာကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံ၊ ပုက္ကား-ဟူ၍သာ ခေါ် ဝေါ် ရ၏ ကုန်သည်မျိုး၌ အကယ်၍ ခန္ဓာကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံ၊ ကုန်သည်-ဟူ၍သာ ခေါ် ဝေါ် ရ၏၊ သူဆင်းရဲမျိုး၌ အကယ်၍ ခန္ဓာကိုယ် ဖြစ်သည် ဖြစ်အုံ၊ သူဆင်းရဲ-ဟူ၍သာ ခေါ် ဝေါ် ရ၏။

ပုက္ကား---အကယ်၍ မင်းမျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ ပုက္ကားမျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ ကုန်သည်မျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲမျိုးမှ ဖြစ်စေ ထွက်၍ လူ့သောင်မှ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ပြားအုံ၊ ထိုသူသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော သုတ်၊ အဘိဓမွာ၊ ဝိနည်းကို အစွဲပြု၍ သူ့အသက်ကို သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်အုံ၊ သူ့ဥစွာကို ခိုးယူခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်အုံ၊ မြေတ်သော မေတုန်အကျင့်မှ ရောင်ကြဉ်အုံ၊ မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်အုံ၊ ကုန်းတေားမှ ရောင်ကြဉ်အုံ၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားမှ ရောင်ကြဉ်အုံ၊ ပြိန်ဖျင်းသော စကားမှ ရောင်ကြဉ်အုံ၊ သူ့ဥစွာ မတရားရရန် ရေးရှ မကြံ စည်အုံ၊ သူတစ်ပါးပျက်စီးရန် ရေးရှမကြံစည်အုံ၊ မှန်သော အယူရှိပြားအုံ၊ နည်းလမ်းမှန်သော ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံ စေသူ ဖြစ်၏။

၉.၂.၃၆ဂ။ ပုက္အား---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ဤ နေရာ၌ပုဏ္ဏားသည်သာလျှင် ရန်ကင်းစေလို၊ ဆင်းရဲကင်းစေ လိုသော မေတ္တာစိတ်ကို ပွားများခြင်းငှာ စွစ်းနိုင်သလော၊ မင်းသည် မစွမ်းနိုင်ဘူးလော၊ ကုန်သည်သည် မစွမ်းနိုင် ဘူးလော၊ သူဆင်းရဲသည် မစွမ်းနိုင်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ကား မဖြစ်သင့်ပါ။ အရှင်ဂေါတမ ---ဤနေရာ၌ အမျိုးလေးပါးလုံးပင် ရန်ကင်းစေလို၊ ဆင်းရဲ ကင်းစေလိုသော မေတ္တာစိတ်ကို ပွားများခြင်းငှာ စွမ်းနိုင် ပါ၏"

"ပုဣား--- ဤအတွပင်လျှင် အကယ်၍ မင်းမျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ ပုဣားမျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ ကုန်သည်မျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲမျိုးမှ ဖြစ်စေ ထွက်၍ လူ့ဘောင်မှ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက် ငြားအုံး ထိုသူသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော သုတ်၊ အဘိမွော၊ ဝိနည်းကို အစွဲပြု၍ သူ့ အသက်ကို သတ်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ခြင်း စသည်ကို ပြုငြားအုံ၊ နည်းလမ်း မှန်သော ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေသူ ဖြစ်၏။

၉.၂.၃၆၁။ ပုဏ္ကား---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ ပုဏ္ကား သည်သာ ကြေးတွန်းဆပ်ပြာကို ယူ၍ မြစ်သို့ သွားလျက် မြူအညစ်အကြေးကို မျှောခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်သလော၊ မင်းမျိုး သည် မစွမ်းနိုင်ဘူးလော၊ ကုန်သည်မျိုးသည် မစွမ်းနိုင်ဘူး လော၊ သူဆင်းရဲမျိုးသည် မစွမ်းနိုင်ဘူးလော"

"အရှင်ဂေါတမ---အမျိုးလေးပါးလုံးပင် စွမ်းနိုင်ပါကုန်၏"

"ပုဣား---ဤအတူပင်လျှင် အကယ်၍ မင်းမျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ ပုဣားမျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ ကုန်သည်မျိုးမှ ဖြစ်စေ၊ သူဆင်းရဲမျိုးမှ ဖြစ်စေ လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ မဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက် ငြားအုံ၊ထိုသူသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော သုတ်၊ အဘိဓမွာ၊ ဝိနည်းကို အစွဲပြု၍ သူ့အသက်ကို သတ်ခြင်း၊ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း-စသည်ကို ပြုငြားအုံ၊ နည်းလမ်း မှန်သော ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေသူ ဖြစ်၏။

၉.၂.၃၆၂။ ပုဏ္ကား---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ဤ လောက၌ ရေမြေကို အစိုးရသော မင်းသည် အမျိုးမျိုး သော အမျိုးစာတိရှိကုန်သော လူတစ်ရာကို 'အချင်းတို့---လာကြ ကုန်လော့၊ မင်းမျိုး၊ ပုဏ္ထားမျိုး၊ ဖြို့စားမျိုးဖြစ်ကုန်သော သူတို့သည် ကျွန်းသားဖီးပွတ်ကျည်၊ အင်ကြင်းသား မီးပွတ်ကျည်၊ ထင်းမျူးသားမီးပွတ်ကျည်၊ စန့်ကူးသားမီးပွတ် ကျည်၊ ကြာပခုမွာသားမီးပွတ်ကျည်တို ပူ၍ စတ်ကာ မီးကို ဖြစ်စေကြကုန်လော့၊ ထိုမှတစ်ပါး အချင်းတို့---လာကြ ကုန်လော့၊ ခွန်းစဏ္ဏားမျိုး၊ မုဆိုးတံငါမျိုး၊ နှီးသမားမျိုး၊ ရထားလုပ်သမားမျိုး၊ ပန်းမိုက်သွန် (ဘင်ကျံုး)မျိုး ဖြစ် ကုန်သော သူတို့သည် နွေးစားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ဝက်စား

#### 🚱 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနိတာယ်)

ကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ဆိုးရည်စားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ကြက် ဆူသားထင်းမီးပွတ်ကျည်ကို ယူ၍ စတ်ကာ မီးကို ဖြစ်စေ ကြကုန်လော့"ဟု အဓိန့်ချမှတ်သည် ဆိုပါတော့။

ပုဏ္ထား---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ မင်းမျိုး၊ ပုဏ္ဏားမျိုး မြို့ စားမျိုးဖြစ်သော သူတို့သည် ကျွန်းသားမီးမွှတ်ကျည်၊ အင်ကြင်းသားမီးမွှတ်ကျည်၊ ထင်းမျူးသားမီးမွှတ်ကျည်၊ စန္ဓကူးသားမီးမွှတ်ကျည်၊ ကြာပခုမှုာသားမီးမွှတ်ကျည်တို ယူ၍ စတ်ကာ မီးကို ဖြစ်စေကြဌားဆုံ၊ ထိုမီးသည်သာလျှင် အလျှံရှိသည်၊ အဆင်းရှိသည်၊ အရောင်ရှိသည် ဖြစ်နိုင် သလော၊ ထိုမီးဖြင့်သာလျှင် မီးနှင့်ဆိုင်ရာ ကိစ္စအရဝ်ရပ် ကိုလည်း ပြစ္စမ်းနိုင်လေသလော၊

ထိုမှတစ်ပါး ဒွန်းစက္ကားမျိုး၊ မှဆိုးတံဝါမျိုး၊ နိုးသမားမျိုး၊ ရထားလုဝ်သမားမျိုး၊ ပန်းမို့က်သွန် (ဘင်ကျုံး)မျိုး ဖြစ်ကုန် သော သူတို့သည် ခွေးစားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ဝက်စားကျင်း မီးပွတ်ကျည်၊ ဆိုးရည်စားကျင်းမီးပွတ်ကျည်၊ ကြက်ဆူသား ထင်းမီးပွတ်ကျည်ကို ယူ၍ စတ်ကာ မီးကို ဖြစ်စေကြဌားခဲ့၊ ထင်းမီးပွတ်ကျည်ကို ယူ၍ စတ်ကာ မီးကို ဖြစ်စေကြဌားခဲ့၊ ထင်းမီးပွတ်ကျည်ကို သူ၍ စောက် မီးကို အဆင်းမရှိသည်၊ အရောင်မရှိသည် ဖြစ်ရာသလော၊ ထိုမီးဖြင့်ကား မီးနှင့် ဆိုင်ရာ ကိစ္စအရင်ရပ်ကို ပြုခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ရာသလော" "အရှင်ဂေါတမ--- ထိုမီးအားလုံးပင် အလျှံ ရှိပါ၏။ အဆင်း ရှိပါ၏။ အရောင် ရှိပါ၏။ အလုံးစုံသော မီးဖြင့်ပင် မီးနှင့်ဆိုင်ရာ ကိစ္စအရပ်ရဝ်ကို ပြုခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်ပါ၏"

"ပုဏ္ကား---ဤအတူပင်လျှင် ထိုအမျိုးလေးပါးလုံးမှ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်လာသူ အားလုံးပင် မြတ်စွာ ဘုရား ဟောတော်မူသော သုတ်၊ အဘိဓမ္မာ၊ ဝိနည်းကို အခွဲ ဖြ၍ သူ့အသက်ကိုသတ်ခြင်းမှ ရောင်ကြဉ်ခြင်း-စသည်ကို ဖြူငြားအုံ၊ ထိုသူအားလုံးပင် နည်းလမ်းမှန်သော ကုသိုလ် တရားကို ပြည့်စုံစေသူချည်း ဖြစ်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဤသို့ မိန့်တော်မူသည်ရှိသော် ဧသုကာရီပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားကို "အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ---တရား တော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ သည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ အပြေ၍ ရတနာသုံးပါးကို အသက် ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်တတ်သော ဥပါသကာ-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်ထားခဲ့လေသည်။

Ggg

## 6

## ဝါသေဋ္ဌသုတိ

၉.၂.၃၆၃။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အုစ္ဆာနင်္ဂလ နိဂုံး အုစ္ဆာနင်္ဂလတောအုပ်၌ သီတင်းဆုံးနေတော်မူ၏။ ထို အခါ၌ အလွန်ထင်ရှား ကျော်စောကုန်သော၊ များစွာသော ပုက္ကားမျိုးသူငျှေတို့ကား- စကီပုက္ကား၊ တာရက္စပုက္ကား၊ ဖေါက္ခရသာတိပုက္ကား၊ စကုသောက်ပုက္ကား၊ တောအေပျ ပုက္ကားနှင့် အလွန်ထင်ရှား ကျော်စောကုန်သော အခြား ပုက္ကားမျိုးသူငျှေတို့တည်း၊ ထိုအခါ ဝါသေဌနှင့် ဘာရခွါစ လုလင်တို့သည် အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်ခြင်းဖြင့် တစ်ယောက်နောက် တစ်ယောက် လိုက်တာ စကြံလျှောက် လှည့်လည်နေကြပျက် ဆွေးဖန္ဓုံးကြ၏- "အချင်း--- အဘယ့် ကြောင့် ပြာတွက(သူတော်မြတ်)မည်သနည်း"ဟု ဝါသေဌ လုလင်က မေး၏။

ဘာရခွါဖလုလင်က ဖြေ၏- "သူငယ်ချင်း---လူတစ် ယောက်သည် အဓိဘက် အမဘက် နှစ်ဖက်လုံးတို့မှ ကောင်း သော အမျိူးဇာတ် ရှိ၏၊ ဘိုးဘေးစုနှစ်ဆက်တိုင်အောင် မျိုးရိုးသန့်သောအဓိဝမ်း ရှိ၏၊ အမျိုးဇာတ်နှင့် စပ်သော စကား ဖြင့် အပယ်မစံရ၊ အကဲ့ရဲ့ မစံရ၊ အချင်း--- ဤအကြောင်း ကြောင့် ဗြာဟုက(သူတော်မြတ်)မည်၏"

ဝါသေဋလုလင်က ပြော၏။ "သူငယ်ချင်း---လူတစ်

ယောက်သည် သီလလည်း ရှိ၏၊ ဝတ်အကျင့်နှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏၊ သူငယ်ချင်း--- ဤအကြောင်းကြောင့် ပြာဟွက (သူတော်မြတ်)မည်၏"

ဤသို့လျှင် ဘာရခွါဇလုလင်သည် ဝါသေဋ္ဌလုလင်ကို နားလည်အောင် ရှင်းမပြနိုင်၊ ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည်လည်း ဘာရွေါဇလုလင်ကို နားလည်အောင် ရှင်းမပြနိုင်။

ထိုအခါ ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည် ဘာရခွါဇလုလင်အား ပြော၏။ "သူငယ်ရှင်း---သာကီဝင်မင်းမျိုးမှရာနန်းပြုလာသော သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတမသည် ဣစ္ဆာနင်လနိုင်း ဣစ္ဆာနင်္ဂလဓတာအုပ်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏၊ ထိုအရှင် ဂေါတမ၏ ကောင်းသော ဂုက်သတင်းသည် ပျံ့နှံ့၍ ထွက်၏၊ သူငယ်ချင်း---လာ၊ သွားကြစ္ပုံ ရဟန်းဂေါတမထာသို့ ချဉ်း ကုပ်၍ ဤအတြောင်းကို ရဟန်းဂေါတမဘား မေးပြန်းကြ ကုန်စို့၊ ရဟန်းဂေါတမ----ဖြေကြားသည့်အတိုင်း ထို အကြောင်းကို ဝါတို့ မှတ်သားကြမည်"

"ကောင်းပြီ သူငယ်ချင်း---"

၉.၂.၃၆၄။ ထိုအခါ ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရွေါဇလုလင်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ချဉ်းကပ်၍မြတ်စွာဘုရားနှင့်အတူ

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနီတာယ်)

ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နုတ်ဆက် ပြောဆိုကုန်၏၊ ဝမ်းမြောက် ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီး၍ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကုန်၏၊ တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော ဝါသေဋ္ဌလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဂါထာတို့ဖြင့် ရွတ်ဆိုလျှောက်ကြား၏-

> "အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား၏ တပည့်ကြီး ဖြစ်ပါ၏၊ ဤလုလင်သည် ကား တာရှက္ခပုဏ္ဏား၏ တပည့်ကြီး ဖြစ်ပါ၏၊ ကျွန်ုပ်တို့ နှစ်ဦးလုံးကိုပင် ဗေဒင်သုံးပုံကို တတ် မြောက်ပြီးသူများ-ဟူ၍ ဆရာကလည်း ခွင့်ပြု၏၊ ကျွန်ုပ်တို့ ကိုယ်တိုင်လည်း ဝန်စ်ပါကုန်၏။

> ဗေဒင်သုံးပုံကို အလုံးစုံ အတြင်းမဲ့ တတ်မြောက် ပါကုန်၏၊ ပြောဆိုသော အရာ၌လည်း ဆရာနှင့် တူသည် ဖြစ်ပါကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ---ထိုကျွန်ပ် တို့မှာ အမျိုးဇာတ်ဝါဒကို အကြောင်းပြု၍ ပြောဆို ရာ၌ အငြင်းအခုံ ဖြစ်နေပါ၏။

> အမျိုးဇာတ်ကြောင့် ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်) မည်၏-ဟု ဘာရဒ္ဒါဇသည် ပြောဆိုပါ၏၊ ကျွန်ုပ် သည်ကား မိမိပြုသော အမှုကြောင့် ဗြာဟွက (သူ တော်မြတ်)မည်၏-ဟု ပြောဆိုပါ၏၊ ငါးပါးသော စကျွ ရှိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---ကျွန်ုပ်တို့ ငြင်းခုံကြပုံကို သိတော်မူပါလော့။

> ထိုအကျွန်တို့ နှစ်ယောက်သည် အချင်းချင်း နား လည်မှုရအောင် ရှင်းမပြနိုင်ကြပါကုန်။ ကျွန်ုပ် တို့သည် အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိ၏-ဟု ထင်ရှားကျော်စောသော မြတ်စွာ ဘုရားကို မေးလျှောက်ခြင်းငှာ လာခဲ့ကြပါကုန်၏။

> လောက၌ ဂေါတမနွယ်ဖွား အရှင်ဘုရားကို လူ အများတို့သည် ချဉ်းကပ်ကြ၍ လက်အုပ်ချီမိုး ကုန်လျက် ရှိသေမြတ်နိုး ရှိမိုးကြပါကုန်၏။

> လောက၌ မျက်စိသဖွယ် ဖြစ်ထွန်းပေါ်ပေါက် တော်မူသော အရှင်ဂေါတမကို ကျွန်ုပ်တို့သည် မေးလျှောက်ကြပါကုန်၏၊ အမျိုးဇာတ်ကြောင့် ပြာဟွက (သူတော်မြတ်) မည်ပါသလော၊ ထိုသို့ မဟုတ်ပြုလုပ်ပြောဆိုသော အမှုကြောင့် ဗြာဟွက (သူတော်မြတ်) မည်ပြောင်းကို မသိကြကုန်သော ကျွန်ုပ်တို့အား သိနိုင်လောက်အောင် ဟောကြား တော်မူပါ ဘုရား"

၉.၂.၃၆၅။ "ဝါသေဋ---ဝါသည် သင်တို့အား သတ္တဝါတို့၏အမျိုးဇာတ်အကျယ်ကိုအမှန်အတိုင်း ဖြေကြားပေအံ့၊ ဝါသေဋ----အမျိုးဇာတ်တို့သည် အရှင်းရှင်း ကွဲပြားကြကုန်သည်သာ။

မြက်သစ်ပင်တို့ကိုလည်း သိကြကုန်လော့၊ မြက်သစ်ပင်တို့သည်ကား ပြန်၍ သေိနိုင်ကြကုန်၊ ထိုမြက်သစ်ပင်တို့၏ ဝုံသဏ္ဌာန်သည် အမျိုးဇာတ် အတိုင်း ဖြစ်၏၊ မှန်၏၊ အမျိုးဇာတ်တို့သည် အရင်းရှင်း ကွဲပြားကြကုန်၏။

ထိုမှတစ်ပါး ပေါက်ဖတ်တို့ကိုလည်းကောင်း၊ နံကောင်တို့ကိုလည်ကောင်း၊ ပိုးရ ခြံပုန်းတိုင် အောင်သော သတ္တဝါတို့ကိုလည်းကောင်း သိကြ ကုန်လော့၊ ထိုသတ္တဝါတို့၏ ပုံသဏ္ဌာန်သည် အမျိုး ဇာတ်အတိုင်း ဖြစ်၏၊ မှန်၏၊ အမျိုးဇာတ်တို့သည် အရှင်းရှင်း ကွဲပြားကြကုန်၏၊

ငယ်သည်လည်း ဖြစ်ကုန်သော၊ ကြီးသည် လည်း ဖြစ်ကုန်သော အခြေလေးချောင်း ရှိသော သတ္တဝါတို့ကိုလည်း သိကြကုန်လော့၊ ထိုအခြေ လေးရောင်းရှိသောသတ္တဝါတို့၏ပုံသက္ဌာန်သည် အမျိုးဓာတ်အတိုင်း ဖြစ်၏၊ မှန်၏၊ အမျိုးဓာတ် တို့သည် အချင်းချင်း ကွဲပြားကြကုန်၏။

မြွေတို့ကို သိကြကုန်လော့၊ မြွေတို့သည် ဝမ်းရေ ဟူသော ခြေ ရှိကုန်၏၊ ရှည်သော ကျောကုန်း ရှိ ကုန်၏၊ ထိုမြွေတို့၏ ပုံသဏ္ဌာန်သည် အမျိုးဇာတ် အတိုင်း ဖြစ်၏၊ မှန်၏၊ အမျိုးဇာတ်တို့သည် အရှင်းချင်း ကွဲပြားကြကုန်၏။

ထိုမှ တစ်ပါး ရေ၌ ကျက်စားသော ငါးတို့ကို လည်း သိကြကုန်လော့၊ ထိုငါးတို့၏ ပုံသဏ္ဌာန် သည် အမျိုးဇာတ်အတိုင်း ဖြစ်၏၊ မှန်၏၊ အမျိုး ဇာတ်တို့သည် အချင်းချင်း ကွဲပြားကြကုန်၏။

ထိုမှတစ်ပါးအတောင်ကိုယာဉ်ပြ၍ကောင်းကင် သွား ငှက်တို့ကိုလည်း သိကြကုန်လော့၊ ထိုငှက် တို့၏ ပုံသဏ္ဌာန်သည် အမျိုးဇာတ်အတိုင်း ဖြစ်၏ မှန်၏ အမျိုးဇာတ်တို့သည် အချင်းချင်း ကွဲပြားကြ ကုန်၏

ဤသတ္တဝါဇာတ်တို့၌ပုံသက္ဌာန်သည် အသီးသီး အမျိုးဇာတ်အတိုင်း ဖြစ်သကဲ့သို့ ဤအတူ လူတို့၌ ပုံသက္ဌာန်သည် အသီးသီး အမျိုးဇာတ်အတိုင်း ဖြစ်ခြင်း မရှိ။

ဆံပင်တို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ ဦးခေါင်း တို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ နားတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ မျက်စိတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ စံတွင်းဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ နာဝခါင်း ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ နုတ်ခမ်းတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ မျက်ခုံးတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ။

လည်ပင်းဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ ပနံးတို့ဖြင့် လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ ဝမ်းဖြင့်လည်း ကွဲပြား ခြင်းမရှိ၊ ကျောကုန်းဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ ခါးဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ ရင်ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ အဂါဇာတ်ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ မေထုန်အကျင့်ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊

လက်တို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ ခြေတို့ဖြင့် လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ လက်ချောင်းတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ လက်သည်းတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြား ခြင်း မရှိ၊ သလုံးမြင်းခေါင်းတို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြား ခြင်း မရှိ၊ ပေါင်တို့ဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ အဆင်းအားဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ အသံ အားဖြင့်လည်း ကွဲပြားခြင်း မရှိ၊ တစ်ပါးသော သတ္တဝါ အမျိုးဇာတ်တို့၌ကဲ့သို့ ပုံသတ္ဌာန်သည် အမျိုးဇာတ်အတိုင်း မြေစိသည်သာတည်း။

၉.၂.၃၆၆။ လူတို့၏ ကိုယ်၌ အသီးအခြား ထို ကွဲလွဲချက်သည် မရှိ၊ လူတို့၌ ကွဲလွဲချက်ကို အခေါ် အဝေါ် အားဖြင့်သာ ဆိုရ၏။

ဝါသေဋ္ဌ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည်လယ်လုပ်ခြင်းအမှုကို မှီ၍ အသက်မွေး၏ ထိုသူသည် လယ်သမားသာ မည်၏ ဗြာဟွက (သူတော်မြတ်) မမည်နိုင်-ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ္ဌ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည်အမျိုးမျိုးအပြားပြား များစွာသော အတတ် ဖြင့် အသက်မွေး၏၊ ထိုသူသည် အတတ်ပညာ သည်သာ မည်၏ ပြာဟွက(သူတော်မြတ်) မမည် နိုင်-ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ္ဌ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည် ကုန်သွယ်ခြင်းကို မှီ၍ အသက်မွေး၏ ထိုသူသည် ကုန်သည်သာ မည်၏ ဗြာဟ္မက (သူ တော်မြတ်) မမည်နိုင်-ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ္ဌ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည် သူတစ်ပါးတို့ အခိုင်းအစေအဖြစ်ဖြင့် အသက်မွေး၏ ထိုသူသည် အစေခံသာ မည်၏ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်) မေည်နိုင်-ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည် စိုးယူခြင်းကို မှီ၍ အသက်မွေး၏၊ ထိုသူ သည် စိုးသူသာ မည်၏ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်) မမည်နိုင်- ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ္ဌ---လူတို့တွင်တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည် လက်နက်ကို မှီ၍ အသက်မွေး၏၊ ထိုသူသည် စစ်သည်သာ မည်၏၊ ဗြာဟွက (သူ တော်မြတ်) မေသိနိုင်-ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ္ဌ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည် ပုရောဟိတ်အမူဖြင့် အသက်မွေး၏ ထို သူသည် ယစ်ပူစော်သမားသာ မည်၏ ပြာဟွက (သူတော်မြတ်) မမည်နိုင်-ဟု သိလော့။

ဝါသေဋ---လူတို့တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်သော သူသည် ရွာကို ဖြစ်စေ၊ တိုင်းနိုင်ငံကို ဖြစ်စေ အဝိုင်စားရ၏၊ ထိုသူသည် မင်းသာ မည်၏၊ ဗြာဟွက (သူတော်မြတ်) မည်နိုင်-ဟု သိလော့၊

ဖျိုးရိုးအားဖြင့် ဖြစ်ကာမျှ၊ အဓိဝမ်းတိုက်၌ ဖြစ် ကာမျှကို ငြာဟွက(သူတော်မြတ်)မည်၏-ဟူ၍ ငါ မဆို၊ ထိုသူသည် ကြောင့်ကြမှု ရှိနေသေးမှ ဘောဝါဒီ ("ဘော ဘော"ဟု ဆိုလေ့ရှိသူ)သာ မည်၏ ကြောင့်ကြမှု မရှိသူ၊ စွဲလမ်းမှု မရှိသူကို ငြာဟွက(သူတော်မြတ်)-ဟူ၍ ငါ ဆို၏၊

၉.၂.၃၆ဂု။ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် အလုံးစုံသော သံယောဇဉ်ကို ဖြတ်တောက်၍ စင်စစ် တပ်မက်တွယ်တာမှု မရှိ၊ တပ်မက်မှုကို ကျော်လွန်၏၊ ကိလေသာတို့မှ ကင်း၏၊ ထိုသူကို ပြာဟွက(သူတော်မြတ်)-ဟူ၍ ငါ ဆို၏။

၉.၂.၃၆၈။ ဤြရာဟွက (သူတော်မြတ်)-ဟူသော အမည်သည် လောက၌ စေါ် ဝေါ် ပြောဆို ရသော အမည်မျှသာတည်း၊ ဗြာဟွက၊ ဝါသေဋ္ဌ၊ ဘာရာဒါဇ-စသော အမည်အနွယ်ကို လူတို့ ကြံဆ ထား၏ အဆင့်ဆင့် ခေါ် ပေါ် ပြောဆိုသော အမည်

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်ဓူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီတာယ်)

အားဖြင့် လာ၏၊ ထိုထို မွေးဖွားရာ ကာလ-စသည် တို့၌ ဆွေမျိုးတို့သည် ကြံဆထား၏။

ခြာဟွက(သူတော်မြတ်)-ဟူသော အမည်သည် ခေါ် ဝေါ်ခြင်းငှာ သတ်မှတ်ထားသော အမည်မှု သာတည်း-ဟု သေိသောသူတို့၏ ရှည်မြင့်စွာ သော ကာလပတ်လုံး မပြတ် ကိန်းနေသော မှား ယွင်းသော အယူအဆမှုသာတည်း၊ မသိသော သူတို့သည် ငြာဟွက (သုတော်မြတ်)-ဟူသည် အမျိုးဧာတ်အားဖြင့် ဖြစ်၏-ဟု အစဉ်အဆက် ပြောဆိုကြကုန်၏။

အမျိုးဇာတ်ကြောင့် ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်) မြေစိနိုင်၊ အမျိုးဇာတ်ကြောင့် ဗြာဟွက (သူတော် မြတ်) မဟုတ်သူ မြေစိနိုင်၊ မိမိပြုလုပ်သော အလုပ် ကြောင့် ဗြာဟွက(သူတော်မြတ်) ဖြစ်၏၊ မိမိ ပြုလုပ်သော အလုပ်ကြောင့် ဗြာဟွက (သုတော် မြတ်) မဟုတ်သူ ဖြစ်၏။

မိမိပြုလုပ်သော အမှုကြောင့် လယ်သမား ဖြစ် ၏၊ မိမိ ပြုလုပ်သော အလုပ်ကြောင့် အတတ် ပညာသည် ဖြစ်၏၊ မိမိပြုလုပ်သော အလုပ် ကြောင့် ကုန်သည်ဖြစ်၏ မိမိပြုလုပ်သော အလုပ် ကြောင့် အစေစံ ဖြစ်၏၊

မိမိပြုလုပ်သော အလုပ်ကြောင့် ခိုးသူ ဖြစ်၏ မိမိပြုလုပ်သော အလုပ်ကြောင့် စစ်သား ဖြစ်၏ မိမိ ပြုလုပ်သော အလုပ်ကြောင့် ယစ်ပူဇော်သမား ဖြစ်၏၊ မိမိပြုလုပ်သော အလုပ်ကြောင့် မင်း ဖြစ်၏။

အကြောင်းကို စွဲ၍ အကျိူဖြစ်၏-ဟု ပဋိစွ သမုပ္ပါဒ်ကိုမြင်လေ့ရှိကုန်သော၊ ကံ, ကံ၏ အကျိူ၌ ကျွမ်းကျင်ကုန်သော ပညာရှိတို့သည် ဟုတ်တိုင်း မှန်စွာ ဤဘံတရားကို မြင်ကြကုန်၏။

လောကသည် ကံကြောင့် ဖြစ်၏၊ သတ္တဝါ အပေါင်းသည် ကံကြောင့် ဖြစ်၏၊ သွားသော ရထား၏ နားပန်းစောင့်ကဲ့သို့ သတ္တဝါတို့ကို ကံက ဖွဲ့စပ်ထား၏ (ချုပ်ထား၏)။

ကိလေသာကို ခါတွက်တတ်သော စုတင်အကျင့် ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ မေထုန်အကျင့်ကို ရောင်ကြဉ်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ စောင့်စည်းအပ်သော သီလဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ကုန္ဒြေခြောက်ပါးကို ထုံးမခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ ဤ အုံးမွမ်းအပ်သော အထျားစင်ကြယ်သော အကျောင် ကံကြောင့် ပြာဟွက (သူတော်မြတ်)မည်၏ ဤသို့ သဘောရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မြတ်သော ပြာဟွက (သူတော်မြတ်)-ဟူ၍ ငါ ထို၏

ဝါသေဋ--- တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူ သည် သုံးပါးသော ဝီဇွာဉာက်တို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ ကိလေသာ အပူဝေး၍ ပြိမ်းအေး၏ တစ်ဖန် ဘဝသစ်၌ ဖြစ်ခြင်း မရှိ၊ ထိုသူသည် ပြဟွာလည်းမည်၏ သိကြားလည်း မည်၏ ဤသို့ သင် သိလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၉.၂.၃၆၉။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသည်ရှိသော် ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရနွါဇလုလင်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို "အရှင်ဂေါတမ ---- တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ်ရှိပါပေစွ၊ အရှင် ဂေါတမ---- တရားတော်သည် အလွန်နှစ် သက်ဖွယ် ရှိပါ ပေစွ၊ အရှင်ဂေါတမသည် ကျွန်ုပ်တို့ကို ယခေ့မှ စ၍ ရတနာ သုံးပါးကို အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာတို့-ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်ထားကြ လေကုန်၏

၉.၂.၃ဂုပ၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ တောဒေယျ၏ သားဖြစ်သော သုဘလုလင်းသည် သာဝတ္ထိ မြို့ သုကြွယ်တစ်ယောက်၏ အိမ်၌ ပြုဖွယ်ကိစ္စတစ်ခုဖြင့် တည်းခိုနေ၏။ ထိုအခါ သူကြွယ့်အိမ်၌ တည်းနိနေသော သုဘလုလင်သည် ထိုသူကြွယ်ကို "သူကြွယ်---သာဝတ္ထိမြို့ သည် ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်ကုန်သော ရဟန္ဓးတဲ့ အရှင်တို့ဖြင့် မဆိတ်သုပ်း-ဟု ဤသို့သော တေားကို ကျွန်ုပ် ကြားဖူး၏၊ ယခန့ အဘယ်မည်သော သမက၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)ကို ဆည်းကပ်ရပါမည်နည်း"ဟု ဤကေားကို ပြောဆို၏

ထိုအခါ သူကြွယ်က "အရှင်---သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန် ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ကို ချဉ်းကပ်ပါ"ဟု ပြောဆို၏။

ထိုအခါ သုဘလုလင်သည် ထိုသူကြွယ်၏ စကားကို ကြားရ၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကာ မြတ်စွာ ဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နွတ်ဆက်ပြောဆို၏ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ် စကားကို ပြောဆိုပြီးနောက် တစ်ခုသော နေရာ၌ ထိုင်ကာ သုဘလုလင်သည် မြတ်စွာ ဘုရားကို လျှောက်၏- "အရှင်ဂေါတမ--- 'လူဝတ်ကြောင် သည်သာလျှင် နည်းလမ်းမှန်သော ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံ စေနိုင်၏ ရဟန်းသည် နည်းလမ်းမှန်သော ကုသိုလ်တရား ကို မြည့်စုံစေနိုင်'ဟု ပုထ္ထားတို့သည် ပြောဆိုကြပါကုန်၏ အရှင်ဂေါတမသည် ဤအရာ၌ အဘယ်သို့ ပြောဆိုချင် ပါသနည်း"

၉.၂.၃၇၁။"လုလင်--- ဤနေရာ၌ ငါသည် ခွဲခြား ဝေခန့်ရှိ ဟောကြားလေ့ရှိ၏၊ ဤအရာ၌ ငါသည် တစ်ဇက် သတ်အားဖြင့် ဟောကြားလေ့ မရှိ။ လုလင်---ငါသည် လူဝတ်ကြောင်၏ မှားသော အကျင့်ကို ဖြစ်စေ၊ ရဟန်း၏ မှားသော အကျင့်ကို ဖြစ်စေ၊ မှားသော အကျင့်ကို မရီးကျူး။ ဟုလင်---မှန်၏၊ လူဝတ်ကြောင် ဖြစ်စေ၊ ရဟန်း ဖြစ်စေ၊ မှားသော အကျင့်ကို ကျင့်သည် ဖြစ်အုံ၊ မှားသော အကျင့်ကို ကျင့်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် နည်းလမ်းမှန်သော ကုသိုလ်တရားကို မြေညှိစုံစေနိုင်။ လုလင်---ငါသည် လူဝတ်ကြောင်၏ မှန်ကန်သော အကျင့်ကို ဖြစ်စေ၊ ရဟန်း ၏ မှန်ကန်သော အကျင့်ကို ဖြစ်စေ မှန်ကန်သော အကျင့်ကို ရီးကျူး၏၊ လုလင်---မှန်၏ လူဝတ်ကြောင် ဖြစ်စေ၊ ရဟန်း ဖြစ်စေ မှန်ကန်သော အကျင့်ကို ကျင့်သည် ဖြစ်အုံ၊ မှန်ကန် သော အကျင့်ကို ကျင့်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် နည်းလမ်းမှန်သော ဂုဘိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေနိုင်၏။ "အရှင်ဂေါတမ---ပုဣားတို့သည် 'ပြုဖွယ်ကိစ္စ များစွာ ရှိသော လူတို့အလုပ်သည် အကျိုးများ၏၊ ပြုဖွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိသော ရဟန်းအလုပ်သည် အကျိုးနည်း ၏'ဟု ဆိုကြပါကုန်၏၊ ဤသို့ ဆိုရာ၌ အရှင်ဂေါတမသည် အဘယ်သို့ ပြောဆိုရှင်ပါသနည်း"

"လုလင်---ဤအရာ၌လည်း ငါသည် စွဲခြားဝေဖန့်၍ ဟောကြားလေ့ရှိ၏၊ ဤအရာ၌ ငါသည် တစ်ဖက်သတ် အားဖြင့် ဟောကြားလေ့မရှိ။ လုလင်--- ပြုဒွယ်ကိစ္စများစွာ ရှိသော အလုပ်သည် ရှိ၏ ထိုအလုပ်သည် ရွတ်ယွင်းသည် ရှိသော် အကျိုးနည်း၏ ပြည့်ပုံသည်ရှိသော် အကျိုးများ၏ လုလင်--- ပြုဒွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိသော အလုပ် သည် ရှိ၏ ထိုအလုပ်သည် ရွတ်ယွင်းသည်ရှိသော် အကျိုး နည်း၏ ပြည့်စုံသည်ရှိသော် အကျိုးများ၏

လုလင်--- ပြုဖွယ်ကိစ္စများစွာ ရှိ၍ ချွတ်ယွင်းသည် ရှိသော် အကျိုးနည်းသော အလုပ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-လုလင်---လယ်လုပ်သော အလုပ်သည် ပြုဖွယ်ကိစ္စ များစွာ ရှိ၏။ ထိုအလုပ်သည် ရွတ်ယွင်းသည် ရှိသော် အကျိုးနည်း၏။

လုလင်--- ပြုဖွယ်ကိစ္စများစွာ ရှိ၍ ပြည့်စုံသည် ရှိသော် အကျိုးများသော အလုပ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-လုလင်---လယ်လုပ်သော အလုပ်သည်ပင်လျှင် ပြုဖွယ်ကိစ္စ များစွာ ရှိ၏ ပြည့်စုံသည် ရှိသော် အကျိုးများ၏။

လှလင်--- ပြုဇွယ်ကိစ္စအနည်းငယ်သာ ရှိ၍ ချွတ်ယွင်း သည်ရှိသော် နည်းသော အကျိုးရှိသော အလုပ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟူမူ-လှလင်---ကုန်သည်အလုပ်သည် ပြုဇွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိ၏ ထိုအလုပ်သည် ချွတ် ယွင်းသည်ရှိသော် အကျိုးနည်း၏။

လှလင်--- ပြုဖွယ်ကိစ္စအနည်းငယ်သာ ရှိ၍ ပြည့်စုံ သည်ရှိသော် အကျိုးများသော အလုပ်-ဟူသည် အဘယ် နည်းဟူမှ-လှလင်---စင်စစ် ကုန်သည်အလုပ်သည်ပင်လျှင် ပြုဖွယ်ကိစ္စအနည်းငယ်သာ ရှိ၏ အနည်းငယ်သော ကြောင့်ကြဖွယ် ရှိ၏ ထိုအလုပ်သည် ပြည့်စုံသည်ရှိသော် အကျိုးများ၏။

၉.၂.၃ဂ၂။ လုလင်---<u>က</u>ြံဥပမာအတူပင်လျှင် လူ့ ဘောင်၌ နေသော သူတို့၏ အလုပ်သည် ပြုဒွယ်ကိစ္စ များစွာ ရှိ၍၊ ထိုအလုပ်သည် ရွတ်ယွင်းသည်ရှိသော် အကျိုးနည်း၏။

လူ့ဘောင်၌ နေသော သူတို့၏ အလုပ်သည် ပြုစွယ်ကိစွ များစွာ ရှိ၏၊ ထိုအလုပ်သည် ပြည့်စုံသည်ရှိသော် အကျိူး များ၏။ ရဟန်းအလုပ်သည် ပြုဖွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိ၏။ ထိုအလုပ်သည် ချွတ်ယွင်းသည်ရှိသော် အကျိုးနည်း၏။

ရဟန်းအလုပ်သည် ပြုဇွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိ၏ ထိုအလုပ်သည် ပြည့်စုံသည်ရှိသော် အကျိုးများ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ---ပုဏ္ဏားတို့သည် ကောင်းဖူကိုပြုခြင်းငှာ ကုသိုလ်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ငါးပါးသော တရားတို့ကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏"

"လုလင်---အကယ်၍ သင် ဝန်မလေးပါမူ ကောင်းမှုကို ပြုရြင်းငှာ ကုသိုလ်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ပုဏ္ဏားတို့ သတ် မှတ်ထားသော ငါးပါးသော တရားတို့ကို ဤပရိသတ်ထဲ၌ ပြောဆိုပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဘုရားဖြစ်စေ၊ အရှင်ဘုရား ကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်စေ ထိုင်နေသော ပရိသတ်မျိုး၌ ပြောကြားရန် ကျွန်ပ်မှာ ဝန်မလေးပါ"

"လုလင်---သို့ဖြစ်မူ ပြောကြားပါ"

"အရှင်ဂေါတမ---ပုဋ္ဌားတို့သည် ကောင်းမှုကို ပြုခြင်းငှာ ကုသိုလ်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ အမှန်ဆိုခြင်းကို ပထမတရား၊ မြိုးခြံသော အကျင့်ကို ဒုတိယတရား၊ မေထုန်မှ ရှောင် ကြဉ်ခြင်းကို တတိယတရား၊ ဗေဒင်သင်ယူခြင်းကို စတုတ္ထ တရား၊ စွန့်ကြံခြင်းကို ပဉ္စမတရား--ဟု၍ သတ်မှတ်ကြပါ ကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမ----ပုဋ္ဌားတို့သည် ကောင်းမှုကို ပြုခြင်းငှာ ကုသိုလ်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ဤခါးပါသေဘ တရားတို့ကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏၊ အရှင်ဂေါတမသည် ဤအရာ၌ အဘယ်သို့ ပြောဆိုချင်ပါသနည်း"

၉.၂.၃၇၃။ "လှလင်---'ဤငါးပါးသော တရားတို့၏ အကျိုးကို ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက် ပြုကာ ငါ ဟောကြား၏'ဟု ပုက္ကားတို့အထဲတွင် ဆိုစွမ်းနိုင် သော တစ်စုံတစ်ယောက်သော ပုက္ကား ရှိသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မရှိပါ"

"လုလင်---'ဤငါးပါးကုန်သော တရားတို့၏ အကျိုးကို ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ငါ ဟောကြား၏ ဟု ပုက္ကားတို့အထဲတွင် ဆိုစွမ်းနိုင်သော တစ်စုံ တစ်ယောက်သော ဆရာ၊ တစ်စုံတစ်ယောက်သော ဆရာ့ ဆရာ၊ ခုနှစ်ဆက်တိုင်အောင်ဖြစ်သော ဆရာ့ဆရာသည် ရှိသလော" Eng

"အရှင်ဂေါတမ---မရှိပါ"

"လုလင်---ပုက္ကားတို့၏ လက်ဦးဆရာ ဖြစ်ကုန်သော ဝေဒကျမ်းတို့ကို စီရင်ကုန်သော အဋ္ဌကရသေ့၊ ဝါမကရသေ့၊ ဝါမဒေဝရသေ့၊ သေသာဓိတ္တရသေ့၊ ယမတဂိုရသေ့၊ အဂ်ီရသ ရသေ့၊ ဘာရဒ္ဒါဇရသေ့၊ ဝါသေဋ္ဌရသေ့၊ ကသပရသေ့၊ ဘဂုရသေ့တို့သည်ပင် `ဤငါးပါးကုန်သော တရားတို့၏ အကျိုးကို ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိရွံ့ မျက်မှာက် ပြုကာငါတို့ဟောကြားကုန်၏ဟုဤသို့ဆိုကြကုန်သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့လည်း မဆိုကြပါကုန်"

"လှလင်---ဤသို့လျှင် 'ဤငါးပါးကုန်သော တရားတို့၏ အကျိုးကို ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက် ပြုကာ ငါ ဟောကြား၏'ဟု ပုဏ္ဏားတို့အထဲတွင် ဆိုစွမ်း နိုင်သော တစ်စုံတစ်ယောက်သော ပုဏ္ဏားသည်လည်း မရှိခဲ့။ 'ငါသည် ဤငါးပါးသော တရားတို့၏ အကျိုးကို ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ငါ ဟောကြား၏'ဟု ပုဏ္ဏားထဲတွင် ဆိုစွမ်းနိုင်သော တစ်စုံ တစ်ယောက်သော ဆရာ၊ တစ်စုံတစ်ယောက်သော ဆရာ့ ဆရာ၊ ခုနစ်ဆက်မြောက်တိုင်အောင်ဖြစ်သော ဆရာ့ဆရာ တစ်စုံတစ်ယောက်မျှလည်း မရှိခဲ့။ ပုဏ္ဏားတို့၏ လက်ဦး ဆရာ ဖြစ်ကုန်သော ဝေဒကျမ်းတို့ကို စီရင်ကုန်သော အဋ္ဌက ရသေ့၊ ဝါမကရသေ့၊ ဝါမဒေဝရသေ့၊ ဝေဿာဓိတ္တရသေ့၊ ယမတဂ္ဂိရသေ့၊ အင်္ဂိရသရသေ့၊ ဘာရဒ္ဒါဇရသေ့၊ ဝါသေဋ ရသွေး ကဿပရသွေး ဘဂုရသေ့တို့သည်လည်း 'ဤငါးပါး ကုန်သော တရားတို့၏ အကျိုးကို ကိုယ်တိုင် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၍ မျက်မှောက်ပြုကာ ငါတို့ ဟောကြားကုန်၏ ဟူ၍လည်း မဆိုခဲ့ကြကုန်။

လုလင်---ဥပမာအားဖြင့် အချင်းချင်း ဆွဲကိုင် ဆက်စပ် လျက်ရှိသော သူကန်းတို့၏ အစဉ်အတန်းတွင် ရှေ့ဆုံးလူ သည်လည်း မြေင်းအလယ်လူသည်လည်း မြေင်း နောက်ဆုံး လူသည်လည်း မြေင်း လုလင်----ဤဥပမာအတုပင်လျှင် ပုက္ကားတို့ ပြောဆိုသော စကားသည် သူကန်းတို့၏ အစဉ် အတန်းကဲ့သို့ ဖြစ်ချေ၏၊ ရှေ့ဆုံးလူသည်လည်း မြေင်း အလယ်လူသည်လည်း မြေင်၊ နောက်ဆုံးလူသည်လည်း မြေင်"

၉.၂.၃၇၄။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သုဘလုလင်သည် စိတ်ဆိုးသည် အမျက်ထွက်သည်ဖြစ်၍မြတ်စွာဘုရားကိုပင် အပြစ်တင်လို၍ မြတ်စွာဘုရားကိုပင် ရှတ်ချလိုသည် ဖြစ်၍ "ရဟန်းဂေါတမအပေါ် သို့ ကျရောက်သည်ဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု နှလုံးသွင်းကာ မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့သော စကားကို ဆို၏- "အရှင်ဂေါတမ--- ပေါက္ခရသာတိပုဣားသည်
'ဤလောက၌ အရှို့သော သမက၊ ခြာဟွက(သူတော်စင်၊
သူတော်မြတ်)တို့သည် လူတို့၏တရားထက် လွန်မြတ်သော
အရိယာ ဖြစ်စွမ်းနိုင်သော ဉာက်အပြင်ထူးကို ဤသို့
ရျည်းသာ ဝန်စံပြောဆိုကြကုန်၏၊ ထိုသမက၊ ခြာဟွက
(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ တားသည် ရယ်ဖွယ်
သာလျှင် ဖြစ်၏၊ တေားမျှသာလျှင် ဖြစ်၏၊ အကျိုးမရှိ
သည်သာလျှင် ဖြစ်၏၊ အချည်းနီးသာလျှင် ဖြစ်၏၊ လူသား
ဖြစ်သော သူသည် လူတို့၏ တရားထက် လွန်မြတ်သော
အရိယာ ဖြစ်စွမ်းနိုင်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို အဘယ်မှာ
သိနိုင်၊ ဖြင်နိုင်၊ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ပါအုနည်း၊ ဤသို့ သိနိုင်၊
မြင်နိုင်၊ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ပါအုနည်း၊ ဤသို့ သိနိုင်၊

"လုလင်---ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် အလုံးစုံသာလျှင် ဖြစ်ကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့၏ စိတ်ကို မိမိ၏ စိတ်ဖြင့် လွှမ်းမြို့၍ သိသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် မိမိ၏ ကျွန်မဖြစ်သော ပုဏ္ဏိကာ၏ စိတ်ကိုပင် မိမိ၏ စိတ်ဖြင့် လွှမ်းခြုံ၍ မသိနိုင်ပါ၊ အလုံးစုံသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့၏ စိတ်ကို အဘယ်မှာ မိမိ၏ စိတ်ဖြင့် လွှမ်းခြုံ၍ သိနိုင်ပါလိန်မည်နည်း"

"လုလင်---ဥပမာအားဖြင့် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ကန်းသော ယောက်ျားသည် အမည်း၊ အဖြူဖြစ်သော အဆင်းတို့ကို မမြင်ရာ၊ ညိုသော အဆင်းတို့ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ ရွှေသော အဆင်းတို့ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ နီသော အဆင်းတို့ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ ပန်းရောင်အဆင်းတို့ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ ညီညွှတ် သည်၊ မညီညွှတ်သည်ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ ကြယ်တာရာတို့ ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ လ၊ နေတို့ကိုလည်း မမြင်ရာ၊ ထိုသူကန်း သည် 'အမည်း၊ အဖြူအဆင်းတို့သည် မရှိကုန်၊ အမည်း၊ အဖြူအဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း မရှိကုန်။ ညိုသော အဆင်းတို့သည် မရှိကုန်၊ ညိုသော အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ ရှိသူတို့လည်း မရှိကုန်။ ရွှေသော အဆင်းတို့သည် မရှိကုန်၊ ရွှေသော အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း မရှိကုန်။ နီသော အဆင်းတို့သည် မရှိကုန်၊ နီသော အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း မရှိကုန်။ ပန်းရောင် အဆင်းတို့သည် မရှိကုန်၊ ပန်းရောင်အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း မရှိ ကုန်။ ညီညွတ်၊ မညီညွတ်သော အရာသည် မရှိ၊ ညီညွတ်၊ မညီညွတ်သော အရာကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း မရှိကုန်။ ကြယ်တာရာတို့သည် မရှိကုန်၊ ကြယ်တာရာတို့ကို မြင်လေ့ရှိ သူတို့လည်း မရှိကုန်။ လ၊ နေတို့သည် မရှိကုန်။ လ၊ နေ

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိဖန်တာယ်)

တို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း မရှိကုန်း ဤအလုံးစုံကို ငါ မသိ၊ ငါ မမြင်၊ ထို့ကြောင့် ထိုအလုံးစုံသည် မရှိ'ဟု ဤသို့ ဆိုငြားအဲ့။ လုလင်---ထိုသူကန်း၏ ဆိုခြင်းသည် ကောင်းစွာ ဆိုခြင်း မြစ်နိုင်ပါမည်လော"

"အရှင်ဂေါတမ---မဖြစ်နိုင်ပါ၊ အမည်း၊ အဖြူအဆင်း တို့သည် ရှိပါကုန်၏၊ အမည်း၊ အဖြူအဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏၊ ညိုသော အဆင်းတို့သည် ရှိပါ ကုန်၏။ ညိုသော အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း ရှိပါ ကုန်၏၊ ရွှေသော အဆင်းတို့သည် ရှိပါကုန်၏၊ ရွှေသော အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏၊ နီသော အဆင်းတို့သည် ရှိပါကုန်၏ နီသော အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏၊ ပန်းရောင်အဆင်းတို့သည် ရှိပါ ကုန်၏၊ ပန်းရောင်အဆင်းတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏၊ ညီညွတ်၊ မညီညွတ်သော အရာသည် ရှိ၏၊ ညီညွှတ်၊ မညီညွှတ်သော အရာကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏ ကြယ်တာရာတို့သည် ရှိပါကုန်၏ ကြယ်တာရာ တို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏၊ လ၊ နေတို့သည် ရှိပါကုန်၏ လ၊ နေတို့ကို မြင်လေ့ရှိသူတို့လည်း ရှိပါကုန်၏။ ခအရှင်ဂေါတမ---ထိုသူကန်းက 'ငါသည် ဤအလုံးစုံကို မသိ၊ ဒါသည် ဤအလုံးစုံကို မမြင်၊ ထို့ကြောင့် ထိုအလုံးစုံသည် မရှိ'ဟု ပြောဆိုသည်ရှိသော် ကောင်းစွာ ပြောဆိုခြင်း မဖြစ် \$801"

"လုလင်---ဤဥပမာအတူပင်လျှင် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် ကန်း၏ မျက်စိအမြင် မရှိ၊ စင်စစ် သူသည် လူ တို့၏ တရားထက် လွန်မြတ်သော အရိယာဖြစ်စွမ်းနိုင်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို သိ၊ မြင်နိုင်စရာ၊ မျက်မှောက်ပြုနိုင်စရာ အကြောင်း မရှိ။

"အရှင်ဂေါတမ---လောကဝေါဟာရအားဖြင့် ပြောဆို သော စကားသည် ချီးမွမ်းထိုတ်ပါ၏"

"ထိုပုဏ္ဏားကြီးတို့၏ နှိုင်းချိန်၍ ပြောဆိုသော စကား၊ မနိုင်းချိန်ဘဲ ပြောဆိုသော စကားတို့တွင် အဘယ်စကား သည် ရှီးမွမ်းထိုက်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---နိုင်းချိန်၍ ပြောဆိုသော စကားသည် ချီးမွှမ်းထိုက်ပါ၏"

"ထိုပုဏ္ကားကြီးတို့၏ ဆင်ခြင်၍ ပြောဆိုသော စကား၊ မဆင်ခြင်ဘဲ ပြောဆိုသော စကားတို့တွင် အဘယ်စကား သည် ရှီးမွမ်းထိုက်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဆင်ခြင်၍ ပြောဆိုသော စကားသည် ရှီးမွှမ်းထိုက်ပါ၏"

"ထိုပုက္ကားကြီးတို့၏ အကြောင်းနိုင်လုံစွာ ပြောဆိုသော စကား၊ အကြောင်းမနိုင်လုံဘဲ ပြောဆိုသော စကားတို့တွင် အဘယ်စကားသည် ရှီးမွမ်းထိုက်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---အကြောင်းခိုင်လုံစွာ ပြောဆိုသော စကားသည် ရီးမွမ်းထိုက်ပါ၏"

"လုလင်---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ အကယ်၍ ဤသို့ ဖြစ်မူ ပေါက္ခရသာတိပုဣားသည် လောကဝေါဟာရအား ဖြင့် စကားကို ပြောဆိုသလော၊ လောကဝေါဟာရ မဟုတ် ဘဲ စကားကို ပြောဆိုသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---လောကဝေါဟာရ မဟုတ်ဘဲ ပြောဆို ပါ၏"

"နှိုင်းချိန်၍ စကားကို ပြောဆိုသလော၊ မနိုင်းချိန်ဘဲ စကားကို ပြောဆိုသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မနိုင်းချိန်ဘဲ စကားကို ပြောဆိုပါ၏"

"ဆင်ခြင်၍ ပြောဆိုသလော၊ မဆင်ခြင်ဘဲ ပြောဆို သလော"

"အရှင်ဂေါတမ---မဆင်ခြင်ဘဲ ပြောဆိုပါ၏"

"အကြောင်း နိုင်လုံစွာ စကားကို ပြောဆိုသလော၊ အကြောင်း မနိုင်လုံဘဲ စကားကို ပြောဆိုသလော"

"အရှင်ဂေါတမ---အကြောင်းမခိုင်လုံဘဲ စကားကို ပြောဆိုပါ၏"

"လူလင်--- နီဝရကတရား(ပိတ်ပင်တတ်သော တရား) တို့သည် ဤငါးပါးတို့တည်း။ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်း ဟူမူ-ကာမစ္ဆန္တ(ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို လိုချင်တောင့်တမှု)၊ ဗျာပါဒ (သူတစ်ပါးအား ပျက်စီးစေလိုမှု)၊ ထိနှစ်ဒွ(ထိုင်းမှိုင်းမှု)၊ ဥဒ္ဒစ္စကုတ္တုစ္စ( ပျံ့လွင့်မှ၊ နောင်တတစ်ဖန်ပူပန်မှု)၊ စိစိကိစ္ဆာ (သို့လော သို့လော တွေးတောယုံမှားမှု) တို့တည်း။

လုလင်---ပေါက္ခရသာတိပုဣားကို ဤငါးပါးကုန်သော နီဝရကတရား(ပိတ်ပင်တတ်သော တရား)တို့သည် ပိတ်ပင် ထားကုန်၏ စင်စစ် ထိုပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် လူတို့၏ တရားထက် လွန်မြတ်သော၊ အရိယာဖြစ်စွန်းနိုင်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို သီ၊ မြင်နိုင်စရာ၊ မျက်မှောက် ပြနိုင်စရာ အကြောင်း မရှိသည်သာတည်း။

၉.၂.၃၇၆။ လုလင်---ကာမဂုက်တို့သည် ဤငါးပါးတို့ တည်း။ အဘယ်ငါးပါးတို့နည်း ဟူမူ- တဝ်နှစ်သက်ဖွယ် ဖြစ်ကုန်သော ရူပါရုံ၊ သဒ္ဒါရုံ၊ ဝန္ဓာရုံ၊ ရသာရုံ၊ ဧတဌစွာရုံတို့ တည်း။ လုလင်--- ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် ဤငါးပါး သော ကာမဂုက်တို့ကို တပ်မက်သည်၊ တွေဝေသည် ဖြစ်၍ သုံးဆောင်ခံစား၏။ စင်စစ် ထိုပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် လူတို့၏ တရားထက် လွန်မြတ်သော အရိယာ ဖြစ်စွမ်း နိုင်သော ဉာက်အမြင်ထူးကို သီ၊ မြင်နိုင်စရာ၊ မျက်မှောက် မြန်ုင်စရာ အကြောင်း မရှိသည်သာတည်း။

လုလင်---သင် တစ်ခု စဉ်းစားလော့၊ မြက်ထင်း-ဟူသော လောင်စာကို အနွဲပြု၍ မီးကို တောက်စေပြားအံ့၊ မြက်ထင်း-ဟူသော လောင်စာမပါဘဲ မီးကို တောက်စေပြားအံ့၊ (ထိုမီး နှစ်မျိုးအနက်) အဘယ်မီးသည် အလျှံရှိသည်၊ အဆင်း ရှိသည်၊ ပြိုးပြိုးပြက် တောက်ပသည် ဖြစ်နိုင်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---မြက်ထင်း-ဟူသော လောင်စာ မပါဘဲ မီးကို တောက်စေရန် အကြောင်းမျိုးသည် အကယ်၍ ရှိခြားဆုံ၊ ထိုမီးသည် အလျံရှိသည်၊ အဆင်းရှိသည်၊ ပြိုးပြိုးပြက် တောက်ပသည် ဖြစ်နိုင်၏"

"လုလင်---တန်ခိုးရှိသူ၏ ဇန်ဆင်းခြင်းကို ကြဉ်ဖယ် ထား၍မြက်ထင်း-ဟူသော လောင်စာမပါဘဲမီးကို တောက်ပ စေနိုင်စရာ အကြောင်း မရှိ"

"လှလင်---ဥပမာအားဖြင့် ငါးပါးသော ကာမဂုက်တို့ကို အနွဲဖြ၍ ဖြစ်သော ပီတိသည် မြက်ထင်း-ဟူသော လောင်စာ ကို အနွဲပြ၍ တောက်သော မီးတောက်နှင့် တူ၏။ ကာမ တရားတို့နှင့် ကင်း၊ အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် ကင်း၍ ဖြစ်သော ပီတိသည် မြက်ထင်း-ဟူသော လောင်စာပေါဘဲ တောက် သော မီးတောက်နှင့် တူ၏။ လုလင်---ကာမတို့နှင့် ကင်း၊ အကုသိုလ်တို့နှင့် ကင်း၍ အဘယ်သို့သဘောရှိသော ပီတိသည် ဖြစ်သနည်း ဟုမူ- လုလင်---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကာမတို့နှင့် ကင်း၍သာလျှင် ပထမဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏၊ လုလင်---ဤတိတိသည်လည်း ကာမတရားတို့နှင့် ကင်း၊ အကုသိုလ် တရားတို့နှင့် ကင်း၍ ဖြစ်သော ပီတီပင်တည်း၊ လုလင်--- တစ်ဖန်လည်း ဝဲတေကို မြစ်သော ပီတီပင်တည်း၊ လုလင်--- တစ်ဖန်လည်း ဝိတတ်ပိ စိတရေတို့ ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ဒုတိယ ဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏။ လုလင်---အမှန်အားဖြင့် ဤပီတိ သည်လည်း ကာမတရားတို့နှင့် ကင်း၊ အကုသိုလ်တရား တို့နှင့် ကင်း၍ ဖြစ်သော ပီတိပင်တည်း။

၉.၂.၃ဂုဂု၊ လှလင်---ပုက္ကားတို့သည် ကောင်းမှု ပြုခြင်းငှာ၊ ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ငါးပါးသော တရားတို့ကို သတ်မှတ်ကြကုန်၏ ဤသို့ သတ်မှတ်ရာ၌ ကောင်းမှုပြုခြင်းငှာ၊ ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ အဘယ်တရားကို အကျိုးအကြီးဆုံး-ဟူ၍ သတ်မှတ်ကြ ကုန်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ပုက္ကားတို့သည် ကောင်းမှု ပြုရြင်းငှာ၊ ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ငါးပါးသော တရားတို့ကို သတ်မှတ်ကြကုန်၏၊ ဤသို့ သတ်မှတ်ရာ၌ ကောင်းမှု ပြုရြင်းငှာ၊ ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ စွန့်ကြံခြင်း တရားကို အကျိုးအကြီးဆုံး-ဟူ၍ သတ်မှတ် ကြပါကုန်၏"

"လုလင်---သင်တစ်ခုစဉ်းစားလော့၊ပုဏ္ဏားတစ်ယောက် သည် ကြီးစွာသော ယဇ်ပူဇော်ပွဲကို ခင်းကျင်းစီမံထား သည် ဆိုပါတော့။ ထိုအခါ ဤအမည်ရှိသော ပုဏ္ဏား၏ ယစ်ကြီးကို ခံစားကုန်အံ့'ဟု နှစ်ယောက်သော ပုဏ္ဏားတို့ သည် လာကုန်၏။ ထိုပုဏ္ဏားနှစ်ယောက်တို့အနက် တစ် ယောက်သော ပုဏ္ဏားသည 'ငါသည်သာလျှင် ထမင်းစား ရာ၌ မြတ်သော နေရာကို မြတ်သော ရေကို မြတ်သော ထမင်းကို ရလျှင် ကောင်းမည်၊ ငါမှ တစ်ပါးသော ပုဏ္ဏား သည် ထမင်းစားရာ၌ မြတ်သော နေရာကို မြတ်သော ရေ ကို မြတ်သော ထမင်းကို မရလျှင် ကောင်းမည်'ဟု စဉ်းစား ၏။ လုလင်--- တစ်ပါးသော ပုဏ္ဏားသည် ထမင်းစားရာ၌ မြတ်သော နေရာကို မြတ်သော ရေကို မြတ်သော ထမင်းကို ရ၍ ထိုကြံစည်သော ပုက္ထားသည် ထမင်းစားရာ၌ မြတ်သော နေရာကိုမြတ်သော ရေကိုမြတ်သော ထမင်းကို မရရာသော အကြောင်းသည် ရှိပေ၏။ 'တစ်ပါးသော ပုဏ္ဏားသည် ထမင်းစားရာ၌ မြတ်သော နေရာကို မြတ်သော ရေကို မြတ်သော ထမင်းကို ရ၏၊ ငါသည်ကား ထမင်းစားရာ၌ မြတ်သော နေရာကို မြတ်သော ရေကို မြတ်သော ထမင်းကို

Gan

မရခဲ့ ဟု ထိုပုဏ္ဏားသည် စိတ်ဆိုး၏၊ နလုံးမသာ ဖြစ်၏။ လုလင်---ဤယဇ်၏ အကျိုးကို ပုဏ္ဏားတို့သည် အဘယ်သို့ သတ်မှတ်ကြကုန်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤအရာ၌ ပုဏ္ဏားတို့သည် `ဤအလှု ဖြင့် တစ်ပါးသူသည် အမျက်ထွက်သည် နှလုံးမသာသည် ဖြစ်စေသတည်း'ဟု ရည်ရွယ်၍ကား အလှူကို မပေးလှူကြ ပါကုန်၊ ဤအရာ၌ ပုဏ္ဏားတို့သည် အစဉ်သနားမြင်း သဘောရှိသည် ဖြစ်၍သာလျှင် အလှူခါနကို ပေးလှူကြ ပါကုန်၏"

"လုလင်---ဤသို့ ဖြစ်သည်ရှိသော် ပုဏ္ဏားတို့၌ ဤ ခြောက်ခုမြောက် ဖြစ်သော အစဉ်သနားခြင်းသဘော ရှိမှု-ဟူသော မှညကိရိယဝတ္ထာရှိသေးသည် မဟုတ်လော"

"အရှင်ဂေါတမ---ဤသို့ ဖြစ်သည် ရှိသော် ပုဏ္ဏားတို့၌ ဤခြောက်ခုမြောက်ဖြစ်သော အစဉ်သနားခြင်းသဘော ရှိမှု-ဟူသော ပုညကိရိယဝတ္ထု ရှိပါသေး၏"

"လှလင်---ပုတ္ထားတို့သည် ကောင်းမူပြုခြင်းငှာ၊ ကုသိုလ် တရားကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ငါးပါးသော တရားတို့ကို သတ် မှတ်ကြကုန်၏၊ သင်သည် ဤငါးပါးသော တရားတို့ကို လူ၊ ရဟန်း နှစ်မျိုးတို့အနက် အဘယ်သူတို့မှာ များစွာ ဗြစ်သည် ကို မြင်သနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် ဤငါးပါးသော တရား တို့ကို ရဟန်းတို့မှာ များစွာ ဖြစ်သည်ကို မြင်ပါ၏၊ လူတို့မှာ အနည်းငယ်သာ တွေ့မြင်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ---လူသည် ပြုဖွယ်ကိစ္စ များစွာ ရှိပါ၏ အမြဲမပြတ် အမှန်ကို ဆိုလေ့ရှိ သည် မဖြစ်နိုင်ပါ။ အရှင်ဂေါတမ--- ရဟန်းသည်ကား ပြုဇွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိပါ၏၊ အမြဲမပြတ် အမှန်ကို ဆိုလေ့ရှိပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ---လူသည် ပြုဖွယ်ကိစ္စ များစွာ ရှိပါ၏၊ အမြဲမပြတ် ခြူးရီသော အကျင့် မရှိပါ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လေ့ မရှိပါ၊ ဗေဒင်ကို သရဇ္ဈာယ်ခြင်းများ သည် မဖြစ်ပါ၊ စွန့်ကြဲခြင်းများသည် မဖြစ်ပါ။ အရှင်ဂေါတမ ---ရဟန်းသည်ကား ပြုဖွယ်ကိစ္စ အနည်းငယ်သာ ရှိပါ၏၊ အမြဲမပြတ် ခြိုးရိသောအကျင့် ရှိပါ၏၊ မြတ်သောအကျင့် ရှိပါ၏၊ ဗေဒင်ကို သရရွာယ်ခြင်း များပါ၏၊ စွန့်ကြဲခြင်းများ ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ---ပုက္ကားတို့သည် ကောင်းမှုကို ပြုခြင်း ငှာ၊ ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေရြင်းငှာ ငါးပါးသော တရား တို့ကို သတ်မှတ်ကြပါကုန်၏။ ကျွန်ုပ်သည် ဤငါးပါးသော တရားတို့ကို ရဟန်းတို့မှာ များစွာ တွေ့မြင်ရပါ၏ လူတို့မှာ အနည်းငယ်သာ တွေ့မြင်ရပါ၏"

"လုလင်--- ဤပုဇ္ဏားတို့ သတ်မှတ်ပြောဆိုသော တရား ငါးပါးတို့ကို ရန်ကင်းစေလိုသော၊ ဆင်းရဲကင်းစေလိုသော မေတ္တာစိတ်၏ အခြံအရံတို့-ဟူ၍ ငါ ဟော၏။

လုလင်---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် အမှန်ကို ဆိုလေ့ရှိ၏ ထိုရဟန်းသည် 'ငါသည် အမှန်ထိုခြင်းရှိသည် ဖြစ်ခဲ့ပြီ'ဟု တရားနှင့် စဝ်သော ဝမ်းမြောက်မှုကို ရ၏၊ ထို ဝမ်းမြောက်မှုကို ရန်ကင်းစေလိုသော၊ ဆင်းရဲကင်းစေ လိုသော မေတ္တာစိတ်၏ အမြံအရံ-ဟူ၍ ငါ ဟော၏။

လုလင်---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ခြုံးခြံသော အကျင့် ရှိ၏။ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လေ့ရှိ၏။ ဝေဒင်ကို သရုရွာယ်ခြင်း များ၏။ စွန့်ကြံပေးကမ်းခြင်း များ၏။ ထို ရဟန်းသည် 'ဝါသည် မြိုးခြံသော အကျင့် ရှိခဲ့ပြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လေ့ရှိခဲ့ပြီ၊ ဇေဒင်ကို သရုရွာယ်ခြင်း များခဲ့ပြီ၊ ပြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်လေ့ရှိခဲ့ပြီ၊ ဇေဒင်ကို သရုရွာယ်ခြင်း များခဲ့ပြီ၊ ပါသည် စွန့်ကြံပေးကမ်းခြင်းများခဲ့ပြီ ဟု တရားနှင့် စဝ်သော ဝမ်းမြောက်မှုကို ရ၏။ ထိုဝမ်းမြောက်မှုကို ရန်ကင်းစေ လိုသော၊ ဆင်းရဲကင်းစေလိုသော မေတ္တာစိတ်၏ အခြံအရံ-ဟူ၍ ငါ ဟော၏၊ လုလင်----ပုဏ္ထားတို့သည် ကောင်းမှုကို ပြုခြင်းငှာ၊ ကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေခြင်းငှာ ငါးပါသော တရားတို့ကို သတ်မှတ်ကြကုန်၏၊ ထိုတရားငါးပါးတို့ကို ရန်ကင်းစေလိုသော ဆင်းရဲကင်းစေလိုသော မေတ္တာစိတ်၏ အခြံအရံ-တို့'ဟူ၍ ငါ ဟော၏-ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၉.၂.၃ဂု၈၊ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သုဘလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို "အရှင်ဂေါတမ---'ရဟန်းဂေါတမေသည် မြဟ္မာပြည်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်ကို သိ၏' ဟူသော စကားကို ကြားဖူးပါ၏"ဟု လျှောက်၏၊

"လုလင်---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ကျူထရံသည်ရွာ သည် ဤအရပ်၏ အနီး၌ ရှိ၏ ဤအရပ်နှင့် ကျူထရံသည် ရွာသည် မဝေးဘူး မဟုတ်လော"

"အရှင် ဂေါတမ--- ကျူထရံသည်ရွာသည် ဤအရပ်နှင့် နီးပါ၏။ ကျူထရံသည်ရွာသည် ဤအရပ်နှင့် မဝေးသည် မှန်လုပါ၏"

"လှလင်---သင် တစ်စု စဉ်းစားလော့၊ ကျူထရံသည်ရွာ၌ မွေးဖွား ကြီးပြင်းသော လူတစ်ယောက် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုကော်၌ပင်လျှင် ကျူထရံသည်ရွာမှ ထွက်လာသော ထို သူကို ကျူထရံသည်ရွာသို့ သွားရာလမ်းကို မေးမြန်းပြားခဲ့။ လုလင်---ကျူထရံသည်ရွာ၌ မွေးဖွားကြီးပြင်းသော ထိုသူအား ကျူထရံသည်ရွာသို့ သွားရာလမ်းကို မေးမြန်း သည်ရှိသော် ထိုသူမှာ နှံ့နေးဖင့်နွှဲခြင်း ဖြစ်နိုင်သလော" "အရှင်ဂေါတမ---မဖြစ်နိုင်ပါ၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော်-အရှင်ဂေါတမ---ဤသူသည် ကျူထရံသည်ရွာ၌ မွေးဖွား ကြီးပြင်း၏၊ ထိုသူသည် ကျူထရံသည်ရွာသို့ သွားရာလမ်း အားလုံးတို့ကို ကောင်းစွာ ခွဲခြား၍ သိထားသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်"

"လုလင်---ကျူထရံသည်ရွာ၌ မွေးဖွားကြီးပြင်းသော သူအား ကျူထရံသည်ရွာသို့ သွားရာလမ်းကို မေးမြန်းသည် ရှိသော် ထိုသူမှာ နံ့နေးဖင့်နွှဲခြင်း ဖြစ်မည်-ဆိုက ဖြစ်နိုင် သေး၏ ပါဘုရားအား ပြဟ္မာ့ပြည်ကိုလည်းကောင်း၊ ပြဟ္မာ့ပြည်သို့ သွားရာမရီးကိုလည်းကောင်း၊ အကျင့်ကို လည်းကောင်း၊ အကျင့်ကို လည်းကောင်း၊ မေးသည်ရှိသော် ဝါဘုရားမှာ နံ့နေးဖင့်နွှဲခြင်း လုံးဝ မဖြစ်နိုင်။ လုလင်---ဝါသည် ပြဟ္မာကိုလည်း သိ၏ ပြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကိုလည်း သိ၏ ပြဟ္မာ့ပြည်လောကတိုလည်း သိ၏ ပြဟ္မာ့ပြည်လောကတိုလည်း သိ၏ တြာင်းအကျင့်ကိုလည်း သိ၏ တြာင်းအကျင့်ကိုလည်း သိ၏"

"အရှင်ဂေါတမ---ကျွန်ုပ်သည် `ရဟန်းဂေါတမသည် ငြာဟွာပြည်ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကို ဟောကြား၏'ဟု ကြားဇူးပါ၏။ အရှင်ဂေါတမသည် ငြာဟွာပြည်ရောက် ကြောင်းအကျင့်ကို ကျွန်ုပ်အား ဟောကြားတော်မူပါ"

"လုလင်---သို့ဖြစ်မူ နားထောင်လော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံး သွင်းလော့၊ ဟောကြားပေအံ့"

"အရှင်---ကောင်းပါပြီ"ဟူ၍သာလျှင် သုဘလုလင် သည်မြတ်စွာဘုရားအားပြန်ကြားလျှောက်ထား၏။မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤစကားကို မိန့်တော်မူ၏-

၉.၂.၃၇၉။ "လုလင်---ပြဟ္မာပြည်ရောက်ကြောင်း အကျင့်သည် အဘယ်နည်းဟူမူ- လုလင်--- ဤသာသနာ တော်၌ ရဟန်းသည် အပိုင်းအခြား (အကန့်အသတ်)မရှိ သော မေတ္တာဗိတ်ကို အရပ်ဆယ်မျက်နာသို့ ဖြန့်ကြက်၍ နေ၏။ လုလင်---ဤတရားသည်လည်း ပြဟ္မာပြည်ရောက် ကြောင်းအကျင့်ပေတည်း။

လုလင်---တစ်ဖန်လည်း ရဟန်းသည် ကရုကာ၊ မုဒိတာ၊ ဥပေကွာစိတ်တို့ကို ထို့အတူ မြန်ကြက်၍ နေ၏၊ လုလင်---ဤတရားသည်လည်း ဖြဟွာပြည်ရောက်ကြောင်းအကျင့် ပေတည်း-ဟု မိန့်တော်မှ၏၊

၉.၂.၃၈၀။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သုဘလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို `အရှင်ဂေါတမ---တရားတော်သည် အလွန် နစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ--- တရား တော်သည် အလွန်နစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေ၏၊ အရှင်ဂေါတမ သည် ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ ရတနာသုံးပါးကို အသက် ထက်ဆုံး ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ-ဟု မှတ် တော်မူပါ။ အရှင်ဂေါတမ---ယခုအခါ ကျွန်ုပ်တို့ သွားပါဦးမည်။ ကျွန်ပ်တို့သည် အလုပ်ကိစ္စ များကြပါကုန်၏'ဟု လျှောက်၏။ "လုလင်---သင် သွားလိုက သွားနိုင်ပါပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ သုဘလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ စကားတော်ကို အလွန်နှစ်သက် သဘောကျ၍ နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာ ဘုရားကို အလွန်ရှိသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် အရှိအသေပြု၍ ပြန်သွားလေ၏။ ထိုအခါ ဇာကုဿောက်ပုက္ထားသည် မြည်းကသော ရထားဖြူဖြင့် နေ့လယ် မွန်းတည့်အချိန်အခါ၌ သာဝတ္ထိမြို့မှ ထွက်လာ၏။ ဇာကုသောက်ပုဏ္ဏားသည် အဝေးမှလာသော သုဘလုလင်ကို မြင်၍ သုဘလုလင်ကို ဤသို့ ဆို၏-"အရှင်ဘာရခွါဇသည် ယခု နေ့လယ် မွန်းတည့်ချိန် အခါ၌ အဘယ်အရပ်မှ လာဘိသနည်း"ဟု ဆို၏။ "ငါသည် အမှန်ပြောရလျှင် ဤရဟန်းဂေါတမ၏ထံမှ လာ၏"ဟု ပြန်ကြား ပြောဆို၏။

"အရှင်ဘာရဒ္ဓါဇ---သင် အဘယ်သို့ ထင်ပါသနည်း၊ ရဟန်းဂေါတမ၏ ပညာဉာက် ကျယ်ပြန့်သည်၏အဖြစ် သည်ပညာရှိလက္ခကာနှင့်ညီညွှတ်၏လော"ဟု မေးမြန်း၏။

"အရှင်--- ကျွန်ပ်သည် အဘယ်သို့သဘောရှိသော သူ ပါနည်း၊ (ကျွန်ုပ်က အသေးအမွှားပါ။) အဘယ်မှာ ရဟန်း ဂေါတမ၏ ပညာရှိသည်၏အဖြစ်ကို သိနိုင်ပါမည်နည်း၊ တစ်စုံတစ်ယောက်သော သူသည် ရဟန်းဂေါတမ၏ ပညာရှိ သည်၏ အဖြစ်ကို သိ၏ ထိုသူသည်လည်း ထိုအရှင်ဂေါတမ ကဲ့သို့ သဘောရှိသူသာ ဖြစ်နိုင်သည် မဟုတ်ပါလော"

"အရှင်ဘာရခွါဇသည် စင်စစ် ရဟန်းဂေါတမကို လွန်ကဲ သော ရှီးမွမ်းခြင်းဖြင့် ရှီးမွမ်းဘိ၏တကား"

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (မရှိုမနီတာယ်)

`ရန်ကင်းစေလိုသော၊ ဆင်းရဲကင်းစေလိုသော မေတ္တာစိတ်၏ အခြံအရံတို့'ဟူ၍ ဟောကြား၏"ဟု ဆို၏။

ဤသို့ သုဘလုလင်က ပြောကြားသည်ရှိသော် ဇာကု သောကိပုဏ္ဏားသည် မြည်းကသော ရထားဖြုပေါ်မှ ဆင်းသက်၍ လက်ဝဲတစ်ဖက် ပစုံးထက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စံပယ်တင်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရှိရာဘက်သို့ လက်အုပ် ရီကာ "ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ကံကောင်းပါ ပေရွ၊ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် အလွန် ကံကောင်း ပါပေစွ၊ ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီး၏ တိုင်းနိုင်ငံ၌ (အလုံး စုံသော တရားတို့ကို) ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော၊ ဟုတ်မှန်သော အကျင့်ရှိသော ဘုရားရှင်သည် သီတင်းသုံး တော်မူဘိ၏"ဟု ဥဒါန်းစကား ဖြွက်ဆိုကျူးရင့်လေ၏။

Bus

# သင်္ဂါရဝသုတိ

၉.၂.၃၀၁။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း သံဃာများစွာနှင့် အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ လှည့် လည်တော်မူ၏။ ထိုအခါ နေခွာနီပုတ္ကေးမသည် ဝစ္စလိကပု ရွာ၌ နေ၏၊ ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာအား အလွန် ကြည်ညှိ၏။ နေခွာနီပုဏ္ဏေးမသည် ရော်လဲသည် ရှိသော် "နမော တဿ ဘဂဂတော အရဟတော သမ္မာသမျှဒွဿ"ဟု သုံးကြိန် ဥဒါန်းကျူးရင့်၏။

L

ထိုအခါ သင်္ဂါရဝလုလင်သည် စဥ္စလိကပ္ပရွာ၌ နေ၏။ သင်္ဂါရဝလုလင်သည် ဗေဒင်သုံးပုံတို့ကို တစ်ဇက်ကမ်းစတ် တတ်မြောက်၏၊ မဟာပုရိသလက္ခကာကျခ်းတို့ကို နှံ့စပ် ကျွန်းကျင်၏။ သင်္ဂါရဝလုလင်သည် ခန္ဓာနီပုတ္ကေးမ ရွတ် ဆိုသော စကားကို ကြား၍ ခန္ဓာနီပုတ္ကေးမကို ဤသို့ ပြောဆို၏ "ဤခန္ဓဥ္စာနီပုတ္ကေးမသည် မင်္ဂလာ မရှိလေစွ၊ ကျွန်းမှုတွေးမသည် ကျွတ်သရေ မရှိလေစွ၊ ဇေဒင်သုံးပုံ ဆောင်ပုတ္ထားများ ရှိပါလျက် ထိုကတုံးရဟန်းယုတ်၏ ဂုက် ပြောဆိုဘိ၏"ဟု ပြောဆို၏။

"အမောင်လှလင်--- သင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ သီလ ဂုက်၊ ပညာဂုက်ကို မသိလေစွတကား။ အမောင်လှလင်---သင်သည် ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ သီလဂုက်၊ ပညာဂုက်ကို အကယ်၍ သိငြားအုံ၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားကို 'ဆဲရေးထိုက်သူ၊ ရေရွတ်ထိုက်သူ'ဟု မအောက်မေ့တန်ရာ"ဟု ဆို၏။ "အရှင်မ---သို့ဖြစ်မှ စဥ္စလိကပ္ပရွာသို့ ရဟန်းဂေါတမ ရောက် လာသောအခါကျွန်ုပ်အားပြောကြားပါ"ဟု ဆို၏။ "အမောင် လှလင်---ကောင်းပြီ"ဟူ၍ ဓနဥ္ဇာနီပုက္ကေးမသည် သင်္ဂါရဝ လှလင်အား ကတိပေး၏

ထိုအခါ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကောသလတိုင်း၌ ဒေသ တရီ လှည့်လည်တော်မူသည်ရှိသော် စဥ္စလိကပ္ပရွာသို့ ရောက်၍ တောဒေယျပုက္ကား၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ နေတော် မူ၏။ နေဥာနီပုရက္ကားမသည် "မြတ်စွာဘုရားသည် စဥ္စလိကပ္ပ ရွာသို့ ရောက်လာ၍ သရက်ဥယျာဉ်၌ နေတော်မူ၏"ဟု ကြားသိလေ၏။။ ထိုအခါ နေဥာနီပုရက္ကားမသည် သင်္ဂရဝ လုလင် ရှိရာသို့ သွား၍ သင်္ဂရာလုပ်ကို "အမောင် လုလင် ----မြတ်စွာဘုရားသည် စဥ္စလိကပ္ပရွာသို့ ရောက်လာ၍ တောဒေယျပုက္ကား၏ သရက်ဥယျာဉ်၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။ အမောင်လုလင်----ယစုသွားဖို့ စဉ်းစားပါ"ဟု ပြောကြား လေ၏။

၉.၂.၃၈၂။ ထိုအခါ သင်္ဂါရဝလုလင်သည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ပြောဆို၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ် ရဖွယ်စကားကို ပြောဆိုပြီးနောက် သင့်လျော်ရာ၌ ထိုင်ကာ ဖြတ်စွာဘုရားကို ဤသို့ လျှောက်ထား၏- "အရှင်ဂေါတမ
---'မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အထူးသိ၍ အဆုံးကမ်းတစ်ဖက်
သို့ ရောက်သူများ'ဟု ဆို၍ 'မြတ်သော အကျင့်ကို အစဆုံး တီထွင်သူများ'ဟု ဆို၍ 'မြတ်သော အကျင့်ကို အစဆုံး တီထွင်သူများ'ဟု ဝန်စ်ကြကုန်သော အချို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကြပါ ကုန်၏ အရှင်ဂေါတမ--ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့အနက် အရှင်ဂေါတမသည် အဘယ်သို့ သော သူ ဖြစ်ပါနည်း"ဟု လျှောက်၏။

"ဘာရခွါေ---ဝါသည် ထိုသူတို့၏ ကွဲပြား ခြားနားမှုကို လည်း ပြောလို၏ ဘာရခွါေ--- ဗေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့ ကိုသို့ တစ်ဆင့် ကြားနာ မှတ်သားတတ်ကုန်သော၊ ထို တစ်ဆင့်ကြားဖြင့် 'မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အထူးသိ၍ အဆုံး ကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်သူများ'ဟု ဆို၍ 'မြတ်သော အကျင့်ကို အစဆုံး တီထွင်သူများ'ဟု ဝန်ခံကြကုန်သော အ၍ သော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်) တို့သည် ရှိကြကုန်၏။ ဘာရခွါေ---ကြီစည်သူ၊ စူးစမ်းသူများ ကိုသို့ သတ်သက် ယုံကြည်ကာမှုဖြင့် 'မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အထူးသိ၍ အဆုံးကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်သူများ'ဟု ဝန်ခံ ကြကုန်သော အကျင့်ကို အစဆုံး တီထွင်သူများ'ဟု ဝန်ခံ ကြကုန်သော အ၏ သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)တို့သည် ရှိကုန်၏။

ဘာရဒ္ဒါဇ---ရေးအခါက မကြားဖူးသေးကုန်သော တရား တို့၌ ကိုယ်တိုင်သာလျှင် တရားသဘောကို ထိုးထွင်း သိ၍ 'မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အထူး သိ၍ အဆုံးကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်သူများ'ဟု ဆို၍ 'မြတ်သော အကျင့်ကို အစဆုံး တီထွင်သူများ'ဟု ဝန်ခံကြကုန်သော အချို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိကြကုန် ၏။ ဘာရဒ္ဓါဇ္---ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့တွင် ရှေးအခါက မကြားဖူးသေးကုန်သော တရား တို့၌ ကိုယ်တိုင်သာလျှင် တရားသဘောကို ထိုးထွင်း သိ၍ 'မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် အထူး သိ၍ အဆုံးကမ်းတစ်ဖက်သို့ ရောက်သူများ'ဟု ဆို၍ 'မြတ်သော အကျင့်ကို အစဆုံး တီထွင်သူများ'ဟု ဝန်ခံကြကုန်သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် ငါသည် တစ်ပါး အပါ အဝင်ဖြစ်၏။ ဘာရခါဇ---ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့တွင် ဝါသည် တစ်ပါးအပါအဝင်ဖြစ်ပုံကို ဤပြဆိုမည့် အကြောင်းဖြင့် သိရမည်။

၉.၂.၃၈၃။ ဘာရခွါဇ---ဝါသည် အရိယမဂ်ကို မရမိ သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍ မသိသေးသော ဘုရား အလောင်းမျှသာ ဖြစ်နေစဉ်က (တောမထွက်ခင်က) 'လူ့ ဘောင်၌ နေရြောင်းသည် ကျဉ်းမြောင်း၏၊ ကိလေသာ မြူ ထရာ လမ်းကြောင်း ဖြစ်၏၊ ရဟန်းအဖြစ်သည် လွင်ပြင်နှင့် တူ၏၊ လူ့ဘောင်၌ နေသူသည် ဝင်စစ် ပြည့်စုံစွာ၊ စင်စစ် စင်ကြယ်စွာ၊ ရေသင်းပွတ်သစ်နှင့် တူစွာ ဤမြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်မြင်းငှာ မလွယ်၊ ဝါသည် ၏ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဇန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်တို့ကို ဝတ်၍ လူ ဘောင်ဖုတွက်ကာရဟန်းဘောင်သို့ဝင်ရလျှင်ကောင်းမည်' ဟု ကြံစည်၏။

ဘာရဒ္ဒါဇ---နောက်အခါ၌ ပျိုမျစ်သည်သာလျှင် ဖြစ်၍ ကောင်းစွာ နက်သောဆံပင် ရှိသော၊ ကောင်းသော အရွယ် ဖြစ်သော ပထမအရွယ်နှင့် ပြည့်စုံသော ပါသည် မိဘများ သဘောမတူသဖြင့် မျက်ရည်စေက်လက် ပိုကြွေးကုန်စဉ်ပင် ဆံ၊ မှတ်ဆိတ်ကို ပယ်၍ ဖန်ရည်ဆိုးသော အဝတ်သက်န်း တို့ကို ဝတ်၍ လူ့တောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းတောင်သို့ ဝင် ရောက်၏၊ ထိုငါသည် ဤသို့ ရဟန်းပြုလျက် အဘယ်အရာ သည် အကောင်းဆုံးနည်း-ဟု ရှာဖွေ၍ အဘယ်အရာသည် အတုမရှိ မြတ်သော ပြိမ်းအေးရာ နိဗ္ဗာန်နည်း-ဟု ရှာဖွေ၍ ကျင့်ကြံ ကြိုးကုတ် အားထုတ်ခဲ့ရာ ဒီဗွစကျွေညာက်အထိ အဆင့်ဆင့် ရခဲ့ပြီ။

[ဘုရားအလောင်းတော် ကျင့်ကြံကြီးကုတ် အားထုတ်ခဲ့ပုံ ကို ဘုရားရှင်ဟောတော်မူခဲ့သောသုတ္တန်များ ၂(မရွိမနီကာယ်) ဗောဓိရာစကုမာရသုတ်၊ စာပိုဒ် ၉.၂.၂၇၀။ စာချက်နာ ၆၂၃ ၌ မြခဲ့ပြီး]

စတုတ္တဈာန်စိတ်သည် တည်ကြည်လတ်သော် စင်ကြယ် လတ်သော် အာသဝက္ခယဉာက်အလို့ငှာ စိတ်ကို ရှေးရှ ဆောင်ခဲ့ပြီ၊ ရှေးရှညွှတ်စေခဲ့ပြီ။ ငါသည် 'ဤကား ဆင်းရဲ'ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ 'ဤကား ဆင်းရဲဖြစ်ပေါ်ခြင်း၏ အကြောင်း'ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ 'ဤကား ဆင်းရဲ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန် 'ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ 'ဤကား ဆင်းရဲ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်'ဟု ဟုတ်တိုင်း မှန်စွာ သိ၏။ 'ဤသည်တို့ကား အာသဝေါတရားတို့'ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ 'ဤကား အာသဝေါတရားတို့၏ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း၏ အကြောင်း'ဟု ဟုတ်တိုင်းမုန်စွာ သိ၏။ 'ဤကား အာသဝေါတရားတို့၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်'ဟု ဟုတ်တိုင်း မှန်စွာ သိ၏။ 'ဤကား အာသဝေါတရားတို့၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်'ဟု ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိ၏။ ဤသို့ သိသော၊ဤသို့မြင်သောငါ၏စိတ်သည်ကာမာသဝမှလည်း လွတ်မြောက်ခဲ့ပြီ၊ ဘဝါသဝမှလည်း လွတ်မြောက်ခဲ့ပြီ၊ အဝိဇ္ဇာသဝမှလည်းလွှတ်မြောက်ခဲ့ပြီ၊လွှတ်မြောက်ပြီးလတ် သော် 'လွှတ်မြောက်လေပြီ'ဟု အသိဉာက် ဖြစ်ပေါ် ခဲ့ပြီ၊ 'ပဋိသန္ဓေနမူ ကုန်မြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးမြီ၊ မင်္ဂကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ ဤမင်္ဂကိစ္စအတွက် နောက်ထပ် ပြုဖွယ် မရှိတော့ပြီ'ဟု သိ၏

GRI

ဘာရခွါဇ---ဝါသည် ညဉ့်၏ နောက်ဆုံးဖြစ်သော နိုးသောက်ယံ၌ သုံးနာမြောက် ဤဝိဇ္ဇာ (အသိဉာက်)ကို ရခဲ့ ပြီ၊ အဝိဇ္ဇာ (မသိမှု) ပျောက်ခဲ့ပြီ၊ ဝိဇ္ဇာ (အသိဉာက်) ဖြစ်ပေါ် ခဲ့ပြီ၊ အဝိဇ္ဇာအမှောင် ပျောက်ခဲ့ပြီ၊ ဝိဇ္ဇာဉာက်အလင်းရောင် ဖြစ်ပေါ်ခဲ့ပြီ၊ မေမ့မလျောဘဲ ပြင်းစွာအားထုတ်လျက် တည် ကြည်သော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ နေသောသူမှာ အဝိဇ္ဇာ အမှောင်ကင်း၍ ပညာဉာက်အရောင်အလင်း ဖြစ်ပေါ် နေ ကျအတိုင်းပင်တည်း။

၉.၂.၃၈၄။ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သဂ်ါရာလုလင် သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏- "အရှင် ဂေါတမ၏ အားထုတ်မှုအကျင့်မျိုးသည် မည်သူမျှ မကျင့် နိုင်သော အားထုတ်မှုအကျင့်မျိုး ဖြစ်ပေ၏ အရှင်ဂေါတမ၏ အားထုတ်မှုအကျင့်မျိုးသည် သူတော်ကောင်းတို့၏ အား ထုတ်မှုအကျင့်မျိုးဖြစ်ပေ၏၊ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုကဲ သော အလုံးစုံသောတရားတို့ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိတော် မူသော မြတ်စွာဘုရားတို့ ကျင့်မြိ အကျင့်မျိုးသာ ဖြစ်ပေ၏။ အရှင်ဂေါတမ----နတ်တို့သည် ရှိပါကုန်၏လော"ဟု လျှောက်၏

"ဘာရဒ္ပါဇ---လွန်ကဲမြင့်မြတ်သော နတ်တို့ကို အကြောင်း အားလျော်စွာ သိရ၏"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ "အရှင်ဂေါတမ---'နတ်တို့သည် ရှိပါကုန်၏လော'ဟု မေးပါလျက် 'ဘာရခွါဇ-လွန်ကဲ မြင့်မြတ်သော နတ်တို့ကို အကြောင်းအားလျော်စွာ သိရ၏'ဟု ဆိုဘိ၏။ အရှင်ဂေါတမ ---ကြံသို့ ဖြစ်သော် အချည်းနှီး ရွတ်ယွင်းသော စကားဖြစ် သည် မဟုတ်ပါလော"ဟု လျှောက်၏။

"ဘာရော့ါဇ---`နတ်တို့သည် ရှိပါကုန်၏လော'ဟု မေးသော် 'နတ်တို့သည် ရှိပါကုန်၏'ဟုပင် ဆိုစေကာမူ 'အကြောင်းအား လျော်စွာ သိရ၏'ဟုပင် ဆိုစေကာမူ ပညာရှိသော သူသည် 'နတ်တို့ ရိုကုန်၏'ဟု ဖကန်အားဖြင့် ဆုံးဖြတ်နိုင်၏"

"အရှင်ဂေါတမ--- အဘယ့်ကြောင့် အစကပင် မဖြေကြား ဘိသနည်း"ဟု လျှောက်၏။ "ဘာရခွါဇ---လောက၌ နတ် တို့ ရှိ၏-ဟူ၍ အသံကျယ်ကျယ်ဖြင့် ထင်ထင်ရှားရှား အသိ အမှတ်ပြုထားပြီးပြီ၊ ကလေးတို့ပင် သိနေကြပြီ"ဟု မိန့်တော် မှဏ်။

၉.၂.၃၈၅၊ ဤသို့ မိန့်တော်မူသော် သဂါရဝလုလင် သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤစကားကို လျှောက်၏။ "အရှင် ဘုရား---တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါဖေ၏ အရှင်ဘုရား----တရားတော်သည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါဖေ၏၊ အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရားသည် ကျွန်ုပ်ကို ယခန္နမှ စ၍ ရတနာသုံးပါးတို အသက်ထက်ဆုံး ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်သော ဥပါသကာ--ဟူ၍ မှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက်၏။

၃။ ဉပရိပဏ္ဏာသပါဠိတော်



## ဒေဝဒတသုတိ

၉.၃.၀၀၁။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တတိုင်း သာကီဝင်မင်းတို့၏ ဒေဝဒဟနိဂုံး၌ သီတင်းသုံးနေတော် မူ၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းများကို ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-'ရဟန်းတို့--- နီဂဏ္ဌ (တိတ္တိ)တို့သည် 'သုစဝေဒနာ၊ ဒုက္ခဝေဒနာ၊ ဥပေကွာဝေဒနာတို့သည် ရှေး ကံကြောင့် ဖြစ်ကြ၏

ထိုရှေးကံဟောင်းတို့သည် ဤဘဝအကျင့်ကြောင့် ပျောက်ကင်းနိုင်၏။

ကံအသစ် မပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် နောင်အခါ ဖြစ်ပွားခြင်း ကင်းနိုင်၏။

ဖြစ်ပွားခြင်းကင်းလျှင် ကံကုန်မည်။ ကံကုန်လျှင် ဆင်းရဲ ကုန်မည်'ဟု ယူဆပြောဆိုနေကြ၏။

သို့သော်-

(၁) မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် လက်တွေ့ အကျိုးပေးမည့် ကံကို နောင်ဘဝ၌ အကျိုးပေးမည့်ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။

- နောင်ဘဝ၌ အကျိုးပေးမည့် ကံကို မျက်မှောက် ဘဝ၌ပင် လက်တွေ့ အကျိုးပေးမည့်ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။
- (၂) ချမ်းသာကျိုးပေးမည့် ကံကို ဆင်းရဲကျိုးပေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။ ဆင်းရဲကျိုးပေးမည့် ကံကို ချမ်းသာကျိုးပေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။
- (၃) အကျိုးပေးတော့မည့် ကံကို အကျိုးမပေးသေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရ နိုင်။ အကျိုးမပေးသေးမည့် ကံကို အကျိုးပေးတော့ မည့်ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။
- (၄) အကျိုးများစွာ ပေးမည့် ကံကို အကျိုးအနည်းငယ် ပေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိင်၊

အကျိုးအနည်းငယ် ပေးမည့် ကံကို အကျိုးများစွာ ပေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။ (၅)အကျိုးပေးမည့် ကံကို အကျိုးမပေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါ စေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။

အကျိုးမပေးမည့် ကံကို အကျိုးပေးမည့် ကံ ဖြစ်ပါစေ-ဟု လုံ့လပြုခြင်းအားဖြင့် ပြုပြင်၍ မရနိုင်။

ထိုသို့ ပြုပြင်၍ မရနိုင်သည့်အတွက်ကြောင့် နိုဂဏ္ဍတို့၏ လုံ့လပြုခြင်း အားထုတ်ခြင်းသည် အကျိုးမရှိ၊ ထိုသူတို့၏ အယူအဆသည် ကဲ့ရှဲဖွယ်သာ ဖြစ်၏"ဟု ဟောကြားတော် မူ၏။

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူပြီး အကျိုးရှိသော လုံ့လပြုခြင်း အားထုတ်ခြင်းကို ဆက်လက် ဟောကြားတော်မူ၏။

၉.၃.ဂ၀၂။ "ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် အမျိုးသား တစ်ယောက်သည် မိမိ အလွန်ချစ်ရသော အမျိုးသမီး တစ်ယောက် တခြားအမျိုးသားနှင့် တွဲနေသည်ကို မြင်ရ သောအခါ အလွန် ပုဆွေးသောက ရောက်ကာ စိတ်မျော်း သော ဖြစ်၍ ထိုအချစ်စိတ်ကို ဖျောက်လိုက်သောအခါ ထိုသို့ တွဲသည်ကို မြင်ရသော်လည်း ပူဆွေးသောက ပျောက်ကင်း၊ စိတ်မရမြီးသောမှု ကင်းရသကဲ့သို့ ရဟန်းတစ်ပါးသည် ခန္ဓာ ငါးပါးအပေါ် ၌ ကြောင့်ကြစိုက်မှု ဟောင်းလျှင် ရာဂမကင်း သေး၍ ဒုက္ခမှ မလွှတ်မြောက်နိုင်။

ခန္ဓာငါးပါးအပေါ် ၌ ကြောင့်ကြမပြု လျစ်လျူရှမှသာလျှင် ရာဂကင်း၍ ဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်နိုင်၏။

၉.၃.ဂ၀၃။ ရဟန်းတို့--- နောက်တစ်မျိုးတား လေး သမားသည် ကောက်နေသော မြားကို မီးကင်၍ ဖြောင့် ပေး၏။ မြားဖြောင့်သွားသောအခါ မြားအပေါ် ကြောင့်ကြ စိုက်မှု ပြေုတော့။

ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် ရဟန်းတစ်ပါးသည် အကုသိုလ် လျော့ပါး ကုသိုလ်တိုးပွားအောင် ဆင်းဆင်းရဲရဲ အားထုတ် ၏။ အောင်မြင်သွားသော အခါ၌ ထိုသို့ အားထုတ်မှုကို မပြုတော့။

၉,၃,ဂပ၄။ ရဟန်းတို့--- နောက်တစ်မျိုးကား အမျိုး သားတစ်ယောက်သည်မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်ထဲ ဝင်ရောက်၍ ရဟန်းပြု၏။ ရဟန်း ဖြစ်သော အခါ သူသည် သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်လေ့ မရှိ၊ သူတစ်ပါးဥစွာကို နိုးယူလေ့ မရှိ၊ မြတ်သော မေထုန်ကို မှီဝဲလေ့ မရှိ၊ လိမ်ညာ ပြောဆိုလေ့ မရှိ၊ ကုန်းတိုက်လေ့ မရှိ၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောလေ့ မရှိ၊ အကျိုးမဲ့စကားကို ပြောလေ့ မရှိ၊ သစ်စေ့နှင့် သစ်ပင်တို့ကို ဖျက်ဆီးလေ့ မရှိ၊ နေလွဲညစာ စားလေ့ မရှိ၊

ကပွဲ၊ သီဆိုပွဲ၊ တီးမှုတ်ပွဲတို့ကို ကြည့်ရှုနားထောင်လေ့ မရှိ၊

ပန်းပန်လှေ၊ သနပ်ခါးလိမ်းလေ့ မရှိ၊ မြင့်သော နေရာ၊ မြတ်သော နေရာ၌ထိုင်လေ့၊အိပ်လေ့မရှိ၊ ရွှေငွေကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ စပါးစိမ်းကို ခံယူလေ့ မရှိ၊

အသားစိမ်းကို စံယူလေ့ မရှိ၊ မိန်းမပျို၊ မိန်းမအိုတို့ကို စံယူလေ့ မရှိ၊

ကျွန်မိန်းမ၊ ကျွန်ယောက်ျားတို့ကို စံယူလေ့ မရှိ၊ ဆိတ်၊ သိုးတို့ကို စံယူလေ့ မရှိ၊

ကြက်၊ ဝက်တို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ ဆင်၊ နွား၊ မြင်း၊ မြည်း တို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊

လယ်ယာတို့ကို ခံယူလေ့ မရှိ၊ ဒကာ၊ ဒကာများအတွက် တမန်လုပ်ငန်း၊ အစေအပါးလုပ်ငန်းတို့ကို လုပ်ကိုင် ဆောင်ရွက်လေ့ မရှိ၊

ရောင်းဝယ်မှုကို ပြုလေ့ မရှိ၊ အလေးစိုးခြင်း၊ ပြည်ခိုး ခြင်း၊ စာရင်းလိမ်ခြင်း- စသည်ကို ပြုလုဝ်လေ့ မရှိ၊ လာဘဲ စားခြင်း၊ လှည့်ဖြားခြင်း၊ အတုလုဝ်၍ လိမ်ခြင်း-စသည်ကို ပြုလုဝ်လေ့ မရှိ၊ သတ်ဖြတ်ခြင်း၊ ပြန်ပေးဆွဲခြင်း၊ လုယက် ခြင်း၊ ရဝ်ရွာတို့ကို ဗျက်ဆီးခြင်း၊ အနုကြမ်းစီးခြင်း၊ စားပြ တိုက်ခြင်း-စသည်တို့ကို ပြုလေ့ မရှိ။

ထိုရဟန်းသည် ကိုယ်ကို မျှတစေ (ကျန်းမာစေ)သော သင်္ကန်းမှုဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏၊ ဝမ်းကို မျှတစေ (ကျန်း မာစေ)သော ဆွမ်းမှုဖြင့် တင်းတိမ်ရောင့်ရဲ၏၊ သွားလေ ရာသို့ ပရိက္ခရာကို တစ်ပါတည်း ယူသွားလေ့ ရှိ၏။ ပျံသန်း လေရာ အတောင် တစ်ပါတည်း ပါသွားသော ငှက်နှင့် ဥပမာ တူ၏။

၉.၃.ဂဂ၅၊ ထိုရဟန်းသည် မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သောအခါ ယောက်ျား၊ မိန်းမ၊ ဘယ်ပုံ၊ ဘယ်အရွယ်-စသည်ဖြင့် ပုံပန်းသဏ္ဌာန်ကို စွဲမှတ်ထားလေ့မရှိ။ လက် ခြေ-စသော ကိုယ်အဂါနှင့် ပြုံးဟန်၊ ရယ်ဟန်၊ ကောင်းပုံ၊ ညံ့ပုံ-စသော အနေအထားကိုလည်း စွဲမှတ်လေ့မရှိ။ မျက်စီကို အကြောင်းပြု၍ လောဘ၊ ဒေါသ မဖြစ်အောင် သတိထား၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖနိကာယ်)

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနဲ့ကို ရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါ၊ စိတ်ဖြင့် သိစရာကို သိသော အခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင် သတိထား၏။

ထိုရဟန်းသည် ရှေ့သို့ တိုးရာ၊ နောက်သို့ ဆုတ်ရာတို့၌ ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ ရှိ၏။ (အကုသိုလ် ဖြစ်စရာမရှိမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ရှိ၏။)

တည့်တည့် ကြည့်ရာ၊ စောင်းငဲ့ကြည့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ ကြည့်လေ့ ရှိ၏။

ကွေးရာ၊ ဆန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ ကွေးလေ့၊ ဆန့်လေ့ ရှိ၏။

သပိတ်သင်္ကန်းကို သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံလေ့ ရှိ၏။

စားရာ၊ သောက်ရာ၊ ခဲရာ၊ လျက်ရာတို့၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ စား၊ သောက်၊ ခဲ၊ လျက်လေ့ ရှိ၏။

ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ် စွန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စွန့်လေ့ ရှိ၏။

သွားရာ၊ ရပ်ရာ၊ ထိုင်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ သွားလှေ၊ ရပ်လေ့၊ ထိုင်လေ့ ရှိ၏။

အိပ်သော အခါ၊ ထသော အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစား ပြီးမှ အိပ်လှေ၊ ထလေ့ ရှိ၏။

စကားပြောသော အခါ ဆိတ်ဆိတ်နေသော အခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ ပြောလေ့၊ ဆိတ်ဆိတ်နေလေ့ ရှိ၏။

၉.၃.ဂဂ၆။ ထိုရဟန်းသည် ဤအကျင့်များနှင့် ပြည့်စုံ သော အခါ ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်း၊ ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာ၌ နေထိုင်၏။ တော၌ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်း၌ ဖြစ်စေ၊ တောင်ပေါ်၌ ဖြစ်စေ၊ ရောက်၌ ဖြစ်စေ၊ တောင်ခေါင်း၌ ဖြစ်စေ၊ သချိုင်း၌ ဖြစ်စေ၊ တောအုပ်၌ ဖြစ်စေ၊ လွင်ပြင်၌ ဖြစ်စေ၊ ကောက်ရိုးပုံ၌ ဖြစ်စေ တစ်ခုခုသော ဆိတ်ငြိမ်ရာ နေရာ၌ နေထိုင်၏၊

ထိုရဟန်းသည် ဆွမ်းစံပြန်လာသောအခါ ဆွမ်းစား၏။ ဆွမ်းစား၏။ ဆွမ်းစားမြီးနောက် ထက်ဝယ်ဖွဲ့ (တင်ပလ္လင်) ခွေမြီး ကိုယ်ကို ဖြောင့်မေတ်စွာ ထားကာ ကမ္မဌာန်းထိုင်၏။ ထိုရဟန်းသည် အဘိရွာ(မက်မောမှု)။ ဗျာပါဒ(ပျက်စီးစေလိုမှု)၊ ထိုနှမ်ဒွ (လေးလ်ထိုင်းမှိုင်းမှု)၊ ဥဒ္ဒစက္ကတ္တုစ္ပ(ပျံ့လွင့်မှု၊ နောင်တရမှု)၊ ဝိစိတို့စ္ဆာ(ကုသိုလ်ထရားတို့၌ ယုံမှားမှု)တို့ မိဖိစိတ်အစဉ်၌ ကင်းရှင်းအောင် ကြီးစား ကျွန်ကြီ၏။

ထိုငါးမျိုးသည် ဈာန်တရားကို အန္တရာယ်ပြုတတ်၊ တား ဆီးတတ်သော အကုသိုလ်များ ဖြစ်၏။ စိတ်၏ အစွမ်းကို ညစ်နွမ်းစေတတ်သော တရားများ ဖြစ်၏။ ပညာကို အား နည်းအောင် ပြုတတ်သော တရားများ ဖြစ်၏။ ပညာကို အား ငါးမျိုး ကင်းသွားသောအခါ ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရရှိတော့၏။

၉.၃.ဂပဂု၊ ထို့ထက် တိုးတက်သွားသောအခါ ပုဋေ နိဝါသာနေသာတိဉာက် (ဒိဓိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝ အဆက် ဆက်ကို မှတ်ဓိသော ဉာက်)) ဒီဗၘတဂျူဉာက် (နတ်မျက်စိနှင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရိုပုရိုက်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေ နေခြင်းကို သိသော ဉာက်))၊ အာသဝက္ခယဉာက်-(သစွာ လေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာ ဖြစ်စေသော ဉာက်)တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရရှိတော့၏။

ရဟန်းတို့--- ဤကား အကျိုးရှိသော လုံ့လပြုခြင်း၊ အား ထုတ်ခြင်း ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဟောပြသော မြတ်စွာဘုရားကိုသာ ရှီးမွမ်းထိုက်၏"ဟု ဟောကြားတော်မှု၏။

ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

၉.၃.ဂဂၢ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏ ထို အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤပဉ္စတ္တယ သုတ်ကို ဟောကြားတော်မူ၏

"ရဟန်းတို့--- တချို့ သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူ တော်မြတ်)တို့သည် အနာဂတ်ဘဝကို ကြံဆ၍ ယူသော မိစ္ဆာအယူကို ယူနေကြ၏။

တရျို့ သကေ၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) တို့ကား အတိတ်ဘဝကို ကြံဆ၍ ယူသော ဓိစ္ဆာအယူကို ယူနေကြ၏။

ထိုမိစ္ဆာအယူများကို ယူထားကြသော သမက၊ ဗြာဟုက (သုတော်ဝင်၊ သူတော်မြတ်)တို့မှာ ယုံကြည်ခြင်း၊ နှစ်သက် ခြင်း၊ တစ်ဆင့်ကြားခြင်း၊ ကြဲစည်တွေးတောခြင်း၊ သဘောကျ ကျေနှင်မြင်းမျှသာ ဗြစ်နိုင်၏။ ဝိပဿနာဉာက်ကား မြေစိ ပေါ် လာနိုင်။ ဝိပဿနာဉာက်မရှိသည့်အတွက် သူတို့၏ အခြင်တို့သည် ဥပါဒါနဲ့ (အခွဲအလမ်း)တို့မျှသာ ဖြစ်၏။ ထို ဥပါဒါန်သည် သစ်ချ ဖြစ်၍ ရှန့်ရင်းကြမ်းတမ်း၏။ ထိုသစ်ရတို့၏ ချပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သည် ရှိ၏။ မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုနိဗ္ဗာန်ကို သိတော်မူသည့်အတွက် သစ်ရတို့ကို လွန်မြောက်တော်မူ၏။

ရဟန်းတို့--- တချို့သမက၊ ပြာဟုက(သူတော်စင်၊ သူတော်ခြတ်)တို့ကား ထိုမိစ္ဆာအယူများကို စွန့်လွှတ်ခြင်း၊ ကာမဂုက်ငါးပါးကို တပ်မက်သော တကှာတို့ကို ပယ်စွန့် ခြင်းတို့ကြောင့် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့ကို အဆင့်ဆင့် ရရှိကြ၏။

ထိုသကေး ဗြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်) တို့သည်လည်း ထိုဈာန်တရားတို့ကို စွဲလမ်းကြ၏။ ထိုစွဲလမ်းမှုသည် ဥပါဒါန် ဖြစ်၏။ ထိုဥပါဒါန်သည် သဓါရ ဖြစ်၍ ရှန့်ရင်း ကြမ်းတမ်း၏။ ထိုသစ်ရတို့၏ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သည် ရှိ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုနိဗ္ဗာန်ကို သိတော်မူသည့်အတွက် သဓါရတို့ကို လွန်မြောက်တော် မူ၏။ ဥပါဒါန်မှ လွတ်မြောက်တော်မူ၏။ အရဟတ္တဖိုလ် ဉာက်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူ၏"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။



၉.၃.ဂပဨ။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝိသိနာရ-ဟု ခေါ်သော အရပ် ဗလိနတ်ဓာတင်သရာ တောအုပ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မှု၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာ ဘုရားသည် သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဝေး၊ ပစ္စည်းလေးပါး ကို လိုချင်သောကြောင့် တရားဟော၏ နောင်ဘဝ၌ ချမ်း သာလိုသောကြောင့် တရားဟော၏-ဟု သင်တို့ မှတ်ထင် ကြသလော"ဟု မေးမြန်းတော်မူသောအခါ ရဟန်းများက "မြတ်စွာဘုရား--- မထင်ကြပါ"ဟု လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။

"သို့ဖြစ်လျှင် အဘယ်သို့ ထင်ကြသနည်း"ဟု မေးတော်မူ သောအခါ "မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တဝါ (သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်)များကို အစဉ်သနား စောင့်ရှောက်တော် မူပါသည် ဘုရား။ သတ္တဝါတို့၏ အစီးအပွားကို ရှာဇိုးတော် မူပါသည် ဘုရား။ သို့ဖြစ်၍ 'သတ္တဝါများကို သနားတော်မူ သောကြောင့် သတ္တဝါတို့၏ ကောင်းကျိုးကို လိုလားတော် မူသောကြောင့် တရားဟောတော်မူ၏ ဟု ထင်မှတ်ကြပါ သည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားခွဲကြ၏။

၉.၃.ဂ၁ဂ။ "ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ သင်တို့ ထင်မှတ်ကြ လျှင် ငါဘုရားသည် ဗောဓိပက္ခိယတရား ၃၇ ပါးတို့ကို အထူး သိပြီး ဟောကြားထား၏။ ထိုတေဓိပက္ခိယတရားနှင့် စပ် လျဉ်း၍ သင်တို့အားလုံး တစ်ခဲနက် ညီညွှတ်ကြရမည်။ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ကျင့်ကြံကြရမည်။ ဝါဒကွဲပြားမှု မရှိ စေရ။

ဤသို့ ကျင့်ကြသောအခါ သင်တို့အထဲ၌ ဝါဒကွဲသော ရဟန်းနှစ်ဖွဲ့ ပေါ် ပေါက်လာနိုင်စရာ ရှိ၏။ ထိုသို့ ပေါ် ပေါက် လာသောအခါ 'ထိုရဟန်းနှစ်ဖွဲ့ ၏ အယူအဆသည် ပေါဟာရ အားဖြင့်လည်း ကွဲ၏။ အဓိပ္ပာယ်အားဖြင့်လည်း ကွဲ၏'ဟု သင်တို့ သိကြလှူင် ထိုကွဲပြားသော ရဟန်းတို့ထဲက နူးညံ့ ပျော့ပျောင်း၍ ပြောလွယ်ဆိုလွယ် ရှိမည် ထင်ရသော ရဟန်း တုန်ပါးထံသို့ သွားပြီး သူတို့၏ အယူအဆသည် ပေါဟာရ အားဖြင့်လည်း ကွဲကြောင်း၊ အဓိပ္ပာယ်အားဖြင့်လည်း ကွဲကြောင်း ပြောပြ၍ မငြင်းခုံကြဘဲ ညီညွှတ်ကြရန် လောက ဝတ်ပြ ညှိနိုင်းပေးရမည်။

တရြားဘက်က နူးညံ့ပျောပျောင်း၍ ပြောလွယ်ဆိုလွယ် ရှိမည် ထင်ရသော ရဟန်းတစ်ပါးထံသို့လည်း သွားပြီး သူတို့၏ အယူအဆသည် ဝေါဟာရအားဖြင့်လည်း ကွဲ ကြောင်း၊ အဓိပ္ပာယ်အားဖြင့်လည်း ကွဲကြောင်း ပြောပြ၍ မငြင်းစုံကြဘဲ ညီညွှတ်ကြရန် လောကဝတ်ပြု ညှိနှိုင်းပေး ရမည်။ ၉.၃.ဂ၁၁။ အကယ်၍ သူတို့၏ အယူအဆသည်-

- ဝေါဟာရအားဖြင့်သာ ကွဲ၏၊
   အဓိပ္ပာယ်အားနှင့် တူ၏။
- အဓိပ္ပာယ်အားဖြင့်သာ ကွဲ၏၊ ဝေါဟာရအားနှင့် တူ၏။
- ဝေါဟာရအားဖြင့်လည်း တူ၏ အဓိပ္ပာယ်အားဖြင့်လည်း တူ၏-ဟု

သင်တို့ သိကြလျှင် ကွဲပြားနေသော ရဟန်းနှစ်ဖွဲ့ ထဲက နူးညံ့ပျော့ပျောင်း၍ ပြောလွယ်ဆိုလွယ် ရှိမည် ထင်ရသော ရဟန်းနှစ်ပါးထံသို့ သွားပြီး သူတို့၏ အယူအဆ အနေ အထားကို မိမိတို့ သိသည့်အတိုင်း ပြောဆို ရှင်းပြ၍ မငြင်း စုံကြရန်၊ ညီညွှတ်ကြရန် လောကဝတ်ပြု ညှိနှိုင်းပေးရမည်။

၉.၃.ဂ၁၂။ ဤသို့ ညီညီညွှတ်ညွှတ် ကျင့်နေကြသော ရဟန်းတို့အနက် ရဟန်းတစ်ပါးပါးက အပြစ်ကို ကျူးလွန် ခဲ့လျှင် အပြစ်တင်ဇို့ရာ အလျင်မလိုသင့် (မလောသင့်)။ ပုဂ္ဂိုလ်ကို ဤသို့ စဉ်းစား ဆင်ခြင်ရမည်-

'ငါ ပြောလိုက်လျှင် ငါလည်း ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းလိမ့်သည်။ သူလည်း စိတ်ထိနိတ်လိမ့်မည်။ သို့သော် သူသည် အမျက် ထွက်ဇလု မရှိ၊ ရန်ပြီးဖွဲ့ လေ မရှိ၊ တစ်ယူသန်လေ့ မရှိ၊ ပြပြင် လွယ်၏၊ ငါသည် သူ့ကိုအကုသိုလ်ကိုရောင်စေ၍ ကုသိုလ်ကို ပြုလုပ်စေခြင်းဘု စွန်းနိုင်၏'

ထိုသို့သော အနေအထားမျိုး ရှိမည်ဆိုလျှင် အပြစ် ထောက်ပြ၍ လောကဝတ်ပြု ညှိနိုင်းပေးသင့်၏။

ဲငါ့မှာ ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းလိမ့်မည် မဟုတ်။ သူ့မှာကား စိတ်ထိနိုက်လိမ့်မည်။ သူသည် အမျက်ထွက်လေ့ ရှိ၏ ရန်ပြုံးဖွဲ့ လေ့ ရှိ၏၊ တစ်ယူကား မသန်၊ ပြုပြင်လွယ်၏။ ငါသည် သူ့ကို အကုသိုလ်ကို ရောင်ရှားစေ၍ ကုသိုလ်ကို ပြုစေခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏။ သူ့မှာ စိတ်ထိခိုက်ခြင်းသည် မပြောပလောက်။ သူ့မှာ ကုသိုလ်ရြင်းက ကျေးဇူးများ၏'

ထိုသို့သော အနေအထားမျိုး ရှိမည်ဆိုလျှင် အပြစ် ထောက်ပြ၍ လောကဝတ်ပြု ညှိနိုင်းပေးသင့်၏။

'ငါ့မှာ ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းလိမ့်မည်။ သူမှာ စိတ်ထိစိုက် လိမ့်မည် မဟုတ်။ သူသည် အမျက်ထွက်လေ့ မရှိ၊ ရန်ပြီး ဖွဲ့ လေ့ မရှိ၊ တစ်ယူသန်၏၊ ပြုပြင်ခဲ၏၊ ငါသည် သူ့ကို အကုသိုလ်ကို ရှောင်ရှားစေ၍ ကုသိုလ်ကိုပြုစေခြင်းမှာ စွမ်း နိုင်၏။ ငါ့မှာ ဖြစ်သော ကိုယ်၊ စိတ်ပင်ပန်းခြင်းက မပြောပ လောက်။ သူ့မှာ ကုသိုလ်ရခြင်းက ကျေးဇူးများ၏'

ထိုသို့သော အနေအထားမျိုး ရှိမည်ဆိုလျှင် အပြစ် ထောက်ပြ၍ လောကဝတ်ပြု ညှိနိုင်းပေးသင့်၏။

'ငါ့မှာလည်း ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းလိမ့်စည်။ သူ့မှာလည်း စိတ်ထိနိုက်လိမ့်စည်။ သူသည် အမျက်ထွက်လေ့ ရှိ၏ ရန်ပြိုးဖွဲလေ့ ရှိ၏ တစ်ယူသန်၏ ပြုပြင်ခံ၏။ သို့သော် ငါသည် သူ့ကို အကုသိုလ်ကို ရောင်ရှားစေ၍ ကုသိုလ်ကို ပြုစေခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏။ ငါ့မှာ ကိုယ်၊စိတ်ပင်ပန်းခြင်းနှင့် သူ့မှာ စိတ်ထိခိုက်ခြင်းက မေပြာပလောက်။ သူ့မှာ ကုသိုလ် ခြေင်းက ကျေးဇူးများ၏'

ထိုသို့သော အနေအထားမျိုး ရှိမည်ဆိုလျှင် အပြစ် ထောက်ပြ၍ လောကဝတ်ပြု ညှိနိုင်းပေးသင့်၏။

'ငါ့မှာလည်း ကိုယ်၊ စိတ် ပင်ပန်းလိမ့်မည်။ သူ့မှာလည်း စိတ်ထိနိုက်လိမ့်မည်။ သူသည် အမျက်ထွက်လေ့ ရှိ၏၊ ရန်ပြုံးဖွဲ့ လေ့ ရှိ၏ တစ်ယူသန်၏၊ ပြုပြင်ခဲ့၏၊ ငါလည်း သူ့ကို အကုသိုလ်ကို ရှောင်ရှားစေ၍ ကုသိုလ်ကို ပြုစေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်'

ထိုသို့သော အနေအထားမျိုး ရှိလျှင်ကား ထိုပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို ဥပေကွာသာ ပြုထိုက်တော့၏။

၉.၃.(၁၃)။ "ရဟန်းတို့--- ညီညွတ်စွာ ကျင့်နေကြသော သင်ရဟန်းတို့မှာ အချင်းချင်း၏ စကားပို့ဆောင်ခြင်း၊ အယူ ပြိုင်ခြင်း၊ စိတ်ထိနိက်ခြင်း၊ မနစ်သက်ခြင်း၊ မပျော်ပိုက် ခြင်းများ ဖြစ်ပေါ် လာခဲ့လျှင် ကွဲပြားနေသော ရဟန်းနှစ်ဖွဲ့ အနက် တစ်ဖက်က ပြောလွယ်ဆိုလွယ်ရှိသော ရဟန်း တစ်ပါးထံသို့ သွားပြီး ထိုစကားပို့ဆောင်ခြင်း-စသည်ကို မြတ်စွာဘုရား သိတော်မူလျှင် ကွဲနဲတော်မူမည့် အကြောင်းနှင့် ငြင်းခုံမူကို မစွန့်ဘဲ နိဗ္ဗာန်မရနိုင်ကြောင်း ပြောပြ၍ လောတ တပ်ပြု ညှိနှိုင်းပေးရမည်။ တရြားဖက်က ရဟန်းတို့အနက် ပြောလွယ်ဆိုလွယ်ရှိသော ရဟန်းတစ်ပါးထံသို့ သွား၍လည်း ထို့အတူ လောကဝတ်ပြု ညှိနိုင်းပေးရမည်"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ လောကဝတ်ပြု ညှိနိုင်းနည်း၊ ပြဿနာဖြေရှင်းနည်းများကို ဟောပြတော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ကြပြီး သာစုခေါ် ဆိုခဲ့ကြပါသည်။

## သာမဂါမသုတိ

၉.၃.ဂ၁၄။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သက္ကတိုင်း သာမဟူသော ရွာ၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ နာငူ၏သား နိဂဂ္ဂာသည် သေလွန်ပြီးမြေစံ၏။ ထိုနာငူ၏သား နိဂဂ္ဂာ သေလွန်ခြင်းကြောင့် နိဂဂ္ဂာတို့သည် ကွဲကုန်ကြ၏။

ထိုသတင်းကို အရှင်အာနန္ဒာ ကြားသော အခါ အရှင် အာနန္ဒာက "မြတ်စွာဘုရား--- နာဋ၏သား နိဂုက္ပ သေလွန် မြင်းကြောင့် နိဂုဏ္ဌတို့ ကွဲကုန်ကြပါသည် ဘုရား။

မြတ်စွာဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံသွားလျှင် သံဃာများ ငြင်းခုံမှု မြေစ်စေလိုပါ။ သံဃာများ၏ ငြင်းခုံမှုသည် လု၊ နတ်၊ ငြဟွာအားလုံး အကျိုးမဲ့ဖို့၊ အစီးအပွားမဲ့ဖို့၊ ဆင်းရဲဖို့ရာသာ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၏။

၉.၃.ပ၁၅။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "အာနန္ဒာ---ဝါဘုရား ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ဟောကြားထားသော ဖောဓိ ပက္ခိယတရား ၃ဂု ပါးတို့၌ အယူအဆ ကွဲပြားနေကြသော ရဟန်းနှစ်ပါးကိုပင် သင် မြင်သလော"ဟု မေးမြန်းတော်မူ သောအခါ "မမြင်ပါဘုရား၊ သို့သော်မြတ်စွာဘုရားပရိနိစ္စာန် စံသွားသော အခါ၌ အသက်မွေးမှုနှင့် စဝိသော သိက္ခာပုန် များ၌ ဖြစ်စေ၊ တခြားသိက္ခာပုခံများ၌ ဖြစ်စေ အယူအဆ ကွဲပြားပြီး သံယာများ ပြင်းစုံနိုင်ကြပါသည့် ဘုရား။ ထို ငြင်းခုံမှုသည် လူ၊ နတ်၊ ဗြဟ္မာအားလုံး အကျိုးမဲ့ဖို့၊ အစီးအပွား မဲ့ဖို့၊ ဆင်းရဲဖို့ရာသာ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

အာနန္ဒာ--- အသက်မွေးမှုနှင့် စဝ်သော သိကွာပုဒ်များ၌ ဖြစ်စေ၊ တခြားသိကွာပုဒ်များ၌ ဖြစ်စေ သံယာ၏ ငြင်းခုံမှု သည် မပြောပလောက်သေး။

အာနန္မာ--- မဂ်တရား၌ ဖြစ်စေ၊ အကျင့်၌ ဖြစ်စေ သံယာ ၏ ငြင်းစုံမှု ပေါ် ပေါက်လာလျှင်ကား ထိုငြင်းစုံမှုသည် လူ၊ နတ်၊ ဗြဟွာ အားလုံး အကျိုးမဲ့ဖို့၊ အစီးအပွားမဲ့ဖို့၊ ဆင်းရဲဖို့ရာ ဖြစ်၏။

၉.၃.(၁၁၆။ အာနန္မာ--- ငြင်းခုံကြခြင်း၏ အကြောင်း သည်ခြောက်ပါးရှိ၏။ထိုခြောက်ပါး-ဟူသည်အဘယ်နည်း။

#### ရဟန်းတစ်ပါးသည်

- (၁) အမျက်ထွက်လေ့ရှိ၏၊ ရန်ပြိုးဖွဲ့ လေ့ရှိ၏။
- (၂) ကျေးဇူးကို ချေဖျက်လေ့ရှိ၏၊ ပြိုင်ဆိုင်လေ့ရှိ၏။
- (၃) မနာလိုလေ့ရှိ၏၊ ဝန်တိုလေ့ရှိ၏။
- (၄) တောက်ကျစ်၏ စင်းလဲ၏။
- (၅) အလိုဆိုးရှိ၏၊ မှားသော အယူရှိ၏။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

(၆) မိမိအယူသာ မှန်သည်-ဟု မှားသောအားဖြင့် သုံးသပ် လေ့ရှိ၏ တစ်ယူသန်၏ ပြုပြင်ခဲ၏။

အာနန္မာ--- အမျက်ထွက်လေ့ရှိ၊ ရန်ပြီးဖွဲ့ လေ့ရှိသော ရဟန်းသည် ရတနာသုံးပါးကို ရှိသေခြင်း၊ မိမိကိုယ်ကို နှိမ်ရခြင်း မရှိ။ သိကွာသုံးပါးကို ကောင်းကောင်း ကျင့်လေ့ မရှိ။ သံဃာ၏ငြင်းခုံမှုဖြစ်ပေါ် လာအောင် လုံ့ဆော်တတ်၏ ထိုငြင်းခုံမှုသည် လူ၊ နတ်၊ ပြဟွာအားလုံး အကျိူမုံဖို့၊ အစီး အပွားမဲ့မို့၊ ဆင်းရဲမို့ရာ ဖြစ်၏။

အာနန္မာ--- ကျန်သော ရဟန်းငါးမျိုးလည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အဓိကရုက်းလေးပါးနှင့် သမထခုနှစ်ပါးတို့ကို ဟောကြားတော်မူ၏။

၉.၃.၀၁၇။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် သာရကီယ မွေ (အမြီ အောက်မေ့ပွားများရမည့်တရား) ခြောက်ပါးကို ဟောပြတော်မူ၏။ ထိုခြောက်ပါးသည် ချစ်ခင်လေးစား စည်းလုံး ညီညွှတ်ကြောင်း ဖြစ်၏။ [ထိုသာရကီယဓမ္မ ခြောက်ပါးကို ဘုရားရှင် ဟောတော်မူ ခဲ့သော သုတ္တန်များ ၂ (မရွိမနိကာယ်)၊ မူလပဣာသပိဋိတော်၊ စုဋဃမကဝဂ်၊ ကောသဋိယသုတ်၊ စာဝိုဒ် ၉.၁.၃၁၃။ စာမျက်နှာ ၄၆၅ ၌ ပြခဲ့ပြီး]

မြတ်စွာဘုရားသည် သာရကီယဓမ္မခြောက်ပါးကို ဟော ကြားတော်မူပြီး"အာနန္ဒာ--- ဤခြောက်ပါးကို ကျင့်လျှင် သည်းမခံနိုင်စရာရှိသော အပြစ်ကြီး၊ အပြစ်ငယ်ကို သင် တွေ့မြင်သလော"ဟု မေးတော်မူသောအခါ အရှင်အာနန္ဒာ က မတွေ့မြင်ပါကြောင်း လျှောက်ထား၏။

"အာနန္မာ--- သို့ဖြစ်လျှင် သင်တို့ ဤခြောက်ပါးကို သေရာ ကျင့်ကြုံကြ။ သေရာ ကျင့်ကြံကြလျှင် ကြာမြင့်စွာ ကောင်းကျိုးချမ်းသာ ခံစားကြရလိမ့်ဧည်"ဟု ဟောကြား တော်မူ၏။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျနှစ်ခြိုက်ပြီး သာဓုခေါ် တော်မူခဲ့ပါသည်။

## သုနက္ခတ္တသုတိ

၉.၃.ဂ၁၈၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီမြို့ မဟာဝှန်တော အထွတ်တပ်သော ဇရပ်ကျောင်း၌ သီတင်း သုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် "သူတို့ကိုယ် သူတို့ ရဟန္တာများ"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားကြ၏။

ထိုသတင်းကို လိစ္တဝီမင်းသား သုနက္ခတ္တ ကြားသော အခါ မြတ်စွာဘုရားထံတော် သွား၍ "မြတ်စွာဘုရား---ရဟန်းများစွာက သူတို့ကိုယ်သူတို့ ရဟန္တာများ"ဟု မြတ်စွာ ဘုရားအား လျှောက်ထားကြသော အခါ အမှန်အတိုင်း လျှောက်ထားကြပါသလား၊ မမှန်ဘဲ လျှောက်ထားကြပါ သလား ဘုရား---"ဟု မေးမြန်း၏။

၉.၃.ပ၁၉။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "သုနက္ခတ္တ --- တချို့ရဟန်းတို့သည် အမှန်အတိုင်း လျှောက်ထားကြမြီး တချို့ရဟန်းတို့သည် မမှန်ဘဲ လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။ ထို ရဟန်းများအနက် အမှန်အတိုင်း လျှောက်ထားကြသော ရဟန်းများအတွက် ပြဿနာမတက်ခဲ့ပါ။ မမှန်ဘဲ လျှောက် ထားကြသော ရဟန်းတို့အား ငါဘုရား တရားဟောမည်"ဟု ကြံစည်သောအခါ၌ တချို့ အမျိုးမကျသော ပုဂ္ဂိုလ်များ သည် အတွန့်တက်ပြီး ပြဿနာကို မေးကြ၏။ ထိုအခါ၌ ငါဘုရား၏ တရားဟောရန် အကြံအစည်သည် ပျက်ပြယ် သွားသည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ သုနက္ခတ္တသည်"ဘုန်းတော်ကြီးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား---ယခု တရားဟောတော်မူရှိန်တန်ပါပြီ၊ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား ---ယခု တရားဟောတော်မူရှိန်တန်ပါပြီ"ဟု လျှောက်ထား၏။

၉.၃.ဂ၂၊။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "သုနက္ခတ္တ ---ကာမဂုက်တရားသည် ငါးပါး ရှိ၏၊ ငါးပါး-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ နှစ်သက် တပ်မက်ဖွယ် ကောင်းသော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာနှင့် အတွေ့အထိတို့ ဖြစ်၏။

၉.၃.၀၂၁။ သုနက္ခတ္တ--- လူတစ်ယောက်သည် မိမိ ရပ်ရွာဒေသမှ တခြား ရပ်ရွာဒေသသို့ ပြောင်းရွှေ့နေထိုင် သည်မှာ ကြာပြီဆိုပါတော့။ ထိုလူသည် သူ့ရွာမှ မကြာမီက ရောက်လာသော လူတစ်ယောက်နှင့် တွေ့ ၏။ သို့ဖြစ်၍ သူက နောက်ရောက်လာသော လူကို သူ့ရွာအကြောင်းကို မေး၏။ နောက်ရောက်လာသော လူကလည်း ရွာအကြောင်းကို မေး၏။ နောက်ရောက်လာသော လူကလည်း ရွာအကြောင်း ကို ပြောပြ၏။ ထိုအခါ၌ ပထမလူသည် နောက်ရောက် လာသော လူ၏ စကားကို အလွန်စိတ်ဝင်စား၏။ အလွန် ကြားချင်း နားထောင်ချင်၏။ အလွန်နှစ်သက် သဘောကျ၏။ သုနက္မွတ္တ--- ထို့အတူပင် တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကာမဂုက် ကို အလွန် စိတ်ဝင်စား၏။ ကာမဂုက်အကြောင်းကို အလွန် ကြားချင်၊ နားထောင်ချင်၏။ ကာမဂုက်နှင့် စပ်လျဉ်းသော စကားကို အလွန် နှစ်သက်သဘောကျ၏။

သူသည် အောက်ပိုင်းဈာန်ခြောက်ပါးနှင့် ဆက်စပ်သော စကားကိုကား စိတ်မဝင်စားတော့။ မကြားချင်၊ နားမထောင် ချင်တော့။ မနစ်သက်၊ သဘောမကျတော့။ သူသည် အောက်ပိုင်းဈာန်သံယောဇဉ်ကင်းပြီး ကာမဂုက်ကိုသာ စိတ်ဝင်စားသူ ဖြစ်၏။

သုနက္ခတ္တ--- တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကား အောက်ပိုင်းဈာန် ခြောက် ပါးကိုသာ စိတ်ဝင်စားပြီး ကာမဂုက်ကို စိတ်မဝင်စားတော့။

တချို့ ပုဂ္ဂိုလ်ကား အာကိဥ္စညာယတနဈာန်(ခုနစ်စု မြောက်ဈာန်)ကိုသာ စိတ်ဝင်စားပြီး အောက်ပိုင်းဈာန် ခြောက်ပါးကို စိတ်မဝင်စားတော့။

တချို့ပုပ္ပိုလ်ကား နေဝသညာနာသညာယတနဈာန် (ရှစ်ခုမြောက်ဈာန်)ကိုသာ စိတ်ဝင်စားပြီး အာကိဉ္စညာ-ယတနဈာန် (ခုနစ်ခုမြောက်ဈာန်)ကို စိတ်မဝင်စားတော့။

တချို့ပုဂ္ဂိုလ်ကား နိဗ္ဗာန်ကိုသာ စိတ်ဝင်စားပြီး နေဝသ ညာနာသညာယတနဈာန် (ရှစ်ခုမြောက်ဈာန်)ကို စိတ်မဝင် စားတော့။

၉.၃.ပ၂၂။ သုနက္ခတ္တ--- ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက် သည် အထပ်ထပ် လိမ်းကျုံထားသော အဆိပ်လူးမြား အစူး စံရသည် ဆိုပါတော့။ သူ၏ မိတ်ဆွေ၊ အပေါင်းအသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် မြားဆိပ်ကု ဆေးဆရာကြီးကို ပင့်ခေါ် လာကြ၏။ ထိုလူ၏ အနာဝကို မြားဆိပ်ကု ဆေး ဆရာကြီးသည် ဓားငယ်ဖြင့် ခွဲစိတ်၏။ ကြောင့်ရှာဖွေတံဖြင့် မြားပြောင့်ကို ရှာဖွေ၏။ မြားပြောင့်ကို တွေ့သော အခါ ထိုမြားငြောင့်ကို ဆွဲနတ်၏၊ အဆိပ်အတောက်ကို ဖယ်ရှား၏။ သို့သော် အဆိပ်အတောက်သည် ကြွင်းကျန်သေး၏။ အဆိပ်အတောက် ကြွင်းကျန်သေးကြောင်းကို သိသော ဆေးဆရာကြီးသည် လူနာကို ဤသို့ မှာထား၏-'ငါ့တူ---ငါ့တူ၏ မြားငြောင့်ကို ငါ နတ်ပြီးပြီ။ အဆိပ်အတောက်ကို ဖယ်ရှားပြီးပြီ။ သို့သော် အဆိပ်သည် ကျန်သေး၏။ ထို အဆိပ်သည် ငါ့တူအားအန္တရာယ်ပေးနိုင်သေး၏။ ထို့ကြောင့် သင့်တော်သော အစားအသောက်ကို စားသောက်ပါ။ မသင့်တော်သော အစားအသောက်ကို စားသောက်မိလျှင် ငါ့တူ၏ အနာက ပြည်ယိုလာလိမ့်မည်။ ရံခါရံခါ အနာကို ဖန်ဆေးပါ။ ရုံခါရုံခါ အနာဝကို ဆေးလိမ်းပါ။ ရုံခါရုံခါ အနာ ကို ဖန်မဆေးလျှင် ရံခါရံခါ အနာဝကို ဆေးမလိမ်းလျှင် ငါ့တူ၏ အနာ၌ ပြည်တည်လိမ့်မည်။ လေတိုက်ထဲ နေပူထဲ သွေားပါနှင့်။ လေတိုက်ထဲ နေပူထဲ သွားလျှင် မြူမှုန့်တို့ ပေပွပြီး အနာထလာလိမ့်မည်။ ငါ့တူ--- အနာကို ဂရုစိုက်ပါ။ တောင့်ရှောက်ပါ'ဟု မှာထား၏။

သို့သော် လူနာသည် ဆရာကြီး မှာထားခဲ့သည့်အတိုင်း မလိုက်နာ။ သေင့်တော်သည်ကိုလည်း ပြုလုပ်၏။ ဇယ်ရှား ပြီး၍ ကျန်သော အဆိပ်ဒေါသကလည်း ရှိနေ၏။ သို့ဖြစ်၍ ထိုအကြောင်းနစ်မျိုးကြောင့် အနာသည် ပြန်ထလာ၏။ ကြီးလာ၏၊ ရင့်လာ၏။ ထိုအနာကြောင့် သေသော်လည်း သေနိုင်၏။ သေလုန်းပါးသော်လည်း ဒုက္ခရောက်နိုင်၏။

သုနက္မွတ္တ--- ထိုဥပမာအတိုင်းပင် ငါဘုရား၏ သာသနာ တော်၌ တချို့ရဟန်းသည် 'ငါသည် တကှာတည်း-ဟု သော မြားပြောင့်ကို ပယ်နတ်ပြီးပြီ။ အဝိဇ္ဇာတည်း-ဟုသော အဆိပ်အတောက်ကို ဇယ်ရှားပြီးပြီ။ ငါ၏ စိတ်သည် နိဗ္ဗာန်၌ ကောင်းစွာ ညွှတ်ကိုင်းနေပြီ'ဟု သူ့ကိုယ်သူ ယူဆဏ်။ သူ သည် မမှန်ဘဲ ထိုသို့ ယူဆထားခြင်း ဖြစ်၏။

ထို့ကြောင့် နိဗ္ဗာန်၌ ကောင်းစွာ စိတ်ညွှတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်နှင့် မသင့်တော်သော အာရုံတို့ကို လိုက်စား အားထုတ်၏။ မသင့် တော်သော အဆင်းကို ကြည့်ရှု၏မသင့်တော်သော အသံကို နားထောင်၏။ မသင့်တော်သော အနံ့ကို နှမ်းရှု၏။ မသင့် တော်သော အရသာကို လျက်၏။ မသင့်တော်သော အတွေ့ အထိကို တွေ့ထိ၏။ မသင့်တော်သော သဘောတရားကို စဉ်းစား၏

ထို့ကြောင့် ထိုရဟန်း၏ စိတ်ကို ရာဂက ဗျက်ဆီး၏။ ထို ရာဂဗျက်ဆီးခံရသော စိတ်ကြောင့် ထိုရဟန်းသည် သေခြင်း သို့ ဖြစ်စေ၊ သေလုနီးပါး ဆင်းရဲသို့ ဖြစ်စေ ရောက်ရ၏။

သုနက္မတ္တ---မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ သိက္စာ ရပြီး လူထွက်ခြင်းကို သေခြင်း-ဟု ခေါ်၏။ ညစ်ညမ်းသော အာပတ်ကြီးတစ်ခုခု သင့်ခြင်းကို သေလုနီးပါး ဆင်းရဲ-ဟု ခေါ်၏။

၉.၃.၀၂၃။ သုနက္ခတ္တ--- ဥပမာအားဖြင့် တခြား လူ တစ်ယောက်သည်လည်း အထပ်ထပ် လိမ်းကျံထားသော အဆိပ်လူးမြားအစုးခံရသည် ဆိုပါတော့။ ထိုလူ၏ စိတ်ဆွေ၊ အပေါင်းသင်း၊ ဆွေမျိုးသားချင်းတို့သည် ပြားဆိပ်တု ဆရာကြီးကို ပင့်ခေါ် လာကြ၏။ ထိုမြားဆိပ်ကု ဆရာကြီး သည် ထိုလူနာ၏ အနာဝကို ဓားငယ်ဖြင့် နွဲစိတ်၏။ ကြောင့် သာည် ထိုလူနာ၏ အနာဝကို ဓားငယ်ဖြင့် နွဲစိတ်၏။ ကြောင့် သာခံ ဆွဲနာတ်၏။ အဆိပ်အတောက်ကို အကြွင်းအကျန် မရှိအောင် ဖယ်ရှား၏။ထိုနောင် လူနာကို ဤသို့ မှာထား၏-

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

'ဝါတူ---ငါတူ၏ ပြားငြောင့်ကို ငါ နတ်ပြီးပြီ။ အဆိပ် အတောက်ကို အကြွင်းအကျန်မရှိအောင် ဖယ်ရှားပြီးပြီ။ ဝါတူမှာ အန္တရာယ် ဖြေစိနိုင်တော့။ သို့သော် သင့်တော်သော အစားအသောက်ကို စားသောက်ပါ။ သော့်တော်သော အစား အသောက်ကို စားသောက်လျှင် ဝါတူ၏ အနာက ပြည် ယိုစီး လာလိမ့်မည်။ ရုံခါရံခါ အနာကို ဖန်စေားပါ။ ရုံခါရံခါ အနာဝကို ဆေးလိမ်းကျံလျှင် ဝါတူ၏ အနာသို့ ပြည်တည်လာလိမ့်မည်။ လေတိုက်ထဲ နေပူထဲ မသွားပါနှင့်။ လေတိုက်ထဲ နေပူထဲ သွားလျှင် မြူဖုန်တို့ ပေပွပြီး အနာ ပြန်ထလာလိမ့်မည်။ ဝါတူ --- အနာကို ဂရုစိုက်ပါ။ စောင့်ရှောက်ပါ'ဟု မှာထား၏။

ဤလူနာကား ဆရာကြီး မှာခဲ့သည့်အတိုင်း လိုက်နာပြီး မသင့်တော်သည်များကို ရှောင်ကြဉ်၏။ ထိုသို့ မသင့်တော် သည်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်းနှင့် ဗယ်ရှားပြီးသော အဆိပ်ဒေါသ သည်လည်း အကြွင်းအကျန် မရှိခြင်းကြောင့် သူ၏ အနာ သည် အသားနတက်ပြီး ကျက်လာ၏။ အသားအရေ ကောင်းမွန်လာ၏။ ထိုကြောင့် သူသည် သေခြင်းသို့ ဖြစ်စေ၊ သေလုန်းပင်း ဆင်းရဲသို့ ဖြစ်စစ မရောက်တော့။

သုနက္ခတ္တ--- ထိုဥပမာအတိုင်းပင် ငါဘုရား၏ သာသနာ တော်၌ တချို့ရဟန်းသည် 'ငါသည် တကှာတည်း-ဟူ သော မြားငြောင့်ကို ဆွဲနတ်ပြီးမြီး အဝိဇ္ဇာတည်း-ဟူသော အဆိပ် အတောက်ကို ဖယ်ရှားပြီးမြီး ငါ၏ စိတ်သည် နိဗ္ဗာန်၌ ကောင်းစွာ ကိုင်းညွှတ်နေပြီ'ဟု အမှန်အတိုင်း ယူဆ၏။

နိဗ္ဗာန်၌ ကောင်းစွာ စိတ်ညွှတ်ကြသော ပုဝ္ဂိုလ်တို့နှင့် မသင့်တော်သော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သဘောတရားတို့ကို မလိုက်စားတော့။ ထို့ကြောင့် သူ၏ စိတ်ကို ရာဂက မဖျက်ဆီးနိုင်တော့။ ထို့ကြောင့် သူ သည် သေခြင်းသို့ ဗြစ်စေ၊ သေလုနီးပါး ဆင်းရဲသို့ ဗြစ်စေ မရောက်တော့။

၉.၃.၀၂၄။ သုနက္မွတ္တ--- အဓိပ္ပာယ်ကို သိလွယ်ဖို့ရာ ဤဥပမာကို ငါဘုရား ပေးခဲ့၏။

အနာ-ဆိုသည်မှာ မျက်စိ၊ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့၏ အမည် ဖြစ်၏။

အဆိပ်အတောက်-ဆိုသည်မှာ အဝိဇ္ဇာ၏ အမည် ဖြစ်၏။ မြားပြောင့်-ဆိုသည်မှာ တကာ၏ အမည် ဖြစ်၏။ ငြောင့်မွှေတံ-ဆိုသည်မှာ သတိ၏ အမည် ဖြစ်၏။ စားငယ်-ဆိုသည်မှာ ဖြူစင်သော ဝိပဿနာပညာ၏ အမည် ဖြစ်၏။ မြားဆိပ်ကု ဆေးဆရာကြီး-ဆိုသည်မှာ ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်၍ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်စွာ သိတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ အမည်တော် ဖြစ်၏။

သုနက္ခတ္တ--- ဉပမာအားဖြင့် စိမ်ရေရွက်တစ်ခု ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုစိမ်ရေရွက်သည် အဆင်း၊ အနံ့၊ အရသာနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ထိုစိမ်ရေရွက်ထဲ၌ အဆိပ်ကိုလည်း ရောထည့် ထား၏။

လူတစ်ယောက်သည် ထိုစိစ်ရေရွက်နားသို့ ရောက်လာ ၏။ ထိုလူသည် ထိုစိစ်ရေရွက်ကို သောက်လျှင် အသက် သော်လည်း သေနိုင်သည်၊ မသေသော်လည်း သေလုနီးပါး ခုက္ခ ရောက်နိုင်သည် ဆိုသည်ကို သိနေ၏။ ထို့ကြောင့် သူ သည် ထိုစိစ်ရေရွက်ကို သောက်လိမ့်မည် မဟုတ်။

သုနက္မွတ္တ--- ထို့အတူပင် ထိုရဟန်းသည် မျက်စီ၊ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်-ဟူသော ခြောက်မျိုးကို စောင့်စည်း လေ့ရှိ၏။ ကာမဂုက်ကို လိုက်စားခြင်းသည် ဆင်းရဲ ဒုက္ခရောက်ကြောင်း-ဟု သိ၏။ ထို့ကြောင့် ကာမဂုက်ကို လိုက်စားခြင်းကင်း၏။ ကာမဂုက်ကင်းရာ နိဗ္ဗာန်ကို မျက် မှောက်ပြုတော့၏။ ကာမဂုက်နယ်၌ ကိုယ်ကိုလည်း အသုံး ပြုတော့မည် မဟုတ်။ စိတ်ဖြင့်ပင် ကြံစည်တော့မည် မဟုတ်။

သုနက္မတ္တ--- တရြားဥပမာ တစ်မျိုးကား အဆိပ်ပြင်း ထန်သော မြွေတစ်ကောင် ရှိသည် ဆိုပါတော့။ လူတစ် ယောက်သည် ထိုမြွေနားသို့ ရောက်လာ၏။ ထိုလူသည် မြွေကိုက်ခံရလျှင် အသက်သော်လည်း သေနိုင်သည်၊ မသေ သော်လည်း သေလုန်းပါး ဒုက္ခရောက်နိုင်သည်-ဟု သိနေ၏။ သူသည် ထိုမြွေကို လက်ဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ခြေမဖြင့် ဖြစ်စေ တို့ဝံ့ လိုင့်မည် မဟုတ်။

သုနက္မွတ္တ--- ထို့အတူပင် ထိုရဟန်းသည် မျက်စီ၊ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်-ဟူသော ခြောက်မျိုးကို စောင့်စည်းလေ့ ရှိ၏၊ ကာမဂုက်ကို လိုက်စားခြင်းသည် ဆင်းရဲဒုက္ခရောက် ကြောင်း-ဟု သိ၏၊ ထို့ကြောင့် ကာမဂုက်ကို လိုက်စားခြင်း ကင်း၏၊ ကာမဂုက်ကင်းရာနိုစ္စာန်ကိုမျက်မှောက်ပြတော့၏၊ ကာမဂုက်နယ်၌ ကိုယ်ကို အသုံးပြုတော့လိမ့်မည်မဟုတ်၊ စိတ်ဖြင့်ပင် ကြံစည်တော့လိမ့်မည် မဟုတ်"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောတော်မူ၏။ လိစ္ဆဝီ မင်းသား သုနက္ခတ္တသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန်နှစ်သက် သဘောကျနဲလေသည်။

## အာနေဥ္စသပ္ပါယသုတိ

၉.၃.ဂ၂၅။ အခါတစ်ပါး၌ ကုရုတိုင်း၊ ကမွာသမွေနိဂုံး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား "ရဟန်း တို့--- ကာမဂုက်တို့သည် မြေကြကုန်၊ အရည်းနီး ဖြစ်ကုန်၏ ရွတ်ယွင်းစေတတ်ကုန်၏ ပျောက်ပျက်လွယ်သော သဘော ရှိကုန်၏ မျက်လှည့်သမားပြထားသော အရာကဲ့သို့ ဖြစ်ကုန် ၏ လူမိုက်တို့ကို ဖြားယောင်းတတ်ကုန်၏။

ကာမဂုက်နှင့် ကာမဂုက်ကို မှတ်သားသော သညာ ထို နှစ်မျိုးလုံးသည် ကိလေသာ၏ တည်ရာ၊ ကိလေသာ၏ နေရာ၊ ကိလေသာ၏ ပျိုးခင်း၊ ကိလေသာ၏ ကျက်စားရာ ဖြစ်ကုန်၏။

ထိုကာမဂုက်တို့၌ မက်မောမှ အဘိဇ္ဈာ၊ ဗောက်ပြန်မှု ဗျာပါဒ၊ အသာစီးရအောင် အားထုတ်မှု သာရမွှတို့သည် ဖြစ်ကြကုန်၏။

ထိုသုံးပါးတို့သည် ဤသာသနာတော်၌ ကျင့်ကြံကြိုး ကုတ် အားထုတ်နေသော ဘုရားသားတော်အား အန္တရာယ် ပြုနိုင်ကုန်၏။ ထိုသုံးပါးကို ပယ်ရန် ကျင့်ကြံသော ရဟန်းသည် စတုတ္ထ ဈာန်ကို ရနိုင်၏။

ထို့နောက် အဆင့်ဆင့် မြှင့်၍ အားထုတ်လျှင် အရူပဈာန် လေးပါးအထိ ရနိုင်၏"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

ထို့နောက် ထိုဈာန်များကိုပင် စွဲလမ်းလျှင် ရဟန္တာမြစ် နိုင်ဘဲ မစွဲလမ်းမှသာ ရဟန္တာမြစ်နိုင်ကြောင်းကို ဟောကြား တော်မူ၏။

၉.၃.ဂ၂၆။ ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာက "မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်ကို အရဟတ္တဖိုလ် (ရဟန္တာပုဝ္ဂိုလ်၏ သီးခြား တရား)ဟု ခေါ်ပါသနည်း"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ-

"အာနန္မာ--- ကာမဂုက်၊ ကာမဂုက်ကို မှတ်သားသော သညာ၊ ရုပ်၊ ရုပ်ကို မှတ်သားသော သညာ၊ စတုတ္ထဈာန်၊ အတူဖြစ်သော သညာ၊ အရူပဈာန်၊ အတူဖြစ်သော သညာ ဤတရားအားလုံးသည် သက္ကာယမျှသာ ဖြစ်၏။

ထိုသက္ကာယကို မစွဲလမ်းဘဲ စိတ်၏ လွတ်မြောက်ခြင်း ကို အရဟတ္တဖိုလ် ခေါ် သည်"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားသည် "အာနန္ဓာ --- ဈာန်ရ ကြောင်းအကျင်း သံသရာမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း အကျင်၊ အရောတ္တစိုလ်တို့ကို ငါဘုရား ဟောကြားပြီးပြီ။

အာနန္ဒာ--- ဤသည်တို့ကား သစ်ပင်ရင်းတို့တည်း။ ဤသည်တို့ကား ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်တို့တည်း။

အာနန္ဒာ--- သင်တို့ ဆင်ခြင်ကြ၊ မပေါ့ဆကြနှင့်။ နောက်

ကျမှ နောင်တ မရကြနှင့်။ ဤသည်ကား သင်တို့အတွက် ငါဘုရား၏ အဆုံးအမ ဖြစ်သည်"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

အရှင်အာနန္ဓာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျနှစ်သက်ပြီး သာစု ခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

## ဂဏကဗောဂ္ဂလ္သာနသုတိ

၉.၃.၀၂၅။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဝိသာခါ၏ ပုဒွာရုံကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏ ဤကျောင်းတော်သည် အုတ်ပြာသာဒ် (အုတ်တိုက်) ဖြစ်၏။

ထိုအခါ၌ ဂဏကမောဂ္ဂလ္လာန်ပုက္ကားသည် မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး "အရှင်ဂေါတမ--- ဤ ဝိသာခါ၏ အုတ်တိုက်ကို ဆောက်သော အခါ၌ အုတ်မြစ်မှ စပြီး အပေါ် ဆုံး လှေခါးထစ်တိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် အစဉ် အတိုင်း ဆောက်ရပါ၏။

ဗေဒင်သုံးပုံကို သင်သော အခါ၌ တစ်ဆင့်ပြီး တစ်ဆင့် အစမှ စပြီး လွယ်ရာမှ စက်ရာသို့ အစဉ်အတိုင်း သင်ရပါ၏ လေးအတတ်ကို သင်သော အခါ၌လည်း တစ်ဆင့်ပြီး တစ်ဆင့် အစဉ်အတိုင်း သင်ရပါ၏။ ကျွန်ုပ်တို့၏ ဂကန်း အတတ်၌လည်း တစ်ဆင့်ပြီးတစ်ဆင့် အစဉ်အတိုင်း သင်ရ ပါ၏။

ကျွန်ုပ်တို့ထံသို့ တပည့်တစ်ယောက် ရောက်လာလျှင် တစ်အလီမှ ဆယ်လီအထိ အစဉ်အတိုင်း အဆင့်ဆင့် သင်ပေးရပါ၏။ ပြီးမှ တစ်ရာကိုလည်း ရေတွက်ခိုင်းပါ၏။ တစ်ရာကျော်ကိုလည်း ရေတွက်ခိုင်းပါ၏။ အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဘုရားတို့၏ သာသနာတော်၌ လည်း အစမှ စပြီး တစ်ဆင့်ပြီး တစ်ဆင့် အဆင့်ဆင့် ကျင့်ရ သော ကျင့်စဉ် ရှိပါသလား ဘုရား--"ဟု လျှောက်ထား၏။

၉.၃.ဂ၂၈။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည်"ပုဏ္ဏား--- ငါ ဘုရား၏ သာသနာတော်၌လည်း အစမှ စပြီး အစဉ်အတိုင်း အဆင့်ဆင့် ကျင့်ရသော ကျင့်စဉ် ရှိ၏။

ပုဏ္ထား--- ဥပမာအားဖြင့် ကျွမ်းကျင်သော မြင်းဆရာ တစ်ယောက်က ကောင်းသော အာဇာနည် မြင်းတစ်စီးကို ရလျှင် ရှေးဦးစွာ ပါးဝပ်၌ ဇက်ခွံ့မှုကို သင်ပေး လေ့ကျင့် ပေး၏။ ထို့နောက် အဆင့်ဆင့် သင်စရာအတတ်ကို သင် ပေး၏။

ထိုဥပမာအတိုင်းပင် လူတစ်ယောက်သည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ သာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုလာမည် ဆိုလျှင် ထို ရဟန်းကို-

- (၁) သီလကို စောင့်ထိန်းရန် ဆုံးမတော်မူ၏။
- (၂) ထို့နောက် တစ်ဆင့်တက်ပြီး မျက်စီ၊ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်-ဟူသော ကျနေ့ြခြောက်ပါးကို စောင့်ထိန်းရန် ဆုံးမတော်မူ၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

ထိုခြောက်ပါးကို မစောင့်စည်းလျှင် လောဘ၊ ဒေါသတို့ ဖြစ်လာတတ်၏။

အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာ သဘောတို့ကို အာရုံပြုသော အခါ ယောက်ျားပဲ၊ မိန်းမပဲ၊ ဘယ်ပုံသက္သာနိပဲ-ဟု မစ္ပဲယူရန် သတိထားရ၏။ ခြေ၊ လက် အင်္ဂါနင့် ပြုံးဟန်၊ ရယ်ဟန်-စသော အမူအရာ၊ ကောင်းသော အနေအထား မကောင်းသော အနေအထား တို့ကို မစွဲယူရန် သတိထားရ၏။

(၃) တို့နောက် တစ်ဆင့်တက်ပြီး အစာအာဟာရကို သုံးဆောင်သောအခါ၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိရန် ဆုံးမ တော်မှု၏။

အစာအာဟာရကို သုံးဆောင်သောအခါ၌ 'ငါသည် မြူးထူး ပျော်ပါးရန် မသုံးဆောင်ပါ။ ဟုန်မာနကြီးရန်၊ အသား တိုးရန်၊ အဆင်းလှရန် မသုံးဆောင်ပါ။ ဤစန္ဓာကိုယ် တည်တံ့ ရန်သာ သုံးဆောင်ပါ၏။ ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်းကို ပယ် မျောက်ရန်သာ သုံးဆောင်ပါ၏။ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြံအားထုတ်ရန်သာ သုံးဆောင်ပါ၏။ ဤသို့ သုံးဆောင် ခြင်းကြောင့် ဝေဒနာဟောင်းလည်း ကင်းပျောက်ပါစေ သတည်း။ ဝေဒနာသစ်လည်း မဖြစ်ပါစေသတည်။ ငါ့မှာ မျှတခြင်း၊ ကိုယ်ခန္ဓာအပြစ်ကင်းခြင်း၊ ပေါ့ပါးချမ်းသာစွာ နေထိုင်ရခြင်းတို့ ဖြစ်ပါစေသတည်း'ဟု ဆင်ခြင်ရန် ဆုံးမ တော်မွတ်။

(၄) ထို့နောက် တစ်ဆင့်တက်ပြီး နိုးနိုးကြားကြား နေ ရန် ဆုံးမတော်မူ၏။ နေ့အခါ၌ စင်္ကြံသွားခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ထိုင်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ အကုသိုလ်ကင်းအောင် အားထုတ်ပါ။

ညဉ့်ဦးယံ၌လည်း စကြံသွားခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ထိုင်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်စေ အကုသိုလ်ကင်းအောင် အားထုတ်ပါ။

သန်းခေါင်ယံ၌လကျ်ာနံဘက်စောင်းပြီးလကျ်ာရြေဖေါ်၌ လက်ဝဲခြေ စဉ်းငယ်လွန်ကာ တင်ထား၍ သတိနှင့် ဉာက် ယှဉ်ပြီး အိပ်ပါ။

အိပ်သော အခါ၌ ဘယ်အချိန် ထမည်-ဟု နှလုံးသွင်းပြီး အိပ်ပါ။

မိုးသောက်ယံ၌ စောစောထပြီး စကြံသွားခြင်း၊ ထိုင်ခြင်း ဖြင့် အကုသိုလ်ကင်းအောင် အားထုတ်ပါ-ဟု ဆုံးမတော် မှု၏၊

(၅) ထို့နောက် တစ်ဆင့် တက်ပြီး သတိထားရန် ဆင်ခြင် ရန် ဆုံးမတော်မူ၏။ ရှေ့တိုးသော အခါ၊ နောက်ဆုတ်သောအခါ၊ ရှေ့တည့် တည့် ကြည့်သော အခါ၊ ဘေးကြည့်သောအခါ၊ ကွေးသော အခါ၊ ဆန့်သော အခါ၊ သဝိတ်ပွေ့သော အခါ၊ သင်္ကန်းဝတ်ရုံ သော အခါ၊ စားသောက်သော အခါ၊ ခံသော အခါ၊ ကျက် သော အခါ၊ ကျင်ကြီးကျင်ငယ်စွန့်သော အခါ၊ သွားသော အခါ၊ ရဝ်သော အခါ၊ ထိုင်သော အခါ၊ လျောင်းသော အခါ နီးသော အခါ၊ ပြောသော အခါ၊ ဆိတ်ဆိတ်နေသော အခါ စသည်ဖြင့် အရာရာ၌ အမြီတမ်း သတိထားရန် ဆင်ခြင်ရန် ဆုံးမတော်မူ၏။

အကုသိုလ် မဖြစ်ဘဲ ကုသိုလ်ဖြစ်မှ ရှေ့တိုးခြင်း၊ နောက် ဆုတ်ခြင်း-စသည်ကို ပြုလုပ်ရန် ဆုံးမတော်မှု၏။

(၆) ထို့နောက် တစ်ဆင့် တက်ပြီး ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ နေရန် ဆုံးမတော်မှ၏။

ဲရဟန်း--- သင်သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ ကျောင်း၌ နေပါ တော ၌ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်း၌ ဖြစ်စေ နေပါ၊ တောင်၌ ဖြစ်စေ၊ ရောက်၌ ဖြစ်စေ၊ တောင်ခေါင်း၌ ဖြစ်စေ၊ သင်ရှိုင်း၌ ဖြစ်စေ၊ တောအုပ်၌ ဖြစ်စေ၊ လွင်ပြင်၌ ဖြစ်စေ၊ ကောက်ရိုးပုံ၌ ဖြစ်စေ နေပါ'ဟု ဆုံးဖတော်မှု၏။

ပုက္ကား--- ထိုရဟန်းသည် ငါဘုရား၏ အဆုံးအမအတိုင်း ဆိတ်ပြိမ်သော နေရာ၌ သီတင်းသုံးနေ၏။ သူသည် ဆွမ်းစံ ပြန်ကြွလာသော အခါ ဆွမ်းစားပြီးနောက် ကမ္မဌာန်း ထိုင်၏။ ထိုင်သောအခါ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ (တင်မလွှင်ရေ)ပြီး ခန္ဓာကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထား၏။ သတိကို ကမ္မဌာန်းဘက်သို့ ဦးတည် ထား၏။ ထိုရဟန်းသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယ ဈာန်နှင့် စတုတ္တဈာန်အထိ အဆင့်ဆင့် ရနိုင်၏။

ပုက္ကား--- ငါဘုရား၏ ဤအဆုံးအမများသည် ရဟန္တာ မဖြစ်သေးသော ရဟန်းများအတွက် ရဟန္တာဖြစ်ကြောင်း ဖြစ်၏။

ရဟန္တာရဟန်းများအတွက် မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာ စွာ နေရကြောင်း ဖြစ်၏။ သတိတရား၊ ဆင်ခြင်ဉာက်တရား တို့ တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်၏"ဟု မိန့်ကြားတော်မှု၏။

ထိုအခါ၌ ဂဏကမောဂ္ဂလ္လာန်ပုဏ္ဏားက မြတ်စွာဘုရား အား-

"အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမက ဤသို့ ဆုံးမလိုက် သောအခါ အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်အားလုံးသည် နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြပါသလား ဘုရား"ဟု မေးမြန်းလျှောက်ထား သော အခါ- "ပုဏ္ဏား--- တချို့ရောက်ပြီး တချို့မရောက်ကြ"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ဂကကမောဂ္ဂလ္လာန်ပုဏ္ဏားက-

"အရှင်ဂေါတမ--- နိဗ္ဗာန်သည် တကယ် ရှိ၏၊ နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြောင်းကို အရှင်ဂေါတမကလည်း ဟောပြ၏၊ သို့ပါလျက် အရှင်ဂေါတမ၏ တပည့်များသည် အဘယ့် ကြောင့် တရှို့သာ နိဗ္ဗာန် ရောက်ပြီး တရျို့ မရောက်ကြပါ သနည်း"ဟု လျှောက်ထား၏။

၉.၃.ဂ၂၉။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ပုဏ္ဏား---ရာဇဂြိုဟ်မြို့ သွားသော လမ်းကို သင် ညွှန်ပြနိုင်ပါသလား" ဟု မေးမြန်းတော်မူ၏။

"မှန်ပါ၊ ညွှန်ပြနိုင်ပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ

"ပုက္ကား--- ရာစဂြိုဟ်မြို့သို့ သွားချင်သော လူတစ် ယောက် သင့်ထံသို့ ရောက်လာ၏၊ သင်ကလည်း ရာဇဂြိုဟ် သွားလမ်းကိုညွှန်ပြ၏၊ သို့သော် ထိုလူက သင်ပြသည့်အတိုင်း မသွားဘဲ နောက်ပြန်လှည့်လာ၏၊ သို့ဖြစ်၍ ရာဇဂြိုဟ်မြို့သို့ မရောက်။

ရာစပြိုဟ်မြို့သို့ သွားချင်သော ဒုတိယလူတစ်ယောက် သင့်ထံ ရောက်လာ၏။ သင်ကလည်းရာစမြိုဟ်သွားလမ်းကို ညွှန်ပြ၏။ ဤခုတိယလူကား သင်ပြသည့်အတိုင်း သွား၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် ရာစမြိုဟ်သို့ လွယ်လွယ်ကူကူ ရောက် သွားသည် ဆိုပါတော့။

ပုဏ္ဏား--- ထိုလူနစ်ယောက်အနက် အဘယ့်ကြောင့် ပထမလူက ရာဇဂြိုဟ်သို့ မရောက်ဘဲ ဒုတိယလူက ရောက် သနည်း"ဟု မေးမြန်းတော်မူ၏။

"အရှင်ဂေါတမ--- ဤ ပထမလူ မရောက်သော အရာ၌ ကျွန်ုပ် ဘာမှမတတ်နိုင်ပါ။ ကျွန်ုပ်သည် စရီးလမ်းညွှန်သူ မျှသာ ဖြစ်ပါ၏"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ-

"ပုက္ကား--- တချို့ရဟန်းများ နိဗ္ဗာန်မရောက်သော အရာ၌ ငါဘုရားလည်း ဘာမှ မတတိနိုင်ပါ။ ငါဘုရားသည် နိဗ္ဗာန်လမ်းညွှန်သူမျှသာ ဖြစ်၏"ဟု ဝိန့်ကြားတော်မူ၏။

၉.၃.၀၃၀။ ထိုအခါ၌ ဂဏကမောဂ္ဂလ္လာန်ပုဏ္ဏားက မြတ်စွာဘုရားအား- "အရှင်ဂေါတမ--- တချို့ပုဒ္ဂိုလ်များသည် သဒ္ဓါတရား မရှိတြဘဲလျက် အသက်မွေးမှုအတွက်သာ ရဟန်းပြုသူများ မြစ်ကြ၏ သဒ္ဓါတရားဖြင့် ရဟန်းပြုသူများ မဟုတ်ကြ၊ စဉ်းလံကြ၏ လှည့်ပတ်ကြ၏ လိမ်လည် ကောက်ကျစ်ကြ ၏၊ ပျံ့လွင့်ကြ၏၊ မာန်တက်ကြ၏၊ လျှပ်ပေါ် လော်လည် ကြ၏၊ နုတ်ထွက် ကြမ်းကြ၏၊ ပရမ်းပတာ ပြောကြ၏၊ မျက်စီ-စသော အုန္ဓြေတံခါးကို စိတ်ဆို့ထေားကြ၊ အစား အစာ၌ အတိုင်းအရှည်ကို သေိကြ၊ နိုးနီးကြားကြား မေနကြ၊ မဟန်းတရားကို မေ့ကွက်ကြ၊ သိက္ခာပုဒ်ကို သိပ်မလေးစား ကြ၊ လာဘ်များရန်သာ ကျင့်ကြ၏၊ ဘုရားအဆုံးအမကို ပေါ့ပေါ့ဆစ နာယူကြ၏ ဆုတ်ယုတ်ခြင်းသို့ ဦးတည်နေ ကြ၏ နိဗ္ဗာန်ရရန် ကြောင့်ကြ ဖစ်တ်ကြ၊ ပျင်းရိကြ၏၊ လုံလ နည်းကြ၏၊ သတိကင်းကြ၏၊ ဆင်ခြင်ဉာက် မရှိကြ၊ စိတ် လေကြ၏၊ သတိကင်းကြ၏၊ ဆင်ခြင်ဉာက် မရှိကြ၊ စိတ်

အရှင်ဂေါတမသည် ထိုသို့သော ပုဂ္ဂိုလ်များနှင့် အတူ နေတော်မမူပါ။

တရျို့အမျိုးကောင်းသားများသည် သင္ခါတရားဖြင့် ရဟန်းပြုလာသူများ ဖြစ်ကြ၏ မစဉ်းလံကြ၊ လှေညွှံပတိ ကြ၊ မလိမ်လည် ကောက်ကျစ်ကြ၊ မပျံ့လွင့်ကြ၊ မာန်မာန မကြီးကြ၊ မလျုပ်ပေါ် မလော်လည်ကြ၊ နုတ်ထွက် မကြမ်း ကြ၊ ပရမ်းပတာ မပြောဆိုကြ၊ မျက်စီ-စသော ကုန္ဇြေ တံခါးတို့ကို ဝိတ်ဆို့ထားကြ၏၊ အစားအစာ၌ အတိုင်း အရှည်ကို သိကြ၏၊ နိမ်းကြားကြား နေကြ၏၊ ရဟန်း တရားကို ငှဲကွက်ကြ၏၊ သိက္ခာပုဒ်ကို အလွန်လေးစားကြ ၏၊ လာဘ်များရန်သာ ကျင့်သူများ မဟုတ်ကြ၊ သုတ်ယုတ် ကြောင်း အကုသိုလ်ကို ပြုဖို့ရာ ကြောင့်ကြ မစိုက်ကြ၊ နိဗ္ဗာန်သို့ ဦးတည်၍ ကျင့်ကြ၏၊ ဝိဝိယ ရှိကြ၏၊ နိဗ္ဗာန် အတွက် စိတ်ထက်သန်ကြ၏၊ သတိရှိကြ၏၊ ဆင်ခြင်ဉာက် ရှိကြ၏၊ တည်ကြည်ကြ၏၊ စိတ်မလေကြ၊ ပညာရှိကြ၏၊ မထိုင်း,မအကြ၊

အရှင်ဂေါတမသည် ထိုသို့သော အမျိုးကောင်းသားများ နှင့် အတူ နေတော်မူ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- အမြစ်နံ့သာဟူသမျှတို့တွင် စန္ဒကူးနက် သည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

အနှစ်နံ့သာဟူသမျှတို့တွင် စန္ဒကူးနီသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။ အပ္ပင့်နံ့သာဟူသမျှတို့တွင် မုလေးပန်းသည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

ယခု လက်ရှိတရားတို့တွင် အရှင်ဂေါတမ၏ အဆုံးအမ တရားတော်သည် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါ၏။

အရှင်ဂေါတမ--- အရှင်ဂေါတမ၏ တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်းလှပါပေ၏။ အရှင်ဂေါတမ---အရှင်ဂေါတမ၏ တရားတော်သည် အလွန် နှစ်သက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေ၏။ အရှင်ဂေါတမ--- ကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမကိုလည်း ဆည်းကပ်ကိုးကွယ်ပါ၏။ တရားတော်ကိုလည်း ဆည်းကပ် ကိုးကွယ်ပါ၏။ သံဃာတော်ကိုလည်း ဆည်းကပ်ကိုးကွယ် ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမက ကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှစ၍ ရတနာသုံးပါး ကို အသက်တမျှ ဆည်းကပ်ကိုးကွယ်သော ဥပါသကာ ဒကာတစ်ယောက်ဟူ၍ သိမှတ်တော်မူပါ"ဟု လျှောက် ထား၏။

ηορ

## ဂေါပကမောဂ္ဂလ္လာနသုတိ

၉.၃.ဂ၃၁။ မြတ်စွာဘုရား---ပရိန်တွာန်စံပြီးခါစ၌ ရာဇရိပြပ်မြို့ ဝေ ဥုဝ န်ကျောင်းတော်၌ အရှင်အာနန္ဒာ သီတင်း သုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မဂတှေင်းရှင် အဇာတသတ် မင်းသည် ရာဇရိပြပ်မြို့တော်ကို ပြပြင်နေ၏။ အကြောင်းမှာ စန္ဒပစွောတမင်းကို စိုးရိပ်မကင်း ဖြစ်နေသောကြောင့် ဖြစ်၏။ တစ်နေ့သ၌ အရှင်အာနန္ဒာသည် ရာဇရိပြပ်မြို့သို့ ဆွမ်းစံ ကြွတော်မူ၏။ မြို့ထဲဝင်ရန် အရှိန်စောသေးသည့်အတွက် အရှင်အာနန္ဒာသည် ဂေါပကမောင္ဂလွာန်ပုက္ကား၏ အလုပ် လုပ်ရာဌာနသို့ ကြွတော်မူ၏။ ဂေါပကမောဂ္ဂလွာန်ပုက္ကားထံ ရောက်သောအခါ ဂေါပကမောင္ဂလွာန်ပုက္တားတံ

"အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့ သဗ္ဗုညျတဉာက် တော်ကို ရသော ရဟန်းတစ်ပါးတလေမှု ရှိပါသလား ဘုရား"ဟု ဖေးဖြန်းသော အခါ-

"ပုဏ္ဏား--- ဖြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့ သဗ္ဗညျတဉာက်တော် ကို ရသော ပောန်းတစ်ပါးတလေမှု မရှိ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် လမ်းသစ်ထွင်သူ၊ လမ်းပြသူ ဖြစ်တော်မူ၏၊ လမ်းသိသူ၊ လမ်း ကျွမ်းကျင်သူ ဖြစ်တော်မူ၏၊ ယခု တပည့်သာဝကတို့က လမ်းနောက်လိုက်များဖြစ်ကြ၏၊ နောက်မှ လမ်းစတွေ့ သူများ ဖြစ်ကြ၏"ဟု ဖြေကြားတော်မှ၏။ ထိုအရှိန်၌ မဂမေင်း၏ အမတ်ကြီးဖြစ်သော ဝဿကာရ ပုဏ္ဏားသည် ရာစဂြိုဟ်မြို့၌ အလုပ်အကိုင်တို့ကို လှည့် လည် စစ်ဆေးနေ၏။ ထိုဝဿကာရအမတ်သည် အရှင် အာနန္ဒာထံသို့ လာပြီး

၉.၃.ဂ၃၂။ "အရှင်ဘုရား--- 'ငါဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံသော အခါ၌ ဤရဟန်းသည် သင်တို့၏ ကိုးကွယ်ရာ ဖြစ်ရစ် လိမ့်စည်'ဟု မြတ်စွာဘုရား ထားတော်မူခဲ့သော ရဟန်း တစ်ပါးတလေမျှ ရှိပါသလား ဘုရား။ ထိုရဟန်းကို အရှင် ဘုရားတို့ အခု ဆည်းကပ်နေကြပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား မေးမြန်း၏။

"ပုဏ္ဏား--- ထိုသို့သော ရဟန်းတစ်ပါးမှု မရှိပါ"ဟု ဖြေကြားတော်မူသော အခါ ဝဿကာရပုဏ္ဏားက-

"အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူသော အခါ ငါတို့၏ ကိုးကွယ်ရာ ဖြစ်လိမ့်စည်'ဟု သံဃာတော်နှင့် မထော်ကြီးရဟန်းတော်များက ရွေးချယ်တင်မြှောက်ထား သော ရဟန်းတော် တစ်ပါးတလေ ရှိပါသလား ဘုရား၊ အရှင် ဘုရားတို့ ယခု ထိုရဟန်းကို ဆည်းကပ်နေကြပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ၌လည်း အရှင် အာနန္ဓာက "ပုဏ္ဏား--- ထိုသို့သော ရဟန်းမျိုးလည်း မရှိပါ"

#### ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ဝဿကာရပုဏ္ဏားက "အရှင်ဘုရား--- ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် ကိုးကွယ်ရာ မရှိဘဲ ဘာကြောင့် ညီညွှတ်နေကြ ပါသလဲ ဘုရား"ဟု မေးမြန်းသော အခါ-

"ပုဏ္ဏား--- ဝါတို့မှာ ကိုးကွယ်ရာမရှိသည် မဟုတ်၊ ငါတို့၏ ကိုးကွယ်ရာသည် တရား ဖြစ်၏"ဟု ဖြေကြားတော် မှု၏။

"အရှင်ဘုရား--- တရားကို ကိုးကွယ်သည်-ဆိုသည်မှာ အဘယ်သို့ပါလဲ ဘုရား"ဟု မေးမြန်းသော အခါ-

၉.၃.၀၃၃။ "ပုဏ္ကား--- မြတ်စွာဘုရား ချမှတ်ထား ခဲ့သော ဝိနည်းစည်းကမ်းတို့ ရှိ၏။ ထိုဝိနည်းစည်းကမ်းများ ကို နုတ်တက် (အလွတ်)ရသော မဟန်းတစ်ပါးက ဥပုသိနေ့ တိုင်း ရွတ်ပြရ၏။ ရပ်ကွက် သို့မဟုတ် ရွာဒိုင်နက်တစ်ခု အတွင်း၌ နေကြသော ရဟန်းအားလုံးသည် တပေါင်းတည်း စည်းဝေးပြီး ထိုစည်းကမ်းချက်များကို နာကြားကြရ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးပါးမှာ အာပတ်သင့်နေလျှင် (အပြစ် ဖြစ်နေလျှင်) ထိုရဟန်းကို ငါတို့ တရားအားလျော်စွာ အာပတ်ဖြေခိုင်းကြ၊ ကုစားနိုင်းကြ၏။ ဤကား ပုဂ္ဂိုလ်တ ငါတို့ကို ကုစားစေခြင်း မဟုတ်၊ တရားက ကုစားစေခြင်း ဖြစ်၏။

ထိုအခါ၌ ဝဿကာရပုဏ္ဏားက "အရှင်ဘုရားတို့ ယစု ရှိသေလေးစား မှီခိုအားထားနေကြရသော ရဟန်းတစ်ပါးပါး ရှိပါသလား ဘုရား"ဟု ဖေးသောအခါ "ထိုသို့သော ရဟန်း လည်း တစ်ပါးတလေမျှ မရှိပါ"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား---ထိုသို့သောရဟန်းလည်းတစ်ပါးတလေ မျှ မရှိပါ-ဟူသော စကား၏ အဓိပ္ပာယ်က အဘယ်သို့ပါလဲ ဘုရား"ဟု မေးသော အခါ-

၉.၃.ပ၃၄။ "ပုဏ္ဏား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ကြည် ညိုဖွယ်တရား ဆယ်ပါးကို ဟောကြားတော်မူ၏။ ထိုဆယ် ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော မည်သည့် ရဟန်းကိုမဆို ဝါတို့ ကြည်ညိ လေးစားကြ၊ မြတ်နိန်ကြ၊ ပူဇော်ကြ၏။ သူ့ကို စိုခိုအားထား၍ နေကြ၏။ ထိုဆယ်ပါးကား-

- (၁) သီလရှိသူ ဖြစ်ရ၏။
- (၂) ဗဟုသုတရှိသူ ဖြစ်ရ၏။ ဘုရားဟောတရားများကို ဆောင်ထားသူ ဖြစ်ရ၏။

- (၃) သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေး-ဟူသော ပစ္စည်း လေးပါး ရရသမှုဖြင့် ရောင့်ရဲသူ ဖြစ်ရ၏။
  - (၄) ဈာန်လေးပါးကို အလွယ်တကူ ရသူ ဖြစ်ရ၏။
- (၆) ဒိဗ္ဗသောတအဘိညာဉ် (နတ်တို့၏ နားနှင့် တူသော ဉာက်)ရသူ ဖြစ်ရ၏။
- (၇) ပရစိတ္တဝိဇာနနအဘိညာဉ်(သူတစ်ပါးစိတ်ကို သိ နိုင်သော ဉာက်)ရသူ ဖြစ်ရ၏။
- (၈) ပုဗွေနိဝါသာနုဿတိအဘိညာဉ် (ဓိဓိဖြစ်ခဲ့ဇူးသော ရေးဘဝအဆက်ဆက်ကို မှတ်မိသော ဉာက်)ရသူ ဖြစ်ရ၏။
- (၉) ဒီဗွစကျွအဘိညာဉ်(နတ်မျက်စီဖြင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်းကို သိသော ဉာက်)ရသူ ဖြစ်ရ၏။
- (၁ဂ) အာသဝက္ခယဉာက် (သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္ကာဖြစ်စေသော ဉာက်) ရသူ ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်ရ၏။

ပုဏ္ဏား--- မြတ်စွာဘုရားသည် ဤကြည်ညိုဇွယ်တရား ဆယ်ပါးကို ဟောကြားတော်မူ၏ ဤကြည်ညိုဇွယ်တရား ဆယ်ပါးရှိသော မည်သည့်ရဟန်းကို မဆို ငါတို့ ကြည်ညို လေးစားမြတ်နိုး ပူစော်ကြ၏ သူ့ကို ပိုခိုအားထား၍ နေကြ၏

၉.၃.ဂ၃၅၊ ထိုသို့ အရင်အာနန္ဒာက ရှင်းပြသောအခါ မဂစတိုင်း၏ အမတ်ကြီးဖြစ်သော ဝဿကာရပုဏ္ဏားသည် ဥပနန္ဒ-ဟူသော စစ်သူကြီးကို "ကဲ လူကြီးမင်း စစ်သူကြီး---အဘယ်သို့ ထင်ပါသနည်း၊ အရှင်သူဖြတ်များ ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ကြခြင်းသည် ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ထိုက်သူကို ရှိသေ၊ လေးစား မြတ်နိုး၊ ပူဇော် ကြခြင်း ဟုတ်ပါ၏လော"ဟု မေးပြန်းသော အခါ--

ဥပနန္ဒက "တကယ့်ကို ဟုတ်ပါသည် အရှင်၊ အရှင်သူ မြတ်များသည် ဤသို့သော ပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကိုမှ မရှိသေ၊ မလေးစား မမြတ်နိုး၊ မပူဇော်ကြလျှင် အဘယ်သို့သော ပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို ရိုသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ကြမည်နည်း" ဟု ဖြေကြား၏။

ထိုအခါ၌ ဝဿကာရပုဏ္ဏားက အရှင်အာနန္ဒာကို "အရှင်ဘုရား--- အခု ဘယ်မှာ သီတင်းသုံးပါသလဲ ဘုရား" ဟု မေးမြန်းသောအခါ "ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်း Job

သုံးပါသည်"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

"အရှင်ဘုရား--- ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်သည် မွေ့လျော် ဖွယ် ရှိပါ၏လော၊ လူသံ သူသံ ဆူညံသံ တိတ်ဆိတ် ငြိမ် သက်ပါ၏လော။ လူတို့၏ ဆိတ်ကွယ်ရာ ဖြစ်ပါ၏လော၊ တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံးဖို့ရာ သင့်တော်၏လော"ဟု မေး မြန်းသောအခါ-

"အားလုံး အဆင်ပြေ၏။ ထိုသို့ အဆင်ပြေခြင်းသည် သင်တို့ကဲ့သို့ စောင့်ရှောက်သော ပုဝ္ဂိုလ်တို့ကြောင့် ဖြစ် ၏"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ဝဿကာရပုဏ္ဏားက "အရှင်ဘုရား--- ထိုသို့ အဆင်ပြေခြင်းသည် တကယ်တော့ ဈာန်ချီး ဈာန်ဝင် စားရေပုံရှိကြသော အရှင်ကောင်း အရှင်မြတ်တို့ကြောင့်သာ ဖြစ်ပါ၏။ အရှင်ကောင်း အရှင်မြတ်တို့သည် ဈာန်ကို ကြေ၊ ဈာန်ဝင်စားနိုင်ကြပါသည် ဘုရား၊ အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဈာန်အားလုံးကို ရီးမွမ်းပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

၉.၃.၀၃၆။ ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာက"ပုက္ကား---မြတ်စွာဘုရားသည် ဈာန်အားလုံးကို မရှိုးမွမ်း၊ ဈာန်ကိုကား မရှိုးမွမ်းသည် မဟုတ်။ ပုက္ကား--- အဘယ်သို့သော ဈာန်ကို မြတ်စွာဘုရား မရှီးမွမ်းသနည်း-ဟူမှ- "ပုဏ္ဏား--- စူးစိုက်မှု ကို ဈာန်-ဟု ခေါ် ၏၊ လောက၌ တရို့ က ကာမရာဂ သောင်း ကျန်းသော စိတ်ဖြင့် နေ၏။ ထိုကာမရာဂကို မဖျောက်တတ်။ သို့ဖြစ်၍ ကာမရာဂကို သိမ်းဝိုက်ထားပြီး စူးစိုက်ကြံစည်၏။ အမျိုးမျိုး စူးစိုက်ကြံစည်၏၊ တစ်မိုစိမ့် ရှဏ်။ အစန်တလဲလဲ ရှဏ်။ ထိုသို့ ကာမရာဂဖြင့် အဖန်တလဲလဲ စူးစိုက်ရှမှု-ဟူ သော ဈာန်ကိုကား မြတ်စွာဘုရား ရီးမွမ်းတော်မမှု။

ထို့အတူပင် ဗျာပါဒ၊ ထိနမိဒ္ဒ၊ ဥဒ္ဒစ္စကုတ္ကုစ္မွ၊ ဝိစိကိစ္တာ တို့ဖြင့် အဖန်တလဲလဲ စူးစိုက်ရှမှု-ဟူသော ဈာန်ကိုလည်း မြတ်စွာဘုရား ရှီးမွမ်းတော်မမှု၊

အဘယ်သို့သော ဈာန်မျိုးကို မြတ်စွာဘုရား ရီးမွမ်းတော် မူသနည်းဟူမူ-ကာမဂုဏ်ကင်းသော၊အကုသိုလ်ကင်းသော ပထမဈာန်၊ဒုတိယဈာန်၊တတိယဈာန် နှင့်စတုတ္ထဈာန်တို့ကို မြတ်စွာဘုရား ရီးမွမ်းတော်မှဏ်။

ထိုအခါ၌ ဝဿကာရပုဏ္ထားက "အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာ ဘုရားသည် ချီးမွမ်းသင့်သော ဈာန်ကို ချီးမွမ်းတော်မူ၍ ကွဲရှဲသင့်သော ဈာန်ကို ကွဲရဲတော်မူပါပေ၏ ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားပြီး "အရှင်ဘုရား--- တပည့်တော်တို့သည် အလုဝ်ကိစ္စ များကြပါ၏ ပြန်စွင့်ပြုတော်မူပါဦး"ဟု လျောက် ထားကာ ပြန်သွားလေသည်။\*

## C

## မဟာပုဏ္ဏမသုတ<u>ိ</u>

၉.၃.ပ၃ဂု၊ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဝိသာခါ၏ ပုဗ္ဗာရုံ ကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ လြည့်နေည တစ်ည၌ မြတ်စွာဘုရားသည် လွင် တီးပြင်တစ်စု၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ရဟန်းများစွာက မြတ်စွာဘုရားကို ခြံရဲထားကြ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါး သည် သံဃာ့ပရိသတ်ထဲ၌ ထိုင်ရာမှ ထလိုက်၏။ လက်ဝဲ ဘက် ပခုံးထက်၌ သက်န်းကို လက်ကန်တော့တင်၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ်ချိပြီး" မြတ်စွာ ဘုရား—ခွင့်ပြုည်ဆိုလျှင်တပည့်တော် အကြောင်းအချက် တစ်ခုကို မေးလိုပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်း--- ကိုယ့်နေရာ ကိုယ် ထိုင်ပြီး မေးလိုရာကို မေးပါ"ဟု ခွင့်ပြုတော်မူ၏။

၉.၃.၊၃၈။ ထိုအခါ၌ ထိုရဟန်းသည် သူ့နေရာသူ ထိုင်ပြီး "မြတ်စွာဘုရား--- 'ရှပ်-ဟုသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ ဝေဒနာ-ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ သညာ-ဟုသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ သစီရ-ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ ဝိဉာက်-ဟူသော ဥပါဒါန-ကွန္ဓာ၊ ဤငါးပါးကို ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါး'ဟု ခေါ် ပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်း--- ထိုဝါးပါးကိုပင် ဥပါဒါ

နက္ခန္မွာ ငါးပါးခေါ် သည်"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား၏ အဖြေကို ကြားရသောအခါ ထိုရဟန်း သည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာဖြစ်ပြီး မြတ်စွာဘုရားကို ဆက် လက် မေးမြန်း၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ထိုဥပါဒါနက္စန္ဓာငါးပါးသည် အဘယ့် ကြောင့် ဖြစ်ပါသလဲ ဘုရား"ဟု မေးလျှောက်သောအခါ-

"တောင့်တမှုကြောင့် ဖြစ်၏"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ဥပါဒါန်သည်ပင် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ဝါးပါး ဖြစ်ပါသလား ဘုရား၊ သို့မဟုတ် ဥပါဒါန်သည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာဝါးပါးနှင့် ကင်း၍ ဖြစ်ပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ-

"ရဟန်း--- ဥပါဒါန်သည်ပင် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါး မဟုတ်၊ သို့သော် ဥပါဒါန်သည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါးနှင့် ကင်း၍လည်း မဖြစ်၊ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါးအပေါ် ၌တောင့်တစွဲလမ်းခြင်းသည် ဥပါဒါန် ဖြစ်၏"ဟု ဖြေကြားတော်မှ၏။

"မြတ်စွာဘုရား--- ထိုတောင့်တစွဲလမ်းမှုသည် အမျိုးမျိုး ကွဲပြားခြားနားမှု ရှိပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ- "ရဟန်း--- အမျိုးမျိုး ကွဲပြားမှု ရှိ၏။ ကွဲပြားပုံကား-နောင်အခါ၌ ဤသို့ ဤသို့သော ရုပ်မျိုးရှိသူ ဖြစ်ပါရစေ၊ ဤသို့ဤသို့သော ဝေဒနာမျိုး ရှိသူ ဖြစ်ပါရစေ၊ ဤသို့ ဤသို့သော သညာမျိုး ရှိသူ ဖြစ်ပါရစေ၊ ဤသို့ဤသို့သော သခါရမျိုး ရှိသူ ဖြစ်ပါရစေ၊ ဤသို့ဤသို့သော ဝိဉာက် (သိစိတ်)မျိုး ရှိသူ ဖြစ်ပါရစေပု ကွဲပြား၏"

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်ကို ခန္ဓာ-ဟု ခေါ် ပါသနည်း"

"ရဟန်း--- အတိတ်ကာလ၌ ဖြစ်ခဲ့သော ရှပ်၊ အနာဂတ် ကာလ၌ ဖြစ်မည့် ရှပ်၊ ယခု ပစ္စုပွန်ကာလ၌ ဖြစ်ဆဲရှပ်၊ မိဓိ၏ ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော ရှပ်၊ အပြင်၌ ဖြစ်သော ရုပ်၊ ကြမ်း တမ်းသော ရုပ်၊ သိမိမွေ့သော ရုပ်၊ ညှံသော ရုပ်၊ ဖြတ်သော ရုပ်၊ အဝေး၌ ရှိသော ရုပ်၊ အနီး၌ ရှိသော ရုပ်၊ ထိုရုပ်ဆယ့် တစ်မျိုးကို ရူပက္ခန္ဓာ-ဟု ခေါ် ၏။

အတိတ်ကာလ၌ ဖြစ်ခဲ့သော ဝေဒနာ-စသော ဝေဒနာ ဆယ့်တစ်မျိုး၊ သညာ ဆယ့်တစ်မျိုး၊ သစ်ါရ ဆယ့်တစ်မျိုး၊ ဝိညာဉ် ဆယ့်တစ်မျိုးတို့ကို ဝေဒနာက္ခန္မာ၊ သညာကွန္မာ၊ သစ်ါရက္ခန္ဓာ၊ ဝိညာကက္ခန္ဓာ-ဟု အသီးသီး ခေါ် ၏"

"မြတ်စွာဘုရား---ခန္ဓာငါးပါးကို သတ်မှတ်ရန် အကြောင်း ကား အဘယ်ပါနည်း"

"ရဟန်း--- ရူပက္ခန္ဓာကို သတ်မှတ်ရန်အကြောင်းသည် ရေဓာတ်၊ မြေဓာတ်၊ မီးဓာတ်၊ လေဓာတ်-ဟူသော မဟာ ဘုတ်လေးပါး ဖြစ်၏။

ဝေဒနာကွနွာ၊ သညာကွနွာ၊ သင်္ခါရကွနွာတို့ကို သတ်မှတ် ရန် အကြောင်းသည် ဇဿ ဖြစ်၏။

ဝိညာကက္ခန္ဓာကို သတ်မှတ်ရန် အကြောင်းသည် နာမ် ရုပ် ဖြစ်၏"

၉.၃.ဂ၃၉။ "မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်သို့လျှင် သက္ကာယ ဒိဋ္ဌိ ဖြစ်ပါသနည်း"

"ရဟန်း---ပုထုဇဉ်သည် ခန္ဓာငါးပါးကို အတ္တ-ဟု အမန်ဖန် ရှမြင်၏။ ဤသို့လျှင် သတ္တာယဒိဋိ ဖြစ်၏"

"မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်သို့လျှင် သက္ကာယဒိဋိ ကင်းပါ သနည်း"

"ရဟန်း--- အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် စန္ဓာငါးပါးကို အတ္တ-ဟု မရှမြင်တော့၊ ရဟန်း--- ဤသို့လျှင် သတ္တာယဒိဋိ ကင်း၏"

၉.၃.၀၄၀။"မြတ်စွာဘုရား---ရုပ်၏ သာယာဗွယ်၊ ရုပ်၏

အပြစ်၊ ရုပ်၏ ထွက်ပေါက်သည် အဘယ်ပါနည်း။ ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါး၏ သာယာဖွယ် အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက်တို့သည် အဘယ်တို့ပါနည်း"

"ရဟန်း---ရုပ်ကို အကြောင်းပြု၍ ဖြစ်သော ချမ်းသာ ခြင်း၊ ပျော်ရှင်ခြင်းသည် ရုပ်၏ သာယာဇွယ် ဖြစ်၏။ ရုပ်၏ မမြိခြင်း၊ ဆင်းရဲခြင်း ဖောက်ပြန်ပြောင်းလွဲခြင်းတို့သည် ရုပ်၏ အပြစ် ဖြစ်၏။ ရုပ်၌ တောင့်တစွဲလမ်းမှုကို ပယ်ခြင်း သည် ရုပ်၏ ထွက်ပေါက် ဖြစ်၏။

ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါးကို အကြောင်းပြု၍ ဖြစ် သော ချမ်းသာခြင်း၊ ပျော်ရွှင်ခြင်းသည် ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါး၏ သာယာဖွယ် ဖြစ်၏။ ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါး၏ မခြိခြင်း၊ ဆင်းရဲခြင်း၊ တော်ပြန် ပြောင်း လွှဲခြင်းတို့သည် ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါး၏ အပြစ် ဖြစ်၏၊ ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါး၍ တောင့်တစွဲလမ်းမှုကို ပယ်ခြင်းသည် ဝေဒနာ-စသော ကျန်လေးပါး၏ ထွက်ပေါက် ဖြစ်၏"

၉.၃.၀၄၁။ မြတ်စွာဘုရား--- အဘယ်သို့ သိမှ မြင်မှ မာနကင်းပါသနည်း"

"ရဟန်း--- စန္ဓာငါးပါးကို ငါ မဟုတ်။ ငါ့ဥစ္စာ မဟုတ်။ ငါ ဖြစ်စေရာင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာမဟုတ်"ဟု အမှန်အတိုင်း အမြင်မှန်ဖြင့် သိမြင်မှ မာနတင်း၏"

၉.၃.၊၄၂၊ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးသည် "ခန္ဓာငါးပါး သည် အနတ္တဖြစ်သတဲ့။ ထိုသို့ဖြစ်လျှင် အနတ္တဖြစ်သော ခန္ဓာငါးပါး၌ တည်၍ ပြုထားသော ကံသည် အဘယ်မည် သောအတ္တနှင့် ပေါင်းဆုံမည်နည်း"ဟု စဉ်းစားကြံစည်နေ၏။

ထိုရဟန်း၏ အကြံအစည်ကို မြတ်စွာဘုရား သိတော်မူ၍ ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---လောက၌ လူဖျင်းအချို့သည် တကှာ ကြီးစိုးသော စိတ်ဖြင့် ငါဘုရား၏ အဆုံးအမတော်ကို ကျော်လွန်ထိုက်သည်-ဟု ထင်နေ၏။ သူသည် ဘာမျှ သေီ၊ အသိဉာက် ကင်းမဲ့၏။ ရဟန်းတို့--- ခန္ဓာဝါးပါး၏ အနုတ္တ ဖြစ်ပုံကို သုတ္တန်ပေါင်းများစွာ၌ သင်တို့အား ငါဘုရား ထင်တလဲလဲ ဟောကြားပြီးမြီ။

ရဟန်းတို့--- ခန္ဓာဝါးပါးသည် မမြိကြ၊ ဆင်းရဲကြ၏၊ ထို့ကြောင့် ခန္ဓာဝါးပါးကို "ဝါ၊ ငါ့၁စွာ၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ"ဟု မရှမြင်သင့်။

ခန္ဓာမှန်သမျှကို 'ငါ မဟုတ်၊ ငါ့ဥစွာ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေ

ချင်တိုင်း ဖြစ်သည့် အရာမဟုတ်'ဟု အမြင်မှန်ဖြင့် အမှန် အတိုင်း ရှမြင်သင့်၏။

ထိုသို့ရှလျှင် ခန္ဓာဝါးပါးအပေါ် ၌ ငြီးငွေ့ လာ၏။ ငြီးငွေ့ သော် တပ်မက်မှုကင်း၏။ တပ်မက်မှုကင်းသော် ကိလေသာ မှ လွတ်မြောက်၏။ ကိလေသာမှ လွတ်မြောက်သောအခါ 'ကိလေသာမှ လွတ်မြောက်ပြီ'ဟု အသိဉာက် ဖြစ်၏၊ 'ခေရ မည့် ပဋိသန္ဓေ ကုန်ပြီ၊ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ (မဂ်ရြီးမြီ)၊ ပြုဖွယ်ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ ဤမင်ကိစ္စအတွက် နောက်ထပ် ပြုလုပ်စရာ မရှိတော့ပြီ'-ဟု သိ၏"ဟု ဟော ကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ရဟန်းများ သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြ၏။ ဤတရားတော် ဟော တော်ဖူပြီးသောအခါ ရဟန်းတော် ခြောက်ဆယ်တို့ ရဟန္တာ ဖြစ်တော်မူခဲ့ကြ၏။

## తీడెరయులవుర్మ

၉.၃.၀၄၃။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဝိသာခါ၏ ပုဗ္ဗာရုံကျောင်း၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ လြည့်နေည တစ်ည၌ မြတ်စွာဘုရားသည် လွင်တီး ခေါင် (ဟင်းလင်းပြင်)၌ ထိုင်ခနတော်မူ၏။ ရဟန်းပေါင်း များမွာကလည်း မြတ်စွာဘုရားကို ခြံရံ၍ ထိုင်နေကြ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တိတ်ဆိတ် ငြိမ်သက်စွာ ထိုင်ခနုကြသော ရဟန်းများစွာကို ကြည့်တော်မူ၍ ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏။

"ရဟန်းတို့--- သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာကို 'ဤသူ သည် သူယုတ်မာ'ဟု မသိနိုင်။ သူယုတ်မာသည် သူတော် ကောင်းကိုလည်း 'ဤသူသည် သူတော်ကောင်း'ဟု မသိနိုင်။

ရဟန်းတို့--- သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာအကျင့် ရှိ၏။ သူယုတ်မာတို့ကို ဆည်းကပ်တတ်၏။ သူယုတ်မာတို့၏ အကြံအစည်ကို ကြံစည်လေ့ ရှိ၏။ သူယုတ်မာအတိုင်ပင်ကို တိုင်ပင်လေ့ ရှိ၏။ သူယုတ်မာစကားကို ပြောလေ့ ရှိ၏။ သူ ယုတ်မာအလုပ်ကို လုပ်ကိုင်လေ့ ရှိ၏။ သူယုတ်မာအယူကို ယူလေ့ ရှိ၏။ သူယုတ်မာတို့၏ လူနည်းမျိုးဖြင့် လူူလေ့ ရှိ၏။

(၁) ရဟန်းတို့--- သူယုတ်မာအကျင့်ရှိပုံသည် အဘယ် နည်း- သူယုတ်မာသည် ယုံကြည်မှု (သဒ္ဓါတရား) မရှိ၊ အရှက် မရှိ၊ အကြောက် မရှိ၊ အကြားအမြင် နည်း၏၊ ပျင်းရိ၏ တရား သတိ မရှိ၊ ပညာ မရှိ၊

- (၂) သူယုတ်မာတို့ကို ဆည်းကပ်ပုံသည် အဘယ်နည်း။ လောက၌ သူယုတ်မာများဖြစ်ကြသော ပရိဝိုဇ်များ၊ ပုဣား များ ရှိကြ၏။ သူတို့သည် သဒ္ဓါတရား မရှိကြ၊ အရှက် အကြောက် မရှိကြ၊ အကြားအဖြင် နည်းကြ၊ ပျင်းရိကြ၏၊ တရားသတိ မရှိကြ၊ ပညာမရှိကြ။ ထိုပရိဝိုဇ်များ၊ ပုဣား များကို ထိုသူယုတ်မာသည် ဆည်းကပ်လေ့ ရှိ၏။
- (၃) သူယုတ်မာတို့၏ အကြံအစည်ကို ကြံစည်ပုံသည် အဘယ်နည်း၊ သူယုတ်မာသည် မိမိ ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာလည်း ကြံစည်၏ သူတစ်ပါး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာလည်း ကြံစည်၏ မိမိ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာလည်း ကြံစည်၏။
- (၄) သူယုတ်မာတို့၏အတိုင်ပင်ကို တိုင်ပင်လေ့ ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း၊ သူယုတ်မာသည် မိမိ ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာလည်း တိုင်ပင်၏ သူတစ်ပါး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာလည်း တိုင်ပင်၏ မိမိ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာလည်း တိုင်ပင်၏။
- (၅) သူယုတ်မာစကားကို ပြောလေ့ရှိပုံသည် အဘယ် နည်း၊ သူယုတ်မာသည် လိမ်ညာပြောလေ့ ရှိ၏ ကုန်းတိုက်

#### 🕝 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနိကာယ်)

လေ့ ရှိ၏၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောလေ့ ရှိ၏၊ အနှစ် မရှိသော စကားကို ပြောလေ့ရှိ၏။

- (၆) သူယုတ်မာအလုပ်ကို လုပ်ကိုင်လေ့ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း။ သူယုတ်မာသည် သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်လေ့ ရှိ၏ သူတစ်ပါးဥစ္စာကို ခိုးလေ့ ရှိ၏ သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်လေ့ ရှိ၏။
- (၇) သူယုတ်မာအယူကို ယူလေ့ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း။ "ပေးလူးခြင်း၏ အကျိုး မရှိ၊ ပူဇော်ခြင်း၏ အကျိုး မရှိ၊ ကောင်းမှု မကောင်းမှုတို့၏ အကျိုးရင်း အကျိုးဆက် မရှိ၊ ဤ ဘဝ မရှိ၊ နောက်ဘဝ မရှိ၊ မိဘတို လုပ်ကျွေးခြင်း၏ အကျိုး မရှိ၊ မွေးစကပင် ဆယ့်ငါးနှစ်အရွယ်နေ့် ကိုယ်စန္ဓာကြီးမား သော ပုရွိုလ် မရှိ၊ ဤဘဝ နောက်ဘဝကို သို့ပြီး ဟောပြကြ၊ ကျင့်ကြိုကြသော သမကေ၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်) မရှိ" ဟု သူယုတ်မာသည် ယူလေ့ ရှိ၏။
- (၈) သူယုတ်မာ၏ လှူနည်းမျိုးဖြင့် လှူလေ့ရိုငှံသည် အဘယ်နည်း၊ သူယုတ်မာသည် မရှိမသေ လှူတတ်၏၊ ကျွန်အလုပ်သမား-စသော သူတစ်ပါးကို လှူနိုင်းတတ်၏၊ စိတ်မပါဘဲ လှူတတ်၏၊ စွန့်ပစ်သကဲ့သို့ ပစ်လေက်တော် လှူတတ်၏ အကျိုးရိုလိမ့်မည်-ဟု အယူမရှိဘဲ လှူတတ်၏၊

ထိုအကျင့်ဆိုးတို့ ရှိသော သူယုတ်မာ သေသော အခါ သူယုတ်မာတို့ ရောက်သင့် ရောက်ထိုက်သော ဘုံဘဝသို့ ရောက်ရ၏။ ထိုဘုံဘဝကား-ငရဲဘုံဘဝနှင့် တိရွေ့ာန်အမျိုး အနွယ် တစ်ခုခုပင် ဖြစ်၏။

၉.၃.၀၄၄။ ရဟန်းတို့--- သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းကို 'ဤသူသည် သူတော်ကောင်း'ဟု သိနိုင် ၏။ သူတော်ကောင်းသည် သူယုတ်မာကိုလည်း 'ဤသူ သည် သူယုတ်မာ'ဟု သိနိုင်၏။

ရဟန်းတို:---သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်း တရား ရှိ၏၊ သူတော်ကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်လေ့ ရှိ၏၊ သူတော်ကောင်း အကြံအစည်ကို ကြံစည်လေ့ ရှိ၏၊ သူတော် ကောင်းအတိုင်ပင်ကို တိုင်ပင်လေ့ ရှိ၏၊ သူတော်ကောင်း တေားကို ပြောဟောလေ့ ရှိ၏၊ သူတော်ကောင်း အလုပ်ကို လုပ်ကိုင်လေ့ ရှိ၏၊ သူတော်ကောင်းအသူကို ယူလေ့ ရှိ၏၊ သူတော်ကောင်းလျနည်းဖြင့် လူနလဲ့ ရှိ၏၊

(၁) သူတော်ကောင်းတရားရှိပုံသည် အဘယ်နည်း။ သူတော်ကောင်းသည် ယုံကြည်မှု (သဒ္ဓါတရား) ရှိ၏ အရက်

- အကြောက်ရှိ၏၊ အကြားအမြင်များ၏၊ လုံ့လဝီရိယ ရှိ၏၊ တရားသတိ ရှိ၏၊ ပညာ ရှိ၏၊
- (၂) သူတော်ကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်လေ့ ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ သူတော်ကောင်းဖြစ်ကြသော သမက၊ ငြာဟုက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ ရှိကြ၏ သူတို့သည် သဒ္ဓါတဓျားရှိကြ၏ အရှက်အကြောက် ရှိကြ၏ အကြားအမြင် များကြ၏ လုံ့လဝီရိယ ရှိကြ၏ တရားသတိ ရှိကြ၏ ပညာ ရှိကြ၏။ ထိုသမက၊ ငြာဟုက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို သူတော်တောင်းသည် ဆည်းကပ်လေ့ ရှိ၏။
- (၃) သူတော်ကောင်းအကြံအစည်ကို ကြံစည်လေ့ ရှိပုံ သည် အဘယ်နည်း၊ သူတော်ကောင်းသည် မိမိခုက္ခ ရောက်ဖို့ရာ မကြံစည်၊ သူတစ်ပါး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာ မကြံစည်၊ မိမိ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာ မကြံစည်၊ (မိမိ သူတစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး အကျိုးများဖို့ရာသာ ကြံစည် ၏။)
- (၄) သူတော်ကောင်းအတိုင်ပင်ကို တိုင်ပင်လေ့ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း၊ သူတော်ကောင်းသည် မိမိခုက္ခရောက်ဖို့ရာ မတိုင်ပင်၊ သူတစ်ပါး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာ မတိုင်ပင်၊ မိမိ သူ တစ်ပါး နှစ်ဦးသားလုံး ဒုက္ခရောက်ဖို့ရာ မတိုင်ပင်၊
- (၅) သူတော်ကောင်းစကားကို ပြောဟောလေ့ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း၊ သူတော်ကောင်းသည် လိမ်ညာပြောခြင်းကို ရှောင်ကြဉ်၏၊ ကုန်းတိုက်ခြင်းကို ရှောင်ကြဉ်၏၊ ကုန်းတိုက်ခြင်းကို ရှောင်ကြဉ်၏၊ ကုန်းတံစား သောစကား ပြောခြင်းကို ရှောင်ကြဉ်၏၊ အကျိုးမဲ့စကား ပြောခြင်းကို ရှောင်ကြဉ်၏။
- (၆) သူတော်ကောင်းအလုပ်ကို လုပ်ကိုင်လေ့ ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း၊ သူတော်ကောင်းသည် သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်လေ့မရှိ၊ သူတစ်ပါးဥစွာကို ခိုးလေ့မရှိ၊ သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်လေ့မရှိ၊
- (၇) သူတော်ကောင်းအယူကို ယူလေ့ရှိပုံသည် အဘယ် နည်း၊ "ပေးလှူခြင်း၏ အတျိုး ရှိ၏၊ ပူဇော်ခြင်း၏ အကျိုး ရှိ၏၊ ကောင်းမှု၊ မကောင်းမှုတို့၏ အကျိုးရင်း၊ အကျိုးဆက် ရှိ၏ ဤဘဝ နောက်ဘဝ ရှိ၏ မိဘကို ပြုစုလုပ်ကျွေးခြင်း၏ အကျိုး ရှိ၏၊ မွေးစကပင် ဆယ့်ငါးနှစ်အရွယ်ခန့် ကိုယ်ခန္ဓာ ကြီးမားသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ရှိ၏၊ ဤဘဝ နောင်ဘဝကို သိပြီး ဟောပြောကြ၊ ကျင့်ကြံကြသော သမက၊ ပြာဟူက (သူတော်

9,11

စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် ရှိ၏" ဟု သူတော်ကောင်းသည် ယူလေ့ ရှိ၏။

(၈) သူတော်ကောင်းလှူနည်းဖြင့် လှူလေ့ ရှိပုံသည် အဘယ်နည်း၊ သူတော်ကောင်းသည် ရှိရှိသေသေ လေးလေး စားစား လှူ၏ ကိုယ်တိုင် လှူ၏ စိတ်ပါလတ်ပါ လှူ၏ စွန့်ပစ် သကဲ့သို့ ပစ်စလက်စတ် မလှူ၊ အကျိုးရှိ လိမ့်စည်-ဟုသော အယူရှိ၍ လူ၏။ ထိုတရားများရှိသော သူတော်ကောင်း သေဆုံးသော အခါ သူတော်ကောင်းတို့ ရောက်သင့် ရောက်ထိုက်သော ဘုံဘဝသို့ ရောက်ရ၏၊ ထိုဘုံဘဝကား- အထက်တန်းစား လူ့ဘဝနှင့် အထက်တန်းစား နတ်ဘဝတို့ ဖြစ်၏"ဟု မိန့် တော်မူ၏။ www.dhammadownload.com

၂။ အနုပဒဝဂို

www.dhammadownload.com

# အန္ပဒသုတိ

၉.၃.ဂ၄၅။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိ မြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထို အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟော ကြားတော်မှအိ-

"ရဟန်းတို့--- သာရိပုတြာသည် ပညာရှိသူ ဖြစ်၏၊ အဆင့်မြင့် ပညာရှိသူ ဖြစ်၏၊ ပညာကြီးသူ ဖြစ်၏၊ ရွှင်သော ပညာရှိသူ ဖြစ်၏၊ လျင်သောပညာရှိသူ ဖြစ်၏၊ ထက်သော ပညာရှိသူ ဖြစ်၏၊ ကိုလေသာဂ် ဖောက်ခွဲနိုင်သော ပညာ ရှိသူ ဖြစ်၏၊ ရဟန်းတို့--- သာရိပုတြာသည် ဆယ့်ငါးရက် ကြာအောင် အသေးစီတံ ဝိပဿနာကို ရှမှတ်ပွားများ၏။ အဘယ်သို့ ရူမှတ်ပွားများသနည်း ဟုမှ-

၉.၃.၊၁၄၆၊ ရဟန်းတို့ --- သာရိပုတြာသည် ပထမဈာန် ကို ဝင်စားနိုင်သူ ဖြစ်၏၊ ထိုပထမဈာန်ထဲ၌ ပါသော ဝိတက်၊ ဝိစာရ၊ ဝိတိ၊ သုခ၊ ဧကဝွတာ၊ ဇသာ၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ စေတနာ၊ စိတ်၊ ဆန္ဒ၊ အဓိမောကျ ဝိရိယ၊ သတိ၊ ဥပေကွာနှင့် မနသိကာရ-ဟူသော တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးကို သာရိပုတြာ သည် အသေးစိတ် ခွဲခြားသိနိုင်၏၊ ထိုတရားတို့သည် သာရိပုတြာ၏ ဉာက်ထဲ၌ ထင်ထင်ရှားရှား ဖြစ်လာကြ၊ ပေါ် လာကြ၏ ထင်ထင်ရှားရှား ချုပ်ပျောက်သွားကြ၏၊ သို့ဖြစ်၍ သာရိပုတြာသည် ဤသို့ သိ၏- 'ဤတရားတို့သည် ရှေး၌ မရှိဘဲ ဖြစ်ပေါ် လာကြ၏။ ဖြစ်ပြီး၍ ချုပ်ပျောက်သွားကြ၏' တု သိ၏။ သာရီပုတြာသည် ထိုတရား တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါး အပေါ် ၌ တပ်မက်ခြင်း၊ မုန်းတီးခြင်း၊ နီတွယ်ခြင်း၊ ကပ်ပြံခြင်း ကင်း၏၊ ကာမရာဂုလည်း လွတ်မြောက်၏၊ ကိလေသာ အားလုံးလည်း ကင်း၏၊ ကီလေသာ တိတ်ဖြင့် နေ၏။ သာရီပုတြာသည် 'ထွက်ပေါက် နောက်ထပ် ရှိသေး၏'ဟုသာ သာရီပုတြာသည် 'ထွက်ပေါက် နောက်ထပ် ရှိသေး၏'ဟုသာ သာရီပုတြာသည် ဆုံးဖြတ်ချက် ချ၏။ အကြောင်းကား ထို ဝိပဿနာကို ထပ်ကာထပ်ကာ ပွားများထားသောကြောင့် ပြစ်၏။

ထို့အတူပင် ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္တဈာန်၊ အာကာသာနဥ္စာယတနဈာန်၊ ဝိညာကဥ္စာယတနဈာန်နှင့် အာကိဥ္စညာယတနဈာန်တို့တို ဝင်စားနိုင်ပြီး ထိုဈာန်တို့၌ ပါသော တရားများကိုလည်း အသေးစိတ် ခွဲခြား၍ သိနိုင်၏။

နေဝသညာနာသညာယတနသမာပတ်မှ ထသော အခါ ချုပ်ပျောက်သွားသော တရားများကို ဝိပဿနာ ရှု၏။ 'ဤ တရားတို့သည် ရှေး၌ မရှိဘဲ ဖြစ်ပေါ် လာကြ၏။ ဖြစ်ပြီး၍ ချုပ်ပျောက်သွားကြ၏'ဟု ဝိပဿနာရှ၏၊ 'ထွက်ပေါက် နောက်ထပ် ရှိသေးသည်'ဟု သိ၏၊ ထို့နောက် နိရောသေမာပတ်ကို ဝင်စား၏။ သာရိပုတြာ သည် မဂ်ဉာက်ဖြင့် သစွာလေးပါးကို သိမြင်ပြီးသူ ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် သူ့မှာ အာသပေါတရားများ ကုန်ခန်းပြီး ဖြစ်၏။ ထိုနိရောသေမာပတ်မှ ထသော အခါ ချုပ်ပျောက်သွားသော တရားတို့ကို 8ပဿနာရှ၏ 'ဤတရားတို့သည် ရေး၌ မရှိဘဲ ဖြစ်ပေါ် လာကြ၏။ ဖြစ်ပြီး၍ ချုပ်ပျောက်သွားကြ၏'ဟု 8ပဿနာ ရှ၏။ သာရိပုတြာသည် 'ထွက်ပေါက် နောက်ထပ် မရှိတော့'ဟု သိ၏" ထွက်ပေါက် နောက်ထပ် ရိုကို မရှိတော့' ဟု ဆုံးဖြတ်ချက်ချ၏။ အကြောင်းမှာ သူသည် ထိုဝီပဿနာ ကို ထဝ်ကာထဝ်ကာ ပွားများထားသောကြောင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.ဂ၄ဂု။ ရဟန်းတို့--- သာရိပုတြာသည် မြတ်သော သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ၊ အရဟတ္တဗိုလ်အရာ၌ ကျွမ်းကျင်သူ၊ ပြည့်စုံသူ (ပါရမီ ရှိသူ) ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ရင်မှ မွေးဖွားသော သားမြတ်ရတနာ ဖြစ်၏။ (ရင်မှ ဖြစ်သော တရားကို နာရ၍ အရိယာ ဖြစ်သူ-ဟု ဆိုလို၏။) ခံတွင်းတော် မှ မွေးဖွားသော သားမြတ်ရတနာ ဖြစ်၏ (ခံတွင်းတော်ဖြင့် ဟောကြားသော တရားကို နာရ၍ အရိယာဖြစ်သူ-ဟု ဆိုလို၏။) တရားကြောင့် အရိယာ ဖြစ်သူ၊ တရားက ဖန်ဆင်း ပေး၍ အရိယာဖြစ်သူ ဖြစ်၏၊ တရားအမွေခံသူ ဖြစ်၏၊ ပစ္စည်းအမွေခံသူ မဟုတ်။

မြတ်စွာဘုရား ဟောပြသော ဓမ္မစကြာတရားတော်ကို သာရိပုတြာသည် ကောင်းကောင်းကြီး တစ်ဆင့် ဟောပြ နိုင်၏"ဟု ဟောပြတော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောပြသော တရား တော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေ သည်။

## သစ္မိသောဓနသုတ<u>ိ</u> ဆစ္မိသောဓနသုတိ

၉.၃.ဂ၄၈၊ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိ မြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြား တော်ဖု၏-

"ရဟန်းတို့--- အကယ်၍ ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း တစ်ဝါးပါးက 'သူသည် ရဟန္တာဝါ' ဟု ဝန်ခံခဲ့လျှင် လက် လည်း မခံသေး၊ ပယ်လည်း မပယ်သေးဘဲ သူ့အား ဤသို့ မေးစိစစ်ရမည်-'အရှင်ဘုရား---မြတ်စွာဘုရား ဟောထား သော ဒိဋ္ဌ၊ သူတ၊ မုတ၊ ဝိညာတ (မြင်အဝါ၊ ကြားအဝါ၊ တွေ့ အဝါ၊ သိအဝ်သော အရာ)-ဟူသော ဝေါဟာရလေးပါး ရှိ၏ ထိုလေးပါးကို အဘယ်သို့ သိ၍ အဘယ်သို့ မြင်၍ အရှင် ဘုရားသည် ရဟန္တာ ဖြစ်ပါသနည်း"ဟု မေးစိစစ်ရမည်။

ထိုအခါ၌ ရဟန္တာအစစ်အမှန် ဖြစ်လျှင် ဤသို့ ဖြေကြား လိမ့်မည်-

"ဝါ့ရှင်--- ငါသည် ဒိဋ္ဌ၊ သုတ၊ မုတ၊ ဝိညာတ (မြင်အပ်၊ ကြားအပ်၊ တွေ့အပ်၊ သိအပ်သော အရာ) တို့ကို မတပ်မက်၊ မကပ်ပြီ၊ မမိုတွယ်ဘဲ နေ၏။ ထို့ကြောင့် ငါသည် ရဟန္တာ ဖြစ်၏" ၉.၃.၀၄၉။ "အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား ဟောထား သော ခန္ဓာဝါးပါးကို အရှင်ဘုရားသည် အဘယ်သို့ သိ၍ မြင်၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ပါသနည်း"

"ငါ့ရှင်--- ငါသည် `ခန္ဓာဝါးပါးတို့သည် စွန်အား မရှိကြ၊ ပျက်စီး ဇောက်ပြန်ခြင်းသဘော ရှိကြ၏ သက်သာရာ မရှိ၊ တရစပ် ဖြစ်ပျက်နေကြ၏ဟု သိ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါ့မှာ ခန္ဓာ ငါးပါးကို တပ်မက်စွဲလမ်းမှု ကုန်ခန်း ချုပ်ပျောက်သွား၏။ ထို့ကြောင့် ငါသည် ရဟန္တာ ဖြစ်၏"

၉.၃.ဂ၅၀။ "အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား ထားသော ပထဝီဓာတ်(တည်ရာ ဖြစ်သောသဘော)၊ အာပေါဓာတ် (ဖွဲ့ စည်းတတ်သောသဘော)၊ တေဧကဓာတ် (ရင့်ကျက်စေသော သဘော)၊ ဝါယောဓာတ် (ထောက်ကန် တတ်သော သဘော)၊ အာကာသဓာတ် (တွေ့ ထိမရသော သဘော)၊ ဝိညာကဓာတ်(သိတတ်သော သဘော)-ဟု ဓာတ်မြောက်ပါး ရှိ၏။ ထိုဓာတ်မြောက်ပါးကို အဘယ်သို့ သိ၍ မြင်၍ အရှင်ဘုရားသည် မဟန္တာ ဖြစ်ပါသနည်း"

"ငါ့ရှင်--- ငါသည် ထိုဓာတ်ခြောက်ပါးကို အတ္တ-ဟူ၍ မယူဆ၊ ထိုဓာတ်ခြောက်ပါးကို မှီနေသော ရုပ်၊ နာမ်တရားကို လည်း အတ္တ-ဟု မွေလမ်း၊ ထိုဓာတ်ခြောက်ပါးကို အမိုပြုပြီး ဖြစ်ပေါ်သော တပ်မက်စွဲလမ်းမှုတို့လည်း ကုန်ခန်း ချုပ် ပျောက်သွားကြပြီ။ ထို့ကြောင့် ငါသည် ရဟန္တာ ဖြစ်၏"

၉.၃.ဂ၅၁။ "အရှင်ဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား ထားသော ဖျက်စီ နှင့် အဆင်း၊ နားနှင့် အသံ၊ နာခေါင်းနှင့် အနံ့၊ လျှာနှင့် အရသာ၊ ကိုယ်နှင့် တွေ့ထိစရာ၊ စိတ်နှင့် သိစရာ-ဟူသော ကိုယ်တွင်းအာယတန ခြောက်ပါး၊ ကိုယ်ပ အာယတန ခြောက်ပါးသည် ရှိ၏။ ထိုတရားများကို အဘယ် သို့ သိ၍ မြင်၍ အရှင်ဘုရားသည် မဟန္တာ ဖြစ်ပါသနည်း"

"ငါ့ရှင်--- မျက်စီ၊ အဆင်း၊ မြင်သိစိတ်၊ မြင်သိစိတ်ဖြင့် သိရသော တရားတို့အပေါ် ၌ တောင့်တခြင်း၊ စွဲလမ်းခြင်း၊ နှစ်သက်ခြင်း၊ တပ်မက်ခြင်း ကင်းသောကြောင့် ငါသည် ရဟန္တာဖြစ်၏။ နားနှင့် အသံ--စသည်တို့၌လည်းထို့အတူပင် ဖြစ်၏"

၉.၃.ဂ၅၂။ "အရှင်ဘုရား--- ကိုယ်တွင်း ကိုယ်ပ အာရုံ အားလုံး၌ ငါဝဲ ငါဝဲ-ဟု တကဲကဲ ပြုသော မာန၊ ငါ့၁စွာပဲ ငါ့ ဥစွာပဲ-ဟု တကဲကဲပြုသော တကှာတို့ကို ဘယ်ပုံ ဘယ်နည်း ပယ်ထားပါသနည်း"

"ဝါရှင်--- ရေးအခါက ငါသည် လူဝတ်ကြောင် တစ် ယောက် ဖြစ်ခဲ့၏။ ထိုအခါက ငါသည် ပညာမရှိသူ ဖြစ်၏။ သို့သော် ငါ့အား မြတ်စွာဘုရားသည် တရားဟော၏။ ထို တရားကို နာရ၍ မြတ်စွာဘုရားကို ကြည်ညို၏။ ထို့ကြောင့် ရဟန်းဝတ်ဖို့ စဉ်းစားပြီး ရှိသော စည်းစိမ်ဥစွာ ဆွေမျိုး ညာတကာတို့ကို စွန့်၍ ရဟန်းဝတ်၏။

ရဟန်းဖြစ်သောအခါသီလကို လုံခြုံအောင် စောင့်ထိန်း၏။

မျှတရုံမှုဖြစ်သော သင်္ကန်း၊ တွင်းဖြင့် ရောင့်ရဲ တင်းတိပ်၏။ အကုသိုလ် မဖြစ်အောင် မျက်စီ၊ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့ကို တောင့်စည်း၏။

အရာရာ၌ ဆင်ခြင်ဉာက်ကို အသုံးပြု၍ နေထိုင်၏။

ထိုတရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသောအခါ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ သွား ရောက်၍ တရားထိုင်၏။

ထိုအခါ၌ နီဝရကငါးပါး ကင်း၍ ဈာန်လေးပါးကို ရခဲ့၏။ ထို့နောက် အာသဝက္ခယဉာက်ကို ရပြီး ရဟန္တာ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်--- ကိုယ်တွင်း၊ ကိုယ်ပ အာရုံတို့၌ ဝါပဲ ဝါပဲ-ဟု တက်ကဲ ပြုသော မာန၊ ငါ့ဥစွာပဲ ငါ့ဥစွာပဲ-ဟု တက်ကဲ ပြုသော တကှာတို့ကို အစု ပြောခဲ့သောနည်းဖြင့် ငါသည် ပယ်သတ်၏"

"ရဟန်းတို့--- မေးသမျှကို ထိုသို့ ဖြေကြားခဲ့လျှင် ရဟန္တာ အစစ် ဖြစ်၏။ ထိုသို့ ဖြေကြားသည့်အတွက် သင်တို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခုခေါ်ကြရမည်။ သာခုခေါ်ပြီး 'အရှင်ဘုရား--- အရှင်ဘုရားကဲ့သို့သော သီတင်းသုံးဖော်ကို ဖူးတွေ့ ရ၍ တပည့်တော်တို့ အလွန်ကံကောင်းကြ၊ အရ တော်ကြပါသည် ဘုရား'ဟု လျှောက်ထားကြရမည်" ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## သပ္ပုရိသသုတိ

၉.၃.ဂ၅၃၊ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားကို ဟောကြား တော်မူ၏။

"ရဟန်းတို့---သင်တို့အား သူယုတ်မာတရားနှင့် သူတော် ကောင်းတရားကို ငါဘုရား ဟောကြားမည်။

ရဟန်းတို့---သူယုတ်မာတရား-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ လောက၌ သူယုတ်မာတစ်ယောက်သည် ဖြင့်ဖြတ်သော အမျိုးမှ ရဟန်းပြုလာ၏။ သူသည် ဤသို့ ဝဉ်းစား၏-ငါသည် ဖြင့်ဖြတ်သော အမျိုးမှ ရဟန်းပြုလာသူ ဖြစ်၏ တခြားရဟန်း တို့သည်ဖြင့်ဖြတ်သော အမျိုးမှ ရဟန်းပြုလာသူများ မဟုတ် ကြ'ဟု ဝဉ်းစား၏။ သူသည် ထိုအမျိုးမြတ်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ခိဖိကိုယ်ကို ဖြင့်တင်ပြီး သူတစ်ပါးကို ရုတ်ချ၏။ ပောန်းတို့---- ဤကား သူယုတ်မာတရား ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---သူတော်ကောင်းတရား- ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ သူတော်ကောင်းကား ဤသို့ စဉ်းစား၏-'အမျိုး မြတ်ခြင်းကြောင့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့ ကုန်စန်း မသွား၊ မြင့်မြတ်သော အမျိုးမှ ရဟန်းပြုလာသူမဟုတ်သော် လည်း လောကုတ္တရာတရားအား လျော်အောင်၊ အရှိအသေ ပြုထိုက်အောင် ဘုရားဟောတရားနှင့် အညီ ကျင့်နေသူကို ပူဇော်ထိုက်၊ ရီးမွန်းထိုက်၏ဟု စဉ်းစား၏။ သူသည် စိတ် ထဲ၌ အကျင့်ကိုသာ အလေးအနက်ထားပြီး ထိုအမျိုး မြတ်ခြင်း- ဟူသော အကြောင်းကြောင့် မိမိကိုယ်ကိုလည်း မြှေင့်တင်။ သူတစ်ပါးကိုလည်း မရှုတ်ချ။ ရဟန်းတို့---ဤကား သူတော်တောင်းတရား ဖြစ်၏။

#### ရဟန်းတို့---

- ဆွေကြီးမျိုးကြီးမှ ရဟန်းပြုလာသော သူယုတ်မာ၊
- ဥစ္စာများစွာရှိသော အမျိုးမှ ရဟန်းပြုလာသော သူယုတ်မာ၊
- အဖိုးတန်ဥစ္စာများစွာရှိသော အမျိုးမှ ရဟန်းပြု လာသော သူယုတ်မာ၊
- နာမည်ကျော်ကြားအခြွေအရံများသော သူယုတ်မာ၊
- လာဘ်လာဘများ ဘုန်းကြီးမားသော သူယုတ်မာ၊
- စာပေကျွမ်းကျင် အကြားအမြင်များသော သူ ယုတ်မာ၊
- ဝိနည်းဓိုရ်ဖြစ်သော သူယုတ်မာ၊

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

- မွေကထိက(တရားဟောသူ)ဖြစ်သောသူယုတ်မာ၊
- တော၌သာ နေလေ့ရှိသော သူယုတ်မာ၊
- ပံ့သကူသင်္ကန်းကိုသာ သုံးစွဲလေ့ရှိသော သူယုတ်မာ၊
- ဆွမ်းခံသာ စားလေ့ရှိသော သူယုတ်မာ၊
- သစ်ပင်ရင်း၌သာ နေလေ့ရှိသော သူယုတ်မာ၊
- သုသာန်၌သာ နေလေ့ရှိသော သူယုတ်မာ၊
- လွင်တီးခေါင်(ကွင်းပြင်)၌သာ နေလေ့ရှိသော သူယုတ်မာ၊
- ထိုင်လေ့သာရှိ (အိပ်လေ့မရှိ)သော သူယုတ်မာ၊
- နေရာချပေးထားသော ကျောင်း၌သာ နေလေ့ ရှိသော သူယုတ်မာ၊

ထိုသူယုတ်မာများသည် ဓိမိတို့၌ အသီးသီးရှိကြသော ဂုက်ထူးများကြောင့် ဓိမိကိုယ်ကို မြှင့်တင်ပြီး သူတစ်ပါးကို ရုတ်ချကြ၏။ ဤကား သူယုတ်မာတရား ဖြစ်၏။

သူတော်ကောင်းကား ဤသို့ ဆင်ခြင်၏- "ထိုဂုက်ထူး များကြောင့် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မကုန်ခန်းနိုင်သေး။ ထို ဂုက်ထူးများ မရှိသော်လည်း လောကုတ္တရာတရားအား လျော်အောင်၊ အရှိအသေပြုထိုက်အောင် တရားနှင့်အညီ ကျင့်ကြံ နေထိုင်သူကို ပူဇော်ထိုက်၊ ရီးမွမ်းထိုက်၏ "ဟု စဉ်းစား၏။ သူသည် စိတ်ထဲ၌အကျင့်ကိုသာ အလေးအနက် ထားပြီးထိုဂုက်ထူးများကြောင့် ဒိဓိကိုယ်ကိုလည်းမြှော့်တင်၊ သူတစ်ပါးကိုလည်း မရှတ်ချ။ ဤကား သူတော်ကောင်း တရား ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ပထမဈာန်ကို ဝင်စားနိုင်သော သူယုတ်မာ သည်ဤသို့ စဉ်းစား၏-"ငါသည် ပထမဈာန်ကို ဝင်စားနိုင်၏။ တခြားရဟန်းတို့သည် ပထမဈာန်ကို မဝင်စားနိုင်"ဟု စဉ်းစား၏။ သူသည် ပထမဈာန်ကို ဝင်စားနိုင်ခြင်းကြောင့် မိမိကိုယ်ကို မြွင့်တင်ပြီး သူတစ်ပါးကို ရှတ်ချ၏။ ဤကား သူယုတ်မာတရား ဖြစ်၏။

သူတော်ကောင်းကား ဤသို့ စဉ်းစား၏-'ပထမဈာန် သမာပတ်သည်လည်း ထင်သည့်အတိုင်းချည်း မဖြစ်ပုံကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားထား၏။ ပထမဈာန်သည်ထင်တာ နှင့် တခြားစီလည်း ဖြစ်သွားနိုင်သည်'ဟု စဉ်းစား၏။ သူ သည် ဤသို့ ပြောင်းလွဲဖောက်ပြန်တတ်ပုံကို စိတ်ထဲ၌ အလေးအနက်ထားပြီးပထမဈာန်ကြောင့်မိစ်ကိုယ်ကိုလည်း မြှေင့်တင်။ သူတစ်ပါးကိုလည်း မရှတ်ချ။ ဤကား သူတော် ကောင်းတရား ဖြစ်၏။

ဒုတိယဈာန်၊ တတိယဈာန်၊ စတုတ္တဈာန်နှင့် အရူပဈာန် တို့ကို ရကြသော သူတော်ကောင်းနှင့် သူယုတ်မာတို့၏ ကွာခြားရက်သည်လည်း ထိုနည်းအတူပင် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့ --- သူတော်ကောင်းသည် အရူပရာန်များကို သာလွန်မြီး နိရောသေမာပတ်ကို ဝင်စားနိုင်၏။ သူသည် မင်္ဂဉာက်ဖြင့် သစ္စာလေးပါးကို သိ၏။ ထို့ကြောင့် သူ့မှာ အာသဝေါတရားများ ကုန်ခန်း ချုပ်ပျောက်သွားတော့၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် မည်သည့်အရာကိုမှ အထင်မကြီးတော့၊ မည်သည့်အကြောင်းကြောင့်မျှလည်း အထင်မကြီးတော့၊ ဒိန့်တော်ဖူ၏။ (မာနကင်းပျောက်သည့်အတွက် ဒိမိကို လည်းမြော့င့်တင်၊ သူတစ်ပါးကိုလည်း မရှတ်ချ ဟု ဆိုလို၏)

မြတ်စွာဘုရား၏ ဤတရားတော်ကို ရဟန်းများ နှစ်သက် သဘောကျပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

### သေဝိတဖွာသေဝိတဖွသုတိ

၉.၃.ဂ၅၄။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြား တော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- မှီဝဲထိုက်သော အရာ၊ မမှီဝဲထိုက်သော အရာတို့ကို သင်တို့အား ငါဘုရား ဟောကြားမည်။

ရဟန်းတို့--- ကာယကံသည် မိုဝဲထိုက်သော ကာယကံ၊ မမိုဝဲထိုက်သော ကာယကံ-ဟု နှစ်မျိုး ရှိ၏။ သို့သော် ထို နှစ်မျိုးသည် တရြားစီ ဖြစ်၏။

ဝစီကံ၊ မနောကံ၊ စိတ်၊ သညာ၊ အယူနှင့် အတ္တဘော (ခန္ဓာကိုယ်)ရယူခြင်း-တို့သည်လည်း မိုဝဲထိုက်၊ မမိုဝဲထိုက်-ဟု နှစ်မျိုးစီ ရှိကြ၏၊ သို့သော် ထိုနှစ်မျိုးစီသည် တခြားစီသာ ဖြစ်၏"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏၊

ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

၉.၃.ဂ၅၅။ "မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား အကျဉ်း အားဖြင့်ဟောကြားတော်မူသောတရားတော်၏အဓိပ္ပာယ်ကို တပည့်တော် အကျယ်အားဖြင့် သိပါသည် ဘုရား။ မမှီဝဲထိုက်သော ကာယကံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်သော ကာယကံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

နိုင်ထိုက်သော ကာယကံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် ဆုတ် ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်သော ကာယကံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

၉.၃.ပ၅၆။ အကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်းဖြစ်သော ကာယကံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးဥစ္စာကို နိုးခြင်း၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်းဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်းဖြစ်သော ကာယကံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါးအသက် ကို သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးဥစွာကို ခိုးခြင်းမှ ရှောင်ကြည်ခြင်း၊ သူတစ်ပါး၏ သားမယားကို ပြစ်မှား ကျူးလွန်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း- စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ ၉.၃.ဂ၅၇။ မမှီဝဲထိုက်သော ဝစီကံ-ဆိုသည်မှာ အကု သိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်သော ဝစီကံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

နိုင်ထိုက်သောဝစီကံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်းဖြစ်သော ဝစီကံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်သော ဝစီကံ-ဆိုသည်မှာ လိမ်ညာပြောခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားကို ပြောခြင်း၊ အကျိုးမရှိသော စကားကို ပြောခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ်ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်တိုးပွား ကြောင်းဖြစ်သောဝစီကံ-ဆိုသည်မှာ လိမ်ညာပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊ ကြမ်း တမ်းသော စကားကို ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊ အကျိုး မရှိသော စကားကို ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား၊

၉.၃.ဂ၅၈။ မနီဝဲထိုက်သော မနောကံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်သော မနောကံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

နီဝဲထိုက်သော မနောကံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်းဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ် သော မနောကံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ်တိုးမွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်သော မနောကံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါး၏ ပစ္စည်းကို မတရားသဖြင့် ရအောင် စူးစိုက်ကြံစည်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို နာကျင်ကိုက်ခဲဆုံးရှုံး နစ်နာပျက်စီးစေလိုခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်း ဖြစ်သော မနောကံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါး၏ ပစ္စည်းကို မတရားသဖြင့် ရအောင် မကြံစည်ခြင်း၊ သူတစ်ပါး တို့ကို ဆင်းရဲဘေးဘယာ ဝေးကွာ၍ ချမ်းသာစေလိုခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

၉.၃.ဂ၅၉။ မနီဝဲထိုက်သော စိတ်ဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ် ကြောင်းဖြစ်သော စိတ်ဖြစ်ပုံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

မှီဝဲထိုက်သော စိတ်ဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ်

ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ် သော စိတ်ဖြစ်ပုံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ်တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ်ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်သော စိတ်ဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါး ပစ္စည်းကို မတရားသဖြင့် ရယူလိုစိတ်ရှိခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ပျက်စီးစေလိုစိတ်ရှိခြင်း၊ သူတစ်ပါးကိုညှဉ်းဆဲလိုစိတ်ရှိခြင်း စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်သော စိတ်ဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါးပစ္စည်းကို မတရားသဖြင့် ရေသူလိုစိတ်ကင်းခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ပျက်စီး စေလိုစိတ်ကင်းခြင်း၊ သူတစ်ပါးကိုညှဉ်းဆဲလိုစိတ်ကင်းခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

၉.၃.೧၆ဂ။ မနီဝဲထိုက်သော သညာဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်သော သညာဖြစ်ပုံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

နီဝဲထိုက်သော သညာဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်းဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ် သော သညာဖြစ်ပုံ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်သော သညာ ဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါး ပစ္စည်းကို မတရားသဖြင့် ရယူလိုသော သညာရှိခြင်း၊ သူ တစ်ပါးကို ပျက်စီးစေလိုသော သညာ ရှိခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆဲလိုသော သညာရှိခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်း ဖြစ်သော သညာဖြစ်ပုံ-ဆိုသည်မှာ သူတစ်ပါး ပစ္စည်းကို မတရားသဖြင့် ရယူလိုသော သညာ မရှိခြင်း၊ သူတစ်ပါးကို ပျက်စီးစေလိုသောသညာ မရှိခြင်း၊ သူတစ်ပါး ကို ညှဉ်းဆဲလိုသော သညာ မရှိခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

၉.၃.೧၆၁၊ မနီဝဲထိုက်သော အယူ-ဆိုသည်မှာ အကု သိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်သော အယူ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

နီဝဲထိုက်သော အယူ-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ် ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်သော အယူ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရွိဖနီကာယ်)

ကြောင်း ဖြစ်သော အယူ-ဆိုသည်မှာ ပေးလှူခြင်း၏ အကျိုး မရှိ-ဟု ယူခြင်း၊ ပူဇော်ခြင်း၏ အကျိုး မရှိ-ဟု ယူခြင်း၊ ကောင်းမှု မကောင်းမှုဟို၏ အကျိုးရင်း၊ အကျိုးဆက် မရှိ-ဟု ယူခြင်း၊ ဤဘဝ၊ နောက်ဘဝ မရှိ-ဟု ယူခြင်း၊ ဘေကို ပြုစု လုပ်ကျေးခြင်း၏ အာကျိုး မရှိ-ဟု ယူခြင်း၊ မွေးဖွားစကပင် ဆယ့်ငါးနှစ်သားခန့် ကြီးမားသော ခန္ဓာကိုယ် ချက်ချင်း ဖြစ်ပေါ် လာသူ မရှိ-ဟု ယူခြင်း၊ ဤဘဝနောက်ဘဝကို ကိုယ်တိုင် သိ၍ ဟောပြကျ ကျင့်ကြံနေကြသော သမကျ ပြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်မြတ်)များ မရှိ-ဟု ယူခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်းဖြစ်သော အယူ-ဆိုသည်မှာ ပေးလှူခြင်း၏ အကျိုး ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း၊ ပူဇော်ခြင်း၏ အကျိုး ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း၊ ကောင်းမှု မကောင်းမှုတို့၏ အကျိုးရင်း၊ အကျိုးဆက် ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း၊ ဤဘဝ၊ နောက်ဘဝ ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း၊ မေးဖွားစ ပြုစုလုပ်ကျွေးခြင်း၏ အကျိုး ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း၊ မွေးဖွားစ ကပင် ဆယ့်ငါးနှစ်သားခန့် ကြီးမားသော ခန္ဓာကိုယ် ရက်ချင်း ခြစ်ပေါ်လာသူ ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း၊ ဤဘဝ နောက် ဘဝကို ကိုယ်တိုင် သိ၍ ဟောပြောကြ ကျင့်ကြံနေကြသော သမက၊ ဗြဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်ခြတ်)များ ရှိ၏-ဟု ယူခြင်း-စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

၉.၃.၈၆၂၊ မနီဝဲထိုက်သော အတ္တဘော(စန္ဓာကိုယ်)ကို ရယူခြင်း-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်သော အတ္တဘောကို ရယူခြင်း ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

နီဝဲထိုက်သော အတ္တဘောကို ရယူခြင်း-ဆိုသည်မှာ အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်း ဖြစ်သော အတ္တဘောကို ရယူခြင်း ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ် ကြောင်းဖြစ်သော အတ္တဘောကို ရယူခြင်း-ဆိုသည်မှာ-မပြီးဆုံးသေးသော ဘဝကို ရဖို့ရာ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းရှိသော အတ္တဘော(ဓန္ဓာကိုယ်ကို)ရဖို့ရာအားထုတ်ခြင်းဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်းဖြစ်သော အတ္တဘောကို ရယူခြင်း-ဆိုသည်မှာ ပြီးဆုံးသော ဘဝကို ရဖို့ရာ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း မရှိသော အတ္တဘောကို ရဖို့ရာ အားထုတ်ခြင်း ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား အကျဉ်းအားဖြင့် ဟောပြ ထားသော တရား၏ အဓိပ္ပာယ်ကို တပည့်တော် အကျယ် အားဖြင့် ဤသို့ သိပါသည် ဘုရား"ဟု လျောက်ထား၏။

၉.၃.၈၆၃။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "သာခု သာခု သာရိပုတြာ----ငါဘုရားအကျဉ်းအားဖြင့် ဟောပြထားသော တရားတော်၏အဓိပ္ပါယ်ကို သင်အကျယ်အားဖြင့် ကောင်းစွာ သိပေ၏"

"သာရိပုတြာ--- အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာ သဘော၊ သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ရွာ၊ နိုငုံး၊ မြို့၊ ဇနပုဒ်၊ ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း မှီဝဲထိုက်၊ မမှီဝဲထိုက် အားဖြင့် နှစ်မျိုးစီ ရှိကြ၏"ဟု ဟောပြတော်မူ၏။

၉.၃.ဂ၆၄။ ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- အကုသိုလ် တိုးပွားကြောင်း ဖြစ်ပြီး ကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်သော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာသဘော၊ သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ရွာ၊ နိဂုံး၊ မြို့၊ ဇနပုဒ်၊ ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို မနီဝဲထိုက်ပါ ဘုရား"

"အကုသိုလ် ဆုတ်ယုတ်ကြောင်း ဖြစ်ပြီးကုသိုလ် တိုးပွား ကြောင်းဖြစ်သော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာသဘော၊ သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ရွာ၊ နိုငုံး၊ မြို့၊ ဇနပုဒ်၊ ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို မိုဝဲထိုက်ပါသည် ဘုရား"

၉.၃.ပ၆၅။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင် သာရိပုတြာအား ကောင်းရီးပေးတော်မူပြီး-

"သာရိပုတြာ--- ဝါဘုရား အကျဉ်းအားဖြင့် ဟောထား သော ဤတရားဒေသနာတော်၏ အနက် အဓိပ္ပါယ်ကို သိသူ၊ နားလည်သဘောပေါက်သူ မှန်သမျှသည်ကြာမြင့်စွာ ကြီးပွားချမ်းသာနိုင်သည်"ဟု ဟောပြတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နစ်သက်သဘောကျပြီး သာစုခေါ် ဆိုခဲ့ လေသည်။

## စက်မာတ်ယဘာ်သူ

၉.၃.၊၆၆၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိ မြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟော ကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် ကျူရွက်မိုးအိမ်မှ ဖြစ်စေ၊ မြက်(သက်ငယ်)မိုးအိမ်မှ ဖြစ်စေ လွင့်လာသော မီးသည် အိမ်ကြီးအိမ်ကောင်းတို့ကို လောင်ကျွမ်းသကဲ့သို့ ဘေးရန် အန္တရာယ် ကြောက်ရုံ့ဇွယ်မှန်သမျှတို့သည် လူမိုက်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာကြ၏။ ပညာရှိကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာကြသည် မဟုတ်။

လူမိုက်သည် ဘေးရန်အန္တရာယ် ကြောက်ရုံ့ဖွယ် များ၏။ ပညာရှိသည် ဘေးရန်အန္တရာယ် ကြောက်ရုံ့ဖွယ် ကင်း၏။

ရဟန်းတို့--- ထို့ကြောင့် သင်တို့ ပညာရှိဖြစ်အောင် ကျွင့် ကြံ့ ကြုံးကုတ် အားထုတ်ကြရမည်"ဟု ဟောကြားတော် မှုဏ်။

ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာနှင့် မြတ်စွာဘုရားတို့ ဤသို့ အမေးအဖြေ ပြုလုပ်တော်မူခဲ့ကြ၏-

၉.၃.၀၆၇။ "မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်သို့သော ရဟန်း

ကို ပညာရှိရဟန်း-ဟု ခေါ် ဆိုထိုက်ပါသနည်း"

"အာနန္ဒာ---ဓာတ်၊ အာယတန၊ ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်နှင့် ဌာနာ ဌာန (ဖြစ်နိုင်သော အကြောင်း၊ မဖြစ်နိုင်သော အကြောင်း) တို့၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်းကို ပညာရှိရဟန်း-ဟု ခေါ်ဆို ထိုက်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် ဓာတ်၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်ပါသနည်း"

"အာနန္ဒာ---စက္ခုဓာတ်-စသော ဓာတ် ၁၈ ပါးကို သိသော ရဟန်း၊

တစ်နည်းအားဖြင့် ပထဝီဓာတ်၊ အာပေါဓာတ်၊ တေဇော ဓာတ်၊ ဝါယောဓာတ်၊ အာကာသဓာတ်နှင့် ဝိညာကဓာတ်-ဟူသော ဓာတ်ခြောက်ပါးကို သိသော ရဟန်း၊

တစ်နည်းအားဖြင့် သုဓောတ်၊ ဒုက္ခဓာတ်၊ သောမနဿ ဓာတ်၊ ဒေါမနဿဓာတ်၊ ဥပေက္ခာဓာတ် နှင့် အဝိစ္စာဓာတ်-ဟူသော ဓာတ်ခြောက်ပါးကို သိသော ရဟန်း၊

တစ်နည်းအားဖြင့် ကာမဓာတ်၊ နေကွမွဓာတ်၊ ဗျာပါဒ ဓာတ်၊ အဗျာပါဒဓာတ်၊ ဝိဟိသာဓာတ်နှင့် အဝိဟိသာဓာတ်-ဟူသော ဓာတ်ခြောက်ပါးကို သိသော ရဟန်း၊

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖနိကာယ်)

တစ်နည်းအားဖြင့် **ကာမဓာတ်၊ ရူပဓာတ်နှင့် အရူပ** ဓာတ်-\* ဟူသော ဓာတ်သုံးပါးကို သိသော ရဟန်း၊

တစ်နည်းအားဖြင့် သင်္ခတဓာတ်နှင့် အသင်္ခတဓာတ်-ဟူသော ဓာတ်နှစ်ပါးကို သိသော ရဟန်း၊

ထိုသို့သော ရဟန်းသည် ဓာတ်၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်၏"

၉.၃.ဂ၆၈။ "မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်သို့သော ရဟန်း သည် အာယတန၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်ပါသနည်း"

"အာနန္ဒာ---စက္မွာယတန-စသော အာယတန ဆယ့် နှစ်ပါးကို သိသော ရဟန်းသည် အာယတန၌ ကျွမ်းကျင် သော ရဟန်း ဖြစ်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်သို့သော ရဟန်းသည် ပဋိစွ သမုပ္ပါဒ်၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်ပါသနည်း"

"အာနန္မာ--- ဤအကြောင်းကြောင့် ဤအကျိုး ဖြစ်၏။ ဤအကြောင်း ချုပ်ခြင်းကြောင့် ဤအကျိုး ချုပ်၏။ မသိမှု ကြောင့် ပြုစီရင်မှု ဖြစ်၏။ မသိမှ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ပြုစီရင်မှု ချုပ်၏-- သည်ဖြင့် သိသော ရဟန်းသည် ပဋိစွသမုပ္ပါဒ်၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်၏"

၉.၃.೧၆၉။ "မြတ်စွာဘုရား---အဘယ်သို့သော ရဟန်း သည် ဖြစ်နိုင်သော အကြောင်း၊ မဖြစ်နိုင်သော အကြောင်း တို့၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်ပါသနည်း"

"အာနန္ဒာ---သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်သည်တစ်စုံတစ်ခုသော သင်္ခါရတရားကို 'မြီ၏၊ ချမ်းသာ၏၊ အစိုးရ၏'ဟု မှတ်ယူ သည်-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။ ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် တစ်စုံ တစ်ခုသော သင်္ခါရတရားကို 'မြီ၏၊ ချမ်းသာ၏ အစိုးရ၏'ဟု မှတ်ယူသည်-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

၉.၃.ပဂုဂ။ သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အမေကို သတ်၏ အမေကို သတ်၏ ရဟန္တာကို သတ်၏ သက်တော် ထင်ရား ရှိသော မြတ်စွာဘုရား၌ သွေးစိမ်းတည်အောင် ပြုလုဝ်၏ သံဃာကို သင်းခွဲ၏-ဆိုသည်မှာ ဖြေစိနိုင်။

ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အမေကို သတ်၏ အဖေကို သတ်၏ ရဟန္တာကို သတ်၏၊ သက်တော်ထင်ရှားရှိသော မြတ်စွာ ဘုရား၌ သွေးစိမ်းတည်အောင် ပြုလုပ်၏၊ သံဃာကို သင်းခွဲ၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။ ၉.၃.ပဂု၁။ လောက၌ ဘုရားနှစ်ဆူ တစ်ပြိုင်နက် ပွင့် တော်မူကြ၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

လောက၌ ဘုရားတစ်ဆူတည်းသာ ပွင့်တော်မူသည်-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

လောက၌ စကြဝတေးမင်းနှစ်ပါး တစ်ပြိုင်နက် ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

လောက၌ စကြဝတေးမင်း တစ်ပါးတည်းသာ ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

၉.၃.ဂဂျ။ အမျိုးသမီး ဘုရား ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

အမျိုးသားသာ ဘုရား ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏၊ အမျိုးသမီး စကြဝတေးမင်း ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။ အမျိုးသားသာ စကြဝတေးမင်း ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏၊

အချိုးသမီး သိကြားမင်း ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။ အမျိုးသားသာ သိကြားမင်းဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်၏။ အမျိုးသမီး မာရနတ် ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။ အမျိုးသားသာ မာရနတ် ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။ အမျိုးသားသာ ဖြတွာ ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်၏ အမျိုးသားသာ ဖြတ္မွာ ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

၉.၃.ပဂု၃။ ကာယဒုစရိုက်၊ ဝစီဒုစရိုက်၊ မနော ဒုစရိုက် က ကောင်းကျိုးပေး၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

ကာယဒုစရိုက်၊ ဝစီဒုစရိုက်၊ မနောဒုစရိုက်က ဆိုးကျိုး ပေး၏- ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

ကာယသုစရိုက်၊ ဝစီသုစရိုက်၊ မနောသုစရိုက်က ဆိုးကျိုး ပေး၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

ကာယသုစရိုက်၊ ဝစီသုစရိုက်၊ မနောသုစရိုက်က ကောင်း ကျိုးပေး၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

ကာယဒုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ ဝစီဒုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ မနော ဒုစရိုက်ကို ပြုသူ သေလျှင် နတ်ပြည်ရောက်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

ကာယဒုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ ဝစီဒုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ မနော ဒုစရိုက်ကိုပြုသူ သေလျှင် ငရဲရောက်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင် ၏။

ကာယသုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ ဝစီသုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ မနော သုစရိုက်ကို ပြုသူ သေလျှင် ငရဲရောက်၏-ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင်။

ကာယသုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ ဝစီသုစရိုက်ကို ပြုသူ၊ မနော သုစရိုက်ကို ပြုသူ သေလျှင် နတ်ပြည် ရောက်၏-ဆိုသည်မှာ ဖြစ်နိုင်၏။

ထိုသို့ သိသော ရဟန်းသည် ဖြစ်နိုင်သော အကြောင်း၊ မဖြစ်နိုင်သော အကြောင်းတို့၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း ဖြစ်၏"

၉.၃.ပဂု၄။ မြတ်စွာဘုရား၏ အဖြေများကို ကြားရသော အခါ အရှင်အာနန္တာသည် "မြတ်စွာဘုရား---အဲ့ဩဇ္ပယ် ကောင်းလှပါပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရား---ထူးဆန်းလှပါပေ၏။ အခု ဟောကြားခဲ့သော တရားတော်၏ နာမည် အဘယ်သို့ ခေါ်ပါသနည်း ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား ဖေးမြန်း၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည်-

"အာနန္ဒာ--- ဤတရားတော်၏ နာမည်ကို

- (၁) ဗဟုဓာတုက ဓာတ်များစွာကို ဟောပြသော တရားတော်၊
- (၂) စတုပရိဝဋ္ ဓာတ်၊ အာယတန၊ ပဋိစွသမုပ္ပါဒ် နှင့် ဌာနာဌာန လေးပိုင်းပါသော တရားတော်၊
- (၃) ဓမ္မာဒါသ မှန်နှင့် တူသော တရားတော်၊
- (၄) အမတဒုန္ဓုဘိ-နိဗ္ဗာန်ဝင်ကြောင်းစည်မောင်းသံ တရားတော်၊
- (၅) အနုတ္တရသဂါမဝိဇယ အတုမဲ့ အောင်ပွဲ တရား တော်-ဟု မှတ်ပါ"ဟု ဖြေကြားတော်မှ၏။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျနစ်သက်ပြီး သာစုခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

## တ္တသိဂိလိသုတိ

၉.၃.ဂ၅၅။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ် မြို့ ဘူသိဂိလိတောင်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မှ၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့---ဟိုက ဝေဘာရတောင်၊ ပဏ္ဍဝတောင်၊ ဝေပုလ္လတောင်၊ ဂိရ္ဓကုဋ်တောင်တို့ကို မြင်ကြ၏လော"

"မှန်ပါ မြင်ကြပါသည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့---ထိုတောင်လေးမျိုးသည် သူတို့ နာမည်များ အပြင် တခြားနာမည်များ အသီးအသီး ရေးအခါက ရှိခဲ့ကြ ဖူး၏။

ရဟန်းတို့---ဤဣသိဂိလိတောင်ကို တွေ့ သည် မဟုတ် လော"

"မှန်ပါ တွေ့ပါသည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့--- ဤကူသိဂိလိတောင်ကိုကား ရေးအခါ ကလည်း ဣသိဂိလိ-ဟုပင် ခေါ် ခဲ့ကြ၏။

ရဟန်းတို့ --- ရှေး၌ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်ကား ဤဆုသိဂိလိ တောင်၌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ငါးရာ ကြာမြင့်စွာ သီတင်းသုံးတော်ဖူ ခဲ့ကြဖူး၏။ ဤတောင်ထဲသို့ ဝင်သွားနေဆဲဖြစ်သော ပစ္စေက ဗုဒ္ဓါတို့ဂိုသာ တွေ့မြင်ကြရ၏ ဤတောင်ထဲ ဝင်သွားပြီး ကြသော ပစစွကဗုဒ္ဓါတို့ကို မတွေ့မြင်ကြရတော့။ ထိုကြောင့် ဟုတို့က ဤတောင်ကို "ဆုသိဂိလိတောင် ဆုသိဂိလိတောင်" (ဘူသိ- ရသေ့။ ရဟန်း။ ဂိလိ- ဝါးမျိုသော တောင်)ဟု ခေါ်ခဲ့ ကြ၏"

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အရိဋ္ဌ-အစရှိသော ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ များစွာတို့၏ ဘွဲ့ တော်တို့ကို ဟောပြတော်မူပြီး ပရိနိဗ္ဗာနိုစ်ပြီး ဖြစ်ကြသော၊ မရေတွက်နိုင်အောင် များပြား လှသည့် ဂုက်တော်များနှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြသော ထို ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတို့ကို ရှိခိုးပူစော်ကြရန် မိန့်မှာတော်မူ၏

## မဟာဓတ္ဌာရီသကသုတိ

၉.၃.ဂဂု၆။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- အခြံအရံနှင့် တကွဖြစ်သော လောကုတ္တရာ မဂ္ဂသမာဓိကို သင်တို့အား ငါဘုရား ဟောပြမည်။ ကောင်းမွန် စွာ နာယူကြ၊ နှလုံးသွင်းကြ။

အြံအရံနှင့်တကွဖြစ်သော ထိုလောကုတ္တရာ မဂ္ဂသမာဓိ-ဟူသည် အဘယ်နည်။ မှန်ကန်သော အမြင်၊ မှန်ကန်သော အကြံ မှန်ကန်ကောင်းဖွန်သော ဧကား၊ မှန်ကန်သော အလုပ်၊ မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု၊ မှန်ကန်သော ကြုံးစားမှု၊ မှန် ကန်သော သတိ-ဟူသော ဤရာနစ်ပါး ခြံရံထားသော စိတ် တည်ကြည်မှု ဖြစ်၏။ (ထိုခုနစ်ပါးသည် စိတ်တည်ကြည်မှု၏ အခြံအရံတို့ ဖြစ်၏။ စိတ်တည်ကြည်မှု၏ အကြောင်းတို့ ဖြစ်၏။)

ရဟန်းတို့--- ထိုစုနှစ်ပါးအနက် မှန်ကန်သော အဖြင် သည် ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဖြစ်၏ အဘယ်သို့ ဖြစ်သနည်း ဟူမူ- မှန်ကန်သော အဖြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းသော အဖြင်ကို မှားယွင်းသော အဖြင်-ဟု သိ၏။ မှန်ကန်သော အဖြင်ကို မှန်ကန်သော အဖြင်-ဟု သိ၏။

မှားယွင်းသော အမြင်-တူသည် အဘယ်နည်း၊ ပေးလှူ ခြင်းသည် အကျိုးမရှိ-စသည်ဖြင့် မြင်သော အမြင် ဖြစ်၏၊

မှန်ကန်သောအမြင်-ဟူသည်အဘယ်နည်း။ မှန်ကန်သော အမြင်သည် လောက်မှန်ကန်သော အမြင်နှင့် လောကုတ္တရာ မှန်ကန်သော အမြင်-ဟု နှစ်မျိုး ရှိ၏။

လောကီမှန်ကန်သော အမြင်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ပေးလှူခြင်းသည် အကျိုး ရှိ၏-စသည်ဖြင့် မြင်သော အမြင် ဖြစ်၏။

လောကုတ္တရာ မှန်ကန်သော အမြင်-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ အရိယာပုဂ္ဂိုလ်၏ အရိယမဂ်နှင့် အတူတကွမြစ်သော ပညာ ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အမြင်နှင့် မှားယွင်းသော အမြင်-ဟူ သော နှစ်မျိုးကို သိသော သူ၏ ထိုအသိသည် မှန်ကန်သော အမြင် ဖြစ်၏။

#### 😚 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိုမနီကာယ်)

ထိုမှန်ကန်သောအမြင် ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မှားယွင်း သော အမြင်ကို ပယ်ဖို့ရာ မှန်ကန်သော အမြင်နှင့် ပြည့်စုံဖို့ရာ ကြိုးစား၏။

သူ၏ ထိုကြိုးစားမှုသည် မှန်သော ကြိုးစားမှု ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် သတိထားပြီး မှားယွင်း သော အမြင်ကိုပယ်၏။ သတိထားပြီး မှန်ကန်သော အမြင်နှင့် ပြည့်စုံအောင် နေ၏။

သူ၏ ထိုသတိသည် မှန်ကန်သော သတိ ဖြစ်၏။

သို့ဖြစ်၍ မှန်ကန်သော အမြင်၊ မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု၊ မှန်ကန်သော သတိ-ဟူသော သုံးပါးသည် မှန်ကန်သော အမြင်ကို ခြံရံထားကြ၏၊ (ထိုတရားတို့သည် မှန်ကန်သော အမြင်၏ အကြောင်းတရားတို့ ဖြစ်ကြ၏၊)

၉.၃.၀ဂုဂု။ မှန်ကန်သောအမြင် ရှေ့သွား ခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပုံ နောက်တစ်မျိုးကား-

မှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းသော အကြံ အစည်ကို မှားယွင်းသော အကြံအစည်-ဟု သိ၏။ မှန်ကန် သော အကြံအစည်ကို မှန်ကန်သော အကြံအစည်-ဟု သိ၏။

မှားယွင်းသော အကြံအစည်-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ကာမဂုက်အတွက် ကြံစည်ခြင်း၊ ဖျက်ဆီးဖို့ရာ ကြံစည်ခြင်း နှင့် ညှဉ်းဆဲဖို့ရာ ကြံစည်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

မှန်ကန်သော အကြံအစည်သည် လောကီ မှန်ကန်သော အကြံအစည်နှင့် လောကုတ္တရာ မှန်ကန်သော အကြံအစည်-ဟု နှစ်မျိုး ရှိ၏။

လောကီ မှန်ကန်သော အကြံအစည်-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ ကာမဂုက်နှင့် ကာမတကာတို့မှ လွတ်မြောက်ဖို့ရာ ကြံစည်ခြင်း၊ မိမိ၊ သူတစ်ပါး၏ ကိုယ်၊ စိတ်ချမ်းသာမှု၊ ပစ္စုပွန် တမလွန်အကျိုး၊ ကျော်စောသတင်း- စသည့် မည်သည့် အရာကိုမျှ မျေက်ဆီးဖို့ရာ ကြံစည်ခြင်းနှင့် မညှဉ်းဆဲဖို့ရာ ကြံစည်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

လောကုတ္တရာမှန်ကန်သော အကြံအစည်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ အရိယာပုဂ္ဂိုလ်၏ အရိယာမဂ်နှင့် အတူတကွ ဖြစ်သော ကြံစည်ခြင်း ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အကြံအစည်နှင့် မှားယွင်းသော အကြံ အစည်-ဟူသော နှစ်မျိုးကို သိသောသူ၏ ထိုအသိသည် မှန်ကန်သော အဖြင့် ဖြစ်၏။ ထိုမှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းသော အကြံအစည်ကိုမကြံစည်ဖို့ရာမှန်ကန်သောအကြံအစည်ကို ကြံစည်ဖို့ရာ ကြိုးစား၏။

သူ၏ ထိုကြိုးစားမှုသည် မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် သတိထားပြီး မှားယွင်း သော အကြံအစည်ကို ပယ်၏။ သတိထားပြီး မှန်ကန်သော အကြံအစည်နှင့် ပြည့်စုံအောင် နေ၏။

သူ၏ ထိုသတိသည် မှန်ကန်သော သတိ ဖြစ်၏။

သို့ဖြစ်၍ မှန်ကန်သော အမြင်၊ မှန်ကန်သော ကြီးစားမှု၊ မှန်ကန်သော သတိ-ဟူသော သုံးပါးသည် မှန်ကန်သော အကြံအစည်ကို ဖြံရံထားကြ၏။ (ထိုတရားတို့သည် မှန်ကန် သော အကြံအစည်၏ အကြောင်းတရားတို့ ဖြစ်ကြ၏။)

၉.၃.ပဂု၈။ မှန်ကန်သော အမြင် ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပုံ နောက်တစ်မျိုးကား-

မှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် မှားယွင်း ယုတ်မာသော စကားကို မှားယွင်း ယုတ်မာသော စကား-ဟု သိ၏။ မှန်ကန် ကောင်းမွန်သောစကားကို မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကား-ဟု သိ၏။

မှားယွင်းယုတ်မာသော စကား-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ လိမ်ညာပြောခြင်း၊ ကုန်းတိုက်ခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသော စကား ကို ပြောခြင်း၊ အကျိုးမဲ့ စကားကို ပြောခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကားသည် လောကီမှန်ကန် ကောင်းမွန်သောစကားနှင့်လောကုတ္တရာမှန်ကန် ကောင်းမွန် သော စကား-ဟု နှစ်မျိုး ရှိ၏။

လောကိမှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကား-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ လိမ်ညာ မပြောခြင်း၊ ကုန်းမတိုက်ခြင်း၊ ကြမ်း တမ်းသော စကားကို မပြောခြင်း၊ အကျိုးမဲ့တေားကို မပြော ခြင်း-တို့ ဖြစ်၏။

လောကုတ္တရာ မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကား-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊အရိယာပုဂ္ဂိုလ်၏ အရိယမဂ်နှင့် အတူတကွ ဖြစ်သော ဝိရတီ (ဝစီဒုစရိုက် လေးပါးမှ ရှောင်ကြ၌မှု)ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကားနှင့် မှားယွင်း ယုတ်မာ သောစကား-ဟူသော နှစ်မျိုးကိုသိသောသူ၏ထိုအသိသည် မှန်ကန်သော အဖြင် ဖြစ်၏။ ထိုမှန်ကန်သော အဖြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းယုတ်မာ သော စကားကို မပြောဇို့ရာ၊ မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကားကို ပြောဇို့ရာ ကြိုးစား၏။ သူ၏ ထိုကြိုးစားမှသည် မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သောအမြင်ရှိသူသည် သတိထားပြီးမှားယွင်း ယုတ်မာသော စကားကို ပယ်စွန့်၏၊ သတိထားပြီး မှန်ကန် ကောင်းမွန်သော စကားနှင့် ပြည့်စုံအောင် နေ၏၊ သူ၏ ထိုသတိသည် မှန်ကန်သော သတိ ဖြစ်၏၊

သို့ဖြစ်၍မှန်ကန်သောအမြင်းမှန်ကန်သောအားထုတ်မှု၊ မှန်ကန်သော သတိတို့သည် မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကားကို ခြံရံထားကြ၏၊ (ထိုတရားတို့သည် မှန်ကန် ကောင်းမွန်သောစကား၏အကြောင်းတရားများဖြစ်ကြ၏။)

၉.၃.ပဂု၉။ မှန်ကန်သော အမြင် ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပုံ နောက်တစ်မျိုးကား-

မှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းဆိုးယုတ်သော အလုပ်ကို မှားယွင်းဆိုးယုတ်သော အလုပ်-ဟု သိ၏။ မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ်ကို မှန်ကန်ကောင်းမွန် သော အလုပ်-ဟု သိ၏။

မှားယွင်းဆိုးယုတ်သော အလုပ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ သူတစ်ပါးအသက်ကို သတ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါး ဉစွာကို နိုးခြင်း နှင့် သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်းတို့ဖြစ်၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သောအလုပ်သည်လောကီဖြစ်သော မှန်ကန် ကောင်းမွန်သောအလုပ်နှင့်လောကုတ္တရာဖြစ်သော မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ်-ဟု နှစ်မျိုး ရှိ၏။

လောကိဖြစ်သော မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုဝ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊သူတစ်ပါးအသက်ကို မသတ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးဥစွာကို မခိုးခြင်း၊ သူတစ်ပါးသားမယားကို မပြစ်မှား မကျူးလွန်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

လောကုတ္တရာဖြစ်သော မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ် -ဟူသည် အဘယ်နည်း။ အရိယာပုဂ္ဂိုလ်၏ အရိယမေဂ်နင့် အတူဘကုဖြစ်သော ဝိရတီ (ကာယဒုစရိုက်သုံးပါးမှ ရှောင် ကြဉ်မှ) ဖြစ်၏။

ထိုမှားယွင်းဆိုးယုတ်သောအလုပ်နှင့်မှန်ကန်ကောင်းမွန် သော အလုပ်-ဟူသော နစ်မျိုးကို သိသော သူ၏ ထိုအသိ သည် မှန်ကန်သော အမြင် ဖြစ်၏။ ထိုမှန်ကန်သော အမြင် ရှိသူသည် မှားယွင်းဆိုးယုတ်သော အလုပ်ကို မလုပ်ဖို့ရာ၊ မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ်ကို ပြုလုပ်ဖို့ရာ ကြိုးစား၏။ သူ၏ ထိုကြိုးစားမှုသည် မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အခြင်ရှိသူသည် သတိထားပြီး မှားယွင်း ဆိုးယုတ်သော အလုပ်ကို ပယ်စွန့်၏။ သတိထားပြီး မှန်ကန် ကောင်းမွန်သော အလုပ်နှင့် ပြည့်ပုံအောင် နေ၏။ သူ၏ ထိုသတိသည် မှန်ကန်သော သတိ ဗြစ်၏။

သို့ဖြစ်၍ မှန်ကန်သော အဖြင်၊ မှန်ကန်သော ကြီးစားမှု၊ မှန်ကန်သော သတိတို့သည် မှန်ကန်တောင်းမွန်သော အလုပ်ကို ခြံရံထားကြ၏။ (ထိုတရားတို့သည် မှန်ကန် ကောင်းမွန်သော အလုပ်၏ အကြောင်းတရားတို့ဖြစ်ကြ၏။)

၉.၃.ပဂဂ။ မှန်ကန်သောအမြင် ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပုံ နောက်တစ်မျိုးကား-

မှန်ကန်သော အပြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းသော အသက် မွေးမှုကို မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှု-ဟု သိ၏၊ မှန်ကန် သော အသက်မွေးမှုကို မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု-ဟု သိ၏။

မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှ-ဟုသည် အဘယ်နည်း။ လာဘ်ရဖို့ရာ အံ့ဩဇယ်ကို ဖြစ်စေခြင်း၊ မြှောက်ပင့် ပြောဆို ခြင်း၊ အရိပ်အခြည် ပြခြင်း၊ အတင်းအကြပ် ပြခြင်း၊ လာဘ် ဖြင့် လာဘ်ကို ရှာခြင်း (မိမိအား လှူအောင် ပစ္စည်းပေးခြင်း)-စသည်တို့ ဖြစ်၏။

မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုသည် လောကီဖြစ်သော မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုနှင့် လောကုတ္တရာဖြစ်သော မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု-ဟု နှစ်မျိုး ရှိ၏။

လောကိဖြစ်သော မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုကို ရှောင်ကြဉ်၍ မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုကို ပြုလုပ်ခြင်း ဖြစ်၏။

လောကုတ္တရာဖြစ်သော မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ အရိယာပုဂ္ဂိုလ်၏ အရိယဖဂ်နှင့် အတူတကွဖြစ်သော ဝိရတီ (မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုမှ ရောင်ကြဉ်မှု) ဖြစ်၏။

မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုနှင့် မှန်ကန်သော အသက် မွေးမှု- ဟူသော နှစ်မျိုးကို သိသော သူ၏ ထိုအသိသည် မှန်ကန်သော အမြင် ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုကို မပြုလုပ်ဖို့ရာ မှန်ကန်သော အသက်မွေး

gço

မှုကို ပြုလုပ်ဖို့ရာ ကြိုးစား၏။ သူ၏ ထိုကြိုးစားမှုသည် မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု ဖြစ်၏။

ထိုမှန်ကန်သော အဖြင်ရှိသူသည် မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုကို သတိထားပြီး ရောင်ကြဉ်၏။ မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုနှင့် ပြည့်စုံအောင် သတိထားပြီး နေ၏။ သူ၏ ထိုသတိသည် မှန်ကန်သော သတိ ဖြစ်၏။

သို့ဖြစ်၍ မှန်ကန်သော အမြင်၊ မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု၊ မှန်ကန်သော သတိတို့သည် မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုကို ခြံရံထားကြ၏။ (ထိုတရားတို့သည် မှန်ကန်သော အသက် မွေးမှု၏ အကြောင်းတရားများ ဖြစ်ကြ၏။)

၉.၃.ဂ၈၁။ မှန်ကန်သော အမြင် ရှေ့သွား ခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပုံ နောက်တစ်မျိုးကား-

မှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူမှာ မှန်ကန်သော အကြံအစည် ဖြစ်နိုင်၏။ မှန်ကန်သော အကြံအစည်ရှိသူမှာ မှန်ကန် ကောင်းမွန်သောစကားဖြစ်နိုင်၏။ မှန်ကန် ကောင်းမွန်သော စကားရှိသူမှာ မှန်ကန် ကောင်းမွန်သော အလုပ် ဖြစ်နိုင်၏။ မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ်ရှိသူမှာ မှန်ကန်ကောင်းမွန် သော အသက်မွေးမှု ဖြစ်နိုင်၏။ မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အသက်မွေးမှု ရှိသူမှာ မှန်ကန်သော ကြုံးစားမှု ဖြစ်နိုင်၏။ မှန်ကန်သော ကြုံးစားမှုရှိသူမှာ မှန်ကန်သော သတိ ဖြစ် နိုင်၏။ မှန်ကန်သော သတိ ရှိသူမှာ မှန်ကန်သော သမာဓိရှိသူမှာ မှန်ကန်သော ဉာက် (ဖဂ်ဉာက်)ဖြစ်နိုင်၏။ မှန်ကန်သော ဉာက် ရှိသူမှာမှန်ကန်သောလွှတ်မြောက်မှု (အရောတ္တာဇိုလ်) ဖြစ်နိုင်၏။

သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုအင်္ဂါရှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံပြီး ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုအင်္ဂါဆယ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံ၏။

၉.၃.ဂ၈၂။ မှန်ကန်သော အမြင် ရှေ့သွား ခေါင်းဆောင် ဖြစ်ပုံ နောက်တစ်မျိုးကား-

မှန်ကန်သော အမြင်ရှိသူမှာ မှားယွင်းသော အမြင်သည် ဆွေးမြေ့ပျက်စီးသွားတော့၏။ မှားယွင်းသော အမြင်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြတော့၏။ မှန်ကန်သော အမြင်ကြောင့် ကုသိုလ် များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်သော အကြံအစည်ရှိသူမှာ မှားယွင်းသော အကြံ အစည်သည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။ မှားယွင်းသော အကြံအစည်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ်လာကြ သော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြ တော့၏။

မှန်ကန်သော အကြံအစည်ကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွားပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကားရှိသူမှာ မှားယွင်း ယုတ် မာသော စကားသည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။

မှားယွင်း ယုတ်မာသော စကားကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာကြ သော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြ တော့၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကားကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ် ရှိသူမှာ မှားယွင်း ဆိုးယုတ်သောအလုပ်သည်ဆွေးမြည့်ပျက်စီးသွားတော့၏။

မှားယွင်းဆိုးယုတ်သော အလုပ်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ်လာ သော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွား တော့၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ်ကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု ရှိသူမှာ မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုသည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။

မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြတော့၏။

မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်သောကြိုးစားမှု ရှိသူမှာ မှားယွင်းသောကြိုးစားမှု သည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။

မှားယွင်းသော ကြိုးစားမှုကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြတော့၏။

မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှုကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

ဖှန်ကန်သော သတိ ရှိသူမှာ မှားယွင်းသော သတိသည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။ မှားယွင်းသော သတိကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကု သိုလ် များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြတော့၏။

မှန်ကန်သော သတိကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်သော တည်ကြည်မှု ရှိသူမှာ မှားယွင်းသော တည်ကြည်မှသည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။

မှားယွင်းသော တည်ကြည်မှုကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြတော့၏။

မှန်ကန်သော တည်ကြည်မှုကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်သောဉာက်ရှိသူမှာ မှားယွင်းသောဉာက် (ဖောက် ဖောက်ပြန်ပြန် ကြံစည်ယူဆခြင်း မောဟ)သည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွားတော့၏။

မှားယွင်းသော ဉာက်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကု သိုလ် များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြတော့၏။

မှန်ကန်သော ဉာက်ကြောင့် ကုသိုလ်များစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။

မှန်ကန်သော လွှတ်မြောက်မှု ရှိသူမှာ မှားယွင်းသော လွှတ်မြောက်မှု (ဝဋ်ဆင်းရဲမှ လွေတ်မြောက်သေးဘဲ လွတ် မြောက်ပြီ-ဟု ယူခြင်း ဒီဋိ)သည် ဆွေးမြည့် ပျက်စီးသွား တော့၏။

မှားယွင်းသော လွတ်မြောက်မှု (ဒိဋ္ဌိ)ကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်များစွာလည်း ဆွေးမြည့် ပျက်စီးကြ တော့၏

မှန်ကန်သော လွတ်မြောက်မှုကြောင့် ကုသိုလ်နှင့် တူသောကြိယာများစွာ တိုးပွား ပြည့်စုံလာတော့၏။ ရဟန်းတို့--- ကုသိုလ် နှစ်ဆယ်၊ အကုသိုလ် နှစ်ဆယ် ပေါင်း လေးဆယ်ကို ပြသော တရားဒေသနာတော်ကို ငါ ဘုရား ဟောကြားတော်မူပြီးမြို့။

ထို ဒေသနာတော်ကို လောက၌ သမက၊ ဗြာဟ္မက၊ နတ်၊ မာရ်နတ်၊ ဗြဟ္မာ မည်သူမှု၊ မတန့်ကွက်နိုင်။

၉.၃.၀၁၃။ ရဟန်းတို့--- တစ်စုံတစ်ယောက်သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် ဤ တရား ဒေသနာတော်ကို ကဲ့ရဲထိုက်၊ ပစ်ပယ်ထိုက်၏- ဟု ထင်မှတ် ခဲ့လျှင် သူသည် ဤဘဝ၌ပင် အကြောင်းဆယ်မျိုး ဖြင့် အကဲ့ရဲ့ ခံရလိမ့်မည်။

အရှင်သည် မှန်ကန်သော အယူရှိသူကို ကဲ့ရဲ့လျှင် မှားယွင်းသောအယူရှိသောသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ပူဇော်ရီးမွမ်းသင့်၏။

အရှင်သည် မှန်ကန်သော အကြံအစည်ရှိသူကို ကဲ့ရွဲလျှင် မှားယွင်းသော အကြံအစည်ရှိသော သမဏ၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ပူဇော်ရီးမွမ်းသင့်၏။

မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကား- စသည်၌လည်း ထို့ အတူပင် အကဲ့ရဲ့ခံရလိမ့်မည်။

ရဟန်းတို့--- ဥက္ကလဇနပုဒ်၌ နေကြသော အဟေတုက၊ အကိရိယ၊ နတ္ထိက-ဟူသော မှားယွင်းသော အယူရှိကြသော ဝယဘိညဆိုသူတို့သည်ပင် ဤတရားဒေသနာတော်ကို မကဲ့ရဲ့ထိုက်၊ မပစ်ပယ်ထိုက်-ဟု ထင်မှတ်ခဲ့ကြ၏။ အကြောင်း ကား ကဲ့ရဲ့၊ ထိပါ။ စွပ်စွဲခံရမည်ကို ကြောက်လန့်ကြသော ကြောင့် ဖြစ်၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားဒေသနာတော်ကို ဟော ကြားတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ သာစု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## အာနာပါနဿတိသုတိ

၉.၃.ဂငှေ။ အဓါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဝိသာခါ လူျခါန်းထားသော ပုတ္တာရုံကျောင်းတော်၌ တပည့် မထေရ်ကြီးများစွာနှင့် အတူ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထို မထေရ်ကြီးတို့သည် အလွန်ထင်ရှားကျော်ကြားသော နာမည်ကျော် မထေရ်ကြီးများ ဖြစ်ကြ၏။ ထိုမထေရ်ကြီး များကား- အရှင်သာရိပုတြာ၊ အရှင်မဟာစတုလ္လာနန်၊ အရှင်မဟာကဿပ၊ အရှင်မဟာကစ္စည်း၊ အရှင်မဟာစကာင်မှာကာသို့များ တာဋီကျာအရှင်မဟာကပ္ပိန်၊ အရှင်မဟာစုနှုံ အရှင်အနေရုခွါ၊ အရှင်ရေဝဟ၊ အရှင်အာနန္ဓာ-အစရှိသော မထေရ်ကြီးများ ဖြစ်ကြ၏။

ထိုအခါ၌ မထေရိကြီးများက ရဟန်းသစ်များကို အထပ် ထပ် ဆုံးမ သွန်သင်ထားကြ၏။ ထို့ကြောင့် ထိုရဟန်းသစ် များသည် သီလ-စသော ရှေးရေး တရားထက် မွန်မြတ်သော သမာဓိ၊ ပညာ-စသော နောက်နောက် တရားထူးကို တတ်သိ နားလည်နေကြ၏။

၉.၃.ဂ၅ေ။ ထိုအခါ သီတင်းကျွတ် လပြည့်နေ့ည၌ မြတ်စွာဘုရားသည် လွင်တီးခေါင်(ကွင်းပြင်)တစ်ခု၌ ထိုင် နေတော်မူ၏။ ရဟန်းသံဃာများစွာက မြတ်စွာဘုရားကို ခြံရံထားကြ၏။ ထိုအခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် တိတ်ဆိတ်ငြိမ်သက် နေကြသော ရဟန်းသံဃာများကို လှည့်ကြည့်တော်မူ၍ ရဟန်းများအား ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- ဤသို့ ကျင့်သည့်အတွက် ငါဘုရား နစ်သက် သဘောကျတော်မှု၏။

ရဟန်းတို့---တို့ကြောင့် မရောက်သေး၊ မရသေး၊ မျက် မှောက် မပြုရသေးသော အရဟတ္တဖိုလ်ကို ရောက်ဖို့၊ ရဖို့၊ မျက်မှောက်ပြုဖို့ရာ သင်တို့ အတိုင်းထက်အလွန် ကြီးစားကြ၊ တန်ဆောင်မှန်းလပြည့်နေ့အထိ ငါဘုရား ဤသာဝတ္ထိမြို့ ၌ပင် စောင့်နေတော်မူမည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုသတင်းကို နယ်မှ ရဟန်းများ ကြားကြ၍ မြတ်စွာ ဘုရားကို ဖူးမြော်ရို့ရာ သာဝတ္ထိမြို့သို့ ရောက်လာကြ၏။ ထိုရဟန်းတို့တွင်လည်း မထေရိကြီးများက ရဟန်းသစ် များကို အတိုင်းထက် အလွန် အုံးမသွန်သင်ထားကြ၏။ ထို့ကြောင့် ထိုရဟန်းသစ်များသည်လည်း ရှေးရှေးတရား ထူးထက် ဖွန်မြတ် ကောင်းမွန်သော နောက်နောက် တရား ထူးထက် ဖွန်မြတ် ကောင်းမွန်သော နောက်နောက် တရား

၉.၃.ပ၈၆။ တန်ဆောင်မုန်းလပြည့်နေ့ည ရောက်သော

အခါ၌လည်း မြတ်စွာဘုရားသည် လွင်တီးခေါင် (ကွင်းပြင်) တစ်ခု၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရားကို ရဟန်းသံဃာ များစွာက ခြံရံထားကြသည်။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တိတ်ဆိတ် ငြိမ်သက်နေကြသော ရဟန်းသံဃာများကို လှည့်ကြည့်တော်မူ၍ ရဟန်းများအား ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူ၏-

"ရဟန်းတို့--- ဤပရိသတ်သည် အဖျင်းအကာ ကင်း ကွာပြီး အနှစ်သာရ အပြည့်အဝ ရှိ၏ သန့်ပြန့်ဝင်ကြယ်၏။

ရဟန်းတို့--- ဤပရိသတ်သည် ရပ်ဝေးမှ သယ်ဆောင် လူခြန်း ပူဇော်သော လှူဖွယ်ကိုပင် အလှူစံထိုက်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

ဧည့်သည်တို့အတွက် စီမံထားသော ပစ္စည်းကိုပင် အလျှခံထိုက်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

မြတ်သော အလှူ (တမလွန်ကို ယုံကြည်၍ လှူအပ်သော ဝတ္ထုပစ္စည်း)ကိုပင် အလှူခံထိုက်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

လက်အုပ်ချီမိုး ရှိမိုးမှုကိုပင် ခံထိုက်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

တစ်လောကလုံး၏ အကောင်းဆုံး ကုသိုလ်လယ်ယာ ဖြစ်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

အနည်းငယ် လှူလျှင်ပင် များများ အကျိုးရစေ၍ များများ လှူလျှင် ဝို၍ များများ အကျိုးရစေနိုင်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

လူအများ ဖူးတွေ့ ရခဲသော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

ယူဇနာပေါင်း အရာအထောင်တိုင်အောင် ထမင်းထုပ် ဖြင့်ပင် သွားရောက် ဖူးမြော်ထိုက်သော ပရိသတ်မျိုး ဖြစ်၏။

၉.၃.ဂဂဂု။ ရဟန်းတို့--- ဤရဟန်းသံဃာထဲ၌ ရဟန္တာ ရဟန်းများလည်း ပါကြ၏။ အနာဂါမ်၊ သကဒါဂါမ်၊ သောတာပန် ရဟန်းများလည်း ပါကြ၏။

ရဟန်းတို့--- ဤရဟန်းသံဃာထဲ၌ ဗောဓိပက္စိယတရား ၃၇ ပါ။ ပြဟ္မဝိဟာရတရား လေးပါ။ အသုဘဘာဝနာ၊ အနိစ္စ သညာဘာဝနာတို့ကို အသီးအသီး ပွားများအားထုတ် နေသော ရဟန်းများလည်း ပါကြ၏။

ရဟန်းတို့--- ဤရဟန်းသံဃာထဲ၌ အာနာပါနဿတိ ဘာဝနာကို အားထုတ်နေကြသော ရဟန်းများလည်း ပါကြ၏။ ရဟန်းတို့--- အာနာပါနဿတိသည် အထပ်ထပ် ပွားများ လျှင် အကျိုးအာနိသင် များ၏။

အာနာပါနဿတိကိုအထပ်ထပ်ပွားများလျှင်သတိပဋ္ဌာန် လေးပါးကို ပြည့်စုံစေနိုင်၏။ (ပွားများပြီး ဖြစ်နိုင်၏။)

သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် ဗောၛွှင် ခုနှစ်ပါးကို ပြည့်စုံစေနိုင်၏။ (ပွားများပြီး ဖြစ်နိုင်၏။)

တေရွှင်ခုနစ်ပါးကို အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် ဗိုလ်တရား နှင့် နိဗ္ဗာန်ကို ပြည့်စုံစေနိုင်၏။ (ကိုယ်တွေ့ ရနိုင်၊ ရောက် နိုင်၏။)

၉.၃.ဂ၈၈။ ရဟန်းတို့--- အာနာပါနဿတိကို အဘယ် သို့ အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် အကျိုးအာနိသင် များသနည်း ဟုမှ-

ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ သာသနာ့ဝန်ထမ်း ရဟန်းတစ်ပါးသည် တောသို့ ဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ရင်းသို့ ဖြစ်စေ ဆိတ်ငြိမ်သော တစ်နေရာရာသို့ သွားရောက်ပြီး တင်ပလ္လင် နွေကာ ကမ္မဋ္ဌာန်းထိုင်၏။ ထိုအခါ၌ အထက်ပိုင်း ကိုယ် နွောကို ဖြောင့်ဖြောင့်ဖတ်ဖတ်ထား၏။ သတိကို ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ဦးတည်ထား၏။

ထိုရဟန်းသည် သတိထားလျက်သာ ဝင်လေကို ရှူ၏။ သတိထားလျက်သာ ထွက်လေကို ရှိက်၏။

ရှည်ရှည်ရှူလျှင် ရှည်ရှည် ရှူသည်-ဟု သိ၏။ ရှည်ရှည်ရှိက်လျှင် ရှည်ရှည် ရှိက်သည်-ဟု သိ၏။ တိုတိုရှူလျှင် တိုတို ရှူသည်-ဟု သိ၏။ တိုတိုရှိုက်လျှင် တိုတို ရှိုက်သည်-ဟု သိ၏။

ဝင်လေ တစ်ခုလုံး၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံးကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ထွက်လေ တစ်ခုလုံး၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါး လုံးကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ဝင်လေကို ငြိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ထွက်လေကို ငြိမ်းလျက် ရှိက်အုံ-ဟု အားထုတ်၏။

#### 🚯 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

ပီတိကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ပီတိကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ချမ်းသာမှုကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ချမ်းသာမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရိုက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ပြိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ငြိမ်းလျက် ရှိက်အုံ- ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အလွန်ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှူအံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

စိတ်ကို အလွန် ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

စိတ်ကို မလျော့လွန်း၊ မတင်းလွန်းအောင် အာရုံ၌ ကောင်း စွာ ထားလျက် ရှုအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို မလျော့လွန်း၊ မတင်းလွန်းအောင် အာရုံ၌ ကောင်းစွာ ထားလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အတားအဆီး အကုသိုလ်တရားတို့မှ လွတ် မြောက်စေလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အတားအဆီး အကုသိုလ်တရားတို့မှ လွတ် မြောက်စေလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။ ခန္ဓာတို့၏ မမြိပုံကို အဖန်ဖန်ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ခန္ဓာတို့၏ မမြိပုံကို အဇန်ဖန်ရှလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

သခါရတို့၏ ပျက်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ပျက်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ချုပ်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ချုပ်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သစ်ါရတို့၏ သူတို့ကိုယ်သူတို့ စွန့်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သစ်ါရတို့၏ သူတို့ကိုယ် သူတို့ စွန့်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှိုက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ ပွားများထားသော အာနာပါနဿတိ သည် အကျိုးအာနိသင် များပြား၏။

၉.၃.ဂ၈၉။ ရဟန်းတို့--- အာနာပါနဿတိကို အဘယ် သို့ အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို ပွားများပြီး ဖြစ်သနည်း-ဟူမူ-

ရဟန်းတို့--- တစ်ခါတစ်ရံ၌ ယောဂီရဟန်းသည် ရှည်ရှည်ရှုလျှင် ရှည်ရှည် ရှုသည်-ဟု သိ၏။

ရှည်ရှည်ရှိက်လျှင် ရှည်ရှည်ရှိက်သည်-ဟု သိ၏။

တိုတိုရူလျှင် တိုတို ရှုသည်-ဟု သိ၏။

တိုတိုရှိက်လျှင် တိုတို ရှိက်သည်-ဟု သိ၏။

ဝင်လေတစ်ခုလုံး၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံးကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှုအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ထွက်လေတစ်ခုလုံး၏အစ၊အလယ်၊အဆုံးသုံးပါးလုံးကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ဝင်လေကို ငြှိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။ ကြမ်းတမ်းသော ထွက်လေကို ပြိမ်းလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ သိနေ၊ အားထုတ်နေသော အချိန်၌ ထိုရဟန်းသည် ကိုယ်ကို အစန်ဖန် ရှုပြီးနေသူ ဖြစ်၏။ (ကာယာနပဿနာသတိပဋ္ဌာန်ကို ပွားများနေသူ ဖြစ်၏။) အကြောင်းမှာ-ဝင်လေ၊ ထွက်လေ-ဆိုသည်မှာ ကိုယ်၏ အဝိတ် အပိုင်း ကိုယ်တစ်စု ဖြစ်သောကြောင့် ဖြစ်၏၊ ထို အဝိန့်၌ ထိုရဟန်းသည် သတိ၊ ဇီရိဃ၊ ဉာက်ယှဉ်ပြီး လောက အပေါ်၌ တပ်မက်မှု၊ မကျေနှင်မှုတို့ကို ပယ်ဖျောက်ထား ၏။(၁)

ရဟန်းတို့--- တစ်ခါတစ်ရံ ယောဂီရဟန်းသည် ဝီတိကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ဝီတိကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ချမ်းသာမှုကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ရမ်းသာမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ဝီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရိုက်အုံ-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ပြိမ်းလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ခံစားမှု၊ မှတ်သားမှုကို ပြိမ်းလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ရဟန်းတို့ --- ထိုသို့ အားထုတ်နေသော အချိန်၌ ထို ရဟန်းသည် ဝေဒနာကို အဖန်ဖန် ရှုပြီး နေသူ ဖြစ်၏။ (ဝေဒနာနုပဿနာသတိပဋ္ဌာန်ကို ပွားများနေသူ ဖြစ်၏။) အကြောင်းမှာ- ဝင်လေ၊ ထွက်လေတို့ကို နလုံးလွှင်းဖြင်း သည် ဝေဒနာထိက ဝေဒနာတစ်ပါး ဖြစ်သောကြောင့် ဖြစ် ၏ ထိုအချိန်၌ ထိုရဟန်းသည် သတိ၊ ဝီရိယ၊ ဉာက်ယှဉ်ပြီး လောကအပေါ်၌ တစ်မက်မှု မကျေနပ်မှုတို့ကို ပယ်ဖျောက် ထား၏။(၂)

ရဟန်းတို့--- တစ်ခါတစ်ရံ၌ ယောဂီရဟန်းသည် စိတ်ကို ပီပြင် ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။ စိတ်ကို ပီပြင်ထင်ရှား ကွဲပြားစွာ သိလျက် ရှိုက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အလွန် ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှူအံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

စိတ်ကို အလွန် ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

စိတ်ကို မလျော့လွန်း မတင်းလွန်းအောင် အာရုံ၌ ကောင်းစွာ ထားလျက် ရှုအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို မလျော့လွန်း မတင်းလွန်းအောင် အာရုံ၌ ကောင်းစွာထားလျက် ရှိက်အံ့ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အတားအဆီး အကုသိုလ်တရားတို့မှ လွတ် မြောက် စေလျက် ရှုအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

စိတ်ကို အတားအဆီး အကုသိုလ်တရားတို့မှ လွတ် မြောက်စေလျက် ရိုက်အှံ-ဟု အားထုတ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ အားထုတ်နေသော အချိန်၌ ထို ရဟန်းသည် စိတ်ကို အဖန်ဖန် ရှုဦးနေသူ ဖြစ်၏၊ (စိတ္တာန ပဿနာသတိပဋ္ဌာန်ကို မွားများနေသူ ဖြစ်၏၊ အကြောင်း မှာ-သတိလစ်နေသူ၊ မသိနိုင်သော သူမှာ အာနာပါနေသတိ မရှိနိုင်သောကြောင့် ဖြစ်၏၊ ထိုအချိန်၌ ထိုရဟန်းသည် သတိ၊ ဇီရိယ၊ ဉာက်ယှဉ်ပြီး လောကအပေါ်၌ တစ်မက်မှု မကျေနှင်မှုတို့ကို ပယ်ဈောက်ထား၏၊(၃)

ရဟန်းတို့--- တစ်ခါတစ်ရံ၌ ယောဂီရဟန်းသည် ခန္ဓာ တို့၏ မမြံပုံကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ခန္ဓာတို့၏ မမြဲပုံကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အား ထုတ်၏။

သစ်ါရတို့၏ ပျက်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှုလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ပျက်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ချုပ်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှလျက် ရှူအံ့-ဟု အားထုတ်၏။

သင်္ခါရတို့၏ ချုပ်ခြင်းကို အဖန်ဖန် ရှုလျက် ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ အားထုတ်နေသော အချိန်၌ ထို ရဟန်းသည် တရားသဘောကို အဖန်ဖန် ရှပြီးနေသူ ဖြစ်၏။ (မွှောနပဿနာသတိပဋ္ဌာန်ကို ပွားများနေသူ ဖြစ်၏။) အကြောင်းမှာ-ထိုအချိန်၌ ထိုရဟန်းသည် သတိ။ ဝီရိယ၊ ဉာက်ယှဉ်ပြီးလောကအပေါ် ၌တပ်မက်မှု၊မကျေနပ်မှုတို့ကို ပယ်ဖျောက်ထား၏။ ထိုသို့ ပယ်မျောက်ထားမှုကို ဉာက် ပညာဖြင့် သိမြင်ပြီး ကောင်းစွာ လျစ်လျူရှထား၏။ ထိုသို့ တပ်မက်မှု၊ မကျေနပ်မှုတို့ကို သိခြင်းသည် မွှောနပဿနာ သတိပဌာန်တစ်မျိုး ဖြစ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။(၄)

ရဟန်းတို့--- အာနာပါနဿတိကို ထိုသို့ အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို ပွားများပြီး ဖြစ်၏။

၉.၃.ဂ၉ဂ။ ရဟန်းတို့---သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို အဘယ် သို့ အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် ဗောရွှင်စုနစ်ပါးကိုလည်း ပွားများပြီးဖြစ်သနည်း ဟူမှ-

ကာယာနုပဿနာပွားများသော အချိန်၌ သတိသည် စွဲစွဲမြဲမြံ တည်လာတော့၏။ ထိုအခါ၌ သတိသမွောရွှင်ကို အားထုတ်ပြီး ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။(၁)

ထိုသို့ သတိရှိပြီး နေသောအခါ၌ ရုပ်၊ နာမ်တရားကို ဝိပဿနာပညာဖြင့် အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တအားဖြင့် စူးစမ်း ဆင်ခြင်၏

ထိုအခါ၌ မွေဝိစယသမွောရွင်ကို အားထုတ်ပြီး ပွားများ ပြီး ဖြစ်တော့၏။(၂)

ထိုသို့ စူးစမ်းဆင်ခြင်သောအခါ၌ ဝီရိယကိုလည်း စိုက်ထုတ်ပြီး ဖြစ်၏။

ထိုအခါ၌ ဝီရိယသမွောရွှင်ကို အားထုတ်ပြီး ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။(၃)

ထိုသို့ စီရိယစိုက်ထုတ်ပြီးသော အခါ၌ ကိလေသာ ကင်းသော စီတိ ဖြစ်ပေါ်လာ၏။ ထိုအခါ၌ စီတိသမွောရွှင် ကို အားထုတ်ပြီး ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏၊(၄) ပီတိဖြစ်သော သူ၏ ကိုယ်နှင့် စိတ်သည် ငြိမ်းအေးလာ၏။

ထိုအခါ၌ ပဿဒ္ဓိသမွောဇျွင်ကို အားထုတ်ပြီး ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။(၅)

ကိုယ်ငြိမ်းအေးပြီး စိတ်ချမ်းသာသူ၏ စိတ်သည် တည် ကြည်လာ၏။

ထိုအခါ၌ သမာဓိသမွောရွင်ကို အားထုတ်ပြီး ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။(၆)

ထိုအခါ၌ ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်သည် တည်ကြည်သော စိတ်ကို လျစ်လျူရှထား၏။ ထိုအခါ၌ ဥပေကွာသမွောရွှင်ကို အား ထုတ်ပြီး ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။(၇)

ကျန်သော သတိပဋ္ဌာန်(၃)ပါးကို ပွားများလျှင်လည်း ထို့ အတူပင် ဗောရွှင် (၇)ပါးကို ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။

၉.၃.၀၉၁၊ ရဟန်းတို့--- ဗောရွှင်ခုနစ်ပါးကို အဘယ်သို့ အထပ်ထပ် ပွားများလျှင် **ဇိုလ်တရားနှင့် နိဗ္ဗာန်**ကို ပြည့်စုံ စေနိုင်သနည်း (ရနိုင်၊ ရောက်နိုင်သနည်း)ဟူမှ-

သင်္ခတတရားများ ဆိတ်သုဉ်းရာ၊ ပျက်ရာ၊ ချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း ဖြစ်၍ ကိလေသာကို စွန့်ခြင်း အားဖြင့် ရင့်ကျက်သော ဗောရွှင်ခုနစ်ပါးကို ပွားများလျှင် ဖိုလ်တရားနှင့် နိဗ္ဗာန်တရားကို ပြည့်စုံစေနိုင်၊ ရနိုင်၊ ရောက်နိုင်၏"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို ရဟန်းများသည် နှစ်သက်သဘောကျပြီး သာဓု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေကုန်၏\*

999

## C

#### ကာယဂတာသတိသုတိ

၉.၃.ဂ၉၂။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ တစ်နေ့ ၌ ရဟန်းများစွာ ဆွမ်းစ်ပြန်လာကြသောအခါ မွောရုံ၌ ထိုင် နေကြ၊ စုဝေးနေကြ၏၊ (သံဃာစုပြီး နေကြ၏) ထိုအခါ၌ ထိုရဟန်းတို့သည် ဤသို့ ပြောကြားနေကြကုန်၏-

"ငါ့ရှင်တို့--- အံ့ဩဖွယ်ကောင်းပါပေစွ၊ ထူးဆန်းပပေစွ၊ ကာယဂတာသတိကို အကြိမ်များစွာ ပွားများလျှင် အလွန့် အလွန် အကျိုးများကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားရှင် ကိုယ် တော်မြတ် ဟောကြားထားတော်မူပေသည်"ဟု ပြောကြား နေကြကုန်၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ညနေပိုင်း တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံးရာမှ ထတော်မူပြီး မွောရုံသို့ ကြွတော်မူလာ၏။ မွောရုံသို့ ရောက်တော်မူသောအခါ အသင့်ဝင်းထားသော နေရာ၌ သီတင်းသုံးတော်မူ၏၊ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရား သည် "ရဟန်းတို့---သင်တို့ အဘယ်စကားကို ပြောနေကြ သနည်း" ဟု မေးတော်မူ၍ ရဟန်းများက အမှန်အတိုင်း ရောျာက်ထားကြသည်။

၉.၃.ပ၉၃။ ရဟန်းတို့--- ကာယဂတာသတိကို အကြိမ် များစွာ ပွားများလျှင် အကျိုးအာနိသင်များ၏။ ရဟန်းတို့--- ကာယဂတာသတိကို အဘယ်သို့ အကြိမ်များစွာပွားများ လျှင် အကျိုးအာနိသင် များသနည်း ဟူမု-

ရဟန်းတစ်ပါးသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ သွားရောက်ပြီး အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်၏။

ရှည်ရှည် ရှူရိုက်လျှင် ရှည်ရှည် ရှူရိုက်သည်-ဟု သိ၏။ တိုတို ရှူရိုက်လျှင် တိုတို ရှူရိုက်သည်-ဟု သိ၏။

ဝင်လေထွက်လေ၏ အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံးကို ကွဲကွဲပြားပြား သိလျက် ရှုအံ့၊ ရှိက်အံ့-ဟု အားထုတ်၏။

ကြမ်းတမ်းသော ဝင်လေ ထွက်လေကို ငြှိမ်း၍ ရှူအံ့၊ ရှိက်အုံ-ဟု အားထုတ်၏။

ထိုသို့ အားထုတ်သော ရဟန်းမှာ ကာမဂုက်နှင့် စင်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်သွား၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ ငြိမ်သက်တည်ကြည်လာတော့၏။ ရဟန်း တို့--- ဤကားကာယဂတာသတိကို ပွားများပုံ တစ်မျိုးဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ကာယဂတာသတိပွားများပုံ နောက်တစ်မျိုး ကား- ယောဂီရဟန်းသည် သွားလျှင် သွားသည်-ဟု သိ၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

ရပ်လျှင် ရပ်သည်-ဟု သိ၏။ ထိုင်လျှင် ထိုင်သည်-ဟု သိ၏။ လျောင်းလျှင် လျောင်းသည်-ဟု သိ၏။ သူ၏ ကိုယ်ကို ထားတိုင်းထားတိုင်းသော အနေအထားအတိုင်း သိ၏။ ထိုသို့ အသိကပ်ပြီး အားထုတ်သော ရဟန်းမှာလည်း ကာမဝှကိ နှင့် စပ်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ပြီး သူ၏ စိတ် သည် ဒိဓိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ တည်၍ ဒြိမ်သက် တည်ကြည်လာတော့၏။

ရဟန်းတို့--- ဤသည်ကား ကာယဂတာသတိကို ပွား များပုံ တစ်မျိုး ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ကာယဂတာသတိပ္ပားများပုံ နောက်တစ်မျိုး ကား- ယောဂီရဟန်းသည် ရှေ့သို့ တိုးရာ၊ နောက်သို့ ဆုတ်ရာ တို့၌ ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ တိုးလေ့၊ ဆုတ်လေ့ရှိ၏။ (အကုသိုလ်ဖြစ်စရာ မရှိမှ တိုးလေ့ ဆုတ်လေ့ ရှိ၏။)

တည့်တည့်ကြည့်ရာ၊ စောင်းငဲ့ကြည့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ ကြည့်လေ့ရှိ၏။

ကွေးရာ၊ ဆန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ ကွေးလေ့၊ ဆန့်လေ့ရှိ၏။

သဝိတ်၊ သင်္ကန်းကို သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံရာ၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ သုံးစွဲ၊ ဝတ်ရုံလေ့ရှိ၏။

စားရာ၊ သောက်ရာ၊ ခဲရာ၊ လျက်ရာတို့၌လည်း ဆင်ခြင် စဉ်းစားပြီးမှ စား၊ သောက်၊ ခဲ၊ လျက်လေ့ရှိ၏။

ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်စွန့်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ စွန့်လေ့ရှိ၏။

သွားရာ၊ ရပ်ရာ၊ ထိုင်ရာ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီးမှ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်လေ့ရှိ၏။

အိပ်သောအခါ၊ နိုးသောအခါ၌လည်း ဆင်ခြင်စဉ်းစား ပြီးမှ အိပ်လေ့၊ နိုးလေ့ ရှိ၏။

စကားပြောသောအခါ၊ဆိတ်ဆိတ်နေသောအခါ၌လည်း ဆင်ရြင် စဉ်းစားပြီးမှ စကားပြောလေ့၊ ဆိတ်ဆိတ်နေလေ့ ရှိ၏။

ထိုသို့ ဆင်ခြင်စဉ်းစားပြီး အားထုတ်သော ရဟန်းမှာ လည်း ကာမဂုက်နှင့် စဝ်သော အကြံအစည်များ ကင်း ပျောက်ပြီး သူ၏ စိတ်သည် မိမိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ ငြိမ်သက် တည်ကြည်လာတော့၏။ ရဟန်းတို့---ကာယဂတာသတိကို ပွားများပုံ တစ်မျိုး ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ကာယဂတာသတိပ္ပားများပုံ နောက်တစ်မျိုး ကား- ဥပမာအားဖြင့် ကောက်ကြီးစပါး၊ ကောက်လတ် စပါ။ ပဲနောက်၊ မတ်ပဲ၊ နှမ်။ ဆန်-စသည်တို့ဖြင့် ပြည့်နေသော နှစ်ဖတ်ဝ ပါရှိသော အိတ်တစ်လုံး ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအိတ်ကို မျက်စီကောင်းသော လူတစ်ယောက်သည် ဖြေပြီး "ဤအရာတို့သည် ကောက်ကြီးစပါးတို့တည်း။ ဤ အရာတို့သည် တောက်လတ်စပါးတို့တည်း။ ဤအရာ ဤအရာတို့သည် ပဲနောက်၊ မတ်ပဲ၊ နှမ်။ ဆန်တို့တည်း"----စသည်အားဖြင့် ဆင်ခြင်သကဲ့သို့ ရဟန်းတို့---ထို့အတူပင် မစင်မကြယ် ရုံစစွယ် အချိုးမျိုး ဖြင့် ပြည့်၍ ခြေဆုံး ခေါင်းဆုံး အရေရုံးထားသော ဤစန္ဓာ ကိုယ်ကို ယောဂီရဟန်းသည် ရုကြည့် ဆင်ခြင်၏။

"ဤငါ၏ ခန္ဓာကိုယ်၌ ဆံပင်၊ အမွှေး၊ ခြေသည်း၊ လက် သည်း၊ သွား၊ အရေ၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး၊ ရိုးတွင်းရည်ဆီ၊ အညှို့၊ နှလုံး၊ အသည်း၊ အမြွေး၊ အဖျဉ်း၊ အဆုတ်၊ အုမ၊ အူသိမ်၊ အစာသစ်၊ အစာဟောင်း၊ ဦးနောက်၊ သည်းခြေ၊ သလိပ်၊ ပြည်၊ သွေး၊ ဈွေး၊ အဆီခဲ၊ မျက်ရည်၊ ဆီကြည်၊ တံတွေး၊ နှပ်၊ အစေး၊ ကျင်ငယ်တို့သာ ရှိကြပါတကား"ဟု ရှကြည့် ဆင်ခြင်၏။

ထိုသို့ ဆင်ခြင် အားထုတ်သော ရဟန်းမှာလည်း ကာမ ဝှက်နှင့် စပ်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်သွား၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိ သန္တာနိဋ်သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ ငြိမ်သက် တည် ကြည်လာတော့၏။

ရဟန်းတို့---ကာယဂတာသတိကို ပွားများပုံ တစ်မျိုး ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ကာယဂတာသတိပွားများပုံ နောက်တစ်မျိုး ကား- ဥပမာအားဖြင့် ကျမ်းကျင်သော နွားသတ်သမား တစ်ယောက်သည် နွားကို သတ်ပြီး လမ်းဆုံလမ်းမ လမ်း လေးခွဲ၌ တစ်ပုံစီ တစ်ပုံစီ ပုံ၍ ထိုင်နေသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ယောဂီရဟန်းသည် ထားမြီတိုင်း တည်မြီတိုင်း ဖြစ်သော ဤခန္ဓာကိုယ်ကို

"ဤခန္ဓာကိုယ်၌-ပထဝီဓာတ် (ခက်မာခြင်းသဘော)၊ အာပေါဓာတ် (ဖွဲ့ စည်းခြင်းသဘော)၊ တေဇောဓာတ် (အေး ခြင်း၊ ပူခြင်းသဘော)နှင့် ဝါယောဓာတ် (တွန်းကန်ခြင်း သဘော)တို့သာ ရှိကြပါတကားဟု ဓာတ်ခွဲပြီး ရှကြည့် ဆင်ခြင်၏။

ထိုသို့ ရှဆင်ခြင်အားထုတ်သော ရဟန်းမှာလည်း ကာမ ဂုက်နှင့် စဝ်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်သွား၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန် ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ ငြိမ်သက် တည်ကြည် လာတော့၏။

ရဟန်းတို့---ကာယဂတာသတိကို ပွားများပုံ တစ်မျိုး ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ကာယဂတာသတိပွားများပုံ နောက်တစ်မျိုး ကား- သေပြီး တစ်ရက်၊ နှစ်ရက်၊ သုံးရက် ကြာ၍ သမျိုင်း၌ စွန့်ပစ်ထားသော၊ ပုပ်ပွဲ ညီစြဲ ပြည်ယိုရွှဲနေသော အလောင်း ကောင်ကဲ့သို့ ယောဂီရဟန်းသည် မိမိကိုယ်ကို ရှဆင်ခြင်၏-'ငါ၏ စန္ဒာကိုယ်သည်လည်း ဤအလောင်းကောင်ကဲ့သို့ သဘောရှိပါတကား၊ ဤအလောင်းကောင်ကဲ့သို့သေ သဘောရှိ မကျော်လွန်နိုင်ပါတကား'ဟု ရှဆင်ခြင်၏

ထိုသို့ ရှဆင်ခြင် အားထုတ်သော ရဟန်းမှာလည်း ကာမ ဂုက်နှင့် စဝ်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်သွား၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန် ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ ငြိမ်သက် တည်ကြည် လာတော့၏။

သရိျင်း၌ စွန့်ပစ်ထား၍ ကျီး၊ လင်းတ၊ ခွေး-စသည်တို့ ခဲစားထားသော အလောင်းကောင်၊

သင်္ချိုင်း၌ စွန့်ပစ်ထားသော သွေးသားမပျက် အကြော ယှက်၍ အရိုးဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်၊

အသားမရှိတော့ဘဲ သွေးပေပွလျက် အကြောယှက်၍ အရိုးကွင်းဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်၊

သွေးသားကင်းလျက် အကြောယှက်၍ အရိုးဆက်လျက် ရှိသေးသော အလောင်းကောင်၊

လက်ရိုးတရြား၊ ခြေရိုးတြား၊ ခေါင်းရိုးတြား၊ နံရိုး တရြား-စသည်အားဖြင့် အရိုးများ အစိတ်အစိတ် ဖြစ်သွား သော အလောင်းကောင်၊

စရုသင်းအဆင်းကဲ့သို့ ဖြူဖွေးသော အရိုးအဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်းကောင်၊

နှစ်လွန်ပြီး ကြာ၍ အရိုးဆွေးအဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်းကောင်၊ ပုပ်ပွ၍ အရိုးမှုန့်အဖြစ်သို့ ရောက်သွားသော အလောင်း ကောင်၊

ထိုအလောင်းကောင်အသီးသီးကဲ့သို့ ယောဂီရဟန်း သည် မိမိကိုယ်ကို ရှဆင်ခြင်၏၊ 'ငါ၏ ဤနေ့ဂကိုယ်သည် လည်း ဤအလောင်းကောင်တို့ကဲ့သို့ သဘောရှိပါတကား၊ ဤအလောင်းကောင်တို့ကဲ့သို့သော သဘောကို မကျော် လွန်နိုင်ပါတကား'ဟု ရှဆင်ခြင်၏။

ထိုသို့ ရှုဆင်ခြင် အားထုတ်သော ရဟန်းမှာလည်း ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက် သွား၏။ ထိုအကြံအစည်များ ကင်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် မိမိသန္တာန်၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏၊ ငြိမ်သက် တည် ကြည်လာတော့၏။

ရဟန်းတို့--- ယခု ဟောပြတော်မူခဲ့သော အကြောင်း အရာတို့သည်လည်း ကာယဂတာသတိကို ပွားများပုံများ ဖြစ်ကြ၏။

၉.၃.ဂ၉၄။ ရဟန်းတို့---ပထမဈာန်ကို ရသော ရဟန်း၊ ဒုတိယဈာန်ကို ရသော ရဟန်း၊ တတိယဈာန်ကို ရသော ရဟန်း၊ စတုတ္တဈာန်ကို ရသော ရဟန်းတို့မှာလည်း ကာမ ဂုက်နှင့် စပ်သော အကြံအစည်များ ကင်းပျောက်ပြီး သူတို့၏ စိတ်သည် မိမိ၏ သန္တာနိ၌သာ ကောင်းစွာ တည်တော့၏။ မြိမ်သက် တည်ကြည်လာတော့၏။

ရဟန်းတို့---ယခု ဟောပြတော်မူခဲ့သော အကြောင်း အရာတို့သည်လည်း တာယဂတာသတိကို ပွားများပုံများ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---သမုဒ္ဒရာသို့ စီးဆင်းလာကြသော မြစ်ငယ်ရေ မှန်သမျှသည် သမုဒ္ဒရာရေထိ၌ အကျုံးဝင်သကဲ့သို့ အဘိ ညာဉ် (၆)ပါး-ဟူသော အကျိုးကို ပေးကြသော ကုသိုလ် မှန်သမျှသည်အကြိမ်များစွာ ဖွားများထားသော ကာယဂတာ သတိထိ၌ အကျုံးဝင်ကြ၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာအားဖြင့် လူတစ်ယောက်သည် ကြီး လေးသော ကျောက်တုံးကြီးကို ရွံ့စိုထဲ၌ ပစ်ချလိုက်လျှင် ထိုကျောက်တုံးကြီးသည် ထိုရွံ့စိုထဲ၌ ဖြုပ်ဝင်ပေါက်ကို ရသကဲ့သို့ကာယဂတာသတိကို အကြိမ်များစွာ ပွားများ ထေားသော သူမှာ ကိလေသာသည် သက်ဝင်ပေါက်ကို ရ၏။ မှီတွယ်စရာကို ရ၏။

ရဟန်းတို့---ဥပမာ နောက်တစ်မျိုးကား ခြောက်သွေ့၍ အစေးမရှိသော ထင်းကို မီးရှို့လျှင် လောင်သကဲ့သို့ ကာယ

#### ြော ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနီကာယ်)

ဂတာသတိကို အကြိမ်များစွာ ပွားများမထားသူသည် ကိလေသာမီး အလောင်ခံရနိုင်၏။

ရဟန်းတို့--- ဥပမာ နောက်တစ်မျိုးကား ကရုတ်ခွေပေါ် ၌ တည်ထားသော၊အတွင်း၌ ဘာမှ မရှိသော၊ ဟောင်းလောင်း ဖြစ်သော အိုးလွတ်သည် ရေထည့်လိုသူ၏ ရေထည့်စရာ ဖြစ်သကဲ့သို့ ကာယဂတာသတိကို အကြိမ်များစွာ ပွားများ မထားသူသည် ကိလေသာရေ ထည့်စရာ ဖြစ်၏။

၉.၃.ပ၉၅။ ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် အနှစ် အပြည့် ပါသော တံခါးပျဉ် တံခါးသား (တံခါးလုပ်သော ပျဉ်၊ တံခါး လုပ်သော အသား)ပေါ် ပေါ့ပါးသော ချည်လုံးကို ပစ်ချလျှင် ထိုချည်လုံးသည် ထိုတံခါးပျဉ် တံခါးသား၌ မြှုင်ဝင်ပေါက်ကို ရေနိုင်သကဲ့သို့ ကာယဂတာဂတိကို ကြိမ်စန် များစွာ ပွားများ ထားသော သူမှာ တီလေသာဟာ သက်ဝင်ပေါက်ကို မရနိုင်။ မိုတွယ်စရာကို မရနိုင်။

ရဟန်းတို့--- ဥပမာ နောက်တစ်မျိုးကား ထင်းစိုကို မီးရှို့လျှင် မလောင်သကဲ့သို့ ကာယဂတာသတိကို အကြိမ် များစွာ ပွားများထားသူကို တိလေသာမီး မလောင်နိုင်။

ရဟန်းတို့--- ဥပမာ နောက်တစ်မျိုးကား ကျီးသောက်၍ ရလောက်အောင် နုတ်စမ်းနှင့် အညီ ရေပြည့်နေသော အိုးကို ကရုတ်ခွေပေါ် ၌ တည်ထားလျှင် ထိုအိုးထဲသို့ ရေထည့်လိုသူ ထည့်၍ မရနိုင်တော့သကဲ့သို့ ကာယဂတာသတိကို အကြိမ်များစွာ ပွားများထားသူမှာ ကိလေသာရေ ထည့်၍ မရနိုင်။

၉.၃.၀၉၆။ ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် ကျီးသောက်၍ ရလောက်အောင် နုတ်ခမ်းနှင့် အညီ ရေပြည့်နေသော ရေအိုးကို ကရုတ်ခွေပေါ်၌ တည်ထားသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအိုးကို အားကောင်းသော လူတစ်ယောက်သည် တစ်ဖက် ဖက်သို့ ဆွဲငှဲလိုက်လျှင် ရေသည် စီးဆင်း ကျလာနိုင်သကဲ့သို့ ကာယာတာသတိကို အကြိန်များစွာ ပွားများထားသူသည် အဘိညာဉ်ရရှိထားလျှင် အဘိညာဉ်ပြင့် စီရင်ရမည့် ဆင်တူ ဆင်ကွဲ ရုပ်ပွားဖန်ဆင်းခြင်း-စသည်ကို စီစဉ်ဖို့ရာ စိတ်ညွှတ် လိုက်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ဆင်တူဆင်ကွဲ ရုပ်ပွား-စသည်သည် မျက်ဝါးထင်ထင် စီစဉ် ဖန်ဆင်းပြီးသား ဖြစ် နိုင်၏။

ရဟန်းတို့—- ဥပမာ နောက်တစ်မျိုးကား ကျီးသောက်၍ ရအောင် နှတ်စမ်းနှင့်အညီ ရေပြည့်နေသော လေးထောင့် ရေကန်ကြီးကို ပေါင်စတ်ထားသည် ဆိုပါတော့။ အား ကောင်းသော လူတစ်ယောက်သည် ထိုရေကန်၏ တစ်ဖက် ဖက်က ပေါင်ကို မြိုဖျက်လိုက်သောအခါ ရေသည် စီးထွက် လာနိုင်သကဲ့သို့ ကာယဂတာသတိကို အကြိမ်များစွာ ပွားများထားသူသည် အဘိညာဉ်ရရှိထားလျှင် အဘိညာဉ် ဖြင့် စီစဉ်ရမည့် ဆင်တူဆင်ကွဲ ရုပ်ပွားဖန်ဆင်းခြင်း-စသည်ကို စီစဉ်ဖို့ရာ စိတ်ညွှတ်လိုက်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ဆင်တူဆင်ကွဲ ရုပ်ပွား-စသည်သည် မျက်ဝါးထင်ထင် စီစဉ် ဖန်ဆင်းပြီးသား ဖြစ်နိုင်၏။

ရဟန်းတို့ --- ဥပမာ နောက်တစ်မျိုးကား အာဇာနည် မြင်းရထားကို ရထားထိန်းသည် အလိုရှိရာသို့ အလိုရှိသည့် အတိုင်း မောင်းနှင်သတဲ့သို့ ကာယဂတာသတိကို အကြိမ် များစွာ ပွားများထားသူသည် အဘိညာဉ် ရရှိထားလျှင် အဘိညာဉ်ဖြင့် စီစဉ်ရမည့် ဆင်တူဆင်ကွဲ ရုပ်ငွား မေိဆင်း ခြင်း-စသည်ကို စီစဉ်ဖို့ရာ စိတ်ညွှတ်လိုက်သည်နှင့် တစ်မြိုင်နက် ဆင်တူဆင်ကွဲ ရုပ်ပွား-စသည်သည် မျက်ဝါး ထင်ထင် စီစဉ် ဖန်ဆင်းပြီးသား ဖြစ်နိုင်၏။

၉.၃.ဂ၉၇။ ရဟန်းတို့---တာယဂတာသတိကို ကြေညက် အောင် ထုံမွှမ်းပွားများပြီးလျှင် အကျိုး ၁ဂ မျိုးကို ရနိုင်၏။ ထို ၁ဂ မျိုးကား-

- (၁) မပျော်ဝိုက်မှုကို လွှမ်းမိုးနိုင်ခြင်း၊
- (၂) ကြောက်လန့်မှုကို လွှမ်းမိုးနိုင်ခြင်း၊
- (၃) အအေး၊ အပူတို့ကို သည်းစံနိုင်ခြင်း၊ အစာဆာမှု၊ ရေဆာမှုတို့ကိုသည်းစံနိုင်ခြင်း၊ မှက်၊ ခြင်၊ လေ၊ နေ ပူ၊ မြွေကင်း-တို့၏ တွေ့ ထိမှုတို့ကို သည်းစံနိုင်ခြင်း၊ ကြမ်းတမ်းသော စကားတို့ကို သည်းစံနိုင်ခြင်း၊ သေရလောက်အောင် ပြင်းထန်သော ကိုယ်ဆင်းရဲ တို့ကိုပင် သည်းစံနိုင်ခြင်း၊
- (၄) ဈာန်လေးပါးကို လွယ်လွယ်ကူကူ ရနိုင်ခြင်း၊
- (၅) ဣဒ္ဓိဝိအေဘိညာဉ် (တန်ခိုးအမျိုးမျိုး ဖန်ဆင်း နိုင်သော ဉာက်)ကို ရနိုင်ခြင်း၊
- (၆) ဒီဗွသောတအဘိညာဉ်(နတ်တို့၏ နားနှင့်တူသော ဉာက်)ကို ရနိုင်ခြင်း၊
- (၇) ပရစိတ္တဝိဇာနန အဘိညာဉ်(သူတစ်ပါးစိတ်ကို သိနိုင်သော ဉာက်)ကို ရနိုင်ခြင်း၊
- (၈) ပုဝွေနိဝါသာနဿတိအဘိညာဉ်(ဝိဝိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝအဆက်ဆက်ကို မှတ်ဓိသော ဉာက်)ကို ရနိုင်ခြင်း၊

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

(၉) ဒိဗ္ဗစကျွအဘိညာဉ်(နတ်မျက်စိဖြင့် တူသော ဉာက်၊ သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ စုတေခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေ နေခြင်းကို သိသော ဉာက်)ကို ရနိုင်ခြင်း၊

991

(၁၀) အာသဝက္ခယဉာက် (သစ္စာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ် စေသော ဉာက်)ကို ရနိုင်ခြင်းတို့ ဖြစ်သည်" မြတ်စွာဘုရားသည် ကာယဂတာသတိ ပွားများခြင်း၏ ဤအကျိုး ၁၀ မျိုးကို ပြတော်မူပြီး တရားတော်ကို နိုင်ုံး ချုပ်တော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းတော်များသည် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ သာစုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

w

## သင်္ခါရူပပတ္ထိသုတိ

၉.၃.၀၉၈၊ အဓါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားက ဤသဓါရုပပတ္တိသုတ် (ပြုလုပ်၊ အားထုတ်၊ ပွားများအပ်သော သဒ္ဒါ-စသော သဓါရကြောင့် ပဋိသန္ဓေ တည်နေပုံ ပြသော သုတ်)ကို ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟော ကြားတော်မူ၏-

၉.၃.ဂ၉၉။ "ရဟန်းတို့---ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်း တစ်ပါးသည် သင္ဒါ၊ သီလ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာ-တို့နှင့် ပြည့်စုံ၏ သူသည် 'ဂီ ပျံလွန်တော်မူသောအခါ၌ ချမ်းသာ သော မင်းမျိုး၌ ဖြစ်ပါရပေ ဟုလည်း ဆုတောင်း၏ သူသည် ချမ်းသာသော မင်းမျိုး၌ ဖြစ်လိုသော စိတ်ကို ထား၏၊ ထို စိတ်ကို ဆောက်သည်၏၊ ထိုစိတ်ကို ပွားများ၏၊ ထိုရဟန်း၏ ဆုတောင်းနှင့် တကွ ထိုသို့ ထပ်ကာထပ်ကာ ပွားများထုံမွှစ်း ထားသော သင္ဒါ၊ သီလ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာတို့သည် ချမ်းသာသော မင်းမျိုးသို့ ရောက်ကြောင်းများ ဖြစ်ကြသည်။

ရဟန်းတို့--- ဤကား ချမ်းသာသော မင်းမျိုးဖြစ်ရန် လမ်းစဉ် ကျင့်စဉ် ဖြစ်သည်။

၉.၃.၁ဂx)။ ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင် ဆုတောင်းခြင်း နှင့် တကွ သဒ္ဓါ၊ သီလ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာတို့သည် ချမ်းသာသော ပုက္ကားမျိုး၊ ချမ်းသာသော သူကြွယ်မျိုးတို့သို့ ရောက် ကြောင်းလည်း ဖြစ်ကြသည်။

စာတုဟောရာဇ်၊ တာဝတိသာ၊ ယာမာ၊ တုသိတာ၊ နိမ္မာန ရတီ၊ ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီ နတ်ပြည်တို့သို့ ရောက်ကြောင်း လည်း ဖြစ်ကြသည်။

လောကဓာတ် တစ်ထောင်နှင့် ထို လောကဓာတ် တစ် ထောင်အတွင်း၌ ရှိကြသော သတ္တဝါများကို ဖြန့်ကြက်၍ နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်နိုင်သော သဟဿဗြဟ္မာဖြစ်ကြောင်း လည်း ဖြစ်သည်။

လောကဓာတ် နှစ်ထောင်၊ လောကဓာတ် သုံးထောင်၊ လောကဓာတ် လေးထောင်၊ လောကဓာတ် ဝါးထောင်၊ လောကဓာတ် တစ်သောင်း၊ လောကဓာတ် တစ်သိန်း-ဟူသော လောကဓာတ် အသီးသီးနှင့် ထိုလောကဓာတ်များ အတွင်း၌ ရှိကြသော သတ္တဝါအားလုံးကို ဖြန့်ကြက်၍ နလုံး သွင်း ဆင်ခြင်နိုင်သော ပြဟွာများ ဖြစ်ကြောင်းလည်း ဖြစ်သည်။

အာဘာဗြဟ္မာ၊ ပရိတ္တာဘာဗြဟ္မာ၊ အပ္ပမာကာဘာဗြဟ္မာ နှင့် အာဘဿရာ ဗြဟ္မာများ ဗြစ်ကြောင်းလည်း ဖြစ်သည်။ 999

ပရိတ္တသုဘာ၊ အပ္မမာကသုဘာနှင့် သုဘကိကှာဗြဟ္မာ များ ဖြစ်ကြောင်းလည်း ဖြစ်သည်။

ဝေဟပ္ဖိုလ်၊ အဝိဟာ၊ အတပ္ပါ၊ သုဒဿာ၊ သုဒဿီနှင့် အကနိဋ္ဌငြဟွာများ ဖြစ်ကြောင်းလည်း ဖြစ်သည်။

အရူပလေးဘုံသို့ ရောက်ကြောင်းလည်း ဖြစ်သည်။

ရဟန်းတို့--- သဒ္ဒါ၊ သီလ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် ဤဘဝ၌ပင် ရဟန္တာဖြစ်လိုက ဖြစ်နိုင်သည်"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက် သဘောကျပြီး သာဓု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

ı

၃။ သည်တဝင္စ

## ရုဋ္ဌသုည္ပတသုတိ

၉.၃.၁၀၁၊ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဝိသာခါ လှူဒါန်းထားသော ပုဗွာရုံကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်တော်မူပြီး ဤသို့ လျှောက်ထား၏- "မြတ်စွာ ဘုရား--- သက္ကတိုင်း သာကီဝင်မင်းတို့၏ နဂရက-ဟူသော နိဂုံး၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးတော်မူစဉ်အခါက အာနန္ဒာ --- ယခုအခါ ငါဘုရားသည် တင်းဆိတ်သော နေခြင်းဖြင့် များစွာနေသည် ဟု မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှ ကြားနာ မှတ်သားခဲ့ရဖူးပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား--- တပည့် တော်၏ ထိုကြားနာမှတ်သားမှုသည် တောင်းသော ကြားနာ မှတ်သားမှု ဖြစ်ပါသလား ဘုရား"

"အာနန္မာ--- သင်၏ မှတ်သားမှုသည် စင်စစ် ကောင်း သော ကြားနာမှတ်သားမှု ဖြစ်၏။ အာနန္ဗာ--- ဝါဘုရားသည် ရှေးကလည်း ကင်းဆိတ်သော နေခြင်းဖြင့် များစွာ နေခဲ့ပြီ။ အခုလည်း နေဆဲ ဖြစ်၏။

အာနန္မာ--- ဥပမာအားဖြင့် ဤပုဗွာရုံကျောင်းတော် သည် ဆင်၊ နွား၊ မြင်း၊ မြည်း၊ ရွှေ၊ ငွေ၊ မိန်းမ၊ ယောက်ျား တို့မှ ကင်းဆိတ်၍ ရဟန်းသံဃာကို အကြောင်းပြုပြီး ဖြစ်ပေါ်သော မဆိတ်ငြိမ်မှု တစ်ခုသာ ရှိသကဲ့သို့

အာနန္ဒာ--- တို့အတူပင် ရဟန်းတစ်ပါးသည် ရွာ-ဟူသော သညာ၊ လူများ-ဟူသော သညာတို့ကို နလုံးမသွင်း ဘဲ တော-ဟူသော သညာကို စွဲ၍ တော-ဟူသော သညာ တစ်ခုတည်းကိုသာ နလုံးသွင်း၏။ သူ၏ စိတ်သည် တော-ဟူသော သညာ၌သာ ကောင်းကောင်း သက်ဝင် နှစ်ဖြုပ် နေ၏။

ထိုရဟန်းသည် 'ရွာ-ဟူသော သညာကို အကြောင်းပြုပြီး ဖြစ်ပေါ် လာကြသော ပူလောင်မှု (မငြိမ်းအေးမှု)တို့သည် ဤတော-ဟူသော သညာရှိသူမှာ မရှိကြပါတကား။ လူများ-ဟူသော သညာကို အကြောင်းပြုပြီး ဖြစ်ပေါ် လာကြသော ပူလောင်မှု (မငြိမ်းအေးမှု)တို့သည် ဤတော-ဟူသော သညာရှိသူမှာ မရှိကြပါတကား၊ တော-ဟူသော သညာကို အကြောင်းပြုပြီးဖြစ်လာသောတစ်ခုတည်းသောပူလောင်မှု သာ ရှိပါတကား'ဟု သိ၏။

ဲရွာ-ဟူသော သညာ၊ လူ-ဟူသော သညာတို့မှ ဤ သညာသည် ကင်းထိတ်သည်'ဟု သိ၏။ 'တော-ဟူသော သညာကို အကြောင်းပြပြီး ဖြစ်ပေါ် သော တစ်ခုတည်းသော မကင်းဆိတ်မူသာ ရှိသည်'ဟုလည်း သိ၏။ အကျဉ်းချပ်ကား-တော၌ မရှိသော အရာမှ တောသည် ကင်းဆိတ်သည်-ဟု ရှုမြင်၏ တော၌ ကျန်ရှိသော အရာလေး ကိုကား `ဤသိမ်မွေ့ ဗြိမ်သက်သော အရာလေးကား ရှိ၏' ဟု သိ၏

အာနန္ဒာ--- ဤနည်းအားဖြင့် ထိုရဟန်း၏ ကင်းထိတ်စွာ နေခြင်းသည် မေတက်မပြန် မှန်ကန် စင်ကြယ်သော ကင်း ဆိတ်စွာ နေခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၀၂။ အာနန္မာ--- ကင်းဆိတ်စွာ နေပုံ နောက် တစ်မျိုးကား- ရဟန်းတစ်ပါးသည် လူ-ဟူသော သညာ၊ တော-ဟူသော သညာတို့ကို နလုံးမသွင်းဘဲ မြေဟူသော သညာကိုသာ စွဲ၍ မြေသညာတစ်ခုတည်းကိုသာ နလုံး သွင်း၏။ ထိုပောန်း၏ စိတ်သည် မြေ-ဟူသော သညာ၌သာ ကောင်းကောင်း သက်ဝင် နှစ်ဖြစ်နေ၏။

အာနန္ဒာ--- ဥပမာအားဖြင့် ငုတ်တစ်ရာဖြင့် ကောင်းစွာ ဖြန့်ကြက်ထားအပ်သော နွားလားဥသဘအရေသည် အတွန့်အလိပ်ကင်းသကဲ့သို့-

ထိုရဟန်းသည် မြေ၏ အနိမ့်အမြင်း မြစ်ကွေ, မြစ်ကောက်၊ ရေးငြောင့်လေုတ်၊ တောင်မြင့် တောင်ကုန်း-စသော မညီ ညွှတ်ပုံ မှန်သမျှကို နလုံးမသွင်းဘဲ မြေ- ဟူသော သညာကို စွဲပြီး ထိုသညာတစ်စုတည်းကိုသာ နှလုံးသွင်း၏။ ထို ရဟန်း၏ စိတ်သည် မြေ-ဟူသော သညာ၌သာ ကောင်းစွာ နှစ်မြုပ်နေ၏။

ထိုရဟန်းသည် 'လူများ-ဟူသော သညာကို အကြောင်း ပြုပြီး ဖြစ်ပေါ် လာသော ပူလောင်မှု (မပြီမ်းအေးမှု)များ ဤစြေ-သညာရှိသူမှာ မရှိကြပါတကား၊ တောသညာကို အကြောင်းပြုပြီး ဖြစ်ပေါ် လာကြသော ပူလောင်မှု (မပြီမ်း အေးမှု)များ ဤမြေသညာရှိသူမှာ မရှိကြပါတကား၊ မြေ သညာကို အကြောင်းပြုပြီး ဖြစ်ပေါ် လာသော ပူလောင်မှု (မငြိမ်းအေးမှု) တစ်မျိုးတည်းသာ ရှိပါတကား'ဟု သိ၏။ မြေသညာသည် လူများ-ဟူသောသညာမှ ကင်းဆိတ် သည်-ဟုလည်း သိ၏။ တောသညာမှ ကင်းဆိတ်သည်-ဟုလည်း သိ၏။ မြေသညာကို အကြောင်းပြုပြီး ဖြစ်သော ဖကင်းဆိတ်မှုတစ်ခုသာ ရှိ၏-ဟုလည်း သိ၏။

အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့်ကား မြေသဘောမှာ မရှိသော အရာမှ မြေသဘောသည် ကင်းဆိတ်သည်-ဟု ရှုမြင်၏။

မြေသဘောမှာ ကျန်ရှိသော အရာလေးကိုလည်း 'သိမ်မွေ့ ငြိမ်သက်သော ဤအရာလေးကား ရှိသည်'ဟု သိ၏။

အာနန္ဒာ--- ဤနည်းအားဖြင့် ထိုရဟန်း၏ ကင်းဆိတ်စွာ နေခြင်းသည် မဖောက်မပြန် မှန်ကန် စင်ကြယ်သော ကင်းဆိတ်စွာ နေခြင်း ဖြစ်သည်"

၉.၃.၁၀၃။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် အရှပ သညာလေးပါ။ ဝိပဿနာ၊ မဂ်၊ ဇိုလ်တို့၏ အဆင့်ဆင့် ပို၍ ပို၍ ကင်းဆိတ်မှုရှိပုံတို့ကို ဟောပြတော်မူသည်။ နောက်ဆုံး ၌ကား ဤသို့ ဟောပြ၍ နိဂုံးချုပ်တော်မူသည်။

၉.၃.၁၀၄။ "အာနန္မာ--- အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပ္ပန် ကာလသုံးပါး၌ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်၍ အတုမရှိ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်သော ကင်းဆိတ်မှုနှင့် ပြည့်စုံပြီး နေတော်မူကြသော ရဟန္တာမှန်သမျှသည် ဤကင်းဆိတ်မှုမျိုး နှင့်သာ နေခဲ့ကြပြီ၊ နေကြဆဲလည်း ဖြစ်သည်၊ နောင်လည်း နေကြလိမ့်မည်။ အာနန္မာ--- ထိုကြောင့် သင်တို့ ဤကင်းဆိတ်မှုမျိုးနှင့် နေနိုင်အောင် ကြို့စားကြရမည်"

အရှင်အာနန္ဓာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓု ခေါ်ဆို ခဲ့လေသည်။

## అయినునురావుతో

၉.၃.၁၀၅။ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တတိုင်း ကဝိလဝတ်မြို့ နီကြော၏ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူသည်။

တစ်စုသော နံနက်စင်း၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ကဝိလ ဝတ်မြို့သို့ ဆွမ်းခံကြွတော်မူ၏။ ဆွမ်းခံပြန်ကြွတော်မူ လာသော အခါ နေ့စင်း သီတင်းသုံးတော်မူရန် စေတေ သာကိဝင်မင်း လှူထားသော ကျောင်းသို့ ကြွတော်မူသည်။ ထိုအချိန်က ခေဟေသာကိဝင်မင်း လှူထားသော ကျောင်း၌ နေရာများစွာကို စင်းကျင်းပြင်ဆင်ထားကြ၏မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုနေရာများစွာကို ဖြင်တော်မူလျှင်း၌ ရဟန်းများစွာ နေကြလိမ့်မည်"ဟု ဆုံးဖြတ်တော်မူသည်။

၉.၃.၁၀၆။ ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာသည် ရဟန်း များစွာနှင့် အတူ ဃဋာ-ဟူသော သာကီဝင်မင်း လူခြန်း ထားသော ကျောင်း၌ သက်န်းချုပ်နေ၏ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ညနေပိုင်း တစ်ပါးတည်း ကိန်းအောင်းရေမှ ထတော်မူလာပြီး ဃဋာသာကီဝင်မင်း၏ ကျောင်းသို့ ကြွ ရောက်တော်မူသည်။ ဃဋာကျောင်း ရောက်သောအခါ အဆင်သင့် စင်းထားသော နေရာတစ်စု၌ ထိုင်နေတော်မူပြီး အရှင်အာနန္ဒာအား ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူသည်- "အာနန္ဒာ---ကာဋ္ဌဓေမကကျောင်း၌ ရဟန်းများစွာ နေကြ သလော"

"မှန်ပါ၊ နေကြပါသည် ဘုရား၊ အခုအချိန်သည် သင်္ကန်း ချုပ်သော အချိန် ဖြစ်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"အာနန္ဒာ---အပေါင်းအသင်းမက်သော ရဟန်းသည် တောင့်တယ်။ အာနန္ဒာ--- ကာမဂုက်မှ လွတ်မြောက်မှ သုခ၊ ကင်းဆိတ်မှု သုခ၊ ငြိမ်းရှမ်းမှု သုခ၊ မဂ်သိမှု သုခတို့ကို အပေါင်းအသင်းမက်သော ရဟန်းသည် လွယ်လွယ်ကူကူ ရနိုင်စရာ အကြောင်း မရှိ။

အာနန္ဒာ---ထိုသုများကို အများနှင့်ကင်းပြီး တစ်ပါး တည်းနေသော ရဟန်းသာ လွယ်လွယ်ကူကူ ရနိုင်စရာ အကြောင်း ရှိသည်။

အာနန္မာ--- အပေါင်းအသင်းမက်သော ရဟန်းသည် ဈာန်၊ မဂ်၊ ဇိုလ်ကို ရနိုင်စရာ အကြောင်းမရှိ။

အများနှင့် ကင်းပြီး တစ်ပါးတည်းနေသော ရဟန်းသာ ဈာန်၊ မဂ်၊ ဖိုလ်ကို ရနိုင်စရာအကြောင်းရှိသည်။

အာနန္ဒာ---ခန္ဓာကိုယ်ကိုတပ်မက်သူသည်ခန္ဓာကိုယ်နှင့်

ကွေကွင်းရသော အခါ၌ ကိုယ်ဆင်းရဲ၊ စိတ်ဆင်းရဲနှင့် ကြုံရ၏။ ခန္ဓာကိုယ်သည် တဝ်မက်သူ၏ ကိုယ်၊ စိတ်ဆင်းရဲ ကြောင်းဖြစ်သည်။ တဝ်မက်သူ၏ကိုယ်၊ စိတ်ဆင်းရဲကြောင်း မဟုတ်သော ခန္ဓာကိုယ်ကို ငါဘုရား မြင်တော်မမှ။

၉.၃.၁၀ဂု၊အာနန္မာ--- ဝါဘုရားသည် ကင်းဆိတ်စွာ နေလေ့ရှိသည်။ (သုညတဖလသမာပတ်ဖြင့် နေတော်မူ သည်။) ထိုသို့ နေသော ဝါဘုရားကို ရဟန်း၊ ရဟန်းမ၊ ဒကာ၊ ဒကာမများ ချဉ်းကပ်လာကြသော အခါ ငါဘုရားသည် နိဗ္ဗာန်သို့ညှတ်သောစိတ်ဖြင့် သူတို့ကိုပြန်လွှတ်တော်မူလေ့ ရှိသည်။

အာနန္မာ--- သင်တို့လည်း ထိုသို့ နေလိုကြလျှင် သမထ၊ ဝိပဿနာဖြင့် နေကြရမည်။

၉.၃.၁၀၈။ သမတ၊ ဝိပဿနာဗြင့် နေသော ရဟန်းသည် လမ်းလျှောက်လိုလျှင် လောဘ၊ ဒေါသ မဖြစ်အောင် လမ်း လျှောက်မည်-ဟု နှလုံးသွင်းသည်။

ရပ်လိုလျှင် လောဘ၊ ဒေါသမဖြစ်အောင် ရပ်မည်-ဟု နှလုံး သွင်းသည်။

ထိုင်လိုလျှင် လောဘ၊ ဒေါသမဖြစ်အောင် ထိုင်မည်-ဟု နှလုံးသွင်းသည်။

လျောင်းလိုလျှင် လောဘ၊ ဒေါသမဖြစ်အောင် လျောင်း မည်-ဟု နှလုံးသွင်းသည်။

ဤကား ထိုရဟန်း၏ ဣရိယာပုတ်လေးပါး၌ အသိဉာက် ယှဉ်ပုံ ဖြစ်သည်။

ထိုရဟန်းသည် စကားပြောလိုလျှင် လောကစကား၊ ရပ်စကား၊ ရွာစကား-စသော အကျိုးမဲ့ စကားကို မပြောဘဲ အလိုနည်းခြင်း၊ ရောင့်ရဲခြင်း၊ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ-စသည် နှင့် ဆက်စပ်သော အကျိုးရှိသော စကားကိုသာ ပြောမည်-ဟု နလုံးသွင်းသည်။

ကြံစည်လိုလျှင် ကာမဂုက်အကြံ၊ ဗျက်ဆီးရန်အကြံ၊ ညှဉ်းဆဲရန် အကြံ-ဟူသော အကျိုးမဲ့ အကြံအစည်များကို မကြံစည်ဘဲ ကာမဂုက်မှ ထွက်မြောက်ရန် အကြံ၊ မဗျက်ဆီး ရန် အကြံ၊ မညှဉ်းဆဲရန် အကြံတို့ကို ကြံစည်မည်-ဟု နှလုံးသွင်းသည်။

၉.၃.၁ဂ၉။ အာနန္ဒာ--- ထိုရဟန်းသည် တပ်မက်ဖွယ် အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ နှင့် အတွေ့အထိ-ဟူသော ကာမဂုက်ငါးပါးတို သူ လိုချင် တပ်မက်မှု ရှိလျှင် ရှိသည်-ဟု သိသည်၊ ကင်းလျှင် ကင်းသည်-ဟု သိ၏။

၉.၃.၁၁၀။ အာနန္မွာ--- ထိုရဟန်းသည် စန္မာဝါးပါး၏ အဖြစ်၊ အပျက်ကို ရှ၍ နေသည်။ ထိုသို့ နေသော ရဟန်းမှာ စန္မာငါးပါးကို မှတ်ထင်နေသော ဝါ-ဟူသော မာနကင်း ပျောက်သွား၏။ ထိုရဟန်းသည် ထိုသို့ မာနကင်းသည်-ဟု လည်း သိ၏။

ဤကား ထိုရဟန်း၏ စကား-စသည်၌ အသိဉာက် ယှဉ်ပုံများဖြစ်သည်။

အာနန္မာ--- ဤသမထ၊ ဝိပဿနာ၊ မဂ်၊ ဇိုလ်တရားတို့ သည် ကုသိုလ်စစ်စစ်များ ဖြစ်ကြ၏။ ကုသိုလ်မှ လာသော တရားများ ဖြစ်ကြ၏။ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်သော တရားများ ဖြစ်ကြ၏။ မာရ်ယုတ် လက်လှမ်းမမိသော တရားများ ဖြစ်ကြ ၏။

ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် "အာနန္ဓာ--- တပည့် တစ်ပါးသည် နှင်ထုတ်စံရစေကာမူ ဆရာတစ်ပါး၏ နောက် သို့ လိုက်သင့်သောအကြောင်းကား အဘယ်နည်း"ဟု မေးမြန်းတော်မူသည်။

ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဓာက "မြတ်စွာဘုရား--- တပည့် တော်တို့မှာမြတ်စွာဘုရားသာလျှင်အားကိုးရာ ရှိကြပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရားသာ ဟောပြတော်မူပါ ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဟောကြားတော် မူသည်-

၉.၃.၁၁၁။ "အာနန္ဒ၁--- သင်တို့သည် ငါဘုရား၏ နောက်သို့ သုတ္တန်- စသည်ကြောင့် မလိုက်သင့်။ အဘယ့် ကြောင့်နည်းဟူမှ- အာနန္ဒာ--- သင်သည် ငါဘုရား၏ တရား များစွာကို ကြားနာ မှတ်သား လေ့လာ ပွားများထားသည်မှာ ကြာလူပြီမြစ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။

အာနန္မာ--- ကိလေသာ ခေါင်းပါးကြောင်း၊ နိဗ္ဗာန်ရောက် ကြောင်း ဖြစ်သော စကား ဆယ်မျိုး ရှိသည်။

ထိုဆယ်မျိုးကား-

- (၁) အပ္ပိစ္ဆကထာ(အလိုနည်းမှုနှင့် စပ်သော စကား)
- (၂) သန္တုဋ္ဌိကထာ(ရောင့်ရဲမှုနှင့် စပ်သော စကား)
- (၃) ဝိဝေကကထာ(ကင်းဆိတ်မှုနှင့် စပ်သော စကား)
- (၄) အသံသဝွကထာ(မရောနှောမှုနှင့် စပ်သော စကား)

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

- (၅) ဝီရိယာရမ္က ကထာ (လုံ့ လဝီရိယနှင့် စပ်သော စကား)
- (၆) သီလကထာ(သီလနှင့် စပ်သော စကား)
- (၇) သမာဓိကထာ(သမာဓိနှင့် စပ်သော စကား)
- (၈) ပညာကထာ(ပညာနှင့် စပ်သော စကား)
- (၉) ဝိမုတ္တိကထာ(နိဗ္ဗာန်နှင့် စပ်သော စကား) နှင့်
- (၁၀) ဝိမုတ္တိဉာကဒဿနကထာ(ပစ္စဝေကွကဉာက်နှင့် စပ်သော စကား)တို့ ဖြစ်သည်။

အာနန္မာ--- သင်တို့ နှင်ထုတ်ခံရစေကာမူ ထိုစကား ဆယ်မျိုးကြောင့် ငါဘုရား၏ နောက်သို့ လိုက်သင့်၏။

အာနန္မာ--- တစ်ပါးတည်း ဆိတ်ပြိမ်ရာ၌ နေသောအခါ တစ်ခါတစ်ရုံ ဆရာမှာ အန္တရာယ် ဖြစ်တတ်၏၊ တစ်ခါတစ်ရုံ တပည့်မှာ အန္တရာယ် ဖြစ်တတ်၏၊ တစ်ခါတစ်ရုံ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သူမှာ အန္တရာယ် ဖြစ်တတ်၏။

၉.၃.၁၁၂၊ အာနန္ဒာ--- ဆရာမှာ အန္တရာယ်ဖြစ်ပုံသည် အဘယ်နည်း၊ အာနန္ဒာ---လောက၌ တချို့ဆရာသည် ဆိတ်ငြိမ်သော ကျောင်း၊ ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာ၌ နေ၏။ ထိုဆရာနောက်သို့ နယ်သူနယ်သား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်များ လိုက်လာကြသည်။

သို့ဖြစ်၍ထိုဆရာသည်မိန်းမော တွေဝေသွား၏။ တပ်မက် သွား၏။ လာဘ်လာဘများဖို့ရာဖက်သို့ လည်သွား၏။

အာနန္မာ--- ဤကား ဆရာမှာ အန္တရာယ်ဖြစ်ပုံ ဖြစ်၏။ ထိုဆရာကို (ဆရာ၏ဝှက်ကို)အကုသိုလ်များက သတ်ဖြတ် ကြတော့၏။ ထိုအကုသိုလ်များက ညစ်နွမ်းစေတတ်ကြ သည်။ နောင်ဘဝကို ဖြစ်စေတတ်ကြသည်။ ပူလောင်စေ တတ်ကြသည်။ ဆိုးကျိူးကို ပေးတတ်ကြသည်။ နောင်အခါ ဖြစ်ခြင်း၊ အိုခြင်း၊ သေခြင်းတို့ကို ဖြစ်စေတတ်ကြသည်။

၉.၃.၁၁၃။ အာနန္ဒာ--- တပည့်မှာ အန္တရာယ်ဖြစ်ပုံသည် အဘယ်နည်း၊ အာနန္ဒာ---ထိုဆရာ၏ တပည့်သည် ဆရာ၏ ဆိတ်ငြိမ်စွာ ကျင့်ပုံကို အတုလိုက် ကျင့်သုံးလိုသည့်အတွက် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ သွားရောက်နေထိုင်၏။

သူ၏ နောက်သို့ နယ်သူနယ်သား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်များ လိုက်လာကြသည်။

သို့ဖြစ်၍ သူသည် မိန်းမောတွေဝေသွား၏။ တပ်မက် သွား၏။ လာဘ်လာဘများဖို့ရာဖက်သို့ လည်သွား၏။

အာနန္ဒာ--- ဤကား တပည့်မှာ အန္တရာယ်ဖြစ်ပုံ ဖြစ်၏။

ထိုတပည့်၏ ဂုက်ကို အကုသိုလ်များက သတ်ဖြတ်ကြ တော့၏။

၉.၃.၁၁၄၊ အာနန္ဒာ--- မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သူမှာ အန္တရာယ်ဖြစ်ပုံသည် အဘယ်နည်း၊ အာနန္ဒာ---လောက၌ ဂုဏ်တော်ကိုးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာသည်။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ပြိမ်ရာ ကျောင်း၊ ဆိတ်ပြိမ်ရာ နေရာ၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူသည်။

မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်သို့ နယ်သူနယ်သား ပုဏ္ဏား သူကြွယ်များ လိုက်လာကြသည်။

သို့သော် မြတ်စွာဘုရားသည် မိန်းမောတွေဝေခြင်းသို့ ရောက်တော်မမူ၊ တပ်မက်တော်မမူ၊ လာဘ်လာဘများဖို့ရာ ဖက်သို့ လည်သွားတော်မမူ၊

ထိုမြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဆိတ်ငြိမ်စွာ ကျင့်ပုံကို အတုလိုက် ကျင့်လိုသည့်အတွက် ဆိတ်ငြိမ်ရာ ကျောင်း၊ ဆိတ်ငြိမ်ရာ နေရာ၌ နေထိုင်၏။

သူ၏ နောက်သို့ နယ်သူနယ်သား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်များ လိုက်လာကြသည်။

သို့ဖြစ်၍ သူသည် မိန်းမော တွေဝေသွား၏။ တပ်မက် သွား၏။ လာဘ်များဖို့ရာဖက်သို့ လည်သွား၏။

အာနန္မာ--- ဤကား မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သူမှာ အန္တရာယ် ဖြစ်ပုံ ဖြစ်၏။ ထိုမြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သူ၏ ဝှက်ကို အကုသိုလ်များက သတ်ဖြတ်ကြတော့၏။

အာနန္မာ--- ထိုအန္တရာယ်သုံးမျိုးအနက် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သူ၏ အန္တရာယ်သည် ဆိုးကျိုး၊ ခါးစပ်သော အကျိုး အများဆုံး ဖြစ်သည်။ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက် ကြောင်းလည်း ဖြစ်သည်။

၉.၃.၁၁၅၊ အာနန္မာ--- ထို့ကြောင့် သင်တို့သည် ငါဘုရား အပေါ်၌ မိတ်ဆွေကဲ့သို့ ကျင့်ကြ၊ ရန်သူကဲ့သို့ မကျင့်ကြနင့်။ ထိုမိတ်ဆွေကဲ့သို့ ကျင့်သုံးမှုသည် သင်တို့အတွက် ကြာရည်စွာ ကြီးပွားချမ်းသာကြောင်း ဖြစ်လိမ့်မည်။

အာနန္မာ--- တပည့်တစ်ယောက်၏ ဆရာတစ်ပါးအပေါ် ရန်သူကဲ့သို့ ကျင့်၍ ဓိတ်ဆွေကဲ့သို့ မကျင့်ပုံ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

အာနန္ဒာ--- ဆရာသည် တပည့်တို့ကို သနားသည့် အတွက် တပည့်တို့၏ အကျိုးကို လိုလားသည့်အတွက်

nGo

#### gEJ

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

တပည့်တို့အား တရားဟောပြ၏။ `ဤအကျင့်သည် သင်တို့ ၏အကျိုးများကြောင်းဖြစ်သည်။ ဤအကျင့်သည် သင်တို့၏ ချမ်းသာကြောင်း ဖြစ်သည်'ဟု ဟောညှန်ပြ၏။

သို့သော် ထိုဆရာ၏စကားကို တပည့်တို့ကနားမထောင် ကြ။ ဆရာအဆုံးအမကို သွေဖည်ပြီး ကျင့်သုံးကြ၏။

အာနန္မာ---ဤကား တပည့်တစ်ယောက်၏ ဆရာတစ်ပါး အပေါ်၌ ရန်သူကဲ့သို့ ကျင့်၍ မိတ်ဆွေကဲ့သို့ မကျင့်ပုံ ဖြစ်သည်။

အာနန္မွာ--- တပည့်တစ်ယောက်၏ ဆရာတစ်ပါးအပေါ်၌ မိတ်ဆွေကဲ့သို့ ကျင့်၍ ရန်သူကဲ့သို့ မကျင့်ပုံသည် အဘယ် နည်း။

အာနန္မာ---ဆရာသည် တပည့်တို့ကို သနားသည့် အတွက် တပည့်တို့၏ အကျိူးကို လိုလားသည့်အတွက် တပည့်တို့အား တရားဟော၏။ `ဤအကျင့်သည် သင် တို့၏ အကျိုးများကြောင်း ဖြစ်သည်။ ဤအကျင့်သည် သင်တို့အတွက် ချမ်းသာကြောင်း ဖြစ်သည်'ဟု ဟောညွှန် ပြ၏။ ထိုဆရာ၏ စကားကို တပည့်များသည် နားထောင် ကြ၏။ ဆရာအဆုံးအမအတိုင်း ကျင့်ကြ၏။

အာနန္မာ---ဤကား တပည့်တစ်ယောက်၏ ဆရာတစ်ပါး အပေါ်၌ မိတ်ဆွေကဲ့သို့ ကျင့်၍ ရန်သူကဲ့သို့ မကျင့်ပုံ ဖြစ်၏။

အာနန္မာ--- အိုးထိန်းသည်သည် အိုးအစိမ်း အိုးအထန့် ကို ကြောင့်ကြစိုက်သကဲ့သို့ (မကွဲ မပွဲအောင် သတိထား ကိုင်တွယ်သကဲ့သို့) ငါဘုရားသည် သင်တို့အပေါ် ၌ညှာတာ ၍ ပြုကျင့်လိမ့်မည် မဟုတ်။ လောကီလောကုတ္တရာဝုက်-ဟူသော အနစ်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကျန်ရစ်လိမ့်မည်"ဟု ဟောကြားတော်မူသည်။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက်သဘောကျပြီး သာစု ခေါ်ဆိုခဲ့လေသည်။

## 7

## အစ္ဆရိယအမ္ဘုတသုတိ

၉.၃.၁၁၆၊ အခါတစ်ပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ၌ ဆွမ်းခံပြန်ကြွလာကြသော ရဟန်းများစွာသည် မွောရုံသို့ ကြွရောက်ကြဋီး ဤသို့ ပြောကြားနေကြ၏-

"ငါရှင်တို့--- မြတ်စွာဘုရား၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကြီးပုံ သည် အုံဩဇ္ပယ်ကောင်းလုပါပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ရှေးရေး၌ ပရိနိဗ္ဗာန်စ်ပြီးကြသော ဘုရားများကိုပင် သိတော် မူနိုင်ပါပေ၏။ ထိုရှေးဘုရားတို့၏ အမျိုးအနွယ်-စသည်ကို အစုံ သိတော်မူပါပေ၏"ဟု ပြောကြားနေကြ၏။

ထိုသို့ ပြောကြားကြသောအခါ အရှင်အာနန္ဓာက ထို ရဟန်းတို့အား ဤသို့ လျှောက်ထား၏ "အရှင်ဘုရားတို့---မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့သည် အံ့ဩဖွယ်လည်း ကောင်းတော် မူကြ၏။ အံ့ဩဖွယ်သဘောများနှင့်လည်း ပြည့်စုံတော် မူကြ၏။ ထူးလည်း ထူးခြားတော်မူကြ၏။ ထူးခြားသော သဘောများနှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူကြ၏"ဟု လျှောက် ထား၏။

၉.၃.၁၁၇။ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရား ကြွရောက်တော် မူလာပြီးအကြောင်းစုံကို သိတော်မူရ၍အရှင်အာနန္ဒာအား-

"အာနန္ဒာ--- မြတ်စွာဘုရား၏ အံ့ဩဖွယ်ဖြစ်သော ထူးရြားသော သဘောများကို ဟောပြလိုက်ပါ"ဟု မိန့်ကြား တော်မူ၏။ သို့ဖြစ်၍ အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရား၏ အံ့ဩဒွယ်ဖြစ်သော ထူးခြားသော သဘောများကို လျှောက် ထား၏။

[ဤအံ့ဩဖွယ်များကို ဘုရားရှင်၏ နောက်ဆုံးဘဝ ဖြစ်တော်စဉ်အခန်း၊ စာပိုဒ် ၆.ဂ၁၊ စာမျက်နာ ၅၁ ၌ ပြခဲ့ပြီ။]

အရှင်အာနန္ဒာက ဤသို့ လျှောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဖြည့်စွက် မိန့်တော်မူ၏။

၉.၃.၁၁၈။ "အာနန္ဒာ--- သို့ဖြစ်လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ ဤအုံဗွယ်ဖြစ်သော ထူးခြားသော သဘောကိုလည်း နာယူ မှတ်သား ဆောင်ထားဦးလော့။

အာနန္ဒာ--- မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်တော်မှာ ဝေဒနာ တို့သည် ထင်ရှားစွာ ဖြစ်ကြ၏ ထင်ရှားစွာ ပေါ် လာကြ၏ ထင်ရှားစွာ ချုပ်သွားကြ၏။ (မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေဒနာ တို့၏ဖြစ်ပုံ၊ပေါ် လာပုံ၊ ချုပ်ပုံတို့ကို ထင်ရှားစွာသိတော်မူ၏။) သညာ-စသည်ကိုလည်း ထို့အတူပင် သိတော်မူ၏။

ဤသို့ ဖြစ်ခြင်းသည်လည်း ဖြတ်စွာဘုရား၏ အံ့ဩဖွယ် ဖြစ်သောထူးခြားသော သဘောဖြစ်၏"ဟုဟောကြားတော် မူ၏။

# ဒန္တဘူမိသုတိ

၉.၃.၁၁၉။ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇပြိုဟ်မြို့ ရှဉ့်နက်တို့အား အစာကျွေး၍ မွေးမြူရာ ဖြစ်သော ဝေဠုဝန် ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ အစီရဝတသာမကေသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်း တစ်ဆောင်၌ သီတင်းသုံးနေသည်။

ထိုအခါ၌ ဝိဋိသာရမင်း၏ သားတော် ဇယသေနမင်းသား သည် အညောင်းပြေ လမ်းလျှောက်လာရင်း အဓိရဝတ သာမကေထံ ရောက်လာသည်။ အဓိရဝတသာမကေနင့် ဇယသေနမင်းသားတို့ နုတ်ဆက်စကားများ ပြောကြားပြီး ကြသောအခါ၌ ဇယသေနမင်းသားသည် အဓိရဝတ သာမကေကို ဤသို့ လျှောက်ထားသည်-

"အရှင်ဘုရား---`ဤသာသနာတော်၌ ကြီးစား အားထုတ် သူသည် ဈာန်ရနိုင်သည်'ဟု ကြားဖူးပါ၏၊ ထိုစကား ဖြစ်နိုင် ပါသလား ဘုရား"

"မင်းသား--- ထိုစကား ဖြစ်နိုင်ပါသည်"

"အရှင်ဘုရား--- အရှင်ဘုရား ကြားနာမှတ်သား သင်ယူ ထားဖူးသည့်အတိုင်း တပည့်တော်အား တရားဟောပြပါ ဘုရား" "မင်းသား---ငါ ဟောလျှင် သင်နားလည်မည် မဟုတ်။ ငါ့မှာ မောရုံ ပင်ပန်းရုံသာ ရှိမည်။ ထို့ကြောင့် ငါ သင့်ကို တရား မဟောနိုင်"

"အရှင်ဘုရား---ဟောသာ ဟောပါ၊ တပည့်တော် နားလည်နိုင်လောက်ပါသည်"

"မင်းသား---ဝါဟောသောအခါသင်နားလည်လျှင်ကား ကောင်း၏။ အကယ်၍ နားမလည်လျှင်လည်း နားမလည် သည့်အတိုင်း နေပါ။ ငါ့ကို ရှေ့ဆက် မဖေးပါနှင့်"

"အရှင်ဘုရား--- ကောင်းပါပြီ၊ မမေးပါ"

၉.၃.၁၂၀။ သို့ဖြစ်၍ အစိရဝတသာမကေသည် မိမိ ကြားနာသင်ယူခဲ့ဖူးသည့်အတိုင်း ဇယသေနမင်းသားအား တရားဟောပြ၏။

ထိုသို့ ဟောပြသောအခါ ဇယသေနမင်းသားသည် "ကြိုးစားအားထုတ်လျှင် ဈာန်ရသည်ဆိုသည်မှာ မဖြစ်နိုင် ဘူး ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားပြီး ပြန်သွား၏။

ထိုအခါ၌ အစိရဝတသာမကေသည် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ရှဉ်းကပ်ပြီး ဇယသေနမင်းသားနှင့် ပြောခဲ့ကြသော အကြောင်းစုံကို လျှောက်ထား၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်ကြားတော် မူသည်-

"သာမကေ---ကာမဂုက်မှထွက်မြောက်ခြင်းကြောင့်သာ သိထိုက်၊မြင်ထိုက်၊ရောက်ထိုက်၊မျက်မှောက်ပြုထိုက်သော ဈာန်တရားကို ဇယသေနမင်းသားသည် အဘယ်မှာ ရနိုင် မည်နည်း၊ ကာမဂုက်အလယ်၌ နေပြီး ကာမဂုက်တို ခံစား နေသော ဇယသေနမင်းသားသည် ဈာန်ကို ရနိုင်စရာ အကြောင်းမရှိ။

၉,၃,၁၂၁။ သာမကေ--- ဥပမာအားဖြင့် ဆုံးမထား၊ သွန်သင်ညွှန်ပြထားသော ဆင်နှစ်ကောင်သည် ယဉ်ကျေး နေကြပြီး၊ ဆုံးမ မထား၊ သွန်သင်ညွှန်ပြမထားသော ဆင် နှစ်ကောင်သည် မော်ကျေးကြဘူး ဆိုပါတော့၊ ဆုံးမထား၊ သွန်သင်ညွှန်ပြထား၍ ယဉ်ကျေးနေကြသော ဆင် နှစ်ကောင်သည် ယဉ်ကျေးကြ၍သာ ယဉ်ကျေးသော ဆင် တို့သာ ပြုလုပ်ထိုက်သော ဂုက်ရှိသော အလုပ်ကို ရကုန် ရာသည်မဟုတ်လော၊ ယဉ်ကျေးသော ဆင်တို့၏ အဆင့်သို့ ရောက်ကုန်ရာသည် မဟုတ်လော"

"မှန်ပါ၊ ရောက်ကုန်ရာပါသည် ဘုရား"

"သာမကေ--- ဆုံးမ မထား၊ သွန်သင် ညွှန်ပြမထား၍ မယဉ်ကျေးကြသော ဆင်နှစ်ကောင်သည် မယဉ်ကျေး ကြပါဘဲလျက် ယဉ်ကျေးသော ဆင်တို့သာ ပြုသင့်သော ဂုက်ရှိသော အလုပ်ကို ရကုန်ရာသလော၊ ယဉ်ကျေးသော ဆင်တို့၏ အဆင့်သို့ ရောက်နိုင်ကြသလော"

"အရှင်ဘုရား--- မရောက်နိုင်ကြပါ"

"သာမကေ---ထို့အတူပင် ကာမဂုက်မှ ထွက်မြောက်သူ သာ ဈာန်ကို ရနိုင်သည်။ ကာမဂုက်အလယ်၌ နေပြီး ကာမဂုက်ကို ခံစားနေသော ဇယသေနမင်းသားသည် ဈာန်ကို မရနိုင်။

၉.၃.၁၂။ သာမကေ--- ဥပမာအားဖြင့် ရွာ၏ အနီး၌ တောင်ကြီးတစ်လုံးရှိသည် ထိုပါတော့။ သူငယ်ချင်း နှစ်ယောက်သည် ထိုရွာထဲမှ ထွက်လာကြပြီး လက်ချင်း ယှက်ကာ ထိုတောင်ကြီးနားသို့ သွားကြသည်။ တောင်ကြီး နား ရောက်သောအခါ သူငယ်ချင်းတစ်ယောက်သည် တောင်မြေမှာ နေရစ်သည်။ ကျန်တစ်ယောက်က တောင် ပေါ်သို့ တက်သွားသည်။ တောင်ခြေက သူငယ်ချင်းက တောင်ပေါ် က သူငယ်ချင်းကို 'သူငယ်ချင်းရေ--- ပင်းဘာ ကို ဖြင့်ရသလဲ'ဟု လှမ်းအော်ပေးသည်။ တောင်ပေါ် က သူငယ်ချင်းက 'သူငယ်ချင်းရေ---- ငါတော့ ကြည်နှူးစရာ ကောင်းတဲ့ ခြံတွေ၊ တောတွေ၊ မြေပြင်တွေ၊ ရေကန်တွေကို မြင်ရတယ်ဟေး'ဟု လှမ်းအော်ပြီး ဖြေသည်။

တောင်အောက်က သူငယ်ချင်းက 'သူငယ်ချင်း--- မင်း တောင်ပေါ် ရောက်တာနဲ့ ကြည်နူးစရာကောင်းတဲ့ ခြံတွေ၊ တောတွေ၊ မြေပြင်တွေ၊ ရေကန်တွေကို မြင်ရတယ်ဆိုတာ မဖြစ်နိုင်သူး'ဟု ပြောသည်။

သို့ဖြစ်၍ တောင်ပေါ် က သူငယ်ချင်းသည် တောင်ခြေကို ဆင်းလာပြီး တောင်အောက်က သူငယ်ချင်းကို လက်ဆွဲပြီး တောင်ပေါ် ခေါ် သွား၏။ တောင်ပေါ် ရောက်သောအခါ ကနားကြပြီး 'ကဲ သူငယ်ချင်း--- မင်း ဘာတွေ မြင်ရသလဲ' ဟု မေး၏။ ထိုအခါကျမှ ဒုတိယလိုက်လာသော သူငယ် ချင်းက' အေး--- ကြည်နူးဖွယ်ကောင်းတဲ့ ခြံတွေ၊ တောတွေ၊ မြေပြင်တွေ၊ ရေကန်တွေကို မြင်ရတာဝဲ'ဟု ဖြေ၏။

ထိုအခါ၌ ပထမသူငယ်ချင်းက ပြော၏ ' မဖြစ်နိုင်ဘူး'လို့ မင်းပြောတဲ့ စကားကို 'သူ တောင်ပေါ် မရောက်သေးလို့ ပြောတာပဲ'လို့ အခုမှ ငါ သဘောပေါက်တော့တယ်'

ခုတိယ သူငယ်ချင်းက ပြော၏ `ရှုခင်းများကို မြင်ရတယ်-လို့ မင်းပြောတာကိုလည်း `သူ တောင်ပေါ် ရောက်ပြီးလို့ ပြောတာဝဲ'လို့ အခုမှ ဝါလည်း သဘောပေါက်တော့တယ်။ သူငယ်ချင်း---ဤတောင်ကြီးနှင့်ကွယ်နေလို့မြင်သင့်တာကို ငါ မမြင်ရတာဝဲ'

"သာမကေ--- ထိုတောင်ကြီးထက် ပိုကြီးသော အဝိဇ္ဇာ တုံးကြီးသည် ဇယသေနမင်းသားကို ဗုံးကွယ်ထား၏။ ထို့ကြောင့် သူသည် ဈာန်ကို ရနိုင်စရာ အကြောင်းမရှိ။

သာမကေ--- ဇယသေနမင်းသားအတွက် ဤဥပမာနှစ်ခု သင့်ဉာက်မှာ ထင်လာလျှင် (ထင်လာသည့်အတိုင်း ဟောပြ လျှင်) ဇယသေနမင်းသားသည် သင့်ကို အနေ်စန် အုံဩဇွယ် ကောင်းလောက်အောင် ကြည်ညိုစရာရှိ၏။ ကြည်ညိုပြီး ကြည်ညိုသော အမှအရာကို ပြစရာရှိ၏"

"မြတ်စွာဘုရား--- ရေး၌ မြေားဖူးသော အဗန်ဇန် အံ့ဩစရာ ကောင်းသောဤဥပမာနှစ်စု ဇယသေနမင်းသား အတွက် မြတ်စွာဘုရား ဉာက်တော်မှာ ထင်လာသကဲ့သို့ တပည့်တော့်ဉာက်မှာ အဘယ်မှာ ထင်လာနိုင်မှာလဲ ဘုရား"

၉.၃.၁၂၃။ "သာမကေ--- ဥပမာအားဖြင့် မင်းသည် သင်ဆရာကို 'ဆင်ဆရာ--ကြပါ။ ဆရာသည် မင်းစီးဆင်ကို စီး၍ ဆင်ရှိသော တောသို့ သွားပါ။ တောဆင်ရိုင်းကို တွေ့ သောအခါမင်းစီးဆင်၏လည်ပင်းမှာယှဉ်ကပ်ပြီးချည်ခဲ့ပါဟု ပြောကြား၏။ ဆင်ဆရာကလည်း 'ကောင်းပါပြီ အရှင် မင်းကြီး'ဟု ကတိပေးပြီး တောသို့ သွား၏၊ တောဆင်ရိုင်းကို တွေ့သောအခါ၌ မင်းစီးဆင်၏ လည်ပင်းမှာ ယှဉ်ကပ် ရည်၏။ မင်းစီးဆင်သည် တောဆင်ရိုင်းကို တောမှ လွင်ပြင် (ကွင်းပြင်)သို့ ထုတ်ဆောင်လာ၏။

သို့ဖြစ်၍ ဆင်ရိုင်းသည် ကွင်းပြင်သို့ ရောက်လာ၏။ သို့သော် တောဆင်ရိုင်း-ဆိုသည်မှာ တောကိုပင် မက်မော တတ်၏။ ထို့ကြောင့် ဆင်ဆရာသည် ထိုအကြောင်းကို ပြော ကြားလိုသည့်အတွက် မင်းအား 'အရင်မင်းကြီး--- လွင်ပြင် သို့ တောဆင်ရိုင်း ရောက်ပါပြီ'ဟု သံတော်ဦးတင်၏။

ထိုအခါ၌ မင်းက ဆင်ဆရာအား 'ဆင်ဆရာ---ကြွပါ။ ထိုဆင်ရိုင်း၏ တော၌ ဖြစ်သော အလေ့အကျဉ်း အကြံအညေ် အပူအပင်၊ အပင်အပန်း၊ အပူအလောင်တို့ကို ဈောက်ချက်ရန်၊ ရွာထဲမြို့ထဲ၌ ပျော်မွေ့စေရန်၊ လူတို့ နှစ်သက်သဘော ကျသော အလေ့အကျင့်တို့ကို သင်ပြပေးရန် ဤတောဆင်ရိုင်း ကို ဆုံးမပါ'ဟု ပြော၏။

ဆင်ဆရာသည် 'ကောင်းပါပြီ အရှင်မင်းကြီး'ဟု ကတိ ပေးပြီးတိုင်ကြီးကို မြေမှာ စိုက်၍ တောဆင်ရိုင်း၏ လည်ပင်း ကို တိုင်ကြီးနှင့် ကဝ်ချည်၏။ ဆင်ဆရာသည် တော ဆင်ရိုင်းကို သိမ်မွေ့ ယဉ်ကျေး၍သာသော စကားများကို ပြောပြ၏။ ထို့ကြောင့် တောဆင်ရိုင်းသည် နားထောင်လာ၏၊ နားစိုက်လာ၏၊ သိဖို့ရာ စိတ်စိုက်လာ၏။ ထိုအခါ၌ ဆင် ဆရာသည် တောဆင်ရိုင်းကို တစ်ဆင့်တက်ပြီး မြက်၊ အစာ ရေစတတို့ကို တိုက်ကျွေး၏။

အစာရေစာကို ဆင်ရိုင်း ခံယူသောအခါ ဆင်ဆရာက
'အစုကျ်ဆင်ရိုင်းသည်အသက်ရှင်တော့မည်'ဟု ဆုံးဖြတ်၏။
သို့ဖြစ်၍ ဆင်ဆရာက 'သားမောင်---ယူယူ၊ သားမောင်--ဈချ'ဟု တစ်ဆင့်တက်ပြီး အတတ်ပညာကို သင်ပေး၏။
ထိုယူနည်း၊ ချနည်းကို ဆင်ရိုင်း လိုက်နာလာသောအခါ ဆင်ဆရာက 'သားမောင်--- ရှေ့တိုးလော့၊ သားမောင်--နောက်ဆုတ်လော့'ဟု တစ်ဆင့်တက်၍ သင်ဖေး၏။ ထို နည်းကို ဆင်ရိုင်း တတ်လာသောအခါ ဆင်ဆရာက
'သားမောင်---ထလော့၊ သားမောင်---ထိုင်လော့'ဟု တစ်ဆင့် တက်၍ သင်ပေး၏။ ထိုနည်းကို ဆင်ရိုင်း တတ်လာသောအခါ ဆင်ဆရာက တစ်ဆင့်တက်၍ မတုန်မလှုပ်နေနည်း-ဟု
ခေါ်သော အတတ်ပညာကို သင်ဖေး၏။ ဆင်ရိုင်း၏ နာမောင်း မှာ ပျဉ်ချင်ကြီးကို တင်ချည်ထား၏။ ချွန်းကိုင်ထားသော လူတစ်ယောက်သည် ဆင်ရိုင်း၏ လည်ပင်းပေါ်၌ ထိုင် ထား၏။ ဆင်ရိုင်း၏ ပတ်ပတ်လည်မှာ ရွန်းကိုင်ထားသော လူများ ဝိုင်းရံထားကြ၏၊ ဆင်ဆရာသည် ဈွန်းရှည်ကို ကိုင်ပြီး ဆင်ရိုင်း၏ ရှေ့၌ ရုပ်နေ၏။ ဆင်ရိုင်းက မတုန်မလှုပ် နေနည်း အတတ်ပညာကို သင်ယူနေသော အချိန်၌ ရှေ့ခြေ ကိုလည်း မလှုပ်၊ နောက်ခြေကိုလည်း မလှုပ်၊ ရှေ့ပိုင်း ကိုလ်ကိုလည်း လေှုပ်၊ နောက်ခြေကိုလည်း မလှုပ်၊ ရှေ့ပိုင်း ကိုလ်ကိုလည်း မလှုပ်၊ နောက်ဝိုင်းကိုလည်းမလှုပ်၊ နာမောင် ကိုလည်း မလှုပ်၊ မော့ပေါ် နားရက်ကိုလည်းမလှုပ်၊ နားမောင်း ကိုလည်း မလှုပ်တော့ပေ၊ ထိုဆင်ရိုင်းသည် လုံဖြင့် ထိုးခြင်း၊ သံလျက်ဖြင့် ခုတ်ခြင်း၊ စြားမှန်ခြင်း၊ သလွဲတံ (အတောင် တစ်သော မြား)မှန်ခြင်း၊ စည်ကြီးသံထက်စည်သံ၊ လွေသံတွင် တာ၏။ သင်း၏ ဆောက်ကျစ်စဉ်းလဲမှုအားလုံး-ဟူသော အပြစ်မှ ကင်းခြင်းကြောင့် မင်းနှင့်သာ ထိုက်တန်တော့၏။ မင်း၏ အဘုံးအဆောင်သာ ဖြစ်တော့၏။ မင်း၏ အင်္ဂါအစိတ် အဝိုင်း-ဟုသာ ခေါ် ထိုက်တော့၏။

၉.၃.၁၂၄၊ သာမကေ--- ထိုဥပမာ အတိုင်းပင် ဂုက်တော် ကိုးပါးနှင့် ဖြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား လောက၌ ပွင့်တော်မူလာ၏။ ထိုမြတ်စွာဘုရာ းသည် နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြောင်း တရားစေတာ်ကို ဟောပြတော်မူ၏။ အမျိုး ကောင်းသားတစ်ယောက်သည် ထိုတရားတော်ကို ကြားနာ ရြေးမြတ်စွာဘုရားကို ကြည်ညိုလာသည်။ သို့ဖြစ်၍ သူသည် နောင်အခါ၌ ပစ္စည်းဥစ္စာနှင့် ဆွေမျိုး အသိုက်အဝန်းကို စွန့်ပြီး မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုသည်။ ဤကား အရိယာ၏တပည့် ထိုအမျိုးကောင်းသား လွင်ပြင်သို့ ရောက်လာခြင်း ဖြစ်သည်။ သို့သော် လူ၊ နတ်တို့သည် ကာမ ကုက်ကိုဖက်ဖောကြ၏ ထိုကြောင့် သူကိုမြတ်စွာဘုရားသည် တစ်ဆင့်တက်၍ ဆုံးဖေတာ်မူသည်- ရဟန်း---သင်သည် သိလကိုအသေးအမွှားက စပြီး လုံခြံအောင် စောင့်ထိန်းပါဟု ဆုံးဖတာ်မူသည်။

အရိယာဏ်တပည့် ဖြစ်သော ထိုရဟန်း သီလရှိသော အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် 'လောဘ၊ ဒေါသ--စသည် မဖြစ် အောင် မျက်စိ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်-ဟူသော ဣန္ဒြေ ခြောက်ပါးကို စောင့်စည်းပါ'စသည်ဖြင့် အဆင့်ဆင့် တက်၍ ဆုံးမတော်မူသည်။

၉.၃.၁၂၅။ အရိယာ၏ တပည့်ဖြစ်သော ထိုရဟန်းသည် သတိပဋ္ဌာန်တရားလေးပါးကို ပွားများနေ၏။

သာမကေ--- ဥပမာအားဖြင့် တောအလေ့အကျင့် တို့ကို ဈောက်ဖျက်ရန်-စသည်အတွက် ဆင်ဆရာသည် တိုင်ကြီးကို မြေမှာ စိုက်၍ ဆင်ရိုင်း၏ လည်ပင်းနှင့် ကပ်ရျည် သကဲ့သို့-

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖန်တာယ်)

ထို့အတူပင် ကာမဂုက်ကို မှီသော အလေ့အကျင့် အကြံ အစည်၊ အပူအပင်၊ အပင်အပန်း၊ အပူအလောင်တို့ကို ဖျောက်ဖျက်ဖို့ရာ၊ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးကို ရဖို့ရာ၊ နိဗ္ဗာန်ကို မျက် မှောက်ဖြဖို့ရာ အရိယာတပည့်ရဟန်း၏စိတ်မှာ သတိပဋာန် လေးပါးကို ဖွဲ့ ရျည်ထားရမည်။

အရိယာ၏ တပည့်ဖြစ်သော ထိုရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရား သည် တစ်ဆင့်တက်၍ ဆုံးမတော်မူ၏- `ရဟန်း--- လာ လော့၊ သတိပဋ္ဌာန်တရားလေးပါးကိုလည်း ပွားများလော့၊ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော အကြံအစည်တို့ကိုလည်း မကြံ စည်နှင့် ဟု ဆုံးမတော်မူ၏။

အရိယာ၏ တပည့်ဖြစ်သော ထိုရဟန်းသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ဩဝါဒအတိုင်း လိုက်နာကျင့်သုံးသော အခါ ရာန် လေးပါး၊ ပုဗွေနိဝါသာနဿတိညာက် (ဝိဝိဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ရှေးဘဝအဆက်ဆက်ကို မှတ်ဒိသောညာက်)၊ ဒိဗ္ဗဇကျွညာက် (နတ်မျက်စိဖြင့် တူသော ညာက်၊ သက်ရှိလုံဂိုလ်တို့၏ စုတေ မြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေရြင်းကို သိသော ညာက်)၊ အာသဝက္မယ ညာက် (သစွာလေးပါးကို သိပြီး အာသဝေါ (အကုသိုလ်) ကင်းကွာ ရဟန္တာဖြစ်စေသော ညာက်)တို့ကို မြေီး ရဟန္တာ

ထိုရဟန္တာရဟန်းသည် အေးခြင်း၊ ပူခြင်း၊ အဓာဆာခြင်း၊ ရေဆာခြင်း၊ မှက်၊ ခြင်၊ ယင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မွေ၊ ကင်း၊ သန်း အတွေ့ တို့ကို သည်းခံနိုင်သည်။ မကောင်းသဖြင့် ပြောဆို အပ်သော၊ ကြမ်းတမ်းသော ကေားတို့ကိုလည်း သည်းခံနိုင် သည်။ သေလှမျောပါး ခံစားရသော နာကျင်ကိုက်ခံ ဆင်းရံ ပြင်းထန်သော ကိုယ်ဆင်းရဲမှုတို့ကိုလည်း သည်းခံနိုင်သည်။ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ အားလုံးကို ပယ်ပြီးတော့သည်။ အဝေးမှ ပစ္စည်းကိုပင် ယူဆောင်၍ ပူဇော် လှူခြေန်းထိုက်ခြင်း-စသော သံယာဂုက်တော်တို့နှင့် ပြည့်စုံတော့သည်။ ၉.၃.၁ ၆။ သာမကေ---မင်း၏ ဆင်ကြီးသည်မယဉ်ကျေး သေးဘဲ ရိုင်းလျက်ပင် သေသွားလျှင် မင်း၏ ဆင်ကြီး အရိုင်းသ သေသည်-ဟု ခေါ် ၏။ မင်း၏ ဆင်လတ် မယဉ် ကျေးသေးဘဲ ရိုင်းလျက်ပင် သေသွားလျှင် မင်း၏ ဆင်လတ် မယဉ်ကျေးသေးဘဲ ရိုင်းလျက်ပင် သေသွားလျှင် မင်း၏ ဆင်ငယ် မယဉ်ကျေးသေးဘဲ ရိုင်းလျက်ပင် သေသွားလျှင် မင်း၏ ဆင်ငယ် အရိုင်းသေ သေသည်-ဟုပင် ခေါ် ၏။

သာမကေ--- ထို့အတူပင် မထေရ်ကြီးရဟန်း ရဟန္တာ မဖြစ်သေးဘဲ သေလျှင် မထေရ်ကြီးရဟန်း အရိုင်းသေ သေသည်-ဟု ခေါ် ၏။ ရဟန်းလတ် ရဟန္တာ မဖြစ်သေးဘဲ သေလျှင် ရဟန်းလတ် အရိုင်းသေ သေသည်-ဟုပင် ခေါ် ၏။ ရဟန်းငယ် ရဟန္တာ မဖြစ်သေးဘဲ သေလျှင် ရဟန်းငယ် အရိုင်းသေ သေသည်-ဟုပင် ခေါ် ၏။

မင်း၏ ဆင်ကြီး ယဉ်ကျေးပြီးမှ သေလျှင် မင်း၏ ဆင်ကြီး အယဉ်သေ သေသည်-ဟု ခေါ် ၏။ မင်း၏ ဆင်လတ် ယဉ်ကျေးပြီးမှ သေလျှင် မင်း၏ ဆင်လတ် အယဉ်သေ သေ သည်-ဟုပင် ခေါ် ၏။ မင်း၏ ဆင်ငယ် ယဉ်ကျေးပြီးမှ သေ လျှင် မင်း၏ ဆင်ငယ် အယဉ်သေ သေသည်-ဟုပင် ခေါ် ၏။

သာမကေး--ထို့အတူပင် မထေရိကြီးရဟန်း ရဟန္တာ ဖြစ်ပြီးမှ သေလျှင် မထေရိကြီးရဟန်း အယဉ်သေ သေသည်-ဟု ခေါ် ၏။ ရဟန်းလတ် ရဟန္တာဖြစ်ပြီးမှ သေလျှင် ရဟန်း လတ် အယဉ်သေ သေသည်-ဟုပင် ခေါ် ၏။ ရဟန်းငယ် ရဟန္တာဖြစ်ပြီးမှ သေလျှင် ရဟန်းငယ် အယဉ်သေ သေသည်-ဟုပင် ခေါ် ၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောပြတော်မူပြီး တရား တော် ကို နိဂုံးချပ်တော်မူသည်။ အစီရာတသာမကေလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာစုခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

nGn

## 9

## သီစ္ပတော်လွှ

၉.၃.၁၂၇။ အခါတစ်ပါး၌ ရာစပြိုဟ်မြို့ ရှဉ့်နက်တို့အား အစာကျွေး၍ မွေးရာဖြစ်သော ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။

ထိုအခါ တစ်စုသော နံနက်စင်း၌ အရှင်ဘူမိဇသည် ဇယသေနမင်းသား၏ နေအိမ်သို့ ကြရောက်၏။ ဇယသေန မင်းသားနှင့် အရှင်ဘူမိဇတို့ နွတ်ဆက်စကားများ ပြောကြား ပြီးသောအခါ ဇယသေနမင်းသားက ဤသို့ လျှောက်ထား သည်-

"အရှင်ဘူဓိရ--- တောင့်တခြင်းကို ပြု၍ ဖြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော်လည်း အကျိုးကို မရထိုက်။ တောင့်တခြင်းကို မပြုဘဲ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော်လည်း အကျိုးကို မရထိုက်။ တောင့်တခြင်းကို မပြုဘဲ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော်လည်း အကျိုးကို မရထိုက်။ တောင့်တခြင်းကို ပြေဘဲ ဖြစ်စေ၊ မပြု သည်မဟုတ်ဘဲ ဖြစ်စေ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော်လည်း အကျိုးကို မရထိုက်၊ တောင့်တခြင်းကို ပြေဘဲ ဖြစ်စေ၊ မပြု သည်မဟုတ်ဘဲ ဖြစ်စေ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ကြသော်လည်း အကျိုးကို မရထိုက်-ဟု ပြောလု၊ ယူလေ့ ရှိကြသော တ၍ သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များ ရှိကြ၏။ ဤနေရာ (ဤပြဿနာ)၌ အရှင်ဘူဓိရ၏ ဆရာ ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် အဘယ်သို့ အယူရှိပြီး အဘယ်သို့ တောကြားပါသနည်း"

"မင်းသား--- မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်တော်မှ ထိုသို့ စကားမျိုးကို ကြားလည်း မကြားခဲ့ဖူးဘူး၊ နာလည်း မနာယူခဲ့ဖူးဘူး၊ အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရား ဖြေကြားတော်မူ ခဲ့လျှင်လည်း ဤသို့သာ ဖြေကြားတော်မူစရာ အကြောင်း ရှိသည်-

"တောင့်တခြင်းကို ပြု၍ ဖြစ်စေ၊ မပြဘဲဖြစ်စေ၊ ရံခါ ပြု၍ ရှစ်၊ မပြဘဲဖြစ်စေ၊ ပြုသည်လည်း မဟုတ် မပြုသည်လည်း မဟုတ် ပြုသည်လည်း မဟုတ်ဘဲဖြစ်စေ၊ သင့်သော အကြောင်းအားဖြင့် (နည်းမှန် လမ်းမှန် မဟုတ်သောအားဖြင့်) မြတ်သော အကျင့်တုကို ကျင့်ကြသော်လည်း အကျိုးကို မရထိုက်။ သင့်သော အကျောင်းအားဖြင့် (နည်းမှန် လမ်းမှန်အားဖြင့်) ဖြတ်သော အကျင့်စုတ်သာ အကျင့်စစ်ကို ကျင့်ကြလျှင် အကျိုးကို ရထိုက်သည်"ဟုသာ ဖြေကြားတော်မူစရာ အကြောင်းရှိသည်။

"အရှင်ဘူမိဇ--- အရှင်ဘူမိဇ၏ဆရာမြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ယူလေ့၊ ဤသို့ ဟောလေ့ ရှိရိုးမှန်လျှင် အရှင်ဘူမိဇ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားသည် သမော၊ ဒြာဟုက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များအားလုံး၏ ဦးခေါင်းကို တည်တည့် ရိုက် ခတ်၍ ရပ်တည်နေသကဲ့သို့ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"ဟု ဇယ သေနမင်းသားသည် လျှောက်ထားပြီးနောက် အရှင်ဘူမိဇ အား မိမိ၏ ပွဲတော်အုပ်ဆွမ်းကို ဆက်တပ်၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

၉.၃.၁၂၈။ ထိုနောက် အရှင်ဘူမိဇသည် ဆွမ်းခံရာမှ ပြန်ကြွလာပြီးမြတ်စွာဘုရားထဲတော်သို့ ရည်းကပ်၏၊မြတ်စွာ ဘုရားထဲတော်သို့ ရောက်သောအခါ ဇယသေနမင်းသားနှင့် ပြောခဲ့သမျှ အားလုံးကို လျှောက်ထားပြီး ဤသို့ ဖေးမြန်း လေသသိ-

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော် ထိုသို့ ဖြေကြားခဲ့ခြင်း သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားဒေသနာတော်နှင့် ကိုက်ညီ ပါရဲ့လား ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဆန္ဓတော်နှင့် ကိုက်ညီ ပါရဲ့လား ဘုရား"

"ဘူမိဇ---သင် ထိုသို့ ဖြေကြားခွဲခြင်းသည် ငါဘုရား၏ တရားဒေသနာတော်နှင့် ကိုက်ညီ၏။ ငါဘုရား၏ ဆန္ဒတော် နှင့် ကိုက်ညီ၏။

၉.၃.၁၂၉၊ ဘူမိဇ--- ဥပမာအားဖြင့် တောင့်တမှုကို ပြ၍ ဖြစ်စေ၊ မပြုဘဲ ဖြစ်စေ၊ ရံခါပြု၍ ရံခါမပြုဘဲ ဖြစ်စေ၊ ပြုသည်လည်းမဟုတ် မပြုသည်လည်း မဟုတ်ဘဲ ဖြစ်စေ-

- (၁) ဆီကို လိုချင်သူသည် သဲကို ဆုံထဲ၌ ထည့်ကာ ရေဖြန်းပြီး ကြိတ်၍ ဆီကို မရနိုင်။
- (၂) နွားနို့ကို လိုချင်သူသည် နွားမ၏ ဦးချိုကို ဆွဲကာ ညှစ်၍ နွားနို့ကို မရနိုင်။
- (၃) ဆီဦးကို လိုချင်သူသည် ရေကို အိုးထဲ လောင်း ထည့်ပြီး ယောက်မဖြင့် မွှေ၍ ဆီဦးကို မရနိုင်။
- (၄) မီးကို လိုချင်သူသည် ထင်းစိုကို မီးရှို့၍ မီးကို မရနိုင်။

ဘူမိရ--- ထိုဥပမာများအတိုင်းပင် မှားသော အမြင်၊ အကြုံ စကား၊ အလုပ်၊ အသက်မွေးမှု၊ အားထုတ်မှု၊ သတိ၊ သမာဓိ-ရှိကြသော သမား၊၊ ပြားပွာက (သူတော်စင်၊ သူ တော်မြတ်)တို့သည် တောင့်တမှုကို ပြု၍ ဖြစ်စေ၊ မပြုကြသည် ဖြစ်စေ၊ ရဲဓါ ပြု၍ ရံဓါ မပြုကြဘဲဖြစ်စေ၊ ပြုကြသည်လည်း မဟုတ်၊မပြုကြသည်လည်းမဟုတ်ကြဘဲဖြစ်စေ မြတ်သော အကျင့်တုကို ကျင့်ကြ၍ကား တောင်းကျီးကို မရနိုင်။

၉.၃.၁၃ဂ။ ဘူဓိဇ--- ဥပမာအားဗြင့် တောင့်တမှုကို ပြ၍ ဖြစ်စေ၊ မပြုဘဲ ဗြစ်စေ၊ ရံခါ ပြု၍ ရံခါ မပြုဘဲ ဖြစ်စေ၊ ပြုသည်လည်း မဟုတ် မပြုသည်လည်း မဟုတ်ဘဲ ဖြစ်စေ-

- (၁) ဆီကို လိုချင်သူသည် ဆုံထဲ၌ နှမ်းကို ထည့်၍ ရေဖြန်းပြီး ကြိတ်မှ ဆီကို ရနိုင်၏။
- (၂) နွားနို့ကို လိုချင်သူသည် နွားမ၏ နို့တံကို ဆွဲ၍ ညှစ်မှ နွားနို့ကို ရနိုင်၏။
- (၃) ဆီဦးကို လိုချင်သူသည် နို့မေးကို အိုးထဲ ထည့်၍ ယောက်မဖြင့် မွေမှ ဆီဦးကို ရနိုင်၏။
- (၄) မီးကို လိုချင်သူသည် ထင်းခြောက်ကို မီးရှို့မှ မီးကို ရနိုင်၏။

ဘူဓိရ--- ထိုဥပမာများအတိုင်းပင် မှန်ကန်သောအမြင်၊ အကြုံ အပြော၊ အလုစ်၊ အသက်မွေးမှု၊ အားထုတ်မှု၊ သတိ၊ သမာဓိ ရှိကြသော သမဂာ၊ ပြာဟွက၊ (သုတော်စင်၊ သုတော် မြတ်) တို့သည် တောင့်တမှုကို ပြုကြ၍ဖြစ်ပေ၊ မပြုကြသံ ဖြစ်စ၊ ရံခါပြုကြ၍ ရံခါ မြေကြာရာစြစ်ပေ၊ ပြုကြည်လည်း မဟုတ်၊ မြေကြသည်လည်း မဟုတ်ဘဲ ဖြစ်စေ မြတ်သော ဆကျင့်စစ်ကို ကျင့်ကြလျှင် တောင်းသော အကျိုးကို ရနိုင်၏။

ဘူမိဇ--- ဇယသေနမင်းသားအတွက် ဤဥပမာလေးမျိုး အကယ်၍ သင့်ဉာက်မှာ ထင်လာခဲ့လျှင် ဇယသေနမင်းသား သည် သင့်အား အမန်မန် အံ့ဩဒ္ပယ်ကောင်းလောက် အောင် ကြည်ညိုနိုင်စရာရှိ၏ ကြည်ညိုပြီး ကြည်ညိုသော အမှအရာကိုလည်း သင့်အား ပြစရာ ရှိ၏"

"မြတ်စွာဘုရား--- အဖန်ဖန် အဲ့ဩစရာကောင်းသော ရှေး၌ ကြေားဖူးသော ဤဥပမာလေးမျိုး ဇယသေနမင်းသား အတွက် မြတ်စွာဘုရားဉာက်တော်၌ ထင်လာသကဲ့သို့ တပည့်တော့်ဉာက်၌ အဘယ်မှာ ထင်လာနိုင်ပါမည်လဲ ဘုရား"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားတော်ကို ဟောကြား၏။ အရှင်ဘုံမိဇသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘော ကျ နှစ်သက်ပြီး သာစုခေါ် ဆိုခဲ့လေသည်။

nge.

## 6

## ဥပက္ကိလေသသုတိ

၉.၃.၁၃၁၊ အခါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောသမွှီမြို့ ယောသိတာရုံကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ထိုအခါက ကောသမွှီမြို့၌ ရဟန်းများသည် ငြင်းကြ ခုံကြပြီး နိုက်ရန်ဖြစ်နေကြသည်။ အချင်းချင်း အပြန်အလှန် နုတ်လုံ ထိုးပြီး နေကြသည်။ (သံယာများ သင်းကွဲနေကြသည်)။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- ကောသန္စီမြို့၌ ရဟန်းများသည် ငြင်းကြ စုံကြပြီး စိုက်ရန်ဖြစ်နေကြပါသည် ဘုရား၊ အချင်း ချင်း အပြန်အလှန် နူတ်လုံထိုးပြီး နေကြပါသည် ဘုရား၊ တောင်းပန်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား၊ ထိုရဟန်းတို့ထံသို့ သနားသောအားဖြင့် ကြွတော်မူပါ ဘုရား"

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုရဟန်းတို့ထံသို့ ကြွတော်မူပြီး"ရဟန်းတို့--- မငြင်းကြ မခုံကြ၊ ခိုက်ရန် မပြုကြနင့်၊အချင်းချင်းအပြန်အလှန်နှတ်လုံမထိုးကြနင့်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက "တရားပိုင်ရှင် မြတ်စွာ ဘုရား---အေးဆေးစွာ သီတင်းသုံးတော်မူပါ။ ကြောင့်ကြမဲ့ သီတင်းသုံးတော်မူပါ။ ရှမ်းရှမ်းသာသာ သီတင်းသုံးတော်မူ ပါဘုရား။ တပည့်တော်တို့ ကိုယ့်အပြစ်နှင့် ကိုယ် ထင်ရှား ကြပါလိမ့်မည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသည်။

ဖြတ်စွာဘုရားသည် သုံးကြိမ်တိုင်အောင် တားဖြစ်တော် မူ၍ ထိုရဟန်းကလည်း သုံးကြိမ်တိုင်အောင် လျှောက်ထား သည်။

ထိုအခါ တစ်ခုသော နံနက်စင်း၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ကောသမွီမြို့ထဲသို့ ဆွမ်းစ်ကြွတော်မူ၏။ ဆွမ်းစံပြန်ကြွလာ တော်မူသော အခါ အိပ်ရာနေရာကို သိမ်းဆည်းတော်မူ၍ သဝိတ်၊သင်္ကန်းကို ယူတော်မူပြီး ဘံဃာ့အလယ်၌ ရပ်လျက် ဤဂါထာများကို ဟောကြားတော်မူသည်-

၉.၃.၁၃၂။ ဆူညံနေသော လူစုကြီးသည် ငါ လူမိုက်-ဟု မည်သူမျှ ထောင်။ သံဃာ ကွဲပြားသော အခါ ငါ့ကြောင့် ကွဲသည်-ဟု ထင်ဖို့ရာ အလွန်ပင် စက်လှ၏။

သတိကင်းသူတို့သည် ပညာရှိဟန်ဆောင်ကြ ၏။ အငြင်းအခုံစကား၌ ကျက်စားနေကြ၏၊ ပါးစပ် ကို ဟာလိုသမျှအထိ ဟ၍ အော်လိုသမျှအထိ အော်ပြောနေကြ၏၊ (ပါးစပ်ကို ဖြံနိုင်သမျှ ဖြံ၍

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

အော်ပြောနေကြ၏။)ထိုသို့ပြောကြသည့်အတွက် အရက်ကင်းမဲ့ရာ ရောက်ကြပုံကိုကား မသိကြ။

သူသည် ငါ့ကို ဆဲရေး၏ ညှဉ်းဆဲ၏ အနိုင်ယူ ခဲ့၏၊ ငါ့ဥစွာကို ယူသွားခဲ့၏-စသည်ဖြင့် ရန်ငြိုး ဖစွဲ့ မှ ရန်ငြိမ်းအေးနိုင်၏။

ရန်တုံ့မှသဖြင့် ရန်တို့သည် မည်သည့်အခါမျ မငြိမ်းအေး၊ ရန်တုံ့မမှမှသာ ရန်တို့သည် ငြိမ်းအေး ကြဏ်။ ဤကား ဓမ္မတာ ဖြစ်၏။

နိုက်ရန်ပြုနေကြသူ ပညာမဲ့ရဟန်းမိုက်များ သည် ငါတို့ သေကြရဦးမည်-ဟူသော ဤ အကြောင်းအရာကို မသိကြ။ ပညာရှိတို့ကား ငါတို့ သေကြရဦးမည်-ဟူသော ထိုအကြောင်း အရာကို သိကြ၏။ ထိုသို့ သိသည့်အတွက်ကြောင့် နိုက်ရန် များ ငြိမ်းအော်ကြ၏။

အရိုးကို ဖြတ်၊ အသက်ကို သတ်၊ နွား၊ မြင်း၊ ဥစွာ တို့ကို ယု၊ တိုင်းပြည်ကို လှ၍ ရန်ပြုကြသူတို့နှင့် ရန်အပြုခံရသူတို့သည်ပင် ဟောဓိတ်အဖြစ် ပေါင်းသင်းခဲ့ကြဖူးသေး၏။ ထိုသို့ ဟောတ်ကြသော သင်တို့သည် အဘယ့်ကြောင့် မပေါင်းသင်းနိုင် ရမည်နည်း။

ပညာရှိသူတော်ကောင်းအပေါင်းအသင်းကို ရလျှင်သူနှင့် ပေါင်းသင်းနေထိုင် ကျင့်ကြံသင့်၏။ ထိုအပေါင်းအသင်းကြောင့် အတွင်းရန်၊ အပြင် ရန်တို့ကို ကျော်လွှားနိုင်၏။ သတိ အမြံရှိလျက် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ နေရနိုင်၏။

ပညာရှိ သူတော်ကောင်း အပေါင်းအသင်းကို မရလျှင်ကား တစ်ယောက်တည်းသာ နေထိုင် ကျင့်ကြံသင့်၏။ ဥပမာအားဖြင့် မင်းသည် တိုင်း နိုင်ငံကို စွန့်စွာ၍ တစ်ပါးတည်း နေထိုင် ကျင့်ကြံ သကဲ့သို့ တစ်ပါးတည်း တစ်ယောက်တည်း နေ ထိုင်ကျင့်ကြံသင့်၏။ မာတင်္ဂဆင်ကြီးသည် တော ထဲ၌ တစ်စီးတည်း လှည့်လည်သကဲ့သို့ တစ်ပါး တည်း တစ်ယောက်တည်း နေထိုင် ကျင့်ကြံ သင့်၏။

တစ်ဦးတည်း နေထိုင်ကျင့်ကြံရြေင်းသည် မြတ်၏။ လူခိုက်နှင့် ပေါင်းသင်းခြေင်းသည် မြတ်။ မာတင်္ဂဆင်ကြီးသည် အကုသိုလ်မြေ့ဘဲ ကြောင့်ကြမဲ့စွာ တောထဲ၌ တစ်စီးတည်း နေ သကဲ့သို့ အကုသိုလ်မပြုဘဲ ကြောင့်ကြမဲ့စွာ တစ်ဦးတည်း နေထိုင်ကျင့်ကြံသင့်၏"

၉.၃.၁၃၃။ ဤဂါထာများကို ဟောကြားပြီးသောအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တလကလောကကာရရွာသို့ ကြွ ရောက်တော်မူသည်။ ထိုရွာ၌ အရှင်ဘဂုနှင့် တွေ့တော်မူပြီး ပါစီနှင်သတောသို့ ဆက်လက် ကြွတော်မူသည်။

ထိုအခါက ပါစီနဝံသတော၌ အရှင်အနရဒ္ပါ၊ အရှင်နန္ဒိယ နှင့် အရှင်ကိမိလတို့ သီတင်းသုံးနေတော်မူကြ၏။ အဝေးမှ ကြွလာတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို တောစောင့်အကာ မြင်သောအခါ "ရဟန်းကြီး--- ဤတောထဲကို မဝင်ပါနှင့်၊ ဤတောထဲ၌ အမျိုးကောင်းသားသုံးယောက် ကိုယ်ဝိုင် အကျိုးစီးပွားကို လိုလားစွာ တရားအားထုတ်နေကြသည်။ သူတို့အား မစနာင်ယုက်ပါနှင့်"ဟု လျှောက်ထား၏။

ထိုစကားကို အရှင်အနုရုဒ္ဓါ ကြားသောအခါ "ဒကာ တောစောင့်---မြတ်စွာဘုရားကို ဟေားမြစ်ပါနှင့်။ ငါတို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားကို ဟေားမြစ်ပါနှင့်။ အခု ကြွလာသူ သည် ငါတို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်၏"ဟု မိန့်ကြားတော် မူသည်။

၉.၃.၁၃၄။ ထို့နောက် အရှင်အနရုခွါသည် အရှင် နန္ဒိယနှင့် အရှင်ကိဓိလတို့ထဲသို့ သွားပြီး "အရှင်ဘုရားတို့ --- ကြွကြ ကြွကြ၊ တပည့်တော်တို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ကြွရောက်တော်မူလာသည်"ဟု အကြောင်းကြား၏။

ထို့နောက် သူတို့သုံးပါးအနက် တစ်ပါးက ဖြတ်စွာဘုရား ၏ သဝိတ်သက်န်းကို လှမ်းယူ၏။ တစ်ပါးက နေရာခင်း၏။ တစ်ပါးက ခြေဆေးရေ ဆက်ကဝိ၏။ ဖြတ်စွာဘုရားသည် စင်းထားသောနေရာ၌ထိုင်တော်မူပြီးစြေဆေးတော်မူသည်။ အရှင်မြတ်သုံးပါးလည်း ဖြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုးကြပြီး သင့် တော်ရာ၌ ထိုင်နေတော်မူကြသည်။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူသည်- "အနုရုခွါတို့---ကျန်းမာကြ၏လော၊ မျှတကြ၏လော၊ ဆွမ်းကွမ်းအတွက် ကော မပင်မပန်း ရှိကြ၏လော"

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်များ ကျန်းမာကြ၊ မျှတ ကြပါသည် ဘုရား၊ ဆွမ်းကွမ်းအတွက်လည်း မပင်ပန်းကြပါ ဘုရား"

"အနရုဒ္ပါတို့---သင်တို့ ညီညီညွှတ်ညွှတ် ရွှင်ရွှင်ပျပျ ငြိမ်းငြိမ်းချမ်းချမ်း နေထိုင်ကြ၏လော၊ နို့နှင့်ရေ ရောထား သကဲ့သို့ တစ်သားတည်း ဖြစ်ကြ၏လော၊ မေတ္တာမျက်လုံး များဖြင့် ပြုံးပြုံးရွှင်ရွှင် အချင်းချင်း ကြည့်ရှကြလျက် နေထိုင် ကြ၏လော"

"မှန်ပါ နေထိုင်ကြကြောင်းပါ ဘုရား"

"ကဲ နေထိုင်ကြပုံကို လျှောက်စမ်းပါအုံး အနရုဒ္ဓါတို့"

"မြတ်စွာဘုရား--- 'ဤသီတင်းသုံးဖော်များနှင့် နေရတာ ဝါ့မှာ ကံကောင်းလေစွ၊ အက်ျူးများပေစွ'ဟု တပည့်တော် စဉ်းစားပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား--- ဤအရှင်မြတ် နှစ်ပါးအပေါ် ၌ ကာယက်မေတ္တာ၊ ဝစ်က်မေတ္တာ၊ မနောကဲ မေတ္တာတို့ကို မျက်မှောက်မှာရော မျက်ကွယ်မှာပါ ထားပါ သည် ဘုရား၊ 'မိမိ စိတ်အလိုကို လျှော့မျာားပြီး ဤအရှင် နှစ်ပါး၏ စိတ်ဆန္ဒအတိုင်း လိုက်လျောရလျှင် ကောင်းမည်' ဟု စဉ်းစားပြီး ဤအရှင်နှစ်ပါး၏ စိတ်ဆန္ဒအတိုင်း လိုက် လျောပါသည် ဘုရား၊ မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော် တို့သည် ကိုယ်ခန္ဓာ ကွဲပြားကြသော်လည်း စိတ်ကား တစ်သားတည်း-ဟု ထင်ရပါသည် ဘုရား"

အရှင်နန္ဒိယနှင့် အရှင်ကိမိလတို့ကလည်း အရှင်အနုရုဒ္ဓါ အတိုင်းပင် လျှောက်ထားကြသည်။

၉.၃.၁၃၅။ "အနရဒ္ဓါတို့--- ကောင်းပေစွ ကောင်းပေစွ၊ အနရဒ္ဓါတို့--- မမေ့ မလျော့ မပေါ့ မဆ ကြီးကြီးစားစားကော အားထုတ်ကြ၏လော။

"မှန်ပါ အားထုတ်ကြပါသည် ဘုရား။"

"အနရုဒ္ဓါတို့---အဘယ်သို့များ အားထုတ်ကြသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်တို့ သုံးပါးအနက် ရှေးဦး စွာ ဆွမ်းစံပြန်ကြွလာသူက နေရာ ဝင်းထားပါသည် ဘုရား။ သောက်ရေ၊ သုံးရေ တည်ထားပါသည် ဘုရား။ ဆွမ်းကြွင်း ထည့်သော စွက်ကို တည်ထားပါသည် ဘုရား။

နောက်မှ ဆွမ်းခံပြန်လာသော သူက ဆွမ်းကျန်ရှိလျှင် စားလိုက စား၍ မစားလိုက စိမ်းစိုသည့်မြက်သစ်ပင်မရှိသော နေရာ၌ စွန့်ပါသည် ဘုရား၊ သို့မဟုတ် ဂိုးမွှားမရှိသော ရေထဲ၌ မျှောပါသည် ဘုရား၊ သူသည် နေရာ ထိုင်စင်းများကို သိမ်းပါ သည် ဘုရား၊ သောက်ရေ၊ သုံးရေ တို့ကို သိမ်းပါသည် ဘုရား၊ ဆွမ်းကြွင်းထည့်သော နွက်ကို ဆေးကြောပြီး သိမ်းပါသည် ဘုရား၊ ဆွမ်းစားကျောင်းကို တံမြက်လှည်းပါသည် ဘုရား၊

သောက်ရေအို။ သုံးရေအို။ သန့်သက်ရေအိုးတို့၌ ရေကုန် နေသည်ကို တွေ့လျှင် တွေ့သောသူက ထည့်ပါသည် ဘုရား။ အကယ်၍ မမ-နိုင် မမြှောက်နိုင်လျှင် အဖော်ကို လက်ယစ်ခေါ်ပြီး လက်ချင်းယှက်ကာ မ-မြှောက်၍ ထည့် ပါသည် ဘုရား။ ထိုသို့သော အက်ေအခဲများကြောင့်ပင် တပည့်တော်တို့ စကားမမြောဖြစ်ကြပါ။ သို့သော် ငါးရက် တစ်ကြိန်တော့ ညလုံးပေါက် စည်းဝေးပြီး တရားဆွေးနွေးကြ ပါသည် ဘုရား။

တပည့်တော်တို့ အခု လျှောက်ထားခဲ့သည့်အတိုင်း မမေ့ မလျော့ ကြိုးစားအားထုတ်နေကြပါသည် ဘုရား။"

၉.၃.၁၃၆။ "အနုရုဒ္ဓါတို့--- ကောင်းပေစွ၊ ကောင်းပေစွ၊ အနုရုဒ္ဓါတို့--- ထိုသို့ မမေ့မလျော့ မပေါ့မဆ ကြိုးစား အား ထုတ်နေကြတော့ တရားထူးကိုကော ရကြ၏လော"

"မြတ်စွာဘုရား--- ဤသို့ တပည့်တော်တို့ မမေမလျော့ မပေါ့မဆ ကြိုးစားအားထုတ်ကြသောအခါ အလင်းရောင် ကိုလည်း မှတ်သားပါသည် ဘုရား။ မြင်စရာများ မြင်ရခြင်း ကိုလည်း မှတ်သားပါသည် ဘုရား။

ခြတ်စွာဘုရား---သို့သော်တပည့်တော်တို့၏ထိုအရောင် သည် မကြာခင်မှာပဲ ကွယ်ပျောက်ခဲ့ရပါသည် ဘုရား၊ မြင်စရာများ မြင်ရခြင်းသည်လည်း မကြာခင်မှာပဲ ကွယ် ပျောက်ခဲ့ရပါသည် ဘုရား၊ ကွယ်ပျောက်ခြင်း၏ အကြောင်း ကိုကား တပည့်တော်များ မသိကြပါ ဘုရား"

"အနရုခွါတို့--- ထိုကွယ်ပျောက်ကြောင်းကို သင်တို့ သိသင့်၏။ အနုရုခွါတို့--- ဝါဘုရားလည်း ဘုရားမဖြစ်မီ ဘုရားအလောင်းသာ ဖြစ်စဉ်က အလင်းရောင်ကိုလည်း မှတ်သားဖူး၏။ မြင်စရာများ မြင်ခြင်းကိုလည်း မှတ်သား ခဲ့ဖူး၏။ ထိုနှစ်မျိုးလုံးသည် မကြာစင်မှာပဲ ကွယ်ပျောက် ဘွား၏။

၉.၃.၁၃ဂု။ သို့ဖြစ်၍ ကွယ်ပျောက်ကြောင်းကို စဉ်းစား သော အခါ၌

- (၁) ယုံမှားခြင်း၊
- (၂) နှလုံးမသွင်းခြင်း၊
- (၃) ထိုင်းမှိုင်းခြင်း၊
- (၄) တစ်ကိုယ်လုံး တုန်လှုပ်ခြင်း၊
- (၅) ပီတိလွန်ကဲခြင်း (ဝမ်းသာလုံးဆို့ခြင်း)၊
- (၆) ကိုယ်လေးလံခြင်း၊
- (၇) ဝီရိယလွန်ကဲခြင်း၊
- (၈) ဝီရိယလျော့လွန်းခြင်း (ဆုတ်နှစ်ခြင်း)၊
- (၉) တောင့်တခြင်း၊
- (၁၀) အာရုံအမျိုးမျိုးကို မှတ်သားခြင်းနှင့်
- (၁၁) အာရုံတစ်ခုတည်း အလွန်အကဲ စူးစိုက် ရှုခြင်း-ဟူသော အကြောင်းများကို တွေ့ ရ၏။

#### 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

ထိုသမှိုးတစ်မျိုးမျိုး ဖြစ်လျှင်ပင် သမာဓိလျှော၏၊ သမာဓိ လျှောလျှင် အလင်းရောင်သည် ကွယ်ပျောက်၏။ ဖြင် စရာများကို ဖြင်ခြင်းသည်လည်း ကွယ်ပျောက်၏။ ထိုကြောင့် ဤ ၁၁ မျိုး တစ်မျိုးမှ ဝါ့မှာ နောင်မဖြစ်အောင် ကြီးစားမည်-ဟု ဆုံးဖြတ်၏။

ဤ ၁၁ မျိုးသည် စိတ်၏ အညစ်အကြေးတို့ ဖြစ်ကုန်၏-ဟု သိပြီး ထို ၁၁ မျိုးကို ပယ်၏။

၉.၃.၁၃၈။ အနရုရွိတို့--- ငါသည် မမေ့မလျော့ မေပါ့မဆ ကြိုးစား အားထုတ်သောအခါ တစ်ညလုံး တစ်နေ့လုံး တစ်ရက်လုံး ရုံခါ အလင်းရောင်တို့ကိုသာ မှတ်သား၏။ မြင်စရာတို့ကို မမြင်ရ။ ရုံခါ မြင်စရာတို့ကိုသာ မြင်၏ အလင်းရောင်ကို မမှတ်သား။ သို့ဖြစ်၍ တိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း--ဟု စဉ်းစားသော အခါ 'ဒီဗွဲစဂျွ၏ အာရုံဖြစ်သော မြင်စရာကို နှလုံးမသွင်းဘဲ ကသိုက်းပရိက် အလင်းရောင်ကိုသာ နှလုံးသွင်းသောအခါ တစ်ညလုံး တစ်နေ့လုံး တစ်ရက်လုံး အလင်းရောင်တို့ကိုသာ မှတ်သား ပြီး မြင်စရာတို့ကို မြေင်။ ပရိက်အလင်းရောင်ကို နှလုံး မသွင်းဘဲ ဒီဗွဲစကျှ၏ အာရုံဖြစ်သော မြင်စရာကိုသာ နလုံးသွင်းသောအခါ တစ်ညလုံး တစ်နေ့လုံး တစ်ရက်လုံး မြင်စရာတို့ကိုသာ မြင်ပြီး အလင်းရောင်ကို မေ့တ်သား'ဟု ဆုံးဖြတ်ချက်ချ၏။

အနရုခွိတို့ — ဝါသည် ဖမေ့လျော့ မပေါ့မော ဆက်လက် ကြိုးစားအားထုတ်သော အခါ တစ်ညလုံး တစ်နေ့လုံး တစ်ရက်လုံး ရုံခါ သေးငယ်သော အလင်းရောင်ကို မှတ်သား ပြီး သေးငယ်သော ဖြင်စရာကို ဖြင်ရ၏။ ရုံခါ အတိုင်းမရှိ ကြီးမားသော အလင်းရောင်ကို မှတ်သားပြီး အတိုင်းမရှိ ကြီးမားသော ဖြင်စရာကို ဖြင်ရ၏။ ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း-ဟု ဆက်လက် စဉ်းစားသောအခါ 'ဆေးငယ်သော သမာဓိ ဖြစ်သော အခါ သေးငယ်သော ဒိဗ္ဗစကျွ (နတ်မျက်စိနှင့် တူသော ဉာက်) ဖြစ်၏။ သေး ငယ်သော ဒိဗ္ဗစကျွဖြင့် တစ်ညလုံး တစ်နေ့လုံး တစ်ရက်လုံး သေးငယ်သောအလင်းရောင်ကိုမှတ်သား၏။သေးငယ်သော မြင်စရာကို မြင်ရ၏။ အတိုင်းမရှိ ကြီးမားသော သမာဓိ ဖြစ်သော အခါ၌ အတိုင်းမရှိ ကြီးမားသော ဒိဋ္ဌစကျွ ဖြစ်၏။ အတိုင်းမရှိကြီးမားသောဒိဋ္ဌစကျွမြင့် တစ်နေ့လုံးတစ်ညလုံး တစ်ရက်လုံး အတိုင်းမရှိ ကြီးမားသော အလင်းရောင်ကို မှတ်သား၏။ အတိုင်းမရှိ ကြီးမားသော အဆင်းတို့ကို မြင်ရ ၏ ဟု ဆုံးဖြတ်ချက်ချ၏။

၉.၃.၁၃၉။ အနရုဒ္ဓါတို့--- ငါသည် စိတ်၏ ညစ်နွမ်း ကြောင်း ၁၁ ပါးကို စိတ်၏ ညစ်နွမ်းကြောင်း-ဟု သိ၍ ပယ်ပြီး သောအခါ 'ငါသည် စိတ်၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းများကို ပယ်ပြီးမြီ။ ကဲ ယခု သမာဓိသုံးမျိုးကို ပွားများတော့အုံ'ဟု ဆုံးဖြတ်၏။ ထိုသို့ ဆုံးဖြတ်ပြီး

- (၁) ကြံစည်မှုလည်းပါ သုံးသပ်မှုလည်းပါသော သမာဓိ၊ ကြံစည်မှုမပါဘဲ သုံးသပ်မှုသာ ပါသော သမာဓိ၊ ကြံစည်မှုရော သုံးသပ်မှုပါ မပါသော သမာဓိ
- (၂) နှစ်သက်မှုပါသော သမာဓိ နှစ်သက်မှုမပါသော သမာဓိ
- (၃) သာယာမှုပါသော သမာဓိ လျစ်လျူရုမှုပါသော သမာဓိ-တို့ကို ပွားများ၏။

ထိုသမာဓိများကိုပွားများပြီးသောအခါတရားအားလုံးကို သိမြင်နိုင်သော သဗ္ဗညုတဉာက်တော် ဖြစ်ပေါ် လာသည်။ ကိလေသာတို့ မဖျက်ဆီးနိုင်သော အရဟတ္တာဖိုလ်လည်း ဖြစ်ပေါ် လာသည်။ ငါ၏ ဤဘဝသည် နောက်ဆုံးဘဝ ဖြစ်၏။ အခု ငါ့မှာ နောက်ထပ် ဖြစ်စရာ ဘဝ မရှိတော့"

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤတရားဒေသနာတော်ကို ဟော ကြားတော်မူ၏။

အရှင်အနုရှခွါတို့သုံးပါးလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေ သည်။

# S

## ႀကငယ္သီ<u>သ</u>ဘ်သွ

၉.၃.၁၄ဂ။ အဓါတစ်ပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟော ကြားတော်မူသည်-

"ရဟန်းတို့--- လူမိုက်လက္ခကာ (လူမိုက်-ဟု သိနိုင်စရာ အကြောင်း) သုံးမျိုး ရှိသည်။ ထိုသုံးမျိုးသည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---လောက၌ လူမိုက်သည် မကောင်းသော အကြံကို ကြံစည်လေ့ရှိသည်။ မကောင်းသော စကားကို ပြောဆိုလေ့ ရှိသည်။ မကောင်းသော အလုဝ်ကို ပြုလုပ်လေ့ ရှိသည်။ လူမိုက်မှာ ထိုသုံးမျိုး မရှိခဲ့လျှင် 'ဤလူသည် လူမိုက်တည်။ လူကောင်း မဟုတ်'ဟု ပညာရှိများ အဘယ့် ကြောင့် သိနိုင်ကြလိမ့်မည်နည်။ လူမိုက်မှာ ထိုသုံးမျိုး ရှိ သောကြောင့်သာ 'ဤလူသည် လူမိုက်မာည်။ လူကောင်း မဟုတ်'ဟု ပညာရှိများ သိနိုင်ကြကုန်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုလူဓိုက်သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် စိတ် ဆင်းရဲမှု၊ စိတ်မချမ်းသာမှု သုံးမျိုးကို ခံစားရ၏။ ထိုသုံးမျိုး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

လူမိုက်သည် အစည်းအဝေးတစ်ခု၌ ဖြစ်စေ၊ လမ်းမပေါ် ၌ ဖြစ်စေ၊ လမ်းဆုံ၌ ဖြစ်စေ ရောက်နေ၏၊ ထိုအစည်းအဝေး- စသည်၌ တခြားလူများသည် ပါကာတိပါတ-စသည်၏ ဆိုးကျိုးများကို ပြောဆိုနေကြ၏။ ထိုအခါ၌ ပါကာတိပါတ-စသော အပြစ်များကို ပြထားသော လူမိုက်သည် 'ဤူလူများ သည် ပါကာတိပါတ-စသည်၏ ဆိုးကျိုးများကို ပြောဆို နေကြ၏။ ပါမှာလည်း ထိုပါကာတိ ပါတ-စသော အပြစ်တို့ ရှိနေကြ၏'ဟု အမှတ်ရပြီး စိုးရိုစ်ပူပန်ရ၏။

ရဟန်းတို့---လူမိုက်သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ဤ ပထမဦးဆုံးသော စိတ်ဆင်းရဲမှု၊ စိတ်မရမ်းသာမှုကို စံစား ရဏ်။

၉.၃.၁၄၁၊ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-အာကာပိုင် မင်းတို့က မကောင်းမှု ပြုလေ့ရှိသော စိုးသူကို ဖမ်း၍ ညှဉ်းပန်းနှိပ်စက်မှု အမျိုးမျိုး ပြုနေကြပုံကို လူမိုက်သည် တွေ့မြင်ရ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ လူမိုက်သည် 'မကောင်းမှုများ ကြောင့် မင်းများသည် ခိုးသူကို ဖမ်းပြီး ညှဉ်းပန်းနှိပ်စက်မှု အမျိုးမျိုး ပြုနေကြ၏။ ထိုမကောင်းမှုမျိုး ငါ့မှာ များစွာ ရှိနေ ၏။ ငါ့ကိုလည်း အာကာပိုင်မင်းများက ဖမ်းပြီး ညှဉ်းပန်း နှိပ်စက်မှုအမျိုးမျိုး ပြုနိုင်စရာ ရှိ၏ဟု တွေးတောပြီး စိုးရိမ် ပုပန်ရ၏။

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

ရဟန်းတို့--- လူမိုက်သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် နှစ်ခု မြောက် ဖြစ်သော ဤစိတ်ဆင်းရဲမှု၊ စိတ်မရှမ်းသာမှုကို ခံစားရ၏။

၉.၃.၁၄၂။ ရဟန်းတို့--- နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် ညနေရမ်းအခါ၌ ကြီးမားသော တောင်ထွတ်ကြီး တို့၏ အရိပ်များသည် မြေပေါ်၌ လွှမ်းမိုး မြန့်ကြက် ထင်လာ ကြသကဲ့သို့

ရဟန်းတို့---တို့အတူပင် လူမိုက်သည် သေခါမနီးမီ ရှေးအခါက ကာယခုစရိုက်၊ ဝစီဒုစရိုက်နှင့် မနောဒုစရိုက် များကို ပြုထား၏။ သူ၏ ထိုဒုစရိုက်များသည် သူ သေခါနီးညောင်စောင်းပေါ် ၌ဖြစ်စေ၊ အင်းးပျဉ်ပေါ် ၌ဖြစ်စေ၊ ဝြပေါ် ၌ ဖြစ်စေ၊ လဲလျောင်းနေသောအခါ သူ့ကို (ထိုလူခိုက်ကို) လွှမ်းမိုး စိစီးလာတော့၏။ ထိုအခါ၌ လူမိုက်သည် 'ငါသည် ကောင်းမှုကို မြေပြီ မကောင်းမှုကို မြေပြီလစွ၊ ကောင်းမှု မပြုခဲ့သဲ မကောင်းမှုကို မြုစ်လေစွ၊ ကောင်းမှု မပြုခဲ့သဲ မကောင်းမှုကို မြုစ်လေစွ၊ ကောင်းမှု မပြုခဲ့သဲ မကောင်းမှုသာ ဖြုခဲ့သူတိုင်း တမလွန်ဘဝ၌ လား ရောက်ရမည့် ဘုံဘဝကို ငါ ရောက်ရတော့မည် ဟု တွေး တော၏။ ထိုလူမိုက်သည် စိုးရိုမ်ရ၊ ပင်ပန်းရ၊ ငိုကြွေးရတော့ ၏ ရင်ဘတ်စည်တီး အော်ဟစ်မြည်တစ်းရတော့၏ တွေဝေ မိန်းမောသွားတော့၏။

ရဟန်းတို့--- လူမိုက်သည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် တတိယ မြောက် ဤစိတ်ဆင်းရဲမှု၊ စိတ်မချမ်းသာမှုကို ခံစားရ၏။

ရဟန်းတို့ ---ထိုလူစိုက်သည် သေသောအခါ၌ ထို မကောင်းမှုများကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်ရ၏၊ ရဟန်းတို့ ----တကယ် အလိုမရှိအပါ၊ မနစ်သက်အပါ၊ မြေတိန်းအပ် ဘော အရာ'ဟု အမှန်အတိုင်း ပြောလိုက ငရဲကိုသာလျှင် တိုသို့ ပြောသင့်၏၊ ရဟန်းတို့---ငရဲတို့၏ ဆင်းရဲပုံကို ဥပမာ ပြရနိပင် ဖလွယ်ကူ။

၉.၃.၁၄၃။ ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသောအခါ၌ ရဟန်းတစ်ပါးက "မြတ်စွာဘုရား---ဥပမာကို ပြတော်မူနိုင် ပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသော အခါ "ပြတော်မူနိုင်သည် ရဟန်း"ဟု ဓိန့်ကြားတော်မူပြီး ဤသို့ ဥပမာ ပြတော်မူသည်- "ရဟန်း--- ဥပမာအားဖြင့် ဖေကာင်းမှု ပြုလှေရှိသော ခိုးသူကို ဖမ်းပြီး မင်းကြီးအား အဝါ်ကြ၏။ "အရှင်မင်းကြီး---- ဤလူသည် မိုးသူ ဖြစ်၏။ ဤနိုးသူအား ပေးလိုသော ဒက်ကို ပေးတော်မူပါ'ဟုလည်း သံတော်ဦး တင်ကြ၏။ ထိုအခါ၌ မင်းကြီးက 'အမောင်တို့--- သွားကြ ကုန်လော့၊ ဤနိုးသူဘဲ နီနေက် လုံချက်တစ်ရာ၊ နေ့လယ် လုံချက်တစ်ရာ၊ ညနေ လုံချက်တစ်ရာ အားလုံး လုံချက် သုံးရာ ထိုးသတ်ကြကုန်လော့'ဟု အဓိန့်တော် မုတ်လိုက်

သည်။ ထိုအခါ၌ မင်းကြီး၏ အမိန့်တော်အတိုင်း နိုးသူကို လုံဖြင့် အချက်သုံးရာ ထိုးသတ်ကြသည်။

ရဟန်းတို့--- အသို့နည်း၊ လှံဖြင့် အချက်သုံးရာ အထိုးခံ ခြေင်းကြောင့် ထိုလူမိုက်သည် နာကျင်ကိုက်ခဲ ဆင်းရဲမှုဒက် ခံရရာသလော"

"မြတ်စွာဘုရား---လုံဖြင့် တစ်ချက်မှု အထိုးခံရခြင်း ကြောင့်ပင် ထိုလူမိုက်သည် နာကျင်ကိုက်ခဲ ဆင်းရဲမှုဇက် ခံစားရလုပါပြီ ဘုရား၊ လှံချက်သုံးရာ အထိုးခံရလျှင်ကား လျှောက်ထားဖွယ်ပင် မရှိတော့ပါ ဘုရား၊"

၉.၃.၁၄၄။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တစ်လက် ဆုပ်စာမျှသာ ရှိသော ကျောက်ခဲလေးကို ကိုင်တော်မူ၍ ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူသည်-

"ရဟန်းတို့--- ဤအရာကို အဘယ်သို့ ထင်ကြသနည်း၊ ငါဘုရား ကိုင်ထားသော ဤကျောက်ခဲလေးနှင့် ဟိမဝန္တာ တောင်မင်း၊ ဘယ်က ပို၍ ကြီးသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား --- ဟိမဝန္တာတောင်မင်းကို ထောက်ဆ လျှင် မြတ်စွာဘုရား ကိုင်တော်မူထားသော ကျောက်ခဲ လေးသည် အသေးအမွှားလေးသာ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ မပြောပလောက် မနိုင်းယှဉ်လောက်ပါ ဘုရား"

"ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင် လုံအချက်သုံးရာ အထိုး ခံရခြင်းကြောင့် ခံစားရသော နာကျင်ကိုက်ခဲ ဆင်းရဲမှုဒက် သည် ငရဲမှာ ဖြစ်သော နာကျင်ကိုက်ခဲ ဆင်းရဲမှုဒက်ကို ထောက်ဆလျှင် အသေးအမွှားလေးသာ ဖြစ်၏။ မပြောပ လောက်ဆလျှင် အသေးအမွှားလေးသာ ဖြစ်၏။ မပြောပ လောက်။ မနိုင်းယှဉ်လောက်။

ရဟန်းတို့--- ငရဲသားအား ငရဲထိန်းတို့က ငါးချက်စိုက် ညှဉ်းဆဲမှုကို ပြုကြ၏။ ရဲရဲတောက်လောင်နေသော သံပြား ကြီးပေါ်၌ ပက်လက်လန်နေသော ငရဲသား၏ လက်နှစ်ဖက်၊ ခြေနှစ်ဖက်နှင့် ရင်ဝတို့၌ ရဲရဲနီအောင် ပူလောင်နေသော သံငုတ်များကို စိုက်နက်ကြ၏၊ ထိုငရဲ၌ ငရဲသားသည် ဆင်းရဲ ပြင်းထန် ကြမ်းတမ်း ပူလောင်သော ဝေဒနာများကို စံစား ရ၏၊ သို့သော် မကောင်းမှုမကုန်သမျှ သူသည် မသေ။

ရဟန်းတို့--- ငရဲသားကို ငရဲထိန်းတို့က အိပ်လှဲခိုင်းပြီး စားမတို့ဖြင့် ရွေကြ၏။ ဇောက်ထိုး မိုးမျှော် ကိုင်ပြီး ဝဲခွပ် တို့ဖြင့် ရွေကြ၏။ ယာဉ်ရထား၌ ကပြီး(တပ်ပြီး) ထိုယာဉ်ကို ဆွဲ၍ အခိုးအလျှံ တပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော ဖြေပေါ်၌ အသွားအပြန် ပြေးခိုင်းကြ၏။ အခိုးအလျှံ တပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော မီးကျီးတောင် ပေါ်သို့ တက်နိုင်း၊ ဆင်းနိုင်းကြ၏။ ဇောက်ထိုး မိုးမျှော်ကိုင်ပြီး ပွက်ပွက် ဆူနေသော သံရေပူအိုးထဲသို့ ထည့်ကြ၏။ တပွက်ပွက် ပွက်ထဇေနသော ရေနွေးထဲ၌ အကျိုခံရ၏။ ရေနွေးပွက်ထဲအကျိုခံရသောအခါ (ရေနွေးပွက်ထဲ မျောသွား သောအခါ) ရုံခါအထက်ပေါ် ဟာ၏။ ရုံခါအောက်မြုပ်သွား၏။ ရုံခါ ဘေးကပ်သွား၏။ သို့သော် မကောင်းမှုမကုန်သမှု ထိုငရဲသားသည် မသေ။

ရဟန်းတို့--- ထိုငရဲသားကို ငရဲထိန်းတို့က ငရဲကြီးထဲသို့ ပစ်ချကြ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုငရဲကြီးသည်-

လေးထောင့် ဖြစ်၏ အရပ်လေးမျက်နာ၌ တံခါး လေးပေါက်ပါ၏။ အကွက်ကျအောင် တိုင်းတာ မျှဝေထား၏။ ထိုငရဲကြီး၏ အောက်အပြင်သည် သံပြင် ဖြစ်၏။ အလှုုံတပြောင်ပြောင် မီးတောက် လောင်နေ၏။ ထိုမီးတောက်သည် ထက်ဝန်းကျင် ယူဇနာတစ်ရာ ဖြန့်ပြီး အဖြံ တည်နေ၏။

ရဟန်းတို့---ငရဲဒုက္ခကို ငါဘုရား နည်းအမျိုးမျိုးဖြင့် ဟောသော်လည်း ကုန်အောင် ဟောကြားရန် မလွယ်ကူ။

၉.၃.၁၄၅။ ရဟန်းတို့--- လူမိုက်သည် ဤဘဝ၌ အရသာကို ငမ်းငမ်းတက် မက်မောပြီး မကောင်းမူတို့ကို ပြ သည့်အတွက် သေသောအခါ မြက်စားသော တိရစ္ဆာန်မျိုး၌ ဖြစ်ရတတ်၏။

မစင်စားသော တိရစ္ဆာန်မျိုး၌လည်း ဖြစ်ရတတ်၏။

အနိုက်တိုက်၌ ပေါက်ဖွား၊ အနိုက်တိုက်၌ ကြီးပြင်း၊ အနိုက် တိုက်၌ သေဆုံးရသော ပိုးရွ၊ နှံ၊ တီ-စသော တိရစ္ဆာန်မျိုး၌ လည်း ဖြစ်ရတတ်၏

ရေ၌ ပေါက်ဖွား၊ ရေ၌ ကြီးပြင်း၊ ရေ၌ သေဆုံးရသော တိရစ္ဆာန်မျိုး၌လည်း ဖြစ်ရတတ်၏။

မောင်ကြယ်သော အရာဝတ္ထု(အသိုးအပုပ်)ထဲ၌ ပေါက်ဖွား၊ ကြီးပြင်း၊ သေဆုံးရသော တိရစ္ဆာန်မျိုး၌လည်း ဖြစ်ရတတ်၏။

ရဟန်းတို့--- တိရစ္ဆာန်ဆင်းရဲကို ငါဘုရား နည်းအမျိုးမျိုး ဖြင့်ဟောသော်လည်းကုန်အောင်ဟောကြားရန် မလွယ်ကူ။

၉.၃.၁၄၆။ ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် လူတစ် ယောက်သည် အပေါက် တစ်ပေါက်သာ ပါသော ထမ်းပိုး တုံးကို ဟောသမုဒ္ဒရာထဲသို့ ပစ်ချလိုက်သည် ဆိုပါတော့။ ထိုထမ်းပိုးတုံးကို အရှေ့လေက အနောက်အရပ်သို့ လွှင့် ဆောင်သွား၏။ အနောက်လေက အရှေ့အရပ်သို့ လှှင့် ဆောင်သွား၏။ မြောက်လေက တောင်အရပ်သို့ လွှင့် ဆောင်သွား၏။ တောင်လေကမြောက်အရပ်သို့ လွှင့်ဆောင် သွား၏။ ထိုသမုဒ္ဒရာထဲ၌ လိပ်ကန်းကြီးဟစ်ကောင် ရှိ၏။ ထိုလိပ်ကန်းကြီးသည် အနှစ်တစ်ရာ တစ်ရာကြာမှတစ်ကြိမ် သာ ပေါ်၏။

ရဟန်းတို့--- အသို့နည်း၊ ထိုလိပ်ကန်းကြီး ထိုထမ်းပိုး ပေါက်ထဲသို့ သူ၏ လည်ပင်းကို စွပ်မိနိုင်သလော"

"မစွပ်မိနိုင်ပါ ဘုရား။ အလွန် ကြာမြင့်လျှင်တော့ တစ်ခါတစ်ရံလောက်သာ စွပ်မိနိုင်ပါသည် ဘုရား"

"ရဟန်းတို့--- ထိုလိပ်ကန်းသည် ထိုထမ်းပိုးပေါက်ထဲသို့ လျင်မြန်စွာ စွပ်မိမည်ဆိုလျှင် စွပ်မိနိုင်သေး၏။

ရဟန်းတို့--- တစ်ကြိမ် အပါယ်ကျသွားသော လူမိုက် လူ့အဖြစ်ကို ရဖို့ရာ သမုဒ္ဒရာထဲက လိပ်ကန်း ထမ်းပိုးပေါက် ထဲသို့ လည်ပင်းစွပ်စိဖို့ရာထက် ပို၍ စက်သည်-ဟု ငါဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-အပါယ်ဘုံ၌ တရားကျင့်ခြင်း၊ ကုသိုလ်ပြုခြင်း-ဆို သည်မှာ မရှိတဲ အချင်းချင်း စားခြင်း၊ ကြီးနိုင်ငယ်ညှဉ်း အနိုင် ကျင့်စားခြင်းတို့သာ ရာလည်လည်နေကြသောကြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုလူမိုက်သည် အလွန်ကြာမြင့်မှ တစ်ခါ တစ်ရံ လူဖြစ်လာသောအခါ အောက်တန်းကျသော အမျိုး ဆင်းရဲမွဲတေသောအမျိုး၌ ဖြစ်ရတတ်၏၊ ကိုယ်လက်အဂါ မြေည့်စုံသူ ဖြစ်ရတတ်၏၊ သူသည် ထိုလူ့ဘဝ၌ မကောင်းမှု ပြပြီး သေသော အခါ ငရဲ၌ ထင်ကျနိုင်ပြန်၏။

ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် လောင်းကစားကြူးသူ တစ်ယောက်သည် ပထမဆုံးရှုံးခြင်းဖြင့်ပင် သားမယား ပစ္စည်းဥစ္စာတို့ကို ဆုံးရှုံးနိုင်၏။ ထို့ထက်အလွန် အချုပ် အနှောင် ထောင်သော်လည်း ကျနိုင်၏။ ရဟန်းတို့--- ထို ရှုံးခြင်းသည် အသေးအမွှားလေးသာ ဖြစ်၏။ ထိုထက် ကြီးမားသော ဆုံးရှုံးမူတား လူမိုက်တစ်ယောက် မကောင်းမှု ပြု၍ ငရဲကျခြင်း ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုငရဲသည် အကြွင်းခဲ့ ဒုက္ခပြည့်ဝသော လူမိုက်ဘုံ ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၄ဂု။ ရဟန်းတို့--- ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)၏ ပညာရှိ (သူတော်ကောင်း) လက္ခကာ၊ (ပညာရှိ သူတော်

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

ကောင်း-ဟု သိနိုင် စရာအကြောင်း)သည် သုံးမျိုး ရှိသည်။ ထိုသုံးမျိုးသည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့--- လောက၌ ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည် ကောင်းသော အကြံအစည် ကို ကြံစည်လေ့ရှိသည်။ ကောင်းသော ကေားကိုလည်း ပြောရာစိုလေ့ ရှိသည်။ ကောင်းသော အလုပ်ကိုလည်း ပြုလုပ် လေ့ရှိသည်။ ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)မှာ ထိုသုံးမျိုး မရှိ ခဲ့လျှင် 'ဤလူသည် ပညာရှိတည်း၊ သူတော်ကောင်းတည်း' ဟု ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)မှာ ထိုသုံးမျိုး ရှိသောကြောင့်သာ 'ဤလူသည် ပညာရှိတည်း၊ သူတော်ကောင်းတည်း'ဟု ပညာရှိများ သိနိုင်ကြ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည် မျက် မှောက်ဘဝမှာပင် စိတ်ချမ်းသာမှု၊ ဝမ်းမြောက်မှု သုံးမျိုးကို ခံစားရ၏။ ထိုသုံးမျိုးဟူသည် အဘယ်နည်း။

ပညာရှိသည် အစည်းအဝေးတစ်စု၌ ဖြစ်စေ၊ လမ်းမပေါ်
၌ဖြစ်စေ၊ လမ်းဆုံ၌ ဖြစ်စေ၊ ရောက်နေ၏။ ထို အစည်းအဝေးစသည်၌ တခြားလူများသည် ပါကာတီပါတ-စသည်ကို
ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၏ ကောင်းကျိုးများကို ပြောကြားနေကြ၏။
ထိုအခါ၌ ပါကာတိပါတ-စသည်ကို ရှောင်ကြဉ်တားသော
ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည် `ဤလူများသည် ပါကာတိ
ပါတ- စသည်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၏ ကောင်းကျိုးများကို
ပြောကြားနေကြ၏၊ ငါ့မှာလည်း ထိုပါကာတိပါတ-စသည်
ကို ရှောင်ကြဉ်မှု ကုသိုလ်တို့ ရှိနေကြ၏ ဟု အမှတ်ရပြီး
ဝစ်းပြောက်ဝမ်းသာ ဖြစ်ရ၏။

ရဟန်းတို့---ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည် မျက်မှောက် ဘဝမှာပင် ပထမဆုံးသော ဤစိတ်ချမ်းသာမှု၊ ဝမ်းမြောက် မှုကို ခံစားရ၏။

၉.၃.၁၄၈။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား အာကာပိုင် မင်းများ မကောင်းမှုပြုလေ့ရှိသော ခိုးသူကို ဖစ်း၍ ညှဉ်းပန်း နှိပ်စက်မှု အမျိုးမျိုး ပြုနေကြသည်ကို ပညာရှိ (သူတော် ကောင်း)သည် တွေ့မြင်ရ၏။ ထိုအခါ၌ ပညာရှိ (သူတော် ကောင်း)သည် "ဤသို့ ညှဉ်းပန်းနှိပ်စက်မှုများ အပြစ်ရ ကြောင်း မကောင်းမှုများ ဝါ့မှာ မရှိ"ဟု တွေးတောပြီး ဝစ်းမြောက်ဝစ်းသာ ဖြစ်ရ၏။

ရဟန်းတို့---ပညာရှိ (သူတော်ကောင်း)သည် မျက် မှောက်ဘဝမှာပင် ဤခုတိယစိတ်ချမ်းသာမှု၊ ဝမ်းမြောက် မှုကိုလည်း ခံစားရ၏။ ၉.၃.၁၄၉။ ရဟန်းတို့---နောက်တစ်မျိုးကား-ဥပမာ အားဖြင့် ကြီးမားသော တောင်ထွတ်ကြီးတို့၏ အရိပ်များ သည် ညနေချမ်းအခါ မြေပေါ်၌ လွှမ်းမိုး မြန်ကြက် ထင်လာ ကြသကဲ့သို့-

ရဟန်းတို.---ထို့အတူပင် ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း) သည် သေခါမနီးမီ ရှေးအခါက ကာယသုစရိုက်၊ ဝစီသုစရိုက် နှင့် မနောသုစရိုက်များကို ပြုထားခဲ့၏။ သူ၏ ထိုသူစရိုက် များသည် သူသေခါနီး ညောင်စောင်းဖေါ် ၌ ဖြစ်စေ၊ အင်းပျဉ်ပေါ် ၌ ဖြစ်စေ၊ မြေပေါ် ၌ ဖြစ်စေ လဲလျောင်းနေ သောအခါ သူ့မှာ (ထိုပညာရှိ သူတော်ကောင်းမှာ) ထင်လာ၊ မြင်လာ၊ ပေါ် လာကြတော့၏။ ထိုအခါ၌ ထိုပညာရှိ (သူ တော်ကောင်း)သည် ပါသည် မကောင်းမှုပြုသုံတိုင်း ရာကိုသာပြုထား၏ မကောင်းမှုပြေဘဲ ကောင်းမှု ပြုသူတိုင်း ရောက်ရမည့် ဘုံဘဝသို့ တမလွန်ဘဝ၌ ငါ ရောက်ရ တော့မည်'ဟု တွေးတော ဆင်ခြင်၏။ စိုးရိမ်မှု၊ ပင်ပန်းမှု၊ ငိုကြွေးမှု ကင်း၏။ ရင်ဘတ်စည်တီး အော်ဟစ် မြည်တစ်းမှု ကင်း၏။ တွေဝေဒိန်းမောခြင်း ကင်း၏။

ရဟန်းတို့--- ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည်မျက်မှောက် ဘဝမှာပင်ဤတတိယစိတ်ချမ်းသာမှု၊ ဝမ်းမြောက်မှုကိုလည်း ခံစားရ၏။

ရဟန်းတို့ ---ထိုပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည် သေ သော အခါ၌ ထိုကောင်းမှုများကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက် ရ၏။ ရဟန်းတို့---'တကယ် အလိုရှိအပ်၊ နှစ်သက်အပ်၊ မြတ်နိုးအဝ်သော အရာ'ဟု အမှန်အတိုင်း ပြောလိုက နတ်ပြည်ကိုသာလျှင် ထိုသို့ ပြောသင့်၏။ ရဟန်းတို့ ---နတ်ပြည်ချမ်းသာကို ဥပမာပြရန်ပင် လှေလ်ကူ။

၉.၃.၁၅၀။ ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသောအခါ၌ ရဟန်း တစ်ပါးက "မြတ်စွာဘုရား---ဥပမာကိုပြတော်မူနိုင်ပါသလား ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသောအခါ "ပြတော်မူနိုင်သည် ရဟန်း"ဟု မိန့်ကြားတော်မူပြီး ဤသို့ ဥပမာ ပြတော်မူသည်။ ရဟန်းတို့---- ဥပမာအားဖြင့် စကြဝတေးမင်းမှာ ရတနာ စုနှစ်ပါး ပြည့်စုံခြင်းလေးပါး ရှိသည် ဆိုပါတော့။

[စကြဝတေးမင်း၏ ရတနာ ခုနစ်ပါး၊ ပြည့်စုံခြင်း လေးပါး တို့ကို ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ ၁ (ဒီယ နိကယ်)၊ ဟောဝါပါဠိတော်၊ ဟောသုဒဿနသုတ်၊ စာဝိုဒ် ၈.၂.၀၃၂။ စာမျက်နှာ ၁၈၀ ၌ ပြခဲ့ပြီ။]

ရဟန်းတို့--- အသို့နည်း၊ ထိုရတနာခုနှစ်ပါး၊ ပြည့်စုံခြင်း လေးပါး ရှိခြင်းကြောင့် စကြဝတေးမင်းသည် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ဖြစ်နိုင်သလော"

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျမ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

ိခြတ်စွာဘုရား---ရတနာတစ်ပါးပါး ရှိလျှင်ပင် ကြေဝတေး မင်းသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ဖြစ်နိုင်ပါပြီး၊ ရတနာခုနှစ်ပါး၊ ပြည့်စုံခြင်းလေးပါး အားလုံးသာ ရှိလျှင်ကား လျှောက်ထား ဖွယ် မရှိတော့ပါ ဘုရား"

၉.၃.၁၅၁။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် လက် တစ်ဆုပ်စာမျှသာရှိသော ကျောက်ခဲလေးကို ကိုင်တော်မူ၍ ရဟန်းတို့အား ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူသည်-

"ရဟန်းတို့--- ဤအရာကို အဘယ်သို့ ထင်ကြသနည်း၊ ငါဘုရား ကိုင်ထားသော ဤကျောက်ခဲလေးနှင့် ဟိမဝန္တာ တောင်မင်း ဘယ်က ပို၍ ကြီးသနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား--- ဟိမဝန္တာတောင်မင်းကို ထောက်ဆ လျှင် မြတ်စွာဘုရား ကိုင်တော်မူထားသော ကျောက်ခဲလေး သည် အသေးအမွှားလေးသာ ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ မပြောပ လောက်၊ မနိုင်းယှဉ်လောက်ပါ ဘုရား"

"ရဟန်းတို့--- ထို့အတူပင် ရတနာခုနစ်ပါး ပြည့်စုံခြင်း လေးပါး ရှိ၍ စကြဝတေးမင်း ခံစားရသော ရမ်းသာသည် နတ်ချမ်းသာကို ထောက်ဆလျှင် အသေးအမွှားလေးသာ ဖြစ်၏။ မပြောပလောက်၊ မနိုင်းယှဉ်လောက်။ ရဟန်းတို့---ထိုပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)သည် အလွန် ကြာမြင့်မှ တစ်ခါတစ်ရံသာ လူဖြစ်လာလျှင်လည်း အဆင့် မြင့်သော အမျိုး၊ ချမ်းသာကြွယ်ဝသော အမျိုး၌ ဖြစ်ရ၏ အဆင်းလှ၏၊ ကိုယ်လက်အဂါနှင့် ပြည့်စုံ၏ ကောင်းမှုကို ပြဦး ကွယ်လွန်သောအခါ နတ်ပြည်သို့ ပြန်ရောက်ရ၏။

ရဟန်းတို့---- ဥပမာအားဖြင့် လောင်းကစားကြူးသူသည် ပထမအကြိမ် နိုင်ရုံဖြင့်ပင် စည်းစိမ်ဥစ္စာများစွာကို ရနိုင်၏။

သို့သော်ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)တစ်ယောက်ကောင်းမှု ပြု၍ ကွယ်လွန်သောအခါ နတ်ပြည်ရောက်ခြင်း-ဟူသော အောင်နိုင်ခြင်းကသာ ထိုလောင်းကစားနိုင်၍ စည်းစိမ်ဥစွာ ခြေင်းထက် သာလွန် မြင့်မြတ်၏။

ရဟန်းတို့---ထိုနတ်ပြည်သည် အကြွင်းမဲ့ သုခ ပြည့်ဝ သော ပညာရှိ(သူတော်ကောင်း)ဘုံ ဖြစ်၏"

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတို့သည်မြတ်စွာဘုရား၏တရားတော်ကိုသဘောကျ နှစ်သက်ကြပြီး သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

#### ଚ

## ဒေဝဒူတသုတိ

၉.၃.၁၅၂။ အဓါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထို အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟော ကြားတော်မူသည်-

"ရဟန်းတို.--- ဥပမာအားဖြင့် တံခါးပေါက်ရှင်း မျက်နာ ရှင်းဆိုင်နေသော အိမ်နှစ်လုံး ရှိသည် ဆိုပါတော့။ ထိုအိမ် နှစ်လုံး၏ အလယ်၌ ရဝိနေသော လူတစ်ယောက်သည် အိမ်တွေထဲသို့ ဝင်ထွက် သွားလာ လှည့်လည်လှုပ်ရှား နေကြသော လူများကို တွေ့မြင်ရသကဲ့သို့ ငါဘုရားသည် ကောင်းမှုကြောင့် လွှတုံ၊ နုတ်ဘုံတို့သို့ ရောက်နေကြသူ တို့နှင့် မကောင်းမှုကြောင့် ပြိတ္ထာ၊ တိရစ္ဆာန်၊ ငရဲဘုံတို့သို့ ရောက်နေ ကြသူတို့ကို ဒီဗူစကျွာာက်ဖြင့် မြင်တော်မှသည်။

၉.၃.၁၅၃။ ရဟန်းတို့ --- ငရဲထိန်းတို့သည် ငရဲ ကျလာသူ၏ လက်မောင်း တစ်ဖက်စီတို ကိုင်ရှိ ယမေင်းကြီး အား ပြကြ၏ 'အရှင် ယမေင်း---ဤပုဉ်ပြလ်သည် မိဘကို လည်းမြော့၊ မလုပ်ကျွေးပါ၊ သမာက ခြာဘွက (သူတော်စင် သူတော်မြတ်)တို့ကိုလည်း မရိသေပါ အသက် သိက္ခာ ဂုက်ဝါ ကြီးမားသူတို့ကိုလည်း မလေးစားပါ။ ထို့ကြောင့် ဤပုဂ္ဂိုလ် အား ဒက်ထားတော်မူပါ'ဟု လျှောက်ထားကြသည်။ ထိုအခါ၌ ယမမင်းကြီးက ဤသို့ မေးမြန်းစိစစ်၏-

'အမောင် ယောက်ျား--- လူပြည်မှာ နတ်တမန် ငါးပါးကို မတွေ့ မြင်ခဲ့ဖူးဘူးလား'

`အရှင်မင်းကြီး--- မတွေ့မြင်ခဲ့ဖူးပါ။´

`အမောင်ယောက်ျား--- လူပြည်မှာ (၁) ကလေးသူငယ်၊ (၂) သူအို၊ (၃) သူနာ၊ (၄) အကျဉ်းသမား၊ (၅) သူသေ-တို့ကို မတွေ့မြင်ခွဲဖူးဘူးလား'

'အရှင်မင်းကြီး--- တွေ့ မြင်ခဲ့ဖူးပါ၏'

'အမောင်ယောက်ျား--- ထိုသို့တွေ့မြင်သောအခါ 'ဤ ကလေးကဲ့သို့ ငါလည်း ပဋိသန္ဓေ နေရဦးမည်။ ဤသူဆို ကြီးကဲ့သို့ အိုရဦးမည်။ ဤသူနာကြီးကဲ့သို့ နာရဦးမည်။ မကောင်းမူပြုသူများသည် ဤအကျဉ်းသမားတဲ့သို့ ဤဘဝ ၌ပင် အမျိုးမျိုး ညှင်းဆစ်ရနိုင်သည်။ နောင်ဘဝ၌ ပြောစရာ ပင် မရှိတော့။ ဤသူသေကြီးကဲ့သို့ သေရာဦးမည်။ ဒါကြောင့် ကိုယ်၊ နုတ်၊ စိတ်တို့ဖြင့် ကောင်းမှုကို ပြုမည်-ဟု မစဉ်းစား ခဲ့ဖူးဘူးလား'

'အရှင်မင်းကြီး--- မစဉ်းစားခဲ့ဖူးပါ၊ မေ့လျော့နေခဲ့မိပါ၏'

'အမောင်ယောက်ျား---သင်သည် မေ့လျော့ခဲ့သည့် အတွက် ကိုယ်၊ နူတ်၊ စိတ်တို့ဖြင့် ကောင်းမှုကို မပြုခဲ့၊ အမောင်ယောက်ျား--- သင် မေ့လျော့ခဲ့သည်နှင့် လျော်ညီ အောင် သင့်အား အပြစ်ပေးကြလိမ့်မည်။ သင်၏ ထို မကောင်းမှုကို အမေ၊ အမေ၊ အစ်ကို၊ အစ်မ၊ ဆွေမျိုး သားချင်း၊ သမကားငြာဟွက၊ နတ်ပြတ္တာများက ပြခဲ့ကြသည် မဟုတ်၊ သင်ကိုယ်တိုင်သာ ပြုခဲ့သည်။ ထို့ကြောင့် သင် ကိုယ်တိုင်သာ ထိုမကောင်းမှု၏ အကျိုးကို ခံစားရမည်'ဟု ယမေင်းကြီးက ဆုံးဖြတ်ချက်ချ၏။

၉.၃.၁၅၄။ ရဟန်းတို့--- ယမမင်းကြီးသည် ထိုငရဲ ကျလာသူအား နတ်တမန် ငါးပါးအကြောင်းကို မေးမြန်း စိစစ်ပြီးသောအခါ ဘာမှ မပြောတော့ဘဲ ဆိတ်ဆိတ်နေ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ငရဲကျလာသူကို ငရဲထိန်းများက ငါးချက်စိုက် ညှဉ်းဆဲမှု-စသော **ညှဉ်းဆဲမှ အမျိုးမြိုး**ကို ပြု၍ ငရဲကြီးထဲသို့ ပစ်ချခဲ့ကြသည်။

[ညှဉ်းဆဲမှုအမျိုးမျိုးနှင့် ငရဲကြီး၏ အနေအထားကို ဘုရားရှင်ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ ၂ (မရွိမနီကာယ်)၊ ဥပရိပဣာသကျမ်း၊ သုညတဝဂ်၊ တလပတ္တီတသုတ်၊ စာဝိုဒ် ၉.၃.၁၄၁၊ စာမျက်နှာ ၇၇၄ ၌ မြခုံပြီ။]

၉.၃.၁၅၅။ ရဟန်းတို့--- ထိုငရဲကြီး၏ အရှေ့ဘက်နှံရံမှာ ထတောက်သော မီးတောက်သည် အနောက်ဘက်နှံရံမှာ ထိရိုက်၏။ အနောက်ဘက်နံရံမှ ထတောက်သော မီး တောက်သည် အရှေ့ဘက်နှံရံဟို ထိရိုက်၏။ မြောက်ဘက် နံရံမှ ထတောက်သော မီးတောက်သည် တောက်ဘက်နံရံ ကို ထိရိုက်၏။ တောင်ဘက်နံရံမှ ထတောက်သော မီး တောက်သည် မြောက်ဘက်နံရံကို ထိရိုက်၏။ အောက် အပြင်မှ ထတောက်သော မီးတောက်သည် အထက်အမိုးကို ထိရိုက်၏။ အထက်အမိုးမှ တောက်လာသော မီးတောက် သည် အောက်အပြင်ကို ထိရိုက်၏။ ထိုငရဲကြီး၌ ငရဲသား သည် ပြင်းထန်း ကြွမ်းတမ်း၊ ပူလောင်သော ဝေဒနာများကို ခံစားရောက်။ မတောင်းမှု မကုန်သမှု သူသည် မသေဆုံး။

ရဟန်းတို့--- ထိုငရဲကြီး၏ အရှေ့တံခါးပွင့်သောအခါ-ဆိုသည်မှာ ရှိ၏။ သို့သော် အလွန်ကြာမြင့်မှ တစ်ခါသာ ပွင့်၏ ထိုအခါ၌ ငရဲသားသည် လျင်မြန်သော အဟုန်ဖြင့် ပြေး၏။ ထိုသို့ ပြေးသောအခါ အရေထု၊ အရေပါ။ အသား၊ အကြောတို့ကို စီးဟုန်းဟုန်း တောက်လောင်တော့၏။ အရိုး တို့မှ စီးနီးများ အူထွက်လာတော့၏။ စီးတွေလောင်၊ စီးစိုးတွေ အူနေသည့်အတွက် ခြေကြွသော်လည်း ပကတိအတိုင်း မကြွသကဲ့သို့သာ ဖြစ်၏။ ထိုငရဲသား တံခါးနားသို့ ရောက် သော အခါ၌ တံခါးသည် ဝိတ်သွား၏။ မကောင်းမှု မကုန် သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုငရဲကြီး၌ ဒုကျွတ်ိဳးစွာ ခံရ၏။ အနောက်ဘက်တံခါး၊ မြောက်ဘက်တံခါး၊ တောင် ဘက်တံခါးများ ပွင့်သော အခါလည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

တစ်ဖန် ပြန်၍ အရှေ့ဘက်တံခါး ပွင့်သောအခါသည် ရှိ၏၊ သို့သော် အလွန်ကြာမြင့်မှ တစ်ခါသာ ပွင့်၏၊ ထိုအခါ၌ ငရဲသားသည် လျင်မြန်သော အဟုန်ဖြင့် ပြေးသွား၏၊ ထိုသို့ ပြေးသွားသောအခါ အရေပါး၊ အရေထူ၊ အသား၊ အကြော တို့ကို မီးဟုန်းဟုန်း တောက်လောင်တော့၏၊ အရိုးများမှ ဆုံးမီးများ ထွက်လာကြွတော့၏၊ ခြေမြှောက်ကြွသောအခါ၌ ပကတိအတိုင်း မြောက်ကြွသကဲ့သို့သာ ဖြစ်၏။ ငရဲသား သည် ထိုတံခါးပေါက်မှ ထွက်သွား၏။

၉.၃.၁၅၆။ ရဟန်းတို့ --- ထိုငရဲကြီး၏ အခြားမဲ့၌ ကြီးမားသော မစင်ဘင်ပုပ် ငရဲတစ်မျိုး ဆက်စပ်လျက် တည် ရှိ၏။ ငရဲသားသည် ထိုငရဲ၌ ကျရောက်သွား၏။ ရဟန်းတို့ ---ထိုငရဲ၌ အပ်နှတ်သီးပါသော ပိုးကောင်ကြီးများ ရှိကြ၏။ ထိုပိုးကောင်ကြီးများက ငရဲသား၏ အရေပါ။ အရေထု၊ အသာ။ အကြော၊ အရိုးတို့ကို နတ်သီးကြီးများဖြင့် ထိုးဖောက် ဖြတ်ကြ၏။ ရိုးတွင်းရည်ဆီကို စားကြ၏။ မကောင်းမှု မကုန် သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုငရဲ၌ ဒုက္ခကြီးစွာ စံစားရ၏။ (၁)

ရဟန်းတို့--- ထိုမစင်ဘင်ပုပ်ငရဲ၏ အခြားမဲ့၌ ကြီးမား သော ပြာပူငရဲတစ်မျိုး ဆက်စပ်လျက် တည်ရှိ၏၊ ငရဲသား သည် ထိုပြာပူငရဲ၌ ကျရောက်သွား၏၊ မကောင်းမှ မကုန် သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုငရဲ၌ ဒုက္ခကြီးစွာ စံစား ရ၏(၂)

ရဟန်းတို့---ထိုပြာပူငရဲ၏ အခြားဖဲ့၌ ကြီးမားသော လက်ပံတောငရဲတစ်မျိုး တစ်ဆက်တည်း ရှိ၏။ အထက် တစ်ယူဇနာ မြင့်၏။ ဆယ့်ခြောက်သစ်ရှည်သော ဆူးများ ပါရှိ၏။ တစ်တောလုံး စီးဟုန်းဟုန်း တောက်လောင်နေ၏။ ထိုလက်ပင်များဖေါ် သို့တက်ပိုင်း၊ ဆင်းပိုင်းကြ၏။ မကောင်း မှု ဖကုန်သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုငရဲ၌ ဒုက္ခ ကြီးစွာ စံတးရ၏။ (၃)

ရဟန်းတို့---ထိုပြာပူငရဲ၏ အခြားမဲ့၌ ကြီးမားသော ငရဲ တစ်ခု တစ်ဆက်တည်း ရှိ၏၊ ထိုငရဲသည် သန်လျက်တော ငရဲ ဖြစ်၏။ ထိုငရဲ၌ သန်လျက်ရွက်အသွားရှိသော သစ်ပင် များ ရှိကြ၏။ ငရဲသားသည် ထိုတောထဲသို့ ဝင်သွားရ၏။ လေတိုက်စတ်၍ ထိုတောမှ သန်လျက်အရွက်များ ကြွေကျ ကြသော အခါ ငရဲသား၏ လက်ကိုလည်း ဖြတ်ကြ၏။ ခြေကို

#### 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

လည်း ဖြတ်ကြ၏။ လက်ခြေတိုလည်း ဖြတ်ကြ၏။ နားရွက် ကိုလည်း ဖြတ်ကြ၏။ နားခါင်းကိုလည်း ဖြတ်ကြ၏။ နား၊ နားခေါင်းကိုလည်း ဖြတ်ကြ၏။ သို့သော် မကောင်းမှု မကုန် သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုငရဲ၌ ဒုက္ခကြီးစွာ ခံစားရ၏။ (၄)

ရဟန်းတို့ --- ထိုသန်လျက်တောငရဲ၏ အခြားခဲ့၌ ကြီး မားသော ငရဲ တစ်ခုရှိ၏ ထိုငရဲသည် ကြိမ်ပိုက်ချောင်း ငရဲ-ဟု ခေါ်သော ကြေးနီမြစ်ငရဲ ဖြစ်၏ ငရဲသားသည် ထိုမြစ် ထဲသို့ ကျသွား၏။ ငရဲသားသည် ထိုမြစ်ထဲ၌ ရေစုန်သို့ လည်း မျောသွား၏။ ရေဆန်သို့လည်း မျောသွား၏။ (လွန်းထုံးသကဲ့သို့ ဖြစ်စရာရှိ၏) မကောင်းမှု မကုန်သေး သမျှ ငရဲသားသည် သေဘဲ ထိုငရဲ၌ ဒုက္ခကြီးစွာ စံစားရ၏။

၉.၃.၁၅၅။ ရဟန်းတို့ --- ထိုငရဲသားကို ငရဲထိန်းတို့က သံမှူားရိုတ်ကြီးဖြင့် ဆည်တင်၍ ကုန်းပေါ်၌ တင်ထားကြ၏၊ 'အမောင် ယောက်ျား--- ဘာကို အလိုရှိသနည်း'ဟုလည်း မေးကြ၏။ ထိုအခါ၌ ငရဲသားက 'ကျွန်ုပ် ဆာလောင် မွတ်သိပ်နေပါသည်'ဟု ဖြေကြား၏။ ရဟန်းတို့---ထိုအခါ၌ ငရဲထိန်းများက ငရဲသား၏ ပါစပ်ကို အလျှုံတပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော သံချွန်းကြီးဖြင့် ဖြဟ၍ ထို ပါးစပ်ထဲသို့ အလျှုံတပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော သံတွေခဲတို ထည့်ကြ၏။ ထိုသံတွေခဲသည် ငရဲသား၏ နုတ်ခမ်း၊ ပါးစပ်၊ လည်ချောင်း၊ ရင်ဘတ်တို့ကို လောင်ပြီး အူမ၊အူသိမ်တို့ကိုတိုက်ဆွဲကာ အောက်ပိုင်းမှ ထွက်သွား၏။ မကောင်းမှု မကုန်သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုငရဲ၌ ဒုက္ခကြီးစွာ ခံစားရ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုငရဲသားကို ငရဲထိန်းတို့က 'အမောင် ယောက်ျား---ဘာကို အလိုရှိပါသနည်း'ဟု မေးကြ၏။ ထို အခါ၌ ငရဲသားက 'ကျွန်ုပ် ရေဆာလုပါသည်'ဟု မြေကြား၏။ ရဟန်းတို့--- ထိုအခါ၌ ငရဲထိန်းများက ငရဲသား၏ ပါးစပိတို အလျှုံတပြောင်ပြောင် တောက်လောင်နေသော သံချွန်း ကြှီးဖြင့် ဖြီဟာ၍ ထိုပါးစပ်ထဲသို့ ပွက်ပွက်ဆူနေသော ကြေးနီ ရည်များကို လောင်းထည့်ကြ၏။ ထိုကြေးနီရည်က ငရဲ သား၏ နွတ်စမ်း၊ ပါးစပ်၊ လည်ရောင်း၊ ရင်ဘတ်တို့ကို လောင်ပြီး အူမ၊ အူသိမ်တို့ကို တိုက်ဆွဲကာ အောက်ပိုင်းမှ ထွက်သွား၏။ မကောင်းမှု မကုန်သေးသမျှ ငရဲသားသည် မသေဘဲ ထိုင်ရဲ၌ပင် ဒုက္ခုတီးမှာ ခံစားရ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုင်ရဲသားကို ငရဲထိန်းတို့က ငရဲကြီး(အဝီစိင်ရဲ)ထဲသို့ တစ်ဖန် ပစ်ချကြပြန်၏။ ရဟန်းတို့---ရေး၌ ဖြစ်ဖူးသည်ကား 'မကောင်းမှု အကု သိုလ် ပြုကြသူများသည် ဤကဲ့သို့သော ညှဉ်းဆဲမှု အမျိုးမျိုး အမြစ်ကြရ၏ ငါလည်း လူ့ဘဝကို ရ၊ ဘုရားလည်း လောက ၌ ပွင့်၊ ဝါလည်း ထိုဘုရားကို ဆည်းကပ်၊ ထိုဘုရားကလည်း ငါ့အား တရားဟော၊ ငါကလည်း ထိုဘုရား၏ တရားတော်ကို သိရှား တရားဟော၊ ငါကလည်း ထိုဘုရား၏ တရားတော်ကို သိရှား

ရဟန်းတို့--- ဤအကြောင်းအရာကို တခြားသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ထံမှ ကြားဖူးပြီး ဟောပြသည် ဟေုတ်။

ငါဘုရား ကိုယ်တိုင် တကယ် သိပြီး၊ မြင်ပြီး၊ ထင်ရှားစွာ သိမြင်ပြီးသော အကြောင်းအရာကိုသာ ငါဘုရား ဟော တော်မှု၏"

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူပြီး ဤဂါထာများကိုလည်း ဆက်လက် ဟောကြားတော်မူသည်။

၉.၃.၁၅၈။ နတ်တမန်တို့က တိုက်တွန်းပါလျက် လူသားတို့က မေ့လျော့နေကြ၏။ ထို့ကြောင့် ထိုလူများသည် အပါယ်ဘုံသို့ ရောက်ကြပြီး ကြာ မြင့်စွာ ပူဆွေးသောက ရောက်ကြရ၏။

လောက၌ နတ်တမန်တို့က တိုက်တွန်းနှိုးဆော် သော အခါ သူတော်သူမြတ်တို့သည် သူတော် ကောင်းတရားကို တစ်ခါတစ်ရံမှု မမေ့ကြ။

ပဋိသန္ဓေနေကြောင်း၊ သေကြောင်းဖြစ်သော အစွဲအလမ်းကို ဘေးအန္တရာယ်-ဟု ရှမြင်ကြ၏။ ထို့ကြောင့် ပဋိသန္ဓေ နေခြင်း၊ သေခြင်းကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ သက်ဝင်ကြ၊ ဆိုက်ရောက်ကြ၏။

ထိုသူတော်သူမြတ်များသည် ဘေးကင်းရာ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြ၍ ရှမ်းသာကြ၏၊ မျက်မှောက် ဘဝ၌ပင် ကိလေသာအပူဝေး၍ ငြိမ်းအေးကြ၏။ ဘေးရန်အားလုံး ဒုက္ခအားလုံးကို လွန်မြောက် ကြ၏။



## ဘဒ္ဒေကရတ္တသုတိ

၉.၃.၁၅၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္တိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့---သင်တို့အား ဘဒ္ဒေကရတ္တ သုတ်ကို အကျဉ်းရော အကျယ်ပါ ဟောပြမည်။ ကောင်း မွန်စွာ နာယူကြ နလုံးသွင်းကြ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူပြီး ဤသို့ အကျဉ်း ဟောပြတော်မူသည်။

> အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ် မလိုက်သင့်၊ အနာဂတ် ခန္ဓာကို မတောင့်တသင့်။ အတိတ်ခန္ဓာသည် ချုပ် ပျောက်သွားပြီ။ အနာဂတ်ခန္ဓာလည်း မရောက် လာသေး။

> မိမိရှမှတ်သော ပစ္စုပွန်တရား၌ မလှုပ်ရှား မယိမ်းယိုင်ဘဲ မဗောက်ပြန်ဘဲ (နိုင်နိုင်မြိမြို ရှမှတ် ရဏ်၊ ထိုသို့ ရှမှတ်ခြင်းကို ပညာရှိသည် အဖန်ဖန် ပွားများသင့်၏။

> ပြုလုပ်အားထုတ်ဗွယ်ကို ယနေ့ပင် ပြုလုပ် အားထုတ်သင့်၏။ မနက်ဖြန်ခါမှ သေမည်-ဟု မည်သူမျှ သေိနိုင်ပေ။ မီ။ လက်နက်၊ အဆိပ်-အစ ရှိသော သေကြောင်းတရားများသည် သေမင်း၏

စစ်တပ်များ ဖြစ်၏။ ထိုသို့ စစ်တပ် များစွာရှိသော သေမင်းနှင့် ချိန်းချက်ထားခြင်း အလျှင်းမရှိကြပေ။

နေ့ရောညပါမပျင်းမရိဤသို့နေထိုင် အားထုတ် လေ့ရှိသော ပုရ္ဂိုလ်ကို "တကယ့် အခါကောင်းနှင့် ကြုံသော ပုရ္ဂိုလ်"ဟု ကိလေသာ အပူဝေး၍ ငြိမ်း အေးတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဟောပြ တော်မူ၏။

#### အကျယ်ကား

၉.၃.၁၆ဂ။ ရဟန်းတို့---အတိတ်စန္ဓာသို့ အစဉ်လိုက် ပုံသည် အဘယ်နည်း။

ရဟန်းတို့--- 'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဤသို့ ရုပ်ရှိသူ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်'ဟု အတိတ်ရုပ်အပေါ်၌ နှစ်သက် မက်မော မှုကို အစဉ်တစိုက် လိုက်စေ၏၊ အဖန်ဖန် ဖြစ်စေ၏၊ 'ငါသည်' အတိတ်ကာလက ဤသို့ ဝေဒနာရှိသူ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်'ဟု အတိတ်ဝေဒနာအပေါ်၌ နှစ်သက်မက်မောမှုကို အစဉ် တစိုက် လိုက်စေ၏၊ အဖန်ဖန် ဖြစ်စေ၏၊ 'ငါသည် အတိတ် ကာလက ဤသို့ သညာရှိသူ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်'ဟု အတိတ် သညာအပေါ်၌ နှစ်သက်မက်မောမှုကို အစဉ်တစိုက် လိုက် စေ၏။ အမန်ဖန် ဖြစ်စေ၏။ 'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဤသို့ သစါရ ရှိသူဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်'ဟု အတိတ်သစါရအပေါ်၌ နှစ်သက်မက်မောမှုကို အစဉ်တစိုက် လိုက်စေ၏။ အဖန်ဖန် ဖြစ်စေ၏။ 'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဤသို့ ဝိညာဉ်ရှိသူ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်'ဟုအတိတ်ဝိညာဉ်အပေါ်၌နှစ်သက်မက်မော မှုကို အစဉ်တစိုက် လိုက်စေ၏။ အဖန်ဖန် ဖြစ်စေ၏။

ရဟန်းတို့--- ဤကား အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ်လိုက်ပုံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---အတိတ်စန္ဓာသို့ အစဉ်မလိုက်ပုံသည် အဘယ်နည်း။

ရဟန်းတို့--- 'ငါသည် အတိတ်ကာလက ဤသို့ ရုပ်ရှိသူ ဖြစ်ခဲ့ဖူးသည်'ဟု တွေး၍ ထိုအတိတ်ရုပ်အပေါ် ၌ နှစ်သက် မက်မောမှုကို အစဉ်တစ်ကိ မလိုက်စေ၊ အဖန်ဖန် မဖြစ်စေ၊ ထိုအတူ အတိတ်ဝေဒနာ-စသည်တို့အပေါ် ၌လည်း နှစ်သက် မက်မောမှုကို အစဉ်တစ်ကို မလိုက်စေ၊ အဖန်ဖန် မဖြစ်စေ၊

ရဟန်းတို့--- ဤကား အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ်မလိုက်ပုံ ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၆၁။ ရဟန်းတို့--- အနာဂတိခန္ဓာကို တောင့်တပုံ သည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---'ငါသည် နောင်အခါ၌ ဤသို့ ရုပ်ရှိသူ ဖြစ်ရပါလို၏'ဟု အနာဂတိရုပ်အပေါ် ၌ နှစ်သက်မက်မောမှုကို အစဉ်တစိုက် လိုတ်စေ၏။ အမန်ဖန် ဖြစ်စေ၏။ ထို့အတူ အနာဂတိ ဝေဒနာ-စသည်တို့အပေါ် ၌ လည်း နှစ်သက် မက်မောမှုကို အစဉ်တစိုက် လိုက်စေ၏။ အစန်ဝန် ဖြစ်စေ၏။

ရဟန်းတို့--- ဤကား အနာဂတ်ခန္ဓာကို တောင့်တပုံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့ --- အနာဂတ်စန္ဓာကို မတောင့်တပုံသည် အဘယ်နည်း၊ ရဟန်းတို့ --- 'ငါသည် နောင်အခါ၌ ဤသို့ ရုပ်ရှိသူ ဖြစ်ရပါလို၏ဟု အနာဂတ်ရုပ်အပေါ်၌ နှစ်သက် မက်မောမှုကို အစဉ်တစိုက် မလိုက်စေ၊ အဝန်ဖန် မဖြစ်စေ၊ ထို့အတူ အနာဂတ်ဝေဒနာ-စသည်တို့အပေါ်၌လည်း နှစ်သက်မက်မောမှုကို အစဉ်တစိုက် မလိုက်စေ၊ အဇန်ဖန် မဖြစ်စေ။

ရဟန်းတို့--- ဤကား အနာဂတ်ခန္ဓာကို မတောင့်တပုံ ဖြစ်၏။ ၉.၃.၁၆၂။ ရဟန်းတို့---ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ အဘယ်သို့ လှုပ်ရှား ယိမ်းယိုင်သနည်း ဟူမှ-

လောက၌ ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည်

- (က) ရုပ်သည်ပင် အတ္ထု။
- (စ) ကျန်စန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တသည် ရုပ်နှင့် တွဲနေ၏။
- (ဂ) ကျန်ခန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တထဲ၌ ရုပ် ရှိ၏။
- (ဃ) ကျန်ခန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ရုပ်ထဲ၌ ထိုအတ္တ ရှိ၏-ဟု ထပ်တလဲလဲ ရှဏ်။

ဝေဒနာ-စသည်ကိုလည်း ထို့အတူပင် ရှဏ်။

ရဟန်းတို့---ဤကား ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုပ်ရှား ယိမ်း ယိုင်ပုံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့---ပစ္စုပ္ပန်တရားတို့၌ မလှုင်ရှား မယိမ်းယိုင်ပုံ သည် အဘယ်နည်း၊ ဤသာသနာတော်၌ ဘုရားသားတော် သည်

- (က) ရုပ်သည်ပင် အတ္တ၊
- (စ) ကျန်နေ့ာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တသည် ရုပ်နှင့် တွဲနေ၏။
- (ဂ) ကျန်ခန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ထိုအတ္တထဲ၌ ရုပ်ရှိ၏။
- (ဃ) ကျန်ခန္ဓာလေးပါးသည် အတ္တ၊ ရုပ်ထဲ၌ ထိုအတ္တ ရှိ၏-

ဟု မရှမှတ်။ ကျန်စန္ဓာလေးပါးကိုလည်း ထိုကဲ့သို့ မရှမှတ်။

ရဟန်းတို့--- ဤကား ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ မလှုပ်ရှား မယိမ်းယိုင်ပုံ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- ဘဒ္ဒေကရတ္တသုတ်၏ အကျဉ်း၊ အကျယ်-ဆိုသည်မှာ ဤသည်ပင် ဖြစ်၏"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းများလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျနစ်သက်ပြီး သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

## . . . .

### မဟာကစ္စာနဘဒ္ဒေကရတ္တသုတိ

၉.၃.၁၆၃၊ အခါတစ်ပါး၌ ရာဇဂြိုဟ်မြို့ တပေါ့ဒါရုံကျောင်း တိုက်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထို အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားက အရှင်သမိဒ္ဓိနှင့် တကွ တချို့ ရဟန်းတို့အား အတိတ်သို့လည်း အစဉ်ဇလိုက်ရာ-စသော ဂါထာလေးပုဒ်ကိုသာ ဟောပြတော်မူသည်။ ထိုဂါထာ လေးပုဒ်၏ အဓိပ္ပါယ်အကျယ်လို ဟောပြတော်မမူသဲ နေရာမှ ထတော်မူ၍ ကျောင်းတော်သို့ ဝင်တော်မူသည်။

၉.၃.၁၆၄။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းများက ထိုဂါထာလေးပုဒ်၏ အကျယ်အစိပ္ပါယ်ကို အရှင်မဟာကစွာနအား မေးမြန်း လျှောက်ထားခဲ့ကြသည်။ အရှင်မဟာကစွာနက ရဟန်း တို့အား ဤသို့ ဖြေကြားတော်မူသည်-

၉.၃.၁၆၅။ "ဝါရှင်တို့---အတိတ်သို့ အစဉ်လိုက်ပုံသည် အဘယ်နည်း၊ ဝါရှင်တို့---'အတိတ်ကာလက ဝါမှာ ဤသို့ မျက်စီ ရှိခဲ့ဖူးသည်၊ ဤသို့ အဆင်းများ ဖြစ်ခဲ့ကြ (မြင်ခဲ့ရ) ဖူးသည်'ဟု တွေး၍ ထိုအတိတ်က မျက်စီနှင့် အဆင်း အပေါ်၌ တပ်မက်စွဲလမ်းမှုနှင့် ဆက်စပ်သော နှစ်သက်စိတ် ဖြစ်ပေါ် လာသည်။ နှစ်သက်စိတ်က တပ်မက်စွဲလမ်းမှုနှင့် ဆက်စပ်သောကြောင့် ထိုအတိတ်က မျက်စီနှင့် အဆင်းကို အလွန် စင်တွယ် မြတ်နိုးသည်။ ထိုအတိတ်က မျက်စီနင့် အဆင်းကို အလွန် စင်တွယ် မြတ်နိုးသုသည် အတိတ်သို့ အစဉ်လိုက်ရာ ရောက်၏။ ထို့အတူ အတိတ်က-

နားနှင့် အသံ၊ နာစဓိင်းနှင့် အနံ့၊ လျှာနှင့် အရသာ၊ ကိုယ်နှင့် အတွေ့ အထိ၊ ဘဝင်စိတ်နှင့် သိစရာသဘောတို့ကို

အလွန် စင်တွယ်မြတ်နိုးသူသည် အတိတ်သို့ အစဉ် လိုက်ရာ ရောက်၏။

ငါ့ရှင်တို့--- ဤကား အတိတ်သို့ အစဉ်လိုက်ပုံ ဖြစ်၏။

ဝါရှင်တို့--- အတိတ်သို့ အစဉ်မလိုက်ပုံသည် အဘယ် နည်း၊ ဝါရှင်တို့--- အတိတ်ကာလက ဝါမှာ ဤသို့ ဖျက်စိ ရှိခဲ့ဖူးသည်။ ဤသို့ အဆင်းများ ဖြစ်ခဲ့ကြ (မြင်ခဲ့ရ)ဖူးသည်' ဟု တွေး၍ ထိုအတိတ်က ဖျက်စိနှင့် အဆင်းအပေါ် ၌ တစ် မက်မှု စွဲလစ်းမှုနှင့် မဆက်စစ်သော သိစိတ်တစ်မျိုး ဖြစ်ပေါ် လာသည်။ သိစိတ်က တစ်မက်စွဲလစ်းမှုနှင့် မဆက်စစ် သောကြောင့် ထိုအတိတ်က မျက်စိနှင့် အဆင်းကို မစင် သောကြောင့် ထိုအတိတ်က မျက်စိနှင့် အဆင်းကို မစင် တွယ် မြေတိန်း။ ထိုအတိတ်က မျက်စိနှင့် အဆင်းကို မစင် တွယ် မြေတိန်းသူသည် အတိတ်သို့ အစဉ်လိုက်ရာ မရောက်။ ထို့အတူ အတိတ်က-

နားနှင့် အသံ၊ နာခေါင်းနှင့် အနံ့၊ လျှာနှင့် အရသာ၊ ကိုယ်နှင့် အတွေ့အထိ၊ ဘဝင်စိတ်နှင့် သိစရာသဘောတို့ကို-

မစင်တွယ် မြေတိန်းသူသည် အတိတ်သို့ အစဉ်လိုက်ရာ မရောက်။

၉.၃.၁၆၆။ ငါ့ရှင်တို့ --- အနာဂတ်ကို တောင့်တပုံသည် အဘယ်နည်း၊ ငါ့ရှင်တို့ --- 'ဇနာင်အခါ ငါ့မှာ ဤသို့ မျက်စိ ရှိပါစေ၊ ဤသို့ အဆင်းများ ဖြစ်ကြပါစေ' ဟု ရေသေးသော မျက်စိနှင့် အဆင်းကို ရဖို့ရာ စိတ်ကို စွဲပြဲစွာထားသည်။ စိတ်ကို စွဲပြဲစွာထားဖြင်းကြောင့် ထိုမရသေးသော မျက်စိနှင့် အဆင်းကို စင်တွယ် မြတ်နိုးနေသည်။ ထိုမရသေးသော မျက်စိနှင့် အဆင်းကို စင်တွယ် မြတ်နိုးသူသည် အနာဂတ်ကို တောင့်တရာ ရောက်၏။ ထို့အတူ မရသေးသော-

> နား နှင့်အသံ၊ နာခေါင်းနှင့် အနှုံ့၊ လျှာနှင့် အရသာ၊ ကိုယ်နှင့် အတွေ့ အထိ၊ ဘဝင်စိတ်နှင့် သိစရာသဘောတို့ကို-

ခင်တွယ်မြတ်နိုးသူသည် အနာဂတ်ကို တောင့်တရာ ရောက်၏။

ငါ့ရှင်တို့--- ဤကား အနာဂတ်ကို တောင့်တပုံ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့ --- အနာဂတ်ကို မတောင့်တပုံသည် အဘယ် နည်း၊ ငါ့ရှင်တို့ --- 'နောင်အခါ ငါ့မှာ ဤသို့ မျက်စိရှိပါစေ၊ ဤသို့ အဆင်းများ ဖြစ်ကြပါစေ'ဟု မရသေးသော မျက်စိနင့် အဆင်းကို ရမို့ရာ စိတ်ကို စွဲဖြဲစွာ မထား။ စိတ်ကို စွဲဖြဲစွာ မထားခြင်းကြောင့် ထို မရသေးသော မျက်စိနင့် အဆင်းကို မင်တွယ် မြတ်နိုး။ ထိုမရသေးသော မျက်စိနင့် အဆင်းကို မင်တွယ် မြတ်နိုးသူသည် အနာဂတ်ကို တောင့်တရာ မရောက်။ ထို့အတူ မရသေးသော-

နားနှင့် အသံ နာခေါင်းနှင့် အနံ့ လျှာနှင့် အရသာ ကိုယ်နှင့် အတွေ့အထိ ဘဝင်စိတ်နှင့် သိစရာသဘောတို့ကို ဖစင်တွယ် မြေတ်နိုးသူသည် အနာဂတ်ကို တောင့်တရာ

မစင်တွယ် မြေတိန်းသူသည် အနာဂတ်ကို တောင့်တရာ မရောက်။ ငါ့ရှင်တို့--- ဤကား အနာဂတ်ကို မတောင့်တပုံ ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၆ဂု၊ ဝါရှင်တို့ --- ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုပ်ရှား ယိမ်းယိုင်ပုံသည် အဘယ်နည်း၊ ဝါရှင်တို့---- ပစ္စုပွန်ဖြစ်သော မျက်စိနင့် အဆင်းအဖေါ် ၌ တပ်ဖက်စွဲလမ်းခြင်းနှင့် ဆက် စပ်သော အသိစိတ် ဖြစ်လျှင် ထိုအသိစိတ်၏ တပ်ဖက် စွဲလမ်းခြင်းနှင့် ဆက်စပ်မှုကြောင့် ထိုမျက်စိနင့် အဆင်းကို ခင်တွယ် မြတ်နီးသည်။ ထိုမျက်စိနင့် အဆင်းကို ဝေတွယ် မြတ်နီးသူသည် ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုပ်ရှားယိမ်းယိုင်ရာ ရောက်၏ ထို့အတူ ပစ္စုပွန်ဖြစ်သော-

> နားနှင့် အသံ၊ နာစဓါင်းနှင့် အနှံ့၊ လျှာနှင့် အရသာ၊ ကိုယ်နှင့် အတွေ့အထိ၊ ဘဝင်စိတ်နှင့် သိစရာသဘောတို့ကို-

ခင်တွယ် မြတ်နိုးသူသည် ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုပ်ရှား ယိမ်းယိုင်ရာ ရောက်၏။

ငါ့ရှင်တို့---ဤကား ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုပ်ရှား ယိမ်း ယိုင်ပုံ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့---ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ မလှုင်ရှား မယိမ်းယိုင်ပုံ သည် အဘယ်နည်း။

ငါရှင်တို့---ပစ္စုပွန်ဖြစ်သော မျက်စိနှင့် အဆင်းအပေါ် ၌ တပ်မက်စွဲလမ်းမှုကင်းသော အသိစိတ် ဖြစ်လျှင် ထိုအသိ စိတ်၏ တပ်မက်စွဲလမ်းမှု ကင်းခြင်းကြောင့် ထိုမျက်စိနင့် အဆင်းကို မဝင်တွယ် မြေတိန်းး ထိုမျက်စိနင့် အဆင်းကို မေင်တွယ် မြေတိန်းသူသည် ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုဝ်ရှား ယိမ်းယိုင်ရာ မရောက်။ ထို့အတူ ပစ္စုပွန်ဖြစ်သော-

> နားနှင့် အသံ နာခေါင်းနှင့် အနံ့ လျှာနှင့် အရေသာ ကိုယ်နှင့် အတွေ့အထိ ဘဝင်စိတ်နှင့် သိစရာသဘောတို့တို

မခင်တွယ် မြေတိန်းသူသည် ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ လှုပ်ရှား ယိမ်းယိုင်ရာ မရောက်။

ငါ့ရှင်တို့---ဤကား ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ မလှုပ်ရှား မယိမ်း ယိုင်ပုံ ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၆၈။ ငါ့ရှင်တို့--- မြတ်စွာဘုရား ဟောထားတော် မူသော ဂါထာလေးဝှဒ်၏ အဓိပ္ပာယ်အကျယ်ကို အခု ပြောခဲ့

900

သည့်အတိုင်း ငါ သိ၏။ သင်တို့ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်ပြီး ဤဂါထာများ၏ အကျယ်အဓိပ္ပာယ်ကို မေးမြန်း လျှောက်ထားလိုက မေးမြန်းလျှောက်ထားကြပါ။ မြတ်စွာ ဘုရား ဖြေကြားတော်မူသည့်အတိုင်း မှတ်သားထားကြပါ" ဟု အရှင်မဟာကစွာနမထေရ် မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထို့နောက် ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီး အရှင်မဟာကစွာနမထေရ်၏ ဖြေကြားပုံကို လျှောက်ထားခဲ့ကြ၏။

ထိုအဓါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့--- ကစ္စာန သည် ပညာရှိသူ ဖြစ်သည်။ ပညာကြီးသူ ဖြစ်သည်။ သင်တို့ ဤအနက်အဓိပ္ပာယ်ကို ဝါဘုရားအား မေးမြန်းခဲ့လျှင်လည်း ငါဘုရားလည်း ကစ္စာနုဖြေကြားသည့်အတိုင်းပင် ဖြေကြား တော်မူမည် ဖြစ်၏။ ဤဂါထာများ၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်သည် ကစ္စာနု ဖြေကြားသည့်အတိုင်းပင်ဖြစ်သည်။ ဤဂါထာများ၏ အဓိပ္ပါယ်ကို ကစ္စာနု ဖြေကြားထားသည့်အတိုင်း မှတ်သား ထားကြ"ဟု စိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို ရဟန်းများ နှစ်သက်သဘောကျကြပြီး ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

# 7

## ရုဋ္ဌကစ္မဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၁၆၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထိုအခါ၌ တောဒေယျပုဏ္ဏား၏သား သုဘလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး ဤသို့ လျှောက် ထား၏

"အရှင်ဂေါတမ--- လူသားချင်း အတူတူဖြစ်ကြသော လူတို့၏ ယုတ်ညံ့ခြင်း၊ မြင့်မြတ်ခြင်းကို (ယုတ်ညံ့ခြင်း၊ မြင့်မြတ်ခြင်းအားဖြင့် ကွဲပြားပုံကို) တွေ့မြင်ကြရပါသည် ဘုရား။

- (၁) အသက်တိုသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြရ ပါသည် ဘုရား။ အသက်ရှည်သော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြရ ပါသည် ဘုရား။
- (၂) အနာရောဂါများသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင် ကြရပါသည် ဘုရား။ အနာရောဂါနည်းသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင် ကြရပါသည် ဘုရား။
- (၃) အဆင်းမလှသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြ ရပါသည် ဘုရား။

- အဆင်းလှသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြရပါ သည် ဘုရား။
- (၄) အခြံအရံနည်းသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြ ရပါသည် ဘုရား။ အခြံအရံများသော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြရ ပါသည် ဘုရား။
- (၅) စည်းစိမ်ဥစွာ အနည်းငယ်ရှိသော လူများကိုလည်း တွေ့ မြင်ကြရပါသည် ဘုရား၊ စည်းစိမ်ဥစွာ များများရှိသော လူများကိုလည်း တွေ့ မြင်ကြရပါသည် ဘုရား၊
- (၆) အမျိုးညံ့သော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြရ ပါသည် ဘုရား။ အမျိုးမြတ်သော လူများကိုလည်း တွေ့မြင်ကြရပါ သည် ဘုရား။
- (၇) ပညာခဲ့သောလူများကိုလည်းတွေ့ မြင်ကြရပါသည်
   ဘုရား။
   ပညာရှိသောလူများကိုလည်းတွေ့ မြင်ကြရပါသည်
   ဘုရား။

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (မရှိမနီကာယ်)

အရှင်ဂေါတမ--- လူသားချင်းအတူတူ ဖြစ်ကြသော လူတို့၏ ထိုသို့ ယုတ်ညှံခြင်း၊ မြင့်မြတ်ခြင်း၏ အကြောင်းက ဘာပါလဲ ဘုရား"

"လုလင်--- သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်များသည် ကံ-ဟူသော ကိုယ်ဝိုင်ဉစွာ ရှိကြသည်၊ ကံ၏ အမွေကို ခံယူကြရသည်၊ ကံ-ဟူသော အကြောင်းရင်း ရှိကြသည်၊ ကံ-ဟူသော ဆွေမျိုးရှိကြသည်၊ကံ-ဟူသောမှီမိုအားထားရာ ရှိကြသည်၊ ကံက သက်ရှိပုဂ္ဂိုလ်များကို ယုတ်ညံ့သူ၊ မြင့်မြတ်သူ ဖြစ်အောင် စီမံစန်တီးပေးသည်"

"အရှင်ဂေါတမ--- အကျဉ်းအားဖြင့်သာ ဟောပြတော် မူသောတရားတော်၏အနက်အဓိပ္ပာယ်ကိုအကျယ်အားဖြင့် တပည့်တော် နားမလည်နိုင်ပါ။ တောင်းပန်ပါသည် အရှင် ဂေါတမဘုရား၊ တပည့်တော် နားလည်အောင် ဤတရား ဒေသနာတော်ကို အကျယ်အားဖြင့် ဟောပြတော်မူပါ ဘုရား"

၉.၃.၁ဂုဂ။ "လုလင်---(၁) လောက၌ တချို့လူသည် သူတစ်ပါး၏ အသက်ကို သတ်လေ့ရှိ၏။ သူ သေဆုံးသော အခါ ထိုကံကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။ ငရဲသို့ မကျရောက်ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာ ဘဝ၌ အသက်တိုသူ ဖြစ်၏။ လုလင်--- သူတစ်ပါး၏ အသက်ကို သတ်ခြင်းသည် အသက်တိုကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

လုလင်---လောက၌တချို့လှသည်သူတစ်ပါး၏အသက် ကို သတ်လေ့ မရှိ။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုက်ကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်တတ်၏။ နတ်ပြည်သို့ မရောက်ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်းဖြစ်လေရာဘဝ၌ အသက်ရှည်သူ ဖြစ်၏။ လုလင်---သူတစ်ပါး၏ အသက်ကို သေတ်ခြင်းသည် အသက်ရှည်ကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.၁ဂု၁။ (၂) လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆဲလေ့ရှိ၏။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုကံကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။ ငရဲသို့ ကျေရောက် ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ အနာရောဂါ များသူ ဖြစ်၏။ လုလင်--- သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆဲခြင်းသည် အနာရောဂါများကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် သူတစ်ပါးကို ညှဉ်းဆဲလေ့ မရှိ။ သူ သေဆုံးသော အခါ၌ ထိုက်ကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်တတ်၏။ နတ်ပြည်သို့ မရောက်ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ အနာရောဂါ နည်းသူ ဖြစ်၏။ လုလင်---သူတစ်ပါးကို မညှဉ်းဆဲမြင်းသည် အနာရောဂါနည်းကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။ ၉.၃.၁၇၂။ (၃) လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် အမျက်ဒေါသထွက်လေ့ ရှိ၏။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထို ကံကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။ ငရဲသို့ မကျရောက် ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာ ဘဝ၌ အဆင်းမလှသူ ဖြစ်၏။ လုလင်---အမျက်ဒေါသထွက်ခြင်းသည် အဆင်း မလုကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

လုလင်---လောက၌ တချို့လူသည် အမျက်ဒေါသ ထွက် လှေမရှိ။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုက်ကြောင့် နတ်ပြည် သို့ ရောက်တတ်၏။ နတ်ပြည်သို့ မရောက်ဘဲ လူ ဖြစ်လာ လျှင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ အဆင်းလှသူ ဖြစ်၏။ လုလင် --- အမျက်ဒေါသမထွက်ခြင်းသည် အဆင်းလှကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၇၃။ (၄)လုလင်---လောက၌ တချို့လူသည် သူတစ်ပါးအား မနာလိုစိတ် ရှိ၏။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုကံကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။ ငရဲသို့ ကျေရောက် ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာ ဘဝ၌ အခြံအရံ နည်း သူ ဖြစ်၏။ လုလင်---သူတစ်ပါးအား မနာလိုခြင်းသည် အခြံအရံနည်းကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

လှလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် သူတစ်ပါးအား မနာလို8တ်ကင်း၏။ သူ သေဆုံးသော အခါ၌ ထိုကံကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်တတ်၏။ နတ်ပြည်သို့ မရောက်ဘဲ လူ ဖြစ်လာလှုင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ အခြံအရံများသူ ဖြစ်၏။ လုလင်---သူတစ်ပါးအား မနာလို8တ်ကင်းခြင်းသည် အခြံ အရံများကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.၁ဂုင္။ (၅) လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် ပေးလူ။ူလေ့မရှိ။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုက်ကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။ ငရဲသို့ မကျရောက်ဘဲ လူဖြစ် လာလှူင်လည်းဖြစ်လေရာဘဝ၌ စည်းစိမ်ဥစွာ အနည်းငယ် ရှိသူ ဖြစ်၏။ လုလင်---မပေးလှူခြင်းသည် စည်းစိမ်ဥစွာ အနည်းငယ်ရှိကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

လှလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် ပေးလှူလေ့ရှိ၏။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုကံကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက် တတ်၏။ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ဘဲ လူဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ စည်းစိမ်ဥစွာ များများရှိသူ ဖြစ်၏။ လုလင် ----ပေးလှူခြင်းသည် စည်းစိမ်ဥစွာ များများရှိကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၇၅။ (၆)လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် ခက်ထန်သူ မာနကြီးသူ ဖြစ်၏။ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုကံကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။ ငရဲသို့ ကျေရောက် ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာ ဘဝ၌ အမျိုးညံ့သူ ဖြစ်၏။ လုလင်---စက်ထန်ခြင်း မာနကြီးခြင်းသည် အမျိုး ညံ့ကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

လုလင်---လောက၌ တချို့ လူသည် မခက်ထန်သူ မာန မကြီးသူ ဖြစ်၏။ သူ သေဆုံးသော အခါ၌ ထိုက်ကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်တတ်၏။ နတ်ပြည်သို့ မရောက်ဘဲ လူဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ အမျိုးမြတ်သူ ဖြစ်၏။ လုလင်---မခက်ထန်ခြင်း မာနမကြီးခြင်းသည် အမျိုး မြတ်ကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၇၆။ (၇) လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ရှဉ်း ကဝ်၍ ဆွေးဖန်း မေးမြန်းဖလုမရှိ။ ထို့ကြောင့် ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်-စသည့်ကို မသိ။ မသိသောကြောင့် ကုသိုလ်ကို မပြုလုပ်၊ သူ သေဆုံးသောအခါ၌ ထိုကံကြောင့် ငရဲသို့ ကျ ရောက်တတ်၏ ငရဲသို့ မကျရောက်ဘဲ လူဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာဘဝ၌ ပညာခဲ့သူ ဖြစ်၏၊ လုလင်---မဆွေးနွေး မမေးမြန်းရြင်းသည် ပညာခဲ့ကြောင်းအကျင့် ဖြစ်၏ လုလင်--- လောက၌ တချို့လူသည် သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ချဉ်းတဝ်၍ ဆွေးနွေး မေးမြန်းလေ့ ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်-စသည် ကို သိ၏၊ သိသောကြောင့် ကုသိုလ်ကို ပြုလုပ်၏ သူ သေဆုံး သော အခါ ထိုကံကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်တတ်၏၊ နုတ်ပြည်မရောက်ဘဲ လူ ဖြစ်လာလျှင်လည်း ဖြစ်လေရာ ဘဝ၌ ပညာရှိသူ ဖြစ်၏၊ လုလင်---ဆွေးနွေး မေးမြန်းခြင်း သည် ပညာရှိကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏

၉,၃.၁ဂုဂ္။ လုလင်---အခု ဟောပြခဲ့သည့်အတိုင်း အသက်တိုကြောင်း အကျင့်သည် အသက်တိုသော ဘဝသို့ ပို့ဆောင်တတ်၏။ အသက်ရှည်ကြောင်း အကျင့်သည် အသက်ရှည်သော ဘဝသို့ ပို့ဆောင်တတ်၏'---စသည်ဖြင့် ခုနှစ်စုံလုံး အကျယ်ချဲ့ ဟောပြတော်မူပြီး တရားတော်ကို နိုဂုံးချုပ်တော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ သုဘလုလင်က မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော် ကို အလွန်နှစ်သက်သဘောကျပြီး ရတနာသုံးပါးကို အသက် တမျှ ဆည်းကပ် ကိုးကွယ်ခဲ့လေသည်။

# 9

### စတာကစ္စဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၁ဂု၈၊ အခါတစ်ပါး၌ ရာစဂြိုဟ်မြို့ ရှဉ့်နက်တို့အား အစာကျွေး၍ မွေးရာဖြစ်သော ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်၊ ထိုအခါ၌ အရှင် သမိဒ္ဓိသည် တောရကျောင်းလေး တစ်ဆောင်၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူသည်၊ ပေါတလိပုတ္တ-ဟူသော ပရိပိုစိသည် အညောင်းမြေ လမ်းလျှောက်လာရင်း အရှင်သမိဒ္ဓိထာသို့ ရောက်လာသည်။ သူက အရှင်သမိဒ္ဓိအား ဤသို့ လျှောက် ထားသည်-

"ငါ့ရှင် သမိဒ္ဓိ--- ကာယကံနှင့် ဝစီကံသည် အချည်းအနီး ဖြစ်၍ မနောကံသည်သာ မှန်၏။ သမာပတ်တစ်မျိုးကို ဝင်စားလျှင် အဘယ်ဝေဒနာကိုမျှ မခံစားချ၊ ထိုသမာပတ် သည် ရှိ၏-ဟု ရဟန်းဂေါတမ၏ မျက်မှောက်မှ ငါ ကြားနာ ခဲ့ဖူး၏၊ မှတ်သားခဲ့ဖူး၏။ ငါ ကြားနာ၊ မှတ်သားခဲ့ဖူးသည့် အတိုင်း မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူရာသလော"

"ဝါရှင် ပေါတလိပုတ္တ--- ထိုသို့ မပြောနင့်။ ဝါရှင် ပေါတလိ ပုတ္တ--- ထိုသို့ မပြောနင့်။ မြတ်စွာဘုရားကို မစွပ်စွဲပါနင့်။ မြတ်စွာဘုရားကို စွပ်စွဲခြင်းသည် မကောင်းပါ။ 'ကာယကံနင့် ဝစီတံသည် အချည်းအနီး ဖြစ်ပြီး မနောကံသာ မှန်၏'ဟု မြတ်စွာဘုရား မဟောတန်ရာ။ ငါ့ရှင်--- သမာပတ်တစ်မျိုးကို ဝင်စားသူသည် မည်သည့် ဝေဒနာကိုမျှ မခံစား၊ ထိုသမာပတ်သည် ရှိ၏။ ဤသို့ကား မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မှ၏"

"ငါ့ရှင် သမိဒ္ဓိ--- ရဟန်းပြုသည်မှာ ဘယ်လောက် ကြာပြီလဲ"

"ငါ့ရှင်--- မကြာသေးပါ၊ သုံးဝါမျှသာ ရှိပါသေး၏"

"ဆရာဘုရား ဟောထားသော ကံ-စသော အရာ၌ ဤ မျှလောက် ငယ်ရွယ်သော ရဟန်းလေးသည်ပင် ဆရာ ဘုရားကို အပြစ်တင် မစ်ရအောင် ကာကွယ် စောင့်ရှောက် သင့်သည်-ဟု ထင်မှတ်ထားမှတော့ ယခုအခါထိုကံ-စသော အရာ၌ မထေရြကြီးရဟန်းတို့ကို ငါတို့ ဘယ်မှာ မေးမြန်း လျှောက်ထားပုံကြတော့မည်နည်း၊ ငါရှင်သမိဒ္ဓိ--- စိတ် စေတနာ ပါသော (စိတ်၏ တွန်းအားပါသော) တံကို (အလုပ် ကို) ကိုယ်၊ နှတ်၊ စိတ်ဖြင့် ပြုသူသည် အဘယ်ကို စံစားရ သနည်း"

"ငါ့ရှင် ပေါတလိပုတ္ထ---စိတ်စေတနာပါသော ကံကို ကိုယ်၊ နှတ်၊ စိတ်ဖြင့် ပြုသူသည် ဒုက္ခကို ခံစားရ၏"

ထိုအခါ၌ ပေါတလိပုတ္တပရိဝိုဇ်သည် အရှင်သမိဒ္ဓိ၏

စကားကို လက်လည်း မခံ၊ ပယ်လည်း မပယ်ဘဲ နေရာမှ ထကာ ပြန်သွားလေ၏။

၉.၃.၁၇၉၊ ထိုအခါ၌ အရှင်သမိဒ္ဓိသည် အရှင်အာနန္နာ့ ထံသို့ကြွသွား၏။အရှင်သမိဒ္ဓိသည်ပေါတလိပုတ္တပရိဇိုစ်နှင့် ပြောခဲ့သမျှအားလုံးကို အရှင်အာနန္ဒာအား လျှောက်ထား ၏။ ထို့နောက် အရှင်အာနန္ဒာနှင့် အရှင်သမိဒ္ဓိတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထဲတော်သို့ကြွသွားကြသည်။ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ရောက်ကြသောအခါ အရှင်အာနန္ဒာက အရှင် သမိဒ္ဓိနှင့် ပေါတလိပုတ္တပရိဇိုစ်တို့ ပြောကြားခဲ့ကြသမျှ စကားအားလုံးကို မြတ်စွာဘုရားအ လျှောက်ထားသည်။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "အာနန္ဒာ---ဝါ ဘုရားသည် ပေါတလိပုတ္တပရိဇိုစ်ကို မြင်ပင် မမြင်တွေ့ ဖူး၊ အာသယ်မှာ ထိုသို့ ဟောကြားဖူးပါမည်နည်း၊ အာနန္ဒာ---လူမျင်း ဖြစ်သော ဤသမိဒ္ဓိသည် ပေါတလိပုတ္တပရိဇိုစ်အား ခွဲခြား၍ မြေကြားသင့်သော ပြဿနာကို တပေါင်းတည်း မြေကြား ထားရက်သည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ထိုသို့ စိန့်ကြားသောအခါ အရှင်ဥဒါယီက "ဝေဒနာ အားလုံး ဒုက္ခချည်းပဲ-ဟူသော စကားကို ရည်ရွယ်၍ အရှင် သမိဒ္ဓိ ထိုကဲ့သို့ ဖြေကြားခဲ့သည် ဖြစ်လေမည်လား ဘုရား"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၏။

၉.၃.၁၀၀။ ထိုအခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် အရှင် အာနန္ဒာအား ဤသို့ဖိန့်ကြားတော်မူသည်-"အာနန္ဒာ---လူဖျင်းဖြစ်သော ဤဥဒါယီ၏ ပြဿနာမေးခြင်းအားဖြင့် ပေါ် လာခြင်းကို တွေ့ သည် မဟုတ်လော၊ 'ဤ လူဖျင်း ဖြစ်သော ဥဒါယီသည် ပေါ် လာလှူင် မသင့်မတင့် (အရှိုး မကျ) \*ပေါ် လာလိမ့်မည်'ဟု ငါဘုရားလည်း အစုမှပင် သိရ တော့၏

အာနန္ဒာ--- ပေါတလိပုတ္တပရိဂိုဇ်သည် အစကတည်းက ဝေဒနာသုံးပါးကို မေး၏။ အာနန္ဒာ--- လူဖျင်း ဖြစ်သော ဤ သင်ခဲ့ရှိသည် ပေါတလိပုတ္တပရိဂိုဇ်အား ဤသို့ ဖြေကြား သင့်၏- "ငါ့ရှင် ပေါတလိပုတ္တ--- ခုမ်းသာသော ဝေဒနာကို ခံစားရကြောင်းဖြစ်သော စိတ်စေတနာပါသော (စိတ်၏ တွန်းအား ပါသော) ကံကို ကိုယ်၊ နွတ်။ စိတ်ဖြင့် ပြုလျှင် ထိုလူသည် ချမ်းသာသော ဝေဒနာကို ခံစားရသည်။ ဆင်းရဲ သော ဝေဒနာကို ခံစားရကြောင်းဖြစ်သော စိတ်စေတနာ ပါသော (စိတ်၏ တွန်းအား ပါသော) ကံကို ကိုယ်၊ နွတ်။ စိတ် ဖြင့် ပြုလျှင် ထိုလူသည် ဆင်းရဲသော ဝေဒနာကို ခံစားရ သည်။ မဆင်းရဲ မချမ်းသာသော ဝေဒနာကို ခံစားကြောင်း ဖြစ်သော စိတ်စေတနာပါသော (စိတ်၏ တွန်းအား ပါသော) ကံကို ကိုယ်၊ နွတ်၊ စိတ်ဖြင့် ပြုလျှင် သူသည် မဆင်းရဲ မရမ်းသာသော ဝေဒနာကို ခံစားရသည်"ဟု ဖြေကြား သင့်၏။

အာနန္ဒာ--- တကယ်တော့ တချို့ တိတ္ထိပရိဗိုဇ်များသည် ညံ့ဖျင်းကြ၏။ ဖြတ်စွာဘုရား၏ ကံအဖွင့်အကျယ်ကို သူတို့ နားလည်ကြလိမ့်မည် မဟုတ်။

အာနန္စာ--- ကံအဖွင့်အကျယ်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောပြ သောအခါ သင်တို့ နာယူကြလျှင် နားလည်ကြလိမ့်မည်။

အာနန္ဒာ--- လောက၌ ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုး ရှိ၏။

တချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုလေ့ ရှိ၏။ သူ သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်၏။ (၁)

တချို့ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုလေ့ ရှိ၏။ သူ သေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်၏။ (၂)

တချို့ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်လေ့ရှိ၏။ သူ သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက် ၏။(၃)

တချို့ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်လေ့ရှိ၏။ သူ သေသော အခါ ငရဲသို့ ရောက်၏။ (၄)

၉.၃.၁၀၁၊ အာနန္မာ--- ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုပြီး သေသောအခါ ငရဲသို့ ကျရောက် နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို တချို့ သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် ဒိဗ္ဗစကျွဖြင့် တွေ့မြင်၏။

ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) သည် 'မကောင်းမှု-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိ၏ ခုစရိုက်၏ မကောင်း ကျိုး-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိ၏၊ ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုပြီး သေသောအခါ ငရဲကျ ရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြော၏။

ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စပ်၊ သူတော်ဖြတ်)သည်
'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ပြုသူမှန်သမျှသည်
သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်ရသည်-ဟု သိသူများ
သည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏၊ တခြား အခြင်း
အရာအားဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှားယွင်း
သည်'ဟု ဆုံးဖြတ် ပြောဆို၏၊

ဤပုံဤနည်းအားဖြင့် ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် သူ သိသမျှ၊ မြင်သမျှ၊ ကျွမ်းသမျှ

### 🚯 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

အကြောင်းအရာပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသပ်၍ ထိုအကြောင်း အရာကိုသာ စွဲစွဲမြီခြီ နှလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏။ တရြားအယူသည် အချည်းနီးတည်း'ဟု ပြောဆို၏၊ (၁)

အာနန္မာ---က်သဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ကို ပြုပြီး သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို တချို့ သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်) သည် ဒိဗ္ဓစကျူဖြင့် တွေ့မြင်၏။

ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)သည် 'မကောင်းမှု-ဆိုသည်မှာ တကယ် မရှိ၊ ဒုဝရိုက်၏ မကောင်း ကျိုး-ဆိုသည်မှာ တကယ် မရှိ၊ ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုပြီး သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ဝါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြော၏၊

ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)သည်
'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှ ပြုသူမှန်သမျှသည်
သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်-ဟု သိသူများ
သည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်၏။ တခြားအခြင်းအရာ
အားဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှားသည်'ဟု
ဆုံးဖြတ် ပြောဆို၏။

ဤပုံဤနည်းအားဖြင့်ထိုသကေး ပြာဟွက(သူတော်စင်း သူတော်ဖြတ်)သည် သူ သိသမျှ၊ ဖြင်သမျှ၊ ကျွန်းသမျှ၊ အကြောင်းအရာအပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အလူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသင်ရှိ အိုအကြောင်း အရာတိုသာ စွဲစွဲမြဲမြို့ နှလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏ တခြားအယူသည် အချည်းနှီးတည်း'ဟု ပြောဆို၏၊ (၂)

အာနန္ဒာ--- ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်း မှုမှ ရောင်ကြဉ်ပြီး သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်နေ သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို တချို့ သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် ဒိဗ္ဗဝက္ခဗြင့် တွေ့မြင်၏။

ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)သည် 'ကောင်းမှု-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိ၏၊ သူစရိုက်၏ ကောင်း ကျိုး-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိ၏၊ ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသောမကောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်ပြီး သေသောအခါ နတ်ပြည် ရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြော၏၊

ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် 'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရောင်ကြဉ်သူ မှန် သမှုသည် စုတေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်-ဟု သိသူများသည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏။ တခြား အခြင်းအရာအားဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှား ယွင်းသည်'ဟု ဆုံးဖြတ်ပြောဆို၏။

ဤပုံဤနည်းအားဖြင့် ထိုသမား၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)သည် သု သိသမှု၊ ဖြင်သမှု၊ ကျွန်းသမှု၊ အကြောင်းအရာအပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ၊ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသင်၍ ထိုအကြောင်း အရာတိုသာ စွဲစွဲမြိမြီ နလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏။ တရြားအယူသည် အချည်းနီးတည်း'ဟု ပြောဆို ၏။(၁)

အာနန္မာ--- ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်း မှုမှ ရှောင်ကြဉ်ပြီး သေသောအခါ ငရဲသို့ ကျရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို တချို့ သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သုတော် မြတ်)သည် ဒိဗ္ဗစကျွဖြင့် တွေ့မြင်၏။

ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် 'ကောင်းမှု-ဆိုသည်မှာ တကယ် မရှိ။ သုစရိုက်၏ ကောင်း ကျိုး-ဆိုသည်မှာ တကယ် မရှိ။ ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရောင်ကြဉ်ပြီး သေသောအခါ ငရဲသို့ ကျရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါတွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြော၏။

ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စစ်၊ သူတော်မြတ်)သည်
'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်သူ မှန်သမျှ
သည် သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်သည်-ဟု သိသူ
များသည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏၊ တရြား
အခြင်းအရာအားဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှား
ယွင်းသည်'ဟု ဆုံးဖြတ် ပြောဆို၏၊

ဤပုံဤနည်းအားဖြင့် ထိုသမက၊ ဗြာဟုက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)သည် သူ သိသမျှ၊ မြင်သမျှ၊ ကျွမ်းသမျှ အကြောင်းအရာအပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသင်၍ ထိုအကြောင်း အရာကိုသာ စွဲစွဲဖြိမြို့ နလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏၊ တခြားအယူသည် အချည်းနီးတည်း'ဟု ပြောဆို၏။ (၄)

၉.၃.၁၈၂။ အာနန္ဒာ--- ထိုသကေ၊ ပြာဟွက (သူတော် စင်၊သူတော်မြတ်) လေးမျိုးအနက် 'မကောင်းမူ-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိ၏။ ဒုစရိုက်၏ မကောင်းကျိူး-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိ၏'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကို ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူ၏။ (သဘောတူ လက်ခံတော်မူ၏။)

`ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုပြီး သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်နေသော ပုဝ္ဂိုလ်ကို ဝါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား စွင့်ပြု တော်မူ၏။

'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုသူမှန်သမျှ သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်သည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စဉ်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကို ကား ငါဘုရား နွင့်ပြုတော်မမှု။

'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုသူမှန်သမျှ သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်သည်ဟု သိသူများသာ အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏။ တခြားအခြင်းအရာဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှားယွင်းသည်'ဟု ပြောဆို သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မမှု။

နိုင် သိသမျှ၊ ဖြင့်သမျှ၊ ကျွန်းသမျှ အကြောင်းအရာ အပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသပ်၍ ထိုအကြောင်းအရာကိုသာ ခွဲခွဲဖြိန် နလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏ တြေား အယူသည် အချည်းနှီးတည်း'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မေ့။

အာနန္မာ---အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ-ကံ၏အကြောင်း ကို အကျယ်ကြီး ဖွင့်ပြတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်တော်မြတ်သည် တစ်မျိုးတစ်ဖုံ ထူးခြားမွာ ဖြစ်သော ကြောင့် ဖြစ်၏။ (ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူ တော်မြတ်)တို့၏ အမြင်နှင့် မတူသောကြောင့် ဖြစ်၏)(၁)

အာနန္မွာ---ထိုသမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)---လေးမျိုးအနက် 'မကောင်းမှ-ဆိုသည်မှာ တကယ် မရှို၊ ဒုစရိုက်၏ မကောင်းကျိုး-ဆိုသည်မှာ တကယ် မရှိ(ဟု ပြောဆိုသောသမက၊ပြာဟွက (သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်) ၏ စကားကို ငါဘုရား ရှင့်ပြုတော်မမှု၊

ဲဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုပြီး သေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူ တော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုကား ငါဘုရား ခွင့်ပြု တော်မူ၏။

`ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုသူမှန်သမျှ သည် သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်'ဟု ပြောဆို သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စဉ်၊ သူတော်မြတ်) ၏ စကားကိုတား ငါဘုရား နွင့်ပြုတော်မမှု။

'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုသူမှန်သမျှ သေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်ဟု သိသူများ သည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏။ တခြား အခြင်း အရာအားဖြင့် သိသူများ၏အသိဉာက်သည်မှားယွင်းသည်' ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူ တော် မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မမှု။

မိမိသိသမှုမြင်သမှု၊ကျွမ်းသမျှအကြောင်းအရာအပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှား ယွင်းယွင်း သုံးသပ်၍ ထိုအကြောင်းအရာကိုသာ စွဲစွဲမြိမြီ နလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏။ တရြားအယူ သည် အချည်းနှီးတည်း'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား စွင့်ပြုတော်မမှု။

အာနန္မာ--- အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ကံ၏ အကြောင်း ကို အကျယ်ကြီးဖွင့်ပြတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်တော်မြတ်သည် တစ်မျိုးတစ်ဖုံ ထူးခြားဖွာ ဖြစ်သော ကြောင့်ဖြစ်၏၊ (ထိုသမက၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့၏ အမြင်နှင့် မတူသောကြောင့် ဖြစ်၏။)(၂)

အာနန္ဒာ--- ထိုသမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် ဖြတ်) လေးမျိုးအနက် 'ကောင်းမှု-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိသည်။ သုဓရိုက်၏ ကောင်းကျိုး-ဆိုသည်မှာ တကယ် ရှိသည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)၏ ကေားကို ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူ၏။

`ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင် ကြဉ်ပြီး သေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်နေသော ပုင္ဂိုလ်ကို ငါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား စွင့်ပြုတော်မူ၏။

`ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်သူ မှန်သမျှသည် သေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်'ဟု

### 🚯 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

ပြောဆိုသောသမက၊ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်) ၏ စကားကိုကား ငါဘုရား စွင့်ပြုတော်မမှု။

'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်သူ မှန်သမျှသည် သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သည်ဟု သိသူများသည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏၊ တခြား အခြင်းအရာအားဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှား ယွင်းသည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား နှင့်ပြုတော် မမှု၊

နိမိ သိသမျှ၊ မြင်သမျှ၊ ကျွမ်းသမျှ ထိုအကြောင်းအရာ အပေါ် ၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှားယွင်းယွင်း သုံးသပ်၍ ထိုအကြောင်းအရာကိုသာ ခွဲခွဲဖြိမြိန် နလုံးသွင်းမြီး ဤ ငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏။ တခြား အယူသည် အချည်းနှီးတည်း'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ငြာဟျွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မေ့။

အာနန္မာ--- အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ-ကံ၏ အကြောင်း ကို အကျယ်ကြီး ဖွင့်ပြတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက် တော်မြတ်သည် တစ်မျိုးတစ်ဖုံ ထူးခြားစွာ ဖြစ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။ (ထိုသမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်) တို့၏ အမြင်နှင့် မတူသော ကြောင့် ဖြစ်၏။) (၃)

အာနနွာ--- ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)လေးမျိုးအနက် 'တောင်းမှ-ဆိုသည်မှာ မရှိ၊ သုစရိုက် ၏ ကောင်းကျိုး-ဆိုသည်မှာ မရှိ(ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကို ငါဘုရား ရှင့်ပြုတော်မမှ၊

'ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရောင် ကြဉ်ပြီးသေသောအခါငရဲသို့ ကျရောက်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါ တွေ့မြင်ရသည်'ဟု ပြောဆိုသော သကော၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုကား ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မှု၏။

'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရောင်ကြဉ်သူ မှန်သမျှသည် သေသောအခါ ငရဲသို့ ကျရောက်သည်'ဟု ပြောဆိုသောသမက၊ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊သူတော်မြတ်) ၏ စကားကိုကား ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော်မေ့။

'ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်သူ မှန်သမျှသည် သေသောအခါ ငရဲသို့ ကျရောက်သည်ဟု သိသူများသည် အမှန်အတိုင်း သိသူများ ဖြစ်ကြ၏။ တခြား အခြင်းအရာအားဖြင့် သိသူများ၏ အသိဉာက်သည် မှား ယွင်းသည်'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော် စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား ခွင့်ပြုတော် မေ့။

စိမိသိသမျှဖြင်သမျှကျွမ်းသမျှအကြောင်းအရာအပေါ်၌ ပြင်းပြင်းထန်ထန် (အယူသီးစွာ တစ်ယူသန်စွာ) မှားမှား ယွင်းယွင်း သုံးသပ်၍ ထိုအကြောင်းအရာကိုသာ စွဲစွဲမြိမြိ နှလုံးသွင်းပြီး 'ဤငါ့အယူသာ အမှန် ဖြစ်၏။ တခြားအယူ သည် အချည်းနှီးတည်း'ဟု ပြောဆိုသော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)၏ စကားကိုလည်း ငါဘုရား စွင့်ပြုတော်မမှု။

အာနနွာ--- အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ- ကံ၏အကြောင်း ကို အကျယ်ကြီး ဖွင့်ပြတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာက်တော်မြတ်သည် တစ်မျိုးတစ်ဖုံ ထူးခြားမွာ ဖြစ်သော ကြောင့် ဖြစ်၏။ (ထိုသမက၊ ဗြာဟွက၊ (သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့၏ အမြင်နှင့် တွေသောကြောင့် ဖြစ်၏။) (၄)

၉.၃..၁၃၁၊ အာနန္ဒာ--- 'မကောင်းမှုပြုပြီး ငရဲကျသူ၊ နတ် ပြည်ရောက်သူ၊ ကောင်းမှုပြုပြီး နတ်ပြည်ရောက်သူ၊ ငရဲ ကျသူ'-ဟူသော ပုဂ္ဂိုလ်လေးယောက်အနက် ပုဂ္ဂိုလ် တစ် ယောက်သည် ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ကို ပြုပြီး သေသော အခါ ငရဲသို့ ကျရောက်၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို မပြုမီ ရေးအခါ၌ ဖြစ်စေ၊ ပြုပြီး နောက်အခါ၌ ဖြစ်စေ၊ တခြား မကောင်းမှု တစ်မျိုးမျိုးကို ပြု၏။ သို့မဟုတ် သေခါနီးကာလ ၌ မှားသော အယူကို ယူ၏။ သေသောအခါ ထိုကံ တစ်မျိုးမျိုး ကြောင့်လည်း ငရဲသို့ ကျရောက်တတ်၏။

ဤဘဝ၌ သူပြုသော ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ၏ မကောင်းကျိုးကို ဤမျက်မှောက်ဘဝ၌ ဖြစ်စေ၊ ဒုတိယ ဘဝ၌ ဖြစ်စေ၊ ဘတိယ-စသော တြားဘဝတစ်ခုနှဲ၌ ဖြစ်စေ၊ စတိယ-စသော တြားဘဝတစ်ခုနှဲ၌ ဖြစ်စေ စံဘးရနိုင်၏။ (ဆိုလိုသည်မှာ-ဤစာပိုဒ်ပါ ငရဲကျနေသူ၏ ငရဲကျကြောင်းကံမှာ သူ၏ ဤဘဝ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ဖြစ်စေ၊ ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ဖြစ်စေ၊ ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ပြုစိုစေ၊ ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ပြုစိုစေ) ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ပြုစိုစေ) ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ပြုစိုစေ) ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှု ပြုစိုစေ) ပြုစိုစေ) ပြုစေသာ မကောင်းမှု ဖြစ်စေ၊ သေဝါနီး၌ ယူမိသော မိစ္ဆာ အယူ ဖြစ်စေ ဖြစ်နိုင်သည်-ဟု ဆိုလိုရင်း ဖြစ်၏) (၁)

အာနန္ဒာ--- နောက်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက်ကား ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ပြုပြီး သေသောအခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်နေ၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို မပြုမီ ရှေးအခါ၌ ဖြစ်စေ၊ ပြုပြီး နောက်အခါ၌ ဖြစ်စေ ကောင်းမှုတစ်မျိုးမျိုးကို ပြုလုပ်၏။ သို့မဟုတ် သေခါနီး ကာလ၌ မှန်သော အယူကို ယူ၏။ သူ သေသောအခါ၌ ထိုကံတစ်မျိုးမျိုးကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်၏။

ဤဘဝ၌ သူပြသော ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှ ၏ မကောင်းကျိုးကိုကား ဤမျက်မှောက်ဘဝ၌ ဖြစ်စေ၊ ဒုတိယဘဝ (ပဋိသန္ဓေ နေပြီးနောက် ကြီးပြင်းသော အခါ)၌ ဖြစ်စေ၊ တတိယ-စသော တရြားဘဝတစ်ခုစု၌ ဖြစ်စေ ခံစားရနိုင်၏ (၂)

အာနန္ဒာ--- နောက်ပုဂ္ဂိုလ် တစ်ယောက်ကား ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုမှ ရှောင်ကြဉ်ပြီး သေသော အခါ နတ်ပြည်သို့ ရောက်၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုပါကာတိပါတ-စသည်မှ ရောင်ကြဉ်မှု ကုသိုလ်ကို မပြုမီ ရေးအခါ၌ ဖြစ်စေ၊ ပြုမြီး နောက်အခါ၌ ဖြစ်စေ ကောင်းမှုတစ်မျိုးမျိုးကို ပြု၏။ သို့မဟုတ် သေခါနီး ကာလ၌ မှန်သော အယူကို ယူ၏။ သူ သေသောအခါ၌ ထိုကံတစ်မျိုးမျိုးကြောင့်လည်း နတ်ပြည်သို့ ရောက်တတ်၏။

ဤဘဝ၌ သူပြသော ပါကာတိပါတ-စသည်မှ ရှောင်ကြဉ်
မူ ကုသိုလ်၏ ကောင်းကျိုးကိုကား ဤမျက်မှောက်ဘဝ၌
ဖြစ်စေ၊ ဒုတိယဘဝ၌ ဖြစ်စေ၊ တတိယ-စသော တရြားဘဝ
တစ်ခုစု၌ ဖြစ်စေ၊ စိစားရနိုင်၏၊ (ဤပုဂ္ဂိုလ်၏ နတ်ပြည်
ရောက်ကြောင်းကံသည်လည်း ဤဘဝ၌ သူပြသော
ပါကာတိပါတ-စသည်မှ ရှောင်ကြဉ်မှု ကုသိုလ်ကံ ဖြစ်စေ၊
ပိကာတိပါတ-စသည်မှ ရှောင်ကြဉ်မှု ကုသိုလ်ကံ ဖြစ်စေ၊
ပိကုသိုလ်၏ ရှေးကုသိုလ်၊ နောက်ကုသိုလ် တစ်မျိုးမျိုး
ဖြစ်စေ၊ သေခါနီး၌ ယူစိသော မှန်သော အယူဖြစ်စေ ဖြစ်နိုင်
၏) (၃)

အာနန္မာ--- နောက်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက်ကား ဤဘဝ၌ ပါကာတိပါတ--စသည်မှ ရောင်ကြဉ်ပြီး သေသောအခါ ငရဲသို့ ကျရောက်၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုပါကာတိပါတ-စသည်မှ ရှောင်ကြဉ်မှု ကုသိုလ်ကို မပြုမီ ရှေးအခါ၌ဖြစ်စေ၊ ပြုပြီး နောက်အခါ၌ ဖြစ်စေ မကောင်းမှု တစ်မျိုးမျိုးကို ပြုလုပ်၏။ သို့မဟုတ် သေခါနီး အခါ၌ မှားသော အယူကို ယူ၏။ သူ သေသော အခါ၌ ထိုကံတစ်မျိုးမျိုးကြောင့် ငရဲသို့ ကျရောက်၏။

ဤဘဝ၌ သူပြုသော ပါကာတိပါတ- သေည်မှ ရှောင် ကြဉ်မှု ကုသိုလ်၏ ကောင်းကျိုးကိုကား ဤမျက်မှောက် ဘဝ၌ ဖြစ်စေ၊ ဒုတိယဘဝ (ပဋိသန္ဓေနေပြီးနောက် ကြီးပြင်း သောအခါ)၌ ဖြစ်စေ တတိယဘဝ-စသော ဘဝတစ်စုခု၌ ဖြစ်စေ ခံစားရနိုင်၏၊ (၄)

အခု ဟောကြားခဲ့သည့်အတိုင်းပင် အာနန္ဒာ---

- (က) မြေစိနိုင်သယောင် ရှိပြီး မြေစိနိုင်သော ကံ-ဆိုသည် မှာ ရှိချီ။ (ငရဲကျသူ၏ မကောင်းမှုကံ၊ ဤကံသည် ကောင်းမှု ကံ မြေစိနိုင်သယောင်လည်း ရှိ၊ မြေစိလည်း မြေစိနိုင်သော ကံ မြစ်၏။ နတ်ပြည်ရောက်သူ၏ ကောင်းမှု ကံ၊ ဤ ကံသည် မကောင်းမှုကံ မဖြစ်နိုင်သယောင်လည်း ရှိ၊ မြေစိလည်း မြေစိနိုင်သော ကံ ဖြစ်၏။)
- (စ) မဖြစ်နိုင်သယောင် ရှိပြီး ဖြစ်နိုင်သော ကံ-ဆိုသည် မှာ ရှိ၏။ (နတ်ပြည်ရောက်သူ၏ မကောင်းမှုကံနှင့် ငရဲ ကျသူ၏ ကောင်းမှုကံ)
- (င) ဖြစ်နိုင်သယောင်ရှိပြီး ဖြစ်လည်း ဖြစ်နိုင်သော ကံ-ဆိုသည်မှာ ရှိ၏။ (ဝရဲကျသူ၏ မကောင်းမှုကံနှင့် နတ်ပြည် ရောက်သူ၏ ကောင်းမှုကံ။)
- (ယ) ဖြစ်နိုင်သယောင်ရှိပြီး မဖြစ်နိုင်သော ကံ-ဆိုသည် မှာ ရှိ၏။ (နတ်ပြည်ရောက်သူ၏ မကောင်းမှုကံ။ ဤကံသည် ကောင်းမှုကံ ဖြစ်နိုင်သယောင်ရှိသော်လည်း မဖြစ်နိုင်သော ကံ ဖြစ်၏။ ငရဲကျသူ၏ ကောင်းမှုကံ။ ဤကံသည် မကောင်းမှု ကံ ဖြစ်နိုင်သယောင် ရှိသော်လည်း မဖြစ်နိုင်သော ကံ ဖြစ်၏။)"

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အရှင်အာနန္ဒာသည် သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓု ခေါ် ဆို ခဲ့လေသည်။

## 9

### သဋ္ဌာယတနဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၁၈၄။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားက ဤအာယတန ခြောက်ပါးအဖွင့်ကို ရဟန်း တော်တို့အား ဟောကြားတော်မူသည်။

| (က) ကိုယ်တွင်းအာယတန                      | ၆ ပါး၊             |
|------------------------------------------|--------------------|
| (စ) ကိုယ်ပအာယတန                          | ଓ ପିଲ              |
| (ဂ) အသိအပေါင်း                           | େ ପ୍ରାଳ            |
| (ဃ) တွေ့ထိမှုအပေါင်း                     | ල වඩා              |
| (c) စိတ်၏ ကြံစည်သုံးသပ်မှု               | ၁၈ ပါး၊            |
| (စ) သတ္တဝါတို့၏ ခြေနှင့် တူသေ<br>သိရမည်။ | ာအရာ ၃၆ ပါးတို့ကို |

- (ဆ) ထို ၃၆ ပါး အနက် ဤသဘောတရားကို အမှီပြု၍ ဤသဘောတရားကို ပယ်ကြ။
- (ဇ) သတိပဋ္ဌာန် သုံးပါး၊ ယင်း သတိပဋ္ဌာန်သုံးပါးကို ကျင့်သုံးသော ဆရာသည် တပည့်အပေါင်းကို ဆုံးမထိုက်သူ ဖြစ်၏
- (ဈ) ထိုဆရာသည် ဆုံးမထိုက်သူတို့ကို ဆုံးမသူတို့တွင် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။

ဤ ၉ ချက်သည် အာယတနခြောက်ပါးအဖွင့်၏ အကျဉ်း ခေါင်းစဉ် (မာတိကာ) ဖြစ်၏။

- ၉.၃.၁၈၅။ (က) ကိုယ်တွင်း အာယတန ခြောက်ပါး-ဆိုသည်မှာ မျက်စိ၊ နား၊ နှာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့ ဖြစ်၏။
- (စ) ကိုယ်ပအာယတနခြောက်ပါး-ဆိုသည်မှာ အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာအတွေ့အထိ၊ သိစရာသဘော-တို့ ဖြစ်၏။
- (ဂ) အသိအပေါင်း ခြောက်ပါး-ဆိုသည်မှာ မျက်စီအသိ၊ နားအသိ၊ နာခေါင်းအသိ၊ လျှာအသိ၊ ကိုယ်အသိ၊ စိတ်အသိ-တို့ ဖြစ်၏။
- (ဃ) တွေ့ ထိမူအပေါင်း ခြောက်ပါး-ဆိုသည်မှာ မျက်စိ အတွေ့၊ နားအတွေ့၊ နှာခေါင်းအတွေ့၊ လျာအတွေ့၊ ကိုယ် အတွေ့၊ စိတ်အတွေ့ တို့ဖြစ်၏။
- (င) စိတ်၏ကြံစည်သုံးသပ်မှု ၁၈ ပါး-ဆိုသည်မှာ မျက်စိ ဖြင့် အဆင်းကို မြင်သောအခါ အဆင်းကို သောမေနဿ၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည် သုံးသပ်၏။ အဆင်းကို ဒေါမနဿ၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည် သုံးသပ်၏။

အဆင်းကို ဥပေကွာ၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည် သုံးသပ်၏။ ထို့အတူ-

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို ရှုုသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရေသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် အတွေ့ အထိကို တွေ့ ထိသော အခါ၊ စိတ်ဖြင့် သိစရာသဘောကို သိသောအခါတို့၌လည်း တို့အာရုံများကို သောမနဿ၏အကြောင်း၊ ဒေါမနေသာ၏ အကြောင်း၊ ဥပေကွာ၏အကြောင်းဖြစ်အောင် အသီးအသီး ကြံစည်သုံးသဝိ၏။

၉.၃.၁၈၆။ (စ) သတ္တဝါတို့၏ ခြေနှင့် တူသော တရား ၃၆ ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿ ခြောက်ပါး၊ ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿ ခြောက်ပါး၊ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿ ခြောက်ပါး၊ ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿ ခြောက်ပါး၊ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာ ခြောက်ပါး၊ ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာ ခြောက်ပါးတို့ ဖြစ်၏။

ထိုခြောက်ပါးစီအနက် ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ပရွပ္ပန်ဖြစ်သော နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်း ရခြင်းကို နှစ်သက် ဖွယ်အဆင်း ရခြင်းအားဖြင့် (နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်းကို ရလေ စွ-ဟု) အဇန်ဖန် ရှသော ပုဂ္ဂိုလ်၌ ဖြစ်စေ၊ ရေး၌ ရခဲ့ဖူးပြီး ကွယ်ပျောက်သွားခဲ့သော နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်းကို ပြန်လည် အောက်မေ့သူ၌ ဖြစ်စေ ဖြစ်ပေါ် လာသော သောမနဿ သည် ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿ ဖြစ်၏။

တို့အတူ ပစ္စုပွန်နှင့် အတိတ် ဖြစ်ကြသော နှစ်သက်ဖွယ် အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာသဘောတို့ကို အဖန်ဖန် ရှသော သူ၊ ပြန်လည် အောက်မေ့သော သူတို့၌ ဖြစ်ကြသော သောမနုဿ အသီးသီးသည်လည်း ကာမဂုက် နှင့် စဝ်ယှဉ်သော သောမနုဿများ ဖြစ်ကြ၏။

ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿ ခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

အဆင်းတို့၏ မမြိပုံ၊ ဖောက်ပြန်ပျက်စီးချုပ်ပျောက်ပုံတို့ ကိုသာ သိရ၍ 'ရှေးက အဆင်းများရော၊ အခုအဆင်း များပါ မမြိကြပါတကား။ ဆင်းရဲကြပါတကား၊ ဖောက်ပြန် ခြင်းသဘော ရှိကြပါတကား'ဟု အမှန်အတိုင်း ပညာဖြင့် ရှဆင်ခြင်သော ပုဂ္ဂိုလ်၌ ဖြစ်ပေါ် လာသော သောမနဿ သည် ဝိပဿနာနှင့် စင်ယှဉ်သော သောမနဿ ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၈၇။ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿ ခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ပစ္ခုပွန်ဖြစ်သော နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်း မရခြင်းကို နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်း မရခြင်းအားဖြင့် (နှစ်သက်ဖွယ်အဆင်း ကို မရလေခြင်း-ဟု) အဖန်ဝန် ရှသော ပုဂ္ဂိုလ်၌ ဖြစ်စေ၊ ရေး၌ မရခဲ့လာခြင်း-ဟု ပြန်လည် အောက်မေ့သူ၌ ဖြစ်စေ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဒေါမနေသာသည် ကာမဂုက်နှင့် စစ် ယှဉ်သော ဒေါမနသာ ဖြစ်၏။

ထို့အတူ ပစ္ဂုပ္ဂန်မှာရော၊ အတိတ်မှာပါ မရသော နှစ်သက်ဖွယ် အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာ သဘောတို့ကို အဗန်ဗန် ရှုသော သူ၊ ပြန်လည် အောက်မေ့ သော သူတို့၌ ဖြစ်ပေါ် လာကြသော ဒေါမနဿအသီးသီး သည်လည်း ကာမဂုက်နှင့် စဝ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿများ ဖြစ်ကြ၏။

ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿ ခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

အဆင်းတို့၏ မမြိပုံ၊ ဖောက်ပြန်ပုံ၊ ပျက်စီးပုံ၊ ချုပ်ပျောက် ပုံတို့ကိုသာ သိရ၍ 'ရှေးက အဆင်းများရော၊ အခုအဆင်း များပါ အဆင်းအားလုံးသည် မမြိကြပါတကား၊ ဆင်းရဲကြပါ တကား၊ ဖောက်ပြန်ခြင်း သဘောရှိကြပါတကား'ဟု အမှန် အတိုင်း ပညာဖြင့် ရုဆင်ခြင်၍ 'ဘယ်အခါကျမှ အမောတ္တ ဇိုလ်ကို ငါ ရပါမည်နည်း'ဟု တောင့်တမှုကို ပြု၏။ ထိုသို့ တောင့်တသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ တောင့်တမှုကျောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော ဒေါမနဿသည် ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿ ဖြစ်၏။

တို့အတူ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့အထိ၊ သိစရာ သဘောတို့၏ မမြိပုံ-စသည်ကို ဝိပဿနာရှ၍ အရဟတ္တ ဖိုလ်ကို တောင့်တသူများ၏ ထိုတောင့်တမှုကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာကြသော ဒေါမနဿအသီးအသီးသည်လည်း ဝိပဿနာ နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿများ ဖြစ်ကြ၏။

၉.၃.၁၈၈။ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာခြောက် ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိဖနီကာယ်)

မျက်စိဖြင့် အဆင်းကို ဖြင်သော အခါ ကိလေသာနှင့် အနာဂတ်အကျိုးတရားကို မအောင်သေး၊ အပြစ်-ဟု ရှုလေ့ မရှိသေး၊ အကြားအပြင် မရှိသေးသော၊ နိုက်ခဲတွေဝေသော ပုထုစဉ်မှာ လျစ်လျူရှမှု ဖြစ်၏။ ထိုလျစ်လျူရှမှသည် ကာမ ဂုက်ဖြစ်သော အဆင်းကို မကျော်လွန်နိုင်သေး၊ ထို့ကြောင့် ထိုလျစ်လျူရှုမှသည် ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာ ဖြစ်၏။

ထို့အတူ နားဖြင့် အသံကို ကြားသောအခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နှမ်းရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် အတွေ့ အထိကို တွေ့ ထိသောအခါ၊ စိတ်ဖြင့် သိစရာကို သိသော အခါတို့၌

ထိုပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်များမှာ ဖြစ်သော ဥပေကွာများသည် လည်း ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာများ ဖြစ်ကြ၏

ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာ ခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

အဆင်းတို့၏ မြေပုံ၊ ဗောက်ပြန်ပုံ၊ ပျက်စီးပုံ၊ ချုပ်ပျောက်ပုံ တို့ကိုသာ သိရ၍ "ရှေးက အဆင်းများရော အခု အဆင်း များပါ အဆင်းအားလုံးသည် မမြိတြပါတကား၊ ဆင်းရဲကြပါ တကား၊ ဖောက်ပြန်ကြပါတကား၊ ဖောက်ပြန်ခြင်းသဘော ရှိကြပါတကား"ဟု အမှန်အတိုင်း ပညာဖြင့် ရှုဆင်ခြင်သော ပုဂ္ဂိုလ်မှာ လျစ်လချုရှမှု ဖြစ်၏။ ထိုလျစ်လျူရှမှုသည် တာမဂုက်ဖြစ်သော အဆင်းကို ကျော်လွန်၏၊ ထိုကျောင့် ထိုလျစ်လျူရှမှုသည် ကာမဂုက်နှင့်မစစ်ယှဉ်ဘဲ ဝိပဿနာ နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာ ဖြစ်၏။

ထို့အတူ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာ သဘောတို့၏ မမြပုံ-စသည်ကို ဝိပဿနာရှသူများမှာ ဖြစ် ပေါ်လာသော ဥပေကွာ အသီးသီးသည်လည်း ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာများ ဖြစ်ကြ၏။

၉.၃.၁၈၉။ (ဆ) ထို၃၆ ပါးအနက် ဤသဘောတရား ကို မှီ၍ ဤသဘောတရားကို ပယ်ကြ-ဟုသည် အဘယ်နည်း။

ဝိပဿနာနှင့် စဝ်ယှဉ်သော သောမနုဿခြောက်ပါးကို ပို၍ (ဖြစ်စေ၍) ကာမဂုက်နှင့် စဝ်ယှဉ်သော သောမနုဿ ခြောက်ပါးကို ပယ်ကြ၊ ကျော်လွှားကြ၊

ဝိပဿနာနှင့် စဝိယှဉ်သော ဒေါမနုဿခြောက်ပါးကို ဖြစ်စေ၍ ကာမဂုက်နှင့် စဝိယှဉ်သော ဒေါမနုဿခြောက်ပါး ကို ပယ်ကြ၊ ကျော်လွှားကြ။

ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာခြောက်ပါးကို ဖြစ်

စေ၍ ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာခြောက်ပါးကို ပယ်ကြ၊ ကျော်လွှားကြ။

ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနုဿခြောက်ပါးကို ဖြစ်စေ၍ ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနုဿခြောက်ပါး ကို ပယ်ကြ၊ ကျော်လွှားကြ။

ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေကွာခြောက်ပါးကို ဖြစ် စေ၍ ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနုဿခြောက်ပါး ကို ပယ်ကြ၊ ကျော်လွှားကြ။

၉.၃.၁၉၀။ ရဟန်းတို့--- အမျိုးမျိုးသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့်အတွက် အမျိုးမျိုးသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ-ဆိုသည်မှာ ရှိ၏။ တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့် အတွက် တစ်ခုတည်းသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ-ဆိုသည်မှာ ရှိ၏။

ရဟန်းတို့--- အမျိုးမျိုးသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့် အတွက် အမျိုးမျိုးသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

အဆင်းများ၊ အသံများ၊ အနံ့များ၊ အရသာများ၊ အတွေ့ အထိများအပေါ်၌ လျစ်လျူရှမှ ဖြစ်၏။

တစ်စုတည်းသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့်အတွက် တစ်စု တည်းသော သဘောရှိသော ဥပေက္ခာ-ဟူသည် အဘယ် နည်း။

အာကာသာနဥ္စာယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော ဥပေကွာနင့် အာကာသာနဥ္စာယတနဈာန်ကို ဝိပဿနာရှသော ဥပေကွာ သည် တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့်အတွက် တစ်ခုတည်းသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ ဖြစ်၏။

ဝိညာကဌာယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော ဥပေကွာနှင့် ဝိညာကဌာယတနဈာန်ကို ဝိပဿနာရှသော ဥပေကွာ သည် တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မို၍ ဖြစ်သည့်အတွက် တစ်ခုတည်းသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ ဖြစ်၏။

အာကိဉ္စာယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော ဥပေကွာနှင့် အာကိဉ္စာယတနဈာန်ကို ဝိပဿနာရှသော ဥပေကွာသည် တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့်အတွက် တစ်ခု တည်းသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ ဖြစ်၏။

နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်နှင့် ယှဉ်သော ဥပေကွာ နှင့် နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်ကို ဝိပဿနာရှသော ဥပေကွာသည် တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မို၍ ဖြစ်သည့် အတွက် တစ်ခုတည်းသော သဘောရှိသော ဥပေကွာ ဖြစ်၏။

ရဟန်းတို့--- တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့် အတွက် တစ်ခုတည်းသော သဘောရှိသော ဥပေကွာကို ဖြစ်စေ၍ အမျိုးမျိုးသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့်အတွက် အမျိုးမျိုးသော သဘောရှိသော ဥပေကွာကို ပယ်ကြ၊ ကျော် လွှားကြ၊

ရဟန်းတို့--- ထင်သည့်အတိုင်း မဖြစ်ပုံ(မမြိပုံ)ကို အာရုံ ပြသော ဝိပဿနာကို (ဝုဌာနဂါဒီနီ ဝီပဿနာကို) ဖြစ်စေ၍ တစ်ခုတည်းသော အာရုံကို မှီ၍ ဖြစ်သည့်အတွက် တစ်ခု တည်းသော သဘောရှိသော ဥပေတွာကို ပယ်ကြ၊ ကျော် လွှားကြ၊ ထိုသို့ တစ်ခုကို ဖြစ်စေခြင်းသည် တခြားတစ်ခုကို ပယ်ခြင်း ကျော်လွှားခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၃.၁၉၁။ (၈) သတိပဋ္ဌာန်သုံးပါး (သတိထားခြင်း ၃ မျိုး)၊ ယင်းသတိပဋ္ဌာန်သုံးပါးကို မှီဝဲကျင့်သုံးသော ဆရာ သည် တပည့်အပေါင်းကို ဆုံးမထိုက်၏-ဟူသည် အဘယ် နည်း။

ရဟန်းတို့--- ဤသာသနာတော်၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အား တရားဟောပြတော်မူ၏။ တပည့်တို့အား သနား၍ တပည့်တို့၏ အတျိုးကို လိုလား၍ 'ဤကား သင်တို့၏ ကြီးပွားကြောင်း ဖြစ်၏။ ဤကား သင်တို့၏ ရှမ်းသာကြောင်း ဖြစ်၏ ဟု ညွှန်ကြားတော်မူ၏။ သို့သော် တပည့်များသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ယုံယုံ ကြည်ကြည် မနာယူလိုကြ၊ နားမထောင်ကြ၊ စိတ်မဝင်စား ကြ၊ မလိုက်နာ မကျင့်သုံးကြ။ ရဟန်းတို့--- မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုတပည့်တို့အပေါ် ၌ပင် မနစ်မြို့မူ ဖြစ်တော်မမူ။ မနစ်မြို့မှုကို စံစားတော်မေ့။ ရန်ပြုံးမှု ပြုလုဝ်ယိုစီးတော် မမူ။ သတိနင့် အသိ ယုဉ်လျက်သာ သိတင်းသုံးတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့---ဤကားပထမဆုံးသတိပဌာန် ဖြစ်၏။ ယင်း သတိပဌာန်ကို မှီဝဲကျင့်သုံးသော ဆရာသည် တပည့် အပေါင်းကို ဆုံးမထိုက်၏။

ရဟန်းတို့---နောက်သတိပဋ္ဌာန်တစ်မျိုးကား- ဆရာ ဘုရားသည် တပည့်တို့အား တရားကို ဟောပြ၏၊ တပည့် တို့အား သနား၍ တပည့်တို့၏ အကျိုးကို လိုလား၍ ဤကား သင်တို့၏ ကြီးပွားကြောင်း ဖြစ်၏၊ ဤကား သင်တို့၏ ရှမ်းသာကြောင်း ဖြစ်၏ ဟု ညွှန်ပြတော်မှု၏။

ထိုအခါ၌ တချို့ တပည့်များသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို ယုံယုံကြည်ကြည် မနာယူလိုကြ၊ နားမထောင်ကြ၊ စိတ်မဝင်စားကြ၊ မလိုက်နာ မကျင့်သုံးကြ၊ တ၍ တပည့်များကား မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ယုံယုံကြည်ကြည် နာယူလိုကြ၊ နားထောင်ကြ၊ စိတ် ဝင်စားကြ၊ လိုက်နာကျင့်သုံးကြ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုတပည့် နှစ်မျိုးလုံးအပေါ်၌ မြတ်စွာ ဘုရားသည် မနှစ်မြို့မှုလည်း ဖြစ်တော်မမူ၊ မနှစ်မြို့ မှုကိုလည်း စံစားတော်မမူ၊ နှစ်မြို့မှုလည်း ဖြစ်တော်မမူ၊ နှစ်မြို့မှုကိုလည်း စံစားတော်မမူ၊ ထိုနှစ်မျိုးလုံးကို ကြဉ်ဗယ် ၍ ဥပေကွာပြုတော်မူ၏။ သတိနှင့် အသိယှဉ်လျက်သာ သီတင်းသုံးတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့--- ဤကား ဒုတိယသတိပဋ္ဌာန် ဖြစ်၏။ ယင်း သတိပဋ္ဌာန်ကို မိုဝဲကျင့်သုံးသော ဆရာသည် တပည့် အပေါင်းကို ဆုံးမထိုက်၏။

ရဟန်းတို့ ---နောက်သတိပဋ္ဌာန်တစ်မျိုးကား-ဆရာ ဘုရားသည်တပည့်တို့အားတရားဟောပြတော်မူ၏၊ တပည့် တို့အား သနား၍ တပည့်တို့၏ အကျိုးကို လိုလား၍ 'ဤကား သင်တို့၏ ကြီးပွားကြောင်း ဖြစ်၏၊ ဤကား သင်တို့၏ ရှမ်းသာကြောင်း ဖြစ်၏'ဟု ညွှန်ပြတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ တပည့်များသည်မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော် ကို ယုံယုံကြည်ကြည် နာယူလိုကြ၏။ နားထောင်ကြ၏။ စိတ်ဝင်စားကြ၏။ လိုက်နာကျင့်သုံးကြ၏။

ထိုတပည့်များအပေါ် ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် နှစ်မြို့တော် မူ၏ နှစ်မြို့ခြင်းကို ခံစားတော်မူ၏ သို့သော် စွဲမက်ခြင်း ရာဂ ပြည်ပုပ်ကား ယိုစီးတော်မမူ၊ သတိနှင့်အသိ ယှဉ်လျက်သာ သီတင်းသုံးတော်မူ၏။

ရဟန်းတို့--- ဤကား တတိယသတိပဋ္ဌာန် ဖြစ်၏။ ယင်း သတိပဋ္ဌာန်ကို မိုဝဲကျင့်သုံးသော ဆရာသည် တပည့် အပေါင်းကို ဆုံးမထိုက်၏။

၉,၃.၁၉၂။ (၅) ထိုဆရာသည် ဆုံးမထိုက်သူတို့ကို ဆုံးမသူတို့တွင် အမြတ်ဆုံးဖြစ်၏-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---ဆင်ဆရာက ဆင်ကို ဆုံးမ မောင်းနှင်သော အခါ ထိုဆင်သည် အရှေ့အရပ်သို့ ဖြစ်စေ၊ အနောက် အရပ်သို့ဖြစ်စေ၊ မြောက်အရပ်သို့ ဖြစ်စေ၊ တောင်အရပ်သို့ ဖြစ်စေ တစ်ခုတည်းသော အရပ်သို့သာ ပြေးသွားတတ်၏။

မြင်းဆရာ၊ နွားဆရာတို့ ဆုံးမသော မြင်း၊ နွားများသည် လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။ ရဟန်းတို့---မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမကို ခံယူကျင့်သုံး ရသော ပုဂ္ဂိုလ်ကား အရပ်ရှစ်မျက်နှာတို့သို့ လှည့်ပြေးနိုင်၏။

- ရူပဈာန်နိုပြီး ကသိုက်းရုပ်တို့ကို ရှခြင်းသည် ပထမ အရပ် ဖြစ်၏။
- ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ရူပသညာ မရှိဘဲ ကိုယ်ပ၌ ကသိုက်းရုပ်တို့ကို ရှုခြင်းသည် ဒုတိယအရပ် ဖြစ်၏။
- တင့်တယ်၏-ဟု နှလုံးသွင်းခြင်းသည် တတိယ အရပ် ဖြစ်၏။

- အရူပဈာန်လေးပါးကို ဝင်စားခြင်းတို့သည် စတုတ္ထ၊ ပဉ္စမ၊ ဆဋ္ဌ၊ သတ္တမ-အရပ်တို့ ဖြစ်ကြ၏။

000

- နိရောဓသမာပတ်ကို ဝင်စားခြင်းသည် အဋ္ဌမအရပ် ဖြစ်၏"

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတော်များလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို သဘောကျ နှစ်သက်ပြီး သာခုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

.

# 6

## ဥဒ္ဓေသဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၁၉၃။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူသည်။ ထို အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတော်တို့အား-

"ရဟန်းတို့--- ရဟန်း-ဆိုသည်မှာ မိမိ၏ အသိစိတ်ကို ပြင်ပအာရုံသို့လည်း မျုံ့လွှင့်အောင် စူးစမ်းဆင်ခြင်သင့်၏။ ကိုယ်တွင်းအာရုံ၌လည်း စွဲကပ်တည်မနေအောင် စူးစမ်း ဆင်ခြင်သင့်၏။ စွဲလမ်းမှုကင်း၍ မထိတ်လန့် မတုန်လှုပ် အောင်လည်း စူးစမ်းဆင်ခြင်သင့်၏။ ရဟန်းတို့--- အသိ စိတ်သည် ပြင်ပအာရုံသို့လည်း မျေ့လွန်း ကိုယ်တွင်းအာရုံ၌ လည်းစွဲကပ်မောည်သော အခါစွဲလမ်းမှု ကင်း၍ မထိတ်လန့် မတုန်လှုပ်သော ရဟန်းမှာ နောင်အခါ ပဋိသန္ဓေ နေခြေင်း၊ အိုခြေင်း၊ သေခြေင်း-ဆင်းရဲများ ဖြစ်ခြင်း မရှိတော့"ဟု ဟောကြားတော်မူပြီး နေရာမှထတော်မူကာ ကျောင်းတော် သို့ ဝင်သွားတော်မူသည်။

၉.၃.၁၉၄။ ထိုအခါ၌ ရဟန်းများက ထိုတရားတော်၏ အကျယ်အဓိပ္ပာယ်ကို အရှင်မဟာကစွာနှမထေရ်အား မေးမြန်း လျှောက်ထားစွဲကြသည်။

ထိုအခါ၌ အရှင်မဟာကစွာနမထေရ်က ဤသို့ ဖြေကြား တော်မူသည်- ၉.၃.၁၉၅။ "ငါရှင်တို့--- ပြင်ပအာရုံသို့ ပျံ့လွှင့်သော စိတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ပျောန်းတစ်ပါးသည် မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သောအခါ ထိုအဆင်းအာရုံကို (ကိလေသာ ဖြစ်ကြောင်း အဆင်းကို) သာယာခြင်း-ဟူသော သံယောစဉ် နှင့် ယှဉ်သောစိတ် သူ့မှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ်ကို ပြင်ပ အာရုံသို့ ပျံ့လွှင့်သော စိတ်-ဟု ခေါ်၏။

ထို့အတူ နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နမ်းရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါ၊

စိတ်ဖြင့် သိရောသဘောကို သိသောအခါတို့၌လည်း သက်ဆိုင်ရာအာရုံကို သာယာခြင်း-ဟူသော သံယောစဉ်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ်များကိုလည်း ပြင်ပအာရုံသို့ ပျံ့လွင့်သော စိတ်များ-ဟု ခေါ်၏။

၉.၃.၁၉၆။ ငါ့ရှင်တို့--- ပြင်ပအာရုံမှာ မပျံ့လွင့်သော စိတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ရဟန်းတစ်ပါးသည် မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သော အခါထိုအဆင်းအာရုံကို သာယာခြင်း-ဟူသော သံယောဇဉ်

### 🚯 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

နှင့် မယှဉ်သောစိတ် သူ့မှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ်ကို အပြင်ပအာရုံသို့ မပျံ့လွင့် သော စိတ်-ဟု ခေါ်၏။

ထို့အတူ နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နမ်းရှုသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါ၊

စိတ်ဖြင့် သိစရာသဘောကို သိသော အခါတို့၌လည်း သက်ဆိုင်ရာအာရုံကို သာယာခြင်း-ဟူသောသံယောစဉ်နှင့် မယှဉ်သော စိတ် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ်များကိုလည်း ပြင်ပအာရုံသို့ မပျံ့လွင့်သော စိတ်များ-ဟု ခေါ်၏။

၉.၃.၁၉၇။ ငါ့ရှင်တို့--- ကိုယ်တွင်းအာရှံ၌ စွဲကပ် တည်နေသော စိတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ပထမဈာန်ကို ဝင်စားသော ရဟန်းသည် လောဘ-စသည် ကင်းဆိတ်ခြင်း ကြောင့် ဖြစ်သော နှစ်သက်မှု၊ ချစ်းသာမှုကို ခံစားရ၏။ ထိုနှစ်သက်မှု၊ ချစ်းသာမှုကို သာယာခြင်း-ဟူသော သံယော စဉ်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် ထိုရဟန်းမှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ် ကိုကိုယ်တွင်းအာရုံ၌ စွဲတပ်တည်နေသော စိတ်-ဟု ခေါ်၏။

ခုတိယဈာန်ကိုဝင်စားသော ရဟန်းသည် သမာဓိကြောင့် ဖြစ်သော နှစ်သက်မှု၊ ချမ်းသာမှုကို ခံစားရ၏၊ ထိုနှစ်သက်မှု၊ ချမ်းသာမှုကို သာယာခြင်း-ဟူသော သံယောဇဉ်နှင့် ယှဉ် သောစိတ် ထိုရဟန်းမှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ်ကို ကိုယ် တွင်း အာရုံ၌ စွဲကပ်တည်နေသော စိတ်-ဟု ခေါ်၏။

တတိယဈာန်ကို ဝင်စားသော ရဟန်းသည် လျစ်လျူရှမှု ဥပေကွာနင့် ပြည့်စုံ၏။ ထိုဥပေကွာကို သာယာခြင်း-ဟူ သော သံယောစဉ်နင့် ယှဉ်သော စိတ် ထိုရဟန်းမှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ်ကို ကိုယ်တွင်းအာရုံ၌ စွဲကပ်တည်နေသော စိတ်-ဟု ခေါ်၏။

စတုတ္တဈာန်ကို ဝင်စားသော ရဟန်းသည် သုစဒုက္ခ ကင်း၏။ သုစဒုက္ခကင်းမှုကို သာယာခြင်း-ဟူသော သံယော စဉ်နှင့် ယှဉ်သော စိတ် ထိုရဟန်းမှာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုစိတ် ကို ကိုယ်တွင်းဆာရုံ၌ စွဲကဝ်တည်နေသော စိတ်-ဟု ခေါ်၏။

၉.၃.၁၉၈။ ထိုဈာန်ရသော ပုဂ္ဂိုလ်များ၏ နှစ်သက်မှု၊ ချမ်းသာမှ-စသည်ကို သာယာခြင်း-ဟူသော သံယောဇဉ်နှင့် မယှဉ်သော စိတ်ကိုကား ကိုယ်တွင်းအာရုံ၌ မစွဲကပ် မတည် နေသော စိတ်-ဟု ခေါ် ၏။

၉.၃.၁၉၉၊ ငါ့ရှင်တို့ --- စွဲလမ်း၍ ထိတ်လန့် တုန်လှုပ် ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ အကြားအမြင် မရှိ သော ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် စနွာငါးပါးကို အတ္တ-ဟု အဖန်ဖန် ရှအ်။ သူ၏ ထိုစနွာငါးပါးသည် ဖောက်ပြန်ကြ၏၊ ထို့ကြောင့် စန္ဒာငါးပါး၏ ဖောက်ပြန်ပုံသို့ အစဉ်လိုက်သော အသိစိတ် ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ စန္ဒာငါးပါး၏ ဖောက်ပြန်ပုံသို့ အစဉ် လိုက်သော အသိစိတ်ကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော ထိတ်လန့် တုန်လုပ်မှ သဘောတရားများသည် သူ၏ စိတ်ကို လွှမ်းမိုး လာကြ၏၊ စိတ်ကို လွှမ်းမိုးမှုကြောင့် ကြောက်ရွံ့၊ ပင်ပန်း၊ မိုင်တွေလာ၏၊ ဤကား စွဲလမ်း၍ ထိတ်လန့် တုန်လှုပ်ပုံ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂ဂဂ၊ ငါ့ရှင်တို့--- စွဲလမ်းမှုကင်း၍ မထိတ်လန့် မတုန်လှုပ်ခြင်းသည် အဘယ်နည်း၊ လောက၌ အကြား အမြင်ရှိသော ဘုရားတပည့်သည် ခန္ဓာငါးပါးကို အတ္တ-ဟု အဝန်ဖန် မရှု၊ ခန္ဓာငါးပါးသည် ဖောက်ပြန် ပြောင်းလွှဲကြ၏၊ ထိုသို့ ဖောက်ပြန်ပြောင်းလွဲမှုကြောင့် ထိုဖောက်ပြန် ပြောင်း လွဲမှုသို့ အစဉ်လိုက်သော အသိစိတ် ဖြစ်၊ ခန္ဓာငါးပါး၏ ဖောက်ပြန်မူသို့ အစဉ်လိုက်သော အသိစိတ်ကြောင့် ဖြစ် ဟော ထိတ်လန့်တုန်လှုပ်မှုသဘောများသည် စိတ်ကို လွှမ်းမိုး၍ ဟေည်။ စိတ်ကို မလွှမ်းမိုးခြင်းကြောင့် မကြောက် ရွံ့၊ မဝင်ပန်း၊ မရိုင်တွေးဤကား စွဲလမ်းမှုကင်း၍မထိတ်လန့် မဘုန်လှုပ်ပုံ ဖြစ်၏"

အရှင်မဟာကစွာနမထေရ်သည် ထိုသို့ ဖြေကြားတော်မူ သည်။

၉.၃.၂ဂ၁။ ရဟန်းများသည် ထိုအဖြေကို ယူပြီး မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွားရောက် လျှောက်ထားကြ ပြန်၏။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့--- ဤတရား တော်၏ အကျယ်အဓိပ္ပာယ်သည် ကစ္စာန ဟောပြသည့် အတိုင်း မှန်သည်"ဟု အတည်ပြုပေးတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းများသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာစု ခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

# 9

## အရဏဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၂၊ ၂။ အဓါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌ ဖြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထို အဓါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား ဤသို့ ဟော ကြားတော်မှသည်-

- (က) ကာမဂုက်ချမ်းသာကို မလိုက်စားသင့်။ မိမိကိုယ် ကိုညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကိုအားမထုတ်သင့်။
- (စ) ထိုအစွန်းနှစ်ပါးသို့ မကပ်ရောက်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရား သိတော်မူသော အလယ်အလတ် အကျင့်သည် ဉာက်မျက်စီ ပွင့်လင်းကြောင်း နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း ဖြစ်၏
- (ဂ)မြှောက်ပင့်ခြင်းနှင့် ရှတ်ချခြင်းကို သိပြီးမမြှောင့်ပင့်၊ မရှတ်ချဘဲ တရားကိုသာ ဟောသင့်၏။
- (ဃ) ချမ်းသာအဆုံးအဖြတ်ကို သိပြီး ကိုယ်တွင်း ချမ်းသာမှုကို ခံစားသင့်၏။
- (င) မျက်ကွယ်၌လည်း အပြစ် မပြောသင့်။ မျက်မှောက် ၌လည်း မရှတ်ချသင့်။
- (စ) မြန်မြန် မပြောဘဲ ဗြည်းဖြည်း ပြောသင့်၏။

(ဆ) တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို အစွဲမကြီးသင့်။ အနယ် နယ်သုံး ဝေါဟာရကို မကျော်လွန်သင့်။

ဤကား အရကဝိဘင်္ဂသုတ်၏ အကျဉ်း မာတိကာ ဖြစ်၏

#### အကျယ်

၉.၃.၂၀၃။ (က) ကာမဂုက်ချစ်းသာကို မလိုက်စားသင့်၊ မိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားမထုတ်သင့်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ကာမဂုက်နှင့် စဝ်သော ကိုယ်ချစ်းသာမှု၊ စိတ်ချစ်းသာမှု အတွက် အားထုတ်ခြင်းသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘောရှိ၏၊ မှားယွင်းသော အကျင့် ဖြစ်၏။

ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု၊ စိတ်ချမ်းသာမှု အတွက် အားမထုတ်ခြင်းသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘောကင်း၏ မှန်ကန်သော အကျင့် ဖြစ်၏။

### 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

နိဓိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားထုတ်ခြင်း သည် ဆင်းရဲခြင်းသဘောရှိ၏၊ မှားယွင်းသော အကျင့် ဖြစ်၏။

စိဓိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားမထုတ် ခြင်းသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘောကင်း၏ မှန်ကန်သော အကျင့် ဖြစ်၏။ (ထို့ကြောင့် ကာမဝှက်ချမ်းသာကို မလိုက်စားသင့်၊ မိဓိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်း အကျင့်ကို အားမထုတ်သင့်)။

၉.၃.၂၊၁၄။ (စ) အလယ်အလတ် အကျင့်-ဆိုသည်မှာ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး ဖြစ်၏။ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

သမွှာဒိဋိ (မှန်စွာ သိမြင်ခြင်း)၊ သမွှာသင်္ကျပွ(မှန်စွာ ကြံညေခြင်း)၊ သမွှာဝါစာ(မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်း)၊ သမွှာကမွန္တ (မှန်စွာ ပြုလုပ်ခြင်း)၊ သမွှာအာဇီဝ (မှန်စွာအသက်မွေးခြင်း)၊ သမ္မာဝါယာမ (မှန်စွာ အားထုတ်ခြင်း)၊ သမ္မာသတိ (မှန်စွာ အမှတ်ခြင်း) နှင့် သမ္မာသမာဓိ(မှန်စွာ တည်ကြည်ခြင်း)တို့ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၈၅။ (ဂ) ရှတ်ရခြင်း၊ မြှောက်ပင့်ခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ 'ကာမဂုက်နှင့် စစ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု၊ စိတ်ချမ်းသာမှုအတွက် အားထုတ်သူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲ ခြင်းသဘော ရှိကြ၏၊ (ဆင်းရဲကြ၏၊) မှားမှားယွင်းယွင်း ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် တချို့ပုဂ္ဂိုလ် တို့ကို ရှတ်ချရာ ရောက်၏။

`ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု၊ စိတ်ချမ်းသာ မှုအတွက် အားမထုတ်သူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲ ကင်းကြ၏။ မှန်မှန်ကန်ကန် ကျင့်နေသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု ပြောဆိုသူ သည် တချို့ပုဂ္ဂိုလ်များကို မြှောက်ပင့်ရာ ရောက်၏။

ဲမိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းခြင်းအကျင့်ကို အားထုတ်သူ မှန်သမျှသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘော ရှိကြ၏ (ဆင်းရဲကြ၏) မှားမှားယွင်းယွင်း ကျင့်သူများဖြစ်ကြ၏ဟု ပြောဆိုသူသည် တရှို့သူများကို ရုတ်ချရာ ရောက်၏။

ဲမိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းခြင်း အကျင့်ကို အားမထုတ်သူ မှန်သမျှသည် ဆင်းရဲကင်းကြ၏ မှန်မှန်ကန်ကန် ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြ၏ ဟု ပြောဆိုသူသည် တချို့သူများကို မြှောက်ပင့်ရာ ရောက်၏

`ဘဝသံယောဇဉ် (သံသရာလည်ကြောင်း တကှာ)ကို မပယ်ရသေးသူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘော ရှိကြ၏ (ဆင်းရဲကြ၏) မှားမှားယွင်းယွင်း ကျင့်နေသူများ ဖြစ်ကြ ၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် တချို့သူများကို ရှုတ်ချရာရောက်၏။

`ဘဝသံယောဇဉ် (သံသရာလည်ကြောင်း တဏှာ)ကို ပယ်ပြီးသူမှန်သမှုသည် ဆင်းရဲကင်းကြ၏ မှန်မှန်ကန်ကန် ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြ၏ဟု ပြောဆိုသူသည် တချို့သူများကို မြှောက်ပင့်ရာရောက်၏။

၉.၃.၂၀၆။ မမြှောက်ပင့် မရှတ်ချဘဲ တရားကိုသာ ဟောခြင်း-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

`ကာမဂုက်နှင့် စဝ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု၊ စိတ်ချမ်းသာမှု အတွက် အားထုတ်သူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘော ရှိကြ၏ မှားမှားယွင်းယွင်း ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု မပြော ဘဲ `ကာမဂုက်နှင့် စဝ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု၊ စိတ်ချမ်းသာမှု အတွက် အားထုတ်ခြင်းသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘော ရှိ၏၊ မှားယွင်းသော အကျင့် ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် တရား ကိုသာ ဟောရာ ရောက်၏။

'ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု၊ စိတ်ချမ်း သာမှုအတွက် အားမထုတ်သူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲကင်းကြ ၏၊ မှန်ကန်စွာ ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု မပြောဘဲ-

`ကာမဂုက်နှင့် စပ်သော ကိုယ်ချမ်းသာမှု စိတ်ချမ်းသာမှု အတွက် အားမထုတ်ခြင်းသည် ဆင်းရဲကင်း၏၊ မှန်ကန် သော အကျင့် ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် တရားကိုသာ ဟောရာ ရောက်၏။

ိမိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားထုတ် သူ မှန်သမျှသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘော ရှိကြ၏ မှားမှားယွင်းယွင်း ကျင့်နေသူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု မပြောဘဲ-

ိမိစိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားထုတ် ခြင်းသည် ဆင်းရဲခြင်းသဘောရှိ၏ မှားယွင်းသော အကျင့် ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် တရားကိုသာ ဟောရာရောက်၏။

ိမိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားမထုတ် သူ မှန်သမျှသည် ဆင်းရဲကင်းကြ၏ မှန်ကန်စွာ ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြသည်'ဟု မပြောဘဲ

'မိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းကြောင်းအကျင့်ကို အားမထုတ် ခြင်းသည် ဆင်းရဲကင်း၏ မှန်ကန်သော အကျင့် ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် တရားကိုသာ ဟောရာရောက်၏။

`ဘဝသံယောဇဉ် (သံသရာလည်ကြောင်းတကှာ)ကို မပယ်ရသေးသူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲခြင်း သဘောရှိကြ၏၊ (ဆင်းရဲကြ၏) မှားမှားယွင်းယွင်း ကျင့်နေသူများ ဖြစ်ကြ ၏'ဟု မပြောဘဲ-

`ဘဝသံယောဇဉ်ကို မပယ်ရသေးလျှုင် ဘဝကိုလည်း မပယ်ရသေးသည်သာ'ဟု ပြောဆိုသူသည် တရားကိုသာ ဟောရာ ရောက်၏။

`ဘဝသံယောဇဉ်ကို ပယ်ပြီးသူမှန်သမျှသည် ဆင်းရဲ ကင်းကြ၏ မှန်ကန်စွာ ကျင့်သူများ ဖြစ်ကြ၏'ဟု မပြောဘဲ-

`ဘဝသံယောစဉ်ကို ပယ်ပြီးလျှင် ဘဝကိုလည်း ပယ်ပြီး သည်သာ'ဟု ပြောဆိုသူသည် တရားကိုသာ ဟောရာ ရောက်၏။

၉.၃.၂ဂ၇။ (ယ) ရှမ်းသာအရားအဖြတ်ကို သိပြီး ကိုယ် တွင်းချမ်းသာမှုကို စံစားသင့်၏-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ရဟန်းတို့---ကာမဂုက်သည် ငါးပါး ရှိ၏။ ငါးပါး-ဆိုသည်မှာ လိုချင်နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်းသော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရှညာ၊ နှင့် အတွေ့ အထိတို့ဖြစ်၏။ ထိုကာမဂုက်ငါးပါးကို အစွဲပြု၍ ကိုယ်၊ စိတ်ချမ်းသာမှ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုကာမ ဂုက်ချမ်းသာသည် မစင်ဘင်ပုပ်နှင့် တူသော ချမ်းသာ ဖြစ်၏၊ ထုရာဝဉ်တို့၏ ချမ်းသာ ဖြစ်၏၊ အရိယာတို့၏ ချမ်းသာ မဟုတ်။ 'ထိုချမ်းသာကို မရှိဝဲသင့်၊ မပွားများသင့်၊ မလိုက် စားသင့်။ ထိုချမ်းသာကို ကြောက်သင့်သည်'ဟု ငါဘုရား ဟောတာ်မှ၏။

'ဈာန်ချမ်းသာကိုသာ မှီဝဲသင့်၊ ပွားများသင့်၊ လိုက်စား သင့်၏။ ထိုဈာန်ချမ်းသာကို မကြောက်သင့်'ဟု ငါဘုရား ဟောတော်မှု၏။

၉.၃.၂၀၈။ (င) မျက်ကွယ်၌လည်း အပြစ် မပြောသင့်၊ မျက်မှောက်၌လည်း မရှတ်ချသင့်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

မမှန်လည်း မမှန်၊ အကျိုးလည်း မရှိသော စကားကို မျက် ကွယ်၌ မပြောသင့်။

မှန်သာ မှန်ကန်၍အကျိုးမရှိသော အပြစ်စကားကိုလည်း မျက်ကွယ်၌ မပြောဓိဓို့ရာ လေ့ကျင့်သင့်၏။

မှန်လည်း မှန်ကန်၊ အကျိုးလည်းရှိသော အပြစ်စကား ကိုပင် သင့်တော်သော အရှိနိဋ်သာ မျက်ကွယ်၌ ပြောသင့်၏။

မှန်လည်းမမှန် အကျိုးလည်းမရှိသော ရှတ်ချသော စကားကို မျက်မှောက်၌ မပြောဆိုသင့်။

မှန်ကန်သော်လည်း အကျိုးမရှိသော ရှတ်ချသော စကား

ကိုလည်း မျက်မှောက်၌ မပြောမိဖို့ရာ လေ့ကျင့်သင့်၏။

မှန်လည်း မှန်ကန်၊ အကျိုးလည်းရှိသော ရှတ်ချသော စကားကိုပင် သင့်တော်သော အချိန်၌သာ မျက်မှောက်၌ ပြောသင့်၏။

၉.၃., ၂၀၉။ (စ) မြန်မြန် မပြောဘဲ ဖြည်းဖြည်း ပြောသင့် ၏-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ မြန်မြန် ပြောဆိုသူမှာ ကိုယ် လည်း ပင်ပန်း၏။ စိတ်လည်း ပင်ပန်း၏။ အသံလည်း ပျက်၏။ လည်ရောင်းလည်း နာ၏။ မြန်မြန် ပြောဆိုသူ၏ စကားသည် မရှင်းလင်း၊ တွေပြား၊ မသိလွှယ်။

ဖြည်းဖြည်း ပြောဆိုသူမှာ ကိုယ်လည်း မပင်ပန်း၊ စိတ် လည်း မပင်ပန်း၊ အသံလည်း မျက်၊ လည်ရောင်းလည်း မနာ။ ဖြည်းဖြည်း ပြောဆိုသူ၏ စကားသည် ရှင်းလင်း ကွဲပြား၏ သိလွယ်၏။

#### ထို့ကြောင့်မြန်မြန် မပြောဘဲဖြည်းဖြည်းသာ ပြောသင့်၏။

၉.၃.၂၁၀။ (ဆ) တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို အစွဲမကြီး သင့်၊ အနယ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို မကျော်လွန်သင့်-ဟု ဆိုရာ၌ တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကိုသာ အစွဲကြီးပြီး အနယ် နယ်သုံး ဝေါဟာရကို ကျော်လွန်ပုံသည် အဘယ်နည်း။

ရဟန်းတို:---တချို့နယ်၌ ခွက်ကို ပါတီ-ဟု သိကြ၏။ တချို့နယ်၌ ပတ္တ-ဟု သိကြ၏။ တချို့နယ်၌ ဝိတ္တ-ဟု သိကြ ၏။ တချို့နယ်၌သရာဝ-ဟု သိကြ၏၊ တချို့နယ်၌ တရောပ-ဟု သိကြ၏။ တချို့နယ်၌ ပေါက-ဟု သိကြ၏။ တချို့နယ်၌ ဝိသီလဝ-ဟု သိကြ၏။

သို့သော် တစ်နယ်နယ်၌ ခေါ်ဝေါ်သုံးစွဲသော ထိုရွက်၏ အမည်ကိုသာ အခွဲကြီးခွဲပြီး 'ဤ ငါ ခေါ်ဝေါ် သုံးစွဲသော အမည်သာမှန်၏တရြားအမည်များသည်မှားယွင်းသည်'ဟု ပြောဆို၏။

ဤကား တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကိုသာ အစွဲကြီးပြီး အနယ် နယ်သုံး ဝေါဟာရကို ကျော်လွန်ပုံ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၁၁။ တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကိုသာ အစွဲကြီးဘဲ အနယ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို ဖကျော်လွန်ငုံသည် အဘယ် နည်းမိမိ၏ အသုံးအနန်းသာ အမှန်-ဟု အစွဲကြေးဘဲ ရွက် ကို ပါတီ-ဟု ခေါ်သော နယ်၌ မိမိကလည်း ပါတီ-ဟုပင် ခေါ် ၏။ ပတ္တ-ဟု ခေါ်သော နယ်၌ မိမိကလည်း ပတ္တဟုပင် ခေါ် ၏။ ပိတ္တ-ဟု ခေါ်သော နယ်၌ မိမိကလည်း ပိတ္တ-ဟုပင်

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

ခေါ်၏။ ဤသို့-စသည်ဖြင့် အနယ်နယ်၌ ခေါ်ဝေါ်သုံးနှန်း သည့်အတိုင်း မိမိကလည်း ခေါ်ဝေါ်သုံးနှန်း၏။

ဤကား တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကိုသာ အစွဲမကြီးဘဲ အနယ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို မကျော်လွန်ပုံ ဖြစ်၏။

#### ၉.၃.၂၁၂။ ရဟန်းတို့---

- ကာမဂုက်ချမ်းသာကို လိုက်စားခြင်း၊
- မိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်း၍ ကျင့်ခြင်း၊
- မြှောက်ပင့်ခြင်း၊ ရှတ်ချခြင်း၊
- ကာမဂုက်ချမ်းသာ (ပုထုဇဉ်ချမ်းသာ)ကို စံစားခြင်း၊ -မဟုတ်မှန်၍ အကျိုးမဲ့ဖြစ်သော အပြစ်ကို မျက်ကွယ် ၌ ပြောခြင်း၊
- ဟုတ်မှန်သော်လည်း အကျိုးမဲ့ ဖြစ်သော အပြစ်ကို မျက်ကွယ်၌ ပြောခြင်း၊
- မဟုတ်မှန်၍ အကျိုးမဲ့ဖြစ်သော ရှတ်ချစကားကို မျက်မှောက်၌ ပြောခြင်း၊
- ဟုတ်မှန်သော်လည်း အကျိုးမဲ့ဖြစ်သော ရှတ်ချ စကားကို မျက်မှောက်၌ ပြောခြင်း၊
- မြန်မြန်ပြောရြင်းနှင့်
- -တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို အစွဲကြီး၍ အနယ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို ကျော်လွန်ခြင်း

တို့သည် ဆင်းရဲခြင်း သဘော ရှိကြ၏၊ မှားယွင်းသော အကျင့်များ ဖြစ်ကြ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုအကျင့်များသည် သရက(ကိလေသာမြူမူန်ရှိသော (ကြေးပေပွနေသော)) အကျင့်များ ဖြစ်ကြ၏၊

- ကာမဂုက်ချမ်းသာကို မလိုက်စားခြင်း
- မိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်း၍ မကျင့်ခြင်း
- အလယ်အလတ်ကျင့်စဉ်ကို ကျင့်ခြင်း
- မမြှောက်ပင့်၊ မရှတ်ချခြင်း
- ဈာန်ချမ်းသာကို ခံစားခြင်း
- ဟုတ်မှန်၍ အကျိုးရှိသော အပြစ်ကို
   မျက်ကွယ်၌ ပြောခြင်း
- ဟုတ်မှန်၍ အကျိုးရှိသော ရှတ်ချစကားကို မျက်မှောက်၌ ပြောခြင်း
- ဖြည်းဖြည်း ပြောခြင်းနှင့်
- တစ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကိုသာ အစွဲမကြီးဘဲ အနယ် နယ်သုံး ဝေါဟာရကို သုံးနန်းခြင်း

တို့သည် ဆင်းရဲခြင်းသဘော ကင်းကြ၏ မှန်ကန်သော အကျင့်များ ဖြစ်ကြ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုအကျင့်များသည် အရက(ကိလေသာမြူမှန် ကင်း၍ သန့်ရှင်းသော) အကျင့် များ ဖြစ်ကြ၏။

ရဟန်းတို့--- ထို့ကြောင့် သင်တို့သည် သရကာအကျင့်နှင့် အရကာအကျင့်ကို ကွဲကွဲပြားပြား သိအောင် လေ့လာကြ၍ အရကအကျင့်ကို ကျင့်ဖို့ရာ ကြိုးစားကြရမည်။

ရဟန်းတို့--- သုဘူတိ-ဟူသော အမျိုးကောင်းသားသည် အရကအကျင့်ကို ကျင့်သူ ဖြစ်၏"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

### 6

### ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၂၁၃။ အခါတစ်ပါး၌ မဂတေိုင်းသို့ မြတ်စွာဘုရား ဒေသစာရီ လှည့်လည်တော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား သည် ရာစပြိုဟ်မြို့ ဘဂ္ဂဝအိုးထိန်းသည်ထံသို့ကြတော်မူပြီး ဤသို့ ခွင့်တောင်းတော်မူသည်-

"ဘဂ္ဂဝ---အကယ်၍ သင့်မှာ ဝန်မလေးလျှင် သင်၏ အိုး လုပ်တဲ၌ တစ်ညဉ့်မျှ တည်းခိုပါရစေ"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်မှာတော့ ဝန်မလေးပါ။ သို့သော် ဤတဲသို့ ပထမရောက်နှင့်နေသော ရဟန်းတစ်ပါး ရှိပါသည် ဘုရား။ သူ သဘောတူ ခွင့်ပြုလျှင် ချမ်းသာသလို (ဝိတ်တိုင်းကျ) သီတင်းသုံးတော်မူပါ ဘုရား"

ထိုအခါ၌ ပုတ္ကုသာတိ-ဟူသော အမျိုးကောင်းသား တစ်ယောက်သည်မြတ်စွာဘုရားကို ရည်မှန်းကာလူ့ဘောင် မှ ထွက်စွာ၍ ရဟန်းဘောင်သို့ သဒ္ဓါတရားဖြင့် ဝင်ရောက်ခဲ့ သူ ဖြစ်၏။ ထိုပုတ္ကုသာတိရဟန်းသည် ဘင္ဂဝအိုးထိန်း သည်၏ တဲသို့ ရှေးဦးစွာ ရောက်နေသူ ဖြစ်၏။

ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုက္ကုသာတိရဟန်းထံ ကြွရောက်တော်မူပြီး ဤသို့ ခွင့်တောင်းတော်မူသည်- "ရဟန်း---အကယ်၍ သင့်မှာ ဝန်မလေးလျှင် ဤအလုပ် တဲ၌ တစ်ညဉ့်မျှ တည်းခိုပါရစေ"

"ငါ့ရှင်---အိုးထိန်းသည်၏ တံကြီးသည် အကျယ်ကြီး ဖြစ်၏ ချမ်းသာသလို (စိတ်တိုင်းကျ) တည်းစိုနိုင်ပါသည် ငါ့ရှင်"

ထိုအခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် အိုးထိန်းသည်၏ အလုပ် တဲထဲသို့ ဝင်တော်မူမြီး တစ်နေရာ၌ ဖြက်အင်းကို ခင်းကာ တင်ပလ္လင်ရွေလျက် ထိုင်တော်မူ၏။ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်ဖြောင့်မတ်မတ် ထားတော်မူ၏။ အထက်ပိုင်းတိုယ်ကို ဖြောင့်ဖြောင့်မတ်မတ် ထားတော်မူ၏ ကမ္ဘဋ္ဌာန်းသို့ ဦးတည် သော သတိကို ထားတော်မူ၏ (ကမ္ဘဋ္ဌာန်း ထိုင်တော်မူ၏)။ ထိုအခါ၌ ဖြတ်စွာဘုရားသည် ညဉ့်၏ အချိန်ပိုင်း များစွာကို (သန်းခေါင်လောက်အထိ) ထိုင်လျက်ပင် ကုန်လွန်စေတော် မူ၏။ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည်လည်း ညဉ့်၏ အချိန်ပိုင်း များစွာကို ထိုင်လျက်ပင် ကုန်လွန်စေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ "ဤအမျိုးကောင်းသားလေး သည် ကြည်ညိုဗွယ် နေထိုင်၏။ (သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်းမူ ပြု၏။) ငါ သူကို မေးမြန်းရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံမြစ် တော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုက္ကုသာတိ

### 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

ရဟန်းအား ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူသည်-

"ရဟန်း--- ဘယ်သူ့ကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုလာသနည်း။ သင်၏ ဆရာ အဘယ်သူနည်း။ အဘယ်သူ၏ တရားကို သင် နှစ်သက် သဘောကျသနည်း"

"ငါ့ရှင်---သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသွားသော သာကီ ဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတမ-ဆိုသူသည် ရှိ၏။ သူ၏ ဂုက် သတင်းသည် ဤသို့ ကျော်စောနေ၏-မြတ်စွာဘုရားသည် ပူဇော်အထူးကို စံတော်မူထိုက်သောကြောင့် အရဟံညေ တော်မူပါပေ၏"စသည်ဖြင့် ကျော်စောနေ၏။

ငါသည် ထိုသို့ ကျော်စောတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုခဲ့၏၊ ထိုဘုရားသည် ငါ၏ဆရာ ဖြစ်တော်မူ၏၊ ထိုဘုရား၏ တရားတော်ကို ငါ နှစ်သက် သဘောကျ၏"

"ရဟန်း---ထိုဘုရား အခု ဘယ်မှာ သီတင်းသုံးတော်မူ သနည်း"

"ငါ့ရှင်---ဥတ္တရတိုင်း နယ်တစ်နယ်၌ သာဝတ္ထိဆိုသော မြို့ ရှိ၏၊ ထိုသာဝတ္ထိမြို့၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေ တော်မူ၏"

"ရဟန်း--- ထိုဘုရားကို သင်မြင်ဖူးသလော၊မြင်ရင်ကော သင် သိလောက်သလော"

"ငါ့ရှင်--- ထိုဘုရားကို ငါ မမြင်ဖူးဘူး၊ မြင်ရင်လည်း ငါ မသိလောက်ဘူး"

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားမှာ "ဪ---ဤ အမျိုးကောင်း သားလေးသည် ငါ့ကို ရည်မှန်းပြီး ရဟန်းပြုလာပေ၏ ငါ သူ့အား တရားဟောရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု အကြံ ဖြစ် တော်မူ၏။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် ပုတ္ထုသာတိ ရဟန်းအား "ရဟန်း---သင့်အား ငါ တရားဟောမည်၊ ထို တရားကို သင် နာယူပါ၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းပါ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

"ကောင်းပါပြီ ငါ့ရှင်"ဟု ပုက္ကုသာတိရဟန်းကလည်း မြတ်စွာဘုရားအား ကတိပေး၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဟောကြားတော်မူသည်-

၉.၃.၂၁၄။ ရဟန်း--- ဤသတ္တဝါသည် ဓာတ် ခြောက်ပါးရှိသူ ဖြစ်၏။ ဇသာယတနခြောက်ပါး ရှိသူလည်း ဖြစ်၏။ စိတ်၏ ကြံစည်ခြင်းဆယ့်ခြောက်ပါးရှိသူလည်း ဖြစ်၏။ တည်ရာလေးပါးရှိသူလည်း ဖြစ်၏။ ပညာကို မမေ့ သင့်၊ သစ္စာကို စောင့်ရှောက်သင့်၏။ ကိလေသာပယ် ကြောင်းကို ကျင့်သင့်၏။ ငြိမ်းအေးကြောင်းကို ကျင့်ကြံ ကြိုးကုတ်အားထုတ်သင့်၏။ ထိုပညာ-စသည်၌ တည်သော သူမှာ မာန-ဟူသော ယိုစီးမှုများ မဖြစ်၊ မာန-ဟူသော ယိုစီး မှုများ မဖြစ်သည့်အတွက် ငြိမ်းအေးသော ရဟန်း-ဟု ခေါ် ၏။ ဤကား ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်၏ အကျဉ်းချုပ်မာတိကာ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၁၅၊ ဓာတ်ခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ပထဝီဓာတ်(က်ေမာခြင်းသဘော)၊ အာပေါဓာတ် (ဇွဲ့ စည်း ခြင်းသဘော)၊ တေဇောဓာတ် (အအေးအပူသဘော)၊ ဝါယောဓာတ်(တွန်းကန်ခြင်းသဘော)၊ အာကာသဓာတ် (ဟင်းလင်းပြင် အပေါက်အကြားသဘော)နှင့် ဝိညာက ဓာတ် (အသိသဘော)တို့ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၁၆၊ ဇဿာယတနေခြောက်ပါး-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ မျက်စိအတွေ့-ဟူသော တည်ရာ (ဝေဒနာ၏ တည်ရာ)၊ နားအတွေ့၊ နာခေါင်းအတွေ့၊ လျှာအတွေ့၊ ကိုယ်အတွေ့နှင့် စိတ်အတွေ့-ဟူသော တည်ရာ။ ဤကား ဇဿာယတန ခြောက်ပါး ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၁၇၊ စိတ်၏ ကြံစည်သုံးသပ်မှ ၁၈ ပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ မျက်စိဖြင့် အဆင်းကို မြင်သောအခါ အဆင်း ကို သောမနဿ၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည် သုံးသပ် ၏။ ဒေါမနဿ၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည် သုံးသပ်၏။ ဥပေကွာ၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည် သုံးသပ်၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နမ်းရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါ၊

စိတ်ဖြင့် သိစရာသဘောကို သိသော အခါတို့၌လည်း အသံ-စသည်ကို သောမနုသာ၊ ဒေါမနုသာ၊ ဥပေက္ခာတို့၏ အကြောင်းဖြစ်အောင် ကြံစည်သုံးသပ်၏။

သို့ဖြစ်၍ သောမနဿဖြစ်ကြောင်း ကြံစည်သုံးသပ်မှုက ၆ ပါး၊ ဒေါမနုဿဖြစ်ကြောင်း ကြံစည်သုံးသပ်မှုက ၆ ပါး၊ ဥပေကွာ ဖြစ်ကြောင်း ကြံစည်သုံးသပ်မှုက ၆ ပါး ဖြစ်၏။

ဤကား စိတ်၏ ကြံစည်သုံးသပ်မှု ၁၈ ပါး ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၁၈။ တည်ရာလေးပါး-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ပညာ-ဟူသော တည်ရာ၊ သစ္စာ-ဟူသော တည်ရာ၊ စွန့်ခြင်း-ဟူသော တည်ရာ၊ ငြိမ်းခြင်း-ဟူသော တည်ရာတို့ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၁၉။ ပညာကို မမေ့သင့်၊ သစ္စာကို စောင့် ရှောက်သင့်၏ ကိလေသာပယ်စွန့်ကြောင်းကို ကျင့်သင့်၏။ ငြိမ်းအေးကြောင်းကို ကျင့်ကြံ ကြုံးကုတ် အားထုတ်သင့်၏-ဟု ထိုရာ၌ ပညာကို မမေ့ပုံကား-

ရဟန်း--- ဓာတ်သဘောများသည် ပထဝီဓာတ်၊ အာပေါ ဓာတ်၊ ဝါယောဓာတ်၊ တေဇောဓာတ်၊ အာကာသဓာတ်၊ ဝိညာကဓာတ်-ဟု ခြောက်ပါး ရှိ၏။

၉.၃.၂၂၀။ ထိုခြောက်ပါးအနက် ပထဝီဓာတ်သည် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော ပထဝီဓာတ်၊ ကိုယ်ပ၌ ဖြစ်သော ပထဝီဓာတ်-ဟု နှစ်မျိုးရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုးအနက် ကိုယ်တွင်း ပထဝီဓာတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ဆံပင်၊ အမွှေး၊ ရြေသည်း၊ လက်သည်း၊ သွား၊ အရေ၊ အသား၊ အကြော၊ အရိုး၊ ရိုးတွင်း ချဉ်ဆီ၊ အညှို့ ၊ နလုံး၊ အသည်း၊ အမြှေး၊ အဖျဉ်း၊ အဆုတ်၊ အူမ၊ အူသိမ်၊ အစာသစ်၊ အစာဟောင်းနှင့် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော ကျန်သော ခက်မာခြင်း သဘောများ ဖြစ်၏။ ရဟန်း---ကိုယ်တွင်းပထဝီဓာတ် ဖြစ်စေ၊ ကိုယ်ပ ပထဝီဓာတ် ဖြစ်စေ ပထဝီဓာတ်သည် ပထဝီဓာတ်သာ ဖြစ် ၏။ ထိုပထဝီဓာတ်ကို 'ဤကား ငါ့၁စွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန် သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ရှဆင်ခြင်ရမည်။ အမှန် သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း တွေ့ မြင်သော အခါ ပထဝီ ဓာတ်အပေါ်၌ ငြီးငွေလာ၏။ စိတ်သည် ပထဝီဓာတ်အပေါ်၌ တပ်မက်မှု ကင်းလာ၏။

၉.၃.၂၂၁။ ရဟန်း--- အာပေါဓာတ်သည် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော အာပေါဓာတ်နှင့် ကိုယ်ပ၌ ဖြစ်သော အာပေါဓာတ်တံ့ နှစ်မျိုးအနက် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော အာပေါဓာတ်တံ့ နှစ်မျိုးရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုးအနက် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော အာပေါဓာတ်-ဟူသည် အာယ်နည်း။ သည်းခြေ၊ သလိပ်၊ ပြည်၊ သွေး၊ ချေ၊ အဆီခံ၊ မျက်ရည်၊ အဆီကြည်၊ တံတွေး၊ နှစ်၊ အစေး၊ ကျင်ငယ်-တို့နှင့် ကိုယ်တွင်း၌ တည်ရှိသော ဖွဲ့ စည်းခြင်း သဘောများ ဖြစ်၏။ ရဟန်း--တိုယ်တွင်းအာပေါ ဓာတ် ဖြစ်ပေ၊ ကိုယ်ပအာပေါဓာတ်ဖြစ်ပေ အာပေါဓာတ် သည် အာပေါဓာတ်သာ ဖြစ်၏။ ထိုအာပေါဓာတ်ကို 'ဤ ကား ငါ့ ဥစွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေချင်သည့် အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန် အတိုင်း ရှဆင်ခြင်ရမည်။ အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန် အတိုင်း ရောင်ခြင်ရမည်။ အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန် အတိုင်း တွေ့မြင်သော အခါ အာပေါဓာတ်အပေါ်၌ ငြီးငွေ့ လာ၏။ စိတ်သည် အာပေါဓာတ်အပေါ်၌ တပ်မက်မှု ကင်း လာ၏။

၉.၃.၂၂၂။ ရဟန်း--- တေဇောဓာတ်သည် ကိုယ်တွင်း ၌ ဖြစ်သော တေဇောဓာတ်နှင့် ကိုယ်ပ၌ ဖြစ်သော တေဇော ဓာတ်-ဟု နှစ်မျိုးရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုးအနက် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ် သော တေဏေဓာတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ပူနွေး ကြောင်း၊ ဆွေးမြည့်ကြောင်း၊ လောင်မြိုက်ကြောင်း ဖြစ်သော သဘော၊ စားအပ်၊ သောက်အပ်၊ ခဲအပ်၊ လျက်အပ်သော အစာ အာဟာရများ ကောင်းစွာ ကျေညက်ကြောင်း သဘော နှင့် ကိုယ်တွင်း၌ ရှိသော အပူအအေး သဘောများ ဖြစ်၏။ ဤကား ကိုယ်တွင်း တေဇောဓာတ် ဖြစ်၏။ ရဟန်း---ကိုယ်တွင်း တေရောဓာတ် ဖြစ်စေ၊ ကိုယ်ပတေရောဓာတ် ဖြစ်စေ တေဧကဓာတ်သည် တေဧကဓာတ်သာ ဖြစ်၏။ ထိုတေဇောဓာတ်ကို 'ဤကား ငါ့ဥစ္စာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေ ချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ရှဆင်ခြင်ရမည်။ အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း တွေ့ မြင်သော အခါ တေဧ၈ဓာတ် အပေါ်၌ ငြီးငွေလာ၏။ စိတ်သည် တေဇောဓာတ်အပေါ်၌ တပ်မက်မှ ကင်းလာ၏။

၉.၃.၂၂၃။ ရဟန်း--- ဝါယောဓာတ်သည် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သောဝါယောဓာတ်နှင့်ကိုယ်ပ၌ဖြစ်သောဝါယောဓာတ်-ဟု နှစ်မျိုးရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုးအနက် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ အထက်သို့ ဆန် တက်သောလေ၊ အောက်သို့ စုန်ဆင်းသောလေ၊ ဝမ်းဗိုက် အတွင်း၌ ရှိသော လေ၊ အူတွင်း၌ ရှိသောလေ၊ အင်္ဂါကြီး ငယ်သို့ လျှောက်သော လေ၊ ထွက်သက်လေ၊ ဝင်သက်လေ-စသည်နှင့် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော တခြား တွန်းကန်ခြင်း သဘောများ ဖြစ်၏။ ရဟန်း---ကိုယ်တွင်းဝါယောဓာတ် ဖြစ်စေ၊ ကိုယ်ပဝါယောဓာတ် ဖြစ်စေ ဝါယောဓာတ်သည် ဝါယောဓာတ်သာ ဖြစ်၏။ ထိုဝါယောဓာတ်ကို 'ဒါ ငါ့ ခုစွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့် အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ရှဆင်ခြင်ရမည်။ အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း တွေ့ မြင်သော အခါ ဝါယောဓာတ်အပေါ် ၌ ငြီးငွေ့ လာ၏။ စိတ်သည် ဝါယောဓာတ်အပေါ် ၌ တပ်မက်မှုကင်းလာ၏။

၉.၃.၂၂၅။ ရဟန်း--- အာကာသဓာတ်သည် ကိုယ်တွင်း အာကာသဓာတ်နှင့် ကိုယ်ပအာကာသဓာတ်-ဟု နှင်မျိုး ရှိခါ။ ထိုနှစ်မျိုးအနက် ကိုယ်တွင်းအာကာသဓာတ်-ဟူသည် အာသယ်နည်း။ နားပေါက်၊ နာခေါင်းပေါက်၊ ပါးစစ်ပေါက်၊ စားအပ်၊ သောက်အပ်၊ ခဲအပ်၊ လျက်အပ်သော အဓာကို မျိုးမျာအပေါက်၊ထိုအစာများအောက်ဘက်သို့ထွက်သွားရာ အပေါက်နှင့် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်သော တခြား အပေါက်အကြား

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိမနီကာယ်)

များ၊ အသားအသွေးတို့ မထိစပ်ရာ အကြားများ ဖြစ်၏။ ရဟန်း---ကိုယ်တွင်းအာကာသဓာတ် ဖြစ်စေ၊ ကိုယ်ပ အာကာသဓာတ် ဖြစ်စေ အာကာသဓာတ်သည် အာကာသ ဓာတ်သာ ဖြစ်၏။ ထိုအာကာသဓာတ်ကို 'ဒါ ဝါဥစွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ရှု ဆင်ခြင်ရမည်။ အမှန်သိသော ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း တွေ့ မြင်သော အခါ အာကာသဓာတ်အပေါ် ၌ ဦးငွေ့လာ ၏။ စိတ်သည် အာကာသဓာတ်အပေါ် ၌ တပ်မက်မှု ကင်း လာ၏။

၉.၃.၂၂၅။ ထို့နောက် သန့် ရှင်းစင်ကြယ်သော ဝိညာက်သာ ကြွင်းကျန်တော့၏။ ထိုဝိညာက်ဖြင့် အဘယ် သို့ သိသနည်း ဟူမှ-သုဓဝဒေနာ-ဟုလည်း သိ၏၊ ခုက္ခ ဝေဒနာ-ဟုလည်း သိ၏၊ ခုက္ခ သေမဟုတ်သော (ဥပဟော့) ဝေဒနာ-ဟုလည်း သိ၏၊ မကုန်း--- ဥပမာအားဖြင့် ထင်းနှစ် ရောင်းတို့၏ (ဒီးခြစ်ဆုံနှင့် ဒီးခြစ်ပုံးတို့၏) ပွတ်တိုက်ခြင်းကြောင့် အငွေ့ ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ ထို ထင်းနှစ်ချောင်းတို့၏ (ဒီးခြစ်ဆုံနှင့် ဒီးခြစ်ပုံးတို့၏) တကွဲ တပြားစီ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ထိုအငွေ့ သည် ချစ်သကဲ့သို့၊ ပြီမီးသကဲ့သို့၊ ဖြေစီပေါ် လာသကဲ့သို့၊ မျော်မီး--- သုဓဝဒေနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ ထိမှုကို အစွဲပြု၍ သုဓဝဒေနာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သူသည် သုဓဝဒေနာကို စံစားသော အခါ သုဓဝဒေနာကို စံစားသော အခါ သုဓဝဒေနာကို စံစားသော-ပော သိ၏။

သုစဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ထိမှု ချုပ်ခြင်း ကြောင့် ထိုတွေ့ထိမှုကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော သုစ ဝေဒနာလည်း ချုပ်၏ ငြိမ်းအေး၏ သူသည် 'သုဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ထိမှု၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ထိုတွေ့ ထိမှုကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော သုစဝေဒနာလည်း ချုပ်သည်၊ ပြိမ်းအေးသည်'ဟု သိ၏။

ဒုက္ခဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ ထိမှုကို အစွဲပြ ၍ ဒုက္ခဝေဒနာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ သူသည် ဒုက္ခဝေဒနာကို ခံစားသော အခါ ဒုက္ခဝေဒနာကို ခံစားသည်-ဟု သိ၏။

ဒုက္ခဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ထိမှု၏ ချုပ် ခြင်းကြောင့် ထိုတွေ့ထိမှုကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဒုက္ခဝေဒနာလည်း ချုပ်၏ ငြိမ်းအေး၏။

သူသည် 'ဒုက္ခဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ ထိမှု၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ထိုတွေ့ထိမှုကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဒုက္ခဝေဒနာလည်း ချုပ်သည်၊ ငြိမ်းအေးသည်'ဟု သိ၏ ရဟန်း--- ဥပေကွာဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ထိမှုကို အစွဲပြ၍ ဥပေကွာဝေဒနာ ဖြစ်၏။ သူသည် 'ဥပေကွာဝေဒနာကို ခံစားသော အဓါ ဥပေကွာဝေဒနာကို ခံစားသည်'ဟု သိ၏။

ဥပေကွာဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော ထိုတွေ့ ထိမှု၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ထိုဇဿကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဥပေကွာဝေဒနာလည်း ချုပ်၏၊ ပြိမ်းအေး၏။

သူသည် 'ဥပေကွာဝေဒနာ၏ အကြောင်းဖြစ်သော တွေ့ ထိမှု၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့် ထိုသောကို အစွဲပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဥပေကွာဝေဒနာလည်း ချုပ်သည်၊ ငြိမ်းအေး သည်'ဟု သိ၏။

၉.၃.၂၂၆၊ ထိုနောက် ဥပေကွာသာ ကြွင်းကျန်တော့၏။ ထိုဥပေကွာသည် သန့်ရှင်းစင်ကြယ်၏။ ပြုလုပ်လိုရာ ရ၏။ အရောင်တလက်လက်ထွက်၏။ ရဟန်း--- ဥပမာအားဖြင့် ရွှေပန်းထိခ်သည်သည် ဖိုကို ဖွဲ့ စီရင်၏။ ဖိုကို ဖွဲ့ စီရင်မြီး ဖိုဝကို လိမ်းကျံ၏။ ညှင်ဖြင့် ရွှေတို ယူပြီး ဖိုဝ၌ ထည့်၏။ ထိုရွှေကို အချိန်နှင့် အချိန် (သင့်တော်သော အချိန်နှို့) မှုတ်၏။ အချိန်နှင့် အချိန် ရေမျန်း၏။ အချိန်နှင့် အချိန် လှုစ်လူ မှု ရ၏။ အချိန်နှင့် အချိန် ရေမျန်း၏။ အချိန်နှင့် အချိန် လှုစ်လူ မှု ရှိ၏။ ထိုရှေသည် လှော်ပြီး ဦးပြီးဖြစ်တော့၏။ ထင်ရှားသော အပြစ်ပေ ကင်းတော့၏။ နူးညံ့၏ အပြစ်ပေ ရာ ထောင်ရှားသော အပြစ်ပေ ကင်းတော့၏။ နူးညံ့၏ ပြုလုပ်လိုရာ ရ၏ အရောင်တာလက်လက် ထွက်၏။ ရွှေပြား အတွက် ဖြစ်စေ၊ နားတောင်းအတွက် ဖြစ်စေ၊ ထည်ရွဲ တန်ဆာအတွက် ဖြစ်စေ၊ ရွှေပန်းနိုင်အတွက် ဖြစ်စေ ပြုလုပ်လိုခု တန်ဆာအထူးအတွက် ဖြစ်စေ၊ ရွှေပန်းနိုင်အတွက် ဖြစ်စေ ပြုလုပ်လိုခု တန်ဆာအထူးအတွက် ဖြစ်စေ၊ ရွှေပန်းနိုင်အတွက် ဖြစ်စေ၊ ပြုလုပ်

ကြွင်းကျန်နေသော ဥပေကွာသည် ထိုရွှေကဲ့သို့ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်၏ နူးညံ့၏ ပြုလုပ်လိုရာရ၏ အရောင်တလက်လက် ထွက်၏။

၉.၃.၂၂၈၊ 'ဤမျှအထိ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်သော ဤ ဥပေကွာကို အရှုပါဝစရ၅ဉန်လေးပါးသို့ ငါ ကပ်ဆောင်၍ ထိုအရှုပါဝစရ၅ဉန်နှင့် လျော်သော ရုပါဝစရ၅ဉာန်ဝိတ်ကို ပွားများရလျှင် ငါ၏ ဤဥပေကွာသည် ထိုအရှုပါဝစရ၅ာန် လေးပါးကို တည်ဝှီသည်၊ ထိုအရှုပါဝစရ၅ာန်လေးပါးကို ကပ်ယူဒိသည် ဖြစ်၍ အချိန်ကြာမြင့် ရှည်လျားစွာ တည် နိုင်သည် ဟု သူသည် သိ၏။

'ဤမျှအထိ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်သော ဤဥပေကွာကို အရူပါဝစရဈာန်လေးပါးသို့ ကပ်ဆောင်၍ ထိုအရူပါဝစရ ဈာန်လေးပါးနှင့် လျော်သော ရူပါဝစရဈာန်စိတ်ကို ပွားများ လျှင် ထိုသို့ ကပ်ဆောင်ခြင်း၊ ပွားများခြင်းသည် ပြုပြင်စီမံခြင်း ဖြစ်၏။ အကျိုးဖြစ်သော အရူပါဝစရဈာန်များသည်လည်း ပြုပြင် စီမံအပ်သော သင်္ခတတရားများသာ ဖြစ်၏'ဟု သိ၏။

သူသည် ထိုဥပေကွာကို ရှုပါဝစရဈာန်ဥပေကွာကို တိုးတက်ဖို့ရာ ဖြစ်စေ၊ ဆုတ်ယုတ်ဖို့ရာ ဖြစ်စေ မပြုပြင်တော့။ ကြောင့်ကြမစိုက်တော့။ ထိုသို့ မပြုပြင်၊ ကြောင့်ကြ မစိုက် တော့သောအခါ လောက၌ ဘာကိုမှု မစွဲလမ်း၊ မစွဲလမ်းသော အခါ ဘာကိုမှု၊ မတပ်မက်တော့ဘဲ သီးခြားသာ ပရိနိဗ္ဗာန် ပြုရ၏။ 'ပဋိသန္ဓေနေစရာ ကုန်ပြီ။ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးမြီးမြီးမြဲဖွယ်မင်ကိစွက် ပြုမြီးမြီး ဤသို့သော မင်္ဂတိစွ မျိုးအတွက် နောက်ထပ် ပြုလုပ်စရာ မရှိတော့ပြီ'ဟု သိ၏။ (ရဟန္တာဖြစ်တော့သည်-ဟု ဆိုလို၏)

၉.၃.၂၂၈၊ ထိုရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည် သုဝေဒနာကို စံစားလျှင် 'သုဝေဒနာသည် မခြံသော သဘော ဖြစ်၏၊ မတပ်မက်ထိုက်သော သဘော ဖြစ်၏၊ မနှစ်သက်ထိုက် သော သဘော ဖြစ်၏'ဟု သိ၏၊ ဒုက္ခဝေဒနာကို စံစားလျှင် 'ဒုက္ခဝေဒနာသည် မခြံသော သဘော ဖြစ်၏၊ မတပ်မက် ထိုက်သော သဘော ဖြစ်၏၊ မနှစ်သက်ထိုက်သော သဘော ဖြစ်၏'ဟု သိ၏၊ ဥပေဟွာဝေဒနာကို စံစားလျှင် 'ဥပေတွာ ဝေဒနာသည် မခြံသော သဘော ဖြစ်၏၊ မတပ်မက်ထိုက် သော သဘော ဖြစ်၏၊ မနှစ်သက်ထိုက်သော သဘော ဖြစ်၏' ဟု သိ၏။

၉.၃.,၂၂၉။ ထိုရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည် သုခဝေဒနာကို စံစားလျှုင် လောဘကင်းရှင်းစွာ စံစား၏။ ဒုက္ခဝေဒနာကို စံစားလျှုင် ဒေါသကင်းရှင်းစွာ စံစား၏။ ဥပေကွာဝေဒနာကို စံစားလျှုင် မောဟကင်းရှင်းစွာ စံစား၏။

၉.၃.၂၃၀။ ရဟန်း---ဥပမာအားဖြင့် ထီနှင့် မီးဓာကို အနွဲဖြ၍ ဆီမီးသည် တောက်လာ၏။ ထိုထီနှင့် မီးဓာလည်း ကုန်၍ နောက်ထဝ် ထီနှင့် မီးဓာကိုလည်း မဆောင်ယူ မထည့်တော့ခြင်းကြောင့် ထိုဆီမီးသည် လောင်ဓာကုန်၍ ငြိမ်းရတော့သကဲ့သို့

နွောကိုယ်လျှင်နယ်ဆုံးရှိသော ဝေဒနာကို ခံစားလျှင် 'ခန္ဓာကိုယ်လျှင် နယ်ဆုံးရှိသော ဝေဒနာကို ခံစားသည်'ဟု သိ၏။

အသက်လျှင် နယ်ဆုံးရှိသော ဝေဒနာကို စံစားလျှင် 'အသက်လျှင် နယ်ဆုံးရှိသော ဝေဒနာကို စံစားသည်'ဟု သိ၏။

`စန္ဓာကိုယ်ပျက်၍အသက်ထွက်သောအခါဤဘဝ၌ပင်

ဝေဒနာအားလုံး မနှစ်သက်ဖွယ် ချုပ်ငြိမ်းကြလိမ့်မည်'ဟု သိ၏။

ထို့ကြောင့် အခု ဟောပြခဲ့သော အသိပညာနှင့် ပြည့်စုံ သော ရဟန်းသည် ဤဖြင့်မြတ်သော ပညာတည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်၏။ မှန်၏၊ ဒုက္ခအားလုံး ကုန်ဆုံးခြင်းကို သိသော အရဟတ္တာဗိုလ်ဉာက်သည် ဖြင့်မြတ်သော ဉာက် ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၃၁။ ထိုရဟန္တာ၏ အရဟတ္တဒိုလ်သည် (နိဗ္ဗာန်-ဟူသော) အမှန်တရား၌ တည်သည် ဖြစ်၍ မျေကိစီးတော့။ အကြောင်းကား ပျက်စီးခြင်းသဘောရှိသော တရားသည် မှား၍ ပျက်စီးခြင်းသဘော ရရှိသော နိဗ္ဗာန်သည် အမှန်ဖြစ် သောကြောင့် ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် ထိုနိဗ္ဗာန်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် ဤ မြင့်မြတ်သော သစ္စာ-ဟူသော တည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်၏။ မှန်၏။ မပျက်စီးခြင်းသဘော ရှိသော နိဗ္ဗာန်သည် မြင့်မြတ်သော အရိယသစ္စာ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၃၂။ ထိုရဟန္တာသည်ပင် ရေးပုထုစဉ်ဘဝက မဂ်ဉာက်၊ ဖိုလ်ဉာက် မရှိသေးသည့်အတွက် ကိလေသာ တို့ကို သိမ်းပိုက် လက်ခံထား၏ အခုအခါ၌ကား ထိုရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုကိလေသာတို့ကို ပယ်ပြီးပြီ။ ထို့ကြောင့် ထိုကိလေသာကို စွန့်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် ဤမြင့်မြတ်သော စွန့်ခြင်း-ဟူသော တည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်၏။ မှန်၏၊ ကီလေသာအားလုံးကို စွန့်ခြင်းသည် မြင့်မြတ်စင်ကြယ်သော စွန့်ခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၃၃။ ထိုရဟန္တာမှာ ရှေးပုထုစဉ်ဘဝက မဂ်ဉာက်၊ ဖိုလ်ဉာက် မရှိသေးသည့်အတွက် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟများ ရှိ၏။ အခုအခါ၌ ထိုရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့ကို ပယ်ပြီးပြီ။ ထို့ကြောင့် ထိုရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ တို့ကို ပယ်ပြင်းနှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် ဤမြင့်မြတ် သော ပြီးအေးခြင်း-ဟူသော တည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်၏။ မှန်၏။ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟတို့၏ ပြီးအေးခြင်းသည် မြင့်မြတ်စင်ကြယ်သော ပြီမ်းအေးခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၃၄။ ထိုပညာ-စသည်၌ တည်သော သူမှာ မာန-ဟူသော ယိုစီးမှုများ မြေစီ။ မာန-ဟူသော ယိုစီးမှုများ မြေစီ သည့်အတွက် ပြိမ်းအေးသော ရဟန်း-ဟု ခေါ် ၏-ဟူသည် အဘယ်နည်း။

ရဟန်း--- ငါ ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မှတ်ထင်ခြင်း ဖြစ်၏။ ဒါ ငါ ဖြစ်၏-ဆိုသည်မှာ မှတ်ထင်ခြင်း ဖြစ်၏။ ငါ ဖြစ်အှံ-ဆိုသည်မှာ မှတ်ထင်ခြင်း ဖြစ်၏။ ငါ ဖြစ်အံ့-ဆိုသည်မှာ မှတ်ထင်ခြင်း ဖြစ်၏။ 'ငါ ရုပ်ရှိသူ ဖြစ်အံ့' 'ရုပ်မရှိသူ ဖြစ်အံ့'

#### 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

`သညာရှိသူ ဖြစ်အံ့´ `သညာမရှိသူ ဖြစ်အံ့´ `ရုန့်ရင်းသော သညာမရှိဘဲ သိမ်မွေ့သော သညာရှိသူ ဖြစ်အံ့´-ဆိုသည်တို့ မှာလည်း မှတ်ထင်ခြင်းများ ဖြစ်ကြ၏။

ရဟန်း--- မှတ်ထင်ခြင်းသည် ရောဂါ ဖြစ်၏။ မှတ်ထင် ခြင်းသည်အိုင်းအမာ ဖြစ်၏။ မှတ်ထင်ခြင်းသည် မြားပြောင့် ဖြစ်၏။

ရဟန်း---မှတ်ထင်ခြင်းအားလုံးကို ကျော်လွန်ခြင်း ကြောင့် ရဟန္တာရဟန်းသည် ငြိမ်းအေးသူ ဖြစ်၏။

ရဟန္တာရဟန်းသည် ပြိမ်းအေးသည့်အတွက် ပဋိသန္ဓေ မနေတော့၊ မဒိုတော့၊ မသေတော့၊ မပျက်စီးတော့၊ မတောင့်တတော့။

မှန်၏ ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်မှာ ပဋိသန္ဓေနကြောင်း မှတ်ထင် ခြင်း မရှိ၊ ပဋိသန္ဓေ မနေမှတော့ အဘယ်မှာ အိုတော့မည် နည်း၊ မအိုမှတော့ အဘယ်မှာ သေတော့မည်နည်း၊ မသေမှ တော့ အဘယ်မှာ ပျက်စီးတော့မည်နည်း၊ ပျက်စီးမှတော့ (မပျက်စီးခြင်းနှင့်ပင် ပြည့်စုံမှတော့) အဘယ်မှာ တောင့်တ တော့မည်နည်း (အဘယ်ကို တောင့်တတော့မည်နည်း)၊

ရဟန်း--- ငါ အကျဉ်းအားဗြင့် ဟောပြသော ဤဓာတ် ခြောက်ပါးအဖွင့်ကို မှတ်ထားလော့"ဟု ဟောကြားတော် မှဏ်။

၉.၃.၂၃၅။ ထိုအခါကျမှ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည် "ဝါ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ကြွရောက်တော်မူလာတာပဲ"ဟု သိ၏။ သို့ဖြစ်၍ ထိုင်နေရာမှ ထကာ သင်္ကန်းကို လက်ဝဲပခုံးပေါ်၌ လက်ကန်တော့တင်ပြီး မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေမမိုးတော်တို့ကို မိမိဦးခေါင်းဖြင့် တိုက်၍ ရှိရိုး ဦးချ၏။ ထိုသို့ ဦးချပြီး မြတ်စွာ ဘုရားအား အခုလို လျှောက်ထား တောင်းပန်လေသည်-

"မြတ်စွာဘုရား--- မိုက်သည့်အလျောက် တွေဝေသည့် အလျောက် ကျွေမ်းကျင်သည့်အလျောက် အပြစ်က တပည့် တော်ကို လွှစ်းမိုးသွားပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရားကိုပင် 'ဝါရှင်'ဟူသော အသုံးအနွန်းဖြင့် သုံးနှန်းသင့်၏-ဟု မှတ် ထင်ခဲ့စိပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော်၏ အပြစ်ကို အပြစ်အားဖြင့် ခံယူတော်မူပါဘုရား။ နောင်အခါ အပြစ်မဖြစ်အောင် တေင့်စည်းပါမည် ဘုရား"

"ရဟန်း--- သင်၏ အပြစ်ကို အပြစ်အားဖြင့် ငါဘုရား ခံယူတော်မူ၏။ အပြစ်ကို အပြစ်-ဟု မြင်ပြီး တရားနည်း လမ်းအတိုင်း ကုစားခြင်း၊ နောင် အပြစ်ဖြစ်အောင် စောင့် စည်းခြင်းသည် ငါဘုရားသာသနာတော်၌ ကြီးပွားကြောင်း အကျင့်တစ်ခု ဖြစ်၏" "ဖြတ်စွာဘုရား--- ဖြတ်စွာဘုရား၏ ထံတော်၌ ရဟန်း ပြုလိုပါသည် ဘုရား၊ (ဤစကားကို ထောက်ဆပါက မြတ်စွာ ဘုရားက ဘီကျွ-(ရဟန်း)-ဟု ခေါ် ခဲ့ရာ၌ အခုခေတ် အခေါ် ရသေ့ကိုပင် ဘီကျွ-ရဟန်း-ဟု ခေါ် ခဲ့သည်-ဟူ၍ ယူဆ နိုင်သည်။)"

"ရဟန်း--- သင့်မှာ သဝိတ်သင်္ကန်း ပြည့်စုံပြီလား"

"မြတ်စွာဘုရား---တပည့်တော်မှာ သပိတ်သင်္ကန်း မပြည့်စုံသေးပါ ဘုရား"

"ရဟန်း--- သဝိတ်သင်္ကန်း မပြည့်စုံသူကို မြတ်စွာဘုရား တို့သည် ရဟန်းပြုပေးတော်မမူကြကုန် "

ထိုအခါ၌ အရှင်ပုက္ကုသာတိသည် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး ဦးချပြီး သပိတ်သင်္ကန်းရှာ ထွက်၏။

ထိုအခါ၌ သဝိတ်သင်္ကန်းရှာ လှည့်လည်နေသော အရှင် ပုတ္တုသာတိကို ရာချာလည်သော စိတ် (ပျာယာဓတ်သော စိတ်) ရှိသော သားသည်အမေ နွားမတစ်ကောင်သည် ဝှေ့သတ်လေ၏။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ကြပြီး ဤသို့ လျှောက်ထားခဲ့ကြသည်-

"မြတ်စွာဘုရား--- ပုတ္တုသာတိအမျိုးကောင်းသားအား မြတ်စွာဘုရားသည် ဩဝါဒအကျဉ်းချုင်ကို ပေးသနားတော် မူခဲ့ပါသည် ဘုရား၊ ပုတ္တုသာတိသည် ကွယ်လွန်သွားရှာပါပြီ ဘုရား၊ ထိုပုတ္တုသာတိ ဘယ်ဘဝသို့ ရောက်သွားပါသလဲ ဘုရား"

"ရဟန်းတို့ --- ပုဂ္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည်
ပညာရှိသူ ဖြစ်၏။ လောကုတ္တရာတရားအား လျော်သော
အကျင့်ကို ကျင့်ပြီးသူ ဖြစ်၏။ တရား-ဟူသော အကြောင်း
ကြောင့် ပါဘုရားကို ဖပင်ပန်းစေစဲ့။ ရဟန်းတို့--- ပုက္ကုသာတိ
အမျိုးကောင်းသားသည် အောက်ပိုင်းသံယောဝင် ငါးပါးတို့
ကုန်မြင်းကြောင့် အနာဂါစ်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်ပြီး အဝိဟာဗြဟ္မာ
ဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေန၏။ ထိုအဝိဟာဗြဟ္မာဘုံ၌ပင် ပရိန်မွာနီမြု
လိမ့်မည်။ ထိုအဝိဟာ ဗြဟ္မာဘုံမှ ကာမဘုံသို့ ပြန်လာတော့
မည် မဟုတ်"ဟု မြတ်စွာဘုရားသည် ဖြေကြားတော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ အဖြေကို လွန်စွာ နှစ်သက် သဘောကျခဲ့ကြလေသည်။

## C

## သစ္စဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၂၃၆။ အခါတစ်ပါး၌ ဗာရာကသီမြို့ ဣသိပတန-ဟု ခေါ်သော ဖိဂဒါဝုန်တော၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူသည်။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့ အား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူသည်-

"ရဟန်းတို့--- ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဗာရာကသိမြို့ ကူသိပတန မိဂဒါဝုန်တော၌ အဖြတ်ဆုံး မွေကြောတရား တော်ကို ဟောကြားတော်မူ၏၊ ထိုမွေကြောတရားတော်ကို သကေ၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်ဖြတ်)များလည်း မကန့်ကွက်နိုင်ကြ၊ နတ်၊ မာရ်နတ်နှင့် ဗြဟွာများလည်း မကန့်ကွက်နိုင်ကြ၊ လောက၌ မည်သူမျှ မကန့်ကွက်နိုင်၊

မွေစကြာတရားကို ဟောကြား၏-ဟူသည် သစ္စာလေးပါး ကို ဟောကြားခြင်း ဖြစ်၏။ သစ္စာလေးပါး-ဆိုသည်မှာ ဒုက္ခသစွာ၊ သမုဒယသစွာ၊ နိရောဓသစွာနှင့် မဂ္ဂသစ္စာတို့ ဖြစ်၏။

"ရဟန်းတို့---သာရိပုတြာနှင့် မောဂ္ဂလ္လာန်တို့ကို မိုဝဲကြ၊ ဆည်းကပ်ကြ။ သာရိပုတြာနှင့် မောဂ္ဂလ္လာန်တို့သည် သီတင်းသုံးဖော်တို့ကို ရှိုးမြှောက်တတ်သော ပညာရှိ ရဟန်း များ ဖြစ်ကြ၏။ သာရိပုတြာသည် ဓမ္မးမိစင်နှင့် တူ၏။ မောင္ဂလ္လာန်သည် မွေးဖွားပြီးသူငယ်ကို ကျွေးမွေးစောင့် ရှောက်သော မွေးစားမိစင်နှင့် တူ၏။ သာရိပုတြာသည် သောတာပတ္တိဗိုလ်ကို ရအောင် ဟောပြတတ်၏။ မောင္ဂလ္လာန် သည် သကဒါဂါမိဗိုလ်-စသည်ကို ရအောင် ဟောပြတတ်၏။ သာရိပုတြာသည် သစ္စာလေးပါးကို အကျယ် ဟောပြနိုင်၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောပြတော်မူပြီး နေရာမှ ထတော်မူကာ ကျောင်းတော်သို့ ဝင်သွားတော်မူ၏။

၉.၃.၂၃ဂု။ မြတ်စွာဘုရား ကြွသွားတော်မူသောအခါ အရှင်သာရိပုတြာက ဆက်လက် ဟောကြားတော်မူ၏။

"ငါ့ရှင်တို့--- ခုက္ခသစွာ-ဟူသည် အဘယ်နည်း-ဇာတိ သည်လည်း ဆင်းရဲ၏။ ရောသည်လည်း ဆင်းရဲ၏၊ မရဏ သည်လည်း ဆင်းရဲ၏၊ သောက၊ ပရိဒေဝ၊ ဒုက္ခ၊ ဒေါမနဿ၊ ဥပါယာသတို့သည်လည်း ဆင်းရဲကြ၏၊ အလိုရှိသည်ကို မရြေင်းသည်လည်း ဆင်းရဲ၏၊ အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ဥပါဒါန်ကွနွာဝါးပါးတို့သည် ဆင်းရဲကြ၏။

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

ငါ့ရှင်တို့--- ဇာတိ-ဟူသည် သတ္တဝါအမျိုးမျိုး၏ ဘဝ အမျိုးမျိုး၌ ဖြစ်ခြင်း၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း ဖြစ်၏။

ဧရာ-ဟူသည်-ဟူသည် သတ္တဝါအမျိူးမျိုး၏ ဘဝ အမျိုးမျိုး၌ အိုခြင်။ သွားကျိုးခြင်း၊ ထံပင်ဖြူခြင်း၊ အရေတွန့် ခြင်း၊ အသက်ဆုတ်ယုတ်ခြင်း၊ မျက်စီ-စသည် အားနည်း ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

မရက-ဟူသည် သတ္တဝါအမျိုးမျိုး၏ ဘဝအမျိုးမျိုးမှ ရွေ့လျောခြင်း၊ သေခြင်း ဖြစ်၏။

သောက-ဟူသည် ပျက်စီးမှု တစ်မျိုးမျိုး၊ ဒုက္ခတစ်မျိုးမျိုး နှင့် ကြုံ၍ စိုးရိမ်ပူဆွေးခြင်း ဖြစ်၏။

ပရိဒေဝ-ဟူသည်ပျက်စီးမှုတစ်မျိုးမျိုး၊ဒုက္ခတစ်မျိုးမျိုးနှင့် ကြုံ၍ ငိုကြွေးခြင်း ဖြစ်၏။

ဒုက္ခ-ဟူသည် ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်၏။ ဒေါမနဿ-ဟူသည် စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်၏။

ဥပါယာသ-ဟူသည် ပျက်စီးမှု တစ်မျိုးမျိုး ဆင်းရဲ တစ်မျိုးမျိုး နှင့် ကြုံ၍ ပြင်းစွာ ပင်ပန်းမှု ဖြစ်၏။

လိုသည်ကို မရခြင်း-ဟူသည် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း သဘောရှိကြသော သတ္တဝါတို့သည် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း ကင်းလိုကြ၏၊ သို့သော် ကင်းလိုခြင်းကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ မကင်းကြ၊ ဤကား လိုသည်ကို မရြေင်း ဖြစ်၏။

ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ငါးပါး-ဟူသည် ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ နှင့် ဝိညာဉ်တို့ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့---ကြုပြဆိုခဲ့ပြီးသည်ကား ဒုက္ခသစွာ ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၃၈။ ဝါရှင်တို့---သမုဒယသစွာ-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ လောဘတကှာသည် ရှိ၏၊ ထိုလောဘ တကှာသည် နောင်ဘဝကို ဖြစ်စေတတ်၏၊ အလွန် တဝ်မက် စွဲလမ်း တတ်၏၊ အာရုံအမျိုးမျိုး၊ ဘဝအမျိုးမျိုးကို တပ်မက်တတ်၏၊

ထိုတကှာသည် ကာမတကှာ(လိုချင်တပ်မက်တတ် သော တကှာ)၊ ဘဝတကှာ(ခြီ၏-ဟု မှတ်ထင်လျက် တပ်မက်တတ်သော တကှာ) နှင့် ဝိဘဝတကှာ(မြီ-ဟု မှတ်ထင်လျက် တပ်မက်တတ်သော တကှာ)ဟု သုံးမျိုး ရှိ၏ ငါ့ရှင်တို့--- ဤတကှာသည် သမုဒယသစွာ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့---နိရောစသစွာ-ဟူသည် အဘယ်နည်း။ ထို တကှာ၏ အကြွင်းမဲ့ ပျက်စီး ချုပ်ငြိမ်းခြင်း ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၃၉။ ငါ့ရှင်တို့--- မဂ္ဂသစ္စာ-ဟူသည် အဘယ် နည်း၊ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး ဖြစ်၏။ ထိုမဂ္ဂင်ရှစ်ပါး-ဟူသည် သမ္မာဒီဠိ (မှန်စွာ သိဖြင်ခြင်း)၊ သမ္မာ၁သက်ပွ (မှန်စွာ ကြံစည်ခြင်း)၊ သမ္မာ၁၈၈ (မှန်စွာ ပြောဆိုခြင်း)၊ သမ္မာ၁၈မွှန့် (မှန်စွာ ပြ ဟုပ်ခြင်း)၊ သမ္မာအာဇီဝ (မှန်စွာ အသက်မွေးခြင်း)၊ သမ္မာ ဝါယာမ (မှန်စွာ အားထုတ်ခြင်း)၊ သမ္မာသတိ (မှန်စွာ အာမှတ် ခြင်း)နှင့် သမ္မာသမာဒီ (မှန်စွာ တည်ကြည်ခြင်း)ဘို့ ဖြစ်၏။

ငါ့ရှင်တို့--- သမ္မာဒိဋ္ဌိ-ဟူသည် ကြားခြင်းကို သုံးသပ် ဆင်ခြင်တတ်သော ဉာက်၊ ကြားမြီးနောက် လောဘဖြစ်ပုံကို သုံးသပ်ဆင်ခြင်တတ်သော ဉာက်၊ ကြားခြင်းကို သိသော ဉာက်နှင့် ကြားပြီးနောက် တဏှာ မဖြစ်ပုံကို သိသော ဉာက်တို့ ဖြစ်၏။

သမ္မာသက်ပွ-ဟူသည် ကာမဂုက်နယ်ပယ်မှ ထွက် မြောက်ရန် ကြံစည်ခြင်း၊ ဒေါသပယ်ရှား၍ မေတ္တာထားရန် ကြံစည်ခြင်းနှင့် ညဉ်းဆဲခြင်း၊ အနိုင်ကျင့်ခြင်းကို ရှောင်ရှား၍ ကရုကာ ထားရန် ကြံစည်ခြင်း- တို့ ဖြစ်၏။

သမွှာဝါစာ-ဟူသည် လိမ်ညာ ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ် ခြင်း၊ကုန်းတိုက်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊ကြမ်းတမ်းရိုင်းစိုင်းစွာ ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းနှင့် အကျိုးမရှိသော စကားကို ပြောဆိုခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏

သမ္မာကမွန္တ-ဟူသည် သူတစ်ပါး အသက်ကို သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါးဉစွာကို စိုးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ် ခြင်း နှင့်သူတစ်ပါး သားမယားကို ပြစ်မှားကျူးလွန်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

သမ္မာအာဇီဝ-ဟူသည် မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှုကို ပယ်၍ မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှုဖြင့် အသက်မွေးခြင်း ဖြစ်၏။ (ပါကာတိပါတ-စသော မကောင်းမှုကို ရှောင်၍ လုဝ်ကိုင်စားသောက်ခြင်း ဖြစ်၏)

သမ္မာဝါယာမ-ဟူသည် မြေစိသေးသော အကုသိုလ်များ မဖြစ်ဇို့ရာ ကြိုးစားအားထုတ်ခြင်း၊ ဖြစ်ပြီးသော အကုသိုလ် များကို ပယ်ဇို့ရာ ကြိုးစားအားထုတ်ခြင်း၊ မဖြစ်သေးသော

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

ကုသိုလ်တို့ ဖြစ်ဖို့ရာ ကြိုးစားအားထုတ်ခြင်းနှင့် ဖြစ်ပြီးသော ကုသိုလ်တို့ တည်တံ့တိုးပွားဖို့ရာ ကြိုးစားအားထုတ်ခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

ຄວຄ

သမ္မာသတိ-ဟူသည် ကိုယ်ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေ ခြင်း၊ ဝေဒနာကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေခြင်း၊ စိတ်ကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေခြင်းနှင့် သဘောတရားကို အဖန်ဖန် ရှမှတ်၍ နေခြင်းတို့ ဖြစ်၏။ သမ္မာသမာဓိ-ဟူသည် ပထမဈာန်၊ ဒုတိယဈာန်၊ တတိယ ဈာန် နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့ ဖြစ်၏။

ါရှင်တို့---ဤပြဆိုခဲ့ပြီးသည်ကား မဂ္ဂသစ္စာ ဖြစ်၏"ဟု အရှင်သာရိပုတြာဟောပြတော်မူသောအခါရဟန်းတို့သည် ဝစ်းမြောက်ဝစ်းသာ သာစုခေါ် ဆိုခဲ့ကြလေသည်။

.

### 20

## ဒက္ခိဏာဝိဘင်္ဂသုတိ

၉.၃.၂၄၀။ အခါတစ်ပါး၌ သက္ကတိုင်း ကဝိလဝတ်မြို့ နိုကြောမာရုံကျောင်းတိုက်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီသည် သင်္ကန်းထည် အသစ် တစ်စုံကို ယူပြီး မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ် ၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်သောအခါ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိရိုးဦးချ၍ သင့်တော်သော နေရာ၌ ထိုင်ကာ ဤသို့ လျှောက်ထားသည်-

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရားကိုသာ ရည်မှန်းပြီး ဤ သင်္ကန်းထည်အသစ် တစ်စုံကို တပည့်တော်မ ကိုယ်တိုင် ငင်ထား ရက်ထားပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရား---တပည့် တော်အေား သနားသောအားဖြင့် တပည့်တော်မ၏ ဤ သင်္ကန်းထည်အသစ် တစ်စုံကို အလျှစ်တော်မူပါ ဘုရား"

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် "ဂေါတမီ---သံဃာအား လူူပါ။ သံဃာအား လူူလျှင် ငါဘုရားကိုလည်း ပူဇော်ပြီး ဖြစ် လိမ့်မည်။ သံဃာကိုလည်း ပူဇော်ပြီး ဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု လွှဲပြောင်း လူနိုင်းတော်မူသည်။

မဟာပဇာပတိဂေါတမီက သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် ထိုသို့

လျှောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားကလည်း သုံးကြိမ် တိုင်တိုင် သံဃာအားသာ လွှဲပြောင်း လှူနိုင်းတော်မူသည်။

၉.၃.၂၄၁။ ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရား အား ဤသို့ လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား---မဟာပဇာပတိဂေါတမီ၏ သင်္ကန်း ထည်အသစ်တစ်စုံကို အလှူစံတော်မူပါ ဘုရား။ မဟာ ပဇာပတိဂေါတမီသည် မြတ်စွာဘုရားအပေါ်၌ ကျေးဇူး များပါသည်ဘုရား၊မြတ်စွာဘုရားကိုမွေးမြူတောင့်ရောက်ခဲ့၊ နို့ချိုတိုက်ကျွေးခဲ့သော ဓိတ္ထေးတော် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။ မယ်တော် နတ်ရွာစံသော အခါ ဤစိတွေးတော်က မြတ်စွာ ဘုရားအား နို့ချိုတိုက်ကျွေး မွေးမြူခဲ့ပါသည် ဘုရား။

မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း မဟာ ပဇာပတိဂေါတစီအပေါ် ၌ ကျေးဇူးများပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရားကို အကြောင်းပြြီး မဟာပဇာပတိဂေါတစီ သည် ဘုရား။ တရာ။ သံဃာကို ဆည်းကပ်ကိုးကွယ်ခဲ့ ပါသည် ဘုရား။ ငါးပါးသီလကို စောင့်ထိန်းခဲ့ပါသည် ဘုရား။ ရတနာသုံးပါးကို မလှုပ်မရှား မယိစ်းမယိုင် ခိုင်ခိုင်ပြီမြိ သက်ဝင် ကြည်ညိုခဲ့ပါသည် ဘုရား။ အရိယာတို့ နှစ်သက် သဘောကျသော သီလများနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ခဲ့ပါသည် ဘုရား။ သစ္စာလေးပါး၌ ယုံမှားကင်းသူ ဖြစ်ခဲ့ပါသည် ဘုရား။ မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း မဟာပဇာပတိ ဂေါတဓိအပေါ်၌ ထိုသို့ ကျေးဇူးများပါသည် ဘုရား။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရား ---မြတ်စွာဘုရားသည် မဟာပဇာပတိဂေါတမိ၏ သင်္ကန်း ထည် အသစ်တစ်စုံကို အလူျခံတော်မူပါ ဘုရား"

၉.၃.၂၄၂။ "အာနန္မာ---သင် လျှောက်သည့်အတိုင်း မှန်ပါ ၏။ သို့သော် တပည့်တစ်ယောက်က ဆရာတစ်ပါးအား ရှိရိုးခြင်း၊ ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း၊ လက်အုပ်ရီခြင်း၊ သင့်တော်သော ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်ကို ပြုခြင်း၊ သက်န်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်း၊ ဆေး-ဟူသော ပစ္စည်းလေးပါးကို ပေးလှူခြင်းဖြင့် ကျေးဇူးဆင်ခြင်း ကို ကောင်းစွာ ကျေးဇူးဆင်ခြင်း-ဟု ငါဘုရားမဟော ကြားလို။

၉.၃.၂၄၃။ အာနန္ဒာ--- ပုဂ္ဂလိက အလှူသည် ၁၄ မျိုး ရှိ၏။ ၁၄ မျိုး-ဟူသည်

- (၁) မြတ်စွာဘုရားအား ပေးလှူခြင်း၊
- (၂) ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအား ပေးလှူခြင်း၊
- (၃) ရဟန္တာအား ပေးလှူခြင်း၊
- (၄) အရဟတ္တဇိုလ်ရအောင် ကျင့်နေသူအား ပေး လူခြင်း၊
- (၅) အနာဂါမ်အား ပေးလှူခြင်း၊
- (၆) အနာဂါမိဖိုလ်ရအောင် ကျင့်နေသူအား ပေး လှူခြင်း၊
- (၇) သကဒါဂါမိအား ပေးလှူခြင်း၊
- (၈) သကဒါဂါမိဇိုလ်ရအောင် ကျင့်နေသူအား ပေး လူခြင်း၊
- (၉) သောတာပန်အား ပေးလှူခြင်း၊
- (၁၀) သောတာပတ္တိဖိုလ်ရအောင် ကျင့်နေသူအား ပေး လူမြင်း၊
- (၁၁) သာသနာပ၌ ကာမဂုက်ကို တပ်မက်မှုကင်းသူ (အဘိညာဉ်ရသူ)အား ပေးလှူခြင်း၊
- (၁၂) သီလရှိသော ပုထုဇဉ်အား ပေးလှူခြင်း၊
- (၁၃) သီလမရှိသော ပုထုဇဉ်အား ပေးလှူခြင်း နှင့်
- (၁၄) တိရစ္ဆာန်အား ပေးလှူခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

အာနန္ဒာ--- ထို ပုဂ္ဂလိက အလှူ ၁၄ မျိုးအနက်

- (၁) တိရစ္ဆာန်အား ပေးလှူခြင်းကြောင့် ဘဝတစ်ရာ ကောင်းကျိုးရနိုင်၏။
- (၂) သီလမရှိသော ပုထုဇဉ်အား ပေးလှူခြင်းကြောင့်

- ဘဝတစ်ထောင် ကောင်းကျိုးရနိုင်၏။
- (၃) သီလရှိသော ပုထုဇဉ်အား ပေးလှူခြင်းကြောင့် ဘဝတစ်သိန်း ကောင်းကျိုးရနိုင်၏။
- (၄) သာသနာပ၌ ကာမဂုက်ကို တပ်မက်မှုကင်းသူ (အဘိညာဉ်ရသူ)အား ပေးလှူခြင်းကြောင့် ဘဝ ကုဋေတစ်သိန်း ကောင်းကျိုး ရနိုင်၏။
- (၅) သောတာပတ္တိရိုလ်ကို ရအောင် ကျင့်နေသူအား ပေးလှူခြင်းကြောင့် ဘဝပေါင်း မရေတွက်နိုင် အောင် ကောင်းကျိုးရနိုင်၏။
- (၆-၁၄)သောတာပန်မှ စ၍အထက်ပုဂ္ဂိုလ် ကိုးမျိုးအား ပေးလူခြင်းကြောင့် ဘဝပေါင်း မရေတွက်နိုင် အောင် ကောင်းကျိုး ရနိုင်သည်-ဆိုသည်ကို ဟောပြစရာပင် မလိုတော့။

၉.၃.၂၄၄။ အာနန္မာ--- သံဃိကအလူူသည် ခုနစ်မျိုး ရှိအ်။ ထိုခုနစ်မျိုး-ဟူသည်

- (၁) ဘုရားအမှူးရှိသော (ရဟန်းသံဃာ၊ ရဟန်းမ သံဃာ-ဟူသော) နှစ်ဖက်သံဃာအား ပေး လူ။ခြင်း၊
- (၂) ဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူသောအခါ (ရဟန်း သံဃာ၊ ရဟန်းမသံဃာ-ဟူသော) နှစ်ဇက် သံဃာအား ပေးလူမြင်း၊
- (၃) ရဟန်းသံဃာအား ပေးလှူခြင်း၊
- (၄) ရဟန်းမသံဃာအား ပေးလှူခြင်း၊
- (၅) နှစ်ဇက်သံဃာထဲမှ ရဟန်းမည်မှု၊ ရဟန်းမ မည်မှုကိုညွှန်ပြတော်မူကြပါဘုရား-ဟု လျှောက် ထား ပင့်ဖိတ်၍ ပေးလှူခြင်း၊
- (၆) ရဟန်းသံဃာထဲမှ ရဟန်းမည်မျှကို ညွှန်ပြတော် မူကြပါဘုရား-ဟု လျှောက်ထား ပင့်ဖိတ်၍ ပေး လှူခြင်းနှင့်
- (၇) ရဟန်းမသံဃာထဲမှ ရဟန်းမ မည်မှုကို ညွှန်ပြ တော်မူကြပါဘုရား-ဟု လျှောက်ထား ပင့်ဇိတ်၍ ပေးလျှခြင်းတို့ ဖြစ်၏။

အာနန္မာ--- နောင်အခါ၌ ရဟန်းအမည်ခံရုံမျှသာ ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်များ ပေါ် ပေါက်လာကြလိမ့်မည်။ သူတို့၏ လည်ပင်း၌ သင်္ကန်းစများကို ဖွဲ့ ချည်ထားကြလိမ့်မည်။ သူတို့သည် သီလ မရှိသူများ၊ ယုတ်မာ ဆိုးသွမ်းသော ကိုယ်ကျင့် ရှိသူ များ ဖြစ်ကြလိမ့်မည်။ သံဃာကို ရည်မှန်းပြီး ထိုသီလ မရှိသူ တို့အား လူ၊ဒါန်းကြရလိမ့်မည်။ ထိုအခါ၌ပင် သံယိက

### 🕡 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

အလူူသည် မရေမတွက်နိုင်အောင် ကောင်းကျိုးများသည်-ဟု ငါဘုရား ဟောတော်မူ၏၊ သံယိကအလှူထက် ပုဂ္ဂလိက အလူုသည် မည်သည့်နည်းနှင့်မှု အကျိုးမများနိုင်-ဟု ငါ ဘုရား ဟောတော်မူ၏။

၉.၃.၂၄၅။ အာနန္ဒာ--- အလှူ၏ စင်ကြယ်ခြင်းသည် လေးမျိုး ရှိ၏လေးမျိုး-ဟူသည်

- (၁) အလှူရှင်ဘက်မှသာ စင်ကြယ်၍ အလှူစံဘက်မှ မစင်ကြယ်သော အလှူ (အလှူရှင်ကြောင့်သာ အကျိုးများသော အလှူ)၊
- (၂) အလှူစံဘက်မှသာ စင်ကြယ်၍ အလှူရှင်ဘက်မှ မစင်ကြယ်သော အလှူ (အလှူစံကြောင့်သာ အကျိုးများသော အလှူ)၊
- (၃)အလှူရှင်ဘက်မှရောအလှူစံဘက်မှပါမစင်ကြယ် သော အလှူ (အလှူရှင်နှင့် အလှူစံ နှစ်ဦးလုံး ကြောင့် အကျိုးမများသော အလှူ)နှင့်
- (၄)အလှူရှင်ဘက်မှရော အလှူစံဘက်မှပါ စင်ကြယ် သော အလှူ (အလှူရှင်နှင့် အလှူစံ နှစ်ဦးလုံး ကြောင့် အကျိုးများသော အလှူ)တို့ ဖြစ်၏။
- (၁)အာနန္မာ--- လောက၌ အလှူရှင်သည် သီလရှိသူ၊ ကောင်းသော ကိုယ်ကျင့်တရားရှိသူ ဖြစ်အံ့။ အလှူခံပုဂ္ဂိုလ် များကားသီလမရှိသူများမကောင်းသောကိုယ်ကျင့်ရှိသူများ ဖြစ်ကြအံ့။ ထိုအလှူသည် အလှူရှင်ဘက်မှသာ စင်ကြယ်၍ အလှူစုံဘက်မှ မစင်ကြယ်သော အလှူ ဖြစ်၏။

(၂)အာနန္မာ--- နောက်တစ်မျိုးကား-အလှူရှင်သည် သီလမရှိသူ၊မကောင်းသောကိုယ်ကျင့်ရှိသူဖြစ်အုံးအလှူခဲ ပုဝ္ဂိုလ်များသည် သီလရှိသူများ၊ ကောင်းသော ကိုယ်ကျင့် ရှိသူများ ဖြစ်ကြအံ့။ ထိုအလှူသည် အလှူခံဘက်မှသာ စင်ကြယ်၍ အလှူရှင်ဘက်မှ မစင်ကြယ်သော အလှူ ဖြစ်၏။

(၃)အာနန္ဒာ --- နောက်တစ်မျိုးကား-အလှူရှင်သည် လည်း သီလမရှိသူ၊ မကောင်းသော ကိုယ်ကျင့်ရှိသူ ဖြစ်အုံ၊ အလျှုမံပုဂ္ဂိုလ်များလည်း သီလ မရှိသူများ၊ မကောင်းသော ကိုယ်ကျင့် ရှိသူများ ဖြစ်ကြအံ့။ ထိုအလှူသည် အလှူရှင် ဘက်မှရော အလှူစံဘက်မှပါ မစင်ကြယ်သော အလှူ ဖြစ်၏။

(၄) အာနန္မာ--- နောက်တစ်မျိုးကား-အလှူရှင်ကလည်း သီလရှိသူ၊ ကောင်းသော ကိုယ်ကျင့်ရှိသူ ဖြစ်အုံ။ အလှူခံ ပုဂ္ဂိုလ်များလည်း သီလရှိသူများ၊ ကောင်းသော ကိုယ်ကျင့် ရှိသူများ ဖြစ်ကြအံ့။ ထိုအလှူသည် အလှူရှင်ဘက်မှရော အလှူခံဘက်မှပါ စင်ကြယ်သော အလှူ ဖြစ်၏။

ထို့နောက် ဆက်လက်ပြီး ဤဂါထာများကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည်-

၉.၃.၂၄၆။ အလှူရှင်သည် သီလရှိအုံ၊ အလွန် ကြည်လင်သော စိတ်ရှိအုံ၊ မွန်မြတ် ကောင်းမွန် သော ကံ၏ အကျိုးကို ယုံကြည်အုံ၊ သူသည် တရားသဖြင့် ရထားသော ပစ္စည်းကို သီလရှိသူ တို့အား ပေးလူူအုံ။ ထိုအလှူသည် အလှူရှင် ဘက်မှစင်ကြယ်၏ (အလှူရှင်ကြောင့်ကောင်းကျိုး များ၏)

အလှူရှင်သည် သီလမရှိသူ ဖြစ်အုံ၊ ကြေည် လင်သော စိတ်ရှိအုံ၊ မွန်မြတ် ကောင်းမွန်သော ကံ၏အကျိူးကို မယုံကြည်သူ ဖြစ်အုံ။ သူသည် မတရားသဖြင့် ရထားသော မစ္စည်းကို သီလရှိသူ တို့အားပေးလှူအုံ။ထိုအလှူသည်အလှူစံဘက်မှ စင်ကြယ်၏။ (အလှူစံကြောင့် ကောင်းကျိုးများ၏။)

အလှူရှင်သည် သီလမရှိသူ ဖြစ်အုံ၊ မကြည် လင်သော စိတ်ရှိသူ ဖြစ်အုံ၊ မွန်မြတ်ကောင်း မွန်သော ကံ၏အကျိုးကို မယုံကြည်သူ ဖြစ်အုံ၊ သူသည် မတရားသဖြင့် ရထားသော ပစ္စည်းကို သီလမရှိသူတို့အား ပေးလှူအုံ၊ 'ထို အလှူသည် အကျိုးမများ'ဟု ငါ ဘုရား ဟောတော်မူ၏

အလှူရှင်သည် သီလရှိသူ ဖြစ်အုံ။ အလွန် ကြည်လင်သော စိတ်ရှိသူ ဖြစ်အုံ။ မွန်မြတ် ကောင်း မွန်သော ကံ၏အတျိုးကို ယုံကြည်သူ ဖြစ်အုံ။ သူသည် တရားသဖြင့် ရထားသော ပစ္စည်းကို သီလရှိသူတို့အား ပေးလှူအုံ။ 'ထိုအလှူသည် စင်စစ် အတျိုးများသော အလှူ'ဟု ငါဘုရား ဟော တော်မွ၏။

အလှုရှင်သည် ရာဂကင်းသူ ဖြစ်အုံ၊ အလွန် ကြည်လင်သော စိတ် ရှိသူ ဖြစ်အုံ၊ မွန်မြတ် ကောင်းမွန်သော ကံ၏အကျိုးကို ယုံကြည်သူ ဖြစ်အုံ၊ သူသည် တရားသဖြင့် ရထားသော ပစ္စည်း ကိုရာဂကင်းသူတို့အားပေးလှူအုံ၊ထိုအလှုသည် ပစ္စည်းအလှူတို့တွင် တကယ်စင်စစ် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။ www.dhammadownload.com

. . . . . .

www.dhammadownload.com

၅။ သဋ္ဌာလတနဝဂ္ဂ

www.dhammadownload.com

## အနာထပိဏ္ဍိကောဝါဒသုတိ

၉.၃.၂၄ဂု၊ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထိုဇေတဝန်ကျောင်းတော်ကို အနာထဝိက်သူဌေးဘ လူခြန်းထားသည်။ ထိုအခါ၌ အနာထဝိက်သူဌေးသည် အနာရောဂါ ဇိစီးနှိပ်စက်ခံရ၍ ဒုက္ခဝေဒနာခံစားနေရသည်။ အပြင်းအထန် မကျန်းမမာ ဖြစ်နေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အနာ ထဝိက်သူဌေးသည် ယောက်ျားတစ်ယောက်ကို စေါ်၍ ဤသို့ စေစိုင်းသည်-

"အမောင် ယောက်ျား---လာလော့။ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို သင်၏ ဦးခေါင်းဖြင့် တိုက်၍ ရှိရိုးလော့။ 'အနာရောဂါ ဝီစီး ခံရ၍ ဒုက္ခဝေဒနာကို ခံစားပြီး အပြင်းအထန် မကျန်းမမာ ဖြစ်နေသော အနာထပ်က်သူဌေးသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးညွှတ်၍ ရှိရိုးလိုက်ပါသည် ဘုရား'ဟု လည်း ငါ့ကေားအတိုင်း လျှောက်ထားလော့။ အရှင် သာရိပုတြာ၏ ခြေတော်တို့ကိုလည်း ရျဉ်းကဝ်လော့။ အရှင် သာရိပုတြာ၏ ခြေတော်တို့ကိုလည်း သင်၏ ဦးခေါင်းဖြင့် တိုက်၍ ရှိရိုးလော့။ 'အနာရောဂါ ဇီစီးနိုပ်စက်ခံရ၍ ဒုက္ခ ဝေဒနာကို ခံစားပြီးအပြင်းအထန် မကျန်းမမာ ဖြစ်နေသော အနာထဝိက်သူဌေးသည် အရှင်သာရိပုတြာ၏ ခြေတော် တို့ကို ဦးညွှတ်၍ ရှိနိုးလိုက်ပါသည် ဘုရား'ဟုလည်း ငါ့ စကားအတိုင်း လျှောက်ထားလော့။ 'အရှင်ဘုရား--- အနာ ထဝိက်သူဌေးသည် သူ့အား သနားသောအားဖြင့် သူ၏ အိမ်သို့ ကြွစေလိုပါသတဲ့ ဘုရား'ဟုလည်း လျှောက်ထား လော''ဟု စေနိုင်းလိုက်၏

ထိုယောက်ျားသည် အနာထပိက်သူဌေး စေခိုင်းလိုက် သည့်အတိုင်း သွားရောက် လျှောက်ထားသောအခါ အရှင် သာရိပုတြာသည် ဆိတ်ဆိတ်နေ၍ လက်ခံတော်မှု၏။

၉.၃.၂၄၈၊ ထို့နောက် အရှင်သာရိပုတြာသည် အရှင် အာနန္ဒာကို နောက်လိုက်ရဟန်းအဖြစ် ခေါ် တော်မူ၍ အနာ ထဝိက်သူဌေး၏အိမ်သို့ကြရောက်တော်မူ၏ အနာထဝိက် သူဌေးအိမ်သို့ ရောက်သောအခါ ခင်းထားသော နေရာ၌ ထိုင်တော်မူပြီး အနာထဝိက်သူဌေးအား ဤသို့ မေးမြန်း၏-

"သူဌေးကြီး---နေကောင်း၏လော၊ သက်သာ၏လော"

"အရှင်ဘုရား---နေမကောင်းပါ၊ မသက်သာပါဘုရား။

အရှင်ဘုရား---အားကောင်းသော ယောက်ျားတစ် ယောက်သည် ချွန်ထက်နေသော စူးဖြင့် ဦးခေါင်းကို ထိုး သကဲ့သို့ ပြင်းထန်သော လေများသည် တပည့်တော်၏ ဦးခေါင်းကို ထိုးနေကြပါသည်ဘုရား။

အရှင်ဘုရား--- အားကောင်းသော ယောက်ျားတစ် ယောက်သည် မြိမြိနိုင်ခဲ့သော သားရေကြိုးစဖြင့် ဦးခေါင်း ကို အတင်းအကျင် ရစ်ပတ်ထားသကဲ့သို့ တပည့်တော် မှာ ခေါင်းကိုက်ဝေဒနာ အပြင်းအထန် ဖြစ်နေပါသည် ဘုရား။

အရှင်ဘုရား---ကျွမ်းကျင်သော နွားသတ်သမားတစ် ယောက်သည် သားလှီးဓားထက်ထက်ဖြင့် ဝမ်းဗိုက်ကို ရစ် လှီးသကဲ့သို့ ပြင်းထန်သော လေများသည် ဝမ်းဗိုက်ကို ရစ်လှီးနေကြပါသည် ဘုရား။

အရှင်ဘုရား---အားကောင်းသော ယောက်ျားနှစ် ယောက်သည် အားနည်းသော ယောက်ျားတစ်ယောက်ကို လက်မောင်းတစ်ဖက်စီ၌ ကိုင်ပြီး မီးကျီးတွင်းထဲ ကင်ကုန် မြှိုက်ကုန်သကဲ့သို့ တပည့်တော်၏ ခန္ဓာကိုယ်မှာ အလွန် ပြင်းထန်စွာ ပူလောင်နေပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက် ထား၏

၉.၃.၂၄၉။ "သူဌေးကြီး--- ထိုသို့ဖြစ်လျှင် 'ဖျက်စိကို ဝါ မခွဲလမ်းအုံ၊ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း မျက်စိကို မနီတွယ် စေအုံ'ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။

ထို့အတူ `နား၊ နာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့ကိုလည်း မစွဲလမ်းအဲ့။ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မမှီတွယ်စေအဲ့ ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၁)

'အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့အထိ၊ သိစရာ သဘောတို့ကို မစွဲလမ်းဘဲ့။ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မမှီတွယ်စေအံ့'ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၂)

'မြင်သိစိတ်၊ ကြားသိစိတ်၊ ရှူသိစိတ်၊ လျက်သိစိတ်၊ တွေ့သိစိတ်၊ ကြံသိစိတ်-တို့ကို မစွဲလမ်းဆုံ။ ငါ၏စိတ် ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မရှီတွယ်စေအုံဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၃)

'မျက်စိအတွေ့ ၊ နားအတွေ့ ၊ နှာခေါင်းအတွေ့ ၊ လျှာ အတွေ့ ၊ ကိုယ်အတွေ့ ၊ စိတ်အတွေ့ -တို့ကို မခွဲလမ်းအဲ့။ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မရှိတွယ်စေအံ့'ဟု သင် ကျင့် သင့်၏။ (၄)

`မျက်စိအတွေ့ကြောင့် ဖြစ်သော စံစားမှု၊ နားအတွေ့ ကြောင့်ဖြစ်သော စံစားမှု၊ နာခေါင်းအတွေ့ကြောင့်ဖြစ်သော စံစားမှု၊ လျှာအတွေ့ကြောင့်ဖြစ်သော စံစားမှု၊ ကိုယ်အတွေ့ ကြောင့် ဖြစ်သော စံစားမှု၊ စိတ်အတွေ့ကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားမှု-တို့ကို မစွဲလမ်းအံ့။ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မမှီတွယ်စေအံ့'ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၅)

ဲခက်မာခြင်းသဘော၊ ဖွဲ့ စည်းခြင်းသဘော၊ အေးပူခြင်း သဘော၊ တွန်းကန်ခြင်းသဘော၊ အပေါက်အကြားသဘော၊ အသိသဘောတို့ကို မစွဲလမ်းအံ့၊ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်း တို့ကို မမှီတွယ်စေအံ့ ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၆)

`ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဉ်တို့ကို မရွဲလမ်းအံ့၊ ငါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မရှိတွယ်စေအံ့'ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၇)

'အရူပါဝစရ ဈာန်လေးပါးကို မစွဲလမ်းအံ့။ ငါ၏ စိတ်ကို လည်း ၎င်းတို့ကို မမှီတွယ်စေအံ့'ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။ (၈)

'ဤဘဝ၊ နောင်ဘဝတို့ကို မစွဲလမ်းအံ့။ ငါ၏ စိတ်ကို လည်း ၎င်းတို့ကို မမှီတွယ်စေအံ့'ဟု သင် ကျင့်သင့်၏။

ဖြင်ရသော အာရုံ၊ ကြားရသော အာရုံ၊ တွေ့ ရသော အာရုံ၊ သိရသော အာရုံ၊ ရောက်ရသော အာရုံ၊ ရာစိုးရသော အာရုံ၊ ထပ်ခါထပ်ခါ ရှာဖိုးရသော အာရုံ၊ စိတ်ဖြင့် လှည့်လည် သွားလာရသော အာရုံတို့ကို မစွဲလမ်းဆုံး၊ ဝါ၏ စိတ်ကိုလည်း ၎င်းတို့ကို မစိုတွယ်စေအုံ ဟု သင် ကျင့်သင့်၏" (၉)

၉.၃.၂၅၀။ အရှင်သာရိပုတြာက ထိုသို့ ဟောပြလိုက် သော အခါ အနာထဝိက်သူဌေးမှာ မျက်ရည်တို့ ဖြိုင်ဖြိုင် စီးကျလာ၏ တရှင်ရုပ်ဖြင့် ငို၏ ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဓာက အနာထဝိက်သူဌေးအား ဤသို့ မေးမြန်းလေသည်-

"သူဌေးကြီး---ခန္ဓာနှင့် စည်းစိမ်တို့အပေါ်၌ ငြိကပ် တွယ်တာသလော၊ ကြောက်ရွံ့ တွန့်ဆုတ်သလော"

"အရှင်ဘုရား---ခန္ဓာနှင့် စည်းစိမ်တို့အပေါ်၌ တပည့် တော် မြေကပ် မတွယ်တာပါ၊ ကြောက်ရွံ့တွန့်ဆုတ်သည် လည်း မဟုတ်ပါ။ သို့သော် တပည့်တော်သည် အချိန် ကြာမြင့်မွာ မြတ်စွာဘုရားကိုလည်း ဆည်းကပ်ခဲ့ပါသည် ဘုရား။ မြတ်နိုးကြည်ညိုဖွယ် ကောင်းသော ရဟန်းတော် များကိုလည်း ဆည်းကပ်ခဲ့ပါသည် ဘုရား။ ဤသို့သော တရားမျိုးကိုကား တစ်ခါမှ မနာရဖူးပါ။ သို့ဖြစ်၍ ငိုမီပါ သည် ဘုရား။

"သူဌေးကြီး--- လူဝတ်ကြောင်များအား ဤတရားမျိုးကို မဟောကြားကြ။ ရဟန်းများအားသာ ဤတရားမျိုးကို ဟောကြားကြသည်"

"အရှင်ဘုရား--- ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် လူဝတ်ကြောင်တို့

### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုဖနိကာယ်)

အားလည်း ဤတရားမျိုးကို ဟောကြားတော်မူပါ ဘုရား။ ပညာမျက်စိကောင်းသော အမျိုးကောင်းသားများ ရှိကြ ပါသည် ဘုရား။ တရားတော်ကို မနာရသည့်အတွက် ဆုတ်ယုတ်နေကြပါသည် ဘုရား။ သူတို့သည် တရားတော် ကို သိသူများ ဖြစ်ကြပါလိမ့်မည် ဘုရား"

အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်အာနန္ဓာတို့သည် ဤသြဝါဒ များကို ပေးသနားတော်မူခဲ့ကြပြီး နေရာမှထကာ ကျောင်း တော်သို့ ပြန်ကြွတော်မူခဲ့ကြ၏။ အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်အာနန္ဓာတို့ ပြန်ကြွတော်မူကြ၍ မကြာမီမှာပင် အနာထပ်က်သူဌေးသည် ကွယ်လွန်၍ တုသိတာနတ်ပြည် ၌ ဖြစ်၏။ နှစ်သက်ဖွယ် ညှဉ့်တစ်ညဉ့်၌ နှစ်သက်ဖွယ် တင်းတစ်ခုလုံးကို ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါဖြင့် ဖြန့်ကြက်ပြီး မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်၏။ မြတ်စွာဘုရားထံတော် တော် ရောက်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိပိုး ဦးချပြီး သင့် တော်သော နေရာ၌ မတ်တပ်ရင်ကာ လက်အုပ်ချီလျက် ဤိကိုလာများကို ရှိတဲ့ဆို လျှောက်ထားသည်-

"မြတ်စွာဘုရားလည်း သီတင်းသုံးတော်မူ၍ ရဟန်းသံဃာများလည်း သီတင်းသုံးတော်မူဤရာ ဤဇေတဝန်ကျောင်းတော်သည် တပည့်တော် သန္တာန်၌ ဝီတိကို တဖွားဖွား ဖြစ်စေနိုင်ပေစွ ဘဘား။

အလုပ်ကိစ္စ၊ အသိဉာက်၊ တည်ကြည်မှု၊ သီလ ရှိ၍ မြတ်သော အသက်ရှင်ခြင်း၊ ဤအကြောင်း များကြောင့် သတ္တဝါများသည် ကိလေသာအညစ် အကြေးကင်း၍ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်ကြ၏။ အမျိုး အနွယ်ကြောင့် ဖြစ်စေ၊ ဥစွာကြောင့် ဖြစ်စေ စင်ကြယ်ကြသည် မဟုတ်။

ထို့ကြောင့် ပညာရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မိမိ၏ ကောင်းကျိုးကို ရည်မျှော်ကိုးလျက် တရားကို နည်းမှန် လမ်းမှန် စူးစမ်းဆင်ခြင်၍ ကျင့်ကြံကြိုး ကုတ် အားထုတ်သင့်၏။ ထိုသို့ ကျင့်ကြံကြုံးကုတ် အားထုတ်လျှင် ထိုဘဝ၌ပင် ကိလေသာအညစ် အကြေးကင်း၍ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်နိုင်၏။

ပညာအားဖြင့် ဖြစ်စေ၊ သီလအားဖြင့် ဖြစ်စေ၊ ကိလေသာငြိမ်းအေးခြင်းအားဖြင့် ဖြစ်စေ၊ အရှင် သာရိပုတြာသာ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏။ နိမ္မာန်-ဟူသော ကမ်းတစ်ဗက်သို့ ရောက်ကြသူတို့တွင် အရှင်သာရိပုတြာသာ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏"

အနာထဝိက်နုတ်သားသည် ဤဂါထာများကို ရွတ်ဆို လျှောက်ထားသည်။ မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း စွင့်ပြု တော်မူ၏၊ သဘောတူတော်မူ၏။ သို့ဖြစ်၍ အနာထဝိက် နတ်သားသည် ထိုနေရာ၌ပင် ပျောက်ကွယ်သွားလေသည်။

၉.၃.၂၅၁။ နောက်တစ်နေ့၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုအကြောင်းအရာကို ရဟန်းတို့အား ဟောပြတော်မှု၏။

ထိုအခါ၌ အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရားအား ဤသို့ လျှောက်ထားသည်-

"မြတ်စွာဘုရား---ထိုနတ်သားသည်အနာထဝိက်သူဌေး ဖြစ်လိမ့်မည် ထင်ပါသည် ဘုရား၊ အကြောင်းမှာ အနာ ထဝိက်သူဌေးသည် အရှင်သာရိပုတြာအပေါ်၌ အလွန် ကြည်ညိုခဲ့ပါသည် ဘုရား"

"သာဓု သာဓု အာနန္မာ--- တွေးတောပြီး သိသင့်သော အကြောင်းအရာလောက်ကို သင် သိပေသားပဲ။ ထိုနတ် သားသည် အနာထပိက် ဖြစ်သည် အာနန္မာ"ဟု မြတ်စွာ ဘုရား မိန့်ကြားတော်မှခဲ့၏။

အရှင်အာနန္ဓာလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ စကားတော်ကို အလွန် နှစ်သက်သဘောကျခဲ့လေသည်။



၉.၃.၂၅၂။ အခါတစ်ပါး၌ ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ရှဉ့်နက်တို့အား အစာကျွေးရှိ မွေးမြူရာဖြစ်သော ဝေဠုဝန်ကျောင်းတော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင် သာရိပုတြာ၊ အရှင်မဟာစုနှာနှင့် အရှင်ဆန္နတို့သည် ဂိရွကုဋ် တောင်ပေါ်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူကြ၏။ ထိုသို့ သီတင်း သုံး နေတော်မူကြသောအခါ အရှင်ဆန္နသည် အနာရောဂါ ဖိစီးနှိပ်စက်ခံရ၍ ဒုက္ခဝေဒနာကို ခံစားပြီး အပြင်းအထန် မကျန်းမမာ ဖြစ်နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတြာ သည် ညနေပိုင်း တစ်ပါးတည်း သီတင်းသုံးရာမှ ထတော်မူ လာပြီး အရှင်မဟာစုနွထဲသို့ ကြွရောက်တော်မူလာ၏။ အရှင်ဝနွထဲသို့ ရောက်သော အခါ "ပါရှင် စုန္ဒ----လာ၊ အရှင် ဆန္နထံ လူမမာမေး သွားကြစို့"ဟု အရှင်ဝန္နကို ခေါ်တော် မူ၏။ အရှင်ဝန္တလည်း "မုန်ပါ၊ မုန်ပါ"ဟု လျှောက်ထားပြီး အရှင်သာရိပုပြာနှင့် အတူ လိုက်တော်မူ၏။

အရှင်ဆန္နထဲသို့ ရောက်ကြသော အခါ အရှင်သာရိပုတြာ က "ဝါ့ရှင် ဆန္န--- နေကောင်း၏လော၊ သက်သာ၏လော" ဟု မေးမြန်းတော်မူ၏။

ထိုအခါ၌ အရှင်ဆန္နက "အရှင်ဘုရား---တပည့်တော် နေမကောင်းပါ၊ သက်လည်း မသက်သာပါ" စသည်ဖြင့် အနာထဝိက်သူဌေးနည်းတူ ဖြေကြားပြီး "အရှင်ဘုရား--- တပည့်တော် ဓားဖြင့် မိမိကိုယ်ကို အဆုံးစီရင်လိုက်တော့ မည်။ တပည့်တော် အသက်ရှင် မနေချင်တော့ပါ"ဟု ဆက် လက် ပြောကြား၏။

သို့ဖြစ်၍ အရှင်သာရိပုတြာက ဤသို့ ဆက်လက် အားပေးတော်မူသည်-

၉.၃.၂၅၃။ "အရှင် ဆန္ --- မိမိကိုယ်ကို ဓားဖြင့် အဆုံး မစီရင်ပါနှင့်။ ဆက်လက် အသက်ရှင်ပါဦး။ အရှင်ဆန္န ဆက် လက်အသက်ရှင်နေသည်ကို တပည့်တော်တို့ ဖြင်လိုကြ ပါ၏။ အကယ်၍ အရှင်ဆန္နမှာ သပျိယဖြစ်သော ဘောဇဉ် များ မရှိလျှင် တပည့်တော် အရှင်ဆန္နအား သပ္ပါယဖြစ်သော ဘောဇဉ်များကို ရှာပြီး လှုုဒါန်းပါမည်။ အကယ်၍ အရှင် ဆန္နမှာ သပ္ပါယဖြစ်သော ဆေးများကို ရှာပြီး လှုုပြန်း အရှင်ဆန္နအား သပ္ပါယဖြစ်သော ဆေးများကို ရှာပြီး လှုုပြန်း ပါမည်။ အကယ်၍ အရှင်ဆန္နမှာ သင့်တော်သော အလုပ် အကျွေးများ မရှိလျှင် တပည့်တော် အရှင်ဆန္နကို ပြုစုလုပ် ကျွေးပါမည်"

"အရှင်ဘုရား---တပည့်တော်မှာ သပ္ပါယဖြစ်သော ဘောဇဉ်များ မရှိသည် မဟုတ်ပါ။ သပ္ပါယဖြစ်သော ဆေး များလည်း မရှိသည် မဟုတ်ပါ။ သပ္ပါယဖြစ်သော အလုပ်

#### 😚 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရှိုမနီကာယ်)

အကျွေးများလည်း မရှိသည် ဟေုတ်ပါ။ အရှင်ဘုရား---စင်စစ်အားဖြင့် တပည့်တော်သည် မြတ်စွာဘုရားကို အရှိန် ကြာမြင့်စွာ မြတ်မြတ်နိုးနိုးသာ ပြုစုလုပ်ကျွေးခဲ့ပါ၏။ မြေတ်မနီး ပြုစုလုပ်ကျွေးခဲ့သည် ဟေုတ်ပါ။ မြေတ်မနီး မဟုတ်ဘဲ မြတ်မြတ်နိုးနိုး ဆရာကို ဖြုစုလုပ်ကျွေးဖြင်းသည် တပည့်တစ်ယောက်မှာ အလွန် သင့်တော်သော အလုပ် (အလွန် လုပ်သင့်လုပ်ထိုက်သော အလုပ် ဖြစ်ပါ၏။) အရှင် ဘုရား----'ဆန္ဓရာဟန်း ကပ်ရောက်စရာ (ဖိုခိုစရာ) မရှိ၍ ဓား ဖြင့် မိမိကိုယ်ကို အဆုံးစီရင်လိမ့်မည်'ဟု မှတ်သားထားပါ"

"အရှင်ဆန္န အကယ်၍ ဖြေကြားမည်၊ စွင့်ပြုမည်ဆို လျှင်အရှင်ဆန္နအားတချို့အကြောင်းအရာကို တပည့်တော် များ မေးမြန်းလိုပါကုန်၏"

"အရှင်ဘုရား---မေးမြန်းလိုရာ မေးမြန်းပါ။ နားထောင် ပြီးမှ သိရမှာပေါ့ "

၉.၃.၂၅၄။ "အရှင်ဆန္န---မျက်စီ၊ မြင်သိစိတ်၊ မြင်သိ စိတ်ဖြင့် သိရသော တရားများကို 'ဤကား ဝါ့၁စွာ ဖြစ်၏၊ ဝါ ဖြစ်၏၊ ဝါဖြစ်စေရ၊င်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ ဖြစ်၏' ဟု ရှမှတ်ပါသလော၊

နား၊ ကြားသိစိတ်၊ ကြားသိစိတ်ဖြင့် သိရသော တရားများ၊ နာခေါင်း၊ ရှူသိစိတ်၊ ရှူသိစိတ်ဖြင့် သိရသော တရားများ၊

လျှာ၊ လျက်သိစိတ်၊ လျက်သိစိတ်ဖြင့် သိရသော တရားများ၊

ကိုယ်၊ တွေ့သိစိတ်၊ တွေ့သိစိတ်ဖြင့် သိရသော တရားများ၊

စိတ်၊ ကြံသိစိတ်၊ ကြံသိစိတ်ဖြင့် သိရသော တရားများကို 'ဤကား ငါ့၁စွာ ဖြစ်၏၊ ငါဖြစ်၏ ငါ ဖြစ်စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ ဖြစ်၏'ဟု ရှမှတ်ပါသလော"

"အရှင်ဘုရား--- ထိုတရားတို့ကို 'ဤကား ငါ့ဉစွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု ရှမှတ်ပါ၏။

"အရှင်ဆန္န --- ထိုတရားတို့အပေါ်၌ အဘယ်ကို မြင်၍ အဘယ်ကို သိ၍ 'ဤကား ငျ်၁စွာ မဟုတ်၊ ဝါ မဟုတ်၊ ဝါ ဖြစ် စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု ရှမှတ် ပါသနည်း"

"အရှင်ဘုရား ---ထိုတရားတို့၏ ချုပ်ပျက်ခြင်းကို မြင်၍ ချုပ်ပျက်ခြင်းကို သိ၍ ဤကား ငါ့ဉစွာ ဟေုတ်၊ ငါ ဟေုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေချင်သည့်အတိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု ရှုမှတ် ပါ၏"

၉.၃.၂၅၅။ ထိုသို့ မြေထိုသော အခါ၌ အရှင်မဟာစုန္ဓက အရှင်ဆန္နအား ဤသို့ အကြံပေး၏ - "အရှင်ဆန္န--- ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ ဤအဆုံးအမကိုလည်း အမြံ နှလုံးသွင်းသင့်၏။ ထိုအဆုံးအမကား- 'မိုတွယ်သူမှာ တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိ၏၊ မမှီတွယ်သူမှာ တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိ။ တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိလျှင် ဗြိမ်းအေးမှု ဖြစ်၏။ ဗြိမ်းအေးမှု ဖြစ်လျှင် ညွှတ်ကိုင်းမှု မဖြစ်။ ညွှတ်ကိုင်းမှု မဖြစ်လျှင် ဘုံဘဝသို့ လာရောက်ရကြောင်း၊ သွားရောက်ရကြောင်း မရှိ၊ ဘုံဘဝသို့ လာရောက်ရကြောင်း၊ သွားရောက်ရကြောင်း မရှိ၊ ဘုံဘဝသို့ လာရောက်ရကြောင်း၊ သုံားရောက်ရကြောင်း မရှိလျှင် စုတေရကြောင်း ပဋိသန္ဓေနရကြောင်း မရှိလျှင် ကျောင်း ပဋိသန္ဓေနရကြောင်း မရှိလျှင် ဤဘဝမျိုး၌ လည်း မြစ်တော့။ ဤဘဝနှင့်မျိုမှ တစ်ပါး တရြားဘဝ ၌လည်း မဖြစ်တော့။ ဤဘဝနှင့်မျိုးမှ တစ်ပါး တရြားဘဝ၌ မဖြစ်ရြေင်းသည်ပင် ခုကွ၏အဆုံး ဖြစ်၏"

ထို့နောက် အရင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်မဟာစုနွှတို့သည် အရှင်ဆန္နကို ဤသဝါဒဖြင့် ဆုံးမပြီး နေရာမှ ထကာ ပြန်ကြွ သွားတော်မူခဲ့ကြ၏

၉.၃.၂၅၆။ အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်မဟာစုနွတို့ ပြန်ကြွတော်မူကြ၍ ကြောမီမှာပင် အရှင်ဆန္နသည် စားဖြင့် မိမိကိုယ်ကို အဆုံးစီရင်၏။ (ကိုယ့်လည်ပင်းကို စားဖြင့် ဖြတ်၏။)

ထိုအခါ၌ အရှင်သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရားထံ တော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး ဤသို့ မေးမြန်း လျှောက်ထား၏-

"မြတ်စွာဘုရား--- အရှင်ဆန္နသည် ဓားဗြင့် သူ့ကိုယ်သူ အဆုံးစီရင်သွားပါပြီဘုရား၊ အရှင်ဆန္န၏ လားရာ၊ ရောက်ရာ နောင်ဘဝသည် အဘယ်ပါနည်း"

"သာရိပုတြာ--- သင့်မျက်မှောက်၌ပင် ဆန္နရဟန်းသည် ကပ်ရောက်စရာ မရှိပုံကို ပြောကြားခဲ့သည် မဟုတ်လော"

"မြတ်စွာဘုရား--- ပုပ္ပဇိရ-ဟူသော ဝဇ္ဇိမင်းမျိုးရွာ၌ အရှင် ဆန္န၏ မိတ်ဆွေ မိသားစုများ၊ ဆွေမျိုးသားချင်း မိသားစု များသည် ကပ်ရောက် မှီနိုစရာ မိသားစုများ ဖြစ်ကြပါသည် ဘုရား"

"သာရိပုတြာ---ဆန္နရဟန်း၏ ထိုမိသားစုတို့သည် ကပ်ရောက် မှီခိုစရာ မိသားစုများ ဖြစ်ကြသည်-ဆိုသည်မှာ

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

မှန်၏။ သာရိပုတြာ--- ထိုသို့ ကပ်ရောက် မှီစိုစရာ ဓိတ်ဆွေ သားချင်း မိသားစုများ ရှိရုံမျှဖြင့် ကပ်ရောက်စရာ ရှိ၏-ဟု ငါ ဘုရား မဟောလို။ ဤဘဝကို စွန့်ရသောအခါ တခြား ဘဝကို စွဲလမ်းသူကိုသာ ကပ်ရောက်စရာရှိသူ-ဟု ငါ ဘုရား ဟောတော်မူ၏။ ဆန္ဓရဟန်းမှာ ထိုသို့ ကပ်ရောက်စရာ မရှိ။ ထိုသို့ ကပ်ရောက်စရာမရှိသော ဆန္ဓရဟန်းသည် စားဖြင့်

റ്റെറ

သူ့ကိုယ်သူ အဆုံးစီရင်ခဲ့သည် (လည်ပင်း ဖြတ်ခဲ့သည်)-ဟု မှတ်သားထားပါ သာရီပုတြာ"ဟု မိန့်ကြားတော်မှု၏။ အရှင်သာရိပုတြာလည်း ဖြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော် ကို နှစ်သက်သဘောကျခဲ့လေသည်။

.

### ပုဏ္ဏောဝါဒသုတိ

၉.၃.၂၅၇။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထို အခါ၌ အရှင်ပုဣာက "တောင်းပန်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား၊ တပည့်တော်အား အကျဉ်းချုပ်ဩဝါဒ ပေးသနားတော်မူပါ ဘုရား"ဟု မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားသည်။

ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူ သည်။

"ပုဏ္က--- လိုချင်နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်းသော အဆင်း တို့ကို တပ်ဖက်စွဲလမ်းသော ရဟန်းမှာ တကှာလောဘ ဖြစ်၏၊ တကှာလောဘ ဗြစ်ခြင်းကြောင့် ဒုက္ခ ဖြစ်၏။

ထို့အတူပင် အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့အထိနှင့် သိစရာသဘောတို့ကို တပ်မက်စွဲလမ်းသော ရဟန်းမှာ တကှာလောဘ ဖြစ်၏။ တကှာလောဘ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ဒုက္ခ ဖြစ်၏။

အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာအတွေ့ အထိနှင့် သိစရာ သဘောတို့ကို တေဝ်မက် မစွဲလမ်းသော ရဟန်းမှာ တကှာ လောဘ ကင်းပြတ်၏။ တကှာလောဘ ကင်းပြတ်ခြင်း ကြောင့် ဒုက္ခကင်းပြတ်၏။ ပုက္က--- ဤကား ငါဘုရား၏ ဩဝါဒအကျဉ်းချုပ် ဖြစ်၏။ ငါဘုရား၏ ဤဩဝါဒအကျဉ်းချုပ်ကို စံယုပြီး ဘယ်မှာ သွားနေမည်နည်း"

"မြတ်စွာဘုရား--- တပည့်တော် သုနာပရန္တဇနပုဒ်မှာ သွားနေပါမည် ဘုရား"

၉.၃.၂၅၈၊ "ပုတ္ကာ--- သုနာပရန္တဇေနပုဒ်က လူတို့သည် စက်ထန် ကြမ်းတမ်းကြ၏။ သူတို့က သင့်ကို ဆဲရေးကြ၊ ရေရွတ်ကြလျှင် သင် အဘယ်သို့ စံစားမည်နည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---လက်ဖြင့် မရိုက်တာပင် တော်သေး၏-ဟု တွက်မှာပါ ဘုရား"

"လက်ဖြင့် ရိုက်ကြရင်ကော"

"ခဲဖြင့် မထုတာပင် တော်သေး၏-ဟု တွက်မှာပါ ဘုရား"

"ခဲဖြင့် ထုကြရင်ကော"

"တုတ်ဖြင့် မရိုက်တာပင် တော်သေး၏-ဟု တွက်မှာပါ ဘုရား"

"တုတ်ဖြင့် ရိုက်ကြရင်ကော"

#### ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချစ် ကျစ်းစာတော် (ပထမတွဲ)

"စားဖြင့် မခုတ်တာပင် တော်သေး၏-ဟု တွက်မှာပါ ဘုရား---"

"ဓားဖြင့် ခုတ်ကြရင်ကော"

ရ၃၂

"စားဖြင့် အသေမသတ်တာပင် တော်သေး၏-ဟု တွက် မှာပါ ဘုရား"

"ဓားဖြင့် အသေသတ်ကြရင်ကော"

"ကိုယ်နှင့် အသက်ကို က်ေဆုပ်ရွံရာကြပြီး ဓိမိကိုယ်ကို သတ်သေရန် ဓားလက်နက်ကို ရာကြရသော ရဟန်းများ ရှိကြ၏။ ငါ့မှာကား မရှာရဘဲ ရပေ၏-ဟု တွက်မှာပါ ဘုရား"

"သာခု သာခု ပုက္က--- သင့်မှာ ဤမှူလောက်အထိ ပြိမ်း ရှမ်းခြင်းတရား (သည်းခံခြင်းတရား)နှင့် ပြည့်စုံမှတော့ သုနာပရန္တဇနပုဒ်မှာ နေ၍ ဖြစ်နိုင်၏။ ကဲကဲ..သွားလိုက သွားတော့"

၉.၃.၂၅၉။ ထိုအခါ၌ အရှင်ပုက္ကသည် မြတ်စွာဘုရား၏ မိန့်မှာတော်မူပုံကို အလွန် နှစ်သက်သဘောကျ၏။ နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိနိုးပြီး အရှိအသေပြု၏။ အိဝ်ရာ နေရာကို သိမ်းဆည်းပြီး သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူကာ သုနာပရန္တစနပုဒ်သို့ ကြွတော်မူသည်။

အရှင်ပုဏ္ဏသည် သုနာပရန္တဇနပုဒ်သို့ ရောက်သော အခါ ထိုနှစ် ဝါတွင်း၌ပင် ဒကာ၊ ဒကာမတစ်ထောင်တို့အား သရကဂုံတည်အောင် တရားဟောပြတော်မူသည်။ ကိုယ် တိုင်လည်း ဝိစ္စာသုံးပါးကို သိပြီး ရဟန္ဟာ ဖြစ်သည်။ မကြာမီ မှာပင် အရှင်ပုဏ္ဏသည် ပရိနိတ္ဌာန်စံတော်မူသည်။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းများက မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ပြီး ဤသို့ မေးမြန်း လျှောက်ထားခဲ့ကြသည်-

"မြတ်စွာဘုရား--- မြတ်စွာဘုရား၏ အကျဉ်းချပ် ဩဝါဒ ကို စံယူသွားသော အရင်ပုဏ္ဏ အခု ကွယ်လွန်ခဲ့ပါပြီ။ ထို အရှင်ပုဏ္ဏ အခု ဘယ်ဘဝ၌ ရောက်နေပါသနည်း"

"ရဟန်းတို့---ထိုပုဣဟူသော အမျိုးကောင်းသား ရဟန်းလေးသည် ပညာရှိသူ ဖြစ်၏။ လောကုတ္တရာတရား အား လျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏။ တရားအတွက်နဲ့ ဝါဘုရားကို မနှိပ်စက်ခဲ့သူ ဖြစ်၏။ (ဝါဘုရား ဟောသည့် အတိုင်း ကျင့်ခဲ့သူ ဖြစ်၏။) ထိုပုဣဟူသော အမျိုးကောင်း သား ရဟန်းလေးသည် ရဟန္တာ ဖြစ်ပြီး အခု ပရိနိဗ္ဗာန်စံ သွားပြီ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူသော စကားတော်ကို ရဟန်းများသည် အလွန် နှစ်သက် သဘောကျခဲ့ကြ လေသည်။

## နန္ဒကောဝါဒသုတိ

၉.၃.၂၆ဂ။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံး နေတော်မူသည်။

ထိုအခါ၌ မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီသည် ရဟန်းမ ငါးရာ နှင့်အတူ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကပ်ပြီး "မြတ်စွာ ဘုရား--- ရဟန်းမတို့အား ဩဝါဒပေးတော်မူပါ၊ ထုံးမတော် မူပါ၊ တရားဟောတော်မူပါ ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားသည်။

ထိုအဓါက ရဟန်းမတို့အား မထေန်ကြီး ရဟန်းများသည် အလှည့်ကျ ဩဝါဒပေးတော်မူကြ၏။ အရှင်နန္ဓကတား သူ့အလှည့်၌ ရဟန်းမတို့အား ဩဝါဒမပေးချင် ဖြစ်နေ၏။ ထိုအခါ၌မြတ်စွာဘုရားက အရှင်အာနန္ဓာကို မေးတော်မူ၏။

"အာနန္ဒာ--- ဒီနေ့ ရဟန်းမတို့အား ဩဝါဒပေးရန် မည်သူ့ အလှည့်နည်း "

"မြတ်စွာဘုရား---မထေရ်ကြီးအားလုံး၏ အလှည့် ပြီး သွားပါပြီ ဘုရား၊ ဒီနေ့ အရှင်နန္ဓက၏ အလှည့်ပါ။ သို့သော် အရှင်နန္ဓကသည် ရဟန်းမများအား ဩဝါဒမပေးချင် ဖြစ်နေ ပါသည် ဘုရား" ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်နန္ဓကအား "နန္ဓက --- ရဟန်းမတို့အား ဩဝါဒပေးလိုက်ပါ"ဟု စေခိုင်းတော် မှတ်။

"မှန်ပါဘုရား"ဟု အရင်နန္ဒကသည် ဖြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထား၍ နံနက်ခင်း၌ သာဝတ္ထိမြို့ထဲသို့ ဆွမ်းခံကြွ တော်မူ၏။ ဆွမ်းခံပြန်ကြွလာသောအခါ၌ ရာဇကာရုံ ကျောင်းသို့ တစ်ပါးတည်း ကြွတော်မူ၏။ ရဟန်းမများသည် အရှင်နန္ဒက အဝေးမှ လာနေသည်ကို ဖြင်ကြ၏။ သိဖြစ်၍ နေရာ ခင်းထားကြ၊ ခြေဆေးရေ တည်ထားကြ၏။ အရှင် နန္ဒက ရောက်လာသောအခါ၌ အသင့်ခင်းထားသော နေရာ ၌ ထိုင်တော်မူ၏။ ထိုင်ပြီး ခြေထောက်များကိုလည်း ဆေး တော်မူ၏။ မျာန်းမများလည်း အရှင်နေရွကကို ရှိရိုးဦးချပြီး သင့်တော်သော နေရာ၌ ထိုင်နေကြ၏။ ထိုအခါ၌ အရှင် နန္ဒကက ဤသို့ မိန့်ကြားတော်မူသည်-

"နမတို့---အခု မေးမြန်းပြီး ဟောကြားမှာ ဖြစ်၏။ ထိုသို့ မေးမြန်းပြီး ဟောသော အခါ သိသူက 'သိပါ၏'ဟု ဖြေပါ။ မသိသူက 'မသိပါ'ဟု ဖြေပါ။ ယုံမှားသံသယရှိသော နေရာ၌ 'ဤပုဒ်၏ အနက် အစိပ္ပါယ်က အဘယ်သို့ပါလဲ ဘုရား'ဟု ငါ့ကိုပင် ပြန်မေးပါ" ရ၁၄

"အရှင်ဘုရား--- ဤသို့ ဇိတ်ရုံဖြင့်ပင် အရှင်ဘုရားအား နှစ်သက်လှ၊ ကျေနပ်လှပါပြီ ဘုရား"

၉.၃.၂၆၁။ "နမတို့--- မျက်စိသည် မြိသလော၊ မမြိဘူးလော"

"မမြိပါ ဘုရား"

"ထိုမမြီသော မျက်စိသည် ချမ်းသာသလော၊ ဆင်းရဲ သလော"

"ဆင်းရဲပါသည် ဘုရား"

"ထိုမခြံသော၊ ဆင်းရဲသော၊ ဖောက်ပြန်ခြင်းသဘော ရှိသော မျက်စိကို 'ဒါ ငါ့ဥစွာပဲ၊ ငါပဲ၊ ငါ ဖြစ်စေရျင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာပဲ'ဟု ရူမှတ်သင့်သလော"

"မရှုမှတ်သင့်ပါ ဘုရား"

"နှဖတို့---နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့သည် ခြံကြသလော၊ မခြံကြဘူးလော"

"မမြိုကြပါဘုရား"

"ထိုမြေကြသော နား၊ နာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့ သည် ချမ်းသာကြသလော၊ ဆင်းရဲကြသလော"

"ဆင်းရဲကြပါသည် ဘုရား"

"ထို မခြိကြ၊ ဆင်းရဲကြ၊ ဗောက်ပြန်ခြင်း သဘောရှိကြ သော နား၊ နာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့ကို 'ဒါ ငါ့ဥစွာပဲ၊ ငါပဲ၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်းဖြစ်သည့်အရာပဲ'ဟု ရှမှတ်သင့် သလော"

"မရှမှတ်သင့်ပါ ဘုရား၊ ဘာ့ကြောင့်လဲဆိုတော့- 'ဤ ကိုယ်တွင်း အာယတနခြောက်ပါးသည် ကုန်ခန်း ပျက်စီး ခြင်း-စသော အကြောင်းကြောင့် မမြိုကွ'ဟု ယစင်ကတည်း ကပင် အမှန်သိသော ဝိပဿနာပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ကောင်းစွာ သိမြင်ထားပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"သာဓု သာဓု နှဖတို့--- အမှန်သိသော ဝိပဿနာပညာ ဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိမြင်သော ဘုရားတပည့် အရိယာ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သိတာ မွေတာပင် ဖြစ်သည် နှဖတို့"

၉.၃.၂၆၂။ "နုမတို--- အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့အထိ၊ သိရောသဘောနှင့် မြင်သိစိတ်၊ ကြားသိ စိတ်၊ ရူသိစိတ်၊ လျက်သိစိတ်၊ တွေ့သိစိတ်၊ ကြံသိစိတ် တို့ကကော မြိကြသလော၊ မမြိကြဘူးလော "

"မမြိုကြပါ ဘုရား"

"မမြိကြသော ထိုသဘောတရားတို့သည် ဆင်းရဲကြ သလော၊ ချမ်းသာကြသလော"

"ဆင်းရဲကြပါသည် ဘုရား"

"ထိုသို့ မမြိကြ၊ ဆင်းရဲကြ၊ ဖောက်ပြန်ခြင်း သဘော ရှိကြသော ထိုသဘောတရားများကို 'ဒါ ဝါ့၁စွာပဲ၊ ငါပဲ၊ ငါ ဖြစ်စေရှင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာပဲ'ဟု ရှမှတ်သင့်သလော"

"မရှမှတ်သင့်ပါ ဘုရား၊ ဘာ့ကြောင့်လဲဆိုတော့- 'ဤ အပြင်အာယတန ခြောက်ပါးနှင့် ဝိညာဉ်အပေါင်းခြောက်ပါး တို့သည် ကုန်ခန်းပျက်စီးခြင်း-စသော အကြောင်းကြောင့် မမြိုက်ဟု ယခင်ကတည်းကပင် အမှန်သိသော ဝိပဿနာ ပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း ကောင်းစွာ သိမြင်ထားပြီးဖြစ်သော ကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား။"

"သာစု သာစု နမတို့--- အမှန်သိသော ဝိပဿနာပညာ ဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိမြင်သော ဘုရားတပည့် အရိယာ ပုပ္ပိုလ်သည် ဤသို့ သိတာ မွေတာပင် ဖြစ်သည် နမတို့"

၉.၃.၂၆၃။ "နှမတို့--- ဥပမာအားဖြင့် တောက်နေသော ဆီမီး၏ ဆီကလည်း မမြိ၊ မီးစာကလည်း မမြိ၊ မီးတောက် ကလည်း မမြိ၊ အရောင်ကလည်း မမြိ၊

နှမတို့---'တောက်နေသော ထိုဆီမီး၏ ဆီ၊ မီးစာ၊ မီး တောက်တို့ကား မမြ၊ ထိုမီးတောက်၏ အရောင်ကား မြီ၏ ဟုပြောဆိုသူသည်အမှန်အတိုင်းပြောဆိုရာရောက်သလား နမတို့"

"မရောက်ပါ အရှင်ဘုရား၊ ဘာ့ကြောင့်လဲဆိုတော့-တောက်နေသော ထိုဆိမီး၏ ဆီ၊ မီးစာ၊ မီးတောက်တို့ မမြဲမှတော့ ထိုမီးတောက်၏ အရောင် မမြဲပုံမှာ ပြောစရာပင် မလိုသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"ထို့အတူပင် နှမတို့--- 'ကိုယ်တွင်းအာယတန ခြောက် ပါးကား မမြိ၊ ထိုအာယတနခြောက်ပါးကို အစွဲပြု၍ စံစား ရသော သုခဝေဒနာ၊ ဒုက္ခဝေဒနာ၊ ဥပေကွာဝေဒနာတို့ကား မြိုကြ၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် အမှန်အတိုင်း ပြောဆိုရာ ရောက်သလား နှမတို့"

"မရောက်ပါ အရှင်ဘုရား။ ဘာ့ကြောင့်လဲဆိုတော့-အကြောင်းအမျိုးမျိုးကို အစွဲပြု၍ ဝေဒနာအမျိုးမျိုး ဖြစ်ကြပြီး

#### 🚱 ဘုရားရှင် တောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ(၂) (ဖရွိုမနီကာယ်)

အကြောင်းအမျိုးမျိုး ကင်းသည့်အတွက် ဝေဒနာအမျိုးမျိုး ကင်းသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"သာခုသာခုနှမတို့---အမှန်သိသောဝိပဿနာပညာဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိမြင်သော ဘုရားတပည့် အရိယာပုဂ္ဂိုလ် သည် ဤသို့ သိတာ မွေတာပင် ဖြစ်သည် နှမတို့"

၉.၃. ၆၄။ "နမတို့--- ဥပမာအားဖြင့် အနှစ်ရှိပြီး တည်ရှိ နေသော သစ်ပင်ကြီး၏ အမြစ်ကလည်း မမြီ၊ ပင်စည် ကလည်း မြေီ၊ အကိုင်း အခက်အလက်ကလည်း မမြီ၊ အရိပ်ကလည်းမမြီ၊ အနှစ်ရှိပြီး တည်ရှိနေသော ထိုသစ်ပင် ကြီး၏ အမြစ်၊ ပင်စည်၊ အကိုင်း အစက်အလက်တို့ကား မြီ။ ထိုသစ်ပင် ကြီး၏ အရိပ်ကား မြီ၏ ဟု ပြောဆိုသူသည် အမှန်အတိုင်း ပြောဆိုရာ ရောက်သလား နမတို့"

"မရောက်ပါ အရှင်ဘုရား။ ဘာ့ကြောင့်လဲဆိုတော့-ထိုသစ်ပင်ကြီး၏ အမြစ်၊ ပင်စည်၊ အကိုင်း အစက်အလက် တို့ မမြီမှတော့ ထိုသစ်ပင်ကြီး၏ အရိပ် မမြီပုံမှာ ပြောစရာ ပင် မလိုတော့သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"ထို့အတူပင် နှမတို့---`ကိုယ်ပအာယတန ခြောက်ပါး ကား မမြိုး ထိုကိုယ်ပအာယတန ခြောက်ပါးကို အနွဲပြု၍ ခံစားရသော သုဓဝေဒနာ၊ ဒုက္ခဝေဒနာ၊ ဥပေကွာဝေဒနာ တို့တား မြိ၏-ဟု ပြောထိုသူသည် အမှန်အတိုင်း ပြောဆိုရာ ရောက်သလား နှမတို့"

"မရောက်ပါ အရှင်ဘုရား။ ဘာ့ကြောင့်လဲဆိုတော့-အကြောင်းအမျိုးမျိုးကို အစွဲပြု၍ ဝေဒနာအမျိုးမျိုး ဖြစ်ကြပြီး အကြောင်းအမျိုးမျိုး ကင်းသည့်အတွက် ဝေဒနာအမျိုးမျိုး ကင်းသောကြောင့် ဖြစ်ပါသည် ဘုရား"

"သာဓု သာဓု နမတို့--- အမှန်သိသော ဝိပဿနာပညာ ဖြင့် အမှန်အတိုင်း သိမြင်သော ဘုရားတပည့် အရိယာ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤသို့ သိတာ ဓမ္မတာပင် ဖြစ်သည် နမတို့"

၉.၃. ၂၆၅၊ "နုမတို့--- ဥပမာအားဖြင့် ကျွန်းကျင်သော နွားသတိသမားတစ်ယောက်သည် နွားကို သတ်ပြီးထက်လှ စွာသော သားလှီးမားဖြင့် နွားကို ဖြတ် (ဖျက်)၏။ ထိုသို့ဖြတ် (ဖျက်)သော အခါ၌ အတွင်းက အသားများကိုလည်း မထိ နိုက်အောင် ဖြတ်(ဖျက်)၏။ အပြင်က အရေများကိုလည်း မထိနိုက်အောင် ဖြတ်(ဖျက်)၏။ အပြင်က အရေများကိုလည်း မထိနိုက်အောင် ဖြတ်(ဖျက်)၏။ အပြင်က အရေများကိုလည်း အရောတို့၏ အကြားအကြား (အရေ ချုစ်စပ်)၊ အသားတို့၏ အကြားအကြား (အသား ချုစ်စပ်)၊ အကြောတို့၏ အကြား အကြား (အကြော ချုပ်စပ်)ကိုသာ ထက်လှစွာသော သားလှီးမားဖြင့် (ချုပ်ရိုးကို ဘလိတ်စားဖြင့် ဖြတ်၍ ဖြေ သကဲ့သို့) ဖြတ်တောက်၏။

"ဖြတ်တောက်ပြီး အပြင်အရေကို စွာ၏။ ထိုအရေဖြင့်ပင် ထိုနွားကို ပြန်ဖုံးအုပ်ပြီး 'ဤနွားသည် ဤအရေဖြင့် ပင်ကို အတိုင်း ဆက်စပ်လျက်သာ ရှိ၏'ဟု ပြောဆိုသူသည် အမှန် အတိုင်း ပြောဆိုရာ ရောက်သလား နမတို့"

"မရောက်ပါ အရှင်ဘုရား။ ထိုနွားသည် ထိုအရေနင့် မဆက်စပ်တောပါ"

"နမတို့--- အဓိပ္ပာယ်ကို သိလွယ်ဖို့ရာ ဤဥပမာကို ငါ ပေးခဲ့၏။ ဤနေရာ၌ အဓိပ္ပာယ်က ကိုယ်တွင်းအာယတန ခြောက်ပါးကို 'ကိုယ်တွင်းအသားများ'ဟု ခေါ် ၏။ ကိုယ်ပ အာယတန ခြောက်ပါးကို 'အပြင်အရေ'ဟု ခေါ် ၏။ တပ် မက်စွဲလမ်းတတ်သော တကှာကို 'အရေချုပ်စပ်၊ အသား ချုပ်စပ်၊ အကြောချုပ်စပ်'ဟု ခေါ် ၏။ အရိယမဂ်ဉာက်ကို 'ထက်သော သားလီးစား'ဟု ခေါ် ၏။

၉.၃.၂၆၆။ "နမတို့--- တော့ရှင် ခုနှစ်ပါး ရှိခါ။ ထိုခုနှစ်ပါး ကား သတိ၊ ပညာ၊ ဝီရိယ၊ ဝီတိ၊ ပဿဒ္ဓိ၊ သမာဓိနှင့် ဥပေကွာ-တို့ဖြစ်ကြ၏၊ ထိုတော့ရှင်ခုနှစ်ပါးကို ပွားများသော ရဟန်းသည် ရဟန္တာ ဖြစ်နိုင်သည်"ဟုဩဝါဒပေးတော်မူ၏။

၉.၃.၂၆၇။ ထိုသို့ ဩဝါဒေပးပြီးသောအခါ အရှင် နန္ဒကသည် "နမတို့---သွားကြကုန်လော့၊ သွားရျိန်ရောက် ပါပြီ"ဟု ရဟန်းမတို့အား ပြန်လွတ်၏။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းမများသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ခဲ့ကြ၏။ မြတ်စွာဘရားကလည်း အရှင်နန္ဒက ကဲ့သို့ပင် ပြန်လွှတ်တော်မှ၏။

ထိုရဟန်းမများ ပြန်သွားကြ၍ မကြာမီမှာ မြတ်စွာ ဘုရားသည် "ရဟန်းတို့--- ဥပမာအားဖြင့် လကွယ်ညမှာ လူများမှာ 'လ-သည် ပြည့်သလော၊ မပြည့်သလော'ဟု သံသယ လုံးဝ မရှိဘဲ မပြည့်ဘူး-ဟူသော အသိသာ မုချ ရှိသကဲ့သို့ ထိုရဟန်းမများသည် နန္တက၏ တရားဒေသနာ တော်ကို သဘောကျနှစ်သက်နေကြ၏။ အလိုဆန္ဒ မပြည့်ဝ ကြသေး"ဟု ရဟန်းတို့အား မိန့်ကြားတော်မူ၏။

၉.၃.၂၆၈။ ထို့နောက် မြတ်စွာဘုရားသည် "နန္ဒက---သင်၏ တရားကို ရဟန်းမများ နာကြား၍ အားမကြေသေး၊ ထို့ကြောင့် မနက်ဖြန်ခါ ထိုတရားကိုပင် ရဟန်းမတို့အား ထင်ဟောပါ"ဟု အရှင်နန္ဒကအား စေနိုင်းတော်မူ၏။ "မှန်ပါ ဘုရား"ဟု အရှင်နန္ဒကသည် မြတ်စွာဘုရားအား ကတိပေး റൊട

ခဲ့ပြီး နောက်တစ်နေ့၌ ထိုတရားကိုပင် ရဟန်းမများအား ထပ်မံ ဟောကြား၏။ ရဟန်းမများသည် တရားနာပြီးကြ သောအခါ အရှင်နန္ဒကနှင့် မြတ်စွာဘုရားတို့အား ကန်တော့ ၍ ပြန်သွားခဲ့ကြ၏။

ထိုအခါ၌ကား မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့--- ဥပမာ အားဖြင့် လပြည့်နေ့ည၌ လူများမှာ 'လ-သည် ပြည့်သလော၊ မပြည့်သလော'ဟု သံသယ လုံးဝမရှိဘဲ ပြည့်၏-ဟူသော အသိသာ မုချ ရှိကြသကဲ့သို့ ရဟန်းမများသည် နန္နက၏ တရားကို နှစ်သက် သဘောကျခဲ့ကြ၏။ အလိုဆန္ဒများလည်း ပြည့်ဝသွားခဲ့ကြ၏။ ရဟန်းတို့---ထိုရဟန်းမငါးရာထဲ၌ အနိမ့်ဆုံး ရဟန်းမသည် သောတာပန် ဖြစ်၏"ဟု မိန့်ကြား တော်မူ၏။

ရဟန်းများသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် နှစ်သက်သဘောကျခဲ့ကြလေသည်။

## <del>နိုင်မာလလောဝျှဒဘလ</del>ွှ

၉.၃. ၂၆၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါက မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိတ်ဗြိမ်ရာသို့ ကြွတော်မူပြီး တစ်ပါး တည်း သီတင်းသုံးတော်မူစဉ် "ရာဟုလာမှာ အရဟတ္တခိုလ် ရေကြောင်း တရားများ (ရဟန္တာဖြစ်ကြောင်း တရားများ) ရင့်ကျက်ကုန်ပြီ။ ရာဟုလာ ရဟန္တာ ဖြစ်အောင် တစ်ဆင့် တိုးပြီး တရားဟောရလျှင် ကောင်းမည်"ဟု စဉ်းစား ဆင်ခြင် တော်မူ၏။ ထိုသို့ စဉ်းစားဆင်ခြင်တော်မူပြီး သာဝတ္ထိမြို့သို့ ဆွမ်းခံကြွတော်မူ၏။ သာဝတ္ထိမြို့ထဲမှ ဆွမ်းခံ ပြန်ကြွလာ တော်မူသော အခါ အရှင်ရာဟုလာအား "ရာဟုလာ--- နေရာ ထိုင်ကို ယူခုံ၊ နေ့စင်းပိုင်းမှာ အန္တဝန်တော သွားနေကြစို့"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။ "မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"ဟု အရှင်ရာဟုလာ သည် မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားပြီး နေရာထိုင်ကို ယူကာ မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်တော်မှ တကောက်ကောက်

ထိုအခါ၌ ထောင်ပေါင်းများစွာသော နတ်တို့သည် "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ရာဟုလာအား ရဟန္တာ ဖြစ်အောင်တရားဟောလိမ့်မည်"ဟုသိကြပြီးမြတ်စွာဘုရား နောက်တော်သို့ ဝိုင်းအုံ၍ လိုက်ကြ၏။ အန္ဓဝန်တော ရောက်သော အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သစ်ပင်တစ်ပင်၏ အောက်၌ နေရာထိုင်ဖြင့် ထိုင်တော်မူ၏။ အရှင်ရာဟုလာ လည်းမြတ်စွာဘုရားအား ရှိရိုးပြီး တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေတော် မူ၏။ ထိုအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားက အရှင်ရာဟုလာအား ဤသို့ မေးမြန်း ဟောကြားတော်မူသည်-

၉.၃.၂၇၀။"ရာဟုလာ---

မျက်စိ၊ နား၊ နာ၊ လျူာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်

အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာအတွေ့အထိ၊ သိ စရာသဘော

မြင်သိစိတ်၊ ကြားသိစိတ်၊ ရှူသိစိတ်၊ လျက်သိစိတ်၊ တွေ့သိစိတ်၊ ကြံသိစိတ်

မျက်စိအတွေ့၊ နားအတွေ့၊ နှာခေါင်းအတွေ့၊ လျှာ အတွေ့၊ ကိုယ်အတွေ့၊ စိတ်အတွေ့

ထိုအတွေ့ရြောက်မျိုးကြောင့် ဖြစ်ပေါ်လာသော စံစား မူ၊ မှတ်သားမှု၊ စေ့ဆော်တိုက်တွန်းမှု၊ သိမှုတို့သည် မြိုကြသလော၊ မြိုကြဘူးလော"

"မမြိုကြပါ အရှင်ဘုရား"

ຄວຸຄ

"မမြိကြသော ထိုသဘောတရားတို့သည် ဆင်းရဲကြ သလော၊ ချမ်းသာကြသလော"

"ဆင်းရဲကြပါသည် ဘုရား"

"မမြိတြ၊ ဆင်းရဲတြ၊ ဖောက်ပြန်ခြင်းသဘောရှိကြ သော ထိုတရားများကို 'ဒါ ဒါ့ဥစ္စာပဲ၊ ငါပဲ၊ ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာပဲ'ဟု ရှမှတ်သင့်သလော"

"မရှုမှတ်သင့်ပါ ဘုရား"

၉.၃.၂၅၁။ "ရာဟုလာ--- ထိုသို့ မျက်စီ-စသည်၏ မြေခြင်း-စသည်ကို သိမြင်သော၊ အကြားအမြင်များသော ဘုရားသားတော်သည် မျက်စီ-စသည်၌ ငြီးငွေ့လာ၏။ ငြီးငွေ့ပြီး တပ်မက်မှု ကင်းလာ၏။ တပ်မက်မှု ကင်းသည့် အတွက် လွတ်မြောက်သွား၏။ (ကိလေသာနယ်ကို ကျော် လွန်သွား၏။) ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်သောအခါ ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်ပြီ-ဟူသော အသိဉာက် ဖြစ်ပေါ်လာ၏။ 'ဘဝသစ်၌ ပဋိသန္ဓေ နေစရာ ငါ့မှာ ကုန်ပြီ။ ဖြတ်သော မဂ်တရားကို ရအောင် ကျင့်သုံးပြီးပြီ။ ပြုကျင့် စရာကို ပြုကျင့်ပြီးပြီ။ ဤသို့သော မဂ်တရားမျိုး ရဖို့ရာ နောက်ထပ် ပြုကျင့်စရာ မရှိတော့ပြီ'ဟု သိ၏"

ထိုသို့ ဖြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသော အခါ အရှင်ရာဟုလာသည် ဖြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် နှစ်သက် သဘောကျ၏။ ဤတရားတော်အပြီး၌ အရှင်ရာဟုလာ ရဟန္တာ ဖြစ်တော်မူ၏။ ထောင်ပေါင်း များစွာသော နတ်တို့လည်း မဂ်တရားလေးပါးကို အသီး အသီး ရခဲ့ကြ၏။

# ဆဆက္ကသုတိ

၉.၃.၂ဂ၂။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထိုအခါ ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်းတို့အား "ရဟန်းတို့--- အစ၊ အလယ်၊ အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းပြီး အဓိပ္ပာယ်လည်း ရှိ၊ သဒ္ဒါရေးလည်း တိကျသော စာစာတ္တ-သုတ္တန် (မြောက်မျိုး မြောက်လီသုတ္တန်)တရားကို သင်တို့အား ဝါဘုရား ဟော ကြားတော်မူမည်။ အကြွင်းဖဲ့ ပြည့်စုံပြီး သန့်ရှင်း စင်ကြယ် သော မြတ်သော အကျင့်ကို ပြသတော်မူမည်။ ထိုတရား တော်ကို နာယူကြ ကောင်းမွန်စွာ နလုံးသွင်း ဆင်ခြင်ကြ"ဟု မိန့်တော်မူပြီး ဤသို့ ဟောကြားတော်မူသည်-

ကိုယ်တွင်း အာယတန ခြောက်ပါး၊ ကိုယ်မ အာယတန ခြောက်ပါး၊ ဝိညာဉ် ခြောက်ပါး၊ သော ခြောက်ပါး၊ ဝေဒနာ ခြောက်ပါး နှင့် ဘကှာ ခြောက်ပါး တို့ကို သိထားရမည်။

၉.၃.၂၇၃။ ရဟန်းတို့ --- ကိုယ်တွင်း အာယတန ခြောက်ပါး-ဟူသည် မျက်စီ၊ နား၊ နာ၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့ ဖြစ်၏။ (၁) ကိုယ်ပအာယတန ခြောက်ပါး-ဟူသည် အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ အထိ၊ သိစရာသဘောတို့ဖြစ်၏၊ (၂)

ဝိညာဉ်ခြောက်ပါး-ဟူသည် မျက်စိနှင့် အဆင်းကို အခွဲ ပြု၍ ဖြစ်သော မြင်သိစိတ်၊ နားနှင့်အသံကို အခွဲပြု၍ ဖြစ် သော ကြားသိစိတ်၊ နာခေါင်းနှင့် အနံ့ကို အခွဲပြု၍ ဖြစ်သော မျာသိစိတ်၊ လျာနှင့် အရသာကို အခွဲပြု၍ ဖြစ်သော လျက်သိ စိတ်၊တိုယ်နှင့် တွေ့ထိစရာ အရာဝတ္ထုကို အခွဲပြု၍ ဖြစ်သော တွေ့သိစိတ်၊ စိတ်နှင့် သိစရာသဘောကို အခွဲပြု၍ ဖြစ်သော ကြံသိစိတ်တို့ ဖြစ်၏။ (၃)

ဖဿ ခြောက်ပါး-ဟူသည်

မျက်စိ၊ အဆင်းနှင့် မြင်သိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း ဟူသော ဇဿ၊

နား၊ အသံနှင့် ကြားသိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿ၊

နှာခေါင်း၊ အနံ့ နှင့် ရှူသိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿ၊

လျှာ၊ အရသာ နှင့် လျက်သိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဇဿ၊ ကိုယ်၊ တွေ့ထိစရာ အရာဝတ္ထုနှင့် တွေ့သိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿ နှင့်

စိတ်၊ သိစရာသဘော နှင့် ကြံသိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း ဟူသော ဇဿတို့ ဖြစ်၏။ (၄)

ဝေဒနာခြောက်ပါး-ဟူသည်

မျက်စိ၊ အဆင်းနှင့် မြင်သိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားမှု၊

နား၊ အသံနှင့် ကြားသိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားမှု၊

နှာခေါင်း အနံ့နှင့် ရှူသိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿကြောင့် ဖြစ်သော စံစားမှု၊

လျှာ၊ အရသာနှင့် လျက်သိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဖဿကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားမှု၊

ကိုယ်၊ တွေ့ ထိရော အရာဝတ္ထုနှင့် တွေ့ သိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဇဿကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားမှု နှင့် စိတ်၊ သိစရာသဘောနှင့် ကြံသိစိတ်တို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်း-ဟူသော ဇဿကြောင့် ဖြစ်သော ခံစားမှုတို့ ဖြစ်၏ (၅)

တကှာ ခြောက်ပါး-ဟူသည်

မျက်စိနှင့် အဆင်းကို အခွဲပြု၍ ဖြင်သိစိတ် ဖြစ်၏။ ထိုသုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် ဇသာ ဖြစ်၏။ ထိုလောကြောင့် ခံစားမှု ဝေဒနာ ဖြစ်၏။ ထိုခံစားမှုဝေဒနာကြောင့် တပ်မက်မှု တကှာ ဖြစ်၏။

နားနှင့် အသံကို အहွဲပြု၍ ကြားသိစိတ် ဖြစ်၏။ ထိုသုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် ဗဿ ဖြစ်၏။ ထိုဗဿကြောင့် ခံစားမှု ဝေဒနာ ဖြစ်၏။ ထိုခံစားမှုဝေဒနာကြောင့် တပ်မက်မှု တကှာ ဖြစ်၏။

နာခေါင်းနှင့် အနံ့ကို အခွဲပြု၍ ရူသိစိတ် ဖြစ်၏။ ထို သုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် ဖဿ ဖြစ်၏။ ထိုဖေသာကြောင့် ခံစားမှု ဝေဒနာ ဖြစ်၏။ ထိုခံစားမှုဝေဒနာကြောင့် တပ်မက်မှု တကှာ ဖြစ်၏။

လျှာနှင့် အရသာကို အစွဲပြု၍ လျက်သိစိတ် ဖြစ်၏။ ထို သုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် ဖဿ ဖြစ်၏။ ထိုဖဿကြောင့် စံစားမှု ဝေဒနာ ဖြစ်၏။ ထိုစံစားမှုဝေဒနာကြောင့် တပ်မက်မှု တကှာ ဖြစ်၏။

ကိုယ်နှင့် တွေ့ထိစရာ အရာဝတ္ထုကို အစွဲပြု၍ တွေ့သိ စိတ် ဖြစ်၏။ ထိုသုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် ဖဿ ဖြစ်၏။ ထို ဖဿကြောင့် ခံစားမှု ဝေဒနာ ဖြစ်၏။ ထိုခံစားမှု ဝေဒနာ ကြောင့် တပ်မက်မှု တကှာ ဖြစ်၏။

စိတ်နှင့် သိရောသဘောကို အစွဲပြု၍ ကြံသိစိတ် ဖြစ်၏။ ထိုသုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် သော ဖြစ်၏။ ထိုသောကြောင့် ခံစားမှု ဝေဒနာ ဖြစ်၏။ ထို ခံစားမှုဝေဒနာကြောင့် တပ်မက်မှု တကှာ ဖြစ်၏။ (၆)

၉.၃.၂ဂ၄။ 'မျက်စိသည် အတ္တ (ငါ ဖြစ်စေချင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ) ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုခြင်းသည် မသင့်။ အကြောင်းမှာ မျက်စိ၏ ဖြစ်ခြင်း၊ ပျက်ခြင်းသည် ထင်ရှား သောကြောင့် (ထိုသို့ ဖြစ်ပျက်နေသည့်အတွက် ကိုယ်ဖြစ် စေချင်တိုင်း မဖြစ်သောကြောင့်) ဖြစ်၏ (မျက်စိကို အတ္တ-ဟု ပြောဆိုခဲ့လျှင်) မျက်စိ၏ ဖြစ်ခြင်း ပျက်ခြင်းသည် ထင်ရှားသောကြောင့် 'ဝါ၏ အတ္တသည် ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏ ပျက်လည်း ပျက်၏'ဟု ပြောဆိုရာ ရောက်၏၊ ထိုကြောင့် 'မျက်စိသည် အတ္တ ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုခြင်းသည် သေင့်။ ထို့ကြောင့် မျက်စိသည် အနတ္တ ဖြစ်၏။

ထို့အတူ အဆင်း-စသော ကျန်သော သုံးဆယ့်ငါးပါး သည်လည်း အနတ္တ ဖြစ်ကြ၏။

၉.၃.၂၇၅၊ ရဟန်းတို့--- မျက်စီ-စသော ၃၆ ပါးကို 'ဒါ ငါ့ဥစ္စာပဲ၊ ငါပဲ၊ ငါ ဖြစ်စေရင်တိုင်းဖြစ်သည့် အရာပဲ'ဟု ရှမှတ်ခြင်းသည် နွောဖြစ်ရာ သံသရာသို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏၊ (သံသရာလည်ကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏၊)

မျက်စီ-စသော ၃၆ ပါးကို 'ဒါ ငါ့၁စွာ မဟုတ်၊ ငါ မဟုတ်၊ ငါ ဖြစ်စေရျင်တိုင်း ဖြစ်သည့်အရာ မဟုတ်'ဟု ရှုမှတ်ဖြင်း သည် ခန္ဓာရျှင်ရာ နိတ္တန်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့် ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၇၆။ ရဟန်းတို့--- မျက်စိနှင့် အဆင်းကို အစွဲပြု၍ ဖြင့်သိစိတ် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုမျက်စီ၊ အဆင်းနှင့် ဖြင့်သိ စိတ်-ဟူသော သုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် ဇသာ ဖြစ်၏။ ထိုဇသာကြောင့် သုဓဝဝဒနာသော်လည်း ဖြစ်၏၊ သို့မဟုတ် ဒုက္ခဝေဒနာသော်လည်း ဖြစ်၏။ သို့မဟုတ် ဥပေကွာဝေဒနာ သော်လည်း ဖြစ်၏။ သုဓဝဝဒနာနှင့် တွေ့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် တပ်မက်စွဲလမ်း၏။ တပ်မက်စွဲလမ်းသူမှာ ရာဝ-ဟူသော အကိန်းဓာတ် ကိန်းဝပ်နေ၏၊ဒုက္ခဝေဒနာနှင့် တွေ့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် စိုးရိမ် ပူရော့၊ ငိုကြွေးတော့၏။ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးသူမှာ အမျက်ဒေါသ-ဟူသော အကိန်းဓာတ် ကိန်းဝပ် နေ၏။ ဥပေကွာဝေဒနာနှင့် တွေ့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ထို ဥပေကွာဝေဒနာ၏ ဖြစ်ပုံ၊ ပျက်ပုံ၊ သာယာဖွယ်၊ အပြစ်နှင့်

COG

ထွက်ပေါက်တို့ကို အမှန်အတိုင်း မသိ။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ မသိမှု အကိန်းဓာတ် ကိန်းဝပ်နေ၏။

ရဟန်းတို့--- ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် သုခဝေဒနာ၌ ရာဂအကိန်း ဓာတ်ကို မပယ်၊ ဒုက္ခဝေဒနာ၌ အမျက်ဒေါသ အကိန်းဓာတ် ကို မဗျောက်၊ ဥပေကွာဝေဒနာ၌ မသိမှုအကိန်းဓာတ်ကို မနတ်၊ မသိမှုကို မပယ်၊ သိမှုကို မဗြစ်စေဘဲ ဤမျက်မှောက် ဘဝ၌ပင် ဒုက္ခကို ကုန်ဆုံးအောင် ပြုနိုင်သူ ဗြစ်လိမ့်မည်-ဟု ဖြစ်နိုင်စရာ အကြောင်း လုံးဝ မရှိ။

ရဟန်းတို့--- အသံ-စသည်၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၇၇။ ရဟန်းတို့--- မျက်စိနင့် အဆင်းကို အစွဲပြု ၍ မြင်သိစိတ် ဖြစ်၏။ ထိုမျက်စီ၊ အဆင်းနှင့် မြင်သိစိတ်-ဟူသော သုံးမျိုး ပေါင်းဆုံခြင်းသည် သော ဖြစ်၏။ လသ ကြောင့် သုခဝေဒနာသော်လည်း ဖြစ်၏။ သို့မဟုတ် ခုက္ခ ဝေဒနာသော်လည်း ဖြစ်၏။ သို့မဟုတ် ဥပေဘာ့ဝေဒနာ သော်လည်း ဖြစ်၏။ သုခဝေဒနာနှင့် တွေ့သော ပုဂ္ဂိုလ် သည် မတစ်မက် မစွဲလစ်။ မတဝ်မက် မစွဲလစ်းသူမှာ ရာဂ အက်န်းတတ် မက်န်းဝစ်။

ခုက္ခဝေဒနာနင့် တွေ့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မစိုးရိမ် မပူဆွေး မငိုကြွေး၊ မစိုးရိမ် မပူဆွေး မငိုကြွေးသူမှာ အချက်ဒေါသ အကိန်းဓာတ် မကိန်းဝပ်၊

ဥပေကွာဝေဒနာနှင့် တွေ့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုဥပေကွာ ဝေဒနာ၏ ဖြစ်ပုံ၊ ပျက်ပုံ၊ သာယာဗွယ်၊ အပြစ်နှင့် ထွက် ပေါက်ကို အမှန်အတိုင်း သိ၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ မသိမှုအကိန်း ဓာတ် မကိန်းဝပ်။

ရဟန်းတို့--- ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် သုခဝေဒနာ၌ ရာဂအကိန်း ဓာတ်ကို ပယ်၊ ဒုက္ခဝေဒနာ၌ အမျက်ဒေါသအကိန်းဓာတ်ကို ဖျောက်၊ ဥပေကွာဝေဒနာ၌ မသိမှုအကိန်းဓာတ်ကို နတ်၊ မသိမှုကိုကင်းဝေ၊ သိမှုကိုဖြစ်စေ၍ဤမျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ဒုက္ခကို ကုန်ဆုံးအောင် ပြုနိုင်သူ ဖြစ်လိမ့်မည်-ဟု မုချ သေရာ ဖြစ်နိုင်စရာ အကြောင်း ရှိ၏။

၉.၃.၂၇၈။ ရဟန်းတို့--- ထိုသို့ မြင်သောအခါ အကြား အမြင် ရှိသော ဘုရားတပည့်သည် မျက်စီ-စသော ၃၆ ပါး၌ ပြီးငွေ့ လာ၏။ ပြီးငွေ့ သောအခါ တပ်မက်မှု ကင်းလာ၏။ တပ်မက်မှု ကင်းသည့်အတွက် လွတ်မြောက်သွား၏။ (ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်သွား၏။) ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်သော အခါ ကိလေသာနယ်ကို ကျော်လွန်ပြီ-ဟူသော အသိဉာက် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ 'ဘဝသစ်၌ ပဋိသန္ဓေ တူသော အသိဉာက် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ 'ဘဝသစ်၌ ပဋိသန္ဓေ စနာရာ ဝါ့မှာ ကုန်ပြီ။ မင်္ဂတရားကို ရအောင် ကျင့်သုံးပြီးမြီ။ ပြုကျင့်စရာကို ပြုကျင့်ပြီးပြီ။ ဤသို့သော မင်္ဂတရားမျိုးရဖို့ရာ နောက်ထပ် ပြုကျင့်စရာ မရှိတော့ပြီ'ဟု သိ၏"ဟု ဟော ကြားတော်မှုသည်။

ထိုအခါ၌ ရဟန်းများသည် ဖြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို အလွန် နှစ်သက် သဘောကျခဲ့ကြ၏၊ ဤသုတ် တော်ကို ဟောကြားပြီးသောအခါ ရဟန်းခြောက်ဆယ် ရဟန္တာ ဖြစ်ခဲ့ကြလေသည်။

### မဟာသဋ္ဌာလတနိုကသုတိ

၉.၃.၂ဂု၉။ အခါတစ်ပါး၌ သာဝတ္ထိမြို့ စေတဝန်ကျောင်း တော်၌မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူသည်။ ထိုအခါ ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသင္ဇာယတနိကသုတ်ကို ရဟန်း တို့အား ဟောကြားတော်မူသည်။

၉.၃.၂၈၀။ ရဟန်းတို့--- မျက်စီ၊ အဆင်း၊ မြင်သိစိတ်၊ ဖဿနှင့် ဝေဒနာတို့ကို အမှန်အတိုင်း မသိမမြင်သူသည် မျက်စီ၊ အဆင်း၊ မြင်သိစိတ်၊ ဖဿ နှင့် ဝေဒနာတို့အပေါ်၌ တပ်မက်တတ်၏။

ထိုသို့ တပ်က်ေသူမှာ အနာဂတ်ခန္ဓာ ဖြစ်ကြောင်းများ ကြီးထွားကြတော့၏။ ဘဝသစ်ကို ဖြစ်စေတတ်သော တကှာလည်း ကြီးထွားလာတော့၏။ ကိုယ်မူလောင်မှု၊ စိတ်ပူလောင်မှုများလည်း ကြီးထွားလာကြတော့၏။ ကိုယ် ပူပန်မှု၊ စိတ်ပူပန်မှုများလည်း ကြီးထွားလာကြတော့၏။ သူသည် ကိုယ်ဆင်းရဲ၊ စိတ်ဆင်းရဲကိုလည်း ခံစားရ၏။

ရဟန်းတို့---နား-စသည်ကို အမှန်အတိုင်း မသိသူ၌ လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၈၁။ ရဟန်းတို့--- မျက်စီ၊ အဆင်း၊ မြင်သိစိတ်၊ ဖဿနှင့် ဝေဒနာတို့ကို အမှန်အတိုင်း သိမြင်သူသည် မျက်စီ၊ အဆင်း၊ မြင်သိစိတ်၊ ဇဿ နှင့် ဝေဒနာတို့အပေါ်၌ မတပ်မက်တော့။

ထိုသို့ မတပ်မက်သူမှာ အနာဂတ်ခန္ဓာ ဖြစ်ကြောင်း တရားများ ကုန်ခန်းချုပ်ပျက်ကြတော့၏။ ဘဝသစ်ကို ဖြစ် ဓေတတ်သော တကှာလည်း ကင်းပျောက်သွားတော့၏။ ကိုယ်အပူ၊ စိတ်အပူတို့လည်း ကင်းပျောက်ကြတော့၏။ ကိုယ်ပူလကင်မှု၊ စိတ်ပူလောင်မှုတို့လည်း ကင်းပျောက်ကြ တော့၏။ ကိုယ်ပူပန်မှု၊ စိတ်ပူပန်မှုတို့လည်း ကင်းပျောက် ကြတော့၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ကိုယ်ချမ်းသာ၊ စိတ်ချမ်းသာ ကိုလည်း စံစားရ၏။

၉.၃.၂၈၂။ ထိုသို့ မျက်စီ-စသည်ကို အမှန်အတိုင်း သိမြင်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏ အမြင်သည် မှန်ကန်သော အမြင် ဖြစ်၏၊ သူ၏ အကြံအစည်သည် မှန်ကန်သော အကြံအစည် ဖြစ်၏၊ သူ၏ အားထုတ်မှုသည် မှန်ကန်သော အားထုတ်မှု ဖြစ်၏။ သူ၏ အမှတ်ရမှုသည် မှန်ကန်သော အမှတ်ရမှု ဖြစ်၏။ သူ၏ တည်ကြည်မှုသည် မှန်ကန်သော တည်ကြည်မှု ဖြစ်၏။ သူ၏ တည်ကြည်မှုသည် မှန်ကန်သော တည်ကြည်မှု ဖြစ်၏။

သူ၏ ကာယကံ၊ ဝစီကံ၊ အသက်မွေးမှုကား ဝိပဿနာ ဘာဝနာကို မွေားများမီကပင် သီလဆောက်တည်ထားပြီး

OCO

ဖြစ်၍ ကောင်းစွာ စင်ကြယ်ပြီး ဖြစ်၏။ သူသည် ဤနည်း အားဖြင့် မြင့်မြတ်သော မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးကို ပွားများပြီး ဖြစ် တော့၏။

မြင်မြတ်သော ဤမဂ္ဂင်ရုစ်ပါးကို ထိုသို့ ပွားများပြီးသော အခါ သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး၊ သမ္မပ္မစာန်လေးပါး၊ ဣဒ္ဓိပါဒ် လေးပါး၊ ဣန္ဒြေငါးပါး၊ ငိုလ်ငါးပါး၊ ဗောရွှင်ခုနစ်ပါးတို့ကိုလည်း ပွားများပြီး ဖြစ်တော့၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် သမထ၊ ဝိပဿနာတရား နှစ်ပါးတို့ကို စုံတွဲ တွဲပြီး ဖြစ်၏၊ (တစ်ပြိုင်နက်ပွားများပြီး ဖြစ်၏၊)

သူသည် ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိသင့်သော တရားတို့ကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် သိ၏။

ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပယ်သင့်သော တရားတို့ကို ထူး သော ဉာက်ဖြင့် ပယ်၏။

ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပွားများသင့်သော တရားတို့ကို ထူး သော ဉာက်ဖြင့် ပွားများ၏။

ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုသင့်သော တရား တို့ကို ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြု၏။ ရဟန်းတို့--- ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပိုင်းခြား၍ သိသင့်သော တရားများ-ဟူသည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါးတို့ ဖြစ်၏။ ဥပါဒါန ကွန္ဓာငါးပါး-ဟူသည် ရုပ်-ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ ဝေဒနာ-ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ သညာ-ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ၊ သစီရ-ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာနှင့် စိညာ၌-ဟူသော ဥပါဒါန ကွန္ဓာတို့ ဖြစ်၏။

ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပယ်သင့်သော တရား-ဟူသည် အဝိဇ္ဇာနှင့် ဘဝတကှာ ဖြစ်၏။

ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုသင့်သော တရား-ဟူသည် ဝိစ္စာနှင့် ဝိမုတ္တိ (အရဟတ္တမဂ်နှင့် အရဟတ္တဖိုလ်) ဖြစ်၏

ရဟန်းတို့--- နား-စသည်ကို အမှန်အတိုင်း သိမြင်သူ၌ လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏"

ဤတရားတော်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတော်များလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် နှစ်သက် သဘောကျခဲ့ကြလေသည်။

### နဂရဝိန္ဒေယျသုတိ

၉.၃.၂၈၃။ မြတ်စွာဘုရား ရဟန်းသံယာများစွာနှင့် အတူ ကောသလတိုင်း၌ ဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူသော အခါ ကောသလပုဏ္ဏားတို့၏ နာရဝိန္စရွာသို့ ရောက်တော်မူ၏။ နာရဝိန္စရွာသား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်များသည် မြတ်စွာဘုရား ကြွလာတော်မူကြောင်းနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုက်သတင်း များကိုကြားသိကြ၏။ ထို့ကြောင့် သူတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်ကြသည်။

မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ရောက်ကြသောအခါ တချို့ က မြတ်စွာဘုရားကို ရှိရိုးပြီး တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေကြသည်။ တချို့က မြတ်စွာဘုရားနှင့် နတ်ဆက်စကားများ ပြောကြား ကြပြီး တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေကြသည်။ တချို့က မြတ်စွာ ဘုရားဘက်ကိုလက်အုပ်ရီပြီးတစ်နေရာ၌ထိုင်နေကြသည်။ တချို့က မိမိတို့၏ အမည်နှင့် အမျိုးအနွယ်ကို မြတ်စွာ ဘုရားအား လျှောက်ထားပြီး တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေကြသည်။ တချို့က ဆိတ်ပြိမ်စွာ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေကြသည်။

ထိုသို့ အသီးသီး ထိုင်နေကြသော နဂရဝိန္စရွာသား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်တို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဟော ကြားတော်မူသည်-

၉.၃.၂၈၄။ "သူကြွယ်တို့---သင်တို့ကို တခြားအယူ

ရှိကြသော ပရိဗိုစ်များက 'အဘယ်သို့သော သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို မရှိသေ၊ မလေးစား၊ မမြတ်နိုး၊ မပူဇော်ထိုက်သနည်း'ဟု မေးခဲ့လျှင် 'တချို့ သမက၊ ဗြာဟ္မက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ သည် မျက်စီဖြင့် မြင်ရသော အဆင်းအာရုံတို့ အပေါ် ၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မကင်းကြ။ ကိုယ်တွင်း၌ ငြိမ်းအေးသော စိတ် မရှိကြ။ ကိုယ်၊ နူတ်၊ စိတ်တို့ဖြင့် အလွန် မညီမမျှ (အလွန် မငြိမ်းမချမ်း) ကျင့်နေကြ၏။ ထိုသို့သော သမက၊ ပြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များကို မရှိသေထိုက်၊ မလေးစားထိုက်၊ မမြတ်နိုးထိုက်၊ မပူဇော်ထိုက်။ အဘယ့် ကြောင့်နည်း ဟူမူ- ငါတို့လည်း မျက်စီဖြင့် မြင်ရသော အဆင်းအာရုံတို့အပေါ်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ၊ မကင်းကြ။ ကိုယ်တွင်း၌ ငြိမ်းအေးသော စိတ် မရှိကြ၊ ကိုယ်၊ နုတ်၊ စိတ် တို့ဖြင့် အလွန် မညီမမျှ (အလွန် မငြိမ်းမချမ်း) ကျင့်နေကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ သူတို့၏ အကျင့်သည် ငါတို့၏ အကျင့်နှင့် တူ၏။ ငါတို့ထက် သာသော အကျင့်ကို မတွေ့ ရ။ ထို့ကြောင့် ထိုသို့သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်) များကို မရှိသေထိုက်၊ မလေးစားထိုက်၊ မမြတ်နိုးထိုက်၊ မပူ ရော်ထိုက်။

နားဖြင့် ကြားရသော အသံ၊ နှာခေါင်းဖြင့် နမ်းရှူရသော

အနံ့၊ လျှာဖြင့် လျက်ရသော အရသာ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ ထိရသော တွေ့ထိစရာ၊ စိတ်ဖြင့် သိရသော သိစရာတို့၌ လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏'ဟု သင်တို့ ဖြေကြရမည်။

၉.၃.၂၈၅။ သူကြွယ်တို့---သင်တို့ကို တခြားအယူရှိ ကြသော ပရိဗိုဖ်များက 'အဘယ်သို့သော သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့ကို ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဖော်ထိုက်သနည်း'ဟု မေးခဲ့လျှင် 'တချို့သမက၊ ဗြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)တို့သည် မျက်စီဖြင့် မြင်ရသော အဆင်းအာရုံတို့အပေါ် ၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ ကင်းကြ၏။ ကိုယ်တွင်း၌ ငြိမ်းအေးသော စိတ် ရှိကြ၏။ ကိုယ်၊ နှတ်၊ စိတ်တို့ဖြင့် ညီမှုသော (ငြိမ်းအေးသော) အကျင့်ကို ကျင့်နေ ကြ၏။ ထိုသို့သော သမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့ကို ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ထိုက်၏။ အဘယ့်ကြောင့်နည်း ဟူမူ- ငါတို့သည် မျက်စိဖြင့် မြင်ရသော အဆင်းအာရုံတို့အပေါ်၌ ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မကင်းကြ။ ကိုယ်တွင်း၌ ငြိမ်းအေးသော စိတ်မရှိကြ။ ကိုယ်၊ နုတ်၊ စိတ် တို့ဖြင့် အလွန် မညီမညွတ် (အလွန်မငြိမ်းမချမ်း) ကျင့်နေ ကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ သူတို့၏ အကျင့်သည် ငါတို့၏ အကျင့်နှင့် မတူ။ ငါတို့ထက် သာလွန်နေသည်ကို တွေ့မြင်ရ၏။ ထို့ကြောင့် ထိုသမက၊ ဗြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော် မြတ်)တို့ကို ရှိသေ၊ လေးစား၊ မြတ်နိုး၊ ပူဇော်ထိုက်၏။

နားဖြင့် ကြားရသော အသံ၊ နာခေါင်းဖြင့် နှစ်းရှုရသော အနံ့၊ လျှာဖြင့် လျက်ရသော အရသာ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိ ရသော တွေ့ထိစရာတို့၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏'ဟု သင်တို့ ဖြေကြားကြရမည်။

၉.၃.၂၈၆။ သူကြွယ်တို့--- သင်တို့ကို တခြားအယူရှိ ကြသော ပရိဇိုရ်များက 'ထိုအရှင်များသည် တကယ် ရာဂ၊ ဒေါသ၊ မောဟ ကင်းကြ၏၊ သို့မဟုတ် ကင်းအောင် ကျင့်နေ ကြ၏-ဟု သင်တို့ ပြောဆိုစရာ အကြောင်းအထောက် အထားတို့သည်အဘယ်မှာနည်း ဟု ပေးခဲ့လျှင် 'ထိုသို့သော အရှင်ကောင်း အရင်မြတ်များသည် တော (ရွာနှင့် မနီးသော အရပ်)၊ တောအုပ်၊ အစွန်အဖျားကျသော ကျောင်းတို့၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူကြ၏၊ ထိုနေရာတို့၌ ပျော်ပါးစရာ အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာအတွေ, အထိများ မရှိကြ။ ထိုသို့ မရှိကြခြင်းသည် အကြောင်းအထောက်အထားများ ဖြစ်ကြ၏ဟု သင်တို့ ဖြေကြားကြရမည်"

ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသော အခါ နဂရဝိန္စရွာသား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်များသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် သဘောကျ နှစ်သက်ကြပြီး ရတနာ သုံးပါးကို အသက်တမျှ ဆည်းကပ် ကိုးကွယ်ခွဲကြလေသည်။

ш

## C

### ဒိဏ္ဍပါတပါရိသုန္ဒိသုတ<u>ိ</u>

၉.၃. ၂၈၃။ အခါတစ်ပါး၌ ရာဇဂြိုဟ်မြို့ ဝေဠုဝန်ကျောင်း တော်၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတြာသည် ညနေဝိုင်း တစ်ပါးတည်း ဖလ သမာပတ်ဖြင့် သီတင်းသုံးရာမှ ထတော်မူလာပြီး မြတ်စွာ ဘုရားထံတော်သို့ ရျဉ်းကဝ်တော်မူ၏။ မြတ်စွာဘုရား ထံတော် ရောက်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိစိုး ဦးရပြီး တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။ တစ်နေရာ၌ ထိုင်နေတော် မူသော အရှင်သာရိပုတြာအား မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"သာရီပုတြာ--- သင်၏ ဘူနွေတို့သည် ကြည်လင်လှ၏။ သင်၏ အသားအရေသည် သန့်ရှင်းစင်ကြယ်၏။ သာရိ ပုတြာ---အခု အဘယ်သို့သော နေခြင်းဖြင့် များစွာနေ သနည်း"

"မြတ်စွာဘုရား---အခု တပည့်တော် သုညတဝိဟာရ (ရာဂ-စသည်ကင်းသော နေခြင်း)ဖြင့် များစွာ နေပါသည် ဘုရား"

"သာဓု သာခု သာရိပုတြာ---သင်သည် ယခုအခါ ဘုရား-စသော ယောက်ျားမြတ်တို့၏ နေခြင်းဖြင့် များစွာ နေနေတာ ဖြစ်၏၊ ထိုရာဂ-စသည်ကင်းသော နေခြင်းသည် ယောက်ျား မြတ်တို့၏ နေခြင်း ဖြစ်သည် သာရိပုတြာ။

ထို့ကြောင့် ရာဂ-စသည် ကင်းသော နေခြင်းဖြင့် များစွာ နေလိုသော ရဟန်းသည် 'ငါ ဆွမ်းခံသွားခဲ့ရာ လမ်း၊ ငါ ဆွမ်းခံ လှည့်လည်ခဲ့ရာ အရပ်၊ ငါ ဆွမ်းခံပြန်ခဲ့ရာ လမ်းမှာတုန်းက အဆင်း၊ အသံ၊ အနုံ့၊ အရသာ၊ တွေ့ထိစရာ၊ သိစရာ-တို့ အပေါ် ၌ တောင့်တခြင်း၊ စွဲလမ်းခြင်း၊ ဒေါသထွက်ခြင်း၊ တွေဝေခြင်း၊ စိတ်ထိခိုက်ခြင်းများ ရှိခဲ့လေသလော'ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်ရမည်။

ထိုသို့ စဉ်းစားဆင်ခြင်သော အခါ ထိုတောင့်တခြင်း-စသည် ရှိခဲ့သည်-ဟု သိလျှင် ထိုတောင့်တခြင်း-စသော မကောင်းမှုအကုသိုလ်တရားမျိုးကို ပယ်ဖို့ရာ (နောင် မဖြစ် စေဖို့ရာ) ကြိုးစားအားထုတ်ရမည်။

ထိုတောင့်တခြင်း-စသည် မရှိခဲ့-ဟု သိလျှင် ထိုနှစ်သက် ဝမ်းမြောက်မှုဖြင့်ပင် နေ့ရောညဉ့်ပါ ကုသိုလ်တရားတို့ကို ကြိုးစားအားထုတ်လျက် နေရမည်။

၉.၃.၂၈၈။ သာရိပုတြာ---ရဟန်း-ဆိုသည်မှာ 'ငါသည် ကာမဂုက်ငါးပါးကို ပယ်ပြီးပြီလော'

ngn

`နီဝရကငါးပါးကို ပယ်ပြီးပြီလော

'ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါးကို ဝိုင်းခြား၍ ကွဲကွဲပြားပြား သိပြီး ပြီလော'

`သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို ပွားများပြီးပြီလော´

`သမ္မပ္မဓာန်လေးပါး၊ ဣဒ္ဓိပါဒ်လေးပါး၊ ဣန္ဒြေငါးပါး၊ ဝိုလ် ငါးပါး ဗောဏ္ၿင်ခုနစ်ပါး၊ မဂ္ဂင်ရစ်ပါးနှင့် သမထ၊ ဝိပဿနာ နှစ်ပါးတို့ကို ပွားများပြီးပြီလော '

'အရဟတ္တမဂ်၊ အရဟတ္တဇိုလ်ကို မျက်မှောက် ပြုပြီးပြီ လော'ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်ရမည်။

ထိုသို့ စဉ်းစားဆင်ခြင်သော အခါ 'ကာမဂုက်ပယ်ခြင်း-စသည်ကို မပြုရသေးပါတကား'ဟု သိလျှင် ပြုဖို့ရာ ကြိုးစား အားထုတ်ရမည်။

ကာမဂုက်ပယ်ခြင်း-စသည်ကို ဖြပြီးပြီ-ဟု သိရလျှင် ထိုနှစ်သက်ဝမ်းမြောက်မှုဖြင့်ပင် ကုသိုလ်တရားတို့ကို နေရော ညဉ့်ပါ ကြိုးစားအားထုတ်လျက် နေရမည်။ ၉.၃.၂၈၉။ သာရိပုတြာ--- အတိတ်ကာလက ဆွမ်းကို စင်ကြယ်စေခဲ့ကြသော ဆွမ်းကျေးရူး ဆပ်ခဲ့ကြသော သမက၊ ခြာဟွက(သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)မှန်သမျှသည် ဤသို့ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍သာ ဆွမ်းကျေးရူးကို ဆပ်ခဲ့ကြ၏။ နောင်အခါ ဆွမ်းကျေးရူးကို ဆပ်ကြမည့် သမက၊ ခြာဟွက (သူတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည်လည်း ဤသို့ ဆင်ခြင် ၍ ဆင်ခြင်၍သာ ဆွမ်းကျေးရူးကို ဆပ်ကြလိမ့်မည်။

ယခုအခါ ဆွမ်းကျေးဇူးကို ဆပ်နေကြသော သမက၊ ဗြာဟွက(သုတော်စင်၊ သူတော်မြတ်)များသည်လည်း ဤသို့ ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍သာ ဆွမ်းကျေးဇူးကို ဆပ်နေ ကြ၏။

ထို့ကြောင့် 'ဆင်ခြင်၍ ဆင်ခြင်၍သာ ဆွမ်းကျေးဇူးကို ဆင်ကြမည'ဟု သင်တို့ ကျင့်ကြံကြိုးကုတ် အားထုတ်ရမည် သာရိပုတြာ"ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။

အရှင်သာရိပုတြာသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော် ကို အလွန် သဘောကျ နှစ်သက်တော်မူခဲ့လေသည်။

## က္ကန္ဒြိယဘာဝနာသုတိ

၉.၃.၂၉ဂ။ အဓါတစ်ပါး၌ ဇင်္ဂလာနိဂုံး (ဇင်္ဂလာရွာကြီး) သုဝေဠုတော၌ မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအဓါ၌ ပါရာသိဝိယပုဏ္ဏား၏ တပည့် ဥတ္တရေလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ချဉ်းကဝ်၏။ ထိုဥတ္တရလုလင်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့ မေးမြန်းတော်မူ၏-

"ဥတ္တရ---ပါရာသိဝိယပုက္ကားသည် တပည့်တို့အား ထုန္ဒြေပွားများနည်းကို ဟောသလော"

"အရှင်ဂေါတမ--- ပါရာသိဝိယပုဏ္ဏားသည် တပည့်တို့ အား ကူနြွေပွားများနည်းကို ဟောပါ၏"

"ဥတ္တရ---အဘယ်သို့ ဟောသနည်း"

"အရှင်ဂေါတမ---မျက်စိဖြင့် အဆင်းကို မကြည့်ခြင်း၊ နားဖြင့် အသံကို နားမထောင်ခြင်းသည် ဣန္ဒြေပွားများခြင်း ဖြစ်၏"ဟု ဟောပါ၏။

"ဥတ္တရ--- ဤသို့ ဆိုလျှင် အကန်းနှင့် နားပင်းသူတို့ သည် ကျနေ့်တို့ကို ပွားများပြီး ဖြစ်ကြလိမ့်ညေ်။ အဘယ့် ကြောင့် ဆိုသော် အကန်းက မျက်စိဖြင့် အဆင်းကို မကြည့် နိုင်၍ နားပင်းသူက နားဖြင့် အသံကို နားမထောင်နိုင်သော ကြောင့် ဖြစ်၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ မိန့်တော်မူသော အခါ ဥတ္တရ လုလင်သည် မလှုပ်မဟုက် စိတ်ပျက် ကြံမှိုင်သွား၏။ ဥတ္တရ လုလင် စိတ်ပျက်သွားကြောင်း မြတ်စွာဘုရား သိတော်မူ၍ အရင်အာနန္ဓာအား ဤသို့ ဟောကြားတော်မူ၏-

"အာနန္မာ---ပါရာသိဝိယပုဏ္ကား၏ ဣန္ဇြေပွားများ နည်းက တခြား၊ မြတ်စွာဘုရား၏ အနိုင်းမဲ့ ဣန္ဇြေပွားများ နည်းက တခြား ဖြစ်၏"

"မြတ်စွာဘုရား---မြတ်စွာဘုရား၏ အနိုင်းဖဲ့ ဣန္ဒြေ ပွား များနည်းကို အမိန့်ရှိတော်မူပါ ဘုရား"

"အာနန္ဒာ---ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင်တို့ နာယူကြ၊ ကောင်းမွန် စွာ နလုံးသွင်းကြ၊ ငါဘုရား ဟောပြမည်"

"မှန်ပါ အရှင်ဘုရား"

၉.၃.၂၉၁။ အာနန္ဒာ--- မြတ်စွာဘုရား၏ အနိုင်းမဲ့ ကုန္ဖြေပွားများနည်းသည် အဘယ်နည်း။ မျက်စိဖြင့် အဆင်း

### 🕡 ဘုရားရှင် ဟောတော်မူခဲ့သော သုတ္တန်များ (၂) (ဖရွိဖနိကာယ်)

ကို မြင်သော ရဟန်းတစ်ပါးမှာ ရံခါ နှစ်သက်မှု၊ ရုံခါ မနှစ် သက်မှု၊ ရံခါ နှစ်သက်မှုရော မနှစ်သက်မှုပါ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။ ထိုရဟန်းသည် "ငါမှာ ဖြစ်ပေါ် လာသော နှစ်သက်မှု၊ မနှစ် သက်မှုသည် ရှန်ရင်းကြမ်းတမ်း၏။ လျစ်လျူရှုခြင်းသည် သာ ငြိမ်းအေးမွန်မြတ်၏"ဟု သိ၏။ နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်၏။ ထိုအခါ၌ သူ၏ နှစ်သက်မှု၊ မနှစ်သက်မှုသည် ချက်ချင်း ချုပ်ပျောက်၏။ လျစ်လျူရှုခြင်းသည် ချက်ချင်း တည်လာ ၏။ ဥပမာအားဖြင့် မျက်စံကောင်းသော လူတစ်ယောက် မျက်စိကို ဖျတ်ခနဲ ဖျတ်ခနဲ မိုတ်လိုက် ဖွင့်လိုက်သကဲ့သို့ ဖြစ်၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို ရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိရောကို တွေ့ထိသော အခါ နှင့် စိတ်ဖြင့် ကြံသိရောကို ကြံသိသော အခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

အာနန္မာ---ဤကား မြတ်စွာဘုရား၏ အနိုင်းမဲ့ ဣန္ဒြေ ပွားများနည်း ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၉၂။ အာနန္ဒာ---အဘယ်သို့လျှင် ဝိပဿနာ အကျင့်ကို ကျင့်ဆံပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သနည်းဟူမှ- မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သော ရဟန်းတစ်ပါးမှာ ရံခါ နှစ်သက်မှု၊ ရံခါ မနှစ်သက်မှု၊ ရံခါ နှစ်သက်မှုရော မနှစ်သက်မှုပါ ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ထိုရဟန်းသည် ဖြစ်ပေါ် လာသော ထိုနှစ်သက်မှု၊ မနှစ်သက်မှုတို့ကို ငြီးငွေ့ လာ၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နားခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို ရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိစရာကို တွေ့ထိသော အခါနင့်

စိတ်ဖြင့် ကြံသိရောကို ကြံသိသော အခါတို့၌လည်း ထို့ အတူပင် ဖြစ်၏။

အာနန္ဒာ---ဤသို့လျှင် ဝိပဿနာအကျင့်ကို ကျင့်ဆဲ ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၉၃။ အာနန္ဒာ--- အဘယ်သို့လျှင် ဣန္ဒြေတို့ကို

ပွားများပြီးသော အရိယာပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သနည်း ဟူမှ-မျက်စီဖြင့် အဆင်းကို မြင်သော ရဟန်းတစ်ပါးမှာ ရံခါ နှစ်သက်မှု၊ ရံခါ မနှစ်သက်မှု၊ ရံခါ နှစ်သက်မှုရော မနှစ်သက်မှုပါ ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

ထိုရဟန်းသည် စက်ဆုပ်ဇွယ်အဆင်းအာရုံ၌ စက်ဆုပ် ဇွယ်မဟုတ်-ဟူသော သညာထား၍ နေလိုလျှင် ထိုစက်ဆုပ် ဇွယ် အဆင်းအာရုံ၌ မေတ္တာပွား၍ ဖြစ်စေ၊ ဓာတ်ခွဲ၍ ဖြစ်စေ စက်ဆုပ်ဇွယ် မဟုတ်-ဟူသော သညာထား၍ နေ၏။

စက်ဆုပ်စွယ်မဟုတ်သော အဆင်းအားရုံ၌ စက်ဆုပ်စွယ် ဟူသော သညာထား၍ နေလိုလျှင် ထိုစက်ဆုပ်စွယ် မဟုတ် သော အဆင်းအာရုံ၌ အသုဘသဘောကို ရှ၍ ဖြစ်စေ၊ မမြီ-ဟု ရှ၍ ဖြစ်စေ စက်ဆုပ်စွယ်-ဟူသော သညာထား၍ နေ၏။

စက်ဆုပ်ဖွယ် အဆင်းအာရုံနှင့် စက်ဆုပ်ဖွယ် မဟုတ် သော အဆင်းအာရုံတို့၌ စက်ဆုပ်ဖွယ်မဟုတ်-ဟူသော သညာထား၍ နေလိုလျှင် ထိုစက်ဆုပ်ဖွယ် အဆင်းအာရုံနှင့် စက်ဆုပ်ဖွယ် မဟုတ်သော အဆင်းအာရုံတို့၌ အသုဘ သဘောကို ရှ၍ ဖြစ်စေ၊ မြေ-ဟု ရှ၍ ဖြစ်စေ စက်ဆုပ်ဖွယ် မဟုတ်-ဟူသော သညာထား၍ နေ၏။

စက်ဆုပ်ဖွယ် အဆင်းအာရုံနှင့် စက်ဆုပ်ဖွယ် ဟောတ် သော အဆင်းအာရုံ နှစ်မျိုးကို ကြဉ်ဖယ်၍ လျစ်လျူရှပြီး သတိနှင့် အသိ ယှဉ်လျက် နေလိုလျှင် ထိုစက်ဆုပ်ဖွယ် အဆင်း အာရုံနှင့် စက်ဆုပ်ဖွယ် မဟုတ်သော အဆင်းအာရုံ နှစ်မျိုးလုံးအပေါ်၌ ဝမ်းမြောက်မှု၊ ဝမ်းနည်းမှုတို့ကို မဖြစ်စေ ဘဲ လျစ်လျူရှပြီး သတိနင့် အသိ ယှဉ်လျက် နေ၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသော အခါ၊ နာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို ရှူသော အခါ၊ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သော အခါ၊ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိရောကို တွေ့ထိသော အခါ နှင့် စိတ်ဖြင့် ကြံ့သိစရာကို ကြံသိသော အခါတို့၌လည်း ထို့အတူပင် ဖြစ်၏။

၉.၃.၂၉၄။ အာနန္မာ---ဤသုတ္တန်ဖြင့် အနိုင်းမဲ့ ဘူနြေ ပွားများနည်းကိုလည်း ငါဘုရား ဟောကြားပြီးပြီး ဝိပဿနာ ကို ကျင့်နေသော ကျင့်ဆဲပုဂ္ဂိုလ်အကြောင်းကိုလည်း ငါ ဘုရား ဟောကြားပြီးပြီ။

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုစ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

ကျနေ့်တို့ကို ပွားများပြီးသော အရိယာပုပ္ဂိုလ်အကြောင်း ကိုလည်း ငါဘုရား ဟောကြားပြီးပြီ။ တပည့်တို့၏ အကျိုး စီးပွားကို လိုလားပြီး သနားကြင်နာတတ်သော ဆရာတစ်ပါး ပြုသင့်ပြုထိုက်သည်ကို သင်တို့အတွက် ငါဘုရား ပြုတော် မှပြီးပြီ။

အာနန္မာ--- ဤနေရာတို့သည် သစ်ပင်ရင်းတို့တည်း။ ဤနေရာတို့သည် ဆိတ်ငြိမ်သော နေရာတို့တည်း၊ အာနန္မာ ----တရားကို ရှမှတ်ပွားများကြကုန်လော့။ အမှတ်တဖဲ့ မေ့မေ့လျော့လျော့ ပေါ့ပေါ့ဆဆ လုံးဝ မနေကြကုန်လင့်။ နောက်မှ နောင်တမရကြကုန်လင့်။ ဤကားသင်တို့ အတွက် ငါဘုရားတို့၏ အဆုံးအမတော် ဖြစ်၏"

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုသို့ ဟောကြားတော်မူပြီး ဣန္ဒြိယ ဘာဝနာသုတ်ကို နိဂုံးချုပ်တော်မူ၏။

အရှင်အာနန္ဒာလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို အလွန် နှစ်သက် သဘောကျပြီး "သာဓု သာဓု သာဓု"ဟု သာဓု သုံးကြိမ် ၏ ဆိုတော်မူခဲ့လေသည်။ www.dhammadownload.com

දොතීකතීතු (၁)

မှတိသားဖွယ်ရာ အဖြာဖြာ

#### www.dhammadownload.com

## မှတိသားဖွယ်ရာ အဖြာဖြာ

```
-ကံ (၃)ပါး *(၀ပ၊ ၉.၂.၀၄၃။) *(၀ၑ၊ ၄၀၂။)
-ကံ (၄)ပါး (၀ပ၊ ၉.၂.၀၆၃။) (၀ၑ၊ ၅၀၂။)
-ကံ (၄)ပါး (၀ပ၊ ၉.၃.၁၈၃။) (၀ၑ၊ ၅၀၂။)
-ကံ (၄)မြိုး (၀ပ၊ ၉.၃.၁၈၃။) (၀ၑ၊ ၅၉၇။)
-ကံတရားကို မြင်ကြသူများ (၀ပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (၀ၑ၊ ၆၈၀။)
-ကံသည် လှည်းနားစောင့်နှင့် တူကြောင်း (၀ပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (၀ၑ၊ ၆၈၀။)
-ကံသာ အဓိ၊ ကံသာ အဖ (၀ပ၊ ၉.၃.၁၆၉။) (၀ၑ၊ ၅၉၀။)
-ကံအကျယ် (၀ပ၊ ၉.၃.၁၈၀-၉.၃.၁၈၃။) (၀ၑ၊ ၅၉၄-၈၀၂။)
-ကံအမျိုးမျိုး အကျိုးအထွေထွေ (၀ပ၊ ၉.၃.၁၇၀။) (၀ၑ၊ ၅၉၁။)
-ကိ မေ ဖကေန စသော ဂါထာ (၀ပ၊ ၃.၀၅၆။) (၀ၑ၊ ၀၀၈။)
-ကကှာယနန္မယ်၏ အစဖြစ်သော ကက္ခရသေ့၏ ဝတ္ထု (၀ပ၊ ၈.၁.၀၅၁။) (၀ၑ၊ ၁၀၄။)
-ကလေးသူငယ် မျိုဒိသော အိုးခြမ်းကွဲကို ထုတ်ဆောင်ခြင်း ဥပမာ (၀ပ၊ ၉.၂.၀၇၂။) (၀ၑ၊ ၅၀၆။)
-ကဿပတက္ကတွန်း ဘုရားရှင်၏ အထံတော်၌ ရဟန်းပြုစွင့် ရ၍ မကြာစီပင် ရဟန္တာ ဖြစ်ကြောင်း
(၀ပ၊ ၈.၁.၁၈၉။) (၀ၑ၊ ၁၃၉။)
```

\*စပ= စာပိုဒ်၊ \*စမ= စာမျက်နှာ

```
-ကဿပတက္ကတွန်းသည် ပုဂ္ဂိုလ်ထူး ဖြစ်၍ ဘုရားရှင်က အထူးအခွင့်အရေး ပေးတော်မူခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၈၉။)
       (၈၈၊ ၁၃၉။)
-ကသိုက်း (၁၀)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၇။) (စမ၊ ၅၈၉။)
-ကဠာရမဋ္ရက တက္ကတွန်းသည် မကြာမီ လူဝတ်လဲ၍ အိမ်ထောင်ပြုလိမ့်မည်မကြာမီပင် သေလိမ့်မည်-ဟု
        ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၇.၀၈၀။) (စမ၊ ၀၇၈။)
-ကဋ္ဌာရမဋ္ရက တက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၇၈-၇.၀၈၁။) (စမ၊ ၀၇၇-၀၇၈။)
-ကင်းဆိတ်သော သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ကန်ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၆။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-ကမ်းကြည့်ငှက် ဥပမာ (စပ၊ ၈.၁.၂၃၃။) (စမ၊ ၁၅၄။)
-ကမ္ဘာပျက်ရာ၊ တည်ရာ အခါ (စပ၊ စ.၃.၀၈၆။) (စမ၊ ၂၅၈။)
-ကမ္ပဋ္ဌာန်း စီးဖြန်းမှု ပဓာနအလုပ်ကို ပြုလုပ်သူတို့၏ အင်္ဂါ (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၃၀ဂု။) (စမ၊ ၆၄၂။)
-ကမ္ပဋ္ဌာန်းထိုင်လျက် နီဝရကတို့မှ ကင်းစေပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၀၆။) (စမ၊ ၆၉၉။)
-ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သူတို့၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၇၈။) (စမ၊ ၆၂၅။)
-ကွယ်လွန်ပြီးသော တပည့်သာဝကတို့၏ ဘဝကို ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူခြင်း၏ အကြောင်း
       (OUI P.J.299-P.J.29611) (OUI 990-99J11)
-ကာပဋိကမည်သော လုလင်ငယ် (စပ၊ ၉.၂.၃၄၄။) (စမ၊ ၆၆၇။)
-ကာမ, ကာမသုခ, ကာမဂ္ဂသုခတို့ကို သိသူ (စပ၊ ၉.၂.၂၃၆။) (စမ၊ ၆၀၂။)
-ကာမချမ်းသာ (စပ၊ ၉.၂.၂၃၆။) (စမ၊ ၆၀၂။)
-ကာမဂုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၂၀၈။) (စမ၊ ၄၁၁။)
-ကာမဂုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၁၀၁။) (စမ၊ ၃၆၁။)
-ကာမဂုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၀၇၆။) (စမ၊ ၅၀၉။)
-ကာမဂုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၁၃၁။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ကာမဂုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၃၆။) (စမ၊ ၆၀၂။)
-ကာမဂုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၃၇၆။) (စမ၊ ၆၈၆။)
-တာမဝုက် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၀၂၀။) (စမ၊ ဝုဝ၅။)
-ကာမဂုဏ် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၀၇။) (စမ၊ ဝေ၈။)
-ကာမဂုက်ကို ခံစားနေသူသည် ဈာန်ကို မရနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၂ဂ။) (စမ၊ ဂု၆၄။)
-ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို တပ်မက်ခြင်း၏ အပြစ် (စပ၊ ၉.၁.၂၀၈။) (စမ၊ ၄၁၁။)
-ကာမဂုက်ငါးပါးတို့ကို မတပ်မက်ခြင်း၏ အကျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၀၈။) (စမ၊ ၄၁၁။)
```

```
-ကာမဂုက်တို့၌ ညွှတ်သော စိတ်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၉.၃.၀၂၁။) (စမ၊ ဂုဂ၅။)
-ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ်များ (စပ၊ ၉.၂.၀၂၉-၉.၂.၀၃၅။) (စမ၊ ၄၈၆-၄၈၇။)
-ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ်များ (စပ၊ ၉.၃.၀၂၅။) (စမ၊ ဂုပ၈။)
-ကာမဂုက်တို့၏ အပြစ်များ (စပ၊ ၉.၁.၁၅၆။) (စမ၊ ၃၉၀။)
-ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေက္ခာ (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၈။) (စမ၊ ၈၀၀။)
-ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနုဿ (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၇။) (စမ၊ ၈၀၀။)
-ကာမဂုက်နှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿ (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၆။) (စမ၊ ၈ဂဂ။)
-ကာမဂ္ဂသုခ (စပ၊ ၉.၂.၂၃၆။) (စမ၊ ၆ဂ၂။)
-ကာမတရားတို့၏ ထွက်မြောက်ရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၀၅။) (စမ၊ ၃၆၂။)
-ကာမတရားတို့၏ သာယာဇွယ် (စပ၊ ၉.၁.၁၀၁။) (စမ၊ ၃၆၁။)
-ကာမတရားတို့၏ အပြစ် (စပ၊ ၉.၁.၁၀၂-၉.၁.၁၀၄။) (စမ၊ ၃၆၁-၃၆၂။)
-ကာမတို့၌ ပြန်လည်ခြင်း၊ မလည်ခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၁၂။) (စမ၊ ၃၆၅။)
-ကာမမှ လွတ်မြောက်နေသော သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ကာမသုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၁။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ကာယဂတာသတိကို ပွားများရကျိုး (၁၀)ပါး (စပ၊ ၉.၃.ဂ၉၇။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-ကာယဂတာသတိကို ပွားများရကျိုးများ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၅။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-ကာယဂတာသတိကို မပွားခြင်း၏ အပြစ် (စပ၊ ၉.၃.ပ၉၄။) (စမ၊ ဂု၅ပ။)
-ကာယဂတာသတိကို အကျိုးများအောင် ပွားများနည်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
-ကာယသက္ရွိပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
-ကာယသက္ခ်ိရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-ကာယာနပဿနာ (စပ၊ ၉.၁.၀၄၉။) (စမ၊ ၃၃၉။)
-ကိလေသာတို့မှ ဝေးသူ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-ကိလေသာပြိမ်းအေးသော ရဟန်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၄။) (စမ၊ ၈၁၄။)
-ကုသာဝတီနေပြည်တော်၏ ခမ်းနားထည်ဝါပုံ (စပ၊ ၈.၂.ဂ၃၃။) (စမ၊ ၁၈ဂ။)
-ကုသိနာရုံမြို့၌ ဘုရားရှင်သည် ခန္ဓာကိုယ်ကို ခုနစ်ကြိမ်မြောက် စွန့်ပစ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၆ဂ။) (စမ၊ ၁၈၆။)
-ကုသိနာရုံမြို့သည် မဟာသုဒဿန စကြဝတေးမင်း၏ ကုသာဝတီနေပြည်တော် ဖြစ်ခဲ့ဖူးကြောင်း
       (၈၀၀ ၈.၂.၈၃၃။) (၈၀ ၁၈၈။)
-ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ် (စပ၊ ၉.၂.၁၆၆။) (စမ၊ ၅၆၆။)
```

```
ରବୃତି
```

```
-ကုသိုလ်တရားတို့၌ စိတ်ဖြစ်ပေါ်ခြင်းမှုသည်လည်း ကျေးဇူးများကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.ဂ၄၂။) (စမ၊ ၃၃၇။)
-ကုသိုလ်တရားတို့ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း
       (စပ၊ ..၃.၁၁၂။) (စမ၊ ၂၆၈။)
-ကုသိုလ်ကောင်းမှုကို ယနေ့ပင် ပြုထိုက်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၉။) (စမ၊ ဂု၈၅။)
-ကူဋဒန္တပုဏ္ထား ယဇ်သတ္တဝါတို့ကို ဘေးမဲ့ပေးခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၄၄။) (စမ၊ ၁၂၇။)
-ကူဋဒန္တပုဏ္ကား သောတာပတ္တိဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၄၅။) (စမ၊ ၁၂၇။)
-ကောရခတ္တိယ တက္ကတွန်းသည် ခုနစ်ရက်မြောက်သော နေ့၌ စားပိုးနင့်၍ သေလိမ့်မည်-ဟု ဘုရားရှင်
       ဟောကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၇.၀၀၉။) (စမ၊ ၀၇၀။)
-ကောရခတ္တိယ တက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဘုရားရှင် တန်ခိုး ပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၀၉-၅.၀၁၂။) (စမ၊ ၀၇၀-
       ၀၅၁။)
-ကောသမွီပြည်၌ သံဃာကွဲပြားခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၃၁။) (စမ၊ ဂုဂုပ။)
-ကောသောဟိတဝတ္ထဂုယှတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၆။) (စမ၊ ၂၉၂။)
-ကောင်းကင်ပမာ မေတ္တာထားနည်း (စပ၊ ၉.၁.၁၅၁။) (စမ၊ ၃၈၈။)
-ကောင်းကင်နှင့် တူစွာ ဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.ပ၉၆။) (စမ၊
       ၅၂၁။)
-ကောင်းစွာ သိမှုကို ဖြစ်စေနိုင်သော သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ကောင်းမြတ်သည့် ကျင့်ဝတ်တရား (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၂.၂၆၉။) (စမ၊ ၆၂၁။)
-ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သော သူ (စပ၊ ၉.၂.၂၂၂။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၂၂၂။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၂။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-ကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့သည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၂။) (စမ၊
       ၅၉၄။)
-ကောင်းသော အကြံ၏ ဘေးကင်းပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၃၅။) (စမ၊ ၃၇၆။)
-ကောင်းသော အကြံကို ကြိမ်ဖန်များစွာ ကြံပါက မကောင်းသော အကြံကို ပယ်စွန့်ပြီး ဖြစ်ကြောင်း
       (၈၅၀ ၊ ၁၁၁၃၅။) (၈၈)
-ကောင်းသော အကြံတို့ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၂၂၄။) (စမ၊ ၅၉၅။)
-ကောင်းသော အကြံတို့ချုပ်ရန် ကျင့်သောသူ (စပ၊ ၉.၂.၂၂၄။) (စမ၊ ၅၉၅။)
-ကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၄။) (စမ၊ ၅၉၅။)
-ကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်လျှင် ဖြစ်ကြောင်းရှိကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၄။) (စမ၊ ၅၉၅။)
-ကောင်းသော ကြံစည်မှုကို အလွန်ကြာမြင့်စွာ ကြံစည်စဉ်းစားသည် ရှိသော် ကိုယ်စိတ် ပင်ပန်းကြောင်း
```

(၈၀၊ ၉.၁.၁၃၅။) (၈၀၊ ၃၇၆။) -ကောင်းသော ကြံစည်မှုသည် ဘေးကင်းကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၃၅။) (စမ၊ ၃၇၆။) -ကိုယ်ခန္ဓာဏ် အပြစ် (စပ၊ ၉.၃.၁၀၆။) (စမ၊ ၇၅၉။) -ကိုယ်တစ်မျိုးကို ဖန်ဆင်းနိုင်ကြခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၁၀။) (စမ၊ ၅၈၉။) -ကိုယ်တွင်း အာယတန (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၅။) (စမ၊ ဂု၉၉။) -ကိုယ်တွင်း အာယတန ခြောက်ပါး-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၃။) (စမ၊ ၈၃၉။) -ကိုယ်တွင်းအာရုံ၌ မစွဲကပ် မတည်နေသော စိတ် (စပ၊ ၉.၃.၁၉၈။) (စမ၊ ဂဂ၅။) -ကိုယ်တိုင်သိမြင်ထိုက်သော တရားတော် (စပ၊ ၉.၁.၂ဂုဂု။) (စမ၊ ၄၄၅။) -ကိုယ်ထင်ရှားဖြစ်သော သတ္တဝါ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.ဂ၉၃။) (စမ၊ ၃၅၇။) -ကိုယ်ပ အာယတန (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၅၅။) (စမ၊ ၇၉၉။) -ကိုယ်ပအာယတန ခြောက်ပါး-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၃။) (စမ၊ ၈၃၉။) -ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာမဟုတ်သော တရားများ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၉။) (စမ၊ ၃၉၆။) -ကိုယ်ဖြင့် တရားမှု, မျှတမှုကို ပြုလုပ်ခြင်း (၃)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၈၇။) (စမ၊ ၄၅၄။) -ကိုယ်ဖြင့် မတရားမှု, မမျှတမှုကို ပြုလုပ်ခြင်း (၃)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၈၆။) (စမ၊ ၄၅၃။) -ကိုယ်ဝန်တည်ပုံ အခြင်းအရာ (စပ၊ ၉.၂.၃၃၉။) (စမ၊ ၆၆၃။) -ကိုယ်အကျင့် (၂)မျိုး (စပ၊ ေ၂.၁၄၄။) (စမ၊ ၂၁၉။) -ကိုယ်တွင်းအာရုံ၌ စွဲကပ်တည်နေသော စိတ်-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၁၉ဂု။) (စမ၊ ၈၀၅။) -ကျုံးမြောင်းကို အားလုံးဖျက်ဆီးပြီးသူ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၇။) (စမ၊ ၃၉၅။) -ကျင်ကြီး စွန့်ရာအရပ် ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၂၁-၃.၀၂၂။) (စမ၊ ၀၀၆။) -ကျောက်တုံးကို စိုသော ရွှံ့မြေပုံ၌ ပစ်ချပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.ပ၉၄။) (စမ၊ ဂု၅၀။) -ကြံစည်ခြင်းအုပ်စု (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၃၃။) (စမ၊ ၃၇၅။) -ကြံစည်မှုဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၈။) (စမ၊ ၂၁၇။) -ကြက်သီးမွေးညှင်း ထစေတတ်သည့် တရားဒေသနာ (စပ၊ ၉.၁.၀၉၈။) (စမ၊ ၃၆၀။) -ကြည်ညိုဖွယ်တရား (၁၀)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၀၃၄။) (စမ၊ ၇၁၅။) -ကြိမ်ပိုက်ရောင်းမည်သော ကြေးနီမြစ်ငရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၆။) (စမ၊ ၇၈၀။) -ကြောက်ဖွယ်ကို ပယ်ဖျောက်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၂၆။) (စမ၊ ၃၂၉။) -ကြောင်ရေအိတ်ပမာ မေတ္တာထားနည်း (စပ၊ ၉.၁.၁၅၃။) (စမ၊ ၃၈၉။)

-ခံစားမှု အမျိုးမျိုး (စပ၊ ၉.၂.၀၇၄-၉.၂.၀၇၅။) (စမ၊ ၅၀၈။)

```
ฤดูถ
```

```
-စတ္တိယ ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.ဂ၉၈။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-ခန္ဓာ (၅)ပါးကို ရဟန္တာ သိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၉။) (စမ၊ ၇၂၇။)
-ခန္ဓာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၀၃၈။) (စမ၊ ၇၁၇။)
-ခန္ဓာငါးပါး၌ ဝိပဿနာရှပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၆။) (စမ၊ ၃၉၄။)
-စန္ဓာငါးပါး၌ ဝိပဿနာရှရကျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၆၇။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-ခန္ဓာငါးပါး၏ သာယာဖွယ်အပြစ်နှင့် ထွက်ပေါက် (စပ၊ ၉.၃.၀၄၀။) (စမ၊ ၇၁၈။)
-ခန္ဓာငါးပါးကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၈။) (စမ၊ ၃၄၅။)
-ခန္ဓာငါးပါးကို ဝိပဿနာရှုနည်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၂။) (စမ၊ ၇၁၈။)
-ခန္ဓာငါးပါးကို ဝိပဿနာရှုရကျိုး (စပ၊ ၉.၃.၀၄၂။) (စမ၊ ၇၁၈။)
-ခန္ဓာငါးပါးကို သတ်မှတ်နိုင်ခြင်း၏ အကြောင်းတရားများ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၈။) (စမ၊ ၇၁၇။)
-ခန္ဓာငါးပါးသည် အနိစ္စ,ဒုက္ခ,အနတ္တဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၄၅-၉.၁.၂၄၇။) (စမ၊ ၄၃၃-၄၃၄။)
-ခွန်အားတို့တွင် အကြီးဆုံး ခွန်အား (စပ၊ ၈.၃.၀၇၇။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ခိုးမှု-စသော ပြစ်မှုများ စတင် ဖြစ်ပေါ် ရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.ဂ၉၆။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-ခိုးသူတို့နှင့် အတူ သွားသူ ဥပမာ (စပ၊ ၃.ဂ၂၅-၃.ဂ၂၆။) (စမ၊ ဂ၀၆။)
-ခွေးကျင့် ကျင့်သူ ရောက်မည့် ဘဝ (စပ၊ ၉.၂.၀၆၄။) (စမ၊ ၅၀၁။)
-ခွေးကျင့် ကျင့်သော သေနိယ ရဟန္တာ ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၀၆၈။) (စမ၊ ၅၀၄။)
-နိုင်မြဲသော သဒ္ဓါ (စပ၊ ၉.၁.၃၁၂။) (စမ၊ ၄၆၄။)
-ရှီးမွမ်းထိုက်သော စကား/မရီးမွမ်းထိုက်သော စကား (စပ၊ ၉.၂.၃၇၅။) (စမ၊ ၆၈၅။)
-ချစ်ခြင်း,မုန်းခြင်းတို့၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၈။) (စမ၊ ၂၁၇။)
-ချစ်နှစ်လိုဗွယ်တို့နှင့် ကွဲကွာ ကွေကွင်းရခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၅၂။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-ချဉ်းကပ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇ပ။)
-ချည်လုံးဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၅။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-ချမ်းသာခံစားခြင်း အကျင့်၏ အကျိုးအာနိသင်များ (စပ၊ ၈.၃.၁၅၁။) (စမ၊ ၂၈၁။)
-ချမ်းသာခံစားခြင်း၊ ဆင်းရဲခံစားခြင်းတို့သည် ဘုရားရှင်၏ စိတ်ကို မလွှမ်းမိုးနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၅၉။) (စမ၊
        956I)
-ချမ်းသာခံစားခြင်းများ (လူမိုက်တို့၏ ချမ်းသာခံစားခြင်းနှင့် ရဟန်းတို့၏ ချမ်းသာခံစားခြင်း)
        (၈၀) (၈၀) (၈၀) (၈၀) (၈၀)
-ချမ်းသာခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၉၈။) (စမ၊ ၃၀၀။)
-ချမ်းသာခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၄။) (စမ၊ ၇၉၁။)
```

#### နောက်ဆက်တွဲ (၁) မှတ်သားဗွယ်ရာအစြာစြာ

```
-ချုပ်စပ်ထားသော အဝတ်ကို ဆောင်ရုံစသည်မှုဖြင့် ရဟန်း မဖြစ်ခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၃။) (စမ၊ ၄၄၉။)
-ချွတ်ယွင်းသော အလုပ်သည် နည်းသော အကျိုးရှိ၍ ပြည့်စုံသော အလုပ်သည် များသော အကျိုးရှိကြောင်း
        (စပ၊ ၉.၂.၃၇၁-၉.၂.၃၇၂။) (စမ၊ ၆၈၂-၆၈၃။)
-ခြောက်မျိုးခြောက်လီ သုံးဆယ့်ခြောက်ပါးသော တရားတို့ အနတ္တ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၇၂။) (စမ၊ ၈၃၉။)
-ရြင်္သေ့နှင့် မြေခွေး ဥပမာ (စပ၊ ၇.၀၉၄။) (စမ၊ ဂရာ။)
-ဂင်္ဂါမြစ်ကို ကူးရာ၌ ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ဂု.၀၁၃။) (စမ၊ ၀ဂု၁။)
-ဂဂ်ီမြစ်ပမာ မေတ္တာထားနည်း (စပ၊ ၉.၁.၁၅၂။) (စမ၊ ၃၈၉။)
-ဂဂ်ါမြစ်သည် သမုဒ္ဒရာသို့ ညွတ်၍ တည်သကဲ့သို့ ဘုရားရှင်၏ ပရိသတ်သည် နိဗ္ဗာန်သို့ ညွတ်ကြောင်း
        (စပ၊ ၉.၂.၁၆၉။) (စမ၊ ၅၆၈။)
-ဂဏကမောဂ္ဂလာန်ပုဏ္ဏား သရကဂုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၃.ပ၃၀။) (စမ၊ ၇၁၂။)
-ဂတိ (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၀၉၄။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-ဂတိငါးပါးနှင့် နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်တို့ကို ဘုရားရှင် သိတော်မူကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၄။) (စမ၊
        29QII)
-ဂေါပကနတ်သားနှင့် ဂန္ဓဗ္ဗနတ်သား သုံးယောက်တို့ ဝတ္ထု (စပ၊ ေ.၂.၁၃၄။) (စမ၊ ၂၁၆။)
-ဂေါပခုမတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၀။) (စမ၊ ၂၉၄။)
-ဂေါဝိန္ဓပုဏ္ထားဝတ္ထု (စပ၊ ေ၂.ပရေ။) (စမ၊ ၁၉၉။)
-ဂေါသိင်္ဂမည်သော အင်ကြင်းတောကို တင့်တယ်စေသည့် ရဟန်းများ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၁-၉.၁.၂၃၇။) (စမ၊ ၄၂၆-
        9,1911)
-ဂေါသိင်္ဂမည်သော အင်ကြင်းတောဆီသို့ ချဉ်းကပ်တော်မူသော ဘုရားရှင်ကို တောစောင့်က ဟန့်တားခြင်း
        (001 6.2.77511) (001 67511)
-ဃဋိကာရ အိုးထိန်းသည်၏ ကဿပဘုရားရှင်နှင့် အကျွမ်းဝင်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၂၄၄။) (စမ၊ ၆၀၉။)
-ဃဋိကာရ အိုးထိန်းသည်သည် အချစ်ဆုံးသူငယ်ချင်း ဇောတိပါလကို ကဿပ ဘုရားရှင်ထံသို့
        ခေါ်ဆောင်သွားခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၃၉။) (စမ၊ ၆၀၇။)
-ငရဲကျခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၅။) (စမ၊ ၄၅၃။)
-ငရဲကျသူတို့ ခံစားရသည့် ဒုက္ခများ (စပ၊ ၉.၃.၁၄၄။) (စမ၊ ဂုဂု၅။)
-ငရဲထိန်းတို့က ငရဲသားကို နှိပ်စက်ခန်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၄။) (စမ၊ ၇၈၀။)
-ငရဲဒုက္ခကို ဥပမာဖြင့် ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၄၃-၉.၃.၁၄၄။) (စမ၊ ဂုဂု၅။)
-ငရဲသည် မီးကျီးတွင်းနှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-ငရဲသို့ ကျမည့်သူကို ဘုရားရှင် မြင်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-ငရဲကြီး၌ ဆင်းရဲဒုက္ခ ခံစားရပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၅။) (စမ၊ ဂုဂေ။)
```

```
ogo
```

```
-ငရဲကြီး၏ ပုံသက္ဌာန် (စပ၊ ၉.၃.၁၄၄။) (စမ၊ ဂုဂု၅။)
-ငရဲကြီး၏ ပုံသက္ဌာန် (စပ၊ ၉.၃.၁၅၄။) (စမ၊ ၇၈၀။)
-ငါးမာရ်ဘေး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၄၁။) (စမ၊ ၅၄၈။)
-ငှက်ပျောအူတုံးပမာ အနှစ်မရှိသော သစ္စက၏ ဝါဒ (စပ၊ ၉.၁.၂၄၈။) (စမ၊ ၄၃၄။)
-ငြင်းခုံမှု၏ အကြောင်း (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၀.၁၆။) (စမ၊ ၇၀၃။)
-ငြိမ်းချမ်းစွာ နေရရေးတရားများ (စပ၊ ၉.၁.၀၄၀။) (စမ၊ ၃၃၅။)
-ငြိမ်းအေးသော သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ငြိမ်းအေးကြောင်းတရားများ (စပ၊ ၉.၁.၀၄၅။) (စမ၊ ၃၃၇။)
-စကားခြောက်စွန်းနှင့် ဘုရားရှင် ပြောကြားတော်မူသော စကားတော် (စပ၊ ၉.၂.၀၅၂။) (စမ၊ ၅၀၆။)
-စကားငါးမျိုးကို ကြားရာ၌ ပြုကျင့်ဖွယ် (စပ၊ ၉.၁.၁၄၉။) (စမ၊ ၃၈၈။)
-စကားလမ်းကြောင်း (၅)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၄၉။) (စမ၊ ၃၈၈။)
-စကြဝတေးမင်း ဟူသည် (စပ၊ ၈.၂.၀၃၄။) (စမ၊ ၁၈၁။)
-စကြဝတေးမင်း၏ ရတနာ (၇)ပါး (စပ၊ ၁.၁.ဂ၅၅။) (စမ၊ ၁၀ဂ။)
-စကြာမင်းဖြစ်ကြောင်းတရားများ (စပ၊ ၈.၃.၀၅၄။) (စမ၊ ၂၄၆။)
-စကြာမင်းအဆက်ဆက် (စပ၊ ၈.၃.ပ၅၆-၈.၃.ပ၅၇။) (စမ၊ ၂၄၇-၂၄၈။)
-စကြာရတနာသည် ဖခင်၏ အမွေမဟုတ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂ၅၃။) (စမ၊ ၂၄၆။)
-စကြာရတနာအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၅၅။) (စမ၊ ၂၄၇။)
-စကြာရတနာအကြောင်း (စပ၊ ေ၂.ပ၃၄။) (စမ၊ ၁၀၁။)
-စတုပရိဝဋ္ ဒေသနာ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၇၄။) (စမ၊ ၇၃၆။)
-စပါး စတင် ဖြစ်ပေါ် ရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.ဂ၉၄။) (စမ၊ ၂၆၁။)
-อฤกา (၁၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၀၁၈-၉.၂.၀၂၀။) (စမ၊ ၄၈၁-၄၈၂။)
-စရက (၄)ပါး (စပ၊ ေ၁.၀၇၃။) (စမ၊ ၁၀၅။)
-စရကာ ၁၅ ပါး (စပ၊ ၉.၂.၀၂၃။) (စမ၊ ၄၃၃။)
-စာတုမရွာသား သာကီဝင်မင်းသားများနှင့် သဟမ္ပတိဗြဟ္မာတို့က မြတ်စွာဘုရားကို မျိုးသစ်ပင်ငယ် ဥပမာ၊
       နွားငယ်ဥပမာတို့ဖြင့် လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၃၄-၉.၂.၁၃၆။) (စမ၊ ၅၄၅-၅၄၆။)
-စိတန္တရံသတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁ဂု၈။) (စမ၊ ၂၉၃။)
-စူဋ္ဌသီလ၊မရွိုမသီလ၊မဟာသီလ (စပ၊ ၈.၁.၀၀၇။) (စမ၊ ၀၉၀။)
-စေတောဝိမုတ္တရဟန်းနှင့် ပညာဝိမုတ္တရဟန်း-ဟု ကွဲပြားခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁ဂ။) (စမ၊ ၅၂၉။)
```

```
-စောဒနာထိုက်သော (အပြစ်တင်ထိုက်သော)ဆရာ (၃)ဦး (စပ၊ ၈.၁.၂၄၅-၈.၁.၂၄၇။) (စမ၊ ၁၅၈။)
-စွဲယူသူအား ပူဆွေးခြင်းစသည် မဖြစ်စေနိုင်သော အတ္တဝါဒမရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၅။) (စမ၊ ၃၉၄။)
-စွဲလမ်း၍ ထိတ်လန့်တုန်လှုပ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၉၉။) (စမ၊ ဂေ၅။)
-စွဲလမ်းမှုဥပါဒါန်သည်ပင်လျှင် စွဲလမ်းဇွယ် ခန္ဓာငါးပါးတို့လော၊ သို့မဟုတ် စွဲလမ်းမှု ဥပါဒါန်သည် စွဲလမ်းဇွယ်
        စန္ဓာငါးပါးတို့မှ တရြားလော (စပ၊ ၉.၁.၂၉ဂ။) (စမ၊ ၄၅၅။)
-စက်ဆုပ်ဖွယ် ဆင်ခြင်ခန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
-စက်ဆုပ်ဖွယ်-ဟု နလုံးသွင်းဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၅၂။) (စမ၊ ၃၄၁။)
-စကီပုက္ကား ဘုရားဖူး မသွားရန် ပုက္ကားငါးရာတို့က တားမြစ်ကြခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၄၂။) (စမ၊ ၆၆၅။)
-စကီပုက္ထားက ဘုရားဖူးသွားထိုက်ခြင်း၏ အကြောင်းများကို ပြောပြခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၄၃။) (စမ၊ ၆၆၆။)
-စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုရန် အထောက်အထား ခိုင်လုံသော အကျင့် ဟူသည်
        (OOI B.J.JPJII) (OOI GOOII)
-စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုသူ (စပ၊ ၉.၂.၂၃၂။) (စမ၊ ၆၀၀။)
-စင်ကြယ်ကြောင်း တရားများ (စပ၊ ၉.၃.၂၅၀။) (စမ၊ ၅၂၆။)
-စည်းစိမ်ပျက်ကြောင်း (၆)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၉၂။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-စတ္တာလီသသမဒန္တတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၃။) (စမ၊ ၂၉၅။)
-စိတ္တာနုပဿနာ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၆။) (စမ၊ ၃၄၄။)
-စိတ်၏ ဆူးငြောင့်ခလုတ် (၅)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၁၅။) (စမ၊ ၃၆၇။)
-စိတ်၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၆-၉.၃.၁၃၇။) (စမ၊ ၇၇၂။)
-စိတ်၏ အညစ်အကြေးများကို ခြစ်ခွာနည်း (စပ၊ ၉.၁.၀၄၁။) (စမ၊ ၃၃၅။)
-စိတ်၏ အနောင်အဖွဲ့ (၅)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၁၆။) (စမ၊ ၃၆၇။)
-စိတ်၏ ကြံစည်ခြင်း သုံးသပ်ခြင်း (၁၈)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၅။) (စမ၊ ဂူ၉၉။)
-စိတ်၏ ကြံစည်ခြင်း သုံးသပ်ခြင်း (၁၈)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၁၇။) (စမ၊ ၁၁၁။)
-စိတ်ကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၆။) (စမ၊ ၃၄၄။)
-စိတ်ညစ်ညူးကြောင်း တရားများ (စပ၊ ၉.၁.၀၃၅။) (စမ၊ ၃၃၃။)
-စိတ်ညစ်နွမ်းလျှင် လားရာဘဝ မကောင်းကြောင်း ဆေးဆိုးခံ အဝတ် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၁.(၁၄၄။) (စမ၊ ၃၃၃။)
-စိတ်ထားနည်း (စပ၊ ၉.၁.၀၄၂။) (စမ၊ ၃၃၇။)
-စိတ်မညစ်နွမ်းလျှင် လားရာဘဝ ကောင်းကြောင်း ဆေးဆိုးခံ အဝတ် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၁.ပ၃၄။) (စမ၊ ၃၃၃။)
-စိတ်ဖြင့် တရားမှု, မျှတမှုကို ကြံစည်ခြင်း (၃)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၈၇။) (စမ၊ ၄၅၄။)
```

```
-စိတ်ဖြင့် မတရားမှု , မမျှတမှုကို ကြံစည်ခြင်း (၃)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၈၆။) (စမ၊ ၄၅၃။)
-စိတ်ဝမ်းကွဲသော ရဟန်းများအား ညှိနိုင်း ဟောပြောနည်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၁၃။) (စမ၊ ၇၀၂။)
-စိမ်းညှီသော အနံ့ ဟူသည် (စပ၊ ၈.၂.၁၀၁။) (စမ၊ ၂၀၃။)
-စိမ်ရေခွက်ပမာ ကိလေသာ (စပ၊ ၉.၃.၀၂၄။) (စမ၊ ၇၀၇။)
-ဆဆက္ကသုတ္တန်ကို နာကြားရ၍ ရဟန်းခြောက်ကျိပ်တို့ ရဟန္တာ ဖြစ်ကြခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂ဂု၈။) (စမ၊ ၈၄၁။)
-ဆရာ ကွယ်လွန်သည်ရှိသော် တပည့်တို့ ပူဆွေးကြရခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၃၇။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ဆရာ ကွယ်လွန်သော်လည်း တပည့်တို့ မပူဆွေးကြရခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၃၈။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ဆရာမှာ အန္တရာယ် ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၁၂။) (စမ၊ ၇၆၁။)
-ဆရာ့ကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ စ.၃.၂၁၃။) (စမ၊ ၃၀၄။)
-ဆီဦးထုတ်မှန်ပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၀။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-ဆီဦးထုတ်မှားပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၂၉။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-ဆီကြိတ်မှန်ပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၀။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-ဆီကြိတ်မှားပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၂၉။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-ဆုံးမနည်းကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂၁။) (စမ၊
       ၂၆၉။)
-ဆုံးမရြင်း ပြာဋိဟာ ဟူသည် (စပ၊ ၁.၁.၂၂၈။) (စမ၊ ၁၅၃။)
-ဆုတောင်းပြည့် အကျင့် (စပ၊ ၄.၂.၄၇။) (စမ၊ ၀၂၈။)
-ဆွေတော်မျိုးတော်တို့အား ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၃၀။) (စမ၊ ၀၇၃။)
-ဆင်းရဲ,ချမ်းသာ ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၁၀။) (စမ၊ ၀၀၆။)
-ဆင်းရဲခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၄။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-ဆင်းရဲနွမ်းပါးသော ယောက်ျား၏ အတင်းအကြပ် ရောင်းပုံပမာ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၅။) (စမ၊ ၆၇၄။)
-ဆင်ရိုင်းကို ဆင်ဆရာက ဆုံးမသကဲ့သို့ ရဟန်းကို ဘုရားရှင်က ဆုံးမတော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၂၃-၉.၃.၁၂၅။) (စမ၊
       ମ୍ବର-ମ୍ବରେ )
-ဆင်ဆရာ့သား စိတ္တ ဘုရားရှင်၏ အထံတော်၌ ရဟန်းပြုခွင့် ရ၍ မကြာမီ ရဟန္တာဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၂၃။)
        (စမ၊ ၁၅ဂ။)
-ဆင်ရတနာအကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၃၇။) (စမ၊ ၁၈၁။)
-ဆင်ခြေရာ ဥပမာရှိသော တရား (စပ၊ ၉.၁.၂၁၁-၉.၁.၂၂၀။) (စမ၊ ၄၁၄-၄၁၆။)
-ဆင်ခြေရာနှင့် တူသော ဘုရားရှင်၏ ဉာက်ခြေရာ (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၂ပ၉။) (စမ၊ ၄၁၃။)
```

```
aga
```

```
-ဆည်းကပ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-ဆန္ဒဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၈။) (စမ၊ ၂၁၇။)
-ဆန္ဒအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-ဆပ်ပြာရေစစ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃ (၁၁)။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-ဆယ်ပါးသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်သည် ပြည့်စုံသော ကုသိုလ်ရှိ သူ မြတ်သော
       ကုသိုလ်ရှိသူ ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၅။) (စမ၊ ၅၉၅။)
-ဆယ်နှစ်သက်တမ်း အခြေအနေ (စပ၊ ၈.၃.၀၇၁-၈.၃.၀၇၂။) (စမ၊ ၂၅၁-၂၅၂။)
-ဆွမ်းကျေးဇူး ဆပ်နည်းများ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၇-၉.၃.၂၈၉။) (စမ၊ ၈၄၆-၈၄၇။)
-ဆိပ်လူးမြားသင့်သူဥပမာ၏ ဥပမေယျကို ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၂၂။) (စမ၊ ၇၀၆။)
-ဇနပုဒ် (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၂၄။) (စမ၊ ၃၇၀။)
-ဇနဝသဘနတ်သား လျှောက်ထားအပ်သော ဘုရားသာသနာတော်၏ ကျေးဇူး (စပ၊ ေ,၂.၀၆၇-ေ,၂.၀၇၇။) (စမ၊
-ဇနဝသဘနတ်သားသည် ဗိမ္ဓိသာရမင်းဘဝမှ ဖြစ်လာသူ ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ေ,၂.၀၆၆။) (စမ၊ ၁၈၉။)
- ဇရာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၄။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-ဇရာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ၁၁၆။)
- ဇရာသဘောရှိသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄ဂ၈။)
-ဇာကုဿောက်ပုဏ္ဏား သရကဂုံ ဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၂၀။) (စမ၊ ၄၁၆။)
-ဇာကုဿောက်ိပုက္ကား သရကဂုံဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၁.ပ၃၀။) (စမ၊ ၃၃၀။)
-ဇာတိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၃။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-ဇာတိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃ဂု။) (စမ၊ ၈၁၆။)
-ဇာတိသဘောရှိသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄ပ၈။)
-ဇာလဟတ္ထပါဒတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၁။) (စမ၊ ၂၉၀။)
-ဇာလီနှင့် ကကှာဖိန်တို့အတွက် အသီးရှိသော သစ်ပင်များက ကိုင်းညွှတ်ပေးကြခြင်း (စပ၊ ၄.၁.ဂ၉၃-၄.၁.၁၀၂။)
       (OOI O][-0][21)
-ဇီဝက သရကဂုံ ဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၄၁။) (စမ၊ ၄၉၀။)
-ဇေတဝန်ပီတိ (စပ၊ ၉.၃.၂၅၀။) (စမ၊ ၅၂၆။)
-ဇေတဝန်ကျောင်းကို မစွဲလမ်းသကဲ့သို့ ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာမဟုတ်သော အရာများကို မစွဲလမ်းကြရန် မိန့်ကြားတော်မူခြင်း
       (୩ଥିବ୍ର ।ଜଡ) (୩ବୃଥିର. ୧.ବୁ ।ଦଡ)
-ဇောတိပါလလုလင် ဖြစ်ခဲ့သူ (စပ၊ ၉.၂.၂၄၈။) (စမ၊ ၆၁၁။)
```

```
-ဇောတိပါလလုလင် ရဟန်းပြုခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၄၂။) (စမ၊ ၆၀၈။)
-ဈာယက ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.၀၉၉။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-စု႒န် (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၈။) (စမ၊ ၅၈၉။)
-ဈာန်-စသည်နှင့် နိဗ္ဗာန် (စပ၊ ၉.၃.၀၀၈။) (စမ၊ ၇၀၀။)
-ဈာန်,မဂ် အဆင့်ဆင့်သို့ ရောက်ခြင်းကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း
        (DOI 0.7.3061) (DOI JEO1)
(၈၅၅ခါ ျဖစ်) (။မိလ.၄.၅ ၊ပစ) ရှိရမှ
-ဈာန်လေးပါးတို့ကို အလိုရှိတိုင်းရသူ (စပ၊ ၉.၂.ဂ၂ဂ။) (စမ၊ ၄၈၂။)
-ဈာန်၊ အဘိညာဉ်တို့ကို ရတော်မူခန်း (စပ၊ ၉.၁.၀၂၈။) (စမ၊ ၃၃၀။)
-ဈာန်အဘိညာဉ်များကို ရခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၀၄၇။) (စမ၊ ၀၉၈။)
-ညီညွှတ်ရေး တရားတော် (စပ၊ ၉.၃.၀၁၀။) (စမ၊ ဂုပ၁။)
-ညီညွှတ်ကြောင်း တရား (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၃၁၄။) (စမ၊ ၄၆၅။)
-ညစ်ညူးသော ကံ (၄)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၉ဂ။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-ညစ်ညူခြင်း သဘောရှိသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄ပ၈။)
-ညဉ့်၌ အနိုးလွှတ်ခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၂-၃။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-ညဉ့်စာ စားခြင်းကို ကြဉ်ရှောင်ရန် ဘုရားရှင် မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၄၇။) (စမ၊ ၅၅၃။)
-ညွှန်ပျောင်း၌ နှစ်မြုပ်နေသူသည် ညွှန်ပျောင်း၌ နှစ်မြုပ်သော အရြားသူကို ထုတ်ဆောင်ရန် မဖြစ်နိုင်ကြောင်း
        (OUI 6.0.020II) (OOI 550II)
-တံခါးကျည်းမင်းတုပ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၈။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-တံခါးကျဉ်းမင်းတုပ်ကို မြှောက်ပြီးသူ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၇။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-တံခါးတိုင်ကို နတ်ပြီးသူ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၇။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-တံခါးရွက်ကို ဖျက်ဆီးပြီးသူ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၇။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-တံငါသည် သား သာတိမည်သော ရဟန်းအား ယုတ်ညံ့သော အယူ ဗြစ်ပေါ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၇၁။) (စမ၊ ၄၄၄။)
-တကၠာ၏ အမည်များ (စပ၊ ေ၂.၁၅၀။) (စမ၊ ၂၂၂။)
-တထာဂတဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.၁၅၄။) (စမ၊ ၂၈၂)
-တပည့်ကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၃။) (စမ၊ ၃၀၄။)
-တပည့်တို့သည် ဆရာကို မိတ်ဆွေကဲ့သို့ ကျင့်ကြပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၁၅။) (စမ၊ ႁ၆၁။)
-တပည့်တို့သည် ဆရာကို ရန်သူကဲ့သို့ ကျင့်ကြပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၁၅။) (စမ၊ ၇၆၁။)
-တပည့်မှာ အန္တရာယ် ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၁၃။) (စမ၊ ၇၆၁။)
```

```
-တပည့်သည် ဆရာသို့ ချဉ်းကပ်ထိုက်သော အကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၁၁။) (စမ၊ ဂု၆ဂ။)
-တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၏ စောင့်စည်းခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၈.၃.၀၄၀။) (စမ၊ ၂၃၉။)
-တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒ (အတ္တကိလမထအကျင့်ကို ကျင့်သုံးသော ဝါဒ) (စပ၊ ၈.၃.၀၂၅-၈.၃.၀၂၇။) (စမ၊ ၂၃၅။)
-တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒ၏ ညစ်ညူးခြင်း အမျိုးမျိုး (စပ၊ ၈.၃.ဂ၂၈-၈.၃.ဂ၃၃။) (စမ၊ ၂၃၆-၂၃၇။)
-တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒ၏ အကာနင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၄၂။) (စမ၊ ၂၄၀။)
-တပေါ်ဇိဂုစ္ဆာဝါဒ၏ အစွံ အပွေးနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၃၄-၈.၃.၀၃၉။) (စမ၊ ၂၃၈-၂၃၉။)
-တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒ၏ အခေါက်နှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၄၀-၈.၃.၀၄၁။) (စမ၊ ၂၃၉-၂၄၀။)
-တပေါ်ရိဂုစ္ဆာဝါဒ၏ အနှစ်သာရနှင့် တူသော စင်ကြယ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၄၃-၈.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၂၄၀-၂၄၁။)
-တရားကို ဆောက်တည်ခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၉၃။) (စမ၊ ၄၅၇။)
-တရားကို ဆောင်ထားခြင်း၊ မှတ်ထားခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊
       6901)
-တရားဂုဏ်တော် (စပ၊ ၈.၂.၀၁၇၆။) (စမ၊ ၁၉၄။)
-တရားစကြာကို အတုလိုက်၍ လည်စေသူ (စပ၊ ၉.၂.၃၂၆။) (စမ၊ ၆၅၆။)
-တရားဆောက်တည်ခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၃၀၀။) (စမ၊ ၄၆၀။)
-တရားဆောက်တည်ခြင်းလေးပါးနှင့် အသိဉာက်မရှိသူ (စပ၊ ၉.၁.၃ဂ၁။) (စမ၊ ၄၆ဂ။)
-တရားဆောက်တည်ခြင်းလေးပါးနှင့် အသိဉာက်ရှိသူ (စပ၊ ၉.၁.၃၀၂။) (စမ၊ ၄၆၀။)
-တရားဆောက်တည်ခြင်းလေးပါးနှင့် ဥပမာများ (စပ၊ ၉.၁.၃ဂ၇။) (စမ၊ ၄၆၂။)
-တရားတော်ကို အရှိအသေပြုကြရန် ဘုရားရှင်က တိုက်တွန်းတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၀၂။) (စမ၊ ၆၄ဂ။)
-တရားတို့ကို စူးစိုက် ကြည့်ရှု၍ ကျေနပ်ခြင်းအား ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-တရားနာခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-တရားမှု, မျှတမှုကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် နတ်ပြည်သို့ ရောက်ကြရကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၅။) (စမ၊ ၄၅၃။)
-တရားမှု, မျှတမှုကို ပြုလုပ်လေ့ရှိသူသည် လို တ ရနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၈။) (စမ၊ ၄၅၄။)
-တရားသတိ၊ ဆင်ခြင်ဉာက်တို့နှင့် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၈.၁.၀၃၄။) (စမ၊ ၀၉၆။)
-တရားသာ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်၏-ဟု သိနိုင်ခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂ၈၄။) (စမ၊ ၂၅၈။)
-တရားသည်သာ လောကမှာ အမြတ်ဆုံးဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂ၊၃၃။) (စမ၊ ၂၅၇။)
-တရားအမွေကိုသာ ခံယူကြရန် တိုက်တွန်းတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၀၁၉။) (စမ၊ ၃၂၅။)
-တရားအားလုံးကို ပိုင်းခြား၍ သိတော်မူခြင်း၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်းကို အရှင်သာရိပုတြာက
       တရားတော်ကို အစဉ်လျှောက်၍ သိပုံ (စပ၊ ၈.၃.၁၁၀-၈.၃.၁၂၆။) (စမ၊ ၂၆၇-၂၆၉။)
-တရားဟော မှားမှု၊ မှန်မှုနှင့် ပတ်သက်၍ ဆောင်ရွက်ဖွယ် (စပ၊ ၈.၃.၁၄၄-၈.၃.၁၄၇။) (စမ၊ ၂၇၈-၂၇၉။)
```

```
-တရားဟောပြောမှုကို တားမြစ်သူသည် နတ်,ရွာ,နိဗ္ဗာန်၏ အန္တရာယ်ကို ပြုသူ ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၄၁-
       .၁.၂၄၄။) (စမ၊ ၁၅၆-၁၅၇။)
-တိရစ္ဆာန်ဘုံသည် မစင်တွင်းနှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-တိရစ္ဆာန်ဘုံသို့ ရောက်မည့်သူကို ဘုရားရှင် မြင်တော်မူပု (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-တစ်နယ်သုံးဝေါဟာရကို အစွဲကြီးပြီး အနယ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို ကျော်လွန်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၁၀။) (စမ၊ ၈၀၈။)
-တစ်နယ်သုံးဝေါဟာရကိုသာ အစွဲမကြီးဘဲ အနယ်နယ်သုံး ဝေါဟာရကို မကျော်လွန်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၁၁။) (စမ၊
       റെബ)
-တစ်ပါးသူတို့၏ လွတ်မြောက်ကြောင်း ဉာက်ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ
       မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂၂။) (စမ၊ ၂၆၉။)
-တစ်ဆင့်လှူရာ၌ အကျိုးပေးပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၅၂။) (စမ၊ ၄၃၆။)
-တည်ရာ (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၁၈။) (စမ၊ ၁ေ၁။)
-တန်ခိုးပြာဋိဟာ ဟူသည် (စပ၊ ၁.၁.၂၂၆။) (စမ၊ ၁၅၂။)
-တန်ခိုးပြာဋိဟာကို ဘုရားရှင်က မပြစေလိုကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၂၆။) (စမ၊ ၁၅၂။)
-တန်ခိုးပြာဋိဟာကို ပြတော်မူခြင်းထက် ဆင်းရဲကုန်စေတတ်သော တရားကို ဟောတော်မူခြင်းက ဝို၍
       အရေးကြီးကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၀၄။) (စမ၊ ၂၂၈။)
-တန်စိုးအစီအရင်ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂၆။)
       (DOI JEPII)
-တိတ္ထိတို့၏ ခြိုးခြံသော အကျင့်များ (စပ၊ ၈.၁.၁၇၉-၈.၁.၁၈၁။) (စမ၊ ၁၃၅။)
-တိတ္ထိတို့၏ ခြိုးခြံသော အကျင့်များသည် သမကဗြာဟွကဖြစ်ကြောင်း တရားများ မဟုတ်ဘဲ မေတ္တာပွားများခြင်း၊
        အရဟတ္တမိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းတို့သည်သာ သမက ဗြာဟွကဖြစ်ကြောင်း တရားများ ဖြစ်ကြောင်း
       (စပ၊ ၈.၁.၁၈၂-၈.၁.၁၈၄။) (စမ၊ ၁၃၆။)
-တိတ္တိတို့၏ အကျင့်သည် နတ်ပြည်သို့ပင် မရောက်စေနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၉။) (စမ၊ ၅၆၁။)
-တိတ္ထိဖြစ်ဖူးသူတို့သည် ဘုရားသာသနာတော်၌ ရှင်ရဟန်းပြုလိုပါက လေးလပတ်လုံး အစမ်း ကျင့်သုံးကြရကြောင်း
       (୭୦। ର.၁.၁၉୩) (୭୦। ၁၃၉୩)
-တုန်လှုပ်တတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-တေဏေဓာတ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၂၂။) (စမ၊ ၁၁၂။)
-တွေတွေဝေဝေ နေခြင်း (စပ၊ ၉.၁.ဂ၂၇။) (စမ၊ ၃၃ဂ။)
- တွေ့ထိမှုအပေါင်း (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၅။) (စမ၊ ၅၉၉။)
-တွေဝေသောသူ၊ မတွေဝေသောသူ ဖြစ်သည့်အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၆၃။) (စမ၊ ၄၄ဂ။)
-တောထိ၌ ချမ်းသာစွာ နေရကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၂၅။) (စမ၊ ၃၂၈။)
```

```
nen
```

```
-တောထဲ၌ နေရန် ခဲယဉ်းကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၀၂၄။) (စမ၊ ၃၂၈။)
-တောအုပ် (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၂၀-၉.၁.၁၂၃။) (စမ၊ ၃၆၉-၃၅၀။)
-တောင်းပန်ပုံနှင့် သည်းခံပုံ (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-တောင်ငါးလုံး ကာရိ ရာဇဂြိုဟ် (စပ၊ ၉.၃.ဂဂု၅။) (စမ၊ ၇၃၇)
-တောင်ပို့ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-တောင်ပို့ဇာတ်လမ်း (စပ၊ ၉.၁.၁၇၁။) (စမ၊ ၃၉၇။)
-တောင်အရပ်ကို စောင့်သော ဝိရုင္အနတ်မင်းကြီး၏ သားတို့ကလည်း ဘုရားရှင်အား ရှိခိုးကြောင်း (စပ၊
        6.2.JJGII) (DUI 200II)
-တောင်အောက် နေသူသည် တောင်ပေါ် မှ မြင်ရသော ရှခင်းမျိုးကို မမြင်ရနိုင်သကဲ့သို့ ကာမဂုက်ကို
        ခံစားနေသူသည် ဈာန်ကို မရနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၂၂။) (စမ၊ ဂု၆၅။)
-ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပယ်သင့်သော တရားများ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၄၂)
-ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပွားသင့်သော တရားများ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၄ေ၂။)
-ထူးသော ဉာက်ဖြင့် ပိုင်းခြား၍ သိသင့်သော တရားများ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၄၄၂။)
-ထူးသော ဉာက်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုသင့်သော တရားများ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၈၄၂။)
-ထူကာရွာ၌ ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၇၇။) (စမ၊ ၀၇၇။)
-ထင်းခြောက်ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၄။) (စမ၊ ၇၅၀။)
-ထင်းစိုဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၄၅။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-ထင်းမီး ထင်းမဲ့မီးတို့နှင့် တူသော ပီတိ (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၂.၃၇၆။) (စမ၊ ၆၈၆။)
-ထင်ရှားကျော်စောသော သူတို့အတွက် စူးစမ်းဆင်ခြင်၍ ပြုခြင်းသည် ကောင်းကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.ဂ၅၃။) (စမ၊
        ඉදා)
-ထွက်သက်,ဝင်သက်ကို ရှဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၄၉။) (စမ၊ ၃၃၉။)
-ဒင္နနေမိ စကြာမင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၅၁-၈.၃.၀၅၃။) (စမ၊ ၂၄၅-၂၄၆)
-ဒါနပါရမီ ဖြည့်ကျင့်ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၀၁- ၄.၁.၀၁၀။) (စမ၊ ၀၁၇။)
-ဒါနပါရမီကို ဘုရားအလောင်း ဓနဉ္စယမင်း ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၂၀-၄.၁.၀၂၆။) (စမ၊ ၀၁၈-၀၁၉။)
-ဒါနပါရမီကို ဘုရားအလောင်း စန္ဒကုမာရမင်းသား ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၄၄-၄.၁.၀၄၉။) (စမ၊ ၀၂၀။)
-ဒါနပါရမီကို ဘုရားအလောင်း နိမိမင်းကြီး ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၃၉-၄.၁.၀၄၃။) (စမ၊ ၀၁၉-၀၂၀။)
-ဒါနပါရမီကို ဘုရားအလောင်း မဟာသုဒဿနစကြဝတေးမင်း ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၂၅-၄.၁.၀၃၅။)
        (၈၉။ (၁၁၉။)
-ဒါနပါရမီကို ဘုရားအလောင်း မဟာဂေါဝိန္ဓပုဏ္ထား ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.ဂ၃၆-၄.၁.ဂ၃၈။) (စမ၊ ဂ၁၉။)
```

```
-ဒါနပါရမီကို ဘုရားအလောင်း သင်္ခပုဏ္ဏား ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၁၁-၄.၁.၀၁၉။) (စမ၊ ၀၁၈။)
-ဒါနပါရမီကို သိဝိမင်းကြီး ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၁.၀၅၀-၄.၁.၀၆၅။) (စမ၊ ၀၂၀-၀၂၁။)
-ဒါယကာ၏ ကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၇။) (စမ၊ ၃၀၅။)
-ဒေါမနဿ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၉။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-ဒေါမနဿ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ဝေ၆။)
-ဒေါသတရား အလွှမ်းမိုးခံရသော စိတ်ရှိသူ၏ သဘော (စပ၊ ၉.၂.၃၄၉။) (စမ၊ ၆၆၉။)
-88 (၂)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၀၄။) (စမ၊ ၃၅၄။)
-ဒိဋိပ္မတ္တပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
-ဒိဋိပ္မွတ္အရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-ဒိဋ္ဌိဖြစ်ကြောင်း (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၁၆၃။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-ဒိဗ္ဗစကျူဘက်ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂၅။) (စမ၊
        JEPI)
-ဒိဗ္ဗစကျွဖြင့် သိမြင်ရသော အရောင်နှင့် ရူပါရုံတို့ နည်းခြင်း, များခြင်း၏ အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၈။) (စမ၊
-ဒိဗ္စစကျွအဘိညာဉ်နှင့် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၂၁၅။) (စမ၊ ၅၉၀။)
-ဒိဗ္ဓသောတဉာက် (စပ၊ ၉.၂.၂၁၂။) (စမ၊ ၅၉၀။)
-ဒီယင်္ဂလိတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၆၉။) (စမ၊ ၂၈၉။)
-ဒီဃနစပရိဝိုဇ် သောတာပန် ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၇၈။) (စမ၊ ၅၇၄။)
-ဒီပင်္ကရာဘုရားရှင် ခရီးဆက်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၃.၀ဂု၅-၃.၀ဂု၆။) (စမ၊ ၀ဝ၉။)
-ဒုက္ခ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၈။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-ဒုက္မွ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၂။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-ဒုက္ခ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ဝေ၆။)
-ဒုက္ခ၏ အဆုံးကို ပြုသော အာဇီဝက မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၉။) (စမ၊ ၅၆၁။)
-ဒုက္ခသစ္စာ (စပ၊ ၉.၁.၈၆၂။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-ဒုက္ခသစ္မွာ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ဝ၁၆။)
-ဓမ္မစကြာကို ဟောကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၃၆။) (စမ၊ ၈၁၆။)
-ဓမ္မာဒါသ ဒေသနာ (စပ၊ ၉.၃.၀၇၄။) (စမ၊ ၇၃၆။)
-ဓမ္မာနပဿနာ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၇။) (စမ၊ ၃၄၅။)
-မွောနုသာရီပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
```

```
-ဓမ္မာနုသာရီရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-ဓားလက်နက် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃ (၆-၇)။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်၏ အကျဉ်း ဥဒ္ဒေသ (စပ၊ ၉.၃.၂၁၄။) (စမ၊ ၈၁၁။)
-ဓာတ် (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၁၅။) (စမ၊ ၁၁၁။)
-ဓာတ် (၆)ပါးကို ရဟန္တာ သိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၅၀။) (စမ၊ ၅၂၇။)
-ဓာတ်၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၆၇။) (စမ၊ ၇၃၄။)
-ဓာတ်ကမ္ပဋ္ဌာန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
-ဓာတ်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၅၃။) (စမ၊ ၃၄၂။)
-နုဂရဝိန္စရွာသား ပုဏ္ထားသူကြွယ်များ သရကဂုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၃.၂၈၆။) (စမ၊ ၈၄၅။)
-နဂါး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃ (၁၅)) (စမ၊ ၃၉၈။)
-နမော တဿ-ကို သုံးကြိမ် ဥဒါန်းကျူးသော ပြဟ္မာယုပုဏ္ဏား (စပ၊ ၉.၂.၃၁၅။) (စမ၊ ၆၅ဂ။)
-နမော တဿကို ကောသလမင်းကြီး သုံးကြိမ် ရွတ်ဆိုခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၉၁။) (စမ၊ ၆၃၄။)
-နမော တဿ-သုံးကြိမ်ရွတ်၍ သိကြားမင်း ဥဒါန်းကျူးခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၅၃။) (စမ၊ ၂၂၄။)
-နမော တဿ-ဥဒါန်းကို ကျူးလေ့ရှိသော ဓနဥ္စာနီပုက္ကေးမ (စပ၊ ၉.၂.၃၈၁။) (စမ၊ ၆၉ဂ။)
-နမောတဿ သမိုင်းတစ်ခု (စပ၊ ၉.၁.၂၁၁။) (စမ၊ ၄၁၄။)
-နားစိုက်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-နာဋ္ဌဏ်သား နိဂက္ကဏ် ခံတွင်းမှ လောလောပူသော သွေး အံထွက်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၆၃။) (စမ၊ ၅၀၀။)
-နာတိကရွာသားတို့က ကွယ်လွန်သူတို့၏ ရောက်ရာ ဘဝကို မေး၍ ဘုရားရှင်က ဖြေတော်မူခြင်း
        (စပ၊ ၈.၂.၀၆၁။) (စမ၊ ၁၈၇။)
-နိဂဏ္ဌတက္ကတွန်း၏ သား သစ္စကအကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၄၃။) (စမ၊ ၄၃၂။)
-နိဂဏ္ဌတို့၏ အယူကို ပယ်တော်မူခန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၀၁။) (စမ၊ ၆၉၇။)
-နိဂက္ကတို့၏ အယူကို ပြခန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၀၁။) (စမ၊ ၆၉၇။)
-နိဂဏ္ဍတို့၏ ရေတွင်းသဗ္ဗယ် ဖြစ်ခဲ့သောကြောင့် ကပ်ရောက်လာသော နိဂဏ္ဍတို့အား ဆွမ်းလျမည်ကို
        အောက်မေ့လော့-ဟု မိန့်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၅၄။) (စမ၊ ၄၉၆။)
-နိဂဏ္ဌနာဋပုတ္ထ ကွယ်လွန်ခြင်းကြောင့် တပည့်များ ကွဲကြပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၁၄။) (စမ၊ ၇၀၃။)
-နိဂုံး (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၂၄။) (စမ၊ ၃၇၀။)
-နိကြောပေရိဗိုဇ် ဘုရားရှင်အား ပြစ်မှား ပြောဆိုခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၂၃။) (စမ၊ ၂၃၄။)
-နီကြောဓပရိဝိုဇ် မှိုင်တွေခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၄၅-၈.၃.၀၄၆။) (စမ၊ ၂၄၁-၂၄၂။)
-နီကြောဓပရိဝိုလ်၏ တပည့်ပရိဝိုလ်များ မှိုင်တွေကြခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၄၈-၈.၃.၀၄၉။) (စမ၊ ၂၄၃။)
```

```
-နိုကြောပေရိဗိုဇ်၏ တပည့်ပရိသတ်များ မာရ်နတ်ပူးဝင်ခံရ၍ တရားထူးရရန် ကျင့်လိုသော ဆန္ဒမရှိကြခြင်း
        (BO) (BSO.G.B 100)
-နိုကြောဝပရိဗိုဇ်၏ အပြစ် (စပ၊ ၈.၃.၀၄၆။) (စမ၊ ၂၄၂။)
-နိုကြောပေရိဝိုဇ်က တောင်းပန်၍ ဘုရားရှင်က သည်းခံတော်မူခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၄၅။) (စမ၊ ၂၄၂။)
-နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းစကား ဆယ်မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၁၁။) (စမ၊ ၇၆၀။)
-နိရောသေစွာ (စပ၊ ၉.၁.၀၇၆။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-နိုရောသေစွာ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၈။) (စမ၊ ၁၁၇။)
-နီဝရက (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၃၇၅။) (စမ၊ ၆၈၅။)
-နီဝရကာငါးပါးကို ပယ်ခြင်း (စပ၊ စ.၁.ပ၃ဂု။) (စမ၊ ပ၉ဂု။)
-နီဝရကာတရားငါးပါးကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၇။) (စမ၊ ၃၄၅။)
-နီဝရကများသည် ကြွေး, အနာရောဂါ, နောင်အိမ်, ကျွန်အဖြစ်, ရှည်ဝေးသော ခရီးခဲတို့နှင့် တူပုံ
        (၈၅၀-၇၅၀ ၊မၜ) (၂၈၃၀.၁.၁-၁၄၀.၁.၁ ၊ပစ)
နူနာရှိသူသည် မီးကင်လျှင် အနည်းငယ်သော သက်သာရာသာ ရသကဲ့သို့ ရာဂ မကင်းသူတို့ ကာမဂုက်ခံစားလျှင်
        အနည်းငယ်သော သက်သာရာသာ ရကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၆။) (စမ၊ ၅၇၈။)
-နုနာရှိသူသည် မီးလှုံရလျှင် ချမ်းသာသည်ဟု ထင်မှတ်သကဲ့သို့ ရာဂမကင်းသူသည် ကာမဂုက်ခံစားရရင် ချမ်းသာ
        သည်ဟု ထင်မှတ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၅။) (စမ၊ ၅၇၈။)
-နုနာပျောက်ပြီးသူက နုနာရှိသူအား အားမကျတော့သကဲ့သို့ ဘုရားရှင်က ကာမဂုက် ခံစားသူတို့အား
        အားမကျတော့ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၄။) (စမ၊ ၅၇၇။)
-နေ့၌ တောက်ပြောင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃(၃)။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-နေ့ဝက်ဖြင့်ပင် တရားထူး ရနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၇၇။) (စမ၊ ၆၂၅။)
-နေ့အခါအိပ်ခြင်းကို အချို့သော သမကဗြာဟ္မကတို့က တွေဝေသော နေခြင်းဟု ဆိုကြကြောင်း (စပ၊
        B.O.JBJII) (OUI 99011)
-နေမိမင်းကို မာတလိနတ်သားက နတ်ပြည်သို့ ပင့်ဆောင်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၆၇။) (စမ၊ ၆၂၁။)
-နေမိမင်းကို မာတလိနတ်သားက လူ့ပြည်သို့ ပြန်ပို့ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၆၈။) (စမ၊ ၆၂၁။)
-နေမိမင်းကို သိကြားမင်းက နတ်ပြည်သို့ ပင့်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၆၆။) (စမ၊ ၆၂ဂ။)
-နို့ညှစ်မှန်ပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၀။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-နို့ညှစ်မှားပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၂၉။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-နိုးကြားခြင်းကို အားထုတ်သူ (စပ၊ ၉.၂.၀၁၈။) (စမ၊ ၄၈၁။)
-နုတ်တမန် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၅၃။) (စမ၊ ဂုဂု၉။)
-နတ်တို့ ရှိပါကုန်၏လော (စပ၊ ၉.၂.၃၈၄။) (စမ၊ ၆၉၂။)
```

```
-နတ်တို့သည် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဤလူပြည်သို့ လာရောက်ကြပါကုန်သေးသလော (စပ၊ ၉.၂.၃၀၈။) (စမ၊ ၆၄၃။)
-နတ်ပြည်ချမ်းသာကို ဥပမာဖြင့် ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၀-၉.၃.၁၅၁။) (စမ၊ ဂုဂုဂ္-ဂုဂု၈။)
-နုတ်ပြည်ရောက်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၅။) (စမ၊ ၄၅၃။)
-နတ်ဗြဟ္မာတို့၏ အမည်များကို ဟောကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၁၄-၈.၂.၁၂၂။) (စမ၊ ၂၀၈-၂၁၂။)
-နတ်ဘုံသည် အိမ်ကြီးအိမ်ကောင်းနှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-နတ်ဘုံသို့ ရောက်မည့်သူကို ဘုရားရှင် မြင်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-နတ်များ, ဘီလူးများ၏ ဖမ်းစား ပူးဝင်ခံရလျှင် တိုင်တန်းရမည့် နတ်ဘီလူးကြီးများ (စပ၊ ၈.၃.၂၂၇-၈.၃.၂၂၈။)
        (DOI 506II)
-နတ်လူတို့၏ အကျိုးစီးပွား ချမ်းသာသုခအတွက် မတွေဝေသော သဘောရှိသော သတ္တဝါ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၂၅။) (စမ၊
-နတ်လူတို့၏ အကျိုးစီးပွားချမ်းသာအလို့ငှာ ဖြစ်ထွန်းပေါ် ပေါက်ခဲ့သော သူ (စပ၊ ၉.၁.ပ၉ဂု။) (စမ၊ ၃၅၉။)
-နတ်သဘင်ဝယ် သိကြားမင်း ပြောကြားသော ဘုရားသာသနာတော်၏ ကျေးဇူး (စပ၊ ၈.၂.၀၆၈။) (စမ၊ ၁၉၀။)
-နတ်သည် အခြားနတ်ကို နှင်ထုတ်နိုင်/နှင်မထုတ်နိုင် (စပ၊ ၉.၂.၃၀၉။) (စမ၊ ၆၄၄။)
-နာမ်,ရုပ်ကြောင့် ဇဿ ဖြစ်ပုံ အကျယ် (စပ၊ ေ၂.၀၂၉။) (စမ၊ ၁၇၈။)
-နိဗ္ဗာန်၏ သဘော (စပ၊ ၈.၁.၂၃၄-၈.၁.၂၃၅။) (စမ၊ ၁၅၄။)
-နိဗ္ဗာန်သည် ရေကန်ကြီးနှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-နိဗ္ဗာန်သို့ သွားရာ လေးလမ်းသွား အမြန်လမ်းမကြီး (စပ၊ ၉.၁.၀၄၈။) (စမ၊ ၃၃၉။)
-နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်မည့်သူကို ဘုရားရှင် မြင်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၅။) (စမ၊ ၄၄၀။)
-နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း မဟုတ်သော တရားများ (စပ၊ ၈.၁.၂၀၆။) (စမ၊ ၁၄၅။)
-နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းတရားများ (စပ၊ ၈.၁.၂၀၇။) (စမ၊ ၁၄၅။)
-နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းအကျင့် (စပ၊ ၈.၂.၁၁၀။) (စမ၊ ၂၀၆။)
-နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းအကျင့် (စပ၊ ၈.၂.၁၃၉-၈.၂.၁၄၃။) (စမ၊ ၂၁၈-၂၁၉။)
-နောက်အပိုင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်သော မိစ္ဆာအယူ (စပ၊ ၈.၃.၁၆၀-၈.၃.၁၆၁။) (စမ၊ ၂၈၅။)
-နွားကျင့်ကျင့်သူ ရောက်မည့်ဘဝ (စပ၊ ၉.၂.၀၆၅။) (စမ၊ ၅၀၁။)
-နွားအကျင့်ရှိသော ကောလိယ၏သား ပုဏ္ဏ သရကဂုံ တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၀၆၈။) (စမ၊ ၅၀၄။)
-နွားအုပ်ကို စောင့်ထိန်းရန်၊ တိုးပွားအောင်ပြုရန် မစွမ်းနိုင်သော နွားကျောင်းသား၏ အင်္ဂါ (၁၁)ပါး
        (OUI 6.3.750II) (OUI 670II)
-နွားကျောင်းသားသည် ကောက်ပင်ကို နွားစားခြင်း၏ အပြစ်ကို မြင်သကဲ့သို့ ဘုရားရှင်သည် အကုသိုလ်၏
```

ດດຸງ

```
အပြစ်ကို မြင်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၃၄။) (စမ၊ ၃၇၅။)
-နွားကျောင်းသားနှင့် တူသော သမကဗြာဟွကာများ (စပ၊ ၉.၁.၂၄၀။) (စမ၊ ၄၃၀။)
-နွားနှင့် တူသော အရိယာများ (စပ၊ ၉.၁.၂၄၂။) (စမ၊ ၄၃၁။)
-နွယ်ချို စတင် ဖြစ်ပေါ် လာရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.၀၉၁။) (စမ၊ ၂၆ဂ။)
-နှလုံးမသွင်းသင့်ဘဲ နှလုံးသွင်းသော တရားများ (စပ၊ ၉.၁.ဂဂ၉။) (စမ၊ ၃၂ဂ။)
-နှလုံးမသွင်းသင့်သဖြင့် နှလုံးမသွင်းသော တရားများ (စပ၊ ၉.၁.(၁၁၁။) (စမ၊ ၃၂၁။)
-နှလုံးမသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်းခြင်းကြောင့်၊ နှလုံးသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို
        နလုံးသွင်းရြင်းကြောင့် ဖြစ်သော အကျိုးများ (စပ၊ ၉.၁.(၁၁၁။) (စမ၊ ၃၂၁။)
-နှလုံးမသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နှလုံးသွင်းခြင်း၊ နှလုံးသွင်းသင့်သော တရားတို့ကို နှလုံးမသွင်းခြင်းကြောင့်
        ဖြစ်သော အပြစ်များ (စပ၊ ၉.၁.၀၀၉။) (စမ၊ ၃၂၀။)
-နှလုံးသွင်းမှားသူနှင့် နှလုံးသွင်းမှန်သူတို့၏ ခြားနားချက် (စပ၊ ၉.၁.၀၀၇။) (စမ၊ ၃၂၀။)
-နှလုံးသွင်းသင့်လျက် နှလုံးမသွင်းသော တရားများ (စပ၊ ၉.၁.၀၀၉။) (စမ၊ ၃၂၀။)
-နှလုံးသွင်းသင့်သဖြင့် နှလုံးသွင်းသော တရားများ (စပ၊ ၉.၁.(၁၁၁။) (စမ၊ ၃၂၁။)
-နှတ်ဖြင့် တရားမှု, မျှတမှုကို ပြောဆိုခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၈၇။) (စမ၊ ၄၅၄။)
-နူတ်ဖြင့် မတရားမှု , မမျှတမှုကို ပြောဆိုခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၂၈၆။) (စမ၊ ၄၅၃။)
-နူတ်အကျင့် (၂)မျိုး (စပ၊ ေ၂.၁၄၄။) (စမ၊ ၂၁၉။)
-နှတ်အကျင့် ပဋိပဒါကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂ဂၢ။)
-ရှိုင်းချိန်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ် မခက်ခဲကြောင်း အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားခန်း (စပ၊ ၈.၂.၀၁၀။) (စမ၊
        ၁၇၃။)
-ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်၌ ကျမ်းကျင်သော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၆၈။) (စမ၊ ၇၃၅။)
-ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်၌ ဝေဒနာကြောင့် တကှာ ဖြစ်ပုံ အကျယ် (စပ၊ ေ၂.၀၁၈-ေ၂.၀၂၇။) (စမ၊ ၁၇၆-၁၇၇။)
-ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်တရားတော် (စပ၊ ေ၂.ဂ၁၀-ေ၂.၀၃၁။) (စမ၊ ၁၇၃-၁၇၉။)
-ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်ပဋိလုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၇၇။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-ပဋိစွသမုပ္ပါဒ်သည် ခက်ခဲကြောင်း (ပဋိစွသမုပ္ပါဒ်ကို မသိ၍ သတ္တဝါများ သံသရာမှ မလွတ်မြောက်ကြကြောင်း။)
        (OUI O. J. COOR) (OUI OQPII)
-ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်အနလုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၇၆။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ကန်းသောသူက အရောင်ကို ပယ်သကဲ့သို့ ကိုယ်မသိသော အကြောင်းအရာကို
        မပယ်သင့်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၇၄။) (စမ၊ ၆၈၄။)
```

```
-ပထဝီဓာတ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၂ဂ။) (စမ၊ ၈၁၂။)
-ပရစိတ္တဝိဇာနနအဘိညာဉ်နှင့် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၂၁၃။) (စမ၊ ၅၉၀။)
-ပရိမက္ကာလလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၅။) (စမ၊ ၂၉၃။)
-ပရိယာယ်အားဖြင့် ဟောထားသော တရားတော်များကို သဘောတူခြင်း၊ မတူခြင်းတို့၏ အကျိုး အပြစ်များ (စပ၊
       ၉.၂.୯ମ୍ଗା) (୭ଜା ଗ୍ରଦଶା)
-ပရိသတ် (၈)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၀၉၂။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-ပရိဒေဝ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၇။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-ပရိဒေဝ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ဝေ၆။)
-ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးက ဘုရားရှင်၏ အနတ္တရော ပုရိသဒမ္မသာရထိဂုက်တော်ကို ရှီးမွမ်းခန်း (စပ၊
       B.J. JODII) (DOI BJBII)
-ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို စံတွင်းဖြင့် စုပ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၉၄။) (စမ၊
       ၆၃၇။)
-ပဟူတဖိဝှတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၄။) (စမ၊ ၂၉၆။)
-ပါစီနဝံသ တောအုပ်သို့ ဘုရားရှင် ကြွတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၃၃။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-ပါတိမောက္မွသံဝရသီလ (စပ၊ ၈.၂.၁၄၅။) (စမ၊ ၂၂၇။)
-ပါထိကပုတ္တ တက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ဂု.၀၈၂-၁၀၁။) (စမ၊ ဂဂု၈-၀၈၃။)
-ပါဒတလစက္ကတာလက္စကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၆၈။) (စမ၊ ၂၈၉။)
-ပါရမီဆယ်ပါးကို သုမေဓာရသေ့ ဆင်ခြင်ခန်း (စပ၊ ၃.၁၁၅-၃.၁၃၈။) (စမ၊ ဂ၁၂-ဂ၁၃။)
-ပါသာဒိကသုတ္တန်-ဟု ခေါ်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၆၃။) (စမ၊ ၂၈၆။)
-ပစ္စည်းအလှူတို့တွင် အမြတ်ဆုံးအလှူ (စပ၊ ၉.၃.၂၄၆။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-ပစ္စည်းလေးပါး ခွင့်ပြုတော်မူခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၄၈။) (စမ၊ ၂၇၉။)
-ပစ္စည်းလေးပါး ထောက်ပံ့သော ဒကာ ဒကာမများ အကျိုးများအောင် ကျင့်နည်း (စပ၊ ၉.၁.၂၅၉။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-ပစ္စည်းလေးပါး ထောက်ပံ့သော ဒကာ ဒကာမများ အကျိုးများအောင် ကျင့်နည်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၁။) (စမ၊ ၄၄၉။)
-ပစ္စုပွန်၌ ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၃၀၄။) (စမ၊ ၄၆၁။)
-ပစ္စုပ္ပန်၌ ချမ်းသာ၍ နောင်အခါ၌ ဆင်းရဲကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၉၄။) (စမ၊ ၄၅၇။)
-ပစ္စုပွန်၌ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချမ်းသာကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၃ဂ၅။) (စမ၊ ၄၆၁။)
-ပစ္စုပ္ပန်၌ ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌ ချမ်းသာကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၉၆။) (စမ၊ ၄၅၈။)
-ပစ္စုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၉၇။)
       (စမ၊ ၄၅၈။)
```

```
agg
```

```
-ပစ္စုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၃ပ၆။)
        (OWI GE, JII)
-ပစ္ပုပွန်၌လည်း ချမ်းသာ နောင်အခါ၌လည်း ချမ်းသာကျိုးရှိသော တရားဆောက်တည်ခြင်း တန်ဆောင်မုန်းလမှာ
        သာသော နေနှင့်တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၃ဂ၈။) (စမ၊ ၄၆၂။)
-ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးရှိသည် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၉၅။) (စမ၊
        ၄၅၈။)
-ပစ္စုပွန်၌လည်း ဆင်းရဲ၍ နောင်အခါ၌လည်း ဆင်းရဲကျိုးရှိသည့် တရားဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၃ဂ၃။) (စမ၊
        9601)
-ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ တွန့်တိုပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၂။) (စမ၊ ဂု၈၆။)
-ပစ္စုပွန်တရားတို့၌ တွန့်တိုပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၇။) (စမ၊ ၇၈၈။)
-ပစ္စုပ္ပန်တရားတို့၌ မတွန့်တိုပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၂။) (စမ၊ ဂု၈၆။)
-ပစ္ခုပ္မွန်တရားတို့၌ မတွန့်တိုပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၇။) (စမ၊ ၇၈၈။)
-ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတို့၏ အမည်များ (စပ၊ ၉.၃.၀၇၅။) (စမ၊ ၇၃၇။)
-ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့သည် ဘုရားရှင်အား မယုံကြည်ကြသေးခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၀ဂု။) (စမ၊ ၄၁၀။)
-ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့အား တရားဦးဟောရန် ကြံစည်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂ဂ၅။) (စမ၊ ၄ဂ၉။)
-ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းများ ရဟန္တာဖြစ်ကြခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂ဂဂု။) (စမ၊ ၄၁ဂ။)
-ပဉ္စသိဓနတ်သား၏ သီချင်းဂါထာများ (စပ၊ ေ၂.၁၂၉။) (စမ၊ ၂၁၄။)
-ပညာ ဟူသည် (စပ၊ ေ.၁.၁၁ဂ။) (စမ၊ ၁၁၇။)
-ပညာကို မမေ့သင့်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၁၉။) (စမ၊ ၈၁၂။)
-ပညာမဲ့ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၆။) (စမ၊ ၇၉၂။)
-ပညာမဲ့သူတို့၏ တရား (စပ၊ ၉.၁.၁၆၆။) (စမ၊ ၃၉၄။)
-ပညာရှိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၄-၅။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-ပညာရှိတို့၏ အမြတ် ကြီးမားပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၁။) (စမ၊ ၇၇၈။)
-ပညာရှိများ တမလွန်ဘဝမှာ စံစားရမည့် ချမ်းသာ (စပ၊ ၉.၃.၁၄၉။) (စမ၊ ၇၇၇။)
-ပညာရှိများ မျက်မှောက် ခံစားရသော ချမ်းသာများ (စပ၊ ၉.၃.၁၄ဂ-၉.၃.၁၄၉။) (စမ၊ ဂုဂု၆-ဂုဂုဂု။)
-ပညာရှိများ ရောက်ရှိမည့် အမျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၅၁။) (စမ၊ ၇၇၈။)
-ပညာရှိလက္ခကာ (၃)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၄၇။) (စမ၊ ၇၇၆။)
-ပညာရှိသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၆၇။) (စမ၊ ၇၃၄။)
-ပညာဝိမုတ္တပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
```

009

```
-ပညာဝိမုတ္တရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-ပညာကြီးခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၆။) (စမ၊ ၇၉၂။)
-ပတ္တမြားရတနာအကြောင်း (စပ၊ ေ၂.၀၃၉။) (စမ၊ ၁၈၂။)
-ပုတ္ထုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် ဘုရားရှင်ကို တွေ့သော်လည်း ဘုရားရှင်မုန်း မသိခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၁၃။)
        (စမ၊ ဝေဂ။)
-ပုက္ကုသာတိ အဝိဟာဘုံ၌ ဖြစ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၃၅။) (စမ၊ ၁၁၅။)
-ပုတ္ထုသာတိ နွားဝှေ့ခံရ၍ ကွယ်လွန်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၃၅။) (စမ၊ ၀၁၅။)
-ပုက္ကုသာတိသည် တရားနာပြီးမှ ဘုရားမှန်း သိခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၃၅။) (စမ၊ ၁၁၅။)
-ပုဂ္ဂလိကအလှူ တစ်ဆယ့်လေးမျိုး၏ အကျိုးများ (စပ၊ ၉.၃.၂၄၃။) (စမ၊ ၅၂၀။)
-ပုဂ္ဂိုလ် (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၂၄။) (စမ၊ ၃၇၀။)
-ပုဂ္ဂိုလ် (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၂.၀၀၄။) (စမ၊ ၄၇၈။)
-ပုဂ္ဂိုလ် (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၀။) (စမ၊ ၇၉၄။)
-ပုဂ္ဂိုလ် (၄)ယောက် (စပ၊ ၉.၂.၁၃၀။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ပုဂ္ဂိုလ်သတ်မှတ်ခြင်းကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၁၇။)
        (OUI JEPII)
-ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုး၏ ကံကို အသေးစိတ် ဟောပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၈၃။) (စမ၊ ၇၉၇။)
-ပုဇွန်လုံး၏ ရြေချောင်းလက်ချောင်း အချိုးခံရသကဲ့သို့ သစ္စကအယူဝါဒ ချေဖျက်ခံရခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၄၉။) (စမ၊
        9991)
-ပုဏ္ဏား ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၄-၅။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-ပုက္ကားတို့ သတ်မှတ်သော လုပ်ကျွေးခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၂.၃၅၄။) (စမ၊ ၆၇၃။)
-ပုဏ္ဏားတို့၏ လက်ဦးဆရာ (စပ၊ ၉.၂.၃၄၅။) (စမ၊ ၆၆၈။)
-ပုဏ္ဏားတို့၏ လက်ဦးဆရာများ (စပ၊ ၉.၂.၃၇၃။) (စမ၊ ၆၈၃။)
-ပုဏ္ထားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ ဖွားသူများ မဟုတ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၉။) (စမ၊ ၆၅၉။)
-ပုဏ္ထားတို့သည် ဗြဟ္မာ၏ ခံတွင်းမှ မွေးဖွားသူများ မဟုတ်ကြကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂ၇၈-၈.၃.ဂ၈၁။) (စမ၊ ၂၅၆-
-ပုဏ္ထားတို့သည် ကောင်းမှုကို ပြုခြင်းငှာ ပညတ် ပြောဆိုသော တရားငါးပါးတို့မှာ မေတ္တာစိတ်၏ အခြံအရံသာ
        ဖြစ်ကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၇၇။) (စမ၊ ၆၈၆။)
-ပုဏ္ထားတို့သည် ကောင်းမှုကို ပြုခြင်းငှာ သတ်မှတ်ထားသော ငါးပါးသော တရားတို့ကို ရဟန်းတို့၌ များစွာ
        တွေ့မြင်ရကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၇၇။) (စမ၊ ၆၈၆။)
```

```
age
```

```
-ပုဏ္ဏားတို့သည် ကောင်းမှုပြုခြင်းငှာ ဆယ်ပါးသော တရားတို့ကို ပညတ်ရာ၌ အစဉ်သနားခြင်း သဘောရှိမှု
       ကျန်နေသေးပုံ (စပ၊ ၉.၂.၃၇၇။) (စမ၊ ၆၈၆။)
-ပုဏ္ဏားတို့သည် ကောင်းမှုပြုခြင်းငှာ သတ်မှတ်ထားသော ငါးပါးသော တရားတို့မှာ မေတ္တာစိတ်၏ အခြံအရံသာ
       (DOI 6.7.5001) (DOI (DOI)
-ပုဏ္ဏားမျိုးရသေ့ (၇)ယောက်တို့ဝတ္ထု (စပ၊ ၉.၂.၃၃၈။) (စမ၊ ၆၆၃။)
-ပုဏ္ဏားမျိုးသည်သာ မြတ်သည် မဟုတ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၃၀-၉.၂.၃၃၉။) (စမ၊ ၆၆၀-၆၆၃။)
-ပုထုဇဉ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဘုံအပိုင်းအခြား (စပ၊ ၉.၁.၀၀၂။) (စမ၊ ၃၁၇။)
-ပုထုဇဉ်၏ အမြင် (စပ၊ ၉.၁.၁၆၃။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-ပုထုဇဉ်၏ အားနည်းချက် (စပ၊ ၉.၁.၂၉၉။) (စမ၊ ၄၅၉။)
-ပုထုဇဉ်သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၁။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-ပေါဋပါဒပရိဗိုဇ် ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၂၁။) (စမ၊ ၁၅ဂ။)
-ပေါတလိပုတ္တပရိဝိုဖ်၏ အမေးကို အရှင်သမိဒ္ဓိ မဖြေကြားတတ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၇၈။) (စမ၊ ၇၉၃။)
-ပေါတလိယသူကြွယ် သရကဂုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၀၃၇။) (စမ၊ ၄၈၈။)
-ပုဗွေနိဝါသာနဿတိဉာက်ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊
       .၁.၁၂၄။) (စမ၊ ၂၆၉။)
-ပုဗွေနိဝါသာနုဿတိအဘိညာဉ် စသည်ကို ရပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂဂဂ္။) (စမ၊ ၆၉၉။)
-ပုဗ္ဗေနိဝါသာနဿတိအဘိညာဉ်နှင့် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၂၁၄။) (စမ၊ ၅၉၀။)
-ပုဋ္ဌေနဝါသနှင့် စပ်သော တရားစကားတော်အကျဉ်း (စပ၊ ၈.၂.၀၀၄။) (စမ၊ ၁၆၉။)
-ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ထား အခြံအရံ ပရိသတ်နှင့် တကွ ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထားခန်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၉၂။) (စမ၊
        22011)
-ပေါက္ခရသာတိပုက္ထား သောတာပန် ဖြစ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၁.ပ၉၁။) (စမ၊ ၁ပ၉။)
-ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားက အမွဋ္ဌလုလင်ကို လှိမ့်ကန်ခြင်း (စပ၊ စ.၁.(၁၉၅။) (စမ၊ ၁၄)၈။)
-ပေါက္မသာတိပုဏ္ဏားက သူ၏ တပည့် အမွဋ္ဌလုလင်အား သည်းခံတော်မူရန် တောင်းပန်ပုံနှင့် ဘုရားရှင်က
        သည်းခံတော်မူပုံ (စပ၊ ၈.၁.ပ၈၇။) (စမ၊ ၁၀၉။)
-ပျက်စီးခြင်း (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၆ဂ။) (စမ၊ ၆၁၆။)
-ပျင်းရှိခြင်း၏ အပြစ် (၆)ပါး (စပ၊ ၁.၃.၁၉၈။) (စမ၊ ၃၀၀။)
-ပြာဋိဟာ (၃)ပါး (စပ၊ ၈.၁.၂၂၅-၈.၁.၂၂၈။) (စမ၊ ၁၅၁-၁၅၃။)
-ပြာပူငရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၆။) (စမ၊ ၇၈၀။)
-ပြင်ပအာရုံမှာ မပျံ့လွင့်သော စိတ်-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၁၉၆။) (စမ၊ ၈၀၄။)
-ပြင်ပအာရုံသို့ ပျံ့လွင့်သော စိတ်-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၁၉၅။) (စမ၊ ၈၀၄။)
```

```
-ပြစ်မှားမှုကြောင့် တန်ပြန် သက်ရောက်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၃၃၈။) (စမ၊ ၆၆၃။)
-ပြည့်စုံသော၊ မြတ်သော အကျင့် ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၆၇။) (စမ၊ ၅၆၇။)
-ပြိတ္တာဘုံသည် အရိပ်ကျဲသော သစ်ပင်နှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-ပြိတ္တာဘုံသို့ ရောက်မည့်သူကို ဘုရားရှင် မြင်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-ပွဲလမ်းသဘင် ကြည့်ရှုခြင်း၏ အပြစ် (၆)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၉၅။) (စမ၊ ၃၀၀။)
-ဖား ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁,၁၇၃) (၉။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-ဇဿ ခြောက်ပါး-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၃။) (စမ၊ စ၃၉။)
-ဇဿာယတန (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၁၆။) (စမ၊ ၁၁၁။)
-ဗုဿတိမိဗုရားကြီး၏ သိကြားမိဗုရားဘဝ (စပ၊ ၄.၁.ဂ၆၆-၄.၁.ဂ၇၁။) (စမ၊ ၀၂၁။)
-ဖောင်ဥပမာရှိသော တရား (စပ၊ ၉.၁.၁၆၂။) (စမ၊ ၃၉၂။)
-ဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၅၁။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-ဇိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုသော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-ဖြည်းဖြည်း ပြောသင့်၏-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂ပ၉။) (စမ၊ စပ၈။)
-ဖြူစင်၍ ဖြူစင်သော အကျိုးရှိသော ကံ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၀၆၇။) (စမ၊ ၅၀၂။)
-ဖြောင့်မတ်သူအား ရဟန္တာဖြစ်အောင် ဟောနိုင်ကြောင်း ဘုရားရှင် မိန့်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၃၇။) (စမ၊ ၆၀၂။)
-ဗကဗြဟ္မာ၏ ယုတ်ညံ့သော အယူ (စပ၊ ၉.၁.၃၂၃။) (စမ၊ ၄၆၈။)
-ဗကဗြဟ္မာ ချွတ်ခန်း (စပ၊ ၉.၁.၃၂၆။) (စမ၊ ၄၆၉။)
-ဗကဗြဟ္မာ တန်ခိုးကြီးပုံ (စပ၊ ၉.၁.၃၂၅။) (စမ၊ ၄၆၉။)
-ဗကဗြဟ္မာအား ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၂၈-၇.၀၂၉။) (စမ၊ ၀၇၂။)
-ဗဟုဓာတုက ဒေသနာ (စပ၊ ၉.၃.၀၇၄။) (စမ၊ ၇၃၆။)
-ဗာဝရီပုဏ္ဏားကြီးတပည့်တို့က စိတ်ဖြင့် မေး၍ ဘုရားရှင်က နှတ်ဖြင့် ဖြေတော်မူခြင်း (စပ၊ ၇.၀၄ဂ-၇.၀၆၂။) (စမ၊
        099-0991)
-ဗာဝရီပုဏ္ဏားကြီးတပည့်တို့အား ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ဂု.၀၄၀-ဂု.၀၆၂။) (စမ၊ ၀၇၄-၀ဂု၅။)
-ဗာဟိရာယတနခြောက်ပါးနှင့် ဝိညာက်ခြောက်ပါး မမြဲပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၆၂။) (စမ၊ စ၃၄။)
-ဗေဒင်သုံးဝုံမှာ တောနက်ကြီးများနှင့် တူကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၅၀။) (စမ၊ ၁၆၃။)
-ဗောဓိမင်းသား၏ ထူးခြားစွာ သရကဂုံ ဆောက်တည်ခြင်းများ (စပ၊ ၉.၂.၂၈၀။) (စမ၊ ၆၂၆။)
-ဗိုလ် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-ဗုဒ္ဓဏ် ဝါဒနှင့် အခြားဝါဒတို့ ကွာခြားပုံ (စပ၊ ၉.၂.၀၆၁။) (စမ၊ ၄၉၈။)
```

```
ຄຸດຄ
```

```
-ဗုဒ္ဓဂုက်ရည် (စပ၊ ၃.၁၀၈-၃.၁၁၄။) (စမ၊ ဂ၁၁။)
-ဗုဒ္ဓဘာသာနှင့် တစ်ခြားဘာသာတို့၏ ထူးခြားချက် (စပ၊ ၉.၁.ဂ၈၃-၉.၁.ဂ၈၆။) (စမ၊ ၃၅၃-၃၅၄။)
-ဗုဒ္ဓမည်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၂.၃၂၆။) (စမ၊ ၆၅၆။)
-ဗုဒ္ဓ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၃၂၁။) (စမ၊ ၆၅၂။)
-တော့ရွှင် (၇)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၆၆။) (စမ၊ ၈၃၅။)
-တော့ရွှင် (၇)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-တေၛွှင် ခုနှစ်ပါးကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၆၀။) (စမ၊ ၃၄၆။)
-တေရွှင်ခုနစ်ပါးကို ပွားများလျှင် နိဗ္ဗာန်ကို ရနိုင်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၉၁။) (စမ၊ ၇၄၇။)
-ဗောရွှင်တရားတို့ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၁၈။)
        (DOI JEE11)
-ဗျာဓိသဘောရှိသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄ဂ၈။)
-ပြဟ္မဇာလသုတ်၏ အခြားအမည်များ (စပ၊ ၈.၁.၀၁၃။) (စမ၊ ၀၉၁။)
-ငြဟွနိမန္တနိကသုတ္တန် မည်ခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၃၂၇။) (စမ၊ ၄၇၀။)
-ပြဟွာ ထင်ရှားပေါ် လာခြင်း၏ ရှေ့ပြေးနိမိတ် (စပ၊ ေ၂.ဂ၆၉။) (စမ၊ ၁၉၁။)
-ပြဟ္မွာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (စမ၊ ၆၈၇။)
-ဗြဟ္မာ (စပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (စမ၊ ၆၈၀။)
-ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်များ (စပ၊ ၉.၂.၃၇၈။) (စမ၊ ၆၈၇။)
-ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်း (စပ၊ ၈.၁.၂၇၄-၈.၁.၂၇၅။) (စမ၊ ၁၆၄-၁၆၅။)
-ပြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့် (စပ၊ ေ၂.၁၀၀။) (စမ၊ ၂၀၂။)
-ဗြဟ္မာ၏ ပကတိအဆင်းကို နတ်တို့ မမြင်နိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၇၀။) (စမ၊ ၁၉၁။)
-ပြဟွာတို့သည် ရှိပါကုန်သလော (စပ၊ ၉.၂.၃၁ဂ။) (စမ၊ ၆၄၄။)
-ပြဟ္မာယုပုဏ္ထား မတွေ့မြင်သော ဘုရားရှင်၏ လက္ခကာတော် (၂)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၃၁၈။) (စမ၊ ၆၅၁။)
-ဗြဟ္မာယုပုက္ထား သောတာပန်ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၂။) (စမ၊ ၆၅၂။)
-ပြဟ္မာယုပုဏ္ထားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခဏာတို့ကို
        ကြည့်ရှ ရှာဖွေခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၈။) (စမ၊ ၆၅၁။)
-ပြဟ္မာယုပုဏ္ထားသည် မြတ်စွာဘုရားခြေတော်တို့၌ ဦးတိုက်ကာ ခြေတော်တို့ကို စံတွင်းဖြင့်လည်း စုပ်ခြင်း (စပ၊
        P.J.2JOII) (OUI GOJII)
-ပြဟ္မာယုပုဏ္ဏားသည် အနာဂါမ်ဖြစ်ကြောင်း ဘုရားရှင်က မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၂။) (စမ၊ ၆၅၂။)
-ဗြဟ္မာသံရှိသူ (စပ၊ ၈.၂.၀ဂု၁။) (စမ၊ ၁၉၁။)
```

```
-ပြဟ္မာသည် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဤလူပြည်သို့ လာရောက်ကြပါကုန်သေးသလော (စပ၊ ၉.၂.၃၁၀၊၊) (စမ၊ ၆၄၄၊၊)
-ပြဟ္ပုဇုဂတ္တတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၆၉။) (စမ၊ ၂၈၉။)
-ပြဟ္မဿရတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၄။) (စမ၊ ၂၉၆ ။)
-ပြာဟွကာ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-ဗြာဟ္မက ဟူသည် (စပ၊ ၁.၃.၀၉၉။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-ဗြာဟွကာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၃၆၆။) (စမ၊ ၆၀၀။)
-ပြာဟွကာမည်ခြင်း၏ အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၂.၃၆၇။) (စမ၊ ၆၀၀။)
-ပြာဟွက-ဟု သတ်မှတ်ရန် အနည်းဆုံး အင်္ဂါ (၂)ပါး (စပ၊ ၈.၁.၁၀၃-၈.၁.၁၀၄။) (စမ၊ ၁၁၅။)
-ပြာဟွာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ပုဏ္ဏားတို့ ဟောပြနိုင်သည်ဆိုသည်မှာ ယုတ္တိမရှိကြောင်း (စပ၊
       .၁.၂၅၄-.၁.၂၅၇။) (စမ၊ ၁၆၁။)
-ဘဝတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းခြင်း မရှိ-ဟူသော ဝါဒနှင့် ရှိ-ဟူသော ဝါဒ (စပ၊ ၉.၂.ဂ၈၆။) (စမ၊ ၅၁၃။)
-ဘာရဒ္ဒါဇလုလင် (စပ၊ ၉.၂.၃၆၄။) (စမ၊ ၆၇၈။)
-ဘီလုံးငှက်ငယ် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၁၂၆။) (စမ၊ ၅၄၀။)
-ဘီလုံးငှက်မသည်ပင် မိမိ၏ အသိုက်၌ အချုပ်အချာအာကာရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၆၃။) (စမ၊ ၁၀၂။)
-ဘုရား ခုနစ်ဆူအား ရှိခိုးပုံ (စပ၊ ၈.၃.၂၂၂။) (စမ၊ ၃၀၈။)
-ဘုရားဂုဏ်တော် (၉)ပါး (စပ၊ ၈.၁.၀၁၈။) (စမ၊ ၀၉၃။)
-ဘုရားဂုဏ်တော် ၉ ပါး (စပ၊ ၆.၀၁။) (စမ၊ ၀၅၁။)
-ဘုရားဂုဏ်တော် ပွားများရကျိုး (စပ၊ ၆.၀၁။) (စမ၊ ၀၅၁။)
-ဘုရားဆုတောင်း ပြည့်ကြောင်း အင်္ဂါ (၅)ပါး (စပ၊ ၃.၀၅၉။) (စမ၊ ၀၀၈။)
-ဘုရား တရား သံဃာ၏ ဂုက်ကို ပြောသံကြားရာ၌ ပြုကျင့်ဖွယ် (စပ၊ စ.၁.၀၀၆။) (စမ၊ ၀၉၀။)
-ဘုရား တရား သံဃာ၏ အပြစ်ကို ပြောသံကြားရာ၌ ပြုကျင့်ဖွယ် (စပ၊ ၈.၁.၀၀၅။) (စမ၊ ၀၉၀။)
-ဘုရားနှင့် တန်ခိုးပြိုင်မည်-ဟု ပြောသော ပါထိကပုတ္တ သူ၏ ထိုစကားကို မရုပ်သိမ်းဘဲ ငါဘုရားထံ လာပါက သူ၏
        ဦးခေါင်း ပြတ်ကျလိမ့်မည်-ဟု ဘုရားရှင် မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၇,၀၈၃။) (စမ၊ ၀ဂု၈။)
-ဘုရား နှစ်ဆူ တစ်ပြိုင်နက် မပွင့်ကြောင်း (စပ၊ ေ၂.ဂ၅၂။) (စမ၊ ၁၉၈။)
-ဘုရားပွင့်တော်မူသော အခါ နတ်ပြည်မှာ စည်ကားကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၃။) (စမ၊ ၂၁၆။)
-ဘုရား ဖြစ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၀၁။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-ဘုရားဖြစ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၅.၁၈- ၅.၂၀။) (စမ၊ ၀၄၇။)
-ဘုရားဖြစ်မည့် နိမိတ်များ (စပ၊ ၃.ဂ၈၁-၃.၁ဂ၇။) (စမ၊ ဂဂ၉-ဂ၁၁။)
-ဘုရား, ဘုရား-ဟူသော အသံမှုလည်း အလွန် ကြားရခဲကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၅။) (စမ၊ ၆၅၅။)
```

```
-ဘုရားမဟုတ်သူ ဟောအပ်သော သာသနာ၏ အပြစ်များ (စပ၊ ၈.၃.၁၃၃-၈.၃.၁၃၄။) (စမ၊ ၂၅၃။)
-ဘုရားရှိတာ မင်္ဂလာ (စပ၊ ၉.၂.၃၈၀။) (စမ၊ ၆၈၈။)
-ဘုရားရှင်၏ ကိုယ်တော်မှာ ဘဝတဏှာ ပြတ်လျက် တည်နေတော်မူ၍ ပရိနိဗ္ဗာန်စံပါက နတ်လူတို့
        ဖူးမြင်ကြရတော့မည် မဟုတ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၀၁၂။) (စမ၊ ဂ၉၁။)
-ဘုရားရှင်၏ ကြည်ညိုဖွယ် နေ့စဉ် သီတင်းသုံးတော်မူပုံ (စပ၊ ၆.၀၆။) (စမ၊ ဂ၅၄။)
-ဘုရားရှင်၏ ဝုက်ကျေးဇူးကို အရှင်ဥဒါယီက ဖော်ကျူးခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၂၄-၉.၂.၁၂၅။) (စမ၊ ၅၃၉။)
-ဘုရားရှင်၏ ဂုက်ကျေးဇူးများ (စပ၊ ၉.၂.၃၂၇။) (စမ၊ ၆၅၇။)
-ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များ (စပ၊ ၈.၃.၁၂ဂု။) (စမ၊ ၂ဂုပ။)
-ဘုရားရှင်၏ ဂုက်တော်များကို ဖော်ပြကာ ဘုရားဖူးသွားသင့်ကြောင်း သောကဒဏ္ဍ ပုဏ္ဏားက ပြောဆိုပုံ (စပ၊
       (။၄၀င ၊မစ) (၈၇၅၀.င.၈
-ဘုရားရှင်၏ စကားတော်ကို လိုက်နာကျင့်သုံးက အကျိုးများကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၄၂။) (စမ၊ ၄၃၁။)
-ဘုရားရှင်၏ စူဠသီလနှင့် ဂုက်တော်များစွာ (စပ၊ ၆.၀၈- ၆.၁၁။) (စမ၊ ၀၅၆-၀၅၇။)
-ဘုရားရှင်၏ ဉာက်တော်မှာ ပြဿနာ၏ အဖြေများ တစ်ခကချင်း ထင်လာကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.ပဂု၃။) (စမ၊
       ၅၀၇။)
-ဘုရားရှင်၏ (ဉာက်)စွယ်ဖြင့် ထိုးခြစ်ရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၁၉။) (စမ၊ ၄၁၆။)
-ဘုရားရှင်၏ (ဉာက်)ဖြင့် ပွတ်တိုက်ရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၁၉။) (စမ၊ ၄၁၆။)
-ဘုရားရှင်၏ (ဘက်)ခြေရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၁၉။) (စမ၊ ၄၁၆။)
-ဘုရားရှင်၏ တပည့်ရဟန်းများသည် ရဟန်းပြုရခြင်း၏ အကျိုးတရားများကို အသီး အသီး ခံစားကြရကြောင်း
       (DUI 0.J.2001) (DUI JOSII)
-ဘုရားရှင်၏ တပည့်သာဝကသည် အဆုံးအမကို လိုက်နာသူ၊ ညွှန်ကြားချက်ကို လိုက်နာသူ ဖြစ်ပုံ (စပ၊
       ၉.၁.၂၅၀။) (စမ၊ ၄၃၅။)
-ဘုရားရှင်၏ တရားတော်ကို နာရသူတိုင်း နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြပါသလော (စပ၊ ၉.၃.၀၂၉။) (စမ၊ ၇၁၂။)
-ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်များ (စပ၊ ၇.၀၀၁-၇.၁၀၀။) (စမ၊ ၀၆၇-၀ခ၃။)
-ဘုရားရှင်၏ ပညာစွမ်းအား (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၇။) (စမ၊ ၃၅၉။)
-ဘုရားရှင်၏ မဇောက်မပြန် ဟုတ်မှန်သော ဂုက်တော် (၈)ပါး (စပ၊ ၈.၂.၀၈၀။) (စမ၊ ၁၉၆။)
-ဘုရားရှင်၏ မဟာသီလနှင့် ဂုက်တော်များစွာ (စပ၊ ၆.၂၂-၆.၂၈။) (စမ၊ ဂ၅၉-ဂ၆၁။)
-ဘုရားရှင်၏ မရွိမသီလနှင့် ဂုက်တော်များစွာ (စပ၊ ၆.၁၂- ၆.၂၁။) (စမ၊ ပ၅၇-ပ၅၉။)
-ဘုရားရှင်၏ ရဲရင့်သော စကားတော်များ (စပ၊ ၈.၁.၁၈၅-၈.၁.၁၈၆။) (စမ၊ ၁၃၇-၁၃၈။)
-ဘုရားရှင်၏ လက္ခကာတော်ကြီး ၃၂ ပါး (စပ၊ ၆.၀၂-၆.၀၅။) (စမ၊ ၀၅၂။)
-ဘုရားရှင်၏ ဝေသာရဇ္ဈဉာက်တော် လေးပါး (စပ၊ ၆.၃၂။) (စမ၊ ဂ၆၂။)
```

## နောက်ဆက်တွဲ (၁) မှတ်သားဗွယ်ရာအစြာစြာ

```
-ဘုရားရှင်၏ သာသနာတော်၌ လူ့အသုံးအနှန်း ဖြတ်တောက်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.ဂ၂၅-၉.၂.ဂ၂၇။) (စမ၊ ၄၈၄-၄၈၅။)
-ဘုရားရှင်၏ သာသနာတော်၌သာလျှင် ရဟန်းလေးမျိုး ရှိ၏ -ဟု ပြောနိုင်ခြင်း၏ အကြောင်းတရား (၄)ပါး (စပ၊
        ၉.၁.၀၂။) (စမ၊ ၃၅၃။)
-ဘုရားရှင်၏ သာသနာတော်၌သာလျှင် ရဟန်းလေးမျိုး ရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၀၈၁။) (စမ၊ ၃၅၃။)
-ဘုရားရှင်၏ သတ်မှတ်တော်မူချက် (စပ၊ ၉.၂.၁೧၄။) (စမ၊ ၅၂၅။)
-ဘုရားရှင်၏ သပ္ပါယ်တော်မူပုံကို သေလပုဏ္ဏားက ရီးကျူးခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၆။) (စမ၊ ၆၅၆။)
-ဘုရားရှင်၏ အံ့ဖွယ်ကို ရဟန်းများ ပြောကြားနေကြခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၁၆။) (စမ၊ ၇၆၃။)
-ဘုရားရှင်၏ အံ့ဖွယ်ဂုက် (စပ၊ ၈.၃.၁၂၉။) (စမ၊ ၂၇၁။)
-ဘုရားရှင်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဘုံအပိုင်းအခြား (စပ၊ ၉.၁.၀၀၅။) (စမ၊ ၃၁၉။)
-ဘုရားရှင်၏ အဆုံးအမတော် (စပ၊ ၉.၁.၀၄၆။) (စမ၊ ၃၃၇။)
-ဘုရားရှင်၏ အဆုံးအမတော် (စပ၊ ၉.၁.၁၃၇။) (စမ၊ ၃၇၇။)
-ဘုရားရှင်၏ အဆုံးအမတော် (စပ၊ ၉.၃.၀၂၆။) (စမ၊ ၇၀၈။)
-ဘုရားရှင်၏ အယူ (စပ၊ ၉.၁.၁၂၈။) (စမ၊ ၃၇၂။)
-ဘုရားရှင်၏ အားတော် ၁၀ ပါး (စပ၊ ၆.၂၉-၆.၃၁။) (စမ၊ ဂ၆၁-ဂ၆၂။)
-ဘုရားရှင်က ကောသလမင်းကြီးအား နောက်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၀၄။) (စမ၊ ၆၄၁။)
-ဘုရားရှင်က ကျန်းမာကြပါစေ-ဟု မေတ္တာပို့၍ သုပ္ပဝါသာတို့ သားအမိ အံ့ဩဇွယ် ကျန်းမာကြခြင်း (စပ၊
        9.0961) (OUI 0961)
-ဘုရားရှင်က ဂတိငါးမျိူး၌ ဖြစ်သူတို့ကို ဒိဗ္ဗစကျွဖြင့် မြင်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၂။) (စမ၊ ဂုဂု၉။)
-ဘုရားရှင်က တရားဟောရန် ဆုံးဖြတ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၀၄။) (စမ၊ ၄၀၉။)
-ဘုရားရှင်က နဂါး၏ တန်ခိုးကို လွှမ်းမိုး၍ တန်ခိုးပြတော်မူခန်း (စပ၊ ၇.၀၀၂။) (စမ၊ ၀၆၇။)
-ဘုရားရှင်က ငြိမ်းချမ်းရေးတရား ဟောတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၃၁။) (စမ၊ ၇၇၀။)
-ဘုရားရှင်က ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားအား အစဉ်အတိုင်းသော တရားစကားကို ဟောတော်မူခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၀၉၁။)
        (DOI 200611)
-ဘုရားရှင်က ဗိမ္ဗိသာရမင်းထက် သာလွန်၍ ချမ်းချမ်းသာသာ နေတော်မူရကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၁၄။) (စမ၊
        pGGm)
-ဘုရားရှင်က ဗြဟ္မာယုပုက္ကားအား လက္ခကာ (၂)ပါးကို ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၉။) (စမ၊ ၆၅၁။)
-ဘုရားရှင်က ဘုရားဖြစ်ကြောင်း မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၈၂။) (စမ၊ ၆၉ဂ။)
-ဘုရားရှင်က ဘုရားရှင်အားသာ ကြည်ညိုစေလို၍ ဘဂ္ဂဝပရိဗိုဇ်ကလည်း ကြည်ညိုကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ပ၁၉။)
        (eei 755ii)
–ဘုရားရှင်က မိမိသည် ဘုရားဖြစ်ကြောင်း ဗြဟ္မာယုပုက္ထားအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၉။) (စမ၊
```

၆၅၁။)

-ဘုရားရှင်က မိစ္ဆာဒိဋိ ခြောက်ဆယ့်နှစ်ပါးတို့ကိုသာမက ထို့ထက် ထူးသော တရားတို့ကိုပင် သိမြင်တော်မူကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂပ၉-၈.၁.ဂ၁၀။) (စမ၊ ၀၉၁။)

-ဘုရားရှင်က သုံးကြိမ်တိုင်အောင် မေးပါလျက် မဖြေဆိုသူ၏ ဦးခေါင်းသည် ခုနစ်စိတ် ကွဲမည် ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၆၅၈) (စမ၊ ၁၀၃၈)

-ဘုရားရှင်က သုံးကြိမ်တိုင်အောင် မေးပါလျက် အမွဋ္ဌလုလင်က မဖြေဆိုပါက အမွဋ္ဌလုလင်၏ ဦးခေါင်းကို စုနှစ်စိတ် နွဲရန် သိကြားမင်း ရောက်ရှိလာကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၆၈၊) (စမ၊ ၁ဂ၇။)

-ဘုရားရှင်က အမွင္အလုလင်အား ဖြင်နိုင်ခဲသော လက္ခကာ နှစ်မျိုးတို ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ စ.၁.ပစ၁-စ.၁.ပစ၂။) (စမ၊ ၁၀ဂု-၁ဂ၈။)

-ဘုရားရှင်က ဥတ္တရလုလင်အား လက္ခကာတော် (၂)ပါးကို ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၃။) (စမ၊ ၆၄၉)

-ဘုရားရှင်ကို ကိုးကွယ်ရကျိုး (စပ၊ ၈.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၂၀၇။)

-ဘုရားရှင်ကို စကြဝတေးမင်း လုပ်ရန် သေလပုဏ္ဏားက လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၆။) (စမ၊ ၆၅၆။)

-ဘုရားရှင်ကို ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးက အလေးအနက် အရှိအသေပြုခြင်း၏ အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၂.၂၉၄-၉.၂.၃၀၂။) (စမ၊ ၆၃ဂု-၆၄၀။)

-ဘုရားရှင်ကိုပင် ဆန်းစစ်၍ ကိုးကွယ်သင့်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၃၀၉-၉.၁.၃၁၁။) (စမ၊ ၄၆၃-၄၆၄။)

-ဘုရားရှင်ကိုလည်းကောင်း၊ ဘုရားရှင်၏ တပည့်သားကိုလည်းကောင်း ရည်ညွှန်း၍ သတ္တဝါကို သတိဖြတ်ညှဉ်းဆဲသော သူသည် ဝါးပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် များစွာသော မကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.ဂ၄၁။) (စမ၊ ၄၉၀။)

-ဘုရားရှင်ကို အရှင်သာရိပုတြာမထေရ် ကြည်ညိုခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၁၁။) (စမ၊ ၂၆၈။)

-ဘုရားရှင် ရှီးမွမ်းတော်မမူသော ဈာန် (စပ၊ ၉.၃.၀၃၆။) (စမ၊ ၇၁၆။)

-ဘုရားရှင် ချီးမွမ်းတော်မူသော ဈာန် (စပ၊ ၉.၃.၀၃၆။) (စမ၊ ၇၁၆။)

-ဘုရားရှင် ငြင်းခုံမှုပြုတော်မမှုခြင်းနှင့် ကိလေသာရှိတော်မမူခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၃၀-၉.၁.၁၃၂။) (စမ၊ ၃၅၃။)

-ဘုရားရှင်တို့၏ အဆုံးအမတော် (စပ၊ ၉.၃.၂၉၄။) (စမ၊ ၈၄၉။)

-ဘုရားရှင် တောအုပ်တောနက်ကြီးများ ဖြစ်သော၊ တောစွန်တောင်ဗျား၌ ဖြစ်သော ကျောင်း,အိပ်ရာ,နေရာတို့ကို ဖိုဝဲခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၀၂၉။) (စမ၊ ၃၃၀။)

-ဘုရားရှင် တုန်လှုပ်ခြင်းကင်းတော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၈။) (စမ၊ ၃၉၅။)

-ဘုရားရှင်ထံ နတ်မင်းကြီးလေးယောက်တို့ ချဉ်းကပ်ကြခန်း (စပ၊ ၇.၀၀၃။) (စမ၊ ၀၆၈။)

-ဘုရားရှင်ထံ သဟမ္မတိဗြဟ္မာ ချဉ်းကပ်ခန်း (စပ၊ ၇.ဂဂ၅။) (စမ၊ ဂ၆၉။)

-ဘုရားရှင်ထံ သိကြားမင်း ချဉ်းကပ်ခန်း (စပ၊ ၇.ဂဂ၄။) (စမ၊ ဂ၆၈။)

-ဘုရားရှင် ထားတော်မူခဲ့သော ဘုရားကိုယ်စားလှယ် မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၃၂။) (စမ၊ ၇၁၄။)

## နောက်ဆက်တွဲ (၁) မှတ်သားဗွယ်ရာအစြာစြာ

```
-ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိ၊ တူသူသာ ရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂၈။) (စမ၊ ၂၇ဂ။)
-ဘုရားရှင်နှင့် တိတ္ထိတို့ ကွာခြားပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၆၄။) (စမ၊ ၄၄၀။)
-ဘုရားရှင်နှင့် အတူနေသူ၊ မနေသူ (စပ၊ ၉.၃.ပ၃ဂ။) (စမ၊ ၇၁၂။)
-ဘုရားရှင် ဖြေဆိုသော အကြောင်းအရာနှင့် မဖြေဆိုသော အကြောင်းအရာများ (စပ၊ ၈.၃.၁၅၃။) (စမ၊ ၂၈၁။)
-ဘုရားရှင် ဖြေတော်မမူသော ပုစ္ဆာနှင့် ဖြေတော်မူသော ပုစ္ဆာများ (စပ၊ ၈.၁.၂ဂ၃။) (စမ၊ ၁၄၄။)
-ဘုရားရှင် ဖြောင့်မတ်၍ အသိဉာက်ရှိသော သူအား ခုနှစ်ရက်အတွင်း အရဟတ္တဗိုလ်ရအောင်
        ဟောတော်မူနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ပ၄၇။) (စမ၊ ၂၄၂။)
- ဘုရားရှင် မိန့်ကြားတော်မူသော ဘုရားရှင်၏ အံ့ဗွယ် (စပ၊ ၉.၃.၁၁၈။) (စမ၊ ၇၆၃။)
-ဘုရားရှင့်သာသနာ၏ ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၈.၃.၁၄၂။) (စမ၊ ၂၇၇။)
-ဘုရားရှင် သီတင်းသုံးတော်မူရာ ရွာ,နိဂုံးရှိ လူများကို ဘီလူးတို့က မညှဉ်းဆဲကြကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၉ဂု။) (စမ၊
-ဘုရားရှင် သင့်လျော်သော အခါ၌သာ ပြောဆိုလေ့ရှိကြောင်း-စသည်ကို ကိုယ်တိုင် သိမြင်ကြောင်း တရား (၈)ပါး
        (စပ၊ ၈.၁.၁၇၈။) (စမ၊ ၁၃၅။)
-ဘုရားရှင်သည် ကာမဂုက်၌ မွေ့လျော်တော်မမူကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၂-၉.၂.၁၈၃။) (စမ၊ ၅၇၆-၅၇၇။)
-ဘုရားရှင်သည် ကိုယ်တော်တိုင် သိတော်မူ၍ ဆောင်ရန် ရှောင်ရန်တို့ကို ဟောတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅ပ-
        ၉.၂.၁၅၃။) (စမ၊ ၅၅၄-၅၅၅။)
-ဘုရားရှင်သည် ခြင်္သေ့နှင့် တူတော်မူပုံ (စပ၊ ၆.၃၃။) (စမ၊ ဂ၆၃။)
-ဘုရားရှင်သည် မြိုးရီသော အကျင့်မှန်သမျှကို ကဲ့ရဲ့တော်မမူကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၆၇-၈.၁.၁၆၈။) (စမ၊ ၁၃၃။)
-ဘုရားရှင်သည် ဆိတ်ငြိမ်စွာ နေတော်မူစဉ် တပည့်`သာဝက'တို့သည် ဆိတ်ငြိမ်ခြင်း `ဝိဝေက'ကို အတုလိုက်၍
        မကျင့်ကြပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၂၁။) (စမ၊ ၃၂၆။)
-ဘုရားရှင်သည် ဆိတ်ငြိမ်စွာ နေတော်မူစဉ် တပည့်'သာဝက'တို့သည် ဆိတ်ငြိမ်ခြင်း 'ဝိဝေက'ကို အတုလိုက်၍
        ကျင့်ကြပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၂၂။) (စမ၊ ၃၂၆။)
-ဘုရားရှင်သည် တပည့်သာဝကတို့ကို ဆုံးမတော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၄၅။) (စမ၊ ၄၃၃။)
-ဘုရားရှင်သည် တပည့်သာဝကတို့ကို ဆုံးမတော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၄၃။) (စမ၊ ၄၃၂။)
-ဘုရားရှင်သည် တရားမဟောဘဲ ကြောင့်ကြမဲ့နေရန် စိတ်ညွှတ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂ပ၂။) (စမ၊ ၄၀၉။)
-ဘုရားရှင်သည် နေ့အခါ ကျိန်းတော်မူလေ့ရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၆၂။) (စမ၊ ၄၄ဂ။)
-ဘုရားရှင်သည် ပရိသတ်ထဲ၌ နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြုကာ နေလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၀၇။) (စမ၊ ၇၆၀။)
-ဘုရားရှင်သည် မင်းဖြစ်တော်မူကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၆။) (စမ၊ ၆၅၆။)
```

-ဘုရားရှင်သည် မိစ္ဆာအယူတို့ကို ရှောင်ကြဉ်တော်မူခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၆ဂ-၉.၂.၁၆၁။) (စမ၊ ၅၆၃-

၅၆၄။)

000

```
SSG
```

```
-ဘုရားရှင်သည် ယူဇနာတစ်ရာ ဝေးသော အရပ်မှာ သီတင်းသုံးနေစေကာမူ ထမင်းထုပ် ထမ်း၍ပင် ဇူးမြော်ရန်
        ချဉ်းကပ်သင့်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၉၈။) (စမ၊ ၁၁၄။)
-ဘုရားရှင်သည် ရဟန်းတို့၏ ရှေ့သွားခေါင်းဆောင် (စပ၊ ၉.၁.၀၂၄။) (စမ၊ ၃၂၈။)
-ဘုရားရှင်သည် ရွှေအဆင်းရှိသော ကိုယ်ကို ဖွင့်လှစ်ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၄၈။) (စမ၊ ၄၃၄။)
-ဘုရားရှင်သည် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၉။) (စမ၊ ၅၆၁။)
-ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မမူအပ်သော အကြောင်းအရာနှင့် ဟောကြားတော် မမူခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊
       .െ. (മല വി
-ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူအပ်သော အကြောင်းအရာနှင့် ဟောကြားတော်မူခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊
       ၈.၃.၁၅၆။) (စမ၊ ၂၈၃။)
-ဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၈။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-ဘုရားရှင် ဟောတော်မမူသော တရားနှင့် ဟောတော်မူသော တရားများ (စပ၊ ၉.၂.၁၀၅။) (စမ၊ ၅၂၅။)
-ဘုရားရှင်အပေါ် ယုံမှားမှုကင်းရန် သမ္ပသာဒနီယသုတ်ကို များများ ဟောဖို့ တိုက်တွန်းတော်မူခြင်း (စပ၊
       ၈.၃.၁၃၀။) (စမ၊ ၂၇၁။)
-ဘုရားရှင်အပေါ်၌ အရှင်အနုရုဒ္ဓါတို့ ထင်မြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၁၄၄။) (စမ၊ ၅၅ဂ။)
-ဘုရားရှင်အား တပည့်များ ရှိသေလေးစား မြတ်နိုးပူဇော်ကြောင်းဖြစ်သော တရား (၅)မျိုး (စပ၊ ၉.၂.၂၀ဂ-
       ၉.၂.၂၁၆။) (စမ၊ ၅၈၆-၅၉၀။)
-ဘုရားရှင်အား ပုတ်ခတ်ခြင်း၏ အပြစ် (စပ၊ ၉.၁.၂၅၁။) (စမ၊ ၄၃၅။)
-ဘုရားရှင်အားလုံး၏ သဗ္ဗညူတဉာက်ရခြင်း၏ အကြောင်းများ တူညီကြပုံ (စပ၊ ၈.၃.၁၁ဂ။) (စမ၊ ၂၆၇။)
-ဘုရားရှင် အိမ်၌ ကျိန်းတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၁၆။) (စမ၊ ၄၀၀။)
-ဘုရားသားတော်-ဟု ခေါ်ထိုက်သူ (စပ၊ ၈.၃.ဂ၅၈။) (စမ၊ ၂၅၈။)
-ဘုရားသာသနာတော်၌ အသုံးအနူန်း လုံးဝ ပြတ်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၀၂၈-၉.၂.၀၃၆။) (စမ၊ ၄၈၆-၄၈၈။)
-ဘုရားအစစ် ဟောတော်မူအပ်သော သာသနာ၏ အကျိုးများ (စပ၊ ၈.၃.၁၃၅-၈.၃.၁၃၆။) (စမ၊ ၂၇၃-၂၇၄။)
-ဘုရားအလောင်း ကကုဒိပါယနရသေ့ သစ္စာဆို၍ မြွေဆိပ်ပြယ်စေခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.၀၉၁-၄.၃.၁၀၂။) (စမ၊ ၀၃၆-
       ၀၃၇။)
-ဘုရားအလောင်း ကျွဲမင်း ယုတ်မာသော မျောက်ကို သည်းခံ၍ သီလစောင့်ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၃၇-၄.၂.၄၆။) (စမ၊
       ၀၂၇-၀၂၈။)
-ဘုရားအလောင်း ငါးမင်း သစ္စာဆို၍ မိုးရွာစေခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.ဂ၈၃-၄.၃.ဂ၉ဂ။) (စမ၊ ဂ၃၆။)
-ဘုရားအလောင်း ငုံးမင်း သစ္စာဆို၍ မီးကွင်းကြောင်း (စပ၊ ၄.၃.၀၇၂-၄.၃.၀၈၂။) (စမ၊ ၀၃၅-၀၃၆။)
-ဘုရားအလောင်း စူဠဇောဓိပုဏ္ဏား အမျက်ကို ထိန်း၍ သီလစောင့်ပုံ (စပ၊ ၄.၂.၂၆-၄.၂.၃၆။) (စမ၊ ဂ၂၆-ဂ၂၇။)
-ဘုရားအလောင်း စန္ဒကုမာရမင်းသားသည် အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်တို့အား မလှူရက ငါးရက်, ခြောက်ရက်အထိ
```

## နောက်ဆက်တွဲ (၁) မှတ်သားစွယ်ရာအစြာစြာ

```
မစားမသောက်ဘဲ နေခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၄၄- ၄.၁.၀၄၉။) (စမ၊ ၀၂၀။)
–ဘုရားအလောင်း စမွေယျနဂါးမင်း အသက်စွန့်၍ သီလစောင့်ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၂၀-၄.၂.၂၅။) (စမ၊ ၀၂၆။)
-ဘုရားအလောင်း ဆင်မင်း အသက်စွန့်၍ သီလစောင့်ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၀၁-၄.၂.၁၀။) (စမ၊ ၀၂၅။)
-ဘုရားအလောင်း ဆတ်မင်းသည် ကျေးဇူးကန်းသော ယောက်ျားအတွက် အသက်ပေး၍ သီလစောင့်ခဲ့ခြင်း (စပ၊
       ၄.၂.၄၈-၄.၂.၅၉။) (ഉപ ഗ്വണ)
-ဘုရားအလောင်း တေမိမင်းသားသည် အ,ယောင်ဆောင်၍ အဓိဋ္ဌာန်ပါရမီ ဖြည့်စဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.ဂ၄၈-
       ၄.၃.၀၆၆။) (စမ၊ ၀၃၄-၀၃၅။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ ကြင်ရာတော် မိဇုရား (စပ၊ ၅.၀၅။) (စမ၊ ၀၄၃။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ စမည်းတော်နှင့် မယ်တော် (စပ၊ ၅.ဂ၁။) (စမ၊ ဂ၄၁။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ ဉာက်၌ ထင်လာသော ဥပမာသုံးမျိုး (စပ၊ ၅.၀၈- ၅.၁၂။) (စမ၊ ၀၄၄-၀၄၅။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ မွေးဖွားရာ ဒေသ (စပ၊ ၅.၀၁။) (စမ၊ ၀၄၁။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ သားတော် (စပ၊ ၅.၀၅။) (စမ၊ ၀၄၃။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ အံ့ဖွယ်များ (စပ၊ ၅.၀၂။) (စမ၊ ၀၄၁။)
-ဘုရားအလောင်းတော်၏ အိမ်တော် သုံးဆောင် (စပ၊ ၅.၀၅။) (စမ၊ ၀၄၃။)
-ဘုရားအလောင်းတော် ဈာန်လေးပါး၊ ဝိဇ္ဇာသုံပါးတို့ကို ရရှိပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၃၆။) (စမ၊ ၃၇၇။)
-ဘုရားအလောင်းတော် ဈာန်လေးပါးနှင့် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးကို ရတော်မူခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၅၆။) (စမ၊ ၆၂၅။)
-ဘုရားအလောင်းတော် တောထွက်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၅.၀၅။) (စမ၊ ၀၄၃။)
-ဘုရားအလောင်းတော် ဒုတ္တရစရိယာ ကျင့်ပုံ (စပ၊ ၅.၁၃- ၅.၁၇။) (စမ၊ ဂ၄၆။)
-ဘုရားအလောင်းတော် မကောင်းသော ကြံစည်မှု (၃)မျိုးကို စွန့်ပယ်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၃၄။) (စမ၊ ၃၇၅။)
-ဘုရားအလောင်းတော် ရဟန်းပြု၍ အာဠာရနှင့် ဥဒကတို့ထံ တပည့်စံခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၇၂-၉.၂.၂၇၃။) (စမ၊
-ဘုရားအလောင်းတော် ရှာမိုးခဲ့သော အရာများ (စပ၊ ၉.၁.၁၉ဂု။) (စမ၊ ၄ပ၈။)
-ဘုရားအလောင်းတော် အစာအာဟာရ ပြန်စား၍ ပဉ္စဝဂ္ဂီရဟန်းတို့ စွန့်သွားခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၇၅။) (စမ၊ ၆၂၄။)
-ဘုရားအလောင်းတော် အာဋ္ဌာရထံသို့ ချဉ်းကပ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၉၈။) (စမ၊ ၄ဂ၈။)
-ဘုရားအလောင်းတော် ဥဒကထံသို့ ချဉ်းကပ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၉၉။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-ဘုရားအလောင်း ဓနဉ္စယမင်းက ကလိင်္ဂတိုင်းမှ လာရောက် အလှူစံကြသော ပုဏ္ဏားတို့အား မင်္ဂလာဆင်တော်ကို
       ပေးလှူခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၂၀-၄.၁.၀၂၆။) (စမ၊ ၀၁၈-၀၁၉။)
-ဘုရားအလောင်း ဓမ္မနတ်သားက အဓမ္မနတ်သားအား အလျော့ပေး၍ သီလစောင့်ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၆၆-၄.၂.ဂု၃။)
       (OOI O JOII)
-ဘုရားအလောင်း နိမိမင်းကြီးသည် လေးဆောင်တွဲ စရပ်ဆောက်ကာ ရာသက်ပန် ပေးလှူခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၃၉-
```

ຄຄາງ

```
(IIOLO-900 190) (IICSO.C.5
```

- -ဘုရားအလောင်း ဗွားတော်မူရာအရပ်၌ နေလေ့ရှိကုန်သော သီတင်းသုံးဖော်ရဟန်းတို့၏ အချီးမွမ်းကို ခံရသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၁.၁၇၄။) (စမ၊ ၃၉၉။)
- -ဘုရားအလောင်း ဘူရိဒတ္တနဂါးမင်း အသက်စွန့်၍ သီလစောင့်ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၁၁-၄.၂.၁၉။) (စမ၊ ၀၂၆။)
- -ဘုရားအလောင်း မဟာဂေါဝိန္မပုတ္ထားက သမုဒြာနှင့်တူသော အလှူကြီးကို ပေးခဲ့ခြင်း (၀ပ၊ ၄.၁.ဂ၃၆-၄.၁.၀၃၈။) (စမ၊ ၀၁၉။)
- -ဘုရားအလောင်း မဟာသုဒဿနစကြဝတေးမင်းက အလှူစံပုဂ္ဂိုလ်တို့ လိုရာကို ပေးလှူခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၂၇-၄.၁.၀၃၅။) (စမ၊ ၀၁၉။)
- -ဘုရားအလောင်း မာတင်္ဂရသေ့သည် မိမိကို ကျိန်ဆဲသော ဇာတိမန္တပုဏ္ဏားအား သည်းခံ၍ သီလစောင့်ခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၆ဂ-၄.၂.၆၅။) (စမ၊ ဂ၂၈-ဂ၂၉။)
- -ဘုရားအလောင်းမိသားစု တောထွက်ခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.၀၃၄-၄.၃.၀၄၁။) (စမ၊ ၀၃၃။)
- -ဘုရားအလောင်းမိသားစု တောထွက်ခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.၀၄၂-၄.၃.၀၄ဂု။) (စမ၊ ၀၃၃-၀၃၄။)
- -ဘုရားအလောင်း မျောက်မင်း မိကျောင်း၏ ဦးထိပ်ကို နှင်း၍ ဟိုဘက်ကမ်းသို့ ခုန်ကူးခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၀၆၅-၄.၃.၀ဂ၀။) (စမ၊ ၀၃၅။)
- -ဘုရားအလောင်း ယုခဥ္စယမင်းသား မင်းအဖြစ်ကို စွန့်၍ ရဟန်းပြုခြင်း (စပ၊ ၄.၃.ဂဂ၁-၄.၃.ဂဂ၆။) (စမ၊ ဂ၃၁။)
- -ဘုရားအလောင်း ယုန်မင်း မီးပုံအတွင်း ခုန်ဆင်း၍ မိမိကိုယ်ကို လှူခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၂၉-၄.၁.၁၄၂။) (စမ၊ ဂ၂၄။)
- -ဘုရားအလောင်း ယုန်မင်းက မျောက်, မြေခွေးနှင့် ဖျံတို့ကို ဥပုသိစောင့်ရန် ဆုံးမြောင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၂၄-၄.၁.၁၂၈။) (စမ၊ ၀၂၄။)
- -ဘုရားအလောင်း သိဝိမင်းက အကန်းယောင်ဆောင်လာသော သိကြားမင်းအား မျက်စိနှစ်လုံးကို ထုတ်လှူခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၅၀-၄.၁.၀၆၅။) (စမ၊ ၀၂၀-၀၂၁။)
- -ဘုရားအလောင်း သုတသောမမင်းသည် ပေါ်ရိသာဒထံသို့ သစ္စာရှိရှိ ပြန်သွားခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.၁၀၃-၄.၃.၁၀၈။) (စမ၊ ၀၃၇။)
- -ဘုရားအလောင်း သုဝဏ္ဏသာမ မေတ္တာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၁၀၉-၄.၃.၁၁၁။) (စမ၊ ပ၃၇။)
- -ဘုရားအလောင်း သစ်ပါလနဂါးမင်းသည် မုဆိုးသား ဆယ့်ခြောက်ယောက်က နာခေါင်းကြိုးထိုး၍ ဆိုင်းဖြင့် လျှိုထမ်းသည်ကို သည်းစံ၍ သီလစောင့်ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.၈၅-၄.၂.၉၁။) (စမ၊ ၀၃၀။)
- -ဘုရားအလောင်း သင်္ခပုဏ္ဏားက မိမိစီးလာသော ဗိနပ်ကို ချွတ်၍ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအား လှူခါန်းခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၁၁-၄.၁.၀၁၉။) (စမ၊ ၀၁၈။)
- -ဘုရားအလောင်း သစ္စရသေ့သည် သစ္စာစကားဖြင့် လူအပေါင်းကို ညီညွှတ်စေခဲ့ကြောင်း (စပ၊ ၄.၃.ဂဂု၁။) (စမ၊ ဂ၃၅။)
- -ဘုရားအလောင်း သောမနဿမင်းသားက စမည်းတော်ကို အမြင်မှန် ရစေ၍ ရဟန်းပြုစုံခြင်း (စပ၊ ၄.၃.၀၀ဂု-၄.၃.၀၂၃။) (စမ၊ ၀၃၁-၀၃၂။)
- -ဘုရားအလောင်းသည် သုသာန်၌ သူသေကောင်အရိုးကို ခေါင်းအုံး အိပ်ကာ သူငယ်အုပ်စု နှစ်မျိုးအပေါ်၌

# နောက်ဆက်တွဲ (၁) မှတ်သားစွယ်ရာအစြာစြာ

```
တူမှုသော စိတ် ထားခဲ့ကြောင်း (စပ၊ ၄.၃.၁၁၇-၄.၃.၁၂၀။) (စမ၊ ဂ၃၈။)
-ဘုရားအလောင်း အကိတ္တိရသေ့က ပုဏ္ဏားအသွင် ဇန်ဆင်း၍ ဆွမ်းခံလာသော သိကြားမင်းအား ကံပြင်ရွက်ကို
        သုံးရက်တိုင်တိုင် အကုန်လှူ၍ မိမိက မစားဘဲ နေခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၀၁-၄.၁.၀၁၀။) (စမ၊ ၀၁၇။)
-ဘုရားအလောင်း အလီနသတ္တုမင်းသားသည် မိဘအတွက် အသက်စွန့်၍ သီလစောင့်ခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၂.ဂု၄-
        9. J. 6911) (OUI OJE-02011)
-ဘုရားအလောင်း အာဇီဝကသာ နတ်ပြည်သို့ ရောက်ခဲ့ဖူးကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၉။) (စမ၊ ၅၆၁။)
-ဘုရားအလောင်း ဧကရာဇမင်းသည် မိမိ၏ မင်းစည်းစိမ်ကို လှယက်ခဲ့သော ရန်သူမင်းအား ချစ်လှစွာသော
        သားလေးကဲ့သို့ ရှကြည့်ခဲ့ကြောင်း (စပ၊ ၄.၃.၁၁၂-၄,၃.၁၁၆။) (စမ၊ ၀၃၇)
-ဘောဇဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိသူ (စပ၊ ၉.၂.၀၁၈။) (စမ၊ ၄၈၁။)
-ဘဂ္ဂဝပရိဝိုဇ် ဘုရားရှင်အား ကြည်ညိုပုံ (စပ၊ ၈.၃.၀၁၈။) (စမ၊ ၂၃၃။)
-ဘင်ပုပ်ငရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၆။) (စမ၊ ၇၀၀။)
-ဘဒ္ဒါလိရဟန်းက ဘုရားရှင်၏ ပညတ်တော်မူချက်ကို ပစ်ပယ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၁ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၁-
        957m)
-မကောင်းမှု,ကောင်းမှု ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၁၂။) (စမ၊ ၀၀၆။)
-မကောင်းမှုကို ပယ်သတ်ပြီးသူ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သော သူ (စပ၊ ၉.၂.၂၂၁။) (စမ၊ ၅၉၃။)
-မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၁။) (စမ၊ ၅၉၃။)
-မကောင်းသော အလေ့အကျင့်တို့သည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၁။) (စမ၊
        ୭၉၃୩)
-မကောင်းသော အလေ့အကျင့်များ (စပ၊ ၉.၂.၂၂၁။) (စမ၊ ၅၉၃။)
-မကောင်းသော အကြံကို ကြိမ်ဖန်များစွာ ကြံပါက ကောင်းသော အကြံကို ပယ်စွန့်ပြီး ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊
        ၉.၁.၁၃၄။) (စမ၊ ၃၇၅။)
-မကောင်းသော အကြံတို့ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၂၂၃။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-မကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၃။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-မကောင်းသော အကြံတို့သည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၂.၂၂၃။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-မကောင်းသော အကြံတို့ ချုပ်ခြင်းငှာ ကျင့်သော သူ (စပ၊ ၉.၂.၂၂၃။) (စမ၊ ၅၉၄။)
-မချစ်မနှစ်လိုဗွယ်တို့နှင့် တွေ့ဆုံပေါင်းသင်းရခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.ပဂု၁။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-မဂဓတိုင်းသား အလုပ်အကျွေး ဥပါသကာများ ရောက်ရာဘဝ (စပ၊ ၈.၂.ဂ၇၆။) (စမ၊ ၁၉၄။)
-မဃဒေဝမင်းဆက်များ (စပ၊ ၉.၂.၂၆၃-၉.၂.၂၆၈။) (စမ၊ ၆၁၉-၆၂၁။)
```

```
-မဃဒေဝမင်း ဖြစ်ခဲ့သူ (စပ၊ ၉.၂.၂၆၉။) (စမ၊ ၆၂၁။)
-မဃဒေဝမင်းတို့၏ မျိုးဇာတ်ကို ဖြတ်သော ကဋ္ဌာရဇနက (စပ၊ ၉.၂.၂၆၈။) (စမ၊ ၆၂၁။)
-မငြိတွယ်သင့်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-မစောဒနာထိုက်သော (အပြစ်မတင်ထိုက်သော)ဆရာ (၃)ဦး (စပ၊ ၈.၁.၂၄၈။) (စမ၊ ၁၅၉။)
-မစ္ဂဲလမ်း၍ မထိတ်လန့် မတုန်လှုပ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၀၀။) (စမ၊ ၈၀၅။)
-မစင်လူးသူ ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၁၃-၃.၀၁၄။) (စမ၊ ၀၀၆။)
-မစင်နှင့် တူသော သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၁။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-မညီညွတ်သော ရဟန်းတို့အား ညီညွတ်အောင် ဟောပြောနည်း (စပ၊ ၉.၃.၀၁၀။) (စမ၊ ၇၀၁။)
-မတဇငှက်သေမှ ဖြစ်သော လက်နက်မျိုးကို သားရေအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းထားသူ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၂။) (စမ၊ ၄၄၉။)
-မတရားမှု, မမျှတမူကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ငရဲသို့ ရောက်ကြရကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၅။) (စမ၊ ၄၅၃။)
-မတုန်လှုပ်တတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-မခုပိက္ကိကဒေသနာမည်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၃၂။) (စမ၊ ၃၇၃။)
-မနောကံ အပြစ်အကြီးဆုံး ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၀၄၈-၉.၂.၀၅၁။) (စမ၊ ၄၉၄-၄၉၅။)
-မနောကံ အပြစ်အကြီးဆုံး (စပ၊ ၉.၂.၀၄၃။) (စမ၊ ၄၉၂။)
-မမေ့မလျော့ ပြုရန် ဘုရားရှင်၏ တိုက်တွန်းမှုခံရသော ရဟန်းများ (စပ၊ ၉.၂.၁၅၄-၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၅-၅၅၆။)
-မမေ့မလျော့နေသူ ဈာန်သမာပတ်ကို ရနိုင်၏ဟု ဇယသေနမင်းသားက မယုံကြည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၁၉-
       (mp39, 160) (majc.c.g.g
-မမေ့လျော့သူတို့သည် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၈။) (စမ၊ ၇၈၁။)
-မမြတ်သော ရှာမှီးခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄ဂ၈။)
-မမြှောက်ပင့် မရှတ်ချဘဲ တရားကိုသာ ဟောခြင်း-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၀၆။) (စမ၊ ၀၀၇။)
-မမိုဝဲသင့်သော ချမ်းသာ (စပ၊ ၉.၃.၂၀၇။) (စမ၊ ၈၀၈။)
-မယားကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၄။) (စမ၊ ၃၀၄။)
-မယဉ်ကျေးဘဲ ယဉ်ကျေးသူတို့၏ နေရာသို့ မရောက်နိုင်သကဲ့သို့ ကာမဂုက်ကို စံစားလျက် ဈာန်ကို မရနိုင်ကြောင်း
       (၈၀၂ ၉.၃.၁၂၁။) (၈၀၂ ၇၆၅။)
-မယဉ်ကျေးသော ဆင်၊ မယဉ်ကျေးသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၁၂၆။) (စမ၊ ၇၆၇။)
-မရကာသဘောရှိသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-မရက ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၅။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-မရက ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ၁၁၆။)
-မသင့်သော အကြောင်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၁၀။) (စမ၊ ၃၂၁။)
```

```
-မဟာဂေါဝိန္မ၏ တပည့်များ ရဟန်းပြုရခြင်း၏ အကျိုးကို အသီး အသီး ခံစားကြရခြင်း (စပ၊ ေ၂.၁ပ၉။) (စမ၊
        JoGII)
-မဟာဂေါ်ဝိန္ဒ၏ ဗြဟ္မာနှင့် တွေ့သည်-ဟူသော ကျော်စောသတင်း ပျံ့နှံ့၍ ထွက်ခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၉၂။) (စမ၊
        ၂၀၁။)
-မဟာဂေါဝိန္ဒဏ် ဩဇာခံ ခုနစ်ပြည်ထောင်မင်းများ (စပ၊ ၈.၂.၀၉၁။) (စမ၊ ၂၀၁။)
-မဟာဂေါဝိန္စစေတ်က လူများ ခလုတ်ထိသော အခါ မဟာဂေါဝိန္အအား ရှိခိုးပါ၏"ဟု တကြုခြင်း (စပ၊ ေ၂.၁၀၅။)
        (စမ၊ ၂၀၅။)
-မဟာဂေါဝိန္ဒပုက္သား တည်ထောင်သော တိုင်းပြည် (၇)ပြည် (စပ၊ ၈.၂.ဂ၉ဂ။) (စမ၊ ၂ဂ၁။)
-မဟာဂေါဝိန္မပုဏ္ဏား မိုးလေးလပတ်လုံး ကရုကာဈာန်ကို ပွားများသော်လည်း ဗြဟ္မာနှင့် မတွေ့ရ၍
        စိတ်အားငယ်ခန်း (စပ၊ ၈.၂.၀၉၈။) (စမ၊ ၂၀၂။)
-မဟာဂေါဝိန္မပုဏ္ထား မိုးလေးလပတ်လုံး တစ်ယောက်တည်း ကိန်းအောင်းလျက် ကရုကာဈာန်ကို ပွားများခန်း
        (စပ၊ ഒ.၂.၀၉၃-ഒ.၂.၀၉၈။) (စမ၊ ၂၀၁-၂၀၂။)
-မဟာဂေါဝိန္ဒပုက္ထား ရဟန်းပြုခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၀၇။) (စမ၊ ၂၀၅။)
-မဟာဂေါ်ဝိန္မပုဏ္ဏား သနကုံမာရဗြဟ္မာနှင့် ဆွေးနွေးခန်း (စပ၊ ၈.၂.၀၉၉-၈.၂.၁၀၁။) (စမ၊ ၂၀၂-၂၀၃။)
-မဟာဂေါဝိန္မပုက္ထားသည် ဘုရားအလောင်းတော် ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၁၀။) (စမ၊ ၂၀၆။)
-မဟာဂေါ်ဝိန္မပုဏ္ဏားသည် မိမိအား ရဟန်းပြုခွင့်ပေးကြရန် မင်းများ၊ သူဌေးများနှင့် မိသားစုတို့ထံ ပန်ကြားခြင်း
        (OUI 6.J.20J-6.J.20GII) (OUI J02-J09II)
-မဟာဂေါ်ဝိန္ဒပုက္ထား မေတ္တာ-စသည်ကို ပွားများခြင်း (စပ၊ ေ၂.၁ဂ၈။) (စမ၊ ၂၀၅။)
-မဟာဂေါဝိန္မသည် ဒိသမွတိမင်း၏ နိုင်ငံတော်ကို ခုနှစ်စိတ် ခွဲဝေပေးခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၈၇-၈.၂.၀၈၉။) (စမ၊
        J001)
-မဟာဂေါဝိန္ဒ-ဟု အမည်တွင်ပုံ (စပ၊ ၈.၂.၀၈၆။) (စမ၊ ၁၉၉။)
-မဟာစတ္တာရီသကမည်သော တရားဒေသနာတော်ကို ကဲ့ရဲ့သော ပုဂ္ဂိုလ် အကဲ့ရဲ့စံရ ထိုက်ပုံ (၁ဂ)မျိုး (စပ၊
        (II) 20 199 (IICOO.53
-မဟာစတ္တာရီသက အမည်ရခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.ပ၅၂။) (စမ၊ ၇၄၁။)
-မဟာပဇာပတိဂေါတမီကို ဘုရားရှင်က သံဃာအား လူမြိုင်းတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၄၀။) (စမ၊ ၁၁၉။)
-မဟာပဇာပတိဂေါတမီ လှူဒါန်းသော သင်္ကန်းကို ဘုရားရှင် အလှူခံတော်မူရန် အရှင်အာနန္ဒာ လျှောက်ထားခြင်း
        (୭୦। ၉.၃.၂၄၁။) (୭७। ଚେନା)
-မဟာပုဏ္ဏမသုတ္တန်ကို နာ၍ ရဟန္တာဖြစ်သူပေါင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၂။) (စမ၊ ၇၁၈။)
-မဟာပုရိသလက္ခကာတော် (၃၂)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၆၅။) (စမ၊ ၂၈၇။)
-မဟာဘုတ် လေးပါးချုပ်ရာကို ရှာသော ရဟန်းဝတ္ထု (စပ၊ ၈.၁.၂၂၉-၈.၁.၂၃၆။) (စမ၊ ၁၅၃-၁၅၄။)
```

-မဟာဝိဇိတမင်း၏ ဆရာပုရောဟိတ်မှာ ဘုရားအလောင်းတော် ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၃၈။) (စမ၊ ၁၂၅။)

```
-မဟာဝိဇိတမင်း၏ ယဇ်ကြီးပူဇော်ပွဲ၌ သားသတ်မှု-စသည်တို့ မရှိပုံ (စပ၊ ၈.၁.၁၃၅။) (စမ၊ ၁၂၄။)
-မဟာဝိဇိတမင်း၏ ယဇ်ပူဇော်ပွဲကြီးထက် အဆင့်ဆင့် သာ၍ သာ၍ အကျိုးများသော ယဇ်ပူဇော်နည်းများ (စပ၊
        ေ.၁.၁၃၉-ေ.၁.၁၄၃။) (စမ၊ ၁၂၅-၁၂၆။)
-မဟာဝိဇိတမင်း၏ အင်္ဂါ (၈)ပါး (စပ၊ ၁.၁.၁၃၀)၊ (စမ၊ ၁၂၂။)
-မဟာဝိဇိတမင်း၏ အရံမင်း-စသော တိုင်းသူပြည်သားတို့လည်း မဟာဝိဇိတမင်းကဲ့သို့ အပြစ်ကင်းသော
        ယရိပူဇော်ပွဲကြီးများ ပြုလုပ်ကြပုံ (စပ၊ ၁.၁.၁၃၆-၁.၁.၁၃၇။) (စမ၊ ၁၂၄။)
-မဟာဝိဇိတမင်း ငြိမ်းချမ်းရေးလုပ်ငန်း ဆောင်ရွက်ပုံ (စပ၊ ၈.၁.၁၂၈။) (စမ၊ ၁၂၁။)
-မဟာဝိဇိတမင်းဆရာ ပုရောဟိတ်၏ အင်္ဂါ (၄)ပါး (စပ၊ ၈.၁.၁၃၁။) (စမ၊ ၁၂၂။)
-မဟာဝိဇိတမင်း ယစ်ပူဇော်ပုံ (စပ၊ ၁.၁.၁၂၄-၁.၁.၁၃၅။) (စမ၊ ၁၂၀-၁၂၄။)
-မဟာသတိပဋ္ဌာန်တရားကို ခုနစ်ရက် ပွားများ အားထုတ်က အနာဂါမ်, ရဟန္တာဖြစ်နိုင်ကြောင်း မဂ္ဂသစွာ (စပ၊
       ၉.၁.၀၇၉။) (စမ၊ ၃၅၀။)
-မဟာသမ္မတ ရွေးကောက်ပွဲ (စပ၊ ၈.၃.၀၉၇။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-မဟာသမွတ ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.၀၉၈။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-မဟာသုဒဿနမင်း၏ ဓမ္မပြာသာဒ်နှင့် ဓမ္မရေကန်တို့သည် အလွန် တင့်တယ်ထည်ဝါကြကြောင်း (စပ၊
       a. J.099-a. J.0981) (an 200-2001)
-မဟာသုဒဿနမင်း၏ နတ်ရွာစံခါနီး ဝေဒနာ၏ ပြင်းထန်သော ပမာက (စပ၊ ေ.၂.ဂ၅၈။) (စမ၊ ၁၈၆။)
-မဟာသုဒဿနမင်း၏ ဘဝဖြစ်စဉ် အကျဉ်း (စပ၊ ၈.၂.ဂ၅၈။) (စမ၊ ၁၈၆။)
-မဟာသုဒဿနမင်း၏ မြို့ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်-စသော လောကီစည်းစိမ် (စပ၊ ၈.၂.ဂ၅၃။) (စမ၊
        ၁၈၄။)
-မဟာသုဒဿနမင်း၏ ရတနာ (၅)ပါး (စပ၊ ေ၂.၀၃၄-ေ.၂.၀၄၂။) (စမ၊ ၁၁၁-၁၅၂။)
-မဟာသုဒဿနမင်း ဈာန်ရခန်း (စပ၊ ေ၂.ဂ၅ဂ-ေ.၂.ဂ၅၁။) (စမ၊ ၁၄ေ။)
-မဟာသုဒဿနမင်း တန်ခိုးကြီးခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.ဂ၅ဂ။) (စမ၊ ၁၄၄။)
-မဟာသုဒဿနမင်း ပိုင်ဆိုင်ခဲ့သော မြို့-စသည် (စပ၊ ၈.၂.၀၅၉။) (စမ၊ ၁၈၆။)
-မဟာသုဒဿနမင်း ဗြစ်ခဲ့သူ (စပ၊ ေ၂.၀၅၉။) (စမ၊ ၁၈၆။)
-မဟာသုဒဿနမင်း မေတ္တာ, ကရုကာ, မုဒိတာ, ဥပေက္ခာတို့ကို ပွားများခန်း (စပ၊ ၈.၂.ပ၅၂။) (စမ၊ ၁၈၄။)
-မဟာသုဒဿနမင်းသည် တန်ခိုး လေးပါးနှင့် ပြည့်စုံကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၄၃။) (စမ၊ ၁၈၂။)
-မာဂဏ္ဍီပရိဝိုဇ် ရဟန်းပြု၍ ရဟန္တာဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၉၃။) (စမ၊ ၅၈၁။)
-မာဂဏ္ဍီပရိဝိုဖ်က ဘုရားရှင်အား အညွှန့်တုံးသူ-ဟု နှိမ့်ချခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၇၉။) (စမ၊ ၅၇၅။)
-မာဂဏ္ဍီပရိဗိုဇ်သည် အနာကင်းခြင်း-စသည်ကို နားမလည်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၉။) (စမ၊ ၅၈ဂ။)
```

```
USO
```

```
-မာနာနုသယ ကင်းသော ပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၉.၃.၀၄၁။) (စမ၊ ၇၁၈။)
-မိဇုရားရတနာအကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၄၀။) (စမ၊ ၁၈၂။)
-မိဘကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၂။) (စမ၊ ၃၀၄။)
-မိမိကို မိမိ အားကိုး၍ နေနည်း (စပ၊ ၈.၃.၀၅၀။) (စမ၊ ၂၄၅။)
-မိမိကိုယ်ကို ပူလောင်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၀၀၇။) (စမ၊ ၄၇၈။)
-မိမိကိုယ်ကိုလည်း ပူလောင်တတ်၊ သူတစ်ပါးကိုလည်း ပူလောင်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၀၀၉။)
-မိမိကိုယ်ကိုလည်း မပူလောင်တတ်၊ သူတစ်ပါးကိုလည်း မပူလောင်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၈၁၈
        -e.j.00g) (DUI 97ell)
-မိမိကိုယ်ကောင်၌လည်းကောင်း သူတစ်ပါးကိုယ်ကောင်၌လည်းကောင်း အလုံးစုံသော
        ပြင်ပအာရုံတို့၌လည်းကောင်း ဝါ-ဟူသော ထင်မှားခြင်း အနသယတို့ကို ပယ်ထားပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၅၂။)
        (စမ၊ ၅၂၈။)
-မိကျောင်းဘေး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၃၉။) (စမ၊ ၅၄၇။)
-မီးပွတ်မှန်ပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၀။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-မီးပွတ်မှားပုံ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၂၉။) (စမ၊ ၇၆၉။)
-မီးသတ်မှတ်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၉။) (စမ၊ ၆၇၅။)
-မီးတောက် ငြိမ်းသကဲ့သို့ ခန္ဓာငြိမ်းတော်မူသော ဘုရားရှင် (စပ၊ ၉.၂.၁၆၃။) (စမ၊ ၅၆၅။)
-မီးနှင့် တူစွာ ဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၉၆။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-မုဒုတလုနဟတ္ထပါဒတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁ဂု၁။) (စမ၊ ၂၉၀။)
-မုနိခေါ်သော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၁။) (စမ၊ ၆၅၂။)
-မေ့လျော့သူတို့သည် ဒုက္ခရောက်ကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၈။) (စမ၊ ၇၀၁။)
-မေထုန်မှု စတင် ဖြစ်ပေါ် ရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၂၆၀။)
-မောဟတရား အလွှမ်းမိုးခံရသော စိတ်ရှိသူ၏ သဘော (စပ၊ ၉.၂.၃၅ဂၢ၊) (စမ၊ ၆၆၉။)
-မဂ်ကို အားထုတ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆ဂုဂ။)
-မဂ်ကို လျော်စွာ သိတတ်သူ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၀။) (စမ၊ ၆၆၉။)
-မဂ်သည် အပြုအပြင်စံ တရား (သစ်တ)လော၊ သို့မဟုတ် အပြုအပြင်စံ မဟုတ်သော တရား (အသစ်တ)လော
        (စပ၊ ၉.၁.၂၉၂။) (စမ၊ ၄၅၆။)
-မဂ်နှင့် အကျင့်တို့၌ အယူ ကွဲပြားခြင်း၏ အပြစ်များ (စပ၊ ၉.၃.၀၁၅။) (စမ၊ ၇၀၃။)
-မဂ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၂၉၂။) (စမ၊ ၄၅၆။)
-မဂ္ဂဇ် (၈)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၀၇၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
```

```
OBJ
```

```
-မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး ပြည့်စုံက ဇောဓိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့်ခုနှစ်ပါး ပြည့်စုံကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၈၄၂။)
-မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး၌ သီလ၊သမာဓိ၊ပညာကို သွင်းရပါလော၊ သို့မဟုတ် သီလ၊သမာ၊ဓိပညာ၌ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးကို
        သွင်းရပါမည်လော။ (စပ၊ ၉.၁.၂၉၂။) (စမ၊ ၄၅၆။)
-မဂ္ဂသစ္စာ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ၁၁၇။)
-မင်္ဂလာရှိသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၉။) (စမ၊ ၇၈၅။)
-မင်းစီးဆင် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၁၂၇။) (စမ၊ ၅၄၁။)
-မင်းမျိုးသည် မြင့်မြတ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၀၇၂။) (စမ၊ ၁၀၅။)
-မည်းညစ်၍ မည်းညစ်သော အကျိုးရှိသော ကံ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၀၆ဂု။) (စမ၊ ၅၀၂။)
-မည်သူမှု၊ မသုံးဆောင်ဖူးသေးသော အိမ်သစ်တက် မင်္ဂလာ (စပ၊ ၉.၂.ဂ၁၆။) (စမ၊ ၄၈ဂ။)
-မက္ကာဗျရသေ့ကို ကကၠဒီပါယနရသေ့က ရောဂါပျောက်အောင် ပြုစုခဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.ဂ၉၁-၄.၃.၁၀၂။) (စမ၊ ၀၃၆-
        (၈၇၃၈
-မန္တာကို၏ သား အရှင်ပုဏ္ဏ ဘုရားရှင်အထံတော်၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊
        ၉.၁.၁၇၈။) (စမ၊ ၄၀၀။)
-မာရ်နုတ်၏ မိုက်မဲပုံ (စပ၊ ၵ.၂.၁၂၃။) (စမ၊ ၂၁၂။)
-မာရ်နတ်က လမ်းမှားသို့ ပို့၍ ဘုရားရှင်က လမ်းမှန်သို့ ပို့တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၃၇။) (စမ၊ ၃၇၇။)
-မာရ်နတ်နှင့် မာရ်နတ်ပရိသတ်တို့ မရောက်ရာအရပ် (စပ၊ ၉.၁.၁၉၂။) (စမ၊ ၄ဂ၅။)
-မာရ်နတ်နောင့်ယှက်ခန်း (စပ၊ ၉.၁.၃၂၄။) (စမ၊ ၄၆၈။)
-မာရ်နတ်နှောင့်ယှက်ခန်း (စပ၊ ၉.၁.၃၂၇။) (စမ၊ ၄၇၀။)
-မာရ်ယုတ်၏ မမြင်ရာ (အာရုံ)အရပ်သို့ ရောက်သူ (စပ၊ ၉.၁.၂ဂ၈။) (စမ၊ ၄၁၁။)
-မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိတို့ကို ပယ်နည်း (စပ၊ ၉.၁.၀၄၀။) (စမ၊ ၃၃၅။)
-မိစ္ဆာအယူကင်းကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် (စပ၊ ၈.၃.၁၆၂။) (စမ၊ ၂၈၅။)
-မိစ္ဆာအယူ ခြောက်ဆယ့်နစ်မျိုးကို ဟောပြောနေကြသော သမက,ဗြာဟွကတို့သည် ဗြဟ္မဇာလသုတ်
        ဒေသနာကွန်ရက်အတွင်း၌ မိနေကြကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၀၁၁။) (စမ၊ ၀၉၁။)
-မိစ္ဆာအယူသည် ဝိပဿနာ မဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၀၈။) (စမ၊ ၇၀၀။)
-မိတ်ဆွေကောင်းများ (စပ၊ ၈.၃.၂၀၅-၈.၃.၂၁၀။) (စမ၊ ၃၀၂-၃၀၃။)
-မိတ်ဆွေကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၅။) (စမ၊ ၃၀၅။)
-မိတ်ဆွေတုနှင့် မိတ်ဆွေစစ် (စပ၊ ၈.၃.၁၉၈။) (စမ၊ ၃၀၀။)
-မိတ်ဆွေတုများ (စပ၊ ၈.၃.၁၉၉- ၈.၃.၂၀၄။) (စမ၊ ၃၀၁-၃၀၂။)
-မိတ်ဆွေယုတ်တို့ကို ပေါင်းသင်းခြင်း၏ အပြစ် (၆)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၉၇။) (စမ၊ ၃၀၀။)
```

```
-မိန်းမကို ပြင်းစွာ ကြိုက်နှစ်သက်သော ယောက်ျားဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၀၂။) (စမ၊ ၆၉၈။)
-မိန်းမ,ယောက်ျားတို့၏ လိင်အင်္ဂါများ စတင် ဖြစ်ပေါ် လာရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.ပ၉၃။) (စမ၊ ၂၆၀။)
-မုဏ္ဍိယနှင့် ဇာလိယ ပရိဗိုဇ်ရဟန်းနှစ်ပါးတို့အား သီလ, ဈာန်, အဘိညာဉ်တို့ကို ဟောပြလျက် အနတ္တ ဖြစ်ပုံကို
        ဟောကြားတော်မူခန်း (စပ၊ ၈.၁.၁၆၄-၈.၁.၁၆၅။) (စမ၊ ၁၃ဂ-၁၃၁။)
-မေတ္တာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၁၀၉-၄.၃.၁၁၁။) (စမ၊ ၀၃၇။)
-မေတ္တာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၁၁၂-၄.၃.၁၁၆။) (စမ၊ ၀၃၇။)
-မေတ္တာပို့နည်း (ခရုသင်းမှုတ်သမားသည် အရပ်လေးမျက်နာတို့ကို ပင်ပန်းခြင်းမရှိဘဲ ကြားသိစေသကဲ့သို့
        မေတ္တာစိတ်ကို အရပ်ဆယ်မျက်နာသို့ ပို့လွှတ်ရကြောင်း) (စပ၊ ၈.၁.၂၅၄။) (စမ၊ ၁၆၄။)
-မေတ္တာဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.ပ၉ဂု။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-မေတွေယျဘုရားရှင် ပွင့်တော်မူမည့် ကာလ (စပ၊ ၈.၃.၀ဂု၅-၈.၃.၀ဂု၆။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-မျက်ကွယ်၌လည်း အပြစ်မပြောသင့် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၀၈။) (စမ၊ ဂေ၈။)
-မျက်စိ-စသည်ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ မသိခြင်း၏ ဆိုးကျိုးအဆက်ဆက် (စပ၊ ၉.၃,၂ဂေ။) (စမ၊ ၈၄၂။)
- မျက်စိ-စသည်ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိခြင်း၏ ကောင်းကျိုးအဆက်ဆက် (စပ၊ ၉.၃.၂၁၁။) (စမ၊ ၄၂။)
-မျက်မှောက်၌လည်း မရှတ်ချသင့်-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၀၈။) (စမ၊ ၈၀၈။)
-မျက်မှောက်ချမ်းသာစွာ နေရရေးတရားများ (စပ၊ ၉.၁.၀၄၀။) (စမ၊ ၃၃၅။)
-မျက်မှောက်ဘဝ၌ ဆင်းရဲ၏ အဆုံးကို မပြုနိုင်မည့်ပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၆။) (စမ၊ ၈၄ဂ။)
-မျက်မှောက်ဘဝ၌ ဆင်းရဲ၏ အဆုံးကို ပြုနိုင်မည့်ပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၇။) (စမ၊ ၈၄၁။)
-မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် နှစ်ပါးသော အကျိုးရှိသော တရား (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၃၄၆။) (စမ၊ ၆၆၈။)
-မျိုးဇာတ် မဖြတ်ကြရန် ဘုရားရှင်က မိန့်မှာတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၆၉။) (စမ၊ ၆၂၁။)
-မျိုးစေ့ (၅)မျိုး (စပ၊ ၈.၃.၀၃၁။) (စမ၊ ၂၃၇။)
-မြားဖြင့် အပစ်ခံရသူ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၁ဂ၃။) (စမ၊ ၅၂၅။)
-မြူအညစ်အကြေးရှိသော အကျင့်နှင့် မရှိသော အကျင့်များ (စပ၊ ၉.၃.၂၁၂။) (စမ၊ ၈၀၉။)
-မြေဆီ စတင် ဖြစ်ပေါ် လာရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.၀၈၇။) (စမ၊ ၂၅၉။)
-မြေလွှာ စတင် ဖြစ်ပေါ် လာရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.ပ၉ဂ။) (စမ၊ ၂၅၉။)
-မြောက်အရပ်ကို စောင့်သော ကုဝေရနတ်မင်းကြီးကလည်း ဘုရားရှင်အား ရှိခိုးကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၂၂၆။) (စမ၊
        50GII)
-မြေကြီးပမာ မေတ္တာထားနည်း (စပ၊ ၉.၁.၁၅ဂ။) (စမ၊ ၃၈၈။)
-မြေကြီးနှင့် တူစွာ ဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.ဂ၉၆။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-မြဲသော ဝတ္ထု မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၅။) (စမ၊ ၃၉၄။)
```

```
neg
```

```
-မြို့ (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၂၄။) (စမ၊ ၃၇၀။)
-မြက်ခင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၈၇။) (စမ၊ ၄၀၄။)
-မြက်ခင်းဥပမာဖြင့် ကာမဂုက်ငါးပါး၏ အပြစ်ကို ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၈၂- ၉.၁.၁၉၁။) (စမ၊ ၄၀၃-၄၀၅။)
-မြင့်မြတ်တဲ့ စွန့်ခြင်း-ဟူသော တည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၂။) (စမ၊ ၈၁၄။)
-မြင့်မြတ်တဲ့ ငြိမ်းအေးခြင်း-ဟူသော တည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၃။) (စမ၊ ၈၁၄။)
-မြင့်မြတ်တဲ့ သစ္စာ-ဟူသော တည်ရာနှင့် ပြည့်စုံသူ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၁။) (စမ၊ ၈၁၄။)
-မြင့်မြတ်သူနှင့် ယုတ်မာသူ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၅-၉.၂.၃၅၇။) (စမ၊ ၆၇၄။)
-မြင်းကို ဆုံးမသကဲ့သို့ ရဟန်းတို့ကို ဆုံးမတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၂၈။) (စမ၊ ၇၁၀။)
-မြင်းရတနာအကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.ပ၃၈။) (စမ၊ ၁၈၁။)
-မြင်လျက် မမြင် (စပ၊ ၈.၃.၁၄၂။) (စမ၊ ၂၇၇။)
-မြတ်သော ရှာမှီးခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၉၆။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-မြတ်သော အကျင့်မှာ အန္တရာယ် ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၁၄။) (စမ၊ ဂု၆၁။)
-မြတ်သော အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော မဂ် (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-မြတ်သော အမျိုး၊ မြတ်သော သူ (စပ၊ ၉.၂.၀၂၄။) (စမ၊ ၄၈၃။)
-မြွေဆိုးပမာ ကိလေသာ (စပ၊ ၉.၃.၀၂၄။) (စမ၊ ၇၀၇။)
-မြွေဖမ်းနည်း မကောင်းသကဲ့သို့ စာသင်နည်း မကောင်းပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၆ဂ။) (စမ၊ ၃၉၁။)
-မြွေဖမ်းနည်း ကောင်းသကဲ့သို့ စာသင်နည်း ကောင်းပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၁။) (စမ၊ ၃၉၂။)
-မြားကို မီးစနစ်ခုတို့၌ အပြန်အလှန်ကင်သော လေးသမားဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.ဂဂ၃။) (စမ၊ ၆၉၈။)
- မှားယွင်းဆိုးယုတ်သော အလုပ် (စပ၊ ၉.၃.ဂ၇၉။) (စမ၊ ၇၄ဂ။)
- မှားယွင်း ယုတ်မာသော စကား (စပ၊ ၉.၃.၀၇၈။) (စမ၊ ၇၃၉)
- မှားယွင်းသော အမြင် (စပ၊ ၉.၃.၀၇၇။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မှားယွင်းသော အသက်မွေးမှု (စပ၊ ၉.၃.၀၈၀။) (စမ၊ ၇၄၀။)
-မှားယွင်းသော အကြံအစည် (စပ၊ ၉.၃.ဂဂုဂု။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မှားသော အယူရှိသူတို့၏ လားရာဂတိ (၂)မျိုး (စပ၊ ေ.၁.၂၄၁-ေ.၁.၂၄၂။) (စမ၊ ၁၅၆။)
-မှားသော အယူ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဗြစ်ပေါ် လာသော အကုသိုလ်တရားများ (စပ၊ ၉.၂.၀၁၁။) (စမ၊
        ၅၁၁။)
-မှားသော အယူအဆ (စပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (စမ၊ ၆၈၀။)
-မှီဝဲထိုက်သော တရားနှင့် မမှီဝဲထိုက်သော တရားတို့ကို သိရကျိုး (စပ၊ ၉.၃.၀၆၅။) (စမ၊ ၇၃၃။)
```

```
-မှီဝဲထိုက်သော တရားနှင့် မမှီဝဲထိုက်သော တရားများ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၅၄။) (စမ၊ ၇၃၁။)
-မိုဝဲသင့်သော ချမ်းသာ (စပ၊ ၉.၃.၂ပဂု။) (စမ၊ ဂေ၈။)
-မိုသော သူအား ပူဆွေးခြင်း မဖြစ်စေနိုင်သော ဒိဋ္ဌိ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၅။) (စမ၊ ၃၉၄။)
-မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော စကား (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၀၇၈။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မှန်ကန်ကောင်းမွန်သော အလုပ် (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.ပဂု၉။) (စမ၊ ဂု၄၀။)
-မှန်ကန်သော သတိ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၇။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မုန်ကန်သော သတိ (စပ၊ ၉.၃.၀၇၇။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မှန်ကန်သော သတိ (စပ၊ ၉.၃.၀၇၈။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မှန်ကန်သော သတိ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၉။) (စမ၊ ၇၄၀။)
-မုန်ကန်သော သတိ (စပ၊ ၉.၃.ပဂေ။) (စမ၊ ၇၄၀။)
-မှန်ကန်သော အကျင့်ကို ကျင့်ခြင်း-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် နည်းလမ်းမှန်သော ကုသိုလ်တရားကို
        ပြည့်စုံစေနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၇၁။) (စမ၊ ၆၈၂။)
-မှန်ကန်သော အမြင် (စပ၊ ၉.၃.ပဂုဂု။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မှန်ကန်သော အမြင် (စပ၊ ၉.၃.၀၇၇။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မှန်ကန်သော အမြင် (စပ၊ ၉.၃.ပဂု၈။) (စမ၊ ၇၃၉။)
-မှန်ကန်သော အမြင် (စပ၊ ၉.၃.ဂ၈၀။) (စမ၊ ၇၄ဂ။)
-မှန်ကန်သော အမြင် ရှေ့သွား ဖြစ်ကာ မဂ္ဂင်ဆယ်ပါး ဖြစ်ပွားပုံ (စပ၊ ၉.၃.(၁၁၁။) (စမ၊ ၇၄၁။)
-မှန်ကန်သော အမြင် ရှေ့သွားဖြစ်ကာ မိစ္ဆာမဂ္ဂင် ကင်းပျောက်၍ သမ္မာမဂ္ဂင် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၅၂။) (စမ၊
        79011)
-မှန်ကန်သော အမြင် (စပ၊ ၉.၃.ပဂု၈။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မှန်ကန်သော အမြင်ရှေ့သွားဖြစ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၅၇။) (စမ၊ ၅၃၉။)
-မှန်ကန်သော အသက်မွေးမှု (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၀၈၀။) (စမ၊ ၇၄၀။)
-မှန်ကန်သော အကြံအစည် (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.ပဂုဂု။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မုန်ကန်သော ကြိုးစားမှု (စပ၊ ၉.၃.၀ဂုဂု။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မုန်ကန်သော ကြိုးစားမှု (စပ၊ ၉.၃.၀ဂုဂု။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု (စပ၊ ၉.၃.၀ဂု၈။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-မှန်ကန်သော ကြိုးစားမှု (စပ၊ ၉.၃.၀၇၉။) (စမ၊ ၇၄၀။)
-မုန်ကန်သော ကြိုးစားမှု (စပ၊ ၉.၃.၀၈၀။) (စမ၊ ၇၄၀။)
```

```
apl
```

```
-မှန်သော အယူ-ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော ကုသိုလ်တရားများ (စပ၊ ၉.၂.ဂ၈၂။) (စမ၊
-ယမမင်း၏ မျှော်လင့်ချက် (စပ၊ ၉.၃.၁၅၇။) (စမ၊ ၇၁၁။)
-ယမမင်းက ငရဲသားကို စိစစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၃။) (စမ၊ ၇၇၉။)
-ယုံကြည်ခြင်းရှိသော တပည့်များ ရရှိနိုင်သည့် အကျိုး (စပ၊ ၉.၂.၁၅၇။) (စမ၊ ၅၅၈။)
-ယဇ်၏ အင်္ဂ (၄)ပါး (စပ၊ ၁.၁.၁၃၁။) (စမ၊ ၁၂၂။)
-ယဇ်ဏ် အခြံအရံ (၄)ပါး (စပ၊ ေ.၁.၁၂၉။) (စမ၊ ၁၂၁။)
-ယဇ်၏ အခြံအရံ (၈)ပါး (စပ၊ ၁.၁.၁၃ဂ။) (စမ၊ ၁၂၂။)
-ယဇ်မပူဇော်မီ ထားသင့်သော စိတ်ထား (၃)မျိုး (စပ၊ ၈.၁.၁၃၂။) (စမ၊ ၁၂၂။)
-ယရ်ကြီး ပူဇော်ဆဲဖြစ်သော မဟာဝိဇိတမင်း၏ စိတ်ကို တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် ကောင်းစွာ
        ရွှင်လန်းစေပုံ (စပ၊ စ.၁.၁၃၄။) (စမ၊ ၁၂၃။)
-ယဉ်ကျေးသော ဆင်၊ ယဉ်ကျေးသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၁၂၆။) (စမ၊ ၇၆၇။)
-ရဋ္ဌပါလ ရဟန်းပြုကြောင်း တရား (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၆၁။) (စမ၊ ၆၁၆။)
-ယောက်ျား၏ ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၈။) (စမ၊ ၆၇၅။)
-ရဋ္ဌပါလအမျိုးကောင်းသား ရဟန်းပြု၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၅၅။) (စမ၊ ၆၁၃။)
-ရတနာစကြံ ဖန်ဆင်း၍ ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၁၄။) (စမ၊ ဂ၇၁။)
-ရထားခုနှစ်စီးဥပမာဖြင့် ဝိသုဒ္ဓိခုနှစ်ပါးကို ပြခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၈၀။) (စမ၊ ၄ဂ၁။)
-ရသေ့တို့ စီရင်သော ဗေဒင်ကျမ်းတို့ကို သင်ယူရုံမှုဖြင့် ရသေ့ မဖြစ်နိုင်ပုံမှာ မင်းအမတ်တို့ ပြောသော စကားကို
        အတုလိုက်၍ ပြောရုံမှုဖြင့် မင်းအမတ် မဖြစ်နိုင်ပုံနှင့် တူကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၇၈-၈.၁.ဂ၇၉။) (စမ၊
        ၁၀၆-၁၀၇။)
-ရသဂ္ဂသဂ္ဂိတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၉။) (စမ၊ ၂၉၄။)
-ရဟန်း ဖြစ်ကြောင်းတရားတို့ကို ကျင့်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈ဂ။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-ရဟန်း ဟူသည် သီးခြား မရှိပုံ (စပ၊ ၈.၃.၁ဂ၂။) (စမ၊ ၂၆၃။)
-ရဟန်းကျင့်ဝတ် (၆)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၇။) (စမ၊ ၃၀၅။)
-ရဟန်းတို့၏ ကိုးကွယ်ရာမှာ တရားဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၃။) (စမ၊ ၇၁၅။)
-ရဟန်းတို့၏ ခွန်အား တိုးပွားကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၁၅။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ရဟန်းတို့၏ ချမ်းသာ တိုးပွားကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀ဂုဂု။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ရဟန်းတို့၏ စည်းစိမ် တိုးပွားကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀၇၇။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ရဟန်းတို့၏ မှီရာ ရဟန်း မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၃၃။) (စမ၊ ၇၁၅။)
```

```
-ရဟန်းတို့၏ အသက် တိုးပွားကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၀ဂုဂု။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ရဟန်းတို့ကို နှိပ်စက်၍ နှိပ်စက်၍ ညှဉ်းပန်းမှုကို မပြုကြသော အကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၆-၉.၂.၁၂၀။) (စမ၊
        999-999<sub>11</sub>)
-ရဟန်းတို့ဂုက်သိက္ခာကို မြှင့်တင်ခဲ့သူ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၃။) (စမ၊ ၆၇၁။)
-ရဟန်းတို့သည် စင်စစ် ချမ်းသာသော လောကကို မျက်မှောက်ပြုလိုသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားအထံ၌ မြတ်သော
        အကျင့်ကို ကျင့်သုံးကြကုန်သလော (စပ၊ ၉.၂.၂၃၃။) (စမ၊ ၆ဂ၁။)
-ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးနေကြကြောင်း တရားများ (စပ၊ ၉.၂.၂၃၃။)
        (මෙම පියටා)
-ရဟန်းတို့၏ အဆင်း တိုးပွားကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂဂုဂု။) (စမ၊ ၂၅၄။)
-ရဟန်းတို့ကို နှိပ်စက်၍ နှိပ်စက်၍ ညှဉ်းပန်းမှုကို ပြုကြသောအကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၆-၉.၂.၁၂၀။) (စမ၊ ၅၃၄-
        ඉදාමෳ)
-ရဟန်းမဟုတ်သော သူများ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၃။) (စမ၊ ၄၄၉။)
-ရဟန်းများ ဘုရားရှင်၏ စကားကို လိုက်နာခဲ့ကြပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၄၇။) (စမ၊ ၃၈၆။)
-ရဟန်းများ ဘုရားရှင်၏ အထံတော်မှာ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးကြခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၆ဂ-
        ၈.၁.၁၆၁။) (စမ၊ ၁၂၉-၁၃೧။)
-ရဟန်းပြုရခြင်း၏ လက်တွေအကျိုးများ (စပ၊ ၈.၁.၀၂၅-၈.၁.၀၄၆။) (စမ၊ ၀၉၄-၀၉၈။)
-ရဟန်းပြုသော အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်၌ မချွတ်ဖြစ်မည့် ဘေး (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၁၃၇။) (စမ၊ ၅၄၇။)
-ရဟန်းသည် ရုပ်အဆင်းကို မသိပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် ကျက်စားရာ စားကျက်၌ မလိမ္မာပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် တကှာကုန်ရာ (နိဗ္ဗာန်)ကို အာရုံပြု၍ လွတ်မြောက်သော စိတ်ရှိသူ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၆၅။) (စမ၊
        9901)
-ရဟန်းသည် မီးခိုးကို မပြုပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် ယင်ရျေးဥတိုးပွားသည်ကို မပယ်ဖျောက်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် ရဟန်းဝါ ရင့်၍ ရဟန်းသက်ရှည်သော သံဃာ့အဖ သံဃာ့ဦးစီးဖြစ်သော ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ကို
        လွန်ကဲသော ပူဇော်ခြင်းဖြင့် မပူဇော်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် ရဟန်းနှင့် သင့်လျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၄။) (စမ၊ ၄၅ပ။)
-ရဟန်းသည် ရဟန်းနှင့် သင့်လျော်သော အကျင့်ကို မကျင့်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၂။) (စမ၊ ၄၄၉။)
-ရဟန်းသည် လမ်းခရီးကို မသိပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် အနာကို မဖုံးလွှမ်းပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် အမှတ်လက္ခကာ၌ မလိမ္မာပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
```

```
-ရဟန်းသည် အာသဝေါကုန်ပြီးသော ရဟန္တာ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၅ဂ။) (စမ၊ ၄၃၅။)
-ရဟန်းသည် ရေဆိပ်ကို မသိပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် ရေသောက်ပြီးသည် မပြီးသည်ကို မသိပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန်းသည် နို့ရည်ကို အကြွင်းမဲ့ညှစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၃၉။) (စမ၊ ၄၂၉။)
-ရဟန္တာ မကျူးလွန်သော အရာများ (စပ၊ ၈.၃.၁၅၂။) (စမ၊ ၂၈၁။)
-ရဟန္တာ ဖြစ်/မဖြစ် စိစစ်နည်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၈-၉.၃.၀၅၂။) (စမ၊ ၇၂၇-၇၂၈။)
-ရဟန္တာ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-ရဟန္တာ ဖြစ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၃၉။) (စမ၊ ၇၇၃။)
-ရဟန္တာ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဘုံအပိုင်းအခြား (စပ၊ ၉.၁.ဂဝ၄။) (စမ၊ ၃၁၈။)
-ရဟန္တာရဟန်းသည် သုံးပါးသော ထူးခြားခြင်းတို့နှင့် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၅ဂ။) (စမ၊ ၄၃၅။)
-ရာဂ, ဒေါသ, မောဟ ကင်းသူ-ဟု ဆိုနိုင်ခြင်း၏ အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၆။) (စမ၊ ၈၄၅။)
-ရာဂကင်းမှ ငြိမ်းချမ်းကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၆။) (စမ၊ ၅၇၈။)
-ရာဇာ ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.ပ၉၈။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-ရာဟုလာအား ခန္ဓာငါးပါး၏ အနုတ္ထ ဖြစ်ပုံကို ဟောကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၉၄။) (စမ၊ ၅၂၀။)
-ရာဟုလာအား ဆင်ဥပမာဖြင့် ဆုံးမတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၉၀။) (စမ၊ ၅၁၇။)
-ရာဟုလာအား မှန်ဥပမာဖြင့် ဆုံးမတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၉၁။) (စမ၊ ၅၁၈။)
-ရာဟုလာအား ရေခွက်ဖြင့် ဆုံးမတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.ဂ၉ဂ။) (စမ၊ ၅၁၇။)
-ရေချိုးပြီးသူ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-ရေချိုးပြီးသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၁.၀၃၆-၉.၁.၀၃၈။) (စမ၊ ၃၃၄။)
-ရေနင့် တူစွာ ဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.ဂ၉၆။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-ရေသို့သက်ဆင်းသော သူ၌ မချွတ် ဖြစ်မည့် ဘေး (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၁၃၇။) (စမ၊ ၅၄၇။)
-ရောဂါသည် ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၁၇-၃.၀၁၈။) (စမ၊ ၀၀၆။)
-ရှောင်လွှဲနည်း (စပ၊ ၉.၁.၀၄၃။) (စမ၊ ၃၃၇။)
-ရန်များခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၇။) (စမ၊ ၂၁၇။)
-ရန်သူအဝိုင်းစံရသူ ဥပမာ (စပ၊ ၃.ဂ၁၅-၃.ဂ၁၆။) (စမ၊ ဂဝ၆။)
-ရပ်သူနှင့် မရပ်သူ (စပ၊ ၉.၂.၂၈၂။) (စမ၊ ၆၂၇။)
-ရုပ်ဆိုးခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၂။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-ရုပ်တရားတို့၏ ထွက်မြောက်ရာ (စပ၊ ၉.၁.၁ပဂု။) (စမ၊ ၃၆၃။)
```

```
-ရုပ်တရားတို့၏ သာယာဗွယ် (စပ၊ ၉.၁.၁၀၆။) (စမ၊ ၃၆၂။)
-ရုပ်တရားတို့၏ အပြစ် (စပ၊ ၉.၁.၁၀၆-၉.၁.၁၀၇။) (စမ၊ ၃၆၂-၃၆၃။)
-ရုပ်နာမ်၏ မမြဲပုံကို ရှုခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၀၉။) (စမ၊ ၅၈၉။)
-ရုပ်နှင့် ဝေဒနာကို ရှ၍ ရဟန္တာ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၁၇၇။) (စမ၊ ၅၇၄။)
-ရောင့်ရဲပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၀၄။) (စမ၊ ၆၉၈။)
-ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း (စပ၊ စ.၁.၀၃၆။) (စမ၊ ၀၉၆။)
-ရွာသို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို ရွာသားသည် ကောင်းစွာ သိသကဲ့သို့ ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းကို
        ဘုရားရှင်က ကောင်းစွာ သိတော်မူကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၇၁-၈.၁.၂၇၂။) (စမ၊ ၁၆၃-၁၆၄။)
-ရွာအကြောင်းကို ကြားချင်သူ ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၂၁။) (စမ၊ ၇၀၅။)
-ရှာမှီးခြင်း (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-ရှာမိုးခြင်း (၂)မျိုး (စပ၊ ၈.၂.၁၄၅။) (စမ၊ ၂၂၀။)
-ရှေ့အပိုင်း ကို စွဲ၍ ဖြစ်သော မိစ္ဆာအယူ (စပ၊ ၈.၃.၁၅၇-၈.၃.၁၅၉။) (စမ၊ ၂၈၄။)
-ရှတ်ချခြင်း၊ မြှောက်ပင့်ခြင်း-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၀၅။) (စမ၊ ဝေဂု။)
-လ,နေ ဥပမာ (လ,နေတို့ကို မြင်ရပါလျက် လ,နေတို့၏ ရှိရာသို့ သွားရာလမ်းကြောင်းကို မပြောပြနိုင်လျှင်
        မမြင်ဖူးသော ပြဟ္မာတို့ ရှိရာသို့ သွားရာလမ်းကြောင်းကို ပုဏ္ဏားတို့ ဟောပြနိုင်သည်မှာ မဖြစ်နိုင်ကြောင်း
        (စပ၊ ၈.၁.၂၅၉-၈.၁.၂၆၁။) (စမ၊ ၁၆၁။)
-လ,နေတို့ စတင် ဖြစ်ပေါ် လာရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.၀၈၈။) (စမ၊ ၂၅၉။)
-လူ့ဘဝ ရခဲပုံ လိပ်ကန်းဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၁၄၆။) (စမ၊ ဂုဂု၆။)
-လူ့ဘုံသည် အရိပ်ကောင်းသော သစ်ပင်နှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-လူ့ဘုံသို့ ရောက်မည့်သူကို ဘုရားရှင် မြင်တော်မူပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၅။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-လူကို ဖျက်ဆီးတတ်သော အကြောင်းများ (စပ၊ ၈.၃.၁၉၈။) (စမ၊ ၃၀၀။)
-လူတို့ သတိပဋ္ဌာန်တရားလေးပါး ပွားများကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.ပပ၃။) (စမ၊ ၄၇၇။)
-လူတို့၏ အကျင့်သီလကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊
        .၃.၁၂၀။) (စမ၊ ၂၆၉။)
-လူတို့သည် ရှုပ်ပွေလှ၍ တိရစ္ဆာန်တို့သည် ပေါ် လွင်လှကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၀၃။) (စမ၊ ၄၇၇။)
-လူပုံသဏ္ဌာန်မှာ အချင်းချင်း ကွဲပြားမှ မရှိ၍ ဇာတ်အားဖြင့် မရွဲခြားသင့်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၆၅။) (စမ၊ ၆၇၉။)
-လူမိုက် တမလွန်ဘဝမှာ ခံစားရမည့် ဆင်းရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၄၂။) (စမ၊ ဂုဂ္ဂ၅။)
-လူမိုက် မျက်မှောက်ခံစားရသော ဆင်းရဲ (၃)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၄၀-၉.၃.၁၄၂။) (စမ၊ ၇၇၄-၇၇၅။)
-လူမိုက်တို့ ရောက်ရှိမည့် အမျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၄၆။) (စမ၊ ၇၇၆။)
```

```
-လူမိုက်တို့၏ အရှုံး ကြီးမားပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၄၆။) (စမ၊ ဂုဂု၆။)
-လူမိုက်လက္ခဏာ (၃)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၄၀။) (စမ၊ ၇၇၄။)
-လူမိုက်သည် တိရစ္ဆာန်အမျိုးမျိုး ဖြစ်နိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၄၅။) (စမ၊ ၇၇၆။)
-လိုချင်တပ်မက်ခြင်း'လောဘ'စသည်ကို ပယ်ခြင်းငှာ၊ အမျက်ထွက်ခြင်း'ဒေါသ'ကို ပယ်ခြင်းငှာ
       အလယ်အလတ်ဖြစ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၁.၀၂၃။) (စမ၊ ၃၂၆။)
-လိုတရကြောင်းတရားများ (စပ၊ ၉.၃.၀၉-၉.၃.၁၀၀။) (စမ၊ ၇၅၃။)
-လိုတာကို မရခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ၈၁၆။)
-လေနှင့် တူစွာ ဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.ဂ၉၆။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-လောက၏ အစ-ဟု အသိအမှတ်ပြုအပ်သော တရားကို ဟောပြုခြင်းထက် ဆင်းရဲကုန်စေတတ်သော တရားကို
        ဟောပြခြင်းက သာ၍ အရေးကြီးကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂဂ၅။) (စမ၊ ၂၂၈။)
-လောကခံကြောင့် မတုန်လှုပ်ကြရန် မိန့်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၈။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-လောဘတရား လွှမ်းမိုးခံရသော စိတ်ရှိသူ၏ သဘော (စပ၊ ၉.၂.၃၄၈။) (စမ၊ ၆၆၉။)
-လောဟက္ကမ္တီငရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၄၄။) (စမ၊ ၇၇၅။)
-လောဟိစ္စပုဏ္ထား ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၄၉။) (စမ၊ ၁၅၉။)
-လောဟိစ္စပုဏ္ထားကို မိစ္ဆာဒိဋိ ချောက်ကမ်းပါးမှ ကယ်တင်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၄၃-၈.၁.၂၄၉။) (စမ၊ ၁၅၇-
        ၁၅၉။)
-လက္ခကာတော်ကြီး (၃၂)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၆၅။) (စမ၊ ၂၈၇။)
-လက္ခကာတော်ကြီး သုံးဆယ့်နှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ဖြစ်ကိန်း (၂)မျိုး (စပ၊ ၈.၃.၁၆၅။) (စမ၊ ၂၈၇။)
-လက္ခဏာတော်ကြီး သုံးဆယ့်နှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် လူ့ဘောင်မှာနေလျှင် စကြဝတေးမင်း ဖြစ်နိုင်၍
       ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်လျှင် ဘုရားဖြစ်နိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၅၅။) (စမ၊ ၁၀ဂ။)
-လက်ပံတောငရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၆။) (စမ၊ ၇၀၀။)
-လင်၏ ကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၄။) (စမ၊ ၃၀၄။)
-လည်ပင်း၌ အကောင်ပုပ် ဆွဲထားသူ ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၁၉-၃.၀၂၀။) (စမ၊ ၀၀၆။)
-လမ်းညွှန်သူပမာ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၂၉။) (စမ၊ ၅၁၂။)
-လမ်းနှစ်ခွ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၁၀။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-လာဘ်လာဘကြောင့်သာ ယဉ်ကျေးသူ မဖြစ်ပါစေလင့် (စပ၊ ၉.၁.၁၄၈။) (စမ၊ ၃၈၆။)
-လိပ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၁၂။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-လုပ်ကျွေးသင့်သူ မသင့်သူ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၅။) (စမ၊ ၆၇၄။)
-လုပ်ကျွေးသင့်သူ မသင့်သူ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၇။) (စမ၊ ၆၇၅။)
```

```
600
```

```
-လောင်းကစားခြင်း၏ အပြစ် (၆)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၉၆။) (စမ၊ ၃၀၀။)
-လှပသော အဆင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၂။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-လှေပျက် ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၂၃-၃.၀၂၄။) (စမ၊ ၀၀၆။)
-လှိုင်းတံပိုးဘေး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၃၈။) (စမ၊ ၅၄၇။)
-လွှဥပမာ အဆုံးအမ ဩဝါဒ (စပ၊ ၉.၁.၁၅၄။) (စမ၊ ၃၈၉။)
-ဝယဘိညမည်သော သူနှစ်ယောက်တို့သည်သော်မှလည်း မဟာစတ္တာရီသကမည်သော တရားဒေသနာတော်ကို
       မကဲ့ရဲ့ထိုက်၊ မပယ်မြစ်ထိုက်ဟူ၍ ထင်မှတ်ကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.ပစ၃။) (စမ၊ ၇၄၂။)
-ဝါမနိကာဆင်မတို့၏ ခြေရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၁၂။) (စမ၊ ၄၁၄။)
-ဝါယောဓာတ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၂၃။) (စမ၊ ၁၁၂။)
-ဝါသေဋ္ဌလုလင် (စပ၊ ၉.၂.၃၆၄။) (စမ၊ ၆၇၈။)
-ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဓါဇလုလင်တို့ သရကဂုံ ဆောက်တည်ကြခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၆၉။) (စမ၊ ၆၈၁။)
-ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဒါဇလုလင်တို့ ဥပါသကာအဖြစ် လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၅၆။) (စမ၊ ၁၆၅။)
-ဝိပဿနာရှနည်း (စပ၊ ၉.၃.၁၅၉။) (စမ၊ ဂု၅၅။)
-ဝိပဿနာအကျင့်ကို ကျင့်ဆဲပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၉.၃.၂၉၂။) (စမ၊ ၄၉။)
-ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဥပေက္ခာ (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၈။) (စမ၊ ဂေဂ။)
-ဗိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော ဒေါမနဿ (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၇။) (စမ၊ ၈၀၀။)
-ဝိပဿနာနှင့် စပ်ယှဉ်သော သောမနဿ (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၆။) (စမ၊ ၈ဂဂ။)
-စိဝါဟမင်္ဂလာ (စပ၊ ၉.၂.၃၂၄။) (စမ၊ ၆၅၅။)
-ဝိမောက္မွ (၈)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၅။) (စမ၊ ၅၈၈။)
-ဝဲဘေး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၄ဂ။) (စမ၊ ၅၄၈။)
-ဝေခနသပရိဝိုဇ် သရကာဂုံဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၃၇။) (စမ၊ ၆၀၂။)
-ဝေဒနာ မမြဲပုံ ဆီမီးဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၂၆၃။) (စမ၊ ၈၃၄။)
-ဝေဒနာ မမြဲပုံ သစ်ပင်ဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၂၆၈။) (စမ၊ စ၃၅။)
-ဝေဒနာကမွဋ္ဌာန်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၉-၈.၂.၁၄၃။) (စမ၊ ၂၁၈-၂၁၉။)
-ဝေဒနာကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၅၅။) (စမ၊ ၃၄၃။)
-ဝေဒနာတို့၏ ထွက်မြောက်ရာ (စပ၊ ၉.၁.၁ပ၉။) (စမ၊ ၃၆၄။)
-ဝေဒနာတို့၏ သာယာဗွယ် (စပ၊ ၉.၁.၁ပ၈။) (စမ၊ ၃၆၃။)
-ဝေဒနာတို့၏ အပြစ် (စပ၊ ၉.၁.၁ပ၉။) (စမ၊ ၃၆၄။)
```

```
607
```

```
-ဝေဒနာသုံးမျိုးကို ခံစားရခြင်း၏ အကြောင်းကံများ (စပ၊ ၉.၃.၁၈ဂ။) (စမ၊ ၇၉၄။)
-၀၀ဒနာနပဿနာ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၅။) (စမ၊ ၃၄၃။)
-ဝေဒေဟိကာမည်သော အိမ်ရှင်မဝတ္ထု (စပ၊ ၉.၁.၁၄၈။) (စမ၊ ၃၈၆။)
- ဝေါဟာရ (ပြောဆိုခြင်း)(၄)မျိုးကို ရဟန္တာ မြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၈။) (စမ၊ ၇၂၇။)
-ဝတ္ထလိရဟန်းအား ဘုရားရင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၆၃-၇.၀၇၅။) (စမ၊ ၀၇၅-၀၇၆။)
-ဝစ္ဆပရိဗိုဇ် သရကဂုံ ဆောက်တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၆၄။) (စမ၊ ၅၆၅။)
-ဝစ္ဆဂေါတ္ကပရိဝိုဇ် ရဟန်းပြု၍ ရဟန္တာဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၆၉-၉.၂.၁၇ဂ။) (စမ၊ ၅၆၈-၅၆၉။)
-ဝဋ်ဆင်းရဲ၏ အဆုံးကို ပြပြီးသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၁.(၁၁၈။) (စမ၊ ၃၂၄။)
-ဝမ်းတွင်းကန်းကို မြင်အောင် မကုနိုင်သော ဆေးဆရာသည် ပင်ပန်းရာသကဲ့သို့ သင် နားမလည်က ငါ
        ပင်ပန်းမည်ဟု မာဂဏ္ဍိအား ဘုရားရှင်က မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၉၀။) (စမ၊ ၅၈၀။)
-ဝမ်းတွင်းကန်းသည် အရောင်ကို မမြင်သကဲ့သို့ ပရိဝိုစ်တို့သည် အာရောဂျပရမာ လာဘာ-စသည်ကို
        နားမလည်ကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၈၈။) (စမ၊ ၅၇၉။)
-ဝမ်းတွင်းကန်းသည် ဆေးကုခံ၍ မျက်စိမြင်သော အခါ အဝတ်စုတ်ဖြင့် လှည့်ပတ်ခဲ့သူကို သဘောမကျရာသကဲ့သို့
        အနာကင်းခြင်း-စသည်ကို သိသောသူသည် ဥပါဒါနက္ခန္ဓာတို့၌ တပ်မက်မှ မရှိတော့ကြောင်း (စပ၊
        ၉.၂.၁၉၁။) (ലെ ഉവെ)
-ဝမ်းမြောက်ခြင်း (၂)မျိုး (စပ၊ ၈.၂.၁၄ဂ။) (စမ၊ ၂၁၈။)
-ဝိဇ္ဇာ (၃)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၀၂၂။) (စမ၊ ၄၈၃။)
-ဝိဇ္ဇာ (၈)ပါး (စပ၊ ၈.၁.၀၇၃။) (စမ၊ ၁၀၅။)
-ဝိဇ္ဇာစရကနှင့် ပြည့်စုံမှု၏ ပျက်စီးကြောင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၈.၁.ပဂု၄။) (စမ၊ ၁ဂ၅။)
-ဝိဇ္ဇာစရကနင့် ပြည့်စုံသူသည် မြင့်မြတ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.ပဂျ၂။) (စမ၊ ၁၀၅။)
-ဝိဇ္ဇာစရကာနှင့် ပြည့်စုံနိုင်သူနှင့် မပြည့်စုံနိုင်သူ (စပ၊ ဓ.၁.ဂဂု၃။) (စမ၊ ၁၀၅။)
-ဝိညာဉ် ခြောက်ပါး-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂ဂု၃။) (စမ၊ စ၃၉။)
-ဝိညာက်သည် အကြောင်းကို စွဲ၍ ဖြစ်၏ ဟု ဘုရားရှင်က ဟောကြားတော်မူကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၇၁။) (စမ၊
        9991)
-ဝိညာဉ်အမည်သည် မီးအမည်နှင့် တူပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၅၄။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-ဝိညာဉ်နှင့် နာမ်,ရုပ်တို့ အချင်းချင်း အပြန်အလှန် ကျေးဇူးပြုကြကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၃၀-၈.၂.၀၃၁။) (စမ၊ ၁၇၈-
        ၁၇၉။)
-ဝေဿ ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.၁ဂဂ။) (စမ၊ ၂၆၃။)
-ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီး ဆင်ခြင်သော ဘုရားရှင်၏ ဂုက်ကျေးဇူး (စပ၊ ၈.၂.ပဂုဂု။) (စမ၊ ၁၉၅။)
-ဝေဿဝက်နတ်မင်းကြီးသည် အာဋာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတားကို တပည့်တို့အား
```

```
သင်ကြားပေးတော်မူရန် ဘုရားရှင်အား လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၂၂၁။) (စမ၊ ၃ဂဂု။)
```

- -ဝေဿန္တရာ ဆင်ဖြူတော်လှူ၍ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၈၀-၄.၁.၀၈၆။) (စမ၊ ဂ၂၁-ဂ၂၂။)
- -ဝေဿန္တရာ ပဋိသန္ဓေနေစဉ် မယ်တော် ဖုဿတိမိစုရားမှာ ဒါန၌ မွေ့လျော်ကြောင်း (စပ၊ ၄.၁.၀ဂု၂- ၄.၁.၀ဂု၄။) (စမ၊ ဂ၂၁။)
- -ဝေဿန္တရာ မြို့မှ အထွက် ပြန်လှည့်ကြည့်စဉ် မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀၈၇-၄.၁.၀၉၂။) (စမ၊ ၀၂၂။)
- -ဝေဿန္တရာ ရှစ်နှစ်သားမှာ ဒါနပြုရန် ကြံစည်၍ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၀ဂုဂ္-၄.၁.၀ဂု၉။) (စမ၊ ၀၂၁။)
- -ဝေဿန္တရာက ဇူဇကာပုဏ္ထားအား ဇာလီနှင့် ကဏှာဇိန်တို့တို လူ၍ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၁၁-၄.၁.၁၁၃။) (စမ၊ ၀၂၃။)
- -ဝေဿန္တရာတို့မိသားစု စေတနိုင်ငံ ဦးရီးတော်မင်းခြောက်သောင်းထံ ဝင်ရောက် နွတ်ဆက်ကြခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၀၃-၄.၁.၁၀၅။) (စမ၊ ၀၂၃။)
- -ဝေဿန္တရာမင်း မယ်တော် စမည်းတော်တို့အထံ ချဉ်းကပ်သောအခါ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၁၅-၄.၁.၁၂၀။) (စမ၊ ၀၂၃။)
- -ဝေဿန္တရာမင်း ပြည်တော်သို့ ပြန်ဝင်စဉ် ရတနာခိုး ရွာ၍ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၂၁-၄.၁.၁၂၃။) (စမ၊ ၀၂၃-၀၂၄။)
- -ဝေဿန္တရာမင်းက ပုက္ကားယောင်ဆောင်ထားသော သိကြားမင်းအား မဒ္ဒီမိစုရားကို လှူ၍ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၁၄-၄.၁.၁၁၆။) (စမ၊ ဂ၂၃။)
- -ဝေဿန္တရာမည်ပုံ (စပ၊ ၄.၁.ပဂု၂-၄.၁.ပဂု၄။) (စမ၊ ပ၂၁။)
- -ဝေဿန္တရာမိသားစုအတွက် သင်္ခန်းကျောင်း ဇန်ဆင်းပေးရန် သိကြားမင်းက ဝိသုကြုံနတ်သားအား စေမိုင်းခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၀၆-၄.၁.၁၀၇။) (စမ၊ ၀၂၃။)
- -ဝေဿန္တရာနှင့် ဇာလီ ကဏှာဇိန်တို့အား မဒ္ဒီဓိဗုရားက သစ်သီး သစ်ရွက်များ ရှာဖွေကျွေးခြင်း (စပ၊ ၄.၁.၁၀၈-၄.၁.၁၁၀။) (စမ၊ ၀၂၃။)
- -သံဃာ့ဂုက်ရည် (စပ၊ ၉.၃.ပ၊၆။) (စမ၊ ၇၄၃။)
- -သံဃာက တင်မြှောက်ထားသော ဘုရားကိုယ်စားလှယ် မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.ပ၃၂။) (စမ၊ ၇၁၄။)
- -သံဃာကွဲခြင်း၏ ဆိုးကျိုးများ (စပ၊ ၉.၃.၀၁၄။) (စမ၊ ၇၀၃။)
- -သံဃာအား လှူဒါန်းရကျိုး (စပ၊ ၉.၂.၃၂၇။) (စမ၊ ၆၅၇။)
- -သံဃိက အလှူ (၇)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၂၄၄။) (စမ၊ ၅၂၀။)
- -သံဃိက အလှူ၏ အကျိုး (စပ၊ ၉.၃.၂၄၄။) (စမ၊ ၅၂၀။)
- -သံယောဇဉ်ကို မပယ်မစွန့်မှု၍ ဒုက္ခအဆုံးကို ပြုသောသူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၉။) (စမ၊ ၅၆၁။)
- -သံယောဇဉ်ကို မပယ်မစွန့်မှု၍ နတ်ပြည်သို့ ရောက်သောသူ ရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၉။) (စမ၊ ၅၆၁။)
- -သံသရာမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း အယူ (စပ၊ ၉.၁.၃၁၅။) (စမ၊ ၄၆၆။)

```
-သံသရာလည်ကြောင်း အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၂၇၅။) (စမ၊ ၄၄၀။)
-သကုလုဒါယီပရိဝိုဖ်ပရိသတ်သည် သကုလုဒါယီပရိဝိုဖ်ကို မြတ်စွာဘုရားအထံ၌ မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်ခြင်း၌
       အန္တရာယ်ကို ပြုကြခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၃၄။) (စမ၊ ၆၀၁။)
-သတိပဋ္ဌာန် (၃)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၉၁။) (စမ၊ ၈၀၂။)
-သတိပဋ္ဌာန် (၄)ပါး (စပ၊ ၈.၂.၀၇၅။) (စမ၊ ၁၉၄။)
-သတိပဋ္ဌာန် (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၀၀၂။) (စမ၊ ၄၇၇။)
-သတိပဋ္ဌာန် (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-သတိပဋ္ဌာန်လေးပါးကို ပွားများလျှင် တေရွှင်ခုနစ်ပါးကို ပွားများပြီး ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၉ဂ။) (စမ၊ ၇၄၇။)
-သတိသမ္ပဇဉ်ဖြင့် ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၅၁။) (စမ၊ ၃၄၁။)
-သတိသမ္ပဇဉ်နှင့် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၀၅။) (စမ၊ ၆၉၈။)
-သနင်္ကမာရဗြဟ္မွာ တန်ခိုးကြီးခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၇၃။) (စမ၊ ၁၉၂။)
-သနက်မာရပြဟ္မွာ ဇန်ဆင်းလာသော အသွင် (စပ၊ ၈.၂.၀၇၀။) (စမ၊ ၁၉၁။)
-သနင်္ကမာရဗြဟ္မွာ ဗြောပြသော ဘုရားသာသနာတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူး (စပ၊ ေ,၂.ပဂုပ- ေ,၂.ပဂု၁။) (စမ၊ ၁၉၁။)
–သနင်္ကမာရဗြဟ္မွာ၏ အသံသည် အင်္ဂါ ရှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.ဂဂု၁။) (စမ၊ ၁၉၁။)
-သမက ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၀၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-သမက,ဗြာဟွကများ အယူ မတူကြခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၄၈။) (စမ၊ ၂၂၁။)
-သမက,ဗြာဟ္မကအားလုံး ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော မိုခိုအားထားရာ ရှိကြသည် မဟုတ်ကြောင်း (စပ၊
       െ വാട്ടബ) (ചെ വ്വാഷ)
-သမက,ဗြာဟွကအားလုံး ပျက်စီးခြင်းကို လွန်သော မှီခိုအားထားရာ ရှိကြသည့် မဟုတ်ကြခြင်း၏ အကြောင်း
       (စပ၊ ၈.၂.၁၄၈။) (စမ၊ ၂၂၁။)
-သမကြာဟွက (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၁။) (စမ၊ ၇၉၄။)
-သမကြောဟွက လေးမျိုးတို့၏ အယူကို အသေးစိတ် ဝေဖန်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၈၂။) (စမ၊ ဂု၉၅။)
-သမကဗြာဟွကတို့ကို အရှိအသေ ပြုသင့်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၈၅။) (စမ၊ ၈၄၅။)
-သမကဗြာဟ္မကတို့ကို အရှိအသေ မပြုသင့်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၈၄။) (စမ၊ ၈၄၄။)
-သမထဝိပဿနာ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၄၄၂။)
-သမထဝိဟာရဖြင့် နေသော ရဟန်းသည် သတိသမ္ပဇဉ်နှင့် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၀၈။) (စမ၊ ဂု၆ဂ။)
-သမဒန္တတာလက္ရကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၆။) (စမ၊ ၂၉၇။)
-သမဝဋ္ၾက္မွန္မတာလက္ရကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၈။) (စမ၊ ၂၉၃။)
-သမာဓိဏ် အခြံအရံ (၇)ပါး (စပ၊ ၈.၂.၀၇၆။) (စမ၊ ၁၉၄။)
```

```
-သမာမိသုံးမျိုးကို ပွားများတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၃၉။) (စမ၊ ဂုဂု၃။)
-သမုဒယသစ္စာ (စပ၊ ၉.၁.၀၇၅။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-သမုဒယသစ္စာ (စပ၊ ၉.၃.၂၃၈။) (စမ၊ ဝ၁၇။)
-သလေးဆန် စတင် ဖြစ်ပေါ် လာရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.ဂ၉၂။) (စမ၊ ၂၆ဂ။)
-သဿတဝါဒတို့ကို သိတော်မူ၊ ဟောပြတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၂၃။)
-သဟံပတိဗြဟ္မာက တရားဟောရန် လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၀၃။) (စမ၊ ၄၀၉။)
-သဋ္ဌာယတနဝိဘင်း၏ အကျဉ်း ဥဒ္ဒေသ (စပ၊ ၉.၃.၁၈၄။) (စမ၊ ဂု၉၉။)
-သား,မယားရှိသော ပုက္ကားများ သား,မယား မရှိသော ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ မရောက်နိုင်ကြကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၆၉။)
       (စမ၊ ၁၆၃။)
-သားတစ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၁၄။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-သားမှဆိုး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၈၇။) (စမ၊ ၄၀၄။)
-သားမှဆိုး၏ ပရိသတ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၈၇။) (စမ၊ ၄၀၄။)
-သားလှီးစားပမာ မဂ်ပညာ (စပ၊ ၉.၃.၂၆၅။) (စမ၊ စ၃၅။)
-သားသမင်အပေါင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၈၇။) (စမ၊ ၄၀၄။)
-သားသမီးကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၂။) (စမ၊ ၃၀၄။)
-သားအိမ်၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၃။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-သားကြီးရတနာအကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၄၂။) (စမ၊ ၁၈၂။)
-သာကီဝင်မင်းအစ ဥက္ကာကမင်းက (စပ၊ ၁.၁.၀၆၄။) (စမ၊ ၁၀၂။)
-သာလာရွာသား ပုဏ္ထားသူကြွယ်တို့ သရကဂုံ ဆောက်တည်ကြခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၈၉။) (စမ၊ ၄၅၄။)
-သာလာရွာသား ပုဏ္ဏားသူကြွယ်များ သရကဝုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.ပၵ၈။) (စမ၊ ၅၁၄။)
-သာသနာ့ကျင့်စဉ် (စပ၊ ၉.၃.၀၂၈။) (စမ၊ ဂု၁၀။)
-သာသနာ၏ ပြည့်စုံခြင်း၊ မပြည့်စုံခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၃၉-၈.၃.၁၄၁။) (စမ၊ ၂၇၅။)
-သာသနာတော်၌ ကြီးပွားစည်ပင် ပြန့်ပြောခြင်းသို့ မရောက်စေနိုင်သော အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၁.၁၁၅။) (စမ၊
       ၃၆၇။)
-သာသနာတော်၌ ကြီးပွားစည်ပင် ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်စေနိုင်သော အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၁.၁၁၇။) (စမ၊
-သာသနာတော်၌ ကြီးပွားခြင်း စည်ပင်ခြင်းပြန့်ပြောခြင်းသို့ မရောက်နိုင်သော ရဟန်း၏ အင်္ဂါ (၁၁)ပါး (စပ၊
       P.O. JOBII) (DOI 9 JOII)
-သာသနာတော်၏ အကာကို ယူသူ (စပ၊ ၉.၁.၂၂၁-၉.၁.၂၂၂။) (စမ၊ ၄၁၈။)
```

```
909
```

```
-သာသနာတော်၏ အခက်,အရွက်ကို ယူသူ (စပ၊ ၉.၁.၂၂၁-၉.၁.၂၂၂။) (စမ၊ ၄၁၈။)
-သာသနာတော်၏ အခွံကို ယူသူ (စပ၊ ၉.၁.၂၂၁-၉.၁.၂၂၂။) (စမ၊ ၄၁၈။)
-သာသနာတော်၏ အပွေးကို ယူသူ (စပ၊ ၉.၁.၂၂၁-၉.၁.၂၂၂။) (စမ၊ ၄၁၈။)
-သာသနာတော်၏ အနစ်ကို ယူသော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၁.၂၂၁-၉.၁.၂၂၂။) (စမ၊ ၄၁၈။)
-သာသနာတော်မှ အဝေးသို့ ပြေးနေကြသူများ (စပ၊ ၉.၂.၁၅၆။) (စမ၊ ၅၅၇။)
-သိပြီးသူ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၈၀။) (စမ၊ ၄၄၇။)
-သိကြား (စပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (စမ၊ ၆၈၀။)
-သိကြားမင်း ဘုရားရှင်ထံ ချဉ်းကပ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၁-၈.၂.၁၃၂။) (စမ၊ ၂၁၅-၂၁၆။)
-သိကြားမင်း ဘုရားရှင်အား ရှိခိုးပူဇော်ခန်း (စပ၊ ၈.၂.၁၅၃။) (စမ၊ ၂၂၄။)
-သိကြားမင်း ရဖူးသော ဝမ်းမြောက်မှု (၂)မျိုး (စပ၊ ၈.၂.၁၅၁။) (စမ၊ ၂၂၃။)
-သိကြားမင်းက ပဉ္စသိခနတ်သားအား ကျေးဇူးဆပ်ခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၅၄။) (စမ၊ ၂၂၄။)
-သိကြားမင်းသည် တရားနာ၍ ရသော ဝမ်းမြောက်မှုကို ရီးကျူးရခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၅၂။) (စမ၊ ၂၂၃။)
-သိကြားမင်းသည် သောတာပန် ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ေ၂.၁၅၀။) (စမ၊ ၂၂၂။)
-သီလ ဟူသည် (စပ၊ ၈.၁.၁၁၀။) (စမ၊ ၁၁၇။)
-သီလ, သမာဓိ, ပညာနှင့် ပြည့်စုံခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၈.၁.၁၈၅။) (စမ၊ ၁၃၇။)
-သီလ,သမာဓိ,ပညာတို့၏ အကျိုးတရားများ (စပ၊ ၉.၁.ပ၃၂။) (စမ၊ ၃၃၁။)
-သီလကို စောင့်စည်းပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၀၄။) (စမ၊ ၆၉၈။)
-သီလနှင့် ပညာ လောကမှာ အမြတ်ဆုံး (စပ၊ ၈.၁.၁၀၉။) (စမ၊ ၁၁၆။)
-သီလနှင့်ပြည့်စုံသူ (စပ၊ ၉.၂.၀၁၈။) (စမ၊ ၄၈၁။)
-သီဟပုဗ္ဗမကာယတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၈။) (စမ၊ ၂၉၃။)
-သီဟဟနတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၅၅။) (စမ၊ ၂၉၆။)
-သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော လက္ခဏာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်အား နှစ်မျိုးသော ဖြစ်ကိန်းတို့သာလျှင်
       ရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၂။) (စမ၊ ၆၄၉။)
-သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော လက္ခကာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားမြတ်အား နှစ်မျိုးသော ဖြစ်ကိန်းတို့သာ ရှိကြောင်း
       (စပ၊ ၉.၂.၃၂၅။) (စမ၊ ၆၅၅။)
-သုခုမစ္ဆဝိတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၄။) (စမ၊ ၂၉၁။)
-သုနက္ခတ္တ လိစ္ဆဝီမင်းသား နတ်လောကမှ အဆင်းတို့ကိုသာ မြင်ရ၍ နတ်လောကမှ အသံတို့ကို မကြားခြင်း၏
       အကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၅၃-၈.၁.၁၅၇။) (စမ၊ ၁၂၉။)
-သုဘဒ္ဒါမိဗုရားကြီးသည် မဟာသုဒဿနမင်းကြီးအား မနစ်သက်ဖွယ်စကား လျောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၅၄-
```

```
.െ വ.വള്ള (ഉപ ഉള്ള )
-သုဘရှုိမိဖုရားကြီးသည် မဟာသုဒဿနမင်းကြီးအား နှစ်သက်ဖွယ်စကား လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ေ,၂.ဂ၅၆-
       .၂.၀၅၇။) (စမ၊ ၁၈၅-၁၈၆။)
-သုဘလုလင် သရကဂုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၈ဂ။) (စမ၊ ၆၈၈။)
-သုဝဏ္ကဝဏ္ကတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၅။) (စမ၊ ၂၉၂။)
-သုသုက္ကဒါဌတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၆။) (စမ၊ ၂၉၇။)
-သုမေဓာရသေ့၏ အဓိဋ္ဌာန် (စပ၊ ၃.ဂ၅၃-၃.ဂ၅၈။) (စမ၊ ဂဂ၈။)
-သူမေဓာရှင်ရသေ့ တင်ပလ္လင်စွေ ထိုင်လျက် ဆင်ခြင်ခန်း (စပ၊ ၃.၀၇၇-၃.၀၈၀။) (စမ၊ ၀၀၉။)
-သုမေဓာရှင်ရသေ့ ပါရမီဆယ်ပါး ဆင်ခြင်၍ မြေတုန်လှုပ်ခြင်း (စပ၊ ၃.၁၃၉- ၃.၁၄၃။) (စမ၊ ဂ၁၃။)
-သုမေဓာရှင်ရသေ့ ဘုရားဖြစ်ကြောင်း တရားတို့ကို ဆင်ခြင်ခန်း (စပ၊ ၃.၁၁၅-၃.၁၃၈။) (စမ၊ ဂ၁၂-ဂ၁၃။)
-သုမေဓာရှင်ရသေ့ စကန် ဘုရားဖြစ်မည့်အကြောင်း ဗြဟ္မာများက လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၃.၀၈၁-၃.၁၀ဂု။)
       (စမ၊ ၀၀၉-၀၁၁။)
-သုမေဓာရှင်ရသေ့က ဒီပင်္ကရာ ဘုရားရှင်အတွက် ရွှံ့ညွှန်ပေါ်မှာ အလျားမှောက်လျက် ကိုယ်ကို တံတားအဖြစ်
       (။၀၀၀-၇၀၀ ၊မ၀) (။၂၉၀.၄-၃၄၀.၄ ၊ပ၀) းဒိမြူပုားဒိဇ
-သူမေဓာရှင်ရသေ့ထံ နတ်လူတို့ ဆုတောင်းကြခြင်း (စပ၊ ၃.၀၇၀-၃.၀၇၄။) (စမ၊ ၀၀၉။)
-သုမေဓာရှင်ရသေ့အတွက် နတ်လူတို့က ဆုတောင်းပေးကြခြင်း (စပ၊ ၃.၁၄၄- ၃.၁၅၉။) (စမ၊ ဂ၁၃-ဂ၁၄။)
-သုမေဓာရှင်ရသေ့အား ဒီပက်ရာဘုရားရှင်က ဗျာဒိတ်စကား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၃.၀၆၀-၃.၀၆၉။) (စမ၊
       000-006II)
-သုမေဓာသူဌေး ဆင်ခြင်ခန်း (စပ၊ ၃.ဂ၀၄-၃.ဂ၂၆။) (စမ၊ ၀၀၅-၀၀၆။)
-သုမေဓာသူဌေး တောထွက်၍ ရသေ့ဝတ်ခြင်း (စပ၊ ၃.၀၂၇-၃.၀၃၃။) (စမ၊ ဂဂ၇။)
-သူ မကောင်း ကောင်းကောင်း ကိုယ်ကောင်းပါ (စပ၊ ၉.၁.၁၄၈။) (စမ၊ ၃၈၆။)
-သူကန်းတန်း ဥပမာ (သူကန်းတို့သည် လမ်းကို မမြင်ကြကုန်သကဲ့သို့ ပုဏ္ဏားတို့သည်
       ဗြဟ္မာ့ပြည်ရောက်ကြောင်းလမ်းကို မသိမြင်ကြကြောင်း) (စပ၊ ၈.၁.၂၅၈။) (စမ၊ ၁၆၁။)
-သူကန်းအစဉ် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၃၄၆။) (စမ၊ ၆၆၈။)
-သူကန်းအစဉ် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၃၇၃။) (စမ၊ ၆၈၃။)
-သူကြွယ် ဥပမ (စပ၊ ၉.၂.၁၂၉။) (စမ၊ ၅၄၂။)
-သူဆင်းရဲယောက်ျား ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၁၂၈။) (စမ၊ ၅၄၁။)
-သူတစ်ပါး၏ စိတ်ကို ထုတ်ဖော်ပြောဆိုခြင်း အစီအရင်ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ
       မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၁၅။) (စမ၊ ၂၆၈။)
-သူတစ်ပါးကို ပူလောင်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.ဂဂ၈။) (စမ၊ ၄၇၈။)
```

```
-သူမိုက်နှင့် ပညာရှိတို့၏ ကွာခြားချက် (စပ၊ ၉.၃.၀၆၆။) (စမ၊ ၇၃၄။)
-သူယုတ်မာတို့၏ လားရာဂတိ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာ၏အယူကို ယူလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာကို ဆည်းကပ်ခြင်းရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၄၃။) (စမ၊ ၅၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာကို သူယုတ်မာ-ဟု မသိနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၅၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာစကားကို ပြောဆိုလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာတရားနှင့် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာတို့၏ အလှူကို ပေးလှူပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာအတိုင်ပင်ကို တိုင်ပင်လေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာအမှုကို ပြုလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူယုတ်မာအကြံကို ကြံလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၇၂၀။)
-သူယုတ်မာသည် သူတော်ကောင်းကို သူတော်ကောင်း-ဟု မသိနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၃။) (စမ၊ ၅၂၀။)
-သူဌေးရတနာအကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၀၄၁။) (စမ၊ ၁၈၂။)
-သူတော်ကောင်း ဥစ္စာ (၇)ဖြာ (စပ၊ ၈.၃.၁၇၇။) (စမ၊ ၂၉၃။)
-သူတော်ကောင်းတရား ခုနှစ်ပါးတို့နှင့်ပြည့်စုံသူ (စပ၊ ၉.၂.ပ၁၉။) (စမ၊ ၄၈၂။)
-သူတော်ကောင်းတို့၏ တရားနှင့် သူယုတ်မာတို့၏ တရား (စပ၊ ၉.၃.ဂ၅၃။) (စမ၊ ၇၂၉။)
-သူတော်ကောင်းတို့၏ လားရာဂတိ (စပ၊ ၉.၃.ပ၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
–သူတော်ကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်ရခြင်း၏ ကောင်းကျိုးအဆက်ဆက် (စပ၊ ၉.၂.၁၉၂။) (စမ၊ ၅၈၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူယုတ်မာကို သူယုတ်မာဟု သိနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းကို ဆည်းကပ်ခြင်းရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းကို သူတော်ကောင်းဟု သိနိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းစကားကို ပြောဆိုပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းတရားနှင့် ပြည့်စုံပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းတို့၏ အယူကို ယူလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းတို့၏ အလှူကို ပေးလှူပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းအတိုင်ပင်ကို တိုင်ပင်လေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းအမှုကို ပြုလုပ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-သူတော်ကောင်းသည် သူတော်ကောင်းအကြံကို ကြံလေ့ရှိပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၄။) (စမ၊ ၇၂၁။)
```

```
-သူသေကောင်ကိုးမျိုးကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၅၄။) (စမ၊ ၃၄၂။)
-သူသေကောင်နှင့် နှိုင်းယှဉ်၍ ရှခန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
-သေခအကျင့်မြတ်နှင့် ပြည့်စုံသော သူ (စပ၊ ၉.၂.၀၂၁။) (စမ၊ ၄၅၂။)
-သေရည် သေရက် သောက်ခြင်း၏ အပြစ် (၆)ပါး (စပ၊ စ.၃.၁၉၃။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-သေလပုက္ကား ရဟန်းပြုခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၆။) (စမ၊ ၆၅၆။)
-သေလပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးကုန်သော ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခကာတို့ကို
        ရှာဖွေခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၅။) (စမ၊ ၆၅၅။)
-သေလရဟန်း ရဟန္တာ ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၂၇။) (စမ၊ ၆၅၇။)
-သောက ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၆၆။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-သောက ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ဝေ၆။)
-သောကသဘောရှိသော အရာ (စပ၊ ၉.၁.၁၉၅။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား ဘုရားဖူးသွားရန် စီစဉ်ခြင်းကို သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား၏ ဂုဏ်ကို ဖော်ပြကာ အခြားပုဏ္ဏားများက
        ကန့်ကွက်ကြခြင်း (စပ၊ ၁.၁.၀၉၆။) (စမ၊ ၁၁၂။)
-သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏား ဥပါသကာအဖြစ်ကို လျှောက်ထားခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၁၁။) (စမ၊ ၁၁၈။)
-သောကဒက္လာပုက္ထားသည် သူ၏ ပရိယာယ်ဖြင့် ခရီးဦးကြိုဆိုပုံ-စသည်ကို ဘုရားရင်အား လျှောက်ထားခန်း (စပ၊
        o.၁.၁၁၃။) (စမ၊ ၁၁၈။)
-သောတာပတ္တိဇိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသူ၏ အင်္ဂါ (၇)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၃၁၅-၉.၁.၃၂၂။) (စမ၊ ၄၆၆-၄၆၇။)
-သောတာပန်နှင့် ပုထုဇဉ်တို့၏ ကွာခြားချက် (စပ၊ ၉.၃.၀၆၉။) (စမ၊ ၇၃၅။)
-သက္ကပဉ္စသုတ် မည်ပုံ (စပ၊ ေ၂.၁၅၄။) (စမ၊ ၂၂၄။)
-သက္ကာယ ဖြစ်ပေါ် ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၉၀။) (စမ၊ ၄၅၅။)
-သက္ကာယချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့် (စပ၊ ၉.၁.၂၉၀။) (စမ၊ ၄၅၅။)
-သတ္တာယချုပ်ရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၉၀။) (စမ၊ ၄၅၅။)
-သက္တာယဒိဋ္ဌိ မဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၉၁။) (စမ၊ ၄၅၆။)
-သက္တာယဒိဋ္ဌိ မဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၉။) (စမ၊ ဂု၁၈။)
-သတ္တာယဒိဋ္ဌိ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၉၁။) (စမ၊ ၄၅၆။)
-သက္ကာယဒိဋ္ဌိ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၉။) (စမ၊ ၇၁၈။)
-သတ္တာယဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၂၉၀။) (စမ၊ ၄၅၅။)
-သင်္ခစကြဝတေးမင်း ဖြစ်ပေါ် မည့် ကာလ (စပ၊ ၈.၃.ဂဂု၄။) (စမ၊ ၂၅၃။)
-သင်္ခါရတို့ မမြဲကြပုံ (စပ၊ ေ၂.၀၆ဂ။) (စမ၊ ၁၆၆။)
```

```
-သင်္ဂဟတရား (၄)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၁၇၁။) (စမ၊ ၂၉၀။)
-သင်္ဂဟလေးပါးဖြင့် ရီးမြှောက်ရကျိုးများ (စပ၊ ၈.၃.၂၁၈။) (စမ၊ ၃၀၆။)
-သင်္ဂါယနာတင်သင့်သော တရားများနှင့် သင်္ဂါယနာတင်ခြင်း၏ အကျိုးများ (စပ၊ ၈.၃.၁၄၃။) (စမ၊ ၂၇၈။)
-သင်္ဂါရဝလုလင် သရကင်္ဂ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၈၅။) (စမ၊ ၆၉၂။)
-သင်္ဂါရဝလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ရီးမွမ်းခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၈၄။) (စမ၊ ၆၉၂။)
-သင့်သော အကြောင်းအးဖြင့် နလုံးသွင်းပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၁၂။) (စမ၊ ၃၂၁။)
-သစ္စာ လေးပါးကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၆၁။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-သစ္စာကို ထိုးထွင်း၍ သိသူ (စပ၊ ၉.၂.၃၄၈-၉.၂.၃၅၀။) (စမ၊ ၆၆၉။)
-သစ္စာကို အစဉ်စောင့်သော သိကြားလိမ္မာသော ယောက်ျား၏ သဘော (စပ၊ ၉.၂.၃၄၆။) (စမ၊ ၆၆၈။)
-သစ္စာကို စောင့်သူ (စပ၊ ၉.၂.၃၄၇။) (စမ၊ ၆၆၈။)
-သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.ဂ၈၃-၄.၃.ဂ၉၀။) (စမ၊ ဂ၃၆။)
-သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၀၆၇-၄.၃.၀၇၀။) (စမ၊ ၀၃၅။)
-သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၀၉၁-၄.၃.၁၀၂။) (စမ၊ ၀၃၆-၀၃၇။)
-သစ္စာပါရမီ ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၁၀၃-၄.၃.၁၀၈။) (စမ၊ ဂ၃၇။)
-သစ္စာပါရမီဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၀၇၂-၄.၃.၀၈၂။) (စမ၊ ၀၃၅-၀၃၆။)
-သညာဖြစ်ပုံ ချုပ်ပုံ (စပ၊ ၈.၁.၁၉၅-၈.၁.၁၉၇။) (စမ၊ ၁၄၁-၁၄၂။)
-သညာသည် အတ္တဟုတ်၊ မဟုတ် ပြဆိုရာ (စပ၊ ၈.၁.၂၀၀-၈.၁.၂၀၃။) (စမ၊ ၁၄၃-၁၄၄။)
-သညာနှင့် ဉာက်တို့ ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၈.၁.၁၉၉။) (စမ၊ ၁၄၃။)
-သည်းခံရေး၊ မေတ္တာထားရေး တရားတော် (စပ၊ ၉.၁.၁၄၆။) (စမ၊ ၃၈၅။)
-သတ္တဝါ (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.ပ၉၃။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-သတ္တဝါ၏ ဝိဉာက်ဆိုသည်မှာ ဤအရာကို မှီသည်-ဟု ရှာကုန်သော်လည်း မသိနိုင်ကြခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊
        ල.၁.၁၆၈။) (මෙ දලඉ။)
-သတ္တဝါတို့၏ ခြေနင့် တူသော တရား ၃၆ ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၆။) (စမ၊ ဂေဂ။)
-သတ္တဝါတို့သည် ကံသာလျှင် အမွေဉစွာရှိကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၆၇။) (စမ၊ ၅၀၂။)
-သတ္တုဿဒတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ေ၃.၁၇၀။) (စမ၊ ၂၉၀။)
-သဒ္ဓါဝိမုတ္တပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
-သဒ္ဓါဝိမုတ္တရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-သဒ္ဓါနသာရီပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
```

```
-သဒ္ဓါနသာရီရဟန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)
-သန်လျက်တောငရဲ (စပ၊ ၉.၃.၁၅၆။) (စမ၊ ၇၈၀။)
-သန်လျှက်နှင့် စဉ်းတီးတုံး ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၁၃။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-သမ္ပဇဉ်အပိုင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
-သမွသာဒနီယသုတ်-ဟု ခေါ် ရခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၃ဂ။) (စမ၊ ၂၇၁။)
-သမ္မပ္မတန် (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-သမ္မာကမွန္က ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၇၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမွာကမွန္တ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ဝ၁၇။)
-သမွာဒိဋိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၇၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမွာဒိဋ္ဌိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ဝ၁၇။)
-သမွာဝါစာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၇၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမ္မာဝါစာ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ စ၁၇။)
-သမွာဝါယာမ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.ပဂုဂု။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမ္မာဝါယာမ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ၁၁၇။)
-သမ္မာသင်္ကပ္မွ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၅၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမွာသင်္ကပ္ပ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ဝ၁၇။)
-သမ္မာသတိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၇၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမွာသတိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ၁၁၇။)
-သမ္မာသမာဓိ (စပ၊ ၉.၃.ပဂုဂု။) (စမ၊ ဂု၃၉။)
-သမ္မာသမာဓိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၇၇။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမ္မာသမာဓိ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ဝ၁၇။)
-သမွာအာဇီဝ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.ဂဂုဂု။) (စမ၊ ၃၄၉။)
-သမ္မာအာဇီဝ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၉။) (စမ၊ ဝ၁၇။)
-သိက္ခာကို ဖြည့်ကျင့်လေ့မရှိသော သူအား ဖြစ်မြဲ မွေတာ (စပ၊ ၉.၂.၁၁၄။) (စမ၊ ၅၃၃။)
-သိက္ခာကို ကောင်းစွာ ဖြည့်ကျင့်လေ့ရှိသော ရဟန်းအား ဖြစ်မြဲ ဓမ္မတာ (စပ၊ ၉.၂.၁၁၅။) (စမ၊ ၅၃၃။)
-သိက္ခာစဉ်၊ လုပ်ငန်းစဉ်၊ ကျင့်စဉ်ဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၅၆။) (စမ၊ ၅၆၄။)
-သိက္ခာပုဒ်များ အလွန်နည်းပါးပါကုန်လျက် များစွာသော ရဟန်းတို့သာ အရဟတ္တဗိုလ်၌ တည်ကြသော အကြောင်း
       (၈၀) (၈၀) (၈၀) (၈၀)
```

```
-သိက္ခာပုဒ်များ အလွန်များပါကုန်လျက် အလွန်နည်းပါးသော ရဟန်းတို့သာ အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ကြသော
       အကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၂၁။) (စမ၊ ၅၃၆။)
-သိင်္ဂါလလုလင် သရကင်္ဂ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၈.၃.၂၁၉။) (စမ၊ ၃၀၆။)
-သိင်္ဂါလလုလင် အရပ်ခြောက်မျက်နှာကို ရှိခိုးခြင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၈၇-၈.၃.၁၈၈။) (စမ၊ ၂၉၈။)
-သုညတဝိဟာရ (စပ၊ ၉.၃.၁၀၁-၉.၃.၁၀၃။) (စမ၊ ၇၅၇-၇၅၈။)
-သုဒ္ဒ (သူဆင်းရဲ)ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.၁ဂ၁။) (စမ၊ ၂၆၃။)
-သုဒ္ဓါဝါသပြဟ္မာတို့က ဘုရား ခုနစ်ဆူတို့၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားခန်း (စပ၊
       6.J.006-6.J.000m) (DUI 2021)
-သုဒ္ဒါဝါသဗြဟ္မာများ ဘုရားရှင်၏ အထံတော်၌ ဂါထာများ ရွတ်ဆိုကြခြင်း (စပ၊ ေ၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၂ပ၇။)
-သုပ္ပတိဋိတပါဒတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၆၆။) (စမ၊ ၂၈၈။)
-သုပ္ပဝါသာမင်းသမီး ဆင်းရဲဒုက္ခကို ရတနာသုံးပါးဂုက်ကို ဆင်ခြင်၍ သည်းခံပုံ (စပ၊ ၇.ပဂု၆။) (စမ၊ ပဂု၆။)
-သုပ္ပဝါသာမင်းသမီးအား ဘုရားရှင် တန်စိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ဂု.၀၇၆။) (စမ၊ ၀၇၆။)
-သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဘုံအပိုင်းအခြား (စပ၊ ၉.၁.ဂဂ၃။) (စမ၊ ၃၁၈။)
-သောက်ရေကြည်အောင် ဘုရားရှင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၃၈။) (စမ၊ ၀၇၃။)
-အကုသိုလ် အကြံအစည်များကို ပယ်ဖျောက်နည်း (၅)မျိုး (စပ၊ ၉.၁.၁၃၈-၉.၁.၁၄၂။) (စမ၊ ၃၇၉-၃၀၀။)
-အကုသိုလ်ကို ပယ်၍ ကုသိုလ်ကို ပြုရန် တိုက်တွန်းတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၄၅။) (စမ၊ ၃၈၆။)
-အကုသိုလ်ကို ပယ်ရာ၊ ကုသိုလ်ကို ဆောက်တည်ရာတို့၌ ဘုရားရှင်နှင့် ဘုရားရှင်၏ တပည့်သံဃာများက
        အရြားဂိုက်းဆရာများနှင့် ဂိုက်းဆရာများ၏ တပည့်တို့ထက် သာလွန်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၁၇ပ-
       ေ.၁.၁၇၇။) (စမ၊ ၁၃၄။)
-အကျော်အစောရကြောင်း တရားများ (စပ၊ ၈.၃.၂၁၈။) (စမ၊ ၃၀၆။)
-အကျင့်ပဋိပဒါကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာ၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၁၉။) (စမ၊
       JGEII)
-အကျင့်မှားလျှင် အကျိုးမရဘဲ၊ အကျင့်မှန်မှ အကျိုးရကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၂၇-၉.၃.၁၃၀။) (စမ၊ ၇၆၈-၇၆၉။)
-အကျဉ်းဒေသနာနှင့် အကျယ်ဒေသနာ (စပ၊ ၉.၃.၁၉၃။) (စမ၊ ၈၀၄။)
-အကြောင်းတရားများကို အစွဲပြု၍ ခန္ဓာ ဖြစ်ပေါ် လာကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၇၅။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-အကြောင်းဟုတ်သည်, အကြောင်းမဟုတ်သည်၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၆၉။) (စမ၊ ၇၃၅။)
-အခါမဲ့ သွားလာခြင်း၏ အပြစ် (၆)ပါး (စပ၊ စ.၃.၁၉၄။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-အချစ်ကြောင့် ဒုက္ခနင့် သုခ ဘယ်ဟာ ဖြစ်သလဲ? (စပ၊ ၉.၂.၂၈၇-၉.၂.၂၉၁။) (စမ၊ ၆၃၂-၆၃၄)
-အခြံအရံမရှိခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၃။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အရြံအရံများခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၃။) (စမ၊ ၇၉၁။)
```

```
-အခွင့်ရမှု (၃)မျိုး (စပ၊ ၈.၂.၀၇၄။) (စမ၊ ၁၉၃။)
-အဂတိ (၄)ပါး (စပ၊ ၁.၃.၁၉၁။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-အဂတိမလိုက်ခြင်း၏ အကျိုး (စပ၊ ၈.၃.၁၉၁။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-အဂတိလိုက်ခြင်း၏ အပြစ် (စပ၊ ၈.၃.၁၉၁။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-အဂ္ဂည (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော)တရားအစ ကမ္ဘာဦးဗြဟ္မာ ဝင်စားသော ရသေ့ရဟန်းက (စပ၊
       (။၀၄၂-၅၂၂ ၊မၜ) (။ငငဂ.၄.၈-၇၀၀.၄.၈
-အဂ္ဂည (လောက၏ အစ-ဟု သိအပ်သော)တရားအစ ခိဍ္ဍာပဒေါသိကနတ် ဝင်စားသော ရသေ့ရဟန်းက (စပ၊
       (။င၄၂ ၊မၜ) (။၄ငဂ.၄.၈-၂ငဂ.၄.၈
-အဂ္ဂည (လောက၏ အစဟု သိအပ်သော)တရားအစ မနောပဒေါသိကနတ် ဝင်စားသော ရသေ့ရဟန်းက (စပ၊
       (။င၄၂ ၊မၜ) (။၉ငဂ.၄.၈-၃ငဂ.၄.၈
-အဂ္ဂည (လောက၏ အစဟု သိအပ်သော)တရားအစ အသညသတ်ပြဟ္မာ ဝင်စားသော ရသေ့ရဟန်းက (စပ၊
       ၈.၃.၀၁၆-၈.၃.၀၁၇။) (စမ၊ ၂၃၂။)
-အင်္ဂုလိမာလ ရဟန်းပြုခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၈၃။) (စမ၊ ၆၂၈။)
-အင်္ဂုလိမာလမထေရ် ရဟန္တာ ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၅၅။) (စမ၊ ၆၂၉။)
-အင်္ဂုလိမာလမထေရ် အကုသိုလ်၏ ဆိုးကျိုးကို လက်တွေ့ ခံစားခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၈၆။) (စမ၊ ၆၃၀။)
-အင်္ဂုလိမာလမထေရ်၏ ရင်တွင်းဖြစ် ဥဒါန်းဂါထာများ (ရန်သူကိုပင် မေတ္တာပို့နည်းများ ပါဝင်သည်) (စပ၊
       (II) (II) (II) (II)
-အင်္ဂုလိမာလမထေရ်ကို ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးအား ဘုရားရှင်က ပြတော်မူခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၈၄။) (စမ၊
-အင်္ဂုလိမာလမထေရ်အား ဘုရားရှင်က အင်္ဂုလိမာလသုတ်ကို သင်ပြတော်မူခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၈၅။) (စမ၊ ၆၂၉။)
-အင်္ဂုလိမာလသည် ဘုရားရှင်အား လိုက်သတ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၂၅၂။) (စမ၊ ၆၂၇။)
-အင်္ဂုလိမာလအကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၈၁။) (စမ၊ ၆၂၇။)
```

-အင်ကြင်းနစ်နှင့် တူသော ဘုရားရှင်၏ စကားတော် (၀ပ၊ ၉.၂.၁၆၄။) (၀မ၊ ၅၆၅။) -အစီရဝတီမြစ် ဥပမာ (အစီရဝတီမြစ်၏ ဤမှာဘက် ကမ်းနား၌ ခေါင်းမြီး၍၍ အိပ်နေသော လူသည် ၎င်းမြစ်၏ ဟိုမှာဘက်ကမ်းသို့ မရောက်နိုင်သကဲ့သို့ နီဝရကငါးပါးတို့၏ စုံးလွှမ်းခြင်းကို ခံကြရသော ပုဏ္ဏားတို့သည် မြဟ္မာ့ပြည်သို့ မရောက်နိုင်ကြကြောင်း (၀ပ၊ ၈.၁.၂၆၇-၈.၁.၂၆၈။) (၀မ၊ ၁၆၂။)

-အစိရဝတီမြစ် ဥပမာ (အစိရဝတီမြစ်၏ ဤမှာဘက်ကမ်း၌ ကြုံးဖြင့် အတုတ်ခံ ထားရသော လူတစ်ယောက်သည် ငှင်းမြစ်၏ ဟိုမှာဘက်ကမ်းသို့ မသွားရောက်နိုင်တော့သကဲ့သို့ ကာမဂုက်ကို ခံစားနေကြသော ပုဏ္ဏားများသည် ဗြဟ္မာပြည်သို့ မရောက်နိုင်ကြကြောင်း) (စပ၊ ၈.၁.၂၆၅-၈.၁.၂၆၆။) (စမ၊ ၁၆၂။)

-အစိရဝတီမြစ် ဥပမာ (အစိရဝတီမြစ်၏ ဤမှာဘက်ကမ်းမှာ ရဝ်လျက် အို ဟိုမှာ ဘက်ကမ်း ဤမှာ ဘက်ကမ်းသို့ လာပါ-ဟု လှမ်းခေါ် သော်လည်း ဟိုမှာဘက်ကမ်းသည် ဤမှာဘက်ကမ်းသို့ မလာသကဲ့သို့

```
ပြဟ္မွာဖြစ်ကြောင်းအကျင့်ကို မကျင့်ဘဲ ပြဟ္မာကို လှမ်းခေါ် ရုံဖြင့် ပြဟ္မာ မဖြစ်နိုင်ကြောင်း (စပ၊
       ေ.၁.၂၆၃-၈.၁.၂၆၄။) (စမ၊ ၁၆၂။)
-အစွန်း (၂)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၂၀၃။) (စမ၊ ဂေ၆။)
-အဆင့်ဆင့်တူးခြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၁၇၃) (၆-၇။) (စမ၊ ၃၉၈။)
-အဆင့်မြင့် သံဃာ့ပရိသတ် (စပ၊ ၉.၃.၀၈၇။) (စမ၊ ၇၄၄။)
-အဇာတသတ်မင်းက သူ၏ သား ဥဒယဘဒ္ဒကို ရဟန်းသံဃာကဲ့သို့ ငြိမ်သက်စေလိုခြင်း (စပ၊ ၈.၁.ဂ၂၁။) (စမ၊
       (။၄၅၀
-အဇာတသတ်မင်း စမည်းတော်အား သတ်ခဲ့သော အပြစ်အတွက် ဘုရားရှင်အား တောင်းပန်၍ ဘုရားရှင်က
        သည်းခံတော်မူပုံ (စပ၊ ၈.၁.၀၄၈-၈.၁.၀၄၉။) (စမ၊ ၀၉၈။)
-အဇာတသတ်မင်းသည် စမည်းတော်ကို မသတ်ခဲ့ပါက သာမညဇလသုတ်ကို နာပြီးလျှင် ပြီးချင်း သောတာပန်
       ဖြစ်နိုင်ကြောင်း (စပ၊ ၁.၁.၁၅၁။) (စမ၊ ၁၉၉။)
-အရွတ္တိကာယတန ခြောက်ပါး မမြဲပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၆၁။) (စမ၊ ၈၃၄။)
-အဇ္ဈာယက ဟူသည် (စပ၊ ၈.၃.၀၉၉။) (စမ၊ ၂၆၂။)
-အညှိ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၉၃။) (စမ၊ ၃၅၇။)
-အတတ်ဟော ပြာဋိဟာ (စပ၊ ၈.၁.၂၂၇။) (စမ၊ ၁၅၂။)
-အတတ်ဟော ပြာဋိဟာကို ဘုရားရှင်က မပြစေလိုကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၂၇။) (စမ၊ ၁၅၂)
-အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ်မလိုက်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆ဂ။) (စမ၊ ၇၈၅။)
-အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ်မလိုက်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၅။) (စမ၊ ၇၈၇)
-အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ်လိုက်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၅။) (စမ၊ ဂုဂေ။)
-အတိတ်ခန္ဓာသို့ အစဉ်လိုက်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆ဂ။) (စမ၊ ဂုရ၅။)
-အတ္တသည် စင်စစ် ချမ်းသာ၏-စသည်ဖြင့် ပြောလေ့ရှိကြသော သမကဗြာဟွကတို့၏ စကားသည် အခြေအမြစ်
       မရှိကြောင်း (စပ၊ ၈.၁.၂၀၈-၈.၁.၂၁၀။) (စမ၊ ၁၄၆-၁၄၇။)
-အတ္တဘောရြေင်း (၃)မျိုး (စပ၊ ၈.၁.၂၁၁-၈.၁.၂၂ဂ။) (စမ၊ ၁၄၇-၁၅ဂ။)
-အတ္တနှင့် သကုလုဒါယီပရိဝိုဖ်၏ အမြင် (စပ၊ ၉.၂.၂၂၉။) (စမ၊ ၅၉၇။)
-အတွင်းဝတ္ထုမရှိသော် စိတ်ပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၄။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-အတွင်းဝတ္ထုမရှိသော် စိတ်မပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၄။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-အထက်အဖို့သို့ ရောက်ကြောင်းတရားများ (စပ၊ ၉.၁.ပ၄၄။) (စမ၊ ၃၃၇။)
-အဓိဋ္ဌာန်ပါရမီ ဖြည့်တော်မူခဲ့ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၀၄၈-၄.၃.၀၆၆။) (စမ၊ ၀၃၄-၀၃၅။)
-အနက်သဘောကို စူးစမ်းခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇၀။)
-အနတ္တတရားကို ရဟန်းတစ်ပါး မကြိုက်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.၀၄၂။) (စမ၊ ၇၁၈။)
```

```
-အနာဂတ်ခန္ဓာကို မတောင့်တပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၆။) (စမ၊ ဂု၈၈။)
-အနာဂတ်ခန္ဓာကို မတောင့်တပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၁။) (စမ၊ ဂု၈၆။)
-အနာဂတ်ခန္ဓာကို တောင့်တပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၁။) (စမ၊ ဂု၆ေ။)
-အနာဂတ်ခန္ဓာကို တောင့်တပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၆၆။) (စမ၊ ၇၈၈။)
-အနာထပိက်နတ်သား၏ ရင်တွင်းဖြစ် ဂါထာများ (စပ၊ ၉.၃.၂၅ဂ။) (စမ၊ ၅၂၆။)
-အနာထပိက်နတ်သားက အရှင်သာရိပုတြာအား ချီးမွမ်းခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅၀။) (စမ၊ ၅၂၆။)
-အနာထပိက်သူဌေး ကွယ်လွန်၍ တုသိတာနတ်ပြည်၌ ဖြစ်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅ဂ။) (စမ၊ ၅၂၆။)
-အနာထပိက်သူဌေး မကျန်းမာစဉ် အရှင်သာရိပုတြာ ဟောကြားတော်မူသော တရားတော် (စပ၊ ၉.၃.၂၄၉။)
       (စမ၊ ၅၂၆။)
-အနာထဝိက်သူဌေး အရှင်သာရိပုတြာ၏ တရားတော်ကို နာကြားရ၍ ငိုကြွေးခန်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅၀။) (စမ၊ ၈၂၆။)
-အနာထဝိက်သူဌေးက အရှင်သာရိပုတြာကို ပင့်စေခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၄၇။) (စမ၊ ၈၂၅။)
-အနာရောဂါကင်းခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၁။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အနာရောဂါများခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၁။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အနောနမဏ္ကု ပရိနမန လက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၇။) (စမ၊ ၂၉၃။)
-အနတ္တရသဂ်ါမဝိဇယ ဒေသနာ (စပ၊ ၉.၃.၀၇၄။) (စမ၊ ၇၃၆။)
-အနတ္တရော ပုရိသဒမ္မသာရထိ (စပ၊ ၉.၃.၁၉၂။) (စမ၊ ၈၀၂။)
-အနောက်အရပ်ကို စောင့်သော ဝိရူပက္ခနတ်မင်းကြီး၏ သားတို့ကလည်း ဘုရားရှင်အား ရှိခိုးကြောင်း (စပ၊
       6.2.JJgII) (06I 206II)
-အနှစ်ရှစ်သောင်းသက်တမ်း၌ ဖြစ်မည့်ရောဂါ (၃)မျိုးသာ (စပ၊ ၈.၃.ပဂု၄။) (စမ၊ ၂၅၃။)
-အနှစ်အသားရှိသော သူသည် တည်လတ္တံ့ဟု မိန့်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၁၁၅။) (စမ၊ ၇၆၁။)
-အနိူင်းမဲ့ ဣန္ဒြေပွားများနည်း (စပ၊ ၉.၃.၂၉၁။) (စမ၊ ၄၄၈။)
-အပဝတ္ထုမရှိသော် စိတ်ပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၄။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-အပဝတ္ထုမရှိသော် စိတ်မပင်ပန်းခြင်း ဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၆၄။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-အပူ,အအေး ဥပမာ (စပ၊ ၃.၀၁၁။) (စမ၊ ဂ၀၆။)
-အပေါင်းအသင်း၌ မွေ့လျော်ခြင်း၏ အပြစ်များ (စပ၊ ၉.၃.၁၀၆။) (စမ၊ ဂု၅၉။)
-အပြစ်ကင်းသော ဆွမ်း (စပ၊ ၉.၂.၀၄၀။) (စမ၊ ၄၈၉။)
-အဖ ဘုရား၏ အမွေကို ခံယူကြ (စပ၊ ၈.၃.ပ၅ဂ။) (စမ၊ ၂၄၅။)
-အဘယမင်းသား သရကဂုံ ဆောက်တည်စန်း (စပ၊ ၉.၂.၀၇၃။) (စမ၊ ၅၀၇။)
-အဘိနီလနေတ္တတာလက္ခကာတော် (စပ၊ စ.၃.၁၈၀။) (စမ၊ ၂၉၄။)
```

Bcg

```
-အဘိဘာယတနဈာန် (၈)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂ဂ၆။) (စမ၊ ၅၈၈။)
-အမတဒုန္ဓုဘိဒေသနာ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၇၄။) (စမ၊ ၇၃၆။)
-အမရဝတီမြို့အကြောင်း (စပ၊ ၃.၀၀၁-၃.၀၀၃။) (စမ၊ ၀၀၅။)
-အမည်းအညစ်လည်း မဟုတ်၊ အဖြူလည်းမဟုတ်သည် ဖြစ်၍ အမည်းအညစ်လည်း မဟုတ်၊
        အဖြူလည်းမဟုတ်သော အကျိုးရှိသော ကံကုန်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော ကံ ဟူသည် (စပ၊
       ၉.၂.၀၆၇။) (စမ၊ ၅၀၂။)
-အမည်းအဖြူ ရောသည်ဖြစ်၍ အမည်းအဖြူရောသော အကျိုးရှိသော ကံ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၀၆၇။) (စမ၊ ၅၀၂။)
-အမွဋ္ဌတို့ဆရာတပည့် ဝိဇ္ဇာစရကမှ ဝေးကွာလှပုံ (စပ၊ ၈.၁.ဂဂု၅-၈.၁.ဂဂု၆။) (စမ၊ ၁ဂ၆။)
-အမ္ဘင္အတို့ဆရာတပည့်သည် ရသေ့လည်း မဟုတ်၊ ရသေ့ဖြစ်ရန် ကျင့်နေသူများပင် မဟုတ်သေးကြောင်း (စပ၊
        (IIPOC 190) (IIOOO.C.0
-အမွဋ္မသည် သာကီဝင်မင်းတို့၏ ကျွန်မျိုး ကျွန်နွယ် ဖြစ်နေကြောင်း (စပ၊ စ.၁.ဂ၆၄-စ.၁.ဂ၆၉။) (စမ၊ ၁၀၂-
        ၁၀၄။)
-အမျိုး (၄)ပါး (စပ၊ ၁.၁.၀၆၃။) (စမ၊ ၁၀၂။)
-အမျိုး (၄)ပါး (စပ၊ ၁.၃.၀၂။) (စမ၊ ၂၅၇။)
-အမျိုး (၄)ပါးတို့၏ ထူးခြားမှု (စပ၊ ၉.၂.၃ဂ၅-၉.၂.၃ဂ၈။) (စမ၊ ၆၄၂-၆၄၃။)
-အမျိုးဇာတ်တို့သည် အချင်းချင်း ကွဲပြားကြကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၆၅။) (စမ၊ ၆၇၉။)
-အမျိုးမြတ်၌ ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၅။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အမျိုးယုတ်၌ ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၅။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အမျိုး လေးပါးတို့တွင် ရဟန္တာဖြစ်သူသည်သာ အမြတ်ဆုံးဖြစ်ကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂ၈၃။) (စမ၊ ၂၅၇။)
-အမျိုးလေးပါးတို့တွင် ရဟန္တာသာ အမြတ်ဆုံး (စပ၊ ၈.၃.၁ဂ၃-၈.၃.၁ဂ၆။) (စမ၊ ၂၆၄။)
-အမျိုးလေးပါးတို့မှာ ကွာခြားမှု မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၃ဂ- ၉.၂.၃၃၆။) (စမ၊ ၆၆ဂ-၆၆၂။)
-အမျိုးလေးပါးတို့သည် မြတ်၊ မမြတ် ရောပြွမ်းနေကြကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ဂ၈၂။) (စမ၊ ၂၅၇။)
-အမျိုးလေးပါးမှာ ခြားနားမှု မရှိကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၅၉-၉.၂.၃၆၂။) (စမ၊ ၆၇၅-၆၇၆။)
-အမျိုးသတ်မှတ်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၃၅၉။) (စမ၊ ၆၇၅။)
-အမြတ်ဆုံး တရား (စပ၊ ၉.၃.၀၃၀။) (စမ၊ ၇၁၂။)
-အမြတ်ဆုံး အပွင့်နံ့သာ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၃ဂ။) (စမ၊ ၇၁၂။)
-အမြတ်ဆုံး အမျိုး၊ အမြတ်ဆုံး ပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၈.၃.၁၀ဂု။) (စမ၊ ၂၆၅။)
-အမြတ်ဆုံး အမြစ်နံ့သာ (စပ၊ ၉.၃.၀၃၀။) (စမ၊ ၇၁၂။)
-အမြတ်ဆုံး အနှစ်နံ့သာ (စပ၊ ၉.၃.ပ၃၀။) (စမ၊ ဂု၁၂။)
```

```
-အမြတ်ဆုံးတရားများ (စပ၊ ၉.၂.၁၈၆။) (စမ၊ ၅၇၈။)
-အမြတ်ဆုံးသညာ (စပ၊ ၈.၁.၁၉၈။) (စမ၊ ၁၄၃။)
-အမှိုက်များဖြင့် ဖုံးပိတ်ထားသော ရေတွင်း ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးတော်ကြောင့် အမှိုက်များ ကင်စင်ကာ
        ရေကြည်ရေအေးများဖြင့် ပြည့်နေခြင်း (စပ၊ ၇.၀၃၇။) (စမ၊ ၀၇၇။)
-အယူသုံးမျိုးနှင့် အယူသုံးမျိုးကို စွန့်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၁၇၃-၉.၂.၁၇၆။) (စမ၊ ၅၇၂-၅၇၃။)
-အယောယရမင်းသား မင်းအဖြစ်ကို စွန့်၍ ရဟန်းပြုစဲ့ခြင်း (စပ၊ ၄.၃.ဂ၂၅-၄.၃.ဂ၃၃။) (စမ၊ ဂ၃၂-ဂ၃၃။)
-အယောယရမည်ပုံ (စပ၊ ၄.၃.၀၂၄။) (စမ၊ ၀၃၂။)
-အ,ယောင်ဆောင်၍ အဓိဋ္ဌာန်ပါရမီ ဖြည့်ခဲ့သော ဘုရားအလောင်းတော် (စပ၊ ၄.၃.၀၄၈-၄.၃.၀၆၆။) (စမ၊ ၀၃၄-
-အရကဝိဘင်္ဂသုတ်၏ အကျဉ်း 'ဥဒ္ဒေသ' (စပ၊ ၉.၃.၂ပ၂။) (စမ၊ ဂပ၆။)
-အရဟတ္တဗိုလ်ကို ပြောကြားသော ရဟန်းတို့သည် အမှန်ပင် အရဟတ္တဗိုလ်ကို ပြောကြားကုန်သလော (စပ၊
        (meny iwa) (macn.ç.g
-အရဟတ္တဇိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၀၂၆။) (စမ၊ ၇၀၈။)
-အရိဋ္ဌမည်သော ရဟန်းအား မိစ္ဆာအယူ ဖြစ်ပေါ် လာပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၅၆။) (စမ၊ ၃၉၀။)
-အရိယဖိုလ်တရားတို့ကို မျက်မှောက်ပြုကြောင်း အကျင့် (စပ၊ ၈.၁,၁၆၂-၈.၁.၁၆၃။) (စမ၊ ၁၃၀။)
-အရိယာ၏ အမြင် (စပ၊ ၉.၁.၁၆၃။) (စမ၊ ၃၉၃။)
-အရိယာ၏ အားသာချက် (စပ၊ ၉.၁.၂၉၉။) (စမ၊ ၄၅၉။)
-အရိယာ (စပ၊ ၉.၁.၀၁၁။) (စမ၊ ၃၂၁။)
-အရိယာမဟုတ်သူတို့၏ သုခ (စပ၊ ၉.၂.၁၃၁။) (စမ၊ ၅၄၃။)
-အရိယာများ မကောင်းမှု မပြုခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၉၁။) (စမ၊ ၂၉၉။)
-အရူပပြဟ္မွာ မရှိ-ဟူသော ဝါဒနှင့် ရှိ-ဟူသော ဝါဒ (စပ၊ ၉.၂.၀၅၅။) (စမ၊ ၅၁၂။)
-အရှိအသေပြုခြင်း, ပစ္စည်းလေးပါး လှူဒါန်းခြင်းမှုဖြင့် ဆရာအား အကောင်းဆုံး ကျေးဇူးဆပ်ရာ
       မရောက်သေးကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၄၂။) (စမ၊ ၅၂၇။)
-အရပ်မျက်နှာ (၆)မျိုး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၁။) (စမ၊ ၃၀၃။)
-အရောင်ကို သိခြင်း, ရူပါရုံကို မြင်ခြင်းတို့၏ အကြောင်းများ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၈။) (စမ၊ ၇၇၃။)
-အရောင်အမျိုးမျိုးကို နိုင်းယှဉ်ပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၂၃ဂ။) (စမ၊ ၅၉၈။)
-အရှင်ဆန္န မကျန်းမာစဉ် အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်မဟာစုနွှတို့ ဟောကြားသော တရားတော်များ (စပ၊
        P.2.J99-P.2.J991) (OUI OJPI)
-အရှင်ဆန္န မိမိကိုယ်ကို အဆုံး မစီရင်ရန် အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်မဟာစုန္ဓတို့က တားမြစ်ကြခြင်း (စပ၊
       ၉.၃.၂၅၃။) (စမ၊ ၂ေ၈။)
```

```
-အရှင်ဆန္န မိမိကိုယ်ကို အဆုံးစီရင်ခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅၆။) (စမ၊ ၅၂၉။)
-အရှင်နန္ဒက၏ တရားကို နာယူကြသော ရဟန်းမများ၏ အဆင့် (စပ၊ ၉.၃.၂၆၈။) (စမ၊ စ၃၅။)
-အရှင်နန္ဒကသည် ရဟန်းမတို့အား တရားဟောခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၆ဂ-၉.၃.၂၆၆။) (စမ၊ ၈၃၃-၈၃၅။)
-အရှင်ပုဏ္ဏ၏ သည်းခံပုံ (စပ၊ ၉.၃.၂၅၈။) (စမ၊ စ၃၁။)
-အရှင်ပုဏ္ဏသည် ဥပါသကာ ငါးရာ, ဥပါသိကာမ ငါးရာတို့အား သရကဂုံတည်အောင် တရားဟောတော်မူ၍
        ရဟန္တာဖြစ်ကာ ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅၉။) (စမ၊ ၈၃၂။)
-အရှင်ပုဏ္ဏအား ဘုရားရှင် ဟောတော်မူအပ်သော တရားအကျဉ်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅၇။) (စမ၊ ၈၃၁။)
-အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် ဝေဇယန္တာပြာသာဒ်ကို ခြေမဖြင့် တုန်လှုပ် ယိမ်းယိုင်စေနိုင်သော တန်ခိုးဖန်ဆင်းမှုကို
       ပြုတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၆၈။) (စမ၊ ၄၄၂။)
-အရှင်မောဋိယဗဂ္ဂုန ရဟန်းမိန်းမတို့နှင့်အတူ ရောနှောလျက် နေပုံ (စပ၊ ၉.၁.၁၄၄။) (စမ၊ ၃၈၅။)
-အရှင်ရာဟုလာအား ရဟန္တာဖြစ်စေသော တရားတော် (စပ၊ ၉,၃.၂၆၉-၉,၃.၂၇၁။) (စမ၊ ၈၃၇-၈၃၈။)
-အရှင်သခင့်ကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈.၃.၂၁၆။) (စမ၊ ၃၀၅။)
-အရှင်သာရိပုတြာ၏ အရေအဆင်း ကြည်လင်တော်မူခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၈၇။) (စမ၊ ၈၄၆။)
-အရှင်သာရိပုတြာမထေရ် ရဟန္တာ ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၁၇၈။) (စမ၊ ၅၇၄။)
-အရှင်သာရိပုတြာမထေရ် ရဲရင့်သော စကားသံကို ဘုရားရှင်အား လျှောက်ထားခြင်း အကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.၁၀၉-
       ຄ.ວ.၁၁၈။) (စမ၊ ၂၆၆-၂၆၇။)
-အရှင်သာရိပုတြာမထေရ်၏ ရဲရင့်သော လျှောက်ထားသံ (စပ၊ ၈.၃.၁၀၈။) (စမ၊ ၂၆၆။)
-အရှင်သာရိပုတြာသည် အမေနင့် တူ၍ အရှင်မောဂ္ဂလာန်သည် အဇေနင့် တူကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၃၆။) (စမ၊
        ဝေ၆။)
-အရှင်သာရိပုတြာအကြောင်းကို ဘုရားရှင်က ဟောပြတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၄၅-၉.၃.ဂ၄၇။) (စမ၊ ၇၂၅-၇၂၆။)
-အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်မဟာစုနွတို့ အရှင်ဆန္နထံသို့ လူမမာမေး သွားကြခြင်း (စပ၊ ၉.၃.၂၅၂။) (စမ၊ ၅၂၈။)
-အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်အာနန္ဒာတို့ မကျန်းမာသော အနာထပိက်သူဌေးအိမ်သို့ ကြွတော်မူခန်း (စပ၊
       ၉.၃.၂၄၈။) (စမ၊ ၂ေ၅။)
-အရှင်အနရုဒ္ဓါ အရှင်နန္ဒိယ အရှင်ကိမိလတို့၏ ဂုက်သတင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၂၉။) (စမ၊ ၄၂၅။)
-အရှင်အနုရုဒ္ဓါက အရှင်နန္ဒိယ အရှင်ကိမိလတို့၏ အာသဝေါကုန်ခြင်းကို သိခြင်း အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၂၈။)
       (061 9 1911)
-အရှင်အနုရုဒ္ဓါတို့ ဉာက်အမြင်ထူးကို ရသည် ဖြစ်၍ ချမ်းသာစွာ နေကြပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၂၆-၉.၁.၂၂၇။) (စမ၊ ၄၂၄။)
-အရှင်အနရုဒ္ဓါတို့ ညီညွတ်စွာ နေကြပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၅။) (စမ၊ ၇၇၂။)
-အရှင်အနရုဒ္ဓါတို့ တရားထူး ရကြပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၆။) (စမ၊ ၇၇၂။)
-အရှင်အနရုဒ္ဓါတို့ မမေ့မလျော့ ပြင်းစွာ အားထုတ်လျက် နေကြပုံ (စပ၊ ၉.၁.၂၂၅။) (စမ၊ ၄၂၄။)
```

```
-အရှင်အနရုဒ္ဓါတို့ ကြိုးစားအားထုတ်ကြပုံ (စပ၊ ၉.၃.၁၃၅။) (စမ၊ ၇၇၂။)
-အရှင်အာနန္ဒာသည် မဂဓတိုင်းသား အလုပ်အကျွေး ဥပါသကာများနှင့် ဗိမ္မိသာရမင်းတို့၏ ရောက်ရာ ဘဝကို
       ဘုရားရှင်အား သွယ်ဝိုက်၍ မေးလျှောက်ခန်း (စပ၊ ၈.၂.၀၆၃။) (စမ၊ ၁၈၇။)
-အရှေ့အရပ်ကို စောင့်သော ဓတရဋ္ဌနတ်မင်းကြီး၏ သားတို့ကလည်း ဘုရားရှင်အား ရှိခိုးကြောင်း (စပ၊
       ေ.၃.၂၂၃။) (စမ၊ ၃၀၈။)
-အလံကို ချထားပြီးသူ (စပ၊ ၉.၁.၁၆၇။) (စမ၊ ၃၉၅။)
-အလဂဒ္ဒူပမသုတ်ကို နာရကျိုးများ (စပ၊ ၉.၁.၁၇၀။) (စမ၊ ၃၉၆။)
-အလိုရှိသည်ကို မရစြင်း ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၇၃။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-အလယ်အလတ် အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၂၀၄။) (စမ၊ ၈၀၇။)
-အလုပ်ကြောင့်သာ အမည်တွင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၆၆။) (စမ၊ ၆၈ဂ။)
-အလုပ်ကြောင့်သာ အမည်တွင်ကြောင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၆၈။) (စမ၊ ၆၈ဂ။)
-အလုပ်သမားကျင့်ဝတ် (၅)ပါး (စပ၊ ၈,၃.၂၁၆။) (စမ၊ ၃၀၅။)
-အလှူ၏ စင်ကြယ်ခြင်း (၄)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၂၄၅။) (စမ၊ ၅၂၁။)
-အလူူခံပုဂ္ဂိုလ်တို့အပေါ်၌ ဖြစ်တတ်သော နှလုံးမသာယာမှု ဆယ်မျိုးကို ယဇ်မပူဇော်မီ ပယ်ဖျောက်ပုံ (စပ၊
       ေ.၁.၁၃၃။) (စမ၊ ၁၂၂။)
-အဝိရဋ္ဌဒန္တတာလက္စကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၃။) (စမ၊ ၂၉၅။)
-အဝေးမှ ဆောင်ယူ၍ လှူအပ်သော အလှူကို ခံထိုက်သော ရဟန်း၏ အင်္ဂါ (၁ဂ)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၁၂၃။) (စမ၊
       ၅၃၇∥)
-အသားကို စားကောင်း/မစားကောင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၃၉။) (စမ၊ ၄၈၉။)
- အသိအပေါင်း (၆)ပါး (စပ၊ ၉.၃.၁၈၅။) (စမ၊ ၇၉၉။)
-အသက်တိုခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇၀။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အသက်ရှည်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သော အကျင့် (စပ၊ ၉.၃.၁၇ပ။) (စမ၊ ၇၉၁။)
-အသက်,အဆင်း-စသည် ဆုတ်ယုတ်ခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ပ၅၉-၈.၃.ပ႑ပ။) (စမ၊၂၄၈-၂၅၁)
-အသက်,အဆင်း-စသည်တို့ တိုးပွားခြင်းအကြောင်း (စပ၊ ၈.၃.ပဂု၃။) (စမ၊ ၂၅၃။)
-အဿဇိ ပုနဗ္ဗသုက အမည်ရှိကုန်သော ရဟန်းတို့သည် ညဉ့်စာစားခြင်းကို မရှောင်ကြဉ်လိုကြခြင်း (စပ၊
       ၉.၂.၁၄၈။) (စမ၊ ၅၅၃။)
-အဿလာယနလုလင် သရကဂုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၃၃၉။) (စမ၊ ၆၆၃။)
-အဿလာယနလုလင်၏ အဆင့် (စပ၊ ၉.၂.၃၃၉။) (စမ၊ ၆၆၃။)
-အသျှင်ရဋ္ဌပါလ ရွတ်ဆိုသော ဂါထာများ (စပ၊ ၉.၂.၂၅၈။) (စမ၊ ၆၁၅။)
-အသျှင်သာရိပုတြာ၊ အသျှင်မောဂ္ဂလာန် အမှူးရိုကုန်သော ငါးရာသော ရဟန်းတို့ ဆူညံ၍ ဘုရားရှင်က
```

```
နှင်ထုတ်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၁၃၃။) (စမ၊ ၅၄၅။)
-အားထုတ်ခြင်းအား များစွာ ကျေးဇူးပြုတတ်သော တရား (စပ၊ ၉.၂.၃၅၂။) (စမ၊ ၆၇ပ။)
-အာကာသဓာတ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၂၄။) (စမ၊ ၁၁၂။)
-အာဇာနည်မြင်းကသော ရထားဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၉၆။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-အာဇာနည်မြင်းငယ် ဥပမာရှိသော တရား (စပ၊ ၉.၂.၁၂၂။) (စမ၊ ၅၃၆။)
-အာဋ္ရာနာဋိယ ပရိတ်အရံအတားကို သင်ယူကြရန် ဘုရားရှင်က ရဟန်းတို့အား တိုက်တွန်းတော်မူခြင်း (စပ၊
        ၈.၃.၂၃၁။) (စမ၊ ၃၁၀။)
-အာဋာနာဋိယ ပရိတ်အရံအတားကို ကောင်းစွာ သင်ယူရကျိုး (စပ၊ ၈.၃.၂၂၇။) (စမ၊ ၃၀၉။)
-အာဋ္ရာနာဋိယမည်သော ပရိတ်အရံအတား ဂါထာများ (စပ၊ ၈.၃.၂၂၂-၈.၃.၂၂၆။) (စမ၊ ၃ဂ၈-၃ဝ၉။)
-အာနာပါနပိုင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
-အာနာပါနဿတိကို ပွားများလျှင် သတိပဋ္ဌာန် လေးပါးကို ပွားများပြီး ဖြစ်ပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၈၉။) (စမ၊ ၇၄၅။)
-အာနာပါနဿတိကို အကျိုးများအောင် ပွားများနည်း (စပ၊ ၉.၃.၀၈၈) (စမ၊ ၇၄၄။)
-အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို ပွားများရန် ရာဟုလာအား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၀၉၈။) (စမ၊ ၅၂၂။)
-အာပတ်သင့်သော ရဟန်းအား သတိပေး ပြုပြင်နည်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၁၂။) (စမ၊ ၇ဂ၂။)
-အာယတန (၆)ပါးကို ရဟန္တာ သိပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂ၅၁။) (စမ၊ ၇၂၈။)
-အာယတန တစ်ဆယ့်နှစ်ပါးကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၅၉။) (စမ၊ ၃၄၇။)
-အာယတန၌ ကျွမ်းကျင်သော ရဟန်း (စပ၊ ၉.၃.၀၆၈။) (စမ၊ ၇၃၅။)
-အာယတနတရားတို့ကို သိတော်မူ၊ ဟောတော်မူရာတို့၌ ဘုရားရှင်ထက် သာလွန်သူ မရှိကြောင်း (စပ၊
       .ေ၃.၁၁၃။) (စမ၊ ၂၆၈။)
-အာယတနရြောက်ပါး အကျယ်တရားတော် (စပ၊ ၉.၃.၂၈၀-၉.၃.၂၈၂။) (စမ၊ ၄၄၂။)
-အာယတပကိုတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၆၉။) (စမ၊ ၂၈၉။)
-အာဝါဟမင်္ဂလာ (စပ၊ ၉.၂.၃၂၄။) (စမ၊ ၆၅၅။)
-အာသဝက္မယဉာက်နှင့် ဥပမာ (စပ၊ ၉.၂.၂၁၆။) (စမ၊ ၅၉၀။)
-အာသဝတို့ကို ပွားခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၁၇။) (စမ၊ ၃၂၃။)
-အာသဝတို့ကို ဝိတ်ခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ပ၁၃။) (စမ၊ ၃၂၂။)
-အာသဝတို့ကို မှီဝဲခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၁၃။) (စမ၊ ၃၂၂။)
-အာသဝတို့ကို မြင်ခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂဂ၉။) (စမ၊ ၃၂ဂ။)
-အာသဝတို့ကို သည်းခံခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.(၊၁၄။) (စမ၊ ၃၂၂။)
-အာသဝတို့ကို ဖျောက်ဖျက်ခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၁၆။) (စမ၊ ၃၂၃။)
```

```
-အာသဝတို့ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်းဖြင့် ပယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၁.၀၁၅။) (စမ၊ ၃၂၃။)
-အာဟာရ (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၂၇၆။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-အာဟာရလေးပါးအကြောင်း၏ အဆက်ဆက် (စပ၊ ၉.၁.၂၇၆။) (စမ၊ ၄၄၅။)
-အာဋ္ဌာရရသေ့ထံ ဘုရားအလောင်းတော် ချဉ်းကပ်ခြင်း (စပ၊ ၅.၀၆- ၅.၀၇။) (စမ၊ ၀၄၃-၀၄၄။)
-အာဋ္ဌာရနှင့် ဥဒကတို့အား ရှေးဦးစွာ တရားဟောရန် ကြံစည်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၀၅။) (စမ၊ ၄၀၉။)
-အာပေါဓာတ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၂၁။) (စမ၊ ၁၁၂။)
-အိုးစရည်းကြီးဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၆။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-အိုးစရည်းကြီးဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၄။) (စမ၊ ၇၅၀။)
-အိုးစရည်းကြီးဥပမာ (စပ၊ ၉.၃.၀၉၅။) (စမ၊ ၇၅၁။)
-အိမ်များ စတင် တည်ဆောက်ရာ အခါ (စပ၊ ၈.၃.ပ၉၄။) (စမ၊ ၂၆၁။)
-အိမ်ရာတည်ထောင်၍ နေခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၁.၁၁၁။) (စမ၊ ၃၆၅။)
-ဣန္နိပါဒ် (၄)ပါး (စပ၊ ၁.၂.၀၇၃။) (စမ၊ ၁၉၂။)
-ဣဒ္ဓိပါဒ် (၄)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-ဣဒ္ဓိပါဒ် ပွားများက အရဟတ္တဖိုလ် ရ (စပ၊ ၉.၁.၁၁၈။) (စမ၊ ၃၆၈)
-က္ကဒ္ဓိဝိအေဘိညာဉ်နှင့် ဥပမာများ (စပ၊ ၉.၂.၂၁၁။) (စမ၊ ၅၈၉။)
-ဣန္ဒြိယသံဝရသီလ (စပ၊ ၈.၂.၁၄၆။) (စမ၊ ၂၂၀။)
-ည္ကန္ရြေ (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၂၀၄။) (စမ၊ ၅၈၇။)
-ဣန္ဒြေ ရြောက်ပါး နစ်မျိုးစီပြား (စပ၊ ၈.၂.၁၄၆။) (စမ၊ ၂၂၇။)
-ဣန္ဓြတို့ကို ပွားများပြီးသော အရိယာပုဂ္ဂိုလ် (စပ၊ ၉.၃.၂၉၃။) (စမ၊ ၄၄၉။)
-ဣန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်းပုံ (စပ၊ ၉.၃.ဂဂ၅။) (စမ၊ ၆၉၈။)
-ဣန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်းခြင်း (စပ၊ ၈.၁.၀၃၄။) (စမ၊ ၀၉၆။)
-ဣန္ဒြေတို့ကို စောင့်စည်းသူ (စပ၊ ၉.၂.၀၁၈။) (စမ၊ ၄၈၁။)
-ဣရိယာပုတ်ကို ဆင်ခြင်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၀၉၀။) (စမ၊ ၅၁၇။)
-ဣရိယာပုတ်ပိုင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၉၃။) (စမ၊ ၇၄၈။)
- ကူသိဂိလိမည်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.ပဂု၅။) (စမ၊ ဂု၃ဂု။)
-ဣဿာ,မစ္ဆရိယဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း (စပ၊ ၈.၂.၁၃၈။) (စမ၊ ၂၁၇။)
-ဤသဘောတရားကို မို၍ ဤသဘောတရားကို ပယ်ကြ-ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၁၈၉။) (စမ၊ ၈ပ၁။)
-ဥ၌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.၀၉၃။) (စမ၊ ၃၅၇။)
```

```
-ဥရုဝေလကဿပအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ (စပ၊ ၇.၀၀၁-၇.၀၀၈။) (စမ၊ ၀၆၇-၀၇၀။)
-ဥရုဝေလတော သေနာနိဂုံးသို့ ရောက်တော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂၀၀။) (စမ၊ ၄၀၈။)
-ဥစ္စာကာဋ္ဌာရိကာဆင်မတို့၏ ခြေရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၁၂။) (စမ၊ ၄၁၄။)
-ဥစ္စာကို သုံးစွဲနည်း (စပ၊ ၈.၃.၂၁ဂ။) (စမ၊ ၃ဂ၃။)
-ဥစ္စာကကေရုကာဆင်မတို့၏ ခြေရာ (စပ၊ ၉.၁.၂၁၂။) (စမ၊ ၄၁၄။)
-ဥစ္စာရှာနည်း (စပ၊ ၈.၃.၂၁၀။) (စမ၊ ၃၀၃။)
-ဥကိုသသိသတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၁။) (စမ၊ ၂၉၅။)
-ဥဏ္ကာလောမတာလက္ခဏာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၂။) (စမ၊ ၂၉၅။)
-ဥတ္တရလုလင် မတွေ့မြင်သော ဘုရားရှင်၏ လက္ခကာတော် (၂)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၃၁၃။) (စမ၊ ၆၄၉။)
-ဥတ္တရလုလင်သည် ခုနစ်လပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်သို့ လိုက်ခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၃။) (စမ၊ ၆၄၉။)
-ဥတ္တရလုလင်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခကာတို့ကို ကြည့်ရှ
       ရှာဖွေခြင်း (စပ၊ ၉.၂.၃၁၃။) (စမ၊ ၆၄၉။)
-ဥဒကရသေ့ထံ ဘုရားအလောင်းတော် ချဉ်းကပ်ခြင်း (စပ၊ ၅.ပ၈။) (စမ၊ ပ၄၄။)
-ဥဒ္ဓဂ္ဂလောမတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၅၂။) (စမ၊ ၂၉၀။)
-ဥပကအာဇီဝကတက္ကတွန်းအား ဘုရားဖြစ်ကြောင်း မိန့်ကြားတော်မူခြင်း (စပ၊ ၉.၁.၂ပ၆။) (စမ၊ ၄၁ဂ။)
-ဥပါဒါနက္ခန္မွာ (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၁.၀၇၄။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-ဥပါဒါနက္ခန္မွာ ငါးပါး (စပ၊ ၉.၃.၀၃၈။) (စမ၊ ၇၁၇။)
-ဥပါဒါနက္ခန္ဓာတို့၌ လိုချင်တပ်မက်မှု ကွဲပြားကြောင်း (စပ၊ ၉.၃.၀၃၈။) (စမ၊ ၇၁၇။)
-ဥပါဒါနက္ခန္ဓာတို့သည် အဘယ့်ကြောင့် ဖြစ်ပါကုန်သနည်း (စပ၊ ၉.၃.ဂ၃၈။) (စမ၊ ၇၁၇။)
-ဥပါဒါန်သည်ပင်လျှင် ငါးပါးသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာတို့ ဖြစ်ကုန်သလော (စပ၊ ၉.၃.ပ၃၈။) (စမ၊ ဂု၁၇။)
-ဥပါဒါန်လေးပါးတို့၏ အကြောင်းအဆက်ဆက် (စပ၊ ၉.၁.ဂဂဂု။) (စမ၊ ၃၅၅။)
-ဥပါယာသ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၁.ဂဂုဂ။) (စမ၊ ၃၄၈။)
-ဥပါယာသ ဟူသည် (စပ၊ ၉.၃.၂၃၇။) (စမ၊ ဝေ၆။)
-ဥပါလိသူကြွယ် သရကဂုံ ဆောက်တည်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၀၅၂။) (စမ၊ ၄၉၅။)
-ဥပါလိသူကြွယ် သောတာပန် ဖြစ်ခန်း (စပ၊ ၉.၂.၀၅၅။) (စမ၊ ၄၉၆။)
-ဥပါလိသူကြွယ်က ဘုရားရှင်၏ တပည့်ဖြစ်ကြောင်း ကြေညာခန်း (စပ၊ ၉.၂.ပ၆၂။) (စမ၊ ၄၉၉။)
-ဥပါလိသူကြွယ်က ဘုရားရှင်အား အပြစ်တင်ရန် ကြံရွယ်ပုံ (စပ၊ ၉.၂.၀၄၅။) (စမ၊ ၄၉၃။)
-ဥဘတောဘာဂ၀ိမုတ္တပုဂ္ဂိုလ် ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၁၅၅။) (စမ၊ ၅၅၆။)
```

-ဥပေကွာ (၂)မျိုး (စပ၊ ၉.၃.၁၉၀။) (စမ၊ ၈၀၁။)
-ဥပေကွာပါရဖိ ဖြည့်ကျင့်နည်း (စပ၊ ၄.၃.၁၁၇-၄.၃.၁၂၀။) (စမ၊ ၀၃၈။)
-ဥဿစ်ပါဒတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၂။) (စမ၊ ၂၉၀။)
-ကေန်အကျိုးရှိသော အကျင့်တရား ဟူသည် (စပ၊ ၉.၂.၀၇၉-၉.၂.၀၈၈။) (စမ၊ ၅၁၀-၅၁၄။)
-ကေရိပတာလက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၇၃။) (စမ၊ ၂၉၁။)
-သောကရိပုဏ္ဍား သရကာဂုံ ဆောက်တည်နေး (စပ၊ ၉.၂.၃၆၂။) (စမ၊ ၆၇၆။)
-အောကလောမတာ လက္ခကာတော် (စပ၊ ၈.၃.၁၈၂။) (စမ၊ ၂၉၅။)
-သြဝါဒပါတီမောက် (ဝိပသိမြတ်စွာဘုရား ရဟန်းသံဃာ၏ အလယ်၌ ပြတော်မူအဝ်သော သြဝါဒပါတီမောက်)
(စပ၊ ၈.၂.၀၀၅။) (စမ၊ ၁၇၀။)
-အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် (၅)ပါး (စပ၊ ၉.၂.၁၀၆-၉.၂.၁၀၇။) (စမ၊ ၅၂၈-၅၂၈။)
-အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် (၅)ပါး (ဈာက်ကင်းပုံ (စပ၊ ၉.၂.၁၀၈။) (စမ၊ ၅၂၈။)
-အောက်တန်း၌ ဖြစ်စေတတ်သည့် သံယောစဉ် (၅)ပါးတို့ကို ပယ်ဈောက်ရန် ဖြစ်သော လမ်းကြောင်းအကျင့်
(စပ၊ ၉.၂.၁၀၉-၉.၂.၁၀၈။) (စမ၊ ၅၂၉)

www.dhammadownload.com

# www.dhammadownload.com

နောက်ဆက်တွဲ (J)

မှတိချကိန္ဒင့် ဆုံးဖြတိချကိများ

### www.dhammadownload.com

# မှတ်ချက်ိနှင့် ဆုံးဖြတ်ချက်များ

# အပြစ်ကိုးမျိုးရှိသော အဝတ် (အဝတ်၏ အပြစ်ကိုးမျိုး)

\* အဝတ်၏ အပြစ်ကိုးမျိုး--ဟူသည်

(၁) ဈေးကြီးခြင်း၊ (၂) သုတစ်ပါးနှင့် ဆက်စပ်နေခြင်း၊ (၃) သုံးစွဲသော အခါ အမြန် ညစ်နွမ်းလွယ်ခြင်း၊ ညစ်နွမ်းလတ်သော် တစ်ဖန် ပြန်၍ လျှော်ရ၊ ဖွတ်ရ၊ ဆိုးရပြန်ခြင်း၊ (၄) သုံးစွဲသော အခါ ဆွေးမြည့်လွယ်ခြင်း၊ ဆွေးမြည့်လတ်သော် ချုပ်ရပြန်၊ ဖာထေးရပြန်ခြင်း၊ (၅) တစ်ဖန် ရှာ့ဒိုး၍ ရခဲခြင်း၊ (၆) ရသေ့ဘဝနှင့် မလျော်ခြင်း၊ (၃) ရန်သူတို့နှင့် ဆက်ဆံနေခြင်း၊ ရန်သူတို့ မယူနိုင်အောင် စောင့်ရှောက်ရခြင်း၊ (၈) ဝတ်ရုံသုံးစွဲသူ၏ တန်ဆာအရာ၌ တည်နေခြင်း၊ (၉) သွားလေရာရာ ယူသွားနေရသဖြင့် အလိုကြီးသော သဘော သက်ရောက်ခြင်း-တို့ ဖြစ်သည်။ (ဗုဒ္ဓဝံ၊ ဋ၊ ၉၈၊) (ဝပ၊ ၃.၀၃၀၊။) (ဝမ၊ ဝဝ၃၈)

# လျှော်တေသင်္ကန်း၏ ဝုက်ကျေးဇူး ဆယ့်နှစ်မျိုး

- \* လျှော်တေသင်္ကန်း၏ ဂုက်ကျေးဇူး ဆယ့်နှစ်မျိုး-ဟူသည်
- (၁) တန်စိုးနည်းခြင်း (၂) သူတစ်ပါးတို့နှင့် မဆက်စပ်ခြင်း (၃)ကိုယ်တိုင် စီစဉ်နိုင်ခြင်း (၄) သုံးစွဲ၍ ဆွေးမြည့်သော်လည်း ပြန်ချုပ်စရာမလိုခြင်း၊ (၅) စိုးမည့်သူ မရှိခြင်း၊ (၆) ရှာ၍ အလွယ်တကူ ရနိုင်ခြင်း၊ (၇) ရသေ့ဘာနှင့် သင့်လျော်ခြင်း၊ (၈) သုံးစွဲသူ၏ တန်ဆာ အရာ၌ ဟေည်ခြင်း၊ (၉) သင်္ကန်းအပေါ် ၌ အလိုနည်းခြင်း၊ (၁၀)အသုံးပြု၍ ကောင်းခြင်း၊ (၁၁) လျှော်မျှင်မှ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ရရန် လွယ်ကူခြင်း၊ (၁၂) လျှော်တေသင်္ကန်း ပျောက်သော်လည်း ငဲ့ကွက်ရမှု မရှိခြင်း-တို့ ဖြစ်သည်၊(ဗုဒ္ဓဝံ၊ ဌ၊ ၉၈) (၀ပ၊ ၃.၀၃၀၈) (၀ပ၊ ၀၁၃၈)

# အပြစ်ရှစ်မျိုးနှင့် ရောပြွမ်းသော သင်္ခမ်းကျောင်း (သင်္ခမ်းကျောင်း အပြစ်ရှစ်မျိုး)

- \* သင်္ခမ်းကျောင်း၏ အပြစ်ရှစ်မျိုး-ဟူသည်
- (၁) များစွာသော အရာဝတ္ထုတို့ဖြင့် ဆောက်လုဝ်ရခြင်း၊ (၂) အမြံ သန့်ရှင်းပေးရခြင်း၊ (၃)ကြီးသော ပုဝ္ဂိုလ်များ ကြွလာပါက ပြောင်းရွှေ့ပေးရခြင်း၊ (၄)အအေးအပူကို ကာကွယ်ထားသဖြင့် ကိုယ်ကာယ မကြံ့နိုင်ခြင်း၊ (၅) သင်္ခမ်းကျောင်းထဲ ဝင်နေက အပြစ်ပြုရန် လွယ်ကူသဖြင့် အပြစ်ကို ဖုံးကွယ်ပေးရာရောက်ခြင်း၊ (၆) ဒိုဉစွာ-ဟု

စွဲလန်းခြင်း၊ (၇) သစ်မ်းကျောင်းတည်းဟူသော အဖော်နှင့် နေရာရောက်ခြင်း၊ (၈) သန်း၊ ကြမ်းပိုး၊ အိမ်မြှောင်-စသော များစွာသော ပိုးမွှားသတ္တဝါတို့နှင့် ဆက်စပ်နေရခြင်း-တို့ ဖြစ်သည်၊ (စပ၊ ၃.၀၃၁၊) (စမ၊ ၀၀၇။)

### ဝှက်ကျေးဇူးဆယ်မျိုးတို့နှင့် ပြည့်စုံသော သစ်ပင်ရင်း (သစ်ပင်ရင်း၏ ဝှက်ဆယ်မျိုး)

သစ်ပင်ရင်း၏ ဂုက်ကျေးဇူး ဆယ်မျိုး-ဟူသည်

(၁) သစ်၊ ဝါး-စသော အရာဝတ္ထု မဟုတ်ခြင်း၊ (၂) ချဉ်းကပ်ရရုံမျှသာ ဖြစ်၍ လွယ်ကူခြင်းနှင့် အပြစ်ကင်းခြင်း၊ (၃) သစ်ရွက်တို့ ဖောက်ပြန် ပြောင်းလွဲနေပုံကို မပြတ် တွေ့မြင်နေရသဖြင့် မမြီ-ဟူသော အမှတ်သညာ ထင်လွယ်ခြင်း၊ (၄) ကျောင်းအပေါ် ၌ ဝန်တိုမှုကင်းခြင်း၊ (၅) ဖေကာင်းမှုပြုစရာ နေရာ မရှိခြင်း၊ (၆) နေရာစွဲမရှိခြင်း၊ (၇) နတ်တို့နှင့် အတူတကွ နေရခြင်း၊ (၈)အမိုးကို ပယ်ပြီး ဖြစ်ခြင်း၊ (၉) နေထိုင်၍ လွတ်လပ် ချမ်းသာခြင်း၊ (၁၀) သစ်ပင်ရင်းကို ရောက်လေရာမှာ ရနိုင်သည့်အတွက် ငဲ့ကွက်ရမှု မရှိခြင်း-တို့ ဖြစ်သည်။ (ဗုဒ္ဓဝံ၊ ဋ၊ ၉၉၈) (ဝပ၊ ၃.၀၃၁။) (ဝမ၊ ဂဝဂု။)

### ဆုလာဘ် ဆယ်ပါး

ဆုလာဘ် ဆယ်ပါးကား

(၁) သိဝိမင်း၏ မိဖုရားခေါင်ကြီး ဖြစ်ခြင်း၊ (၂) ညို(ပြာ)သော မျက်စိ ရှိခြင်း၊ (၃) ညို(ပြာ)သော မျက်စုံး ရှိခြင်း၊ (၄) စုဿတီ-ဟူသော အမည်ကို ခြေင်း၊ (၅) ဂုက်ထူးနှင့် ယှဉ်သော သားကို ခြေင်း၊ (၆) မြေင့်မောက်သော ဝမ်းခိုက်ရှိခြင်း၊ (၇)မတွဲသော သားမြတ် ရှိခြင်း၊ (၈) ဆံမပြုခြင်း၊ (၉) အသားအရေ နူးညှံခြင်း၊ (၁၀) အသတ်ခံရမည့်သူတို့ကို လွှတ်မြောက်စေနိုင်ခြင်း-တို့ ဖြစ်သည်။ (စရိယာ၊ ဋ၊ ဂုဂု၊) (စပ၊ ၄.၁.၀၃၁။) (စမ၊ ဂ၂၁။)

# ရထားမှ ချွတ်ကာ-မူကွဲ

ဤနေရာ ဆဋ္ဌမူပါဠိ၌ ဟတ္တမုစ္မိတော-ဟု ရှိ၏။ သီ၊ သျာ မူကွဲတို့ အတိုင်း ရထမုပ္ထိတော-ဟု ရှိလျှင် ပိုကောင်းသည်။ (စပ၊ ၄.၃.၈၆၃။) (စမ၊ ပ၃၅။)

### ဆယ့်ခြောက်ပယ်

စပါးပျိုး ၁၁-တင်း ကြံလောက်သော အရပ်သည် တစ်ပယ်-ဟု အဆိုရှိသည်။သို့ဖြစ်၍ ဆယ့်ခြောက်ပယ်သည် စပါးပျိုး ၁၇၆ တင်း ကြံလောက်သော အရပ် ဖြစ်သည်။စတုရန်းပေ (၇၆၆၆၅၆ဂ) ခန့် နှင့် ညီမှုနိုင်စရာ ရှိသည်။(တိဝိ၊ အဘိဓာန်၊ ၅၊၄၀၄။) (စပ၊ ၄.၃.၀၈၂။) (စမ၊ ၀၃၆။)

### နိုဂုံး

နိဂုံး-ဟူသည် ရွာကြီးတစ်ရွာ ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၅.၀၉။) (စမ၊ ၀၄၅။)

### အရပ်စုနှစ်ပါး

အရပ်ခုနှစ်ပါးဟူသည် လက်ဇမိုး-၂၊ ခြေဖမိုး-၂၊ ပခုံး-၂၊ လည်ကုပ်-၁၊ ဤ ဂု-ပါးတို့တည်း။ (စပ၊ ၆.ပ၅။) (စမ၊ ပ၅၃။)

#### ကောက်စိမ်း

ကောက်စိမ်း = ဟူသည်

# နောက်ဆက်တွဲ (၂) မှတ်ချက်နှင့် ဆုံးဖြတ်ချက်များ

၁-သလေး (ကောက်ကြီး)၊ ၂-ကောက်လတ်၊ (ကောက်ကြစ်း)၊ ၃- လူး၊ ၄-နတ်ကောက် (ဂျုံ)၊ ၅-ပြောင်း၊ ၆-မုယော (တလီ)၊ ဂု-ဆင် ဤစပါး ခုနှစ်မျိုးတည်း။ (စပ၊ ၆.၁၁။) (စမ၊ ဂ၅၇။)

# မြင့်လွန်းသော နေရာ

မြင့်လွန်းသောနေရာ-ဟူသည် မြတ်စွာဘုရား၏ လက်ရှစ်သစ် ပမာကထက်လွန်သည့် အခြေရှိသော ညောင်စောင်း အင်းပျဉ် ဗြစ်သည်။ (စပ၊ ၆.၁၆။) (စမ၊ ဂ၅၈။)

# პჯეი

ပလ္လင်-ဟူသည် ခြေထောက်တို့၌ သားကောင်ရုပ်တပ်ထားသော ပလ္လင် ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၆.၁၆။) (စမ၊ ဂ၅၈။)

#### ဇီလာစကား

ဇီလာစကား-ဟူသည် နတ်ရွာ၊ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်နှင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော စကား ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၆.၁၈။) (ဝမ၊ ပ၅၈။)

# ဓမ္မဝိနယ

ဓမ္မဝိနယ-ဟူသည် ဓမ္မ = တရား၊ ဝိနယ = အဆုံးအမ။ (စပ၊ ၆.၁၉။) (စမ၊ ဂ၅၉။)

#### ဖီလာအတတ်

ဗီလာအတတ်-ဟူသည် နတ်ရွာ၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း အကျင့်နှင့် ဆန့်ကျင်ဘက် အတတ် ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၆.၂၂။) (ဝမ၊ ၁၅၉။)

# ဥပွာတကျမ်း

ဥပ္မာတကျမ်းဟူသည် မိုးကြုံးကျခြင်း- စသည်၏ အကျိုးအပြစ်ကို ဆိုသောကျမ်း ဗြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၆.၂၂။) (ဝမ၊ ဂ၅၉။)

# မင်းကွန်း

မင်းကွန်း-ဟူသည် မင်းတို့ နားနေရန် ပြုလုပ်ထားသော အဆောက်အအုံ ဗြစ်သည်။ (စပ၊ ၀.၁.ဂဂ၂။) (စမ၊ ဂ၉၉၊)

### ခြောက်ဆယ့်နှစ်မျိုးသော အယူ(မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ ခြောက်ဆယ့်နှစ်ပါး)

မိစ္ဆာဒိဋိ ခြောက်ဆယ့်နှစ်ပါးကို ပိဋကတ် မြန်မာပြန်အကျယ်၌ ရှုပါ။ (စပ၊ ၈.၁.(၁၀၈။) (စမ၊ (၁၉၀။)

# റിേര

ဂေါစရဟူသည် သွားလာဝင်ထွက် ဆက်ဆံရန် သင့်လျော်သော အရပ်၊ ပုဂ္ဂိုလ်-စသည်တို့ ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၈.၁.၀၃၂။) (စမ၊ ဝ၉၆။) P.P.

# စုတူပပါတဉာက်

စုတူပပါတဉာက် ဟူသည် စုတိ = သေခြင်း၊ ဥပပါတ = ဖြစ်ပေါ်ခြင်း ပဋိသန္ဓေ၊ ဉာက-သိသော ဉာက်။ ဤဉာက်သည် ဒိဗ္ဗစကျွဉာက်ပင် ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ စ.၁.၀၄ဂု။) (စမ၊ ၀၉၈။)

# ကျက်စားရာ

ဂေါစရနှင့် တူသည်။ (စပ၊ ၈.၁.၁၁၀။) (စမ၊ ၁၁၇။)

### လွတ်လပ်စွာ ကျင့်၏

လွတ်လင်စွာ ကျင့်၏-ဟူသည် အမျိုးကောင်းသားတို့၏ အလေ့အထ ဟူသမျှကို မယ်၍ ရပ်လျက် ကျင်ကြီးကျင်ငယ် စွန့်ခြင်း- စသည်ကို ပြု၏-ဟု ဆိုလိုသည်။ (စပ၊ ၁.၁.၁၇၉။) (စမ၊ ၁၃၅။)

### အတ္တဘောကို ရရြင်း

အတ္တဘောကိုရခြင်း ဟူသည်မှာ ခန္ဓာကိုယ်ကို ရခြင်း၊ ခန္ဓာ အသစ်ဖြစ်ခြင်း ဖြစ်သည်။ (စပ၊ စ.၁.၂၁၁။) (စမ၊ ၁၄၇။)

# အချည်းနှီး ဖြစ်၏

အချည်းနီး ဖြစ်၏-ဟူသည် မရှိ-ဟု ဆိုလိုသည်။ (စပ၊ ၈.၁.၂၁၇။) (စမ၊ ၁၄၈။)

# နှစ်မျိုးသော တပ်မက်ခြင်း တရား

ဥပါဒါန်၏ အကြောင်းဖြစ်သော ဝဋ်ဖြစ်တကှာနှင့် ရှာမှီးခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော မပြတ်ဖြစ်နေသော တကှာတို့ကိုပင် နှစ်မျိုးသော တပ်မက်ခြင်းတရား-ဟု ဆိုသည်။ (စပ၊ ၈.၂.ပ၂၇။) (စမ၊ ၁၇၈။)

### စုလျား

စုလျား-ဟူသည် အဝတ်စအရှည်၊ အပေါ် တင်ပုဆိုး(အဝတ်)။(မြန်မာအဘိဓာန်) (စပ၊ ေ,၂.ပ၃၅။) (စမ၊ ၁၁၁။)

# နေ့သန့်စင်

နေ့သန့်စင်ခြင်း-ဟူသည် နေ့အချိန် သီးသန့် နားနေခြင်း ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၈.၂.ဂ၄၇။) (စမ၊ ၁၈၃။)

# သန့်စင်ပြီး ပုက္ကားလုလင်

သန့်စင်ဗြီး ပုက္ကားလုလင်-ဟုသည် ကျင့်ဝတ်ပြီးဆုံးသဖြင့် ရေရျိုး ပြီးနောက် အခြားပုက္ကားတို့နှင့်အတူ စားသောက်ခြင်းမပြုဘဲ သီးခြား နေသော ပုက္ကားလုလင် ဖြစ်သည်။(ဒီ၊ ဌ၊ ၂။၂၅၆။) (ဝပ၊ ဓ.၂.၊၉၂။) (ဝမ၊ ၂ပ၁။)

# ဗေလုဝပက္ကုမည်သော စောင်း

ဗေလုဝပဏ္ကုမည်သော စောင်း-ဟူသည် ဗေလုဝ-ဥသျှစ်သီး၊ ပဏ္ဏု-ဇျော့တော့သော အဆင်း၊ ဥသျှစ်သီးမှည့်အဆင်းကဲ့သို့ ဇျော့တော့သော အဆင်း၊ ဝါဝင်းသော အဆင်း ရှိသော နတ်စောင်း ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ဓ.၂.၁၂၆။) (ဝမ၊ ၂၁၃။)

# နောက်ဆက်တွဲ (၂) မှတ်ချက်နှင့် ဆုံးဖြတ်ချက်များ

#### အာဘဿရဘုံ

အာဘဿရဘုံ-ဟူသည် ဒုတိဈာန်သုံးဘုံထဲမှ တတိယဘုံ၊ အရောင် အဝါထွက်သော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာ ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ေ.၃.ဂဝ၉။) (ဝမ၊ ၂၂၉။)

# စိဍ္ဍာပဒေါသိက မည်သော နတ်

စိဍာပဒေါသိက မည်သော နတ်-ဟူသည် စိဍာ-ပျော်ပါးခြင်းကြောင့်၊ ပဒေါသိက-ပျက်စီးသော နတ် ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၈.၃.ဂ၁၃။) (ဝဖ၊ ၂၃၁။)

# မနောပဒေါသိကနတ်

မနောပဒေါသိကနတ်-ဟူသည် မနော-စိတ်ကြောင့်၊ ပဒေါသိက-ပျက်စီးသော နတ် ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၈.၃.၀၁၄။) (ဝမ၊ ၂၃၁။)

# အဓိဇေဂုစ္ဆာဝါဒ

အဓိဇေဂုစ္တာဝါဒ-ဟူသည် ကိလေသာကုန်စန်းစေရန် ဆိုကာ အဝတ်မဝတ်ခြင်း၊ အစာမစားခြင်း၊ ရေချိုးခြင်း၊ မီးလှုံခြင်း-စသည်ဖြင့် မိမိကိုယ်ကို ညှဉ်းပန်းသော အတ္တကိလမထအကျင့်မျိုးကို စွဲယူကျင့် သုံးသော ဝါဒ ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၈.၃.၀၂၆။) (ဝမ၊ ၂၃၅။)

# တပေါ်ဖိဂုစ္ဆာဝါဒ

တပေါ်ရိဂုစ္ဆာဝါဒ-ဟူသည် အဓိဇေဂုစ္ဆာဝါဒနှင့် အလားတူဝါဒ ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၈.၃.ဂ၂၇။) (စမ၊ ၂၃၆။)

# တပဿီပုဂ္ဂိုလ်

တပဿီပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် တိတ္ထိတက္ကတွန်းများ ပရိဗိုဇ်များ ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ေ.၃.ဂ၂၇။) (စမ၊ ၂၃၆။)

# တပဿီပုဂ္ဂိုလ်

ဤ၌ တပဿီဟိုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် တီတ္တိတတ္တတွန်းများ ပရိဇိုဇ်များအပြင် ဤသာသနာတော်က ဓုတင်ဆောင် ပုဇ္ဂိုလ်များကိုပါ ဆိုလိုသည်။ (ဝပ၊ ၈.၃.ဂ၂၈။) (ဝမ၊ ၂၃၆။)

# တပအကျင့်

ဤ၌ တပအကျင့်-ဟူသည် မိဓိကိုယ်ကို ပင်ပန်းဆင်းရဲစေသည့် အတ္တကိလမထအကျင့်များ နှင့် ခြိုးခြံသော ခုတင်အကျင့်များကို ဆိုလိုသည်။ (ဝပ၊ ၈.၃.ဂ၂၈။) (ဝမ၊ ၂၃၆။)

# တပဿီပုဝ္ပိုလ်॰

တပဿီဗုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် သီလကို လုံခြုံအောင် လုံ့လပြုသော သီလသံဝရပုဂ္ဂိုလ်ကို ဆိုလိုသည်။ (စပ၊ ၈.၃.၀၄၀။) (စမ၊ ၂၃၉။)

# တပဿီပုဂ္ဂိုလ်၂

တပဿီပုဂ္ဂိုလ်-ဟူသည် ပလိဓောမေ့ ကင်းဝေးအောင် လုံ့လပြု သော ယောဂါစစရပုဂ္ဂိုလ်၊ ဈာန်ရပုဂ္ဂိုလ်နှင့် အဘိညာဉ်ရပုဂ္ဂိုလ်များကို ဆိုလိုသည်။ (ဝပ၊ စ.၃.ပ၄ဂ။) (ဝမ၊ ၂၃၉။)

# မတရားသော တပ်မက်ခြင်း

မတရားသော တပ်မက်ခြင်း-ဟူသည် အဓိ၊ အဒေါ် စသည်၌ တပ်မက်ခြင်း ဖြစ်သည်။ (စပ၊ စ.၃.೧၆၉။) (စမ၊ ၂၅၁။)

### အလွန်အကြူးတပ်မက်ခြင်း

အလွန်အကြူးတပ်မက်ခြင်း-ဟူသည် လောကထုံးတမ်းအားဖြင့် သုံးဆောင်မှီဝဲသင့်သော သူတို့၌ အလွန်အကြူး သုံးဆောင်မှီဝဲခြင်း ဖြစ်သည်။ (ဝပ၊ ၈.၃.ဂ၆၉။) (ဝမ၊ ၂၅၁။)

# မှားသော အကျင့်တရား

မှားသော အကျင့်တရား-ဟူသည် ယောက်ျားချင်း မိန်းမချင်း တပ်မက်မှု ဖြစ်သည်။ (စပ၊ စ. ၃.၀၆၉။) (စမ၊ ၂၅၁။)

# ကြက်ပျံတကျ

ကြက်ပျံတကျ-ဟူသည် ကြက်ပျံနိုင်လောက်အောင်ပင် မြို့ရွာတို့ ဆက်စပ်ခြင်းကို ဆိုလိုသည်။ (စပ ၈.၃.ဂဂု၄။) (စမ၊ ၂၅၃။)

# ပြုသည် မဟုတ်

မြန်မာပြန် ဤနေရာ၌ န၏ အဓိပ္ပာယ် ကျနေပါသည်။ (စပ၊ ၈.၃.ဂ၄၈) (စမ၊ ၂၅၈၈)

# **ဗောဓိပက္ခိယတရား**ခုနစ်ပါး

တေဓိပက္ခိယတရားခုနစ်ပါး-ဟူသည် သတိပဋ္ဌာန်၊ သမ္မပ္မတန်၊ ဣဒ္ဓိပါဒ်၊ ဣန္ဒြေ၊ ဝိုလ်၊ တေရွှင်၊ ဖဝ္ပင်အစုအားဖြင့် ခုနစ်ပါး ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၈.၃.၁၀၅။) (စမ၊ ၂၆၄။)

# အာသဝေါတရား

အာသဝေါတရား၏ အဓိပ္ပာယ်ကို ဤအဋကထာနှင့် ဝိ၊ ဋ၊ ၁။၁၉ဂ တို့၌ ကြည့်ပါ။ (စပ၊ ၈.၃.၁၄၈။) (စမ၊ ၂၇၉။)

# စင်းနှီး

ခင်းနီး-ဟူသည် ထိုင်ရန် လျောင်းအိပ်ရန် ဖြန့်စင်းရသော အရာ-ဟု မြန်မာအဘိဓာန် ဇွင့်သည်။ (စပ၊ ၀.၃.၁၃၅။) (စမ၊ ၂၉၂။)

1.53

### နောက်ဆက်တွဲ (၂) မှတ်ချက်နှင့် ဆုံးဇြတ်ချက်များ

### ပြီးစေပြီး

ပြီးစေပြီး-ဟုသည် သူဌေးသည် ငွေဖြင့် အချို့ အရာရှိများကို ပြီးစေသကဲ့သို့ ပြီးစေခြင်း ဖြစ်သည်။ (ဌ၊ ဋီ-တို့ကိုလည်း ကြည့်။) (ဝပ၊ ၈.၃.၁၈၉။) (ဝမ၊ ၂၉၉။)

# ၀ိမုတ္တိ ၅ ပါ<del>း</del>

ဝိမုတ္တိ ၅ ပါး-ဟူသည်-

- (၁) တဒင်္ဂဝိမုတ္တိ- စကလွတ်ကင်းခြင်းရှိသော နိစ္စသညာ စသည်တို့မှ လွတ်ကင်းသော အနပဿနာ ခုနစ်ပါး၊
- (၂) ဝိက္ရမ္တနုဝိမုတ္တိ- နီဝရက စသော တရားတို့မှ လွတ်သော သမာပတ် ရှစ်ပါး၊
- (၃) သမုစ္ဆေဒဝိမုတ္တိ- ကိုယ်တိုင် ဖြတ်တောက်ပြီးသော ကိလေသာတို့မှ လွတ်ကင်းသော မဂ် လေးပါး၊
- (၄)ပဋိပ္ပဿဒ္ဓိဝိမုတ္တိ- မဂ်တန်ခိုး အရှိန်ကြောင့် ကိလေသာငြိမ်းပြီးသော အာရုံ၌ဖြစ်သော ဇိုလ် လေးပါး နှင့်
- (၅) နိဿရကာဝိမုတ္တိ- တိလေသာအားလုံးတို့မှ လွတ်ကင်းသော နိဗ္ဗာန်-တို့ ဖြစ်သည်။ (ဒီ၊ ဌ၊ ၂။၁၉။) (မ၊ ဌ၊ ၄။၁၂၀။) (သံ၊ ဌ၊ ၃။၂၄၂။) (ဓမ္မ၊ ဌ၊ ၁။၂၇၄။) (ဥဒါန၊ ဋ၊၂၉။) ဒီ၊ ဋ၊ မြန်၊ ၂။၃၄။)

(BOI 6.2. JJJII) (BUI 2001)

# အဘိဘူဗြဟ္မာ

အဘိဘူ ဗြဟ္မာ- ဟူသည် နာမ်ခန္ဓာလေးပါးကို နှိမ်နင်း လွှစ်းမိုးပြီး သော ဗြဟ္မာ၊ အသညသတ်ဘုံ၌ အသညသတ်ဗြဟ္မာတို့သည် "ဆင်းရဲဒုက္ခရှိခြင်းကား သိမှတ်တတ်သော နာမ်တရားကြောင့်သာ ဖြစ်ရသည်၊ နာမ်တရားမရှိလျှင် သိမှတ်ခြင်းသဘောမရှိသဖြင့် ဆင်းရဲဒုက္ခရှိမည် မဟုတ်" ဟု နလုံးသွင်း၍ ဈာန်သမာပတ်ကို ပွားများ နေထိုင်သဖြင့် ထိုဘုံ၌ ဖြစ်လာကြရသည်၊ ထို့ကြောင့် ထိုဗြဟ္မာတို့မှာ အသိနာမ်စိညာဉ်မရှိ၊ ရုပ်သက်သက်ဖြင့်သာ ကမ္ဘာဝါးရာပတ်လုံး တည်နေရသည်၊ ထိုအသညသတ် ဗြဟ္မာကို အဘိဘူဗြဟ္မာခေါ် သည်။ (စပ၊ ၉.၁.၀၀၂။) (စမ၊ ၃၁၈။)

#### အာသဝ

ဤသုတ်၌ ဝိစိကိစ္ဆာကိုလည်း အာသဝ-ဟု ဟောတော်မူ၏။ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၁၂။) (စမ၊ ၃၂၂။)

#### အာသဝ

ဤသုတ်အလို ဝီစိကိစ္ဆာနှင့် ဝိဃာတပရိဋ္ဌာဟတို့လည်း အာသဝ-ဟု အဓိပ္ပာယ်ရ၏။ (စပ၊ ၉.၁.ဂ၁၈။) (စမ၊ ၃၂၄။)

# အရဟတ္တဇိုလ် ဥပမာ

ဤဥပမာသည် ငရဲကျမှာ မချွတ်မလွဲ သေရျာပုံကို ပြသော ဥပမာ ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၉.၁.၀၉၅။) (စမ၊ ၃၅၉။)

### ဇဿ-ဟူသော အသုံးအန္နန်း-စသည်

ဗဿ-ဟူသော အသုံးအနှန်း ရှိခြင်း ကြောင့် ဝေဒနာ-ဟူသော အသုံးအနှန်းကို သုံးနှန်းနိုင်စရာ ရှိ၏-စသည် ဆိုရာ၌ ဗဿကြောင့် ဝေဒနာ၊ ဝေဒနာကြောင့် သညာ၊ သညာကြောင့် ဝိတက်၊ ဝိတက်ကြောင့် ရဲု့ထွင် မှတ်သားမှုများ ဖြစ်ကြ၏-ဟု ဆိုလိုသည်။ (စပ၊ ၉.၁.၁၃၁။) (စမ၊ ၃၃၃။)

# ဝိတတ္တသက္ဌာနသုတ်၌ စာကျနေရြင်း

မူလပဏ္ဍာသပါဠိတော် စာမျက်နာ(၁၆၉)၊ ဝိတတ္တသဏ္ဌာနသုတ်၊ စာပိုဒ်နံပါတ် (၂၁၈) (၂၁၉) တို့၌

"တဿ စေ ဘိက္စစေ ဘိက္စုနော တေသမွိ ဝိတက္တာနံ အာဒီနှငံ ဥပၒရိက္ခတော ဥပ္ပရွန္တေဝ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟူပသံဟိတာဝိ။ တေန ဘိက္စစဝ ဘိက္ခုနာ တေသံ ဝိတက္တာနံ အသတိအမနသိကာရော အာပရွိတဗွော။ တဿ တေသံ ဝိတက္တာနံ အသတိအမနသိကာရံ အာပရွတော ယေ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟူပသံဟိတာဝိ၊ တေ ပဟိယန္တို့ တေ အင္ဘက္တဲ့ ဂစ္ဆန္တို့ တေသံ ပဟာနာ အရျတ္တမေဝ စိတ္တဲ့ သန္တိင္အတိ သန္နိသီဒတိ ဇေကာဒိ ဟောတိ သမာဓိယတိ။ သေယျထာဝိ ဘိက္စစေ စက္စုမာ ပုရိသော အာပါထဂတာနံ ရှုပါနံ အဒဿနကာမော အဿ၊ သော နိမိလေယျ ဝါ အညေန ဝါ အပလောကေယျ။ ဇဝမေဝ ခေါ ဘိက္စစဝ တဿ စေ ဘိက္စုနော တေသမွိ ဝိတက္တာနံ အာဒီနှင့် ဥပပရိက္စတော ဥပ္ပရွန္တေဝ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟူပသံဟိတာဝိ၊ တေ ပတိယန္တို့ တေ အင္ဘတ္တဲ့ ဂစ္ဆန္တို့ တေသံ ပဟာနာ အရွုတ္တမေဝ စိတ္တံ သန္တိဋတိ သန္နိသိဒတိ

တဿ စေ ဘိက္စစေ ဘိက္စုနော တေသမွိ ဝိတက္တာနံအသတိအမန္ သိကာရံ အာပဇ္စတော ဥပ္ပဇ္ဇနွေ့ဝ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာနဲ ဝိတက္ကသစ်ရသက္တာနဲ မနည် ကာတင္စုံ၊ တဿ တေသ ဝိတက္တာနဲ ဝိတက္ကသစ်ရသက္လာနဲ့ တေသ ဝိတက္တာနဲ ဝိတက္ကသစ်ရသက္လာနဲ မနည် ကာတင္စုံ၊ တဿ တေသ ဝိတက္တာနဲ ဝိတက္ကသစ်ရသက္လာနဲ့ မနာသိကရေးတော ယေ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္စူပသံဟိတာပိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ တေဟာ့ပေသတံတာဝါ၊ တေ ပတိယန္တို့ တေ အင္ဘတ္ထဲ ဂစ္ဆန္တို့ တေသံ ပဟာနာ အရွုတ္တမေဝ ဝိတ္ထဲ သန္တိဋတိ သန္နိသို့အတိ စကော့ဒီ ဟောတိ သမာဝိယတိုး သေယျထာဝိ ဘိက္စစေ ပုရိသော သိယံ ဂစ္ဆွယ္သူ တဿ စဝေသာ "ကို နဲ့ ခေါ အဟံ သိယံ ဂစ္ဆာမ်၊ ယံနနာဟံ သက်ကံ ဂစ္ဆယ္သူ"နွဲ့၊ သော သက်ကံ ဂစ္ဆာယ္သူ တဿ စဝေသာ "ကို နဲ့ ခေါ အဟံ သက်ကံ ဂစ္ဆာမ်၊ ယံနနာဟံ တိဋေယျ"နွဲ့၊ သော တိဋေယျ။ တဿ စဝေသာ "ကို နဲ့ ခေါ အဟံ ဒိုတေတာ့၊ ယံနနာဟံ နိုသိဒေယျ"နွဲ၊ ဘော နိုသိဒေယျ။ တဿ စဝမဿ "တို နဲ့ ခေါ အဟံ နိုသိန္နော၊ ယံနနာဟံ နိုပစ္စေယျ"နွဲ၊ သော နိုပစ္စယ္သူ။ ဇဝံ ဟိ သော ဘိက္စစေ ပုရိသော သြင္ဇာရိက် သြင္ဇာရိက် ကုရိယာပထံ အဘိန်ဝစ္စတ္မွာ သုခုမံ သုခုမံ ကူရိယာပထံ ကပ္မေယျ။ စဝမေဝ ခေါ ဘိက္စစေ တဿ စေ ဘိက္စုနော တေသမွ် ဝိတက္တာနဲ အသတိအမနည္ခိကာရဲ အာပစ္စတော ဥပ္ပစ္ဇန္တေဝ ပါဟာာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္စူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟ္မာသံဟိတာဝါ၊ တေ ပတိယန္တို၊ တေ အင္ဘတ္ထဲ ဂစ္ဆန္တဲ့ ဂစ္ဆန္တဲ့၊ ဝစ္ဆန္တဲ့ တေသံ ပဟာနာ အစ္လုတ္တမေစ ဝိတ္တံ သန္တိဋတိ သန္နိသိဒတဲ စကောဒိ ဟောတိ သမာဓိယတိ"ဟု ရို၏။

"တဿ စေ ဘိက္စဝေ ဘိက္စုနော တေသမို့ ဝိတက္တာနံ အာဒီနငံ ဥပၒရိက္စတော ဥပ္ပဇ္ရန္တေဝ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္လူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟူပသံဟိတာဝိ။ တေန ဘိက္စဝေ ဘိက္စုနာ တေသ ဝိတက္တာနံ အသတိ အမနသိကာရော အာပဇ္စိတတွေ။ တဿ တေသံ ဝိတက္တာနံ အသတိ အမနသိကာရံ အာပဇ္စတော ယေ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္လူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟူပသံဟိတာဝိ၊ တေ ပဟိယန္တို့ တေ အဗ္ဘတ္တံ ဂစ္ဆန္တို တေသံ ပဟာနာ အရွုတ္တမေဝ ဝိတ္တံ သန္တိဋတိ သန္နိသီဒတိ စကောဒိ ဟောတိ သမာဓိယတိ။ သေယျထာဝိ ဘိက္စဝေ စက္စုမာ ပုရိသော အာပါထဂတာနံ ရူပါနံ အဒဿနကာမော အသာ၊ သော နိုင်ဒီလေယျ ဝါ အညေန ဝါ အာပေလာကေယျ။ စဝမေဝ ခေါ ဘိက္စဝေ တဿ စေ ဘိက္စုနော တေသမွိ ဝိတက္တာနံ အာဒီနှင့် ဥပၒရိက္စတော ဥပ္ပဇ္စနွေဝ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္တူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ

(တေန ဘိက္စဝေ ဘိက္ခုနာ တေသံ ဝိတက္တာနံ အသတိအမနသိကာရော အာပဇ္ဇိတဗွော၊ တဿ တေသံ ဝိတက္တာနံ အသတိ အမနသိကာရံ အာပဇ္ဇတော ယေ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဟုပသံဟိတာဝါ၊ )

တေ ပဟိယန္ကို တေ အဗ္ဘတ္တဲ့ ဂစ္တန္တို တေသံ ပဟာနာ အရွတ္တမေဝ စိတ္တဲ့ သန္တိဋ္ဌတိ သန္နိသီဒတိ စကောဒိ ဟောတိ သမာဓိယတိ။ တဿ စေ ဘိက္စစေ ဘိက္စုနော တေသမို့ ဝိတက္တာနံ အသတိ အမနသိကာရံ အာပဇ္စတော ဥပ္ပဇ္စနွေ့စ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာပိ ဒေါသူပသံဟိတာပိ ေတဟုပသံဟိတာပိ၊ တေန ဘိက္စစ္ေဘ်ကျွနာ တေသံ ဝိတက္တာနံ ဝိတက္တသစ်ရသက္တာနံ မနသိ ကာတခွဲ။ တဿ တေသံ ဝိတက္တာနံ ဝိတက္တသစ်ရသက္တာနံ မနသိကရောတော ယေ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာပိ ဒေါသူပသံဟိတာပိ ေမာက္စပသံဟိတာပဲ၊ တေ ပဟိယန္တို့ တေ အစ္ဘက္ထဲ ဂစ္ဆန္တဲ့ တေသံ ပဟာနာ အစ္မုတ္တမေစ စိတ္တဲ့ သန္တိဋတိ သန္နို့သိဒတိ စကောဒီ ဟောတို သမာဓိယတိ။ သေယျထာပိ ဘိက္စစေ ပုရိသော သိဃံ ဂစ္ဆယ္မူ တဿ စပေသာ "ကို န ခေါ အဟံ သီယံ ဂစ္ဆာယ္။ ယံနနာဟံ သကိုကံ ဂစ္ဆလ္မျို စိန္က ေတာ ဘိလ္စစ္ကေတ လိုနနာဟံ တိဋေယျက္ဆို သော တိတ္မေလ။ တသာ စပေသာ "ကို န ေခါ အဟံ သကိုကံ ဂစ္ဆာပျိုန္တို့ တေဘာ ထိန္နောဟံ နိုသိန္အေပျိုန္တို့ တေဘာ လိုင္မေလျက္ဆို့ တေဘာ တိန္နောက် နိုပိစ္ရေယျက္ဆို့ တေဘာ တိန္နောက် နိုပိစ္ရေယျ။ စလဲ တိ ေဘာ ဘိက္စစေ ပုရိေသာ သြင္ဇာရိက် သြင္ဇာရိကံ ကုရိယာပထံ အဘိန္ခ်ဝစ္ရေတွာ သုစုမံ သုစုမံ ကုရိယာပထံ ကပ္မေယျ။ စဝမေဝ ခေါ ဘိက္စစေ တတက္တာ ဆန္ဒျပသံဟိတာပိ ဒေါသူပသံဟိတာပိ အေမနာသိကာရံ အာပဇ္စတေတာ ဥပ္ပစ္စန္တေ ပါဟာ အကုသလာ ဝိတက္တာ ဆန္ဒျပသံဟိတာပိ ဒေါသူပသံဟိတာပိ

(တေန ဘိက္ခဝေ ဘိက္ခုနာ တေသံ ဝိတတ္တာနဲ ဝိတတ္တသစ်ရသတ္ဌာနဲ မနသိ ကာတဗွဲ၊ တဿ တေသံ ဝိတတ္တာနဲ ဝိတတ္တသစ်ရသဏ္ဌာနဲ မနသိကရောတော ယေ ပါပကာ အကုသလာ ဝိတတ္တာ ဆန္ဒူပသံဟိတာဝိ ဒေါသူပသံဟိတာဝိ မောဘူပသံဟိတာဝိ၊ )

တေ ပဟိယန္တိ၊ တေ အင္ဘတ္တဲ့ ဂစ္တန္တိ၊ တေသံ ပဟာနာ အဇ္ဇုတ္တမေ၀ စိတ္တံ သန္တိဋတိ သန္နိသီဒတိ စကောဒိ ဟောတိ သမာဓိယတိ″ဟူ၍ ရှိရမည်။

( )အတွင်းရှိ စာဝိုဒ်များ ကျနေသည်။ ပစ္စမသင်္ဂါယနာမူ ကျောက်စာ ပါဠိ၌ကား( )အတွင်းရှိ စာဝိုဒ်များ၌ ပေယျာလထိုးထားသည်ကို တွေ့ရ သည်၊ မိမိသည်ကား "အနိုင်းခဲ့ ဗုဒ္ဓ၏ အနိုင်းခဲ့တရားတော်များ" စာအုပ်ကို ရေးသားပြုစုစဉ်က သတိပြုကာ ကြည့်ရှ၍ ထိုသို့ သိခဲ့ပါသည်။ (စပ၊ ၉.၁.၁၄၃။) (စမ၊ ၃၈၁။)

# ဆပ်ပြာရေစစ် နှင့် တူပုံ

စဝါသည်များ ဆပ်ပြာရေစစ်ထဲ၌ ရေကို ထည့်လျှင် ရေအိုးတစ်ရာ ပင် ဖြစ်စေကာမူ တစ်လက်ဆွမ်းမျှပင် မကျန်အောင် အကုန် ယိုစီးကျကုန်သကဲ့သို့ နီဝရကရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ကိုယ်တွင်း၌ ကုသိုလ်တရား လုံးဝ မတည်နိုင်။ (မဋ္ဌ။ ၂၈ ၃၉။) (စပ၊ ၉.၁.၁၃၃။) (စမ၊ ၃၉၈။)

#### ർತಿയെട്ടി

ဗုဒ္ဓစကျ-ဟူသည် ဘုရားရှင်တို့၏ ဉာက်အမြင် ဖြစ်သည်။ ဣန္ဒြိယပရောပရိယတ္တဉာက်, အာသယာနသယဉာက် ၂ ပါးကို ဗုဒ္ဓစကျ-ဟု ဆိုသည်။ ယင်းဉာက် ၂ ပါးသည် ဘုရားမှ တစ်ပါး အခြား သူတို့နှင့် မသက်ဆိုင်၊ ဘုရားရှင်၏ သီးခြားဉာက်တော် ဖြစ်သည်။ အားတော် (၁ဂ)ပါးတွင် ပဉ္စမအား, ဆဋ္ဌအား ဖြစ်သည်။ ဤဉာက် ၂ ပါးဖြင့် လောကကို အကြည့်များသောကြောင့် ယင်းဉာက် ၂ ပါးကို "ဗုဒ္ဓစကျွ"ဟု ဆိုသည်။ (တိဝိ၊ အဘိဓာန်) (ဝပ၊ ၉.၁.၂ပ၄။) (ဝမ၊ ၄ပ၉။)

# တတ္တတွန်း

တတ္တတွန်း-ဟူသည် အဝတ် မဝတ်သော ရဟန်း ဖြစ်သည်။ ဤဥပကတတ္တတွန်းသည် နောင်အခါ မဆာဝါနှင့် အကြောင်းပါသည်။ (စပ၊ ၉.၁.၂၀၆။) (စမ၊ ၄၁၀။)

#### ပိဋကတ်သုံးပုံ အနစ်ချုပ် ကျစ်းဓာတော် (ပထဝတွဲ)

#### ဝစ္ဆာယန

ဝစ္ဆာယန္-ဟူသည် ပိလောတိက ပရဇိုဇိဏ် အနွယ် ဖြစ်သည်။ ဤ၌ ဇာကုသောကိပုဣားက ပိလောတိက ပရဇိုဇိကို အနွယ်အားဖြင့် အရှင်ဝစ္ဆာယန္-ဟု ခေါ် သည်။ (စပ၊ ၉.၁.၂၀၉။) (စမ၊ ၄၁၃။)

### မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ် အထူးမှတ်ချက်

ဤပါဠိတော် ဤနေရာမှ နောက်၌ ဤမေးခွန်း၏ အဖြေ အဖြစ်ဖြင့် ယံကိ၌ ရာဟုလ-မှ စ၍ နော အဝိဒိတာ-တိုင်အောင်သော စကားကို တွေ့ ရပါသည်။ ထိုအဖြေ စကားတော်များအနက် ယံကိပ္စိ ရာဟုလ-မှ စ၍ အာကာသဓာတုယာ စိတ္တံ ဝိရဇေတိ-တိုင်အောင်သော စကားသည် အထူး စဉ်းစားဖွယ်စကား ဖြစ်နေ၏။ ဤစကားသည် ဥပရိပဏ္ဏာသ၊ ဝိဘင်္ဂဝဂ်၊ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်၊ စာဝိုဒ် ၃၄၉ အချို့အဝက်၊ ၃၅၊၊ ၃၅၁၊ ၃၅၂၊ ၃၅၃။ လာ စကားတို့နှင့် အာလုပ်ပုဒ်မှ တစ်ပါး ချွတ်စွတ် တူနေသည်ကို တွေ့ ရသည်။ သို့သော် ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်၊ စာပိုဒ် ၃၄၈ ၌ ဆယ်မာ ဘိကျွ ဓာတုယော ပထဝီဓာတု အာပေါဓာတု တေဏေဓာတု ဝါယောဓာတု အာကာသဓာတု ဝိညာကဓာတ္-ဟု သင်္ခေပဝါကျ ပါရှိသည်ကို တွေ့ ရသည်။ ဤသုတ်၌ကား ထိုသို့ သင်္ခေပဝါကျ မပါရှိဘဲ ဝိတ္ထာရဝါကျ တစ်ပိုင်းတစ်စ ဖြစ်နေသည်ကို တွေ့ ရသည်။ ပထဝီဓာတ်၏ အကျယ်၌ ကတမာ စ ရာဟုလ ပထဝီဓာတ္-ဟူသော စကား မပါ၊ သို့သော် နောက်ဓာတ်များ၏ အကျယ်စကားရပ်များကို ထောက်ပါက ဤ၌လည်း ပထဝီဓာတ်၏ အကျယ်ကို ပြနေသည်-ဟု သိသာသည်။ နောက်ဓာတ်များ ၏ အကျယ်၌ ကတမာ စ ရာဟုလ အပေါဓာတု-စသည်ဖြင့် မေးခွန်း များဖြင့် ရဲ့ ထားသည်ကို တွေ့ ရ သည်။ ထိုသို့ မေးစရာ အကျဉ်းစကားကား မပါခဲ့။ ရှေ့၌ သင်္ခေပဝါကျ ရှိခဲ့မှသာ ကတမာ စ-ဖြင့် ချဲ့ရန် ဖြစ်နိုင်ပါမည်။ ရှေ့၌ အကျဉ်းဝါကျ မရှိခဲ့ရကား ဤ ယံကိဍ္တိ ရာဟုလ-မှ စ၍ အာကာသ ဓာတုယာ စိတ္တံ ဝိရဇေတိ-တိုင်အောင်သော စကားသည် ဤသုတ်၏ မှုရင်းပါဋိ ဟုတ် မဟုတ် စဉ်းစားဗွယ် ဖြစ်နေပါသည်။ ဖြစ်နိုင်ခြေကား နောက်၌ ပထဝိသမံ-အစရှိသော ဝါကျများ ပါရှိရကား ထိုပါဠိများနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်မှ ဤပါဠိများကို ယူပြီး အဓိပ္ပါယ် ပြောရာမှ ဤသုတ်ထဲသို့ ရောက်နေဟန် တူပါသည်။ သို့သော် အဋ္ဌကထာ၌ ယံကိဉ္စိ ရာဟုလာတိ ကသွာ-စသည်ဖြင့် ဤစာပိုဒ်များကို ဖွင့်ပြထားသည်။ ထိုအဖွင့်များကို ထောက်ပါက အဋ္ဌကထာလက်ထက်ကပင် ဤသုတ် ပါဠိတော်သည် ယခု လက်ရှိအတိုင်း ဖြစ်နေပုံရ၏။ သို့ဖြစ်၍ ဤသုတ် မူရင်းပါဠိ၌ ယံကိဉ္စိ ရာဟုလ-မှ စ၍ အာကာသဓာတုယာ စိတ္တံ ဝိရဇေတိ-တိုင်အောင်သော စကားများ မပါရှိဘဲ ထိုစကားများသည် ဓာတုဝိဘင်္ဂ-သုတ်မှ ယူထားသော ပါဠိအချို့အဝက် ဖြစ်နိုင်သည်-ဟု ဆုံးဖြတ်ရန်မှာ လည်း တာဝန်ကြီးလှပါသည်။ (စပ၊ ၉.၂.ပ၉၅။) (စမ၊ ၅၂၀။)

# ဘဒ္ဒါလိသုတ် မှတ်ချက်

ဤ၌ တကယ် နိုင်းသည် မဟုတ်၊ အကယ်၍ မသင့်တော်တာ နိုင်းလျှင် သင့်ထက် အဆင့်မြင့်သော အရိယာရဟန်းများက လိုက်နာမည် မဟုတ်၊ ပယ်မည်သာ ဖြစ်သည်။ အခု ညနေစာမားးရန် ပညတ်ချက်ကို ထိုအရိယာ ရဟန်းများကပင် မပယ်၍ သင့်တော်သော ပညတ်ချက် ဖြစ်သည်၊ သို့ဖြစ်၍ သင် လိုက်နာသင့်သည်-ဟု ပြတော်မူသည်။ (မိမိ အမြင်သာ)၊ အဋ္ဌကထာ ကိုလည်း ကြည့်သင့်ပါသည်။ (စပ၊ ၉.၂.၁၁၃။) (စမ၊ ၅၃၂။)

### ပျက်စီးလောက်စရာ ရှိကုန်၏

မ၊ ဋ္ဌ၊ ၂။၁၀၂။ အနဿာမ အဖွင့်၌ ရူ။ (စပ၊ ၉.၂.၂၃၂။) (စမ၊ ၆၀၀။)

### ပက္ကုပုဋက

ပက္လာပူ၎က-ဟူသည် အစည်းစည်း၍ (နေလှန်းသဖြင့်) ဖျော့တော့ သော အဆင်းရှိသော-ဟု အဓိပ္ပာယ် ရ၏။ (စပ၊ ၉.၂.၂၄၃။) (စမ၊ ၆၀၉။)

၉၃၆

# နောက်ဆက်တွဲ (၂) မှတ်ချက်နှင့် ဆုံးဖြတ်ချက်များ

#### ပက္သာပြဋကသလေးဆန်

ပက္ကုပုဋကသလေးဆန်-ဟူသည် အစည်း စည်း၍ နေလှန်းထား သဖြင့် ဈောတော့သော အဆင်းရှိသော သလေးဆန် ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၉.၂.၂၄၈၊) (စမ၊ ၆၁၁။)

# မယ်တော်ဘက်မှ ပါလာသော ဥစ္စာ

မယ်တော်ဘက်မှ ပါလာသော ဥစ္စာသည် မိန်းမသား၏ မိန်းမသုံး ဥစ္စာသာ ဖြစ်သေး၏၊ သနပ်ခါးဖိုး ပန်းဖိုးမှူ ရှိသေး၏-ဟု ဆိုလိုသည်။ (စပ၊ ၉.၂.၂၅၇။) (စမ၊ ၆၁၅။)

### ဗောဓိရာဇကုမာရသုတ် မှတ်ချက်

ပါဠိတော်၌ စသာဟံ သမ္မ သဋိကာပုတ္တ တတိယကမ္မိ ဘဂဝန္တံ သရကံ ဂစ္ဆာခ်ိ ဓမ္မဥ္မ ကျွသံယဉ္စ။ ဥပါသကံ မံ ဘဂဝါ ဓာရေတု အဇ္ဖတဝွေ ပါကုပေတံ သရကံ ဂတန္တိ-ဟု သဍိကာပုတ္တအား ပြောသော စကားနှင့် ဘုရားရှင်အား လျှောက်သော စကား ရောနေသည်။ (စပ၊ ၉.၂.၂၈၀။) (စမ၊ ၆၂၆။)

#### တောင့်

တောင့်-ဟူသည် ဝါးနီး-စသည်ဖြင့် ရက်လုပ်ထားသော ကျည်တောက် ဖြစ်သည်။ (စပ၊ ၉.၂.၂၈၂။) (စမ၊ ၆၂၈။)

# ဂေါပကမောဝ္ဂလ္လာနသုတ် အထူး မှတ်ချက်

ဥပရိပဣာသပါဠိတော် စာမျက်နာ(၆၃)၊ စာဇိုဒ်နံပါတ် (၈၃)၊ စာကြောင်းရေ (၂)၌ "တံ ကို မညသိ ဘဝံ သေနာပတိ၊ ယဒိမေ ဘောန္တော သတ္တာတခွဲ သတ္တရောန္တိ၊ ဂရုံ ကာတခွဲ ဂရုံ ကရောန္တိ၊ မာနေတခွဲ မာနေန္တိ၊ ပူဇေတခွဲ ပူဇေန္တိ၊

တု္လိုမေ ဘောန္တေႏွ သက္တာတင္ပံ သက္တာရောန္တို့ ဂရုံ ကာတင္ပံ ဂရုံ ကရောန္တို့ မာနေတင္ပံ မာနေန္တို့ ပူဇေတင္ပံ ပူဇေန္တို ကူမဥ္ ဟိ တေ ဘောန္တေႏွ န သက္တာရေယျုံ န ဂရုံ ကရေယျုံ န မာနေယျုံ န ပူဇေယျုံ၊ အထ ကိဥ္စရဟိ တေ ဘောန္တော သက္တာရေယျုံ ဂရုံ ကရေယျုံ မာနေယျုံ ပူဇေယျုံ၊ သက္တာတွာ ဂရုံ ကတွာ မာနေတွာ ပူဇေတွာ ဥပနိဿာယ ဝိဟရေယျန္တိ" ဟု ရှိ၏။

ဤဝါကျတို့အနက်

ယဒိမေ ဘောန္တော သက္တာတဗွံ သက္တရောန္တိ၊ ဂရုံ ကာတဗွံ ဂရုံ ကရောန္တိ၊ မာနေတဗွံ မာနေန္တိ၊ ပူဇေတဗွံ ပူဇေန္တိ-၏ နောက်၌

ထာတိ ကျနေသည်ဟု ယူဆပါသည်၊ ပူစေနွိတိ-ဟု ရှိရပါမည်။ ဤနေရာ၌ ထုတိသဒ္ဒါသည် အလွန်အရေးပါပါသည်၊ လက်ရှိပါဠိတော် စာအုပ်များ၌ ထုတိသဒ္ဒါ မပါသည့်အတွက် တံ ကိ မညသိမှ ဝိဟရေယျနို့ တိုင်အောင်သော စကားသည် ဝဿကာရ၏ စကားချည်းကဲ့သို့ ဖြစ်နေပါသည်။ အမှန်မှာ တံ ကိ မညသိ မှ ပူစေနွိတိ တိုင်အောင်သော ဝါကျသည် ဝဿကာရ၏ အမေးဝါကျ ဖြစ်ပါသည်။ တွဲ့စိမေမှ ဝိဟရေယျနို့ တိုင်အောင်သော ဝါကျသည် ဥပန္ဒန္၏ အဖြေဝါကျ ဖြစ်ပါသည်။ တံ ကိ မညသိ- ဝါကျတိုင်း အမေးနှစ်ထပ် ပါ၍ အဆုံး၌ ထုတိသဒ္ဒါ ပါမြီ ဖြစ်ပါသည်။ ပါဠိတော်ပေါင်းများစွာ၌ တံ ကိ မညသိ ဝါကျများကို ကြောကြော တွေ့ ရပါသည်။ စူဥရာဟုလောဝါသည်ကဟဲ တံ ကိ မညသိ ဝါကျများနှင့် နိုင်းယှဉ်ကြည့်သင့်ပါသည်။ ထိုပြင် အလေးအနက် ဖြေဆိုသော တချို့အဖြေများ၌ တွဲ့လူခြင့် စ၍ ဖြေလေ့ ရိုပါသည်။ ထိုတူ့၍ ရေ့တွင် ထုတ်ဖြင့် မေးလေ့ရှိပါသည်။ ဥပရိပဏ္ဏာသပါဠိတော် စာမျက်နှာ(၁၄၇)၊ စာပိုဒိန်ပါတ်(၁၇၆)၊ စာကြောင်းရေ(စ)၌ ရှိသော "ကစို့ ဖေတံ ဘန္တေ သုသုတံ သုပ္ပတိတ် သုမနာသိကတံ သူပဓာရိတန်)၊ တူ့ရွဲ့ တွေ့ တေ စတံ အာနန္ဒ သုသုတံ သုဂ္ဂဟိတံ သုမနာသိကတံ သူပဓာရိတံ"-သော ဝါကျများကို ထောက်စာသင့်ပါသည်။ ဤရွာတိသဒ္ဒါသည်

650

# ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

ပဥ္စမသင်္ဂါယနာမူ ကျောက်စာ ပါဠိတော်များ၌ပင် ကျနေပါ၍ အထူး သတိပြုသင့်ပါသည်။ (စပ၊ ၉.၃.ပ၃၆။) (စမ၊ ဂု၁၆။)

# ကာမဓာတ်၊ ရူပဓာတ်နှင့် အရူပဓာတ်

ကာမဓာတိ- ကာမဘုံ၌ အကျုံးဝင်သော ခန္ဓာဝါးပါး၊ ရူပဓာတိ- ရူပ တစ်ဆယ့်ငါးဘုံ၌ အကျုံးဝင်သော ခန္ဓာဝါးပါး။ အရူပဓာတိ- အရူပ လေးဘုံ၌ အကျုံးဝင်သော နာမက္ခန္ဓာလေးပါး၊ (ဝပ၊ ၉.၃.ဂ၆၇၊) (ဝမ၊ ၇၃၅၊)

# အာနာပါနဿတိသုတ် မှတ်ရျက်

္ဆြာသုတ်၌ ဝိဇ္ဇာဝိမုတ္တိ-၌ ဝိဇ္ဇာအရ မဂ်ကို ယူပြီး ဝိမုတ္တိအရ ဖိုလ်နှင့် နိဗ္ဗာန်ကို ယူလျှင်လည်း သင့်ဖွယ်ရှိ၏။ ဗောဖ္လင်အရ လောက်ဗောဖ္လင်ကို ယူပုံက ပိုပြီး သင့်၏။ ဝဟုလီကတာကို ထောက်သင့်၏၊ (ဝပ၊ ၉.၃.၀၉၁။) (ဝမ၊ ၇၄၇။)

# ဥဒါယီ၏ အချိုးမကျ ပေါ် လာခြင်း

ဉဒါယီ၏ အချိုးမကျ ပေါ် လာခြင်း-ဟူသော စကားသည် "ဉဒါယီ သည် အသိဉာက်ခေါင်းပါး၍ လူတော သူတော မတိုး၊ ငုင်လျှိုးပြီး မြစ်ပြီး နေရ၏၊ ပေါ် လာပြီး ပြောပြန်တော့ လည်း အချိုးမကျသည်ကို ပြောသည်" ဟု နှိမ့်ချ၍ ဆုံးမတော်မူသော စကား ဖြစ်၏၊ (စပ၊ ၉.၃.၁၀၀။) (စမ၊ ၇၉၄။)

ලදුනු

နောက်ဆက်တွဲ (၃)

သုတ္တနိုအဓိပ္ပါယ်ိ အသွယ်ိသွယ်ိ

# သုတ္တန်အဓိပ္ပါယ် အသွယ်သွယ်

# သီလကျွန်ပါဠိတော်

**ာ၊ ဗြဟုစာလသုတ်** - မြတ်သော သဗ္ဗညျတဉာက်တော် ကွန်ရက်အကြောင်းကို မြသော သုတ်။ (ဗြဟ္မ= မြတ်သော ဉာက် +ဇာလ=ကွန်ရက်၊ ဗြဟုစာလ= မြတ်သော ဉာက် ကွန်ရက်။) (ဝမ၊ ၅၉။)

**၂။ သာမညဖလသုတ်** - ရဟန်းပြုရကျိုးကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၉၂။)

၃။ အမွဋ္ဌသုတ် - အမွဋ္ဌလုလင်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၀၀။)

၄။ သောကဒဏ္ဍသုတ် - သောကဒဏ္ဍပုဏ္ဏားကို အကြောင်း ပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၁၁။)

၅။ ကူဌခန္တသုတ် - ကူဌခန္တပုက္ကားကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၁၉။)

၆။ မဟာလိသုတ် - ဩဋ္ဌဒ္ဓ လိစ္ဆဝီမင်းသား မဟာလိကို

အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၂၈။)

**ဂု။ မဟာသီဟနာဒသုတ်** - ခြင်္သေ့ဟိန်းသံကဲ့သို့ ဘုရား ရှင်၏ ရဲရင့်သော မိန့်ကြားသံကို ပြဆိုသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၃၃။)

**၈။ ပေါင္ခပါဒသုတ်** - ပေါင္ခပါဒပရိဝိုရိကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၄ဂ။)

၉။ ကေဝဋသုတ် - သူကြွယ့်သား ကေဝဋကို အကြောင်း ပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၅၁။)

၁၀။ လောဟိစ္မသုတ် - လောဟိစ္စပုဏ္ဏားကို အကြောင်း ပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၅၅။)

**၁၁။ တေဝိဇ္ဇသုတ်** - ဗေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့ အကြောင်းကို ဟောပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၆ဂ။)

# မဟာဝါပါဠိတော်

**၁။ မဟာပဒါနသုတ်** - ကြီးမြတ်သော ဘုရားရှင်တို့၏ အကြောင်းအရာကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၆၉။)

**၂။ မဟာနိဒါနသုတ်** - ကျယ်ဝန်းသော အကြောင်းတရား များကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၇၃။)

**၃။ မဟာသုဒဿနသုတ်** - မဟာသုဒဿန စကြဝတေး မင်း အကြောင်းကို ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၈၀။)

၄။ ဇနဝသဘသုတ် - ဇနဝသဘနတ်သားအကြောင်းကို

ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၈၇။)

၅။ မဟာဂေါဝိန္မသုတ် - မဟာဂေါဝိန္မပုဏ္ဏားအကြောင်း ကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၁၉၆။)

၆။ မဟာသမယသုတ် - နတ်အစည်းအဝေးကြီး အကြောင်းကို ဟောပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၀၇။)

ဂု။ သက္တပဉ္စသုတ် - သိကြားမင်း၏ မေးခွန်းများကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၁၃။)

# ပါထိကဝဂ်ပါဠိတော်

**ာ၊ ပါထိကသုတ်** - ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းကို အကြောင်း ပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၂၇။)

၂။ ဥခုမွရိကသုတ် - ဥခုမွရိကာမိဖုရား၏ ပရိဝိုဇ် ကျောင်း၌ နေသော နိုကြောပေရိဝိုဇ်ထံသို့ ကြွရောက်၍ ဟောတော် မူသောသုတ်။ (စမ၊ ၂၃၄။)

**၃။ စက္ကဝတ္တိသုတ်** - စကြဝတေးမင်းအကြောင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၄၅။)

**၄။ အဂ္ဂညသုတ်** - ကမ္ဘာဦးသမိုင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၅၆။)

၅။ သမ္မသာဒနီယသုတ် - မြတ်စွာဘုရားအား မိမိ၏ ကြည်ညိုပုံကို အရှင်သာရိပုတြာက လျှောက်ထားပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၆၆။)

၆။ ပါသာဒိကသုတ် - ကြည်ညိုဗွယ်ရှိသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၇၂။)

**ဂု။ လက္ခဏသုတ်** - ဘုရားရှင်၏ လက္ခဏာတော်ကြီး ၃၂ ကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၈၇။)

**ေ။ သိင်္ဂါလသုတ်** - သိင်္ဂါလလုလင်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၂၉၈။)

၉။ အာဌာနာဋိယသုတ် - အာဌာနာဋာမြို့တော်၌ စီကုံး အဝိသည့် အစောင့်အရောက်အရံအတားကို ပြသော သုတ်။ (ဝမ၊ ၃၀ဂု။)

# မူလပဏ္ဍာသပါဠိတော်

၁ - မူလပရိယာယဝဂ်

၁။ မူလပရိယာယသုတ် - (မူလ-သီးခြားအကြောင်း၊ ပရိယာယ -ဟောပြခြင်း) သီးခြား အကြောင်းကို ဟောပြ သောသုတ်။ (စမ၊ ၃၁၇။)

၂။ သဗ္ဗာသဝသုတ် - (သဗ္ဗ-အလုံးစုံ၊ အာသဝ- ယိုစီး-တတ်သော သဘောတရား) အာသဝေါအားလုံး ကုန်ခန်း ကြောင်းကို ပြသောသုတ်။ (စမ၊ ၃၂୯။)

၃။ ဓမ္မဒါယာဒသုတ် - (ဓမ္မ- တရား၊ ဒါယာဒ- အမွေစံ)

တရားအမွေခံ ဖြစ်ရန် တိုက်တွန်းတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၂၅။)

၄။ ဘယဘေရာသုတ် - (ဘယ - ကြောက်စိတ်၊ ဘေရဝ ကြောက်စွယ် အာရုံ) ၎င်းနှစ်မျိုးအား လက်ယဝ်ခေါ် ပုံကို ပြသောသုတ်။ (စမ၊ ၃၂၈။)

၅။ အာကစေ်ယျသုတ် - (အာကစေ်ယျ - အလိုရှိလျှင်) လို, တ, ရကြောင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၃၁။)

၆။ ဝတ္ထသုတ် - (ဝတ္ထ - အဝတ်အထည်) ဆေးဆိုးမည့်

အဝတ်အထည် ဥပမာဖြင့် ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၃၃။)

**ဂု၊သလ္လေစသုတ်** - (သလ္လေစ - ခွာရြစ်ခြင်း) အကုသိုလ် ခွာရြစ်နည်း၊ ပယ်နည်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၃၅။)

စး မဟာသတိပဌာနသုတ် - (မဟာ - ကြီးမားသည်၊ သတိ - သတိ၊ ပဌာန -သက်ဝင်၍ တည်ခြင်း၊) သက်ဝင်၍ တည်သော သတိကို ပြသော သုတ်ကြီး၊ (စမ၊ ၃၃၉။)

### ၂ - သီဟနာဒဝဂ်

**ာ၊ ဇူဠသိဟနာဒသုတ်** - (စုဠ - သေးငယ်သည်၊ သီဟ -ခြင်္သေ့၊ နာဒ - ဟိန်းသံ)ခြင်္သေ့ဟိန်းသံ ဟိန်းရန် မိန့် ကြားသော သုတ်ငယ်။ (စမ၊ ၃၅၃။)

၂။ မဟာသီဟနာဒသုတ် - (မဟာ - ကြီးမားသည်၊ သီဟ ခြင်္သေး၊ နာဒ - ဟိန်းသံ၊) ခြင်္သေ့ဟိန်းသံ ဟိန်းရန် မိန့်ကြား သော သုတ်ကြီး။ (စမ၊ ၃၅၆။)

**၃။ မဟာဒုက္မက္မွန္သသုတ်** - (မဟာ - ကြီးမားသည်၊ ဒုက္မ ဆင်းရဲ၊ ခန္ဓာ - အစု) ဆင်းရဲ အစုကို ပြသော သုတ်ကြီး။ (စမ၊ ၃၆၁။)

၄။ စူဠဒုက္မက္မွန္မွသုတ် - (စူဠ - သေးငယ်သည်) ဆင်းရဲ အစုကို ပြသော သုတ်ငယ်။ (စမ၊ ၃၆၅။)

**၅။ စေတောဓိလသုတ်** - (စေတော - စိတ်၊ ဓိလ - ဆူးကြောင့် ခလုတ်) စိတ်၏ ဆူးကြောင့်ခလုတ်များကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၆၇။)

**၆။ ဝနပတ္ထသုတ်** - (ဝနပတ္ထ - တောအုပ်၊) နေသင့်/မနေ သင့်သော တောအုပ် စသည်ကိုပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၆၉။)

**ဂု။ မခုဝိက္ကိကသုတ်** - (မခုဝိက္ကိက - ပျားမုန့်၊) ပျားမုန့်နှင့် တူသောသုတ်။ (စမ၊ ၃ဂ၂။)

**၊ေ ဒွေဓာဝိတက္ကသုတ်** - (ဒွေဓာ - နှစ်အုပ်စု၊ ဝိတက္က -ကြံ စည်ပုံ၊) ကြံစည်ပုံ နှစ်အုပ်စုကို ပြသောသုတ်။ (စမ၊ ၃၇၅။)

၉။ ဝိတတ္ကသတ္ဟာနသုတ် - (ဝိတတ္က- ကြံစည်ပုံ၊ သတ္ဟာန- ရပ်တန့်ကြောင်း) မကောင်းသော ကြံစည်ပုံများ ရပ်တန့် ကြောင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၇၉။)

# ၃ - ဩပမ္မဝဂ်

**၁။ ကကစူပမသုတ်** - (ကကစ - လွှ၊ ဥပမ - ဥပမာရှိသည်) လွှ ဥပမာဖြင့် ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၈၅။) **၂။ အလဂဒ္ဓူပမသုတ် -** (အလဂဒ္ဒ - မြွေ၊ ဥပမ - ဥပမာ ရှိ သည်၊) မြွေမမ်းပုံ ဥပမာဖြင့် ဟောပြသောသုတ်။ (စမ၊ ၃၉၄။)

**၃။ ဝန္ဓိကသုတ်** - (ဝန္ဓိက-တောင်ပို့၊)တောင်ပို့ ဥပမာဖြင့် ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၃၉၇။)

**၄။ ရထဝိနီတသုတ်** - (ရထ- ရထား, ယာဉ်, လှည်း၊ ဝိနီတ- ယဉ်ကျေးသောမြင်း) မြင်းရထား ဥပမာဖြင့် ဟောပြ သောသုတ်။ (စမ၊ ၃၉၉။)

၅။ နိဝါပသုတ် - (နိဝါပ - စိုက်ပျိုးထားသော မြက်ခင်း) မြက်ခင်းဥပမာဖြင့် ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၄ဂ၃။)

၆။ ပါသရာသိသုတ် - (ပါသ- ကျော့ကွင်း၊ ရာသိ- အစု၊) ကာမဂုဏ် ငါးပါးကို ကျော့ကွင်း ဥပမာထား၍ ဟောတော် မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၀၇။)

ဂု**း စုဠဟတ္ထိပဒေါပမသုတ်** - (စုဠ- သေးငယ်သည်၊ ဟတ္ထိပဒ- ဆင်ခြေရာ၊ ဥပမာ- ဥပမာရှိသည်၊) ဆင်ခြေရာ ဥပမာဖြင့် ဟောပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၁၃။)

စ။ မဟာသာရောပမသုတ် - အနစ်ကို ဥပမာပြကာ ဟောကြားတော်မူသော သုတ်ကြီး။ (စမ၊ ၄၁၈။)

# ၄- မဟာယမကဝဂ်

၁။ စူဠဂေါသိင်္ဂသုတ် - ဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတောမှာ ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ နောက်သုတ်ထက် သေး ငယ်သောသုတ်။ (စမ၊ ၄၂၃။)

၂။ မဟာဂေါသိဂ်သုတ် - ဂေါသိင်္ဂအင်ကြင်းတောမှာ ဟောကြားတော်မူသော သုတ်၊ ရှေ့သုတ်ထက် ကြီးသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၂၆။)

၃။ မဟာဂေါပါလကသုတ် - နွားကျောင်းသား ဥပမာဖြင့် ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ နောက်သုတ်ထက် ကြီးသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၂၈။)

၄။ စုဋ္ဌဂေါပါလကသုတ် - နွားကျောင်းသား ဥပမာဖြင့် ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ ရှေ့သုတ်ထက် သေး ငယ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၄၃ဂ။)

၅။ စူဠသစ္စကသုတ် - သစ္စကပရိဝိုဇ်အား ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ နောက်သုတ်ထက် သေးငယ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၄၃၂။)

၆။ မဟာသစ္စကသုတ် - သစ္စကပရိဗိုဇ်ကို ဟောကြား

တော်မူသော သုတ်၊ ရှေ့သုတ်ထက် ကြီးသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၃၇။)

- **ဂု။ စူဥတဏှာသစ်ယသုတ်** တကှာကုန်ကြောင်း တရား များကို ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ နောက်သုတ်ထက် သေးငယ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၄၄၁။)
- စ။ မဟာတကှာသစ်ယသုတ် တကှာကုန်ကြောင်း တရားများကို ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ ရှေ့သုတ် ထက်ကြီးသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၄၄။)
- ၉။ မဟာအဿပုရသုတ် အဿပုရနိဂုံးမှာ ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ နောက်သုတ်ထက် ကြီးသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၄၇။)
- **၁၀။ စူဠအဿပုရသုတ်** အဿပုရနိဂုံးမှာ ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ ရေ့သုတ်ထက် သေးငယ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၄၄၉။)

### ၅- စူဋ္ဌယမကဝဂ်

**၁။ သာလေယျကသုတ်** - သာလာရွာသူရွာသားများအား

ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၅၃။)

- **၂။ စူဥဝေဒလ္လသုတ်** နှစ်သက်မှုကို ရကာ ရကာ မေးမြန်း အဝ်သော သုတ်။ ရှေ့သုတ်ထက် သေးငယ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၄၅၅။)
- **၃။ စုဥမွေသမာဒါနသုတ်** တရားဆောက်တည်ပုံကို ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ နောက်သုတ်ထက် သေးငယ်သော သုတ်။ (ဓမ၊ ၄၅၇။)
- **၄။ မဟာမွေသမာဒါနသုတ်** တရားဆောက်တည်ပုံကို ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ ရှေ့သုတ်ထက် ကြီးသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၅၉။)
- ၅။ ဝီမံသကသုတ် စူစမ်းလေ့လာသော ရဟန်း အကြောင်းကို ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၆၃။)
- ၆။ ကောသမွိယသုတ် ကောသမွိမြို့မှာ သီတင်းသုံး ကြသော ရဟန်းများအား ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၆၅။)
- **ဂု။ ဗြဟ္မနိမန္တနိကသုတ်** ဗကဗြဟ္မာကို အမှန်အမှား ခွဲခြား သိစေတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၆၈။)

# မရွိျမပဏ္ဌာသပါဠိတော်

#### ၁ ဂဟပတိဝဂ်

**၁။ ကန္စရကသုတ်** - ကန္စရကပရိဗိုဇ်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄ဂဂု။)

- **၂။ သေစသုတ်** သေက္စပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အကျင့်ကို ဟော ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၈ဂ။)
- ၃။ ပေါတလိယသုတ် ပေါတလိယသူကြွယ်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၈၄။)
- ၄။ **ဇီဝကသုတ်** ဆေးဆရာဇီဝကကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၈၉။)
- ၅။ ဥပါလိသုတ် ဥပါလိသူကြွယ်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၄၉၁။)
  - ၆။ ကုတ္တုရဝတိကသုတ် အဝတ် မဝတ်ဘဲ နွေးကျင့်

ကျင့်သော သေနိယနှင့် အဝတ်မဝတ်ဘဲ နွားကျင့်ကျင့်သော ပုဏ္ဏတို့ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသောသုတ်။ (စမ၊ ၅ဂ၁။)

- **ဂု။ အဘယရာဇကုမာရသုတ်** အဘယမင်းသားကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၈၅။)
- **၈။ ဗဟုဝေဒနိယသုတ်** ဝေဒနာများစွာကို ဟောသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၀၈။)
- **၉။ အပဏ္ကကသုတ်** ဧကန်အကျိုးရှိသည့် အကျင့် တရားကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၁၀။)

# ၂ ဘိက္စုဝဂ်

၁။ အမွလဋိကရာဟုလောဝါဒသုတိ - အမွလဋိက ကျောင်း၌ အရှင်ရာဟုလာအား ဩဝါဒပေးတော်မူပုံကို ပြသော သုတ်၊ (စမ၊ ၅၁၇။)

# နောက်ဆက်တွဲ (၃) သုတ္တန်အဓိပ္ပါယ် အသွယ်သွယ်

၂။ မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ် - အရှင်ရာဟုလာအား ဩဝါဒပေးတော်မူပုံကို ပြသည့် သုတ်အကြီး။ (စမ၊ ၅၂၇။)

၃။ စူဠမာလုကျသုတ် - မာလုကျပုတ္တမထေရိကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသည့် သုတ်အငယ်။ (စမ၊ ၅၂၄။)

**၄။ မဟာမာလုကျသုတ်** - မာလုကျပုတ္တမထေရ်ကို အကြောင်းပြ၍ဟောတော်မူသည့်သုတ်အကြီး၊ (စမ၊၅၂၇။)

၅။ ဘဒ္ဒါလိသုတ် - အရှင်ဘဒ္ဒါလိကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၃၁။)

၆။ လဋ္ရုကိတောပမသုတ် - ဘီလုံးငှက်ငယ်ဥပမာဖြင့် ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၃၉။)

**ဂု။ စာတုမသုတ်** - စာတုမာရွာ၌ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၄၅။)

**၊ နင္ငကပါနသုတ်** - နင္ငကပါနရွာ၌ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၄၉။)

**၉။ ကိဋာဂိရိသုတ်** - ကီဋာဂိရိနိုဂုံး၌ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၅၃။)

# ၃ ပရိဗွာဇကဝဂ်

**ာ၊ တေဝိဇ္ဇဝစ္ထသုတ်** - ငါဘုရားသည် ဝိဇ္ဇာသုံးပါးရှိသူ-ဟု ဝစ္ထပရိဝိုဇ်အား ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၆၁။)

**၂။ အဂ္ဂိဝစ္ထသုတ်** - ဝစ္ထပရိဗိုဇ်အား မီးဥပမာဖြင့် ဟောပြ တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၆၃။)

**၃။ မဟာဝစ္ထသုတ် -** ဝစ္ထပရိဝိုဇ်အား ဟောကြားတော် မူသော သုတ်အကြီး။ (စမ၊ ၅၆၆။)

၄။ ဒီဃနာသုတ် - ဒီဃနာပရိဝိုဇ်အား ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၇၂။)

၅။ မာဂဏ္ဍိယသုတ် - မာဂဏ္ဍီပရိဗိုဇ်အား ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၇၅။)

၆။ မဟာသကုလုဒါယီသုတ် - သကုလုဒါယီပရိဝိုဇ်အား ဟောကြားတော်မူသော သုတ်အကြီး။ (စမ၊ ၅၈၃။)

ဂု៖ သမဏမုတ္ကိကသုတ် - သမဏမုတ္ကိကာ၏ သား ဖြစ်သော ဥဂ္ဂါဟမာနပရိဝိုရ်၏ စကားကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၅၉၂။) **ာ၊ စုဋသကုလှဒါယိသုတ်** - သကုလှဒါယီပရိဝိုဇ်အား ဟောကြားတော်မူသော သုတ်အငယ်။ (စမ၊ ၅၉၆။)

၉။ ဝေခနသသုတ် - ဝေခနသပရိဝိုဇ်အား ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆ဂ၂။)

### ၄။ ရာဇဝဂ်

**ားယဋိကာရသုတ်**-ယဋိကာရအိုးထိန်းသည်အကြောင်း ကို ဟောပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆ဂ၇။)

**၂။ ရဋ္ဌပါလသုတ်** - အရှင်ရဋ္ဌပါလအကြောင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၁၂။)

**၃။ မဃဒေဝသုတ်** - မဃဒေဝမင်းဆက်အကြောင်းကို ဟောပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၁၉။)

**၄။ ဗောဓိရာဇကုမာရသုတ်** - ဗောဓိမင်းသားအား ဟော ကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၂၃။)

**၅။ အင်္ဂုလိမာလသုတ်** - အင်္ဂုလိမာလအကြောင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၂၇။)

၆။ ဝိယဇာတိကသုတ် - အချစ်ကြောင့် ဒုက္ခရောက်ရပုံကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၃၂။)

**ဂု။ မွေစေတိယသုတ်** - တရားတော်အား အရှိအသေပြုမှု တို့ကို ဟောပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၃၆။)

**ေ။ ကဏ္ဏကတ္ထလသုတ်** - ကဏ္ဏကတ္ထလမည်သော သားသမင်တော၌ ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၄၁။)

# ၅။ ဗြာဟွကာဝဂ်

**ာ၊ ဗြဟ္မာယုသုတ်** - ဗြဟ္မာဟုပုဏ္ဏားအား ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၄၉။)

၂။ သေလသုတ် - သေလပုဏ္ဏားကို အကြောင်းပြု၍ ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၅၄။)

**၃။ အဿလာယနသုတ်** - အဿလာယနလုလင်ကို အကြောင်းပြု၍ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၅၉။)

**၄။ စက်ိဳသုတ်** - စက်ိဳပုဏ္ဏားကို အကြောင်းပြု၍ ဟော ကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၆၅။)

၅။ သေုကာရီသုတ် - သေုကာရီပုဏ္ဏားအား ဟောကြား

eçç

တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၇၃။)

၆။ ဝါသေဋသုတ် - ဝါသေဋ္ဌနှင့် ဘာရဒ္ဓါဇလုလင်တို့အား ဟောကြားတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၇၈။) **ဂု။ သုဘသုတ်** - သုဘလုလင်အား ဟောကြားတော် မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၈၂။)

**ေ။ သင်္ဂါရဝသုတ်** - သင်္ဂါရဝလုလင်အား ဟောကြား တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၆၉၀။)

# ဥပရိပဏ္ဏာသပါဠိတော်

#### ၁။ ဒေဝဒဟဝဂ်

- **၁။ ဒေဝဒဟသုတ်** ဒေဝဒဟနိဂုံးမှာ ဟောတော် မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၆၉၇။)
- ၂။ ပဥ္စတ္တယသုတ် ဝါးပါးလည်းဖြစ် သုံးပါးလည်း ဖြစ်သော အယူဝါဒကို ပြသော သုတ်။ (ထိုသို့ ဖြစ်ပုံကို မြန်မာပြန်ကြီးမှာ ရှ)။ (ဓမ၊ ဂုဂဂ။)
- **၃။ ကိန္တိသုတ်** အဘယ်သို့ (ထင်သလဲ) ဟု မေး၍ ဟောတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ဂုဂ၁။)
- **၄။ သာမဂါမသုတ်** သာမရွာမှာ ဟောတော်မူအပ် သော သုတ်။ (စမ၊ ဂုပ၃။)
- **၅။ သုနက္မတ္တသုတ်** လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္မတ္တကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ဂုဂ၅။)
- ၆။ အာနေဥအပွါယသုတ် အာနေဥအည်သော စတုတ္ထဈာန်၊ အာကာသာနဥ္စာယတနဈာန်၊ ဝိညာနဥ္စာ ယတနဈာန် တို့နှင့် လျော်သော အကျင့်ကို ပြသော သုတ်။ (ဝမ၊ ၇၀၈၊)
- **ဂု။ ဂဏကမောဂ္ဂလ္လာန်သုတ်-** ဂဏကမောဂ္ဂလ္လာန် ပုဏ္ဏားကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူအပ်သော သုတ်။ (ဝမ၊ ၅၁၀။)
- စ။ ဂေါပကမောဂ္ဂလ္လာနသုတ် ဂေါပကမောဂ္ဂလ္လာန် ပုဏ္ဏားကို အကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူအပ်သော သုတ်။ (ဝမ၊ ၅၁၄။)
- **၉။ မဟာပုက္ကမသုတ်** လပြည့်နေ့ည တစ်ညမှာ ဟောအပ်သော သုတ်ကြီး။ (စမ၊ ဂု၁၇။)
- **၁၀။ စုဋပုဏ္ကမသုတ်** လပြည့်နေ့ည တစ်ညမှာ ဟော အပ်သော သုတ်ငယ်။ (စမ၊ ဂျ,ဂ။)

### ၂။ အနုပဒဝဂ်

**ာ။ အနုပဒသုတ်** - အသေးစိတ် (ဝိပဿနာ)ကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၂၅။)

၂။ ဆင္ဂ်ိဳသောနေသုတ် -ရဟန္တာ ဟုတ် / မဟုတ် ဝေါဟာရ၊ ခန္ဓာ၊ ဓာတ်၊ အာယတန၊ သကာယ၊ ပရကာယ ဟူသော ၆-ဌာနတို့၌ မေးမြန်း စိစစ်ပုံကို ပြသောသုတ်။ (စမ၊ ဂျ၂၅။)

**၃။ သပျရိသသုတ်** - သူတော်ကောင်း ဟုတ်/မဟုတ် နွဲခြားပြသော သုတ်။ (စမ၊ ဂ၂၉။)

၄**။ သေဝိတဗွာသေဝိတဗွသုတ်** - မှီဝဲသင့်သောအရာ၊ မမှီဝဲ သင့်သောအရာ (ဆောင်ရန် ရောင် ရန်တို့ကို ပြသော သုတ်။) (၁မ၊ ဂု၃၁။)

၅။ ဗဟုဓာတုကသုတ် - ဓာတ်များစွာကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၃၄။)

၆။ ဣသိဂိလိသုတ် - ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတို့ကို မျိုသကဲ့သို့ ထင်ရ သော တောင်ရဲ့ အကြောင်းကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၃၇။)

ဂုံး မဟာစတ္တာရီသကသုတ် - ကုသိုလ် နှစ်ဆယ်၊ အကုသိုလ် နှစ်ဆယ်အားဖြင့် တရားလေးဆယ်ကို ပြသော သုတ်။ (ဝမ၊ ဂျာ၈၊)

စ။ အာနာပါနဿတိသုတ် - ထွက်သက် ဝင်သက် ရှမှတ်ပုံကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၄၃။)

**၉။ ကာယဂတာသတိသုတ်** - ကိုယ်ကို ရှမှတ်ပုံကို ပြ သော သုတ်။ (စမ၊ ၇၄၈။)

**၁ဂ။ သဓါရုပပတ္တိသုတ်** - ကုသိုလ်ကြောင့် ဘုံအမျိုးမျိုးမှာ ဖြစ်ပုံ ကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၅၃။)

# ၃။ သုညတဝဂ်

၁။ စူဋ္ဌသုညတသုတ် - ကင်းဆိတ်ပုံကို ပြသော သုတ်ငယ်။ (စမ၊ ဂု၅ဂု။)

၂။ မဟာသူညတသုတ် - ကင်းဆိတ်ပုံကို ပြသော သုတ်ကြီး။ (ဓမ၊ ဂု၅၉။)

**၃။ အစ္ထရိယအဗ္ဘုတသုတ်** - ဘုရားရှင်၏ အံ့ဗွယ်များ၊ ထူးခြား ပုံများကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၆၃။)

**၄။ ဒန္တဘူမိသုတ်** - ယဉ်ကျေးသော ဆင်များ ရောက်သင့် ရောက်ထိုက်သော အဆင့်ကို ဥပမာပြု၍ ဟောကြား တော်မူအပ် သော သုတ်။ (စမ၊ ၇၆၄။)

၅။ ဘူမိဇသုတ် - အရှင်ဘူမိဇကို အကြောင်းပြု၍ ဟောကြားတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၇၆၈။)

၆။ ဥပတ္တိလေသသုတ် - စိတ်၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းများကို ပြ တော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ဂုဂုဂၢ)

**ဂု။ ဘလပက္ကိတသုတ်** - လူမိုက်လက္ခကာနှင့် ပညာရှိ လက္ခကာတို့ကို ပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ဂုဂု၄။)

**ေ၊ ဒေဝဒူတသုတ်** - နတ်တမန်ငါးမျိုးကို ပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ဂုဂု၉။)

# ၄။ ဝိဘင်္ဂဝဂ်

**၁။ ဘဒ္ဒေကရတ္တသုတ်** - အခါကောင်းကြုံပုံကို ပြတော် မူသော သုတ်။ (စမ၊ ဂု၅ေ။)

၂။ မဟာကစ္စာနသဒ္ဓေကရတ္တသုတ် - အရှင် မဟာ ကစ္စည်းမထေရ် ဟောပြတော်မူအပ်သော ဘဒ္ဓေကရတ္တ သုတ်။ (စမ၊ ဂုဂဂု။)

**၃။ စူဠကမ္မဝိဘင်္ဂသုတ်** - ကံအဖွင့်ကို ပြသော သုတ် ငယ်။ (စမ၊ ဂု၉ဂ။)

**၄။ မဟာကမ္မဝိဘင်္ဂသုတ်** - ကံအဖွင့်ကို ပြသော သုတ်ကြီး။ (စမ၊ ၅၉၃။)

**၅။ သဋာယတနဝိဘင်္ဂသုတ်** - အာယတန ခြောက်ပါးကို အကျယ်ဖွင့်ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၇၉၉။)

၆။ ဥဋ္ဒေသဝိဘင်္ဂသုတ် - မြတ်စွာဘုရားက အကျဉ်း ဟောပြတော်မူ၍ အရှင်မဟာကစ္စည်းက အကျယ် ဟောပြ တော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ဝေ၄။) **ဂု။ အရကဝိဘင်္ဂသုတ်** - အညစ်အကြေးကင်းပုံကို အကျယ် ဟောပြတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ဂေ၆။)

**ရ၊ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ်** - ဓာတ်တို့ကို အကျယ်ဟောပြ တော်မူ အပ်သော သုတ်။ (စမ၊ စာဂ။)

**၉။ သစ္စဝိဘင်္ဂသုတ်** - သစ္စာကို အကျယ်ဟောပြတော် မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၈၁၆။)

**၁၀။ ဒက္ရိကာဝိဘင်္ဂသုတ်** - အလှူအကြောင်းကို အကျယ်ဟော ပြတော်မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၈၁၉။)

### ၅။ သဋ္ဌာယတနဝဂ်

**း အနာထပဣိကောဝါဒသုတ်** - အနာထပိက် သူဌေး အားဩဝါဒပေးသောအားဖြင့် အရှင်သာရိပုတြာ ဟောကြား တော်မူအပ်သော သုတ်။ (ဝမ၊ ၈၂၅။)

၂။ ဆနေ့ာဝါဒသုတ် - အရှင်ဆန္ဒအား ဩဝါဒပေးသော အားဖြင့် အရှင်သာရိပုတြာနှင့် အရှင်စုနွတို့ ဟောပြတော် မူအဝ်သော သုတ်။(စမ၊ ၈၂၈။)

**၃။ ပုက္ကောဝါဒသုတ်**- အရှင်ပုဏ္ဏအား ဩဝါဒပေးသော အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၃၃၁။)

**၄။ နန္ဒကောဝါဒသုတ်** - ရဟန်းမတို့အား ဩဝါဒပေးသော အားဖြင့် အရှင်နန္ဒက ဟောပြတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၈၃၃။)

**၅။ စုဠရာဟုလောဝါဒသုတ်** - အရှင်ရာဟုလာအား ဩဝါဒပေးသောအားဖြင့် ဟောကြားတော်မူအပ်သော သုတ်ငယ်။ (စမ၊ စ၃၇။)

၆။ ဆဆတ္တသုတ် - ခြောက်မျိုးခြောက်လီ တရားတော်။ (စမ၊ စ၃၉။)

**ဂု။ မဟာသဋ္ဌာယတနိကသုတ်** - အာယတန ခြောက်ပါး ကို ပြသော သုတ်ကြီး။ (စမ၊ ရ၄၂။)

**ာ၊ နဂရဝိန္ဒေယျသုတ်** -နဂရဝိန္ဒရွာသားပုဏ္ဏားသူကြွယ် တို့အား ဟောပြတော်မူအပ်သော သုတ်။ (စမ၊ ၈၄၄။)

**၉။ ဝိက္ကာပါတပါရိသုဒ္ဓိသုတ်** - ဆွမ်းကျေးဇူးဆဝ်ပုံကို ပြသော သုတ်။ (စမ၊ ၈၄၆။)

၁၀။ **ထုန္ဖြိယဘာဝနာသုတ်** - ထူန္ဒြေပွားများပုံကို ဟောပြတော် မူသော သုတ်။ (စမ၊ ၈၄၈။)

දොතීකතීතු (၄)

ကျမ်ဳိးညွှန်ဳိးများ

# ကျမ်ဳးညွှန်ဳးများ

- 😲 ၂. မဟာသတိပဋ္ဌာန သုတ္တန် လင်္ကာ → (ဒီ၊၂။၂၃၁။)(မ၊၁။၇ပ။)
- 😲 ၂. ကကစူပမ သုတ္တန် ightarrow (မ၊၁။၁၇၆။)
- $\cdot$  ၂. ကကစူပမ သုတ္တန် လင်္ကာ o (မ၊၁။၁၇၃။)
- 🗜 ၂. အဝ္ဂိက္ခန္ဓောပမ သုတ္တန် လင်္ကာ → (အံ၊၂။၄၉၅။)
- $\cdot$  ၂. ဝေပစိတ္တိ သုတ္တန် လင်္ကာ o (သံ၊၁။၂၂၂။)
- $\cdot$  ၂. သလွေခ သုတ္တန် လင်္ကာ o (မ၊၁။၄၈။)
- 🛟 ၂. အလဂဒ္ဒူပမ သုတ္တန် လင်္ကာ ightarrow (သံ၊ဋီ၊၁။၁၅။)
- 💠 ၂. ဝိဋကမည်ပုံ → (မ၊၁။၁၈၂။)
- $\cdot$ : ၂. ဝိဋကမည်ပုံ (၁) ightarrow (အံ၊ဋီ၊၂။၁၆၆။)
- •• ၂. နိကာယ်ခေါ်ပုံ → (မ၊၁။၁၈၂။)
- 💠 ၂. နိကာယ်ခေါ် ပုံ၊ သံယုတ္တနိကာယ် → (သံ၊ဋီ၊၁၊၁၅။)
- $\div$  ၃.၀၀၁ ၃.၁၆၀ ဘုရားအလောင်းတော်ဆုတောင်းခန်း o (ဗုဒ္ဓဝံ။၃၀၆-၃၂၁။)
- 😲 ၄.၁.ဂဂ၁ ၄.၃.၁၂၀ ဘုရားအလောင်းတော် ပါရမီဖြည့်ခန်း → စရိယာ။၃၈၅-၄၂၀။)

# ၉၅၂ ဝိဋကတ်သုံးပုံ အနှစ်ချုပ် ကျစ်းဓာတော် (ပထမတွဲ)

- 🛨 ၅.ဂ၁ မွေးဖွားရာမြို့နှင့် မယ်တော် ခမည်းတော် → (ဗုဒ္ဓဝံ။၃၈ဂ။)
- 😘 ၅.၀၂ ၅.၀၄ ဘုရားအလောင်းတော်၏ အံ့ဗွယ်များ → (မ၊၃။၁၅၉-၁၆၆။)
- ••ံ• ၅.ပ၅ ဘုရားအလောင်းတော် တောထွက်တော်မူခြင်း → (ဗုဒ္ဓဝံ ၃၈၀။)
- 💠 ၅.၀၆ ၅.၂၀ ဘုရားအလောင်းတော် အာဠာရနှင့် ဥဒကတို့ထံ ချဉ်းကပ်ခြင်း → (မ၊၁။၂၉၉-၃၁၆။)
- 🗜 ၆.၀၁ ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်တော်ကိုးပါး → (အံ၊၃။၅၃၀-၅၃၁။)
- $\cdot$  ၆.၀၂ ၆.၀၇ လက္ခကာတော်ကြီး ၃၂ပါးနှင့် အခြားဂုက်တော်များ o (မ၊၂။၃၈၃-၃၈၈။)
- $\cdot$  ଓ.ମକ ଓ. ၂କ ହୁଦ୍ରଥିବା କଣ୍ଗାକ୍ଷଥବା କମ୍ପ୍ରଥିବ o (ଓ୍ଞାଠାନ୍-୦୦॥)
- $\cdot$  ၆.၂၉ ၆.၃၁ ဘုရားရှင်၏ အားတော် ဆယ်ပါး o (မ၊၁။၉၇-၁၀၀။)
- း ၆.၃၂ ဘုရားရှင်၏ ဝေသာရဇ္ဇညာက်တော်လေးပါး → (မ၊၁။၁၀၃-၁၀၄။)
- 🗜 ၆.၃၃ ဘုရားရှင်သည် ခြင်္သေ့နှင့် တူတော်မူပုံ → (အံ၊၂။၁၀၆။)
- 💠 ၅.၀၀၁ ၅.၀၀၈ ဥရှဝေလကဿပအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ 🔿 (ဝိ၊၃။၃၁။)
- 😲 ၅.၀၀၉ ၅.၀၁၂ ကောရခတ္တိယတတ္တတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (ဒီ၊၃။၄။)
- 💠 ၅.၀၁၃ ဂင်္ဂါမြစ်ကို ကူးရာ၌ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (ဒီ၊၂။၇၆။)
- $\cdot$  ု ၇.၀၁၄ ၇.၀၂၇ ရတနာစကြံကို ဇန်ဆင်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ o (ဗုဒ္ဓဝံ။၂၉၃။)
- 💠 ဂု.ဂ၂၈ ဂု.ဂ၂၉ ဗကဗြဟ္မာအား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ ightarrow (မ၊၁။၄ဂ၁။)
- $\cdot$ :  $\gamma$ .(၁၃၀  $\gamma$ .(၁၃၀ ဆွေတော်မျိုးတော်တို့အား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ o (အပ(၁။၁၅၆။)
- 💠 ဂု.ပ၃၈ ဂု.ပ၃၉ သောက်ရေကြည်အောင် တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (ဒီ၊၂။၁၂၄။)
- 💠 ၅.၀၄၀ ၅.၀၆၂ ဗာဝရီပုဏ္ဏားကြီးတပည့်တို့အား တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (သုတ္တနိ။၄၂၉။)
- 🛟 ၇.၈၆၃ ၇.၈၇၅ ဝတ္တလိမထေရ်အား တန်စိုးပြတော်မူပုံ → (အပ၊၂။၁၁၆။)
- 💠 ၇.၀၇၆ သုပ္ပါဝါသာမင်းသမီးအား တန်စိုးပြတော်မူပုံ → (ဥဒါနာ၉၄။)
- 😲 ၇.၀၇၇ ထူကာရွာ၌ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (ဥဒါန။၁၇၄။)
- 💠 ၅.၀ဂု၈ ၅.၀၈၁ ကဋ္ဌာရမဋ္ၾကတက္ကတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (ဒီ၊၃။၇။)
- 💠 ၇.ဂ၈၂ ၇.၁ဂ၁ ပါထိကပုတ္တတတ္တတွန်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ တန်ခိုးပြတော်မူပုံ → (ဒီ၊၃။၉။)
- 🛟 ေ.၂.၀၇၆ ေ.၂.၀၇၇ သမာဓိဏ် အခြံအရံ ခုနစ်ပါး → (ဒီ၊၂။၁၇၅။)
- 💠 ၈.၃.၁၄၈ ပစ္စည်းလေးပါး ခွင့်ပြုကြောင်း → (ဒီ၊ ၃။ ၁၀၇။)