ရေးသားစီရင်သော သိကောင်းစရာဓမ္မပဒေသာ (အတွဲ – ၅)

မဟာစည်နာယက အဂ္ဂမဟာကမ္မဋ္ဌာနာစရိယ

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

zsalgwamonogo zsalgwamonogo

ရေးသားစီရင်သော



ဒုတိယအကြိမ်

သာသနာ-၂၅၅၁

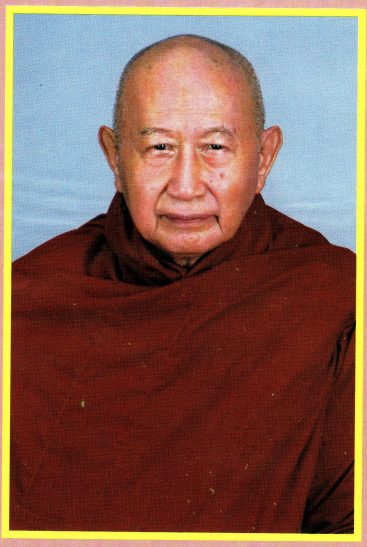
ကောဇာ-၁၃၆၉

ခရစ်-၂ဝဝ၇

# ဤစာအုပ်မှာ သိကောင်းစရာ ဆောင်ပုဒ်များ

- 💠 သူ့အသက်သတ်၊ သက်တိုတတ်၊ မသတ်အသက်ရှည်။
- 💠 ညှဉ်းဆဲတတ်ငြား၊ အနာများသည်၊ မညှဉ်းငြား၊ သူကားကျန်းမာသည်။
- 💠 ဒေါသမျက်ထွက်၊ အဆင်းပျက်သည်၊ ဒေါသကင်း၊ အဆင်းလှပသည်။
- 💠 ဣဿာများက၊ တန်ခိုးပါးသည်၊ ဣဿာနည်း၊ တန်ခိုးမြဲကြီးသည်။
- 💠 ဒါနနည်းပါး၊ ပစ္စည်းရှားသည်၊ ဒါနကား၊ ပစ္စည်းပေါများသည်။
- 💠 မာနကြီးငြား၊ မျိုးယုတ်သွားသည်၊ မာနနည်း၊ အမြဲမြင့်မြတ်သည်။
- 💠 မမေးသူကား၊ ဉာဏ်နည်းပါးသည်၊ မေးသူကား၊ ဉာဏ်မြင် ကြီးမားသည်။

ဤဆောင်ပုဒ်များနှင့် အလားတူ သိကောင်းစရာများကို ထည့်သွင်းဖော်ပြထားပါသည်။



သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာပဓာနနာယကဆရာတော် အဂ္ဂမဟာကမ္မဋ္ဌာနာစရိယ ဘဒ္ဒန္တကုဏ္ဍလာဘိဝံသ

မဟာစည်နာယက အဂ္ဂမဟာကမ္မဋ္ဌာနာစရိယ

သခ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

အရှင်ကုဏ္ဏလာဘိဝံသ

ရေးသားစီရင်သော

သိကောင်းစရာ 88463317 အတွဲ (၅)



ဒုတိယအကြိမ်

သာသနာ-၂၅၅၁

ကောဇာ-၁၃၆၉ ခရစ်-၂ဝဝ၇

#### ပုံနှိပ်မှတ်တမ်း

#### ဘာသာရေးဆိုင်ရာစာမူခွင့်ပြုချက်အမှုတ် ၃၂၀၂၇၀၀၅၀၇

မျက်နှာဖုံးခွင့်ပြုချက်အမှတ် ၃၂၀၄၃၄၀၇၀၇

> <u>့ပုံနှိပ်ခြင်း</u> ဝောယအကြိမ်

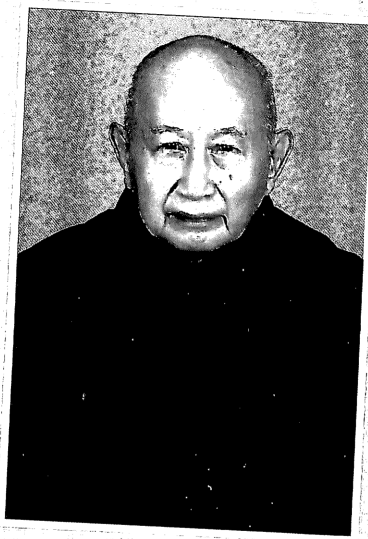
အုပ်စရ – ၃၀၀၀

တန်ပိုး –

<u>ပုံနှိမ်ပြီးသည့်လှ</u> ၂၀၀၇-ခုနှစ်၊ ဩဂုတ်လ

မျက်နှာပုံးနှင့်အတွင်းပုံနှိပ်သူ ဦးသိန်းထွန်း (၀၄ဂ၂၂) သိန်းထွန်းအော့စ်ဆက် ၅၀/၅၂၊ ဒဂုံသိရိလမ်း ကျောက်မြောင်း တာမွေမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်မြို့။ ဖုန်း - (၀၁) ၅၄၂၀၅၆

ထုတ်စဝသူ ဒု-ဗိုလ်မှူးကြီး တင်အောင် (လေ-အငြိမ်းစား)၊ (ဝ၃၃၆၆) သဒ္ဓမ္မရံသီစာပေ၊ အမှတ်-၇၊ ဇေယျာခေမာလမ်း၊ မရမ်းကုန်းမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်မြို့မှ ထုတ်ဝေသည်။



သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာပဓာနနာယကဆရာတော် အဂ္ဂမဟာကမ္မဋ္ဌာနာစရိယ ဘခ္ဓန္တကုဏ္ဍလာဘိဝံသ

http://www.dhammadownload.com

#### မာတိုကာ

|              | ६९६                                        |              |
|--------------|--------------------------------------------|--------------|
| <b>3</b> 0   | ဝန်ထုပ်လေးလှ ချလိုကြ                       | ၁            |
| J            | သောတာပန်ဖြစ်က အကျိုးခြောက်ပါးရ             | O            |
| 5α<br>2      | သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာ ဖြစ်ဖွယ်ရာ             | ၁၅           |
| <b>9</b> 11  | ကုသိုလ်ဖြစ်ကြောင်း သိကောင်းစရာ             | ၇            |
| ,<br>၅။      | မတူထူးခြား သိဖွယ်များ                      | N            |
| Gu           | ခန္ဓာဝန်လေးလှ ချလိုကြ                      | 99           |
| <b>9</b> 11  | သင့်လျော်ရာကို မှီဝဲရမှ တရားရ              | 99           |
| Oil          | လိုက်နာဖွယ်ရာ ဩဝါဒကထာ                      | 99           |
| Gii          | အယုတ်အမြတ်ခုနှစ်ဖြာ သိဖွယ်ရာ               | 99           |
| 2011         | မဂ္ဂင်ပွားမှ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ရ            | ၆၂           |
| CC           | သိဖွယ်ကောင်းရာ မေးမြန်းပါ (ပြည်ပသာသနာခရီး) | જી           |
| ၁၂။          | မေးခွန်းနှစ်ဖြာ ဖြေကြားသိဖွယ်ရာ            | १२           |
| ၁၃။<br>၁     | သစ္စာလေးဖြာ သိဖွယ်ရာ                       | ეი           |
| )<br>0911    | ဝိပဿနာအားထုတ်ရာဝယ် လိုက်နာဖွယ်             | ဂ၃           |
| ၁၅။          | သိကောင်းစရာ ဓမ္မစကြာ                       | ΩC           |
| <b>၁</b> ၆11 | မ္မေစကြာလာ ဉာဏ်တော်တစ်ဆယ့်နှစ်ဖြာ          | <sub>(</sub> |
| OOH          | မြတ်ဗုဒ္ဓအကြောင်း သိကောင်းစရာ              | 200          |

| SOII         | စခန်းသိမ်းသည့်အခါ သိကောင်းစရာ           | 200        |
|--------------|-----------------------------------------|------------|
| <b>્ર</b> િ0 | ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့            | •          |
| Jon          | ခုံးမြှောက်ပေးမှ တရားရ                  | ၂၃၈<br>၁၁၅ |
| Jou          | တရားဟောရာမှာ သိကောင်းစရာ                |            |
| JJ           | သဒ္ဓါအကြောင်း သိကောင်းစရာ               | J93<br>J90 |
| J2#          | မောနေယျရဟန်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ        |            |
| J911         | မောနေယျအရှင် တစ်ပါးပင်                  | J)]<br>∫60 |
| Jgn          | မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ  | Jo<br>Jo   |
| <b>J</b> Ga  | ဝိပဿနာတရားအားထုတ်ရာမှာ သိကောင်းစရာ      |            |
| J911         | အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာ သာသနာ                    | 101<br>100 |
|              | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | r' I       |

# **ီ့ခါ**န်း

ယခုဖတ်ရှုကြရမည့် စာအုပ်သည် လစဉ်ထုတ်ဝေလျက်ရှိသော မြတ်မင်္ဂလာစာစောင်၌ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ဘုရား ဓမ္မလက် ဆောင်အဖြစ်ဖြင့် ရေးသားချီးမြှင့်ခဲ့သော ဆောင်းပါးများကို ပြန်လည် စုပေါင်းကာ ထုတ်ဝေလိုက်သော ပဉ္စမတွဲစာအုပ် ဖြစ်ပါသည်။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ဘုရား ရေးသားတော်မူခဲ့သော တရားဆောင်းပါးများကို မဖတ်ရှုရသေးသော စာဖတ်ပရိသတ်များ ဖတ်ရှု နိုင်ရန်နှင့် ဖတ်ရှုပြီးကြသော စာဖတ်ပရိသတ်များလည်း ပြန်လည်လေ့လာ ကြည့်ရှုနိုင်ကြရန်အတွက် တရားဆောင်းပါးပေါင်း နှစ်ဆယ့်ခုနှစ်ပုဒ်ကို စုပေါင်း၍ ဤပဉ္စမတွဲစာအုပ်ကို ရိုက်နှိပ်ထုတ်ဝေလိုက်ခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်သော တရားတော်တို့သည် ပိဋကတ်သုံးပုံ၊ နိကာယ်ငါးရပ်၊ ဓမ္မက္ခန္ဓာရှစ်သောင်းလေးထောင်ဟူ၍ များ ပြားလှပေသည်။ ထိုတရားတော်တို့ကို လူ့ဘောင်လူ့လောက၌ နေထိုင် ကြကုန်သောပုဂ္ဂိုလ်များ ပြည့်စုံအောင် သင်ယူလေ့လာနိုင်ဖို့ရာ မလွယ်ကူ ကြပေ။ ခဲယဉ်းလှပေသည်။ ဤကဲ့သို့ သင်ယူလေ့လာနိုင်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းကြ သော ပိဋကတ်သုံးပုံ၊ နိကာယ်ငါးရပ် တရားတော်တို့မှ မှတ်သားဖွယ်ရာ များကို ရှာဖွေထုတ်နုတ်၍ ဤစာအုပ်၌ ရေးသားဖော်ပြထားပါသည်။ ဤစာအုပ်ကို ကျေးဇူးတော်ရှင် သခ္ခမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော် ဘုရားက "သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ"ဟူ၍ အမည်ပေးထားပါသည်။ ပဒေသာဟူသောအမည်သည် ကပ္ပရုက္ခဟူသောပါဋိမှ ပေါက်ပွားဆင်း သက်လာသောအမည် ဖြစ်ပေသည်။

ရေးအခါက ဘုန်းကံကြီးမားသူများအတွက် "ကပ္ပရုက္ခ"ဟုခေါ်သော ပဒေသာပင်များ မြေမှထွက်ပေါ်လာကြပေသည်။ ယင်းပဒေသာပင်များမှ အဝတ်အထည်နှင့် စားဖွယ်သောက်ဖွယ် စသည်များကို အလိုရှိတိုင်း ဆွတ်ခူးသုံးစွဲနိုင်ကြသကဲ့သို့ ဤ"သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ" ပဉ္စမတွဲ စာအုပ်၌လည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့သော ပိဋကတ် တရားတော်များမှ သိကောင်းစရာ အနှစ်သာရတို့ကို စာဖတ်သူပရိသတ် များ ဆွတ်ခူးထုတ်ယူနိုင်ကြလိမ့်မည်ဟု ဆိုလိုရင်းအဓိပ္ပါယ် ဖြစ်ပေသည်။

ဤ"သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ" ပဉ္စမတွဲစာအုပ်မှ ဆွတ်ခူး ထုတ်ယူနိုင်သော အနှစ်သာရများမှာ -

- (၁) လောကီဘက်ကလည်း ပါဠိတော်၊ အဋ္ဌကထာများမှလာရှိ သော လူမှုရေးရာ၊ စားဝတ်နေရေး၊ ကျန်းမာသက်ရှည်ရေး စသည့် အနှစ်သာရများကို ဆွတ်ခူးထုတ်ယူနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။
- (၂) လောကုတ္တရာဘက်ကလည်း ပါဠိတော်၊ အဋ္ဌကထာများမှ လာရှိသော ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သိထားကြရမည့် ဗုဒ္ဓ မြတ်စွာ၏ အခြေခံတရားတော်များ၊ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ အဆုံး အမသာသနာတော်ကြီး အရှည်တည်တံ့ပြန့်ပွားအောင် ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့သည့် မှတ်တမ်း ဒေသနာများကိုလည်း ဆွတ်ခူးထုတ်ယူနိုင်ကြမည် ဖြစ် ပေသည်။

ဤ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ ပဉ္စမတွဲစာအုပ်မှ ထုတ်နုတ်၍ ဟောကြားလိုကြသော တရားဟောတရားပြ ဆရာတော်၊ သံဃာတော် များအတွက်လည်း လွယ်ကူစွာ လေ့လာနိုင်ဖို့ရာ ပါဠိတော်၊ အဋ္ဌကထာ များ၏ စာမျက်နှာနံပါတ်တို့ကို ထည့်သွင်းဖော်ပြထားပါသည်။

ပါဠိတော်၊ အဋ္ဌကထာများမှလာရှိသော တရားတော်များ၏ အနှစ် သာရများကို ထုတ်ယူကာ ထည့်သွင်းဖော်ပြထားသော ဤ"သိကောင်း စရာ ဓမ္မပဒေသာ" ပဉ္စမတွဲစာအုပ်ကို ကြည့်ရှုလေ့လာကြသူ၊ ဟောပြော ပြသကြသူ၊ လိုက်နာကျင့်ကြံကြသူ အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်း သမီးတို့သည် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သည့် လောကီ၊ လောကုတ္တရာ နှစ်ဖြာသော ကောင်းကျိုးချမ်းသာများကို ခံစားရရှိနိုင်ကြပါ စေကုန်သတည်း။

> အရှင်ဉက္ကံသ (ဓမ္မာစရိယ) ဂန္ဓာရုံကျောင်းတိုက်၊ ကျိုက်ဝိုင်း၊ သမိုင်း၊ ရန်ကုန်မြို့

//www.dhammadownload.com

jedných po pokravých je se suce s podecnosti. je je

Para Provide and out the comparable of the

describe do segue o consultado entre de la composição de considerada de considera

en t<mark>ogos</mark> en tillforge ef liver en gjelde**n** efter eller gjeld till liverheiftet folget bliget ellerget e

Harrier Granden Gerten werder Grand Gerten Dei Mit werdt gerien Gerten Gerten werden der der Granden Gerten Gerten der Gerten der Gerten Gerten der Gerten der

Carlo managar 医鼻头 经强制 医神经 r gradia k

# ဝန်ထုပ်လေးလူ ချလို့ကြ

လောကထဲ၌ရှိနေကြသော ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အသက်အရွယ် ကြီးရင့်လာသောအခါ မိမိတို့၏ ခန္ဓာဝန်အတွက် နေ့စဉ်နှင့်အမျှ ဆောင် ရွက်ပေး၊ လုပ်ကိုင်ပေးရသည်မှာ ဝန်လေးလှပေသည်ဟု သိလာကြပေ သည်။ ခန္ဓာဝန်များကို မလိုချင့်ကြတော့ပေ။ ခန္ဓာဝန်မှ လွှတ်မြောက်လို ကြပေသည်။ ခန္ဓာဝန်ကို စွန့်ချလိုကြပေသည်။ ခန္ဓာဝန်မှ လွှတ်မြောက် ကြောင်းတရားတို့ကို ရှာမိုးကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ခန္ဓာဝန်ကို ချလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သိကြဖို့ရာ တရား(၄)ပါးကို မြတ်စွာဘုရား ဟော့ကြားတော်မူခဲ့

၁။ ဘာရ = ကြီးလေးသောဝန်ထုပ်၊ ၂။ ဘာရဟာရ = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကို ထမ်းဆောင်

၃။ ဘာရာဒါန = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေ

၄။ ဘာရနိက္မေပန = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုချဖို့ရာ နေရာ ဟူ၍ (၄)ပါး ဟောကြားတော်မူပါသည်။

(သံ-၂/၂၁)

# ၂ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၁။ ဘာရ = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ဟူသည် –

မိမိတို့သန္တာန်ဥ္ထိရှိနေကြသည့် ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဏ်ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ(၅)ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ (၅)ပါးဟူသော ဝန်ထုပ်ကြီးကို ရရှိလာကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် တစ်နေ့ တစ်ခဏမျ စွန့်လွှတ်ထား၍ မရကြပေ။ နေ့စဉ်နှင့်အမှု ထိုခန္ဓာဝန်အတွက် ဆောင်ရွက်ပေးနေကြရပေသည်။ ညောင်းညာပင်ပန်းလာသည်များကို ပြုပြင်ပေးရသည်။ ထိုင်တာကြာသွားလျှင် ထရပ်ပေးရသည်။ ရပ်တာကြာသွားလျှင် သွားပေးရသည်။ သွားတာ၊ ရပ်တာကြာသွားလျှင် ထိုင်ပေး ရသည်။ သွားတာ၊ ရပ်တာကြာသွားလျှင် ထိုင်ပေး ရသည်။ သွားတာ၊ ရပ်တာကြာသွားလျှင် လျောင်းအိပ်ပေး ရသည်။

စားဖွယ်သောက်ဖွယ်များကို ချက်ပြတ်စီမံ၍ စားသောက်ပေးရ သည်။ ကျင်ကြီးကျင်ငယ်များကို စွန့်ပေးရသည်။ အနံ့ဆိုးများ ပျောက်ကင်း အောင် ရေချီးပေးရသည်။ အအေးအပူများကို ကာကွယ်ဖို့ရန် အဝတ်များ ဝတ်ဆင်ပေးရသည်။ ကျန်းမာရန်အတွက် ကိုယ်လက်လုပ်ရှားပေးရသည်၊ ဆေးဝါးများ မှီဝဲပေးရသည်။ အိုမင်းမစွမ်း ဖြစ်လာသောအခါ၊ မကျန်းမမာ ဖြစ်လာသောအခါတို့၌ ခန္ဓာဝန် လေးသည့်အကြောင်းကို ပို၍ပင် သိကြရ ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဤဥပါဒါနက္ခန္ဓာ(၅)ပါး ဝန်ထုပ်ကြီးသည် အလွန်ပင် လေးလှပေသည်။

်၂။ ဘာရဟာရ = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကို ထမ်းဆောင်နေသူ ဟူသည် –

ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဏ်ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ (၅)ပါးကို ရရှိထား၍ ထမ်းဆောင်နေရသော ပုဂ္ဂိုလ်များပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဉပါဒါနက္ခန္ဓာ(၅)ပါးကို ရရှိထားကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပုဂ္ဂိုလ် သတ္တဝါဟူ၍ စဖြစ်လာသော ပဋိသန္ဓောဏ၌ပင် ခန္ဓာဝန်ကို ချီပိုးထမ်း ဆောင်ကြရပေသည်။ ဆယ်နှစ်၊ အနှစ်နှစ်ဆယ်၊ အနှစ်တစ်ရာ စသည့် ဖြင့် အသက်ရှင်နေသမျှ ကာလပတ်လုံး ထမ်းဆောင်ကြရပေသည်။ ဤခန္ဓာ ဝန်ကို ရေချိုးပေးရ၊ စားသောက်ပေးရ၊ နူးညံ့သော ခုတင်ညောင်စောင်း တို့အပေါ်၌ ထိုင်ပေးရ၊ လျောင်းအိပ်ပေးရ စသည်ဖြင့် ထမ်းဆောင်ပေးကြ ရပေသည်။ ယခုဘဝမှ ကွယ်လွန်စုတေသောအခါ ဤဘဝခန္ဓာဝန်ကိုစွန့်၍၊ နောက်ဘဝ၌ ပဋိသန္ဓေနေပြီး ခန္ဓာဝန်အသစ်တစ်ခုကို ထမ်းဆောင်ကြ ရပေသည်။ ဤကဲ့သို့ မရေမတွက်နိုင်သော လွန်ခဲ့သည့် ထိုထိုအတိတ် ဘဝတို့၌လည်း အလွန်ကြီးလေးသော ခန္ဓာဝန်များကို ထမ်းဆောင်ခဲ့ကြ, ရပေသည်။

ယခုဘဝ၌ ရဟန္တာဖြစ်အောင် အားမထုတ်နိုင်ခဲ့သော် မရေမတွက် နိုင်သော နောင်အနာဂတ်ဘဝတို့၌လည်း ဤကြီးလေးသော ခန္ဓာဝန်များ ကို ထမ်းဆောင်ကြရဦးမည် ဖြစ်ပေသည်။

> ၃။ ဘာရာဒါန = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေသူဟူ သည် –

ကောင်းသောအဆင်း အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ပူသော အာရုံအမျိုးမျိုးတို့ကို သာယာနှစ်သက်သော တဏှာနှင့် ထိုထိုဘုံဘဝတို့၌ သာယာနှစ်သက်တော်သော တဏှာပင်ဖြစ်ပေသည်။ အာရုံအမျိုးမျိုးနှင့် ထိုထိုဘုံဘဝတို့၌ သာယာနှစ်သက်တတ်သော တဏှာကြောင့် စွဲလမ်းခြင်း ဥပါဒါန်များ ဖြစ်လာကြပေသည်။ စွဲလမ်းခြင်းဥပါဒါန်ဖြင့် ကံအမျိုးမျိုးတို့ ညှတ် ပြုလုပ်ကြပေသည်။ ကံအမျိုးမျိုးကြောင့် ဘဝအမျိုးမျိုးတို့၌ ခန္ဓာဝန် ထုပ်များကို ရရှိလာကြပေသည်။ အရင်းခံတဏှာကြောင့်ပင် ဤခန္ဓာဝန် ထုပ်ကို ရရှိလာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ (၅)ပါးဟူသော ဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေသူသည် တဏှာပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုတဏှာသည် မြင့်မြတ်သည့် ထိုထိုဘုံဘဝတို့၌လည်း အလွန် နှစ်သက်၍ ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေပေသည်။ ယုတ်နိမ့်သော ထိုထို ဘုံဘဝတို့၌လည်း အလွန်နှစ်သက်၍ ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေပေ သည်။ အဿကမင်းကြီး၏ ဥပရိမိစုရားသည် ယုတ်နိမ့်သောဘုံဘဝ၌ အလွန်နှစ်သက်ပုံကို ထောက်ရှု၍ ထင်ရှားလှပေသည်။

တစ်ချိန်သောအခါ ကာသိတိုင်း၊ ပါငုလိမြို့ကို အဿကမင်းကြီး စိုးစံ၍နေ၏။ အဿကမင်းကြီး၏ အမြတ်နိုးဆုံးဖြစ်သော ဥပရိမိဖုရားသည် မမျှော်လင့်ဘဲ ရုတ်တရက် ကွယ်လွန်သွားလေ၏။ အဿကမင်းကြီးသည် အလွန်မြတ်နိုးသော မိဖုရား၏အလောင်းကို မှန်ခေါင်းထဲထည့်၍ မပုပ် သိုးအောင် ဆီဖြင့် စိမ်ထားပြီး မိမိအိပ်ရာ ခုတင်အောက်တွင် ထားစေ၏။ မိဖုရား၏ အလောင်းကိုကြည့်ပြီး မစားနိုင်၊ မအိပ်နိုင်ဖြစ်ကာ လွမ်းဆွတ် တမ်းတုံ ပူဆွေး၍နေလေ၏။

ထိုအခါ ဘုရားလောင်းရသေ့ကြီးသည် အဘိညာဉ်သမာပတ်တို့ ဖြင့် ဟိမဝန္တာ၌ ပျော်မွေ့၍နေလေ၏။ ရသေ့ကြီးသည် အဿကမင်းကြီး ၏ ဥပရိမိဖုရား ကွယ်လွန်သွားအောကြောင့် မစားနိုင်၊ မအိပ်နိုင်ဖြစ်ကာ စိုးရှိမ်ပူဆွေးနေသည်ကို အဘိညာဉ်ဖြင့်သိ၍ အဿကမင်းကြီး၏ ဥယျာဉ် ထဲသို့ ကြွရောက်တော်မူလာလေ၏။ ကွယ်လွန်သွားသော ဥပရိမိဖုရား အဘယ်ဘုံဘဝသို့ ရောက်နေကြောင်းကို ပြောပြနိုင်သည့် ရသေ့ကြီး တစ်ပါး ဥယျာဉ်ထဲသို့ ရောက်ရှိနေကြောင်း မင်းကြီးထဲသို့ ယောက်ျား တစ်ပောက်ကို သွားရောက်စေ၍ သတင်းပို့စေ၏။

မင်းကြီးသည် ချက်ချင်းပင် ရသေ့ကြီးထံသို့ ရောက်ရှိလာပြီး "ဥပရိမိဖုရား အဘယ်ဘုံဘဝမှာ ဖြစ်နေသည်ကို အရှင်ဘုရားသိတယ် ဆိုတာ မှန်ပါသလားဘုရား ဟု လျှောက်ထားလေ၏။ "အမှန်ပဲသိပါတယ်။ သင်၏မိဖုရားသည် ဤဥယျာဉ်ထဲ၌ နွားချေးမိုးမ ဖြစ်နေသည်"ဟု မိန့်ကြား လေ၏။ မင်းကြီးက "မယုံနိုင်ပါ"ဟု လျှောက်ထားလေ၏။

"သင်မင်းကြီးမယုံလျှင် ယခုပင်ခေါ်၍ပြမည်"ဟု မိန့်ကြားတော် မူရာ "ခေါ်ပြပါဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေ၏ ဘုရားလောင်းရသေ့ ကြီးသည် အဘိုညာဉ်တန်ခိုးအဓိဋ္ဌာန်ဖြင့် ခေါ်လိုက်ရာ မွားချေးပိုးဖိုကြီးက ရှေ့က၊ မွားချေးပိုးမက နောက်က တစ်ရွရွနှင့် မင်းကြီးရေမှောက်သို့ ရောက်လာကြ၏ "နောက်က မွားချေးပိုးမသည့် သင်၏ ဥပရိမိဖုရားပင် ဖြစ်သည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူလေရာ အဿကမင်းကြီးက "မယုံနိုင်ပါ" ဟု လျှောက်ထားလေ၏။

ဘုရားလောင်းရသေ့ကြီးက "သင်မင်းကြီးမယုံလျှင် နွားချေးပိုးမ ကို စကားပြောခိုင်းမည်"ဟု မိန့်ကြားကာ "နွားချေးပိုးမှ … သင်သည် ရှေးဘဝက အဘယ်သူဖြစ်သနည်း"ဟု မေးတော်မူရာ "တပည့်တော်မ သည် အဿကမင်းကြီး၏ ဥပရိမိဖုရား ဖြစ်ပါသည်"ဟု ပြောကြားလေ၏။ "ယခုအခါ နွားချေးပိုးဖိုကြီးနှင့် အဿကမင်းကြီး ထိုနှစ်ယောက်တွင် ဘယ်သူကို ပို၍ချစ်ခင်သနည်း"ဟု မေးတော်မူပြန်ရာ –

နွားချေးပိုးမက ဖြေကြားသည်မှာ "ယခုအခါ နွားချေးပိုးဖိုကြီးကို အဿကမင်းကြီးထက် အဆရာထောင်မက ပို၍ချစ်ခင်ပါသည်။ ဖြစ်နိုင် လျှင် အဿကမင်းကြီး၏ လည်ချောင်းသွေးဖြင့် နွားချေးပိုးဖိုကြီး၏ ခြေကို ဆေးပေးချင်ပါသည်"ဟု ဖြေကြားလေ၏။ မင်းကြီး၏ ဥပရိမိဖုရားအပေါ် အလွန်ချစ်ခင်၍ စွဲလမ်းနေခြင်း၊ ပူဆွေးနေခြင်းများသည် ချက်ချင်းပင် ပျက်ပြယ်သွားလေ၏။ ဥပရိမိဖုရားအလောင်းကိုလည်း ချက်ချင်းပင်

ဉပရိမိဖုရား၏ ယုတ်နိမ့်သောဘဝ၌ပင် အလွန်နှစ်သက်သာယာ နေခြင်းကို ထောက်ထား၍ တဏှာသည် ယုတ်နိမ့်သောဘုံဘဝကိုပင် အလွန်သာယာနှစ်သက်၍ ဆင်းရဲဒုက္ခဖြစ်သည့် ခန္ဓာဝန်ကို ထုပ်ပိုးကာ ယူနေတတ်(သူ) တရားဆိုးဖြစ်သည်မှာ ထင်ရှားလှပေသည်။

> ၄။ ဘာရနိက္ခေပန = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုချဖို့ရာ နေရာဟူ သည် -

ဥပါဒါနက္ခန္မာ(၅)ပါးဟူသော ဝန်ထုပ်ကိုချဖို့ရာမှာ (၃၁)ဘုံဟူသော ဌာနတို့တွင် အဘယ်ဘုံဌာန၌မှ ချ၍မရ၊ နိဗ္ဗာန်၌သာ ချ၍ရပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ နိဗ္ဗာန်သည်သာ ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုချဖို့ရာ နေရာဖြစ်ပေသည်။

"အသက်အရွယ်ကြီးရင့်လာကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ခန္ဓာဝန် လေးသည့်အကြောင်းကို သိလာကြသဖြင့် ခန္ဓာဝန်ကို ချလိုကြပေသည်။ နိဗ္ဗာန်သည်သာ ခန္ဓာဝန်ကိုချဖို့ရာဖြစ်သည် ဟု သိကြသောအခါ နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြောင်း အကျင့်ကောင်းအကျင့်ဖြတ်တို့ကို ကျင့်ကြပေသည်။ ခန္ဓာ ဝန်ချရာ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်း အကျင့်ကောင်းအကျင့်မြတ်တို့တွင် ဝိပဿနာသည် တစ်ခုတည်။ တစ်ကြောင်းတည်းသော အကျင့်လမ်းမှန် ဖြစ်သည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့သည်ဖြစ်၍ ခန္ဓာဝန်ချလို သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဝိပဿနာအကျင့်တရားကို ကျင့်ကြံ အားထုတ်ကြ ရပေသည်။

ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်သို့ ရောက် သွားသောအခါ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်က အပါယ်သံသရာ ခန္ဓာဝန်ထုပ် ကိုထုပ်၍ ယူနေတတ်သော တဏှာကို အကြွင်းမဲ့ အပြီးတိုင်ပယ်လိုက် သောကြောင့် အပါယ်သံသရာ ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုချခြင်းကိစ္စ ပြီးမြောက် သွားပေသည်။

ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ သကဒါဂါမိမဂ်ဉာဏ်သို့ ရောက်သွား သောအခါ သကဒါဂါမိမဂ်ဉာဏ်က လူ့ပြည်၊ နတ်ပြည် (၆)ထပ်တို့၌ အကြိမ်ပေါင်းများစွာဖြစ်ရမည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေတတ်သည့် တဏှာ၏အစွမ်းသတ္တိကို ပါးသွားအောင်၊ အားနည်းသွားအောင် ပြုလုပ် လိုက်သောကြောင့် တစ်ကြိမ်မျှသာဖြစ်ရသည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်သာ ကျန်ခဲ့ ပေသည်။ အကြိမ်ပေါင်းများစွာဖြစ်ရမည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်များကို ချခြင်းကိစ္စ ပြီးမြောက်သွားပေသည်။ ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ အနာဂါမိမဂ်ဉာဏ်သို့ ရောက်သွား သောအခါ အနာဂါမိမဂ်ဉာဏ်က လူ့ပြည်၊ နတ်ပြည်(၆)ထပ်တို့၌ ဖြစ်ရ မည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေတတ်သည့် တဏှာကို အကြွင်းမဲ့ အပြီးတိုင်ပယ်လိုက်သောကြောင့် လူ့ပြည်၊ နတ်ပြည်(၆)ထပ်တို့၌ ဖြစ်ရ မည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်များကို ချခြင်းကိစ္စ ပြီးမြောက်သွားပေသည်။

ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်သို့ ရောက်သွား သောအခါ အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်က (၃၁)ဘုံ၌ဖြစ်ရမည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေတတ်သော တဏှာကို အကြွင်းမဲ့ အပြီးတိုင်ပယ်လိုက်သောကြောင့် (၃၁)ဘုံ၌ဖြစ်ရမည့် ခန္ဓာဝန်ကို ချခင်းကိစ္စ ပြီးမြောက်၍ ခန္ဓာဝန်ချရာ နိဗ္ဗာန် သို့ အပြီးတိုင် ဆိုက်ရောက်သွားပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ကြီးလေးသော ခန္ဓာ ဝန်ထုပ်ကို ချလိုကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် စိပ္ပဿနာတရားကို အားထုတ် ကြရမည်သာ ဖြစ်ပေသည်။

သစ္ခမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

All the algebraicht

ကျင်းကို <mark>က်လ</mark>ျှင်းမျှား ကြောင့် မိုက်နောင်း မေးကောက်ပြင်း သိ

# ော်တာပန်ဖြစ်က ခံကျိုးစြောက်ပါး**ရ**ိ

ဗုဒ္ဓဘာသာစင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ် တို့၏ အပါယ်သံသရာမှ အပြီးတိုင်လွှတ်မြောက်သွားခြင်းစသော ထူးခြား သည့် အကျိုးတရားများ ရရှိကြသည်ကို ထိုက်သင့်သည့်အားလျော်စွာ သိကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် သောတာပန်အဖြစ်ကို အလွန်ပင် လိုချင်ကြ ပေသည်။ သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်း တရားများကိုလည်း လိုက်နာကျင့်ကြံ လျက် ရှိကြပေသည်။ သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ ရရှိအပ်သော အကျိုးတရားတို့ကိုလည်း ပြည့်ပြည့်စုံစုံ သိလိုကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်များ ရရှိနိုင်သည့် အကျိုးတရား ၆-ပါးကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

၁။ သန္မမ္မနိယတော မသူတော်ကောင်းတရား၌ မြီခြင်း အကျိုး

၂၊ အပရိဟာနဓမ္မော = မဆုတ်ယုတ်သော သဘောရှိခြင်း အကျိုး၊

၃။ ပရိယန္တကတ'ဿဒုက္ခံ =ဆင်းရဲဒုက္ခ အပိုင်းအခြားကို ပြုပြီး ခြင်းအကျိုး

၄။ အသာဓာရဏဉာဏော =ပုထုဇဉ်တို့နှင့် မဆက်ဆံသော ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံခြင်းအကျိုး

## သောတာပန်ဖြစ်က အကျိုးခြောက်ပါးရ

6

၅။ ဟေတုစသုဒိတ္ဆော အကြောင်းကိုလည်း ကောင်းစွာမြင် ခြင်းအကျိုး၊

၆။ ဟေတုသမုပ္ပန္နာစဓမ္မာ = အကြောင်းကြောင့်ဖြစ်သော အကျိုး တရားကိုလည်း ကောင်းစွာမြင်ခြင်း အကျိုးဟူသော အကျိုးတရား ၆-ပါး ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော် မှုပါသည်။

(အ-၂/၃၈၄)

၁။ သဒ္ဓမ္မနိယတော = သူတော်ကောင်းတရား၌ မြဲခြင်းအကျိုးဟူ သည် -

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ငါးပါးသီလ၊ ဆယ်ပါးသီလ၊ သတိပတ္ဆာန်တရားလေးပါးစသော သူတော်ကောင်းတရားတို့၌ မြိခြင်း အကျိုးကိုလည်း ရရှိကြပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သူ့အသက်သတ်ဖို့ရာ ကြုံလာသောအခါ၊ သူဥစ္စာခိုးဖို့ရာ၊ သူ့သားမယားကို လွန်ကျူးဖို့ရာ၊ လိမ် ညာပြောဖို့ရာ၊ အရက်သေစာ သောက်စားဖို့ရာ ကြုံလာသောအခါတို့၌ မည်သည့်အကြောင်းကြောင့်မှ မလွန်ကျူးကြပေ။ ရှောင်ကြဉ်နိုင်ကြပေ သည်။ ငါးပါးသီလဟူသော သူတော်ကောင်းတရား၌ မြဲကြပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် တစ်ပါးသော ဆန့်ကျှင် ဘက်ပုဂ္ဂိုလ်တို့က အကြောင်းအမျိုးမျိုးကြောင့် သူ့အသက်ကို မသတ် ပေးရင်၊ သူ့ဥစ္စာကို မခိုးပေးရင်၊ သူ့သားမယားကို မဖျက်ဆီးပေးရင်၊ လိမ်ညာမပြောပေးရင်၊ အရက်သေ့စာ မသောက်စားရင် သင့်ကို အရင် သတ်ရလိမ့်မည်ဟု အနိုင်အထက် နိုပ်စက်၍ စေခိုင်းပြားသော်လည်း ငါးပါးသီလကို မလွန့်ကျူးနိုင်တော့ပေ။ အသက်ကိုပင် အသေခံကြပေသည်။

#### သိကောင်းစရာ မွေပဒေသာ

ဤကဲ့သို့ အသက်နှင့်လဲ၍ ငါးပါးသီလတည်းဟူသော သူတော်ကောင်း တရား၌ မြဲကြပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ တရား၌မြဲ၊ အကျိုးလည်း၊ ရမြဲရပေသည်။

၂။ အပရိဟာနဓမ္မော = မဆုတ်ယုတ်သော သဘောရှိခြင်းအကျိုး ဟူသည် –

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သောတာပန်ဖြစ်သည်မှ စ၍ သဒ္ဓါ၊ သီလစသော သူတော်ကောင်းဥစ္စာတရား (၇)ပါးတို့သည် ဆုတ်ယုတ်သွားသည်ဟူ၍ မရှိကြပေ။ တိုးတက်ကြီးပွားနေခြင်း အကျိုးကို လည်း ရရှိကြပေသည်။

ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သန္တာန်၌ ရှိကြသည့် သဒ္ဒါ၊ သီလစသော သူတော်ကောင်းဥစ္စာတရား (၇)ပါးတို့သည် ယခုမျက်မှောက်ဘဝ၌လည်း အကြောင်းအမျိုးမျိုးတို့ကြောင့် ဆုတ်ယုတ်ပျက်စီးသွားတတ်ကြပေသည်။ ယခုဘဝမှာ မဆုတ်ယုတ် မပျက်စီးပါသော်လည်း နောက်နောင်ဘဝများ၌ ဆုတ်ယုတ်ပျက်စီးသွားတတ်ကြပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သန္တာန်၌ ဖြစ်လျက်ရှိကြ သော သင်္ခါ သီလ၊ ဟိရိ၊ သြတ္တပ္ပ၊ သုတ၊ စာဂ၊ ပညာဟူသော သူတော် ကောင်းဥစ္စာတရား (၇)ပါးတို့သည် ယခုဘဝ၌လည်း မည်သည့်အကြောင်း ကြောင့်မှ ဆုတ်ယုတ်ပျက်စီးသွားခြင်း မရှိကြပေ။ နောက်နောင်ဘဝတို့၌ လည်း မည်သည့်အကြောင်းကြောင့်မှ ဆုတ်ယုတ်ပျက်စီးသွားခြင်း မရှိကြ တော့ပေ။ တိုးတက်ကြီးပွားလျက်သာ ရှိကြပေသည်။ အထက်မဂ် အထက် ဖိုလ်များသို့ ရောက်သွားဖို့ရာ အားကြီးသောအကြောင်း (ပကတူပနိဿယ သတ္တိ)ဖြစ်၍ ကျေးဇူးပြုလျက် ရှိကြပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ မဆုတ်ယုတ်ဘဲ၊ အကျိုးလည်း၊ ရမြဲရပေသည်။

၃။ ပရိယန္တကတ'ဿဒုက္ခွံ = ဆင်းရဲဒုက္ခ အပိုင်းအခြားကို ပြုပြီး ခြင်း အကျိုးဟူသည် -

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် လူ့ပြည်၊ နတ်ပြည်(၆) ထပ်တို့၌ အိုရခြင်းဒုက္ခ၊ နာရခြင်းဒုက္ခ၊ သေရခြင်းဒုက္ခ စသည့် ဆင်းရဲ ဒုက္ခ အမျိူးမျိုးတို့ကို (၇)ဘဝသာ ခံကြရတော့မည် ဖြစ်ပေသည်။ (၈)ဘဝ ထိအောင် မခံကြရတော့ပေ။ ဤကဲ့သို့ (၇)ဘဝမျှသာ ဆင်းရဲဒုက္ခကို ခံရခြင်းဟူသော ပြုအပ်ပြီးသော ဆင်းရဲဒုက္ခ အပိုင်းအခြားရှိခြင်း အကျိုး ကိုလည်း ရရှိကြပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပိုင်းခြားဆင်းရဲ၊ အကျိုးလည်း၊ ရမြဲရပေသည်။

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရား သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူစဉ် လက်သည်းပေါ်သို့ မြေမှုန့်လေးတင်ပြ ပြီး "ငါဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်၌တင်ထားသည့် မြေမှုန့်နှင့် မဟာပထဝီ မြေကြီးပေါ်၌ရှိသည့် မြေမှုန့်တို့တွင် အဘယ်မြေမှုန့်က ပို၍များသနည်း"ဟု ရဟန်းတော်များကို မေးတော်မှု၏

ရဟန်းတော်များက မြိတ်စွာဘုရား … မြတ်စွာဘုရား၏ လက် သည်းပေါ်၌တင်ထားသည့် မြေမှုန့်လေးမှာ အလွန်ပင် နည်းပါးလုပါသည်၊ မဟာပထဝီမြေကြီး၌ရှိနေသော မြေမှုန့်များက အလွန်ပင် များပြားလုပါ သည်ဘုရား ဟု လျှောက်ထားကြလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားက "ချစ်သားရဟန်းတို့ … သောတာပန် ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သန္တာန်၌ ကျန်ရှိနေသေးသော အိုရခြင်းဒုက္ခ၊ နာရ ခြင်းဒုက္ခ၊ သေရခြင်းဒုက္ခစသော သံသရာဝင်ဆင်းရဲဒုက္ခတို့သည် (၇)ဘဝ သာ ကျန်တော့သည်ဖြစ်၍ ငါဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်၌တင်ထားသော မြေမှုန့်မျှပင် ကျန်ရှိတော့သည်။ ကုန်ပြီးသွားသော သံသရာဝင်ဆင်းရဲ ဒုက္ခတို့သည် မဟာပထဝီမြေကြီး၌ရှိသော မြေမှုန့်များလောက် များပြား ကြပေသည် ဟု သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ဝဋ်ဆင်းရဲဒုက္ခ အပိုင်းအခြားရှိ ပုံကို ဟောကြားတော်မူပါသည်။

> ၄။ အသာဓာရထာဉာဏော = ပုထုဇဉ်တို့နှင့် မဆက်ဆံသော ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံခြင်းအကျိုးဟူ သည် -

ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည့် အမှားကိုမြင်သိတတ်သော ဒိဋ္ဌိ၊ ကောင်း ဆိုးအာရုံများကို မဆုံးဖြတ်နိုင်သော ဝိစိကိစ္ဆာ၊ အပါယ်သို့ ကျရောက်စေ တတ်သော လောဘကြမ်း၊ ဒေါသကြမ်း၊ မောဟကြမ်းတို့ကို မပယ်ရသေး သောကြောင့် မမြဲခြင်း = အနီစွကို မြဲခြင်း = နိစ္စဟု သိနေတတ်ကြပေ သည်။ ဆင်းရဲခြင်း = ဒုက္ခကို ချမ်းသာခြင်း = သုခဟု သိနေတတ်ကြပေ သည်။ အစိုးမရခြင်း = အနုတ္တကို အစိုးရခြင်း = အတ္တဟု သိနေတတ် ကြပေသည်။ ထိုထိုလောကရေးရာ၊ ဓမ္မရေးရာတို့၌လည်း အသိဉာဏ် ပြေည့်ဝကြပေ။ အမှားကိုလည်း သိနေတတ်ကြပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အမှားကိုသိဖြင့်ဓာတ် သော ဒိဋ္ဌိ၊ ကောင်းဆိုးအာရုံများကို မဆုံးဖြတ်နိုင်သော ဝိစိကိစ္ဆာ၊ အပါယ် သို့ ကျရောက်စေတတ်သော လောဘကြိမ်း၊ ဒေါသကြမ်း၊ မောဟကြမ်း တို့ကို သောတာပတ္ထိမင်္ဂဘဏ်ဖြင့် အပြီးတိုင် ပယ်သတ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် မမြီခြင်း = အနိစ္စ၊ ဆင်းရဲခြင်း = ခုက္ခ၊ အစိုးမရခြင်း မြာနေထွတို့ကို အမှန်အတိုင်း သိနေကြပေသည်။ ထိုထိုလောကရေးရာ၊ ဓမ္မရေးရာတို့၌ လည်း ပုထုဇဉ်တို့နှင့် မဆက်ဆံသော အသိဉာဏ်ထူးများနှင့် ပြည့်စုံနေ ခြင်း အကျိုးကိုလည်း ရရှိကြပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ မဆက်ဆံဘဲ၊ အကျိုးလည်း၊ ရမြဲရပေသည်။

၅၊ ဟေတုစသုဒိတ္ဆေး အကြောင်းကိုလည်း ကောင်းစွာမြင်ခြင်း အကျိုးဟူသည် - သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုထိုအကြောင်းများ ကြောင့် ထိုထိုအကျိုးတရားများ ဖြစ်ကြရာ၌ အကြောင်းမှန်ကို ကောင်းစွာ သိမြင်တတ်သော အကျိုးကိုလည်း ရရှိကြပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဤလိုကြံစည် ပြောဆို ပြုလုပ်ခြင်းတို့သည် ကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း၏အကြောင်း၊ ဤလိုကြံစည် ပြောဆို ပြုလုပ်ခြင်းတို့သည် အကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း၏အကြောင်း၊ ဤလိုကြံစည် ပြောဆို ပြုလုပ်ခြင်းတို့သည် ချမ်းသာခြင်း၏အကြောင်း၊ ဤလိုကြံစည် ပြောဆို ပြုလုပ်ခြင်းတို့သည် ဆင်းရဲခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်သည်ဟု ကောင်းကြောင်း ဆိုးကြောင်းများကို ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ထက် ပို၍ကောင်းစွာ မြင်တတ်ကြ

ဆောင်ပုန်။ ။ အကြောင်းမြင်ခဲ့၊ အကျိုးလည်း၊ ရမြဲရပေသည်။

၆။ ဟေတုသမုပ္ပန္နာစမ္မော = အကြောင်းကြောင့်ဖြစ်သော အကျိုး တရားကိုလည်း ကောင်းစွာမြင်ခြင်း အကျိုးဟူသည် -

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုထိုအကြောင်းများ ကြောင့် ထိုထိုအကျိုးတရားတို့ ဖြစ်ကြရာ၌ အကျိုးအမှန်ကို ကောင်းစွာ မြင်တတ်သော အကျိုးကိုလည်း ရရှိကြပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဤလိုကောင်းကျိုးများကို ရရှိလာခြင်း၊ ဤလိုချမ်းသာသုခများကို ရရှိလာခြင်းတို့သည် ကောင်းသော အကြောင်းကံများကို ပြုလုပ်ခဲ့ခြင်းကြောင့် ကောင်းသောအကျိုးများကို ရရှိလာခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ဤလိုဘေးရန်များ ဖြစ်လာခြင်း၊ ဤလိုဆင်းရဲ ဒုက္ခများ ဖြစ်လာခြင်းတို့သည် မကောင်းသော အကြောင်းကံများကို ပြုလုပ်ခဲ့ခြင်းကြောင့် မကောင်းသော အကျိုးများကို ရရှိလာခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်ဟု ကောင်းကျိုးဆိုးကျိုးတို့ကို ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ထက် ပို၍ ကောင်းစွာ သိမြင်တတ်ကြပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ အကျိုးမြင်ခဲ၊ အကျိုးလည်း၊ ရမြဲရပေသည်။

ဤကဲ့သို့ သောတာပန်ဖြစ်ပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ် တို့ထက် ထူးခြားလွန်ကဲသော အကျိုးတရား ၆-ပါးကို ရရှိကြပေသည်။ ယင်းအကျိုးတရား ၆-ပါးကို ရရှိလိုကြသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် သောတာပန်ဖြစ်အောင် သတိပတ္ဆန်တရား လေးပါးဖြင့် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြရပေသည်။ သတိပတ္ဆန်တရား လေးပါးဖြင့် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခြင်းသည် သောတာပန်ဖြစ်ဖို့ရာ တစ်ကြောင်းတည်းသော အကျင့်လမ်းစဉ် ဖြစ်ပေသည်။

and Alight (1986) and the second of the seco

Applied from the last transfer of the same of

Proceedings in the configuration

သစ္စမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာ မြစ်ဖွယ်ရာ

လူ့ဘောင်လူ့လောက၌ နေ့ထိုင်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိဘ နှင့် သားသမီးဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိကြပေသည်။ သားသမီးများကလည်း မိကောင်းဖကောင်းများနှင့်သာ အတူတကွ နေထိုင်လိုကြပေသည်။ မိဘ များကလည်း သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာလေးများနှင့်ပင် အတူတကွ နေ ထိုင်လိုကြပေသည်။

မိဘများကလည်း သားသမီးများကို ငယ်ရွယ်စဉ်အခါမှစ၍ သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာများ ဖြစ်လာရအောင် အမျိုးမျိုး ပြုစုစောင့် ရှောက်၊ သွန်သင်ဆုံးမကြပေသည်။ သားသမီးများကလည်း သားမိုက်သမီး မိုက် သားဆိုးသမီးဆိုးများ မဖြစ်လိုကြပေ။ သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာများ သာ ဖြစ်လိုကြပေသည်။ ဤကဲ့သို့ သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာများ ဖြစ် ဖို့ရာမှာ သားမြတ်သမီးမြတ်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ(၅)ပါးနှင့် ပြည့်စုံကြရမည်ဟု ရှေးပညာရှိများက ဖွင့်ပြကြပေသည်။

သားမြတ်သမီးမြတ်ရတနာဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ(၅)ပါးမှာ သားငယ် သမီးငယ်တို့သည် ငယ်ရွယ်စဉ်အခါကပင် -

၁။ အလှူဒါန ပြုလုပ်ခြင်း၌ ဝါသနာရှိခြင်း၊ ၂၊ တရားဓမ္မကျင့်ခြင်း၌ ဝါသနာရှိခြင်း၊

#### ၁၆

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၃။ ဟုတ်မှန်ရာဘက်၌ ရဲရင့်သော စိတ်ဓာတ်ရှိခြင်း၊

၄။ အတတ်ပညာသင်ယူရာ၌ စွဲမြဲသော စိတ်ဓာတ်ရှိခြင်း၊

၅။ စီးပွားဥစ္စာရှာရာ၌ စွဲမြဲသော စိတ်ဓာတ်ရှိခြင်းဟူ၍ (၅)ပါး ဖြစ်ကြပေသည်။

၁။ အလှူဒါန ပြုလုပ်ခြင်း၌ ဝါသနာရှိခြင်းဟူသည် –

အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် ကျောင်းသူကျောင်းသား အရွယ် ငယ်စဉ်ကဗင် မိမိအတွက်ရရှိသော စားသောက်ဖွယ်များကို သူငယ်ချင်း မိတ်ဆွေများအား ပေးလှူလေ့ရှိ၏ အလှူခံများနှင့် တွေ့ကြုံ ရသောအခါ မိမိမုန့်ဖိုးထဲက နည်းများမဟူ ပေးလှူတတ်ကြပေသည်။ ထိုသားငယ်သမီးငယ်တို့သည် သားမြတ်သမီးမြတ်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ တစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံနေကြခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုကဲ့သို့မဟုတ်ပါဘဲ အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် အလှူ ခါနပြုလုပ်ခြင်း၌ ဝါသနာမရှိခဲ့သော် မိဘဘိုးဘွား ကြီးကဲသူများက အလှူ ခါနပြုလုပ်ဖို့ရာ ပြောဆိုညွှန်ကြား တိုက်တွန်းပေးကြရပေသည်။ "သားငယ် သမီးငယ်တို့ … အလှူခါနကို နည်းများမဟူ ပြုကြရပေသည်။ အလှူခါန ပြုမှ ယခုဘဝနှင့် နောင်ဘဝများ၌ စီးပွားဥစ္စာပေါများကြွယ်ဝ၍ ဒါန၊ သီလ၊ ဘာဝနာ ကောင်းမှုကုသိုလ်များကို ပြုလုပ်နိုင်ကြသဖြင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာ ရောက်သည့်ဘဝတိုင်အောင် ချမ်းသာသုခများ ရရှိနိုင်ကြပေသည်။ စသည် ဖြင့် ပြောဆိုညွှန်ကြား တိုက်တွန်းပေးကြရပေသည်။

၂။ တရားဓမ္မကျင့်ကြံခြင်း၌ ဝါသနာရှိခြင်းဟူသည် 🗕

အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် ကျောင်းသူကျောင်းသား အရွယ် ငယ်စဉ်ကပင် သီလစောင့်ထိန်းခြင်း၊ ပုတီးစိပ်ခြင်း၊ ဝိပဿနာ တရားအားထုတ်ခြင်းတို့၌ ဝါသနာရှိကြပေသည်။ မိဘဘိုးဘွား ကြီးကဲသူ များနှင့် အတူတကွ ကျောင်းကန်ဘုရားများသို့လိုက်၍ တရားဓမ္မတို့ကို ကျင့်လေ့ရှိကြပေသည်။ ထိုသားငယ်သမီးငယ်တို့သည် သားမြတ်သမီး မြတ်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါတစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံနေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုကဲ့သို့မဟုတ်ပါဘဲ အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် သီလ ဆောက်တည်ခြင်းစသော တရားဓမ္မကျင့်ခြင်း၌ ဝါသနာမရှိခဲ့သော် မိဘ ဘိုးဘွား ကြီးကဲသူများက အကျင့်သီလတရားဓမ္မတို့ကို ကျင့်ဖို့ရာ ပြော ဆိုညွှန်ကြား တိုက်တွန်းပေးကြရပေသည်။ "သားငယ်သမီးငယ်တို့ … အကျင့်သီလတရားဓမ္မရှိမှသာ အရာရာမှာ တင့်တယ်ကြပေသည်။ ပစ္စည်း ဥစ္စာရလွယ်ခြင်း၊ ဂုဏ်သတင်းကောင်းများရှိခြင်း၊ သူတစ်ပါးတို့ ချစ်ခင် ကြည်ညှိခြင်းစသော အကျိုးနှင့် နောက်နောင်ဘဝများတွင် ကောင်းမြတ် သောဘုံဘဝများသို့ ရောက်ရှိရခြင်း၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိရခြင်း အကျိုးတို့ကို ရရှိနိုင်ကြပေသည်" စသည်ဖြင့် ပြောဆိုညွှန်ကြား တိုက် တွန်းပေးကြရပေသည်။

၃။ ဟုတ်မှန်ရာဘက်၌ ရဲရှင့်သော စိတ်ဓာတ်ရှိခြင်းဟူသည် -

အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် ကျောင်းသူကျောင်းသား အရွယ် ငယ်စဉ်ကပင် ကြောက်ရွံ့သောစိတ် မရှိကြပေ၊ ရဲရင့်သောစိတ်ဓာတ် ရှိကြပေသည်။ အရာရာတွင် မကြောက်ရွံ့တတ်၊ မှန်ကန်သည့်ဘက်က ရပ်တည်၍ ပြောဆိုတတ်ကြပေသည်။ ထိုသားငယ်သမီးငယ်တို့သည် သားမြတ်သမီးမြတ်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါတစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံနေခြင်းပင် ဖြစ် ပေသည်။

ထိုကဲ့သို့မဟုတ်ပါဘဲ အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် အရာ ရာတွင် ကြောက်လန့်နေခဲ့သော် မိဘဘိုးဘွား ကြီးကဲသူများက "သားငယ် သမီးငယ်တို့ … လူဆိုတာ ရဲရင့်ရသည်။ မှန်ကန်သည့်ဘက်က ရပ်တည် ၍ ပြောဆိုတတ်ကြရပေသည်။ မကြောက်သင့်သော အရာများကိုပင် ကြောက်နေပါက လူ့ဘဝ၌ မတိုးတက်နိုင်ပေ၊ ဆုတ်ယုတ်သွားတတ်ကြ ပေသည်" စသည်ဖြင့် ပြောဆိုညွှန်ကြား တိုက်တွန်းပေးကြရပေသည်။

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၄။ အတတ်ပညာ သင်ယူရာ၌ စွဲမြဲသော စိတ်ဓာတ်ရှိခြင်းဟူ သည် –

အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် ကျောင်းသူကျောင်းသား အရွယ် ငယ်စဉ်ကပင် အတတ်ပညာကို သင်ယူရာ၌ စွဲစွဲမြဲမြဲ မတတ် မနေ တတ်မြောက်အောင် သင်ယူတတ်ကြပေသည်။ စာမှန်မှန်ကျက်၍ ကျောင်းမှန်မှန် တက်လေ့ရှိကြပေသည်။ ထိုသားငယ်သမီးငယ်တို့သည် သားမြတ်သမီးမြတ်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါတစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံနေခြင်းပင် ဖြစ် ပေသည်။

ထိုကဲ့သို့မဟုတ်ပါဘဲ အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် အတတ် ပညာကို သင်ယူရာ၌ စွဲစွဲမြိမြိမရှိကြပေ၊ ပျင်းရိနေ့တတ်ကြပေသည်။ စာမှန်မှန်မကျက်၊ ကျောင်းမှန်မှန်မတက်ဘဲ နေတတ်ကြပေသည်။ ထိုသား ငယ်သမီးငယ်တို့ကို ဓိဘဘိုးဘွား ကြီးကဲသူများက "သားငယ်သမီးငယ်တို့ … လူဆိုတာ ပညာတတ်မှ မိမိအကျိုး၊ သူတစ်ပါးအကျိုးတို့ကို ဖြစ်မြောက် အောင် ဆောင်ရွက်နိုင်သည်၊ ပညာမတတ်ပါက သူတစ်ပါးတို့၏ အခိုင်း အစေ ဖြစ်တတ်ကြပေသည်၊ ပညာဆိုတာ အမြတ်ဆုံးဥစ္စာ ဖြစ်ပေသည်၊ ပညာရွှေအိုး လူမခိုးဟု ဆိုရိုးပြုကြသည်" စသည်ဖြင့် ပြောဆိုညွှန်ကြား တိုက်တွန်းပေးကြရပေသည်။

၅။ စီးပွားဥစ္စာရာရာ၌ စွဲမြဲသော စိတ်ဓာတ်ရှိခြင်းဟူသည် –

အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် ပညာတတ်မြောက်၍ စီးပွား ဥစ္စာရှာဖွေသောအရွယ်သို့ ရောက်လာသောအခါ စီးပွားဥစ္စာ ရှာဖွေကြရာ တွင် (ဓမ္မိယလချွ)တရားသဖြင့် စီးပွားဥစ္စာကို မရမနေ ရအောင် ကြိုးစား ၍ ရှာဖွေတတ်ကြပေသည်။ ထိုသားငယ်သမီးငယ်တို့သည် သားမြတ် သမီးမြတ်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါတစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံနေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ထိုကဲ့သို့မဟုတ်ပါဘဲ အကြင်သားငယ်သမီးငယ်တို့သည် ပညာ တတ်မြောက်၍ စီးပွားဥစ္စာ ရှာဖွေသည့်အရွယ်သို့ ရောက်လာသောအခါ စီးပွားဥစ္စာကို စွဲစွဲမြိမြိ ရှာလေ့မရှိကြပေ။ ရှာချည်တစ်လှည့် မရှာချည် တစ်လှည့် ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ ထိုသားငယ်သမီးငယ်တို့ကို မိဘ ဘိုးဘွား ကြီးကဲသူများက "သားငယ်သမီးငယ်တို့ … လူဆိုတာ စီးပွား ဥစ္စာကို တရားသဖြင့်ရအောင် ကြိုးစား၍ ရှာဖွေရသည်။ စီးပွားဥစ္စာရှိမှ ဒါန လည်း ပြုလုပ်နိုင်သည်၊ သီလလည်း ဆောက်တည်နိုင်သည်၊ သမထ ဝိပဿနာတရားတို့ကိုလည်း (အချိန်ယူ၍) ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြပေ သည်။ ဒါန၊ သီလ၊ ဘာဝနာ ကုသိုလ်များရှိမှ ဤဘဝ၊ နောင်ဘဝတို့၌ ချမ်းသာစွာ နေထိုင်ရပြီး နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာတိုင်အောင် ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြ ပေသည်" စသည်ဖြင့် ပြောဆိုညွှန်ကြား တိုက်တွန်းပေးကြရပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ အလူုအကျင့်၊ ရဲရဲရင့်၊ အသင့်စိတ်စွဲစေ၊ အတတ်ပညာ၊ ဥစ္စာရှာ၊ ဖန်ခါစိတ်မြဲစေ၊ အင်္ဂါ(၅)ဖြာ၊ ပြည့်စုံလာ၊ ရတနာသားမြတ်ပေ။

ဤသို့ ဖော်ပြအပ်ပြီးသော အင်္ဂါ(၅)ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံကြသော သားသမီးတို့သည် သားမြတ်ရတနာ၊ သမီးမြတ်ရတနာများဖြစ်ကြ၍ မိမိ အတွက်၊ မိဘဆွေမျိုးများအတွက်၊ လူမျိုးဘာသာ သာသနာအတွက် အကျိုးများအောင် ဆောင်ရွက်နိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

သခ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# ကူသို့လ်ဖြစ်ကြောင်း သိကောင်းစရာ

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် "ရဟန္တာမဖြစ်သေးသမျှကာလ ပတ်လုံး မိမိတို့သန္တာန်၌ ကုသိုလ်နှင့်အကုသိုလ်ဟူ၍ နှစ်မျိုးဖြစ်နိုင်ကြ ပေသည်"ဟု သိနေကြပေသည်။ "ကုသိုလ်သည် နိဗ္ဗာန်ရောက်သည့်ဘဝ တိုင်အောင် ကောင်းကျိုးအမျိုးမျိုးတို့ကို ရစေ၏ မိဘသဖွယ်၊ ဆွေမျိုး ရင်းသဖွယ် မိမိတို့ကို လိုက်၍စောင့်ရောက်၏ အကုသိုလ်သည် နိဗ္ဗာန် ရောက်သည့်ဘဝတိုင်အောင် မကောင်းကျိုးများကို ရစေ၏ ရန်သူသဖွယ် မိမိတို့ကို လိုက်၍နှိပ်စက်တတ်၏"ဟု သိနေကြပေသည်။

သို့ဖြစ်၍ ကုသိုလ်တရားတို့ကိုတော့ စွမ်းနိုင်သမျှ ပြုလုပ်နေကြ ရပေသည်။ အကုသိုလ်တရားများကိုတော့ ကင်းနိုင်သမျှကင်းအောင် ရှောင်ကြဉ်၍ နေကြရပေသည်။ ထိုကုသိုလ်နှင့် အကုသိုလ်တို့တွင် ကုသိုလ်ဘရားများဖြစ်နိုင်ခြင်း၏ အကြောင်းမှာ (၅)ပါးရှိပေသည်။

> ၁။ ယောနိသော မနသိကာရ = သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းတတ်ခြင်း၊

၂၊ သပ္မူရိသူပနိဿယ

၃။ သဒ္ဓမ္မဿဝန

🗷 သူတော်ကောင်းကို အမှီရခြင်း

= သူတော်ကောင်းတရားကို နာ ကြားရခြင်း၊

## ကုသိုလ်ဖြစ်ကြောင်း သိကောင်းစရာ

၄<sup>။ ပတိရူပ ဒေသာဝါသ **=** သ**င့်လျော်သော အရပ်၌ နေ**ထိုင် ရခြင်း</sup>

၅။ ပုဗ္ဗေစ ကတပုညတာ = ရေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူးခြင်းဟူသော (၅)ပါးတို့ ဖြစ် ကြပေသည်။

(အဋ္ဌသာလိနီ-ဋ္ဌ-၁၁၇)

၁။ ယောနိသော မနသိကာရ = သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းတတ်ခြင်းဟူသည် -

အကြောင်းမှန်များကို ဆင်ခြင်၍ မိမိစိတ္တ်ကို ကောင်းရာဘက်၌ ပြုပြင်ကာ ထားခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

မိမိတို့မှာ တရားသဖြင့်ရှာဖွေ၍ ရရှိထားသော ပစ္စည်းဥစ္စာများ ရှိနေသည့်အခိုက်၊ ကြည်ညိုထိုက်သည့် သီလ သမာဓိ ပညာနှင့်ပြည့်စုံ သော အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်များနှင့် တွေ့ကြုံရသည့်အခိုက်၊ စိတ် စေတနာ သင္ဓါ တရားများ ထက်သန်နေသည့်အခိုက်တွင် အလှူခါနပြုလုပ်မှသင့်မည်ဟု သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းလိုက်ခြင်းသည် မိမိတို့သန္တာန်၌ ဒါနကုသိုလ်ဖြစ်လာခြင်း အကြောင်းတစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

မိမိတို့သည် သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို အားထုတ်နိုင်သည့် လူလည်းဖြစ်နေရသည့်အခိုက်၊ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်တို့ကို ရစေနိုင်သော သာသ နာတော်ကြီးနှင့်လည်း တွေ့ကြုံနေရသည့်အခိုက်၊ အသက်လည်းရှင်ကာ အသင့်အတင့်ကျန်းမာနေသည့်အခိုက်၊ မဂ်ဖိုလ်ရောက်ကြောင်း သူတော် ကောင်းတရားတို့လည်း ထွန်းကားနေသည့်အခိုက်တွင် သီလကို လုံခြုံအောင် စောင့်ထိန်း၍ သမထ၊ ဝိပဿနာတရားတို့ကို အားထုတ်သင့်သည်ဟု သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းလိုက်ခြင်းသည် မိမိတို့သန္တာန်၌ သီလကုသိုလ်၊ သမထ ဝိပဿနာကုသိုလ်တို့ဖြစ်လာခြင်း အကြောင်း တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

၂၁

### ၂၂ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၂၊ သပ္ဗူရိသူပနိုဿယ<sup>် =</sup> အိုတော်ကောင်းကို မှီဝဲရခြင်းဟူ သည် *-*

မိကောင်းဖကောင်းများနှင့် အတူတကွ နေထိုင်ရခြင်း၊ ဆရာ သမားကောင်းများကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်နေရခြင်း၊ ဆွေမျိုးမိတ်သင်္ဂဟ ကောင်းများနှင့် ပေါင်းသင်းဆက်ဆံနေရခြင်းတို့သည် သူတော်ကောင်းကို မှီဝဲရခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာကုသိုလ်များကို ပြုလုပ်အားထုတ် ၍ နေလေ့ရှိကြကုန်သော မိဘ၊ ဆရာသမား၊ ဆွေမျိုးမိတ်သင်္ဂဟဟူသော သူတော်ကောင်းများနှင့် အတူတကွ နေထိုင်ကြရ၊ ပေါင်းသင်းဆက်ဆံကြ ရသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုသူတော်ကောင်းများကို မှီဝဲရ၍ ဒါနကုသိုလ် ကိုလည်း ပြုလုပ်နိုင်ကြပေသည်။ သီလကုသိုလ်ကိုလည်း ဆောက်တည် နိုင်ကြပေသည်။ သမထ၊ ဝိပဿနာကုသိုလ်တို့ကိုလည်း ပွားများအား ထုတ်နိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သူတော်ကောင်းများကို မှီဝဲရခြင်းသည် လည်း မိမိတို့သန္တာန်၌ ကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း အကြောင်းတစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

္ ၃။ သဒ္ဓမ္မဿဝန = သူတော်ကောင်းတရားကို နာကြားရခြင်းတူ သည် -

ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာဟူသော သူတော်ကောင်းတရား တို့ကို နာကြားရခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဒါနကုသိုလ်ကို ပြထားခြင်းဖြင့် ယခုဘဝ၊ နောင်ဘဝများ၌ အသက်ရှည်ခြင်း၊ အဆင်းလှခြင်း၊ ချမီးသာများခြင်း၊ အစိုးခြေင်းဟူသော အကျိုးများကို ရရှိနိုင်သည်။ သီလကို လုံခြံ့အောင် ဆောက်တည်ထား ခြင်းဖြင့် ယခုဘဝ၊ နောင်ဘဝများ၌ ပစ္စည်းဥစ္စာရလွယ်ခြင်း၊ ဂုဏ်သတင်း ကျော်ကြားခြင်း၊ ပရိသတ်အလယ် မျက်နာမငယ်ခြင်း၊ မတွေမဝေ သေရခြင်း၊ နတ်ပြည်သို့ရောက်ရခြင်း အကျိုးများကို ရရှိနိုင်သည်။ သမထ၊

ဝိပဿနာတရားကို ပွားများအားထုတ်ခြင်းဖြင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက် ရှိသွားနိုင်ခြင်းအကျိုးကို ရရှိနိုင်သည်ဟူသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ ကို နာကြားရခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဒါနအကျိုးတရားကို နာကြားရသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဒါနကုသိုလ် ကို ပြုလုပ်နိုင်ကြပေသည်။ သီလန္ဒာကျိုးတရားကို နာကြားရသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် သီလကုသိုလ်များရအောင် ဆောက်တည်နိုင်ကြပေသည်။ သမထ၊ ဝိပဿနာ အကျိုးတရားတို့ကို နာကြားရသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သမထ၊ ဝိပဿနာ ကုသိုလ်တို့ကို ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သူတော်ကောင်းတရား နာကြားရခြင်းသည်လည်း မိမိတို့သန္တာန်၌ ကုသိုလ် ဖြစ်ခြင်း အကြောင်းတစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

> ၄။ ပတိရူပ ဒေသာဝါသ=သင့်လျော်သော အရပ်၌ နေထိုင်ရခြင်း ့ ဟူသည် –

အအေးအပူ ဥတုရာသီကလည်း မျှတသည့်အရပ်ဒေသ၊ ပစ္စည်း ဥစ္စာများကိုလည်း တရားသဖြင့်ရှာဖွေ၍ ရလွယ်သောအရပ်ဒေသ၊ သာသနာကလည်း ထွန်းကားသည့် အရပ်ဒေသ၌ နေထိုင်ရခြင်းပင် ဖြစ် ပေသည်။

ထိုသင့်လျော်သော အရပ်ဒေသ၌ နေထိုင်ကြရသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ဒါနကုသိုလ်ကိုလည်း ပြုလုပ်နိုင်ကြပေသည်။ သီလကုသိုလ်ကိုလည်း သောက်တည်နိုင်ကြပေသည်။ သမထ၊ ဝိပဿနာ ကုသိုလ်များကိုလည်း ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြပေသည်။ သင့်လျော်သော အရပ်ဒေသ၌ နေထိုင်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အပါယ်တံခါးကို ပိတ်စေနိုင်သည့် အရိယာ မင်္ဂကုသိုလ်များကိုပင် ရရှိသွားနိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော အရပ်ဒေသ၌ နေထိုင်ရခြင်းသည်လည်း မိမိတို့သန္တာနဲ၌ ကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း အကြောင်းတစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### သိကောင်းစရာ မွေပဒေသာ

၅၊ ပုဗ္ဗေစ ကတပုညတာ = ရေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူးခြင်းဟူသည် -

လွန်ခဲ့ပြီးသော ရှေးရှေးအတိတ်ဘဝများက သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ နှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ထံ၌ ဒါနကုသိုလ်အထူး၊ သီလကုသိုလ်အထူး စသော ကုသိုလ်အထူးတို့ကို ပြုလုပ်ခဲ့ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည့် အနမတဂ္ဂသုတ္တန် ဒေသ နာတော်အရ ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ဘဝများသည် အစကို ရှာ၍မရအောင် ကြာညောင်းခဲ့ကြပေသည်။ မရေမတွက်နိုင်သော ဘဝတို့၌ ဖြစ်ခဲ့ကြရပေ သည်။ ထိုထိုဖြစ်ခဲ့ကြရသောဘဝတို့တွင် အချို့အချို့သောဘဝတို့၌ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာနှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် တွေ့ကြံ့ခဲ့ကြရပေသည်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့ထဲ၌ ဒါန၊ သီလစသော ကောင်းမှုအထူးများကို ပြုခဲ့ဖူးကြပေ သည်။ ယင်းကုသိုလ်အထူးများကို (ပုဗွေစ ကတပုညတာ) ရေးဘဝများ က ပြုခဲ့ဖူးသော ကောင်းမှုအထူးဟု ဆိုရပေသည်။

ရှေးရှေးဘဝများက ကုသိုလ်ကောင်းမှုအထူးများကို ပြုလုပ်ခဲ့ဖူး ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပွန်ဘဝသို့ ရောက်လာကြ သောအခါ ကုသိုလ်ကောင်းမှုများ ပြုလုပ်လိုသည့် စိတ်ဆန္ဒများ များနေ တတ်ကြပေသည်။ စိတ်ဆန္ဒများ ရှိကြသည့်အတိုင်း ဒါနကုသိုလ်ကိုလည်း ပြုလုပ်နိုင်ကြပေသည်။ သီဇာကုသိုလ်ကိုလည်း ဆောက်တည်နိုင်ကြပေ သည်။ သမထ၊ ဝိပဿနာကုသိုလ်များကိုလည်း ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြ ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ရှေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူးခြင်းသည်လည်း မိမိတို့သန္တာန်၌ ကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း အကြောင်းတစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

ပုဗွေစ ကတပုညတာ = ရှေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူး ခြင်းသည် ကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း၏ (၅)နံပါတ် ဝေးသောအကြောင်းပင် ဖြစ် ပါသော်လည်း အားအကြီးဆုံးသော အကြောင်းဖြစ်ပေသည်။ ပုဗ္ဗေစ ကတပုညတာ = ရှေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူး သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပွန်ဘဝ၌ ပတိရှုပ ဒေသာဝါသ = သင့်လျော်သော အရပ်ကောင်း ဒေသကောင်းများ၌ ဖြစ်ရပြီး ကောင်းမှု ကုသိုလ်များကို ပြုလုပ်နိုင်ကြပေသည်။

ပုဗွေစ ကတပုညတာ = ရှေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူး သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပွန်ဘဝ၌ ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာဟူသော သူတော်ကောင်းတရားများကို နာကြားချင်သော စိတ် ဓာတ်များ ရှိနေတတ်ကြပေသည်။ နာကြားချင်သော စိတ်ဓာတ်များ ရှိနေ ကြသည့်အတိုင်း သူတော်ကောင်းတရားများကိုလည်း နာကြားနေကြရ ပေသည်။

ပုဗ္ဗေစ ကတပုညတာ = ရှေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူး သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပွန်ဘဝ၌ မိကောင်းဖကောင်း ဆရာသမားကောင်းများနှင့်လည်း တွေ့ကြရပေသည်။ ဆွေမျိုးမိတ်သင်္ဂဟ ကောင်းများနှင့်လည်း တွေ့ကြရပေသည်။

ပုဗ္ဗေစ ကတပုညတာ = ရှေးဘဝများက ကောင်းမှုအထူး ပြုခဲ့ဖူး သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပ္ပန်ဘဝ၌ အကြောင်းမှန်တို့ ကို ရှာဖွေဆင်ခြင်၍ မိမိတို့၏စိတ်ကို ကောင်းအောင်ပြုပြင်ကာ ကုသိုလ် ဖြစ်အောင်လည်း နှလုံးသွင်းတတ်ကြပေသည်။

မိမိတို့သည် ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပွန်ဘဝ၌ ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာ ကုသိုလ်ကောင်းမှုများကို ပြုလုပ်နိုင်ကြခြင်းသည် ရှေးရှေး အတိတ်ဘဝများက ကောင်းမှုအထူးများ ရှိခဲ့ကြလို့ပင် ဖြစ်ကြပေသည်။ ယခုပစ္စုပွန်ဘဝ၌ ကုသိုလ်ကောင်းမှုများ ပြုလုပ်နိုင်ခြင်းကို ထောက်ထား ၍ ရှေးရှေးအတိတ်ဘဝများက ကုသိုလ်ကောင်းမှုအထူးများကိုလည်း သိကြရပေသည်။ ယခုမျက်မှောက် ပစ္စုပွန်ဘဝ၌ ကုသိုလ်ကောင်းမှုအထူး များကို ပြုလုပ်ထားခြင်းဖြင့် နောင်အနာဂတ်ဘဝများ၌ ကောင်းမြတ်ရာ

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကောင်းမြတ်ရာ ဘုံဘဝများသို့ ရောက်သွားကြရမည်ကိုလည်း သိကြရ ပေသည်။ အကောင်းမြတ်ဆုံး နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားကြရမည်ကို လည်း သိကြရပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ရှေးကကောင်းလို့၊ ခုကောင်းပါသည်။ ခုကောင်းရင်၊ နောင်ကောင်းပါလိမ့်မည်။

ကုသိုလ်၏ ကောင်းကျိုးများကိုသိကြ၍ ကုသိုလ်တရားများကို အလိုရှိကြသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် ကုသိုလ် ဖြစ်ကြောင်း (၅)ပါးတို့ကို ဆည်းပူးရယူနိုင်ကြပြီးလျှင် အမြတ်ဆုံး အရိယာမဂ်ကုသိုလ်များကို ရသည့်အထိ ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ် နိုင်ကြပါစေး

သခ္ခမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# စတူထူးခြား သိမွယ်များ

လူဘုံဘဝ လူလောက၌ ဖြစ်လာကြသောသူတို့သည် သန်းပေါင်း များစွာ ကုဋေပေါင်းများစွာ ရှိကြပါသော်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ တရား ဒေသနာတော်အရ အကျဉ်းချုပ်၍ ရေတွက်လိုက်သည်ရှိသော် နှစ်မျိုးပင် ရှိကြပေသည်။ သတိမေ့တတ်သူနှင့် မမေ့တတ်သူ၊ အသိဉာဏ်ရှိသူနှင့် အသို့ဉာဏ်မရှိသူ၊ ပျင်းရိတတ်သူနှင့် မပျင်းရိတတ်သူ စသည်ဖြင့် နှစ်မျိုး နှစ်မျိုးစီပင် ရှိကြပေသည်။

ထိုနှစ်မျိုးတို့တွင် ပျင်းရိတတ်သူနှင့် မပျင်းရိတတ်သူတို့၏ အကျိုး အပြစ်အားဖြင့် မတူထူးခြားပုံကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

၁။ ပျင်းရိ၍ အားမထုတ်ဘဲနေသောသူ၊

၂၊ မပျင်းရိတဲ အားထုတ်၍နေသောသူဟူ၍ (၂)မျိုး ဟောကြား တော်မူပါသည်။

၁။ ပျင်းရိ၍ အားမထုတ်ဘဲနေသောသူတို့သည့် ဆင်းရဲစွာ နေရခြင်း အပြစ်၊ မိမိတို့အတွက် ရသင့်ရထိုက်သည့် ကြီးစွာသော အကျိုး စီးပွားတို့ကို ဆုတ်ယုတ်သွားစေခြင်းအပြစ်ဟူသော အပြစ်(၂)မျိုး တို့ကို ရရှိကြသည်ဟု ဟောကြားတော်မူပါသည်။

#### သိကောင်းစရာ မေးပဒေသာ

### ပျင်းရှိ၍ ဆင်းရဲရပံ့

ပျင်းရိ၍ လောကရေးရာဘက်က စီးပွားရေး ကြီးပွားရေးများကို မလုပ်ကိုင်၊ အားမထုတ်သောသူတို့သည် ပစ္စည်းဥစ္စာများ မရှိကြ၍ မိမိလည်း အစားဆင်းရဲ၊ အနေဆင်းရဲ ဖြစ်ရပေသည်။ မိမိနှင့် အတူတကွနေကြသော မိဘ၊ သားသမီး၊ ဆွေမျိုးများလည်း အစားဆင်းရဲ၊ အနေဆင်းရဲ ဖြစ်ကြရ ပေသည်။ ပျင်းရိ၍ မွေရေးရာဘက်က အားမထုတ်ဘဲနေသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ၏စိတ်တွင် ယုတ်ညံ့သော လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ၊ မာန၊ ဣဿာ၊ မစ္ဆရိယစသော အကုသိုလ်တရားတို့နှင့် ရောပြွမ်းနေသောကြောင့် ကုသိုလ် တရားများ ဖြစ်ခွင့်မရ၍ ယခုဘဝလည်း ဆင်းရဲဖို့ရာ၊ နောင်ဘဝများ၌ လည်း ဆင်းရဲဖို့ရာ ဖြစ်ကြရပေသည်။

# ပျင်းရိ၍ ဆုတ်ယှတ်ရပုံ

ပျင်းရိ၍ လောကရေးရာဘက်က စီးပွားရေး၊ ကြီးပွားရေးတို့ကို မလုပ်ကိုင်၊ အားမထုတ်သောသူတို့သည် မိမိတို့ ရသင့်ရထိုက်သော စီးပွား ဉစ္စာများကို မရရှိကြတော့ဘဲ ဆုတ်ယုတ်သွားကြရပေသည်။ ပျင်းရိ၍ ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားများကို အားမထုတ်သောသူတို့ သည် မိမိတို့ ရသင့်ရထိုက်သော သောတာပန်၊ သကဒါဂါမ်၊ အနာဂါမ်၊ ရဟန္တာအဖြစ်တို့မှ ဆုတ်ယုတ်သွားကြရပေသည်။

မြတ်စွာဘုရား လက်ထက်တော်အခါက မဟာဓနသူဌေးသားနှင့် ဇနီးမယားတို့ ဆုတ်ယုတ်သွားပုံ သာဓကဖြင့် ထင်ရှားလှပေသည်။

တစ်နေ့သောအခါ ဆွမ်းစားဇရပ်တစ်ခုမှာ မြတ်စွာဘုရား သံဃာ တော်များနှင့် ဆွမ်းစားနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ တံခါးဝ၌ ခွက်လက်စွဲကာ ရပ်နေသော သူဌေးသားကိုမြင်၍ ပြုံတော်မူ၏၊ ပြုံတော်မူရခြင်းအကြောင်း ကို အရင်အာနန္ဒာက လျောက်ထားသဖြင့် "သူဌေးသားကိုမြင်၍ ပြုံရသည်။ ဤသူဌေးသားနှင့် ဇနီးမယားတို့သည် လောကနှင့်ဓမ္မ နှစ်ဌာနတို့၌ အားထုတ်မှုမရှိကြသောကြောင့် လောကချမ်းသာ၊ ဓမ္မချမ်းသာ နှစ်မျိုးလုံး တို့မှ ဆုတ်ယုတ်သွားကြပေပြီ"ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

ဤသူဌေးသားနှင့် ဇနီးမယားတို့သည် လောကဘက်၌ ပထမ အရွယ်တွင် စီးပွားဥစ္စာကိုရှာကြသော် ပထမတန်းစားသူဌေးများ ဖြစ်နိုင် ကြပေသည်။ ဓမ္မဘက်က တရားအားထုတ်ကြလျှင် သူဌေးသားက ရဟန္တာ၊ ဇနီးမယားက အနာဂါမ် ဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။

မဇ္ဈိမ = ခုတိယအရွယ်တွင် စီးပွားဥစ္စာရှာကြသော် ခုတိယတန်း စားသူဌေးများ ဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။ ဓမ္မဘက်က တရားအားထုတ်ကြလျှင် သူဌေးသားက အနာဂါမ်၊ ဇနီးမယားက သကဒါဂါမ် ဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။

ပစ္ဆိမ = တတိယအရွယ်တွင် စီးပွားဥစ္စာရာကြသော် တတိယ တန်းစားသူဌေးများ ဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။ ဓမ္မဘက်က တရားအားထုတ်ကြ လျှင် သူဌေးသားက သကဒါဂါမ်၊ ဇနီးမယားက သောတာပန် ဖြစ်နိုင်ကြ ပေသည်။

ယခုမှာမူ ပျင်းရိ၍ အားမထုတ်ခဲ့ကြသောကြောင့် သူဌေးအဖြစ်မှ လည်း ဆုတ်ယုတ်သွားကြပေပြီ။ သောတာပန်၊ သကဒါဂါမ်၊ အနာဂါမ်၊ ရဟန္တာမဖြစ်ကြ၍ မဂ်ချမ်းသာ၊ ဖိုလ်ချမ်းသာတို့မှလည်း ဆုတ်ယုတ်သွား ကြပေပြီဟု မိန့်ကြားတော်မူလိုက်ပေသည်။

လောကနီတိကျမ်းဆရာများကလည်း ပျင်းရိ၍ အားမထုတ်ဘဲ နေသူတို့၏ ဆုတ်ယုတ်သွားပုံကို ဤသို့ ရေးသားဖွင့်ပြကြပေသည်။

"ပျင်းရိသူသည် အတတ်ပညာမတတ်၊ အတတ်ပညာမရှိသူ အား စီးပွားဥစ္စာမရနိုင်၊ စီးပွားဥစ္စာမရှိသူအား မိတ်ဆွေကောင်း မရနိုင်၊ မိတ်ဆွေကောင်းမရှိသူအား ချမ်းသာသုခမရနိုင်၊ ချမ်းသာ သုခမရှိသူအား ကောင်းမှုမပြုနိုင်၊ ကောင်းမှုမရှိသူအား နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာကို မရနိုင် ပူ၍ လောက၊ မွေနှစ်ဌာနလုံး၌ ဆုတ်ယုတ်သွား ပုံကို ဖွင့်ပြကြပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ပျင်းရိသူမှာ၊ တတ်ပညာ၊ ဘယ်မှာရနိုင်ပါအံ့နည်း။ အတတ်ပညာ၊ မရှိပါ၊ ဘယ်မှာဥစ္စာရအံ့နည်း။ ပစ္စည်းဥစ္စာ၊ မရှိပါ၊ ဘယ်မှာမိတ်ကောင်းရအံ့နည်း။ မိတ်ကောင်းဆွေညာ၊ မရှိပါ၊ ဘယ်မှာချမ်းသာ ရအံ့နည်း။ ကိုယ်စိတ်နှစ်ဖြာ၊ မချမ်းသာ၊ ဘယ်မှာကောင်းမှု ပြုအံ့နည်း။ ကောင်းမှုပုညာ၊ မရှိပါ၊ ဘယ်မှာနိဗ္ဗာန်ရအံ့နည်း။

မပျင်းရိဘဲ အားထုတ်၍နေသောသူတို့သည် ချမ်းသာစွာ နေရခြင်း မိမိအတွက် ရသင့်ရထိုက်သော ကြီးစွာသော အကျိုးစီးပွားတို့ကို ရစေခြင်း၊ ပြည့်စုံစေခြင်းဟူသော အကျိုး(၂)မျိုးတို့ကို ရစေ၏ဟု ဟောကြားတော်မူပါသည်။

## ဖပျင်းရှိ၍ ချမ်းသာရပုံ့

မပျင်းရိ၍ လောကရေးရာဘက်က စီးပွားဥစ္စာများကို တရားသဖြင့် ရအောင်ကြိုးစား၍ လုပ်ကိုင်အားထုတ်ကြသောသူတို့သည် စီးပွားဥစ္စာများ ရရှိကြသည်ဖြစ်၍ မိမိလည်း ချမ်းသာစွာ နေရ၏။ မိမိနှင့် အတူတကွ နေ ထိုင်ကြသော မိဘ၊ သားသမီး၊ ဆွေမျိုးတို့သည်လည်း ချမ်းသာစွာ နေကြ ရ၏။

မပျင်းရှိမှု၍ ဓမ္မရေးရာဘက်က အားထုတ်ကြသောသူတို့၏စိတ်တွင် ယုတ်ညံ့သော လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ၊ မာန၊ ဣဿာ၊ မစ္ဆရိယ စသော အကုသိုလ်တရားတို့မှ ဆိတ်သုဉ်းနေသောကြောင့် ကုသိုလ်တရားများ ဖြစ်ခွင့်ရနေ၍ ယခုဘဝလည်း ချမ်းသာဖို့ရာ၊ နောင်ဘဝများ၌လည်း ချမ်းသာ ဖို့ရာ ဖြစ်ကြရပေသည်။

## မပျင်းရိ၍ ပြည့်နှံပုံ

မပျင်းရိဘဲ လောကရေးရာဘက်က စီးပွားရေး ကြီးပွားရေးတို့ကို ကြိုးစားအားထုတ် လုပ်ကိုင်ကြသောသူတို့သည် မိမိတို့ ရည်မှန်းချက် အတိုင်း စီးပွားဥစ္စာများ ပြည့်စုံနေတတ်ကြပေသည်။ မပျင်းရိမှု၍ မွေ ရေးရာဘက်က သတိပစ္ဆာန် ဝိပဿနာတရားကို ကြိုးစားအားထုတ်ကြ သောသူတို့သည် မိမိတို့၏ ပါရမိအားလျော်စွာ သောတာပန်၊ သကင်္ခါဂါမ်၊ အနာဂါမ်၊ ရဟန္တာအဖြစ်သို့ ရောက်သွားသည်အထိ ပြည့်စုံသွားနိုင်ကြပေ သည်။

ဤနေရာတွင် မပျင်းရိဘဲ ဝိပဿနာတရားကို ကြိုးစားအားထုတ် ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ရရှိနိုင်သည့် အကျိုးတရားများကို အဋ္ဌကထာဆရာ များက ဖွင့်ပြကြပေသည်။ ထိုအကျိုးတရားတို့တွင် ဝိပဿနာတရားကို မပြတ်မလပ် ကြိုးစားအားထုတ်နေကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား ၏ အလိုတော်ကို ယူနိုင်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဖြစ်ကြ၏ဟူသော အကျိုးလည်း ပါရှိပေသည်။

ဝိပဿနာတရားကို ကြိုးစားအားထုတ်နေခြင်းသည် မြတ်စွာဘုရား ၏ အလိုတော်အကျဆုံးပင်ဖြစ်သည်ဟု အဓိပ္ပါယ်ရပါသည်။ ဒါနမျှလောက် ပြုလုပ်နေခြင်းသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုကျ မဟုတ်သေးပေ။ သီလမှုလောက် လုံခြံ့အောင် စောင့်ထိန်းနေခြင်းသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ၏ အလိုကျ မဟုတ်သေးပေ။ သမထမျှလောက် အားထုတ်နေခြင်းသည် လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုကျ မဟုတ်သေးပေ။ ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်နေခြင်းသည်သာလျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုတော်အကျဆုံး ဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေခြင်းသည်သာလျှင် မြတ်စွာဘုရား ၏ အလိုတော်အကျဆုံး ဖြစ်ရသည်မှာ မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော် လေးအသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း အသက်နှင့်ခန္ဓာကိုယ်ကို မငဲ့ညှာပါဘဲ အနစ်နာခံ၍ ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ခဲ့သည်မှာ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့၌ ဒါန၊ သီလ၊ သမထကုသိုလ်တို့ ပြည့်စုံကြ ပြီးလျှင် လူစည်းစိမ်၊ နတ်စည်းစိမ်၊ ဗြဟ္မာစည်းစိမ်တို့ကို ခံစားစံစားဖို့ရာ အတွက် ရည်ရွယ်၍ ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူခဲ့ခြင်း မဟုတ်ပေ။

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့ အပါယ်သံသရာမှစ၍ အလုံးစုံသော သံသရာဝဋ်ဆင်းရဲဒုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက်၍ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာ သို့ ရောက်သွားဖို့ရာအတွက်ကိုသာ ရည်ရွယ်၍ လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာ တစ်သိန်း အသက်နှင့်ခန္ဓာကိုယ်ကို မငဲ့ညှာပါဘဲ ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့် ကျင့်တော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အပါယ်သံသရာမှစ၍ အလုံးစုံ သော သံသရာဝဋ်ဆင်းရဲဒုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက်၍ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ကြောင်းဖြစ်သည့် ဝိပဿနာတရားကို ကြိုးစားအားထုတ်နေခြင်း သည်သာလျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုအကျဆုံး ဖြစ်ပေသည်။

ပြဆိုခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ပျင်းရိ၍ အားမထုတ်ဘဲ နေသောသူများ ၏ ဆင်းရဲစွာနေရခြင်းအပြစ်၊ ရသင့်ရထိုက်သည့် ကြီးစွာသော အကျိုး စီးပွားတို့မှ ဆုတ်ယုတ်သွားခြင်းအပြစ်နှင့် မပျင်းမရိ ကြိုးစားအားထုတ်နေ သောသူများ၏ ချမ်းသာစွာနေရခြင်းအကျိုး ရဟန္တာဖြစ်သည့်တိုင်အောင် ကြီးစွာသော အကျိုးစီးပွားတို့နှင့် ပြည့်စုံရခြင်းအကျိုးတို့၏ မတူထူးခြားပုံ ကို သိကြရသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် မပျင်း မရိ ကြိုးစားအားထုတ်ကြသည့်ရှိသော် သောတာပန်စသော အရှိယာအဖြစ် သို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

သဒ္ဓမ္မရံဆီရိပ်သာဆရာတော်

# ခန္ဓာဝန်လေးကို ချလို့ကြ

အသက်အရွယ်ကြီးရင့်သူများနှင့် မကျန်းမမာဖြစ်နေသူတို့သည် မိမိတို့၏ ခန္ဓာကိုယ့်အတွက် ပြုပြင်ဆောင်ရွက်ပေးနေရသည်မှာ "ကြီးလေး သော တာဝန်ကြီးတစ်ခု ဖြစ်ကြပေသည်"ဟု ငယ်ရွယ်သူများနှင့် ကျိန်းမာ သူများထက် ပို၍သိလာကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဤခန္ဓာကိုယ်ကြီးကို မလို ချင်ကြတော့ပေ၊ စွန့်လိုကြပေသည်။

အလွန့်အလွန် အသက်အရွယ်ကြီးရင့်လာကြသော အဘိုးအို၊ အဘွားအိုတို့သည် မိမိတို့၏ ခန္ဓာကိုယ်ကိစ္စကို ကိုယ်တိုင် အပြည့်အစုံ မဆောင်ရွက်နိုင်ကြတော့ပေ။ သူတစ်ပါးတို့၏ အကူအညီဖြင့် နေထိုင်ကြ ရ၍ ခန္ဓာဝန်ကြီး လေးတဲ့အကြောင်းကို ငယ်ရွယ်သူများထက် မို၍သိလာ ကြပေသည်။

ပြင်းထန်သော ရောဂါဝေဠနာများကို ခံစားနေကြရသော မကျန်း မာသူတို့သည်လည်း ငါးမိနစ်၊ ဆယ်မိနစ်ခန့် အချိန်ကာလမျှကိုပင် ခန္ဓာ ကိုယ်ကိုချမ်းသာအောင် ဆောင်ထား၍ မရသဖြင့် ခန္ဓာဝန်ကြီး လေးတဲ့ အကြောင်းကို ကျန်းမာသူများထက် မို၍သို့လာကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဤခန္ဓာကိုယ်ကြီးကို မလိုချင်ကြတော့ပေ၊ စွန့်ချလိုကြပေသည်။

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ငယ်ရွယ်သူတို့သည်လည်း တစ်နှစ်ပြီးတစ်နှစ် အိုလာကြမည်သာ ဖြစ်ပေသည်။ ဘယ်လိုနည်း၊ ဘယ်လိုအတတ်ပညာမျိုးဖြင့်မှ ရောင်ကွင်း ၍မရ၊ အိုကြရမည်သာ ဖြစ်ပေသည်။ ခန္ဓာဝန်လေးလာကြမည်သာ ဖြစ်ပေ သည်။ ကျန်းမာနေသူတို့သည်လည်း အမြဲတမ်း ကျန်းမာနေကြမည်တော့ မဟုတ်ကြပေ။ တစ်နေ့နေ့တွင် မကျန်းမမာ ဖြစ်လာကြမည်သာ ဖြစ်ပေ သည်။ ခန္ဓာဝန်လေးလာကြမည်သာ ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ခန္ဓာဝန်ထုပ် ကြီးကို ချလိုသောပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် ချဖို့ရာ ၄-မျိုးကို သိကြရမည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

> ၁။ ဘာရ =ြေးလေးသော ဝန်ထုပ်၊ ၂။ ဘာရမာာရ =ြေးလေးသော ဝန်ထုပ်ကို ထမ်းဆောင်နေသူ၊ ၃။ ဘာရာဒါန =ြေးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေသူ၊ ၄။ ဘာရနိက္ခေပန =ြေးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုချဖို့ရာ နေရာဟူ ၍ ၄-မျိုး ဟောကြားတော်မူပါသည်။ (သံ-၂/၂၁)

၁။ ဘာရ = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ဟူသည် -

မိမိတို့သန္တာန်၌ရှိနေကြသည့် ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဏ်ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ၅-ပါးတို့ပင် ဖြစ်ကြပေသည်။

ဤဥပါဒါနက္ခန္မွာ ၅-ပါးဟူသော ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကြီးကို ရရှိလာကြ သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် တစ်နေ့၊ တစ်ရက်၊ တစ်ခဏမျှ စွန့်လွှတ်ထား၍ မရကြပေ။ နေ့စဉ်နှင့်အမှု ထိုခန္ဓာဝန်အတွက် ဆောင်ရွက်ပေးနေကြရသဖြင့် ဝန်လေးလှပေသည်။ ငယ်ရွယ်သူများနှင့် ကျန်းမာသူများအတွက် ခန္ဓာဝန် လေးလှသည်မှာ မထင်ရှားကြပါသော်လည်း အသက်အရွယ် အလွန်ကြီး ရင့်သူများနှင့် မကျန်းမမာ ဖြစ်နေသူများအတွက် ခန္ဓာဝန်လေးလှသည်မှာ ထင်ရှားကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဤခန္ဓာဝန်ကို စွန့်ချလိုကြပေသည်။ ၂။ ဘာရဟာရ = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကို ထမ်းဆောင်သူဟူ သည် –

ရုပ်၊ ဝေဒနာ၊ သညာ၊ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဏ်ဟူသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ၅-ပါးကို ရရှိထား၍ ထမ်းဆောင်နေရသော ပုဂ္ဂိုလ်များပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ၅-ပါးဟူသော ခန္ဓာဝန်ကို ရရှိထားကြသော ပုဂ္ဂိုလ် သတ္တဝါတို့သည် ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါဟူ၍ စဖြစ်လာသော ပဋိသန္ဓေခဏ၌ပင် ခန္ဓာဝန်ကို ချီပိုးထမ်းဆောင်ကြရပေသည်။ အဓိဝမ်းမှ မွေးဖွားလာပြီးနောက် အိုမင်းသွားသည်အထိ၊ သေဆုံးသွားသည်အထိ ထမ်းဆောင်ကြရပေသည်။ သေဆုံးသွားပြီးနောက် ဘဝသစ်တစ်ခုခု၌ ပဋိသန္ဓေတည်နေကာ ခန္ဓာဝန် သစ်ကို တစ်ဖန် ထမ်းဆောင်ကြရပြန်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ မရေမတွက်နိုင် လောက်အောင် များပြားသော အတိတ်ဘဝတို့၌လည်း ဤခန္ဓာဝန်ကို ထမ်းဆောင်ခဲ့ကြပြီး ဖြစ်ကြရပေသည်။

ခန္ဓာဝန်ကို ထမ်းဆောင်နေကြရသော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့သည် ယခုဘဝ၌ ရဟန္တာဖြစ်အောင် အားမထုတ်နိုင်ခဲ့သော် မရေမတွက်နိုင် လောက်အောင် များပြားသော နောင်အနာဂတ်ဘဝတို့၌လည်း ဤကြီး လေးသော ခန္ဓာဝန်ကို ထမ်းဆောင်ကြရဦးမည် ဖြစ်ကြပေသည်။

> ၃။ ဘာရာဒါန = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေသူဟူ သည် –

ကောင်းသောအဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ပူသော အာရုံအမျိုးမျိုးတို့ကို သာယာတပ်မက်နေသော တဏှာနှင့် ထိုထိုတုံဘဝ တို့၌ သာယာတပ်မက်နေသော တဏှာပင် ဖြစ်ပေသည်။

အာရုံအမျိုးမျိုးနှင့် ဘုံဘဝအမျိုးမျိုးတို့၌ သာယာတပ်မက်သော တထာာကြောင့် စွဲလမ်းခြင်းဥပါဒါန်များ ဖြစ်လာကြပေသည်။ စွဲလမ်းခြင်း ဥပါဒါန်ဖြင့် ကံအမျိုးမျိုးတို့ကို ပြုလုပ်ကြပေသည်။ ကံအမျိုးမျိုးတို့ကြောင့် ဘဝအမျိုးမျိုးတို့၌ ခန္ဓာဝန်ထုပ်များကို ရရှိလာကြပေသည်။ အရင်းခံ တဏှာကြောင့်ပင် ဤခန္ဓာဝန်ထုပ်ကို ရရှိလာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ၅-ပါးဟူသော ကြီးလေးသည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကိုထုပ်၍ ယူနေ သူသည် တဏှာပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ကြီးလေးလှသည့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကို ချလိုသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကို ထုပ်ပူနေသည့်အကြောင်းရင်း တဏာကို ပယ် သတ်နိုင်မှသာ ချလို့ရကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ တဏာကို အပြီးတိုင် ပယ် သတ်နိုင်သည်မှာလည်း မဂ်ပညာပင် ဖြစ်ပေသည်။ ယင်းမဂ်ပညာ မိမိတို့ သန္တာန်၌ ဖြစ်ပေါ်လာစေရန် သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ပွားများအား ထုတ်ကြရပေသည်။

> ၄။ ဘာရနိက္ခေပန = ကြီးလေးသော ဝန်ထုပ်ကိုချဖို့ရာ နေရာဟူ သည် -

ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ၅-ပါးဟူသော ကြီးလေးသည့်ဝန်ထုပ်ကို ချဖို့ရာမှာ ၃၁-ဘုံဟူသော ဌာနတို့တွင် အဘယ်ဌာန၌မှ ချ၍မရပေ။ နိဗ္ဗာန်၌သာ ချ၍ရကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ နိဗ္ဗာန်သည်သာ ခန္ဓာဝန်ကို ချဖို့ရာနေရာ ဖြစ်ပေသည်။

အသက်အရွယ်ကြီးရင့်သူများနှင့် မကျန်းမာသူတို့သည် ခန္ဓာဝန် လေးတဲ့အကြောင်းကို သိလာကြသဖြင့် ခန္ဓာဝန်ကို ချလိုကြပေသည်။ ပါရမီအခြေခံ ရင့်ကျက်နေကြသော ငယ်ရွယ်သူများနှင့် ကျန်းမာသူတို့ သည်လည်း ခန္ဓာဝန် လေးတဲ့အကြောင်းကို သိလာကြသဖြင့် ခန္ဓာဝန်ကို ချလိုကြပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ခန္ဓာဝန်ကိုချလိုကြသော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် ခန္ဓာဝန် ချရာ နေရာသည် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသာ ဖြစ်ပေသည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။ ထိုနိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်လိုကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သတိပစ္ဗာန်ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ကြရပေသည်။

သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာတရား အားထုတ်၍ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ် သို့ ရောက်သွားသောအခါ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်က အပါယ်သံသရာ ခန္ဓာဝန်ကိုထုပ်၍ ယူနေတတ်သော့ တဏှာကို အကြွင်းမဲ့ အပြီးတိုင် ပယ်သတ်လိုက်သောကြောင့် အပါယ်သံသရာ ခန္ဓာဝန်ကို ချခြင်းကိစ္စ ပြီးမြောက်သွားပေသည်။ ကောင်းမြတ်သော သုဂတိဘုံဘဝတို့၌ ခန္ဓာ ဝန်ထုပ်များကို (၇)ဘဝသာ ထမ်းဆောင်ကြရတော့မည်ဖြစ်၍ အလွန်ပင် သက်သာရာရသွားကြပေသည်။

ဤကဲ့သို့ အလွန်ပင် သက်သာရာရသွားကြသည့် အကြောင်းကို လက်သည်းပေါ်၌တင်ထားသော မြေမှုန့်နှင့် ဥပမာပြ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရား သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ တစ်နေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် လက်သည်းပေါ်တွင် မြေမှုန့်လေးများကို တင်ထားပြီး ရဟန်းတော်တို့ကို မိန့်ကြားတော်မူ၏။ "ချစ်သားရဟန်းတို့ … ငါဘုရား၏ လက်သည်း ပေါ်၌ရှိသော မြေမှုန့်နှင့် မဟာပထဝီမြေကြီးပေါ်၌ရှိသော မြေမှုန့်တို့တွင် အဘယ်မြေမှုန့်က ပို၍များသနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။

ရဟန်းတော်များက "မြတ်စွာဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်၌ရှိသော မြေမှုန့်လေးသည် အလွန်ပင် နည်းပါးပါသည်ဘုရား။ မဟာပထဝီမြေကြီး ပေါ်၌ရှိသော မြေမှုန့်များက အလွန်ပင် များပြားလှပါသည်ဘုရား "ဟု လျှောက်ထားကြလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားက ပြန်၍မိန့်ကြားသည် မှာ "ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်သို့ ရောက်သွားသော သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ဘဝသံသရာ၌ ထမ်းဆောင်ရ မည့် ခန္ဓာဝန် ဝင့်ခုက္ခသည် ငါဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်၌ တင်ထားသော မြေမှုန့်ခန့်မျှသာ ကျန်ရှိတော့သည်။ ကုန်ခဲ့ပြီးသော ခန္ဓာဝန် ဝင််ုဒုက္ခတို့ သည် မဟာပထဝီမြေကြီး၌ရှိသော မြေမှုန့်များလောက် များပြားလှပေ သည် ဟု သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၏ သက်သာရာရသွားပုံကို ဟောကြားတော် မူခဲ့ပါသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ သောတာပန္ဒ၊ ဝင်ခုက္ခ၊ လက်သည်းတင်ပြ၊ မြေမှုန့်မျှတည်း။ ကုန်ပြီးခဲ့ရာ၊ ဝင်ခုက္ခာ၊ မဟာမြေကြီးအမျှတည်း။

သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရားကို ဆက်ကာဆက်ကာ အားထုတ်၍ သုံးမဂ်သုံးဖိုလ် အဆင့်ဆင့်တက်ကာ အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်ဖြင့် အဝိဇ္ဇာတည်း ဟူသော အမြစ်ရင်းနှင့်တကွဖြစ်သော တဏှာကို အကြွင်းမဲ့ အပြီးတိုင် ပယ်သတ်လိုက်သောအခါ ဖြစ်ဖြစ်သမျှ ခန္ဓာဝန်ဟောင်းများကို ပယ်ချ၍ ခန္ဓာဝန်အသစ်ကို မယူတော့သဖြင့် ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကြီးကို အပြီးတိုင် ပယ် ချကာ ဆင်းရဲခပ်သိမ်းအေးငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ဝင်စံရတော့သည်။ သို့ဖြစ်၍ ကြီးလေးသော ခန္ဓာဝန်ထုပ်ကို ချလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရားကို ပွားများအားထုတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ မြစ်ရင်းပယ်ဖျက်၊ တပ်မက်မယ်လျှင်၊ ဆာလောင်တောင့်တ၊ လုံးဝကင်းစင်၊ ဝန်ဟောင်းပယ်ပစ်၊ ဝန်သစ်မတင်၊ ပူခပ်သိမ်း၊ အေးငြိမ်းနိဗ္ဗာန်ဝင်။

သခ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# သင့်လျှော်ရာကို မှို့ဝဲရမှ တရားရ

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် သင့်လျော်သော မှီဝဲဖွယ်များကို မှီဝဲရမှသာ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ မိမိတို့နှင့် မသင့် လျော်သောအရာများကို မှီဝဲနေရပါက တရားမတွေ့၊ တရားမတက်၊ တရားမရဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အဋ္ဌကထာဆရာများက ဝိပဿနာတရား အားထုတ်သောအခါ သင့်လျော်သော မှီဝဲဖွယ်ရာ သပ္ပါယ ၅-ပါးကို ဖွင့်ပြကြပေသည်။

၅-မျိုးမှာ -

၁။ ဥတုသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော အအေးအပူဥတုကို မှီဝဲရခြင်း၊

၂။ ဘောဇနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်ကို မှီဝဲရခြင်း၊

၃။ ပုဂ္ဂလသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲရခြင်း၊

၄။ သေနာသနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာ ကို မှီဝဲရခြင်း၊

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၅။ ဓမ္မဿဝနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော တရားကို နာကြား သောအားဖြင့် မှီဝဲရခြင်းဟူ၍ ၅-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။

(သံ-ဋ္ဌ-၁/၂၆၆)

၁။ ဥတုသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော အအေးအပူဥတုကို မှီဝဲရ ခြင်းဟူသည် –

ဝိပဿနာတရား ပွားများအားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အအေးများသော တောင်ကြီး၊ ကလောစသော အရပ်ဒေသများ၌ အလွန် အေးသော နတ်တော်၊ ပြာဆိုလတို့၌ သွားရောက်အားထုတ်ပါလျှင် အအေး ဒဏ်များကို ခံနေရသောကြောင့် သမာဓိဉာဏ်များ မဖြစ်နိုင်ကြပေ။ အပူ များသော မန္တလေး၊ ပခုက္ကူစသော အရပ်ဒေသများ၌ အပူလွန်ကဲသော တန်ခူး၊ ကဆုန်စသော လတို့၌ သွားရောက်၍ အားထုတ်ပါက အပူဒဏ် ကိုခံနေရသောကြောင့် သမာဓိဉာဏ်များ မဖြစ်နိုင်ကြပေ။ သို့ဖြစ်၍ အအေး အပူမျှတသော အရပ်ဒေသ၊ အအေးအပူမျှတသည့် သင့်လျော်သော အချိန်ကာလတို့ကို ရွေးချယ်မှီဝဲ၍ ဝိတညာနာတရားကို အားထုတ်ကြရမည် ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် မသင့်လျော်သော ဥတုကို ရှောင်ကြဉ်၍ မိမိတို့နှင့် သင့်လျော်မျှတသော အအေးအပူဥတုကို မှီဝဲကြရပေသည်။ သင့်လျော်မျှတသော အအေးအပူ ဥတုကို မိုဝဲရမှသာ သမာဓိ ဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။ သမာဓိဖြစ်မှ ဝိပဿနာ ဉာဏ်များလည်း ဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်ဖြစ်မှ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် မဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ် တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိ နိုင်ကြမည့် ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော်သော အအေးအပူဥတုသည် မိမိတို့ တရားရုဖို့ရာ အားကြီးသော ဥပနိဿယပစ္စယသတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုသည် ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။ မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ် တို့အား သင့်လျော်သောဥတုကို မိုဝဲရခြင်းသည် နှလုံးသွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် အကျိုးများလှပေသည်။ နှလုံးသွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် "ဝိပဿနာတရားအားထုတ်နေသော အို … ယောဂီသူ တော်ကောင်း … သင့်လျော်သောဥတုကို ရရှိနေခိုက်မှာ သင်တရားရနိုင် သည်၊ သင်မပေါ့နှင့်၊ ကြိုးစားအားထုတ်မှတော်မည်"ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင် မူများ ဖြစ်လာတတ်ကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်တိုင်း ကုသိုလ်တရား များ ရရှိနေကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိသည့်အတိုင်း ကြိုးစားအား ထုတ်ပါက တရားတွေတွေ့၊ တရားတွေတက်၊ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

> ၂။ ဘောနေသပ္ပါယ =သင့်လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်ကို မှီဝဲ ရခြင်းဟူသည် –

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် မသင့်လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်တို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်၍ နေရပါလျှင် အာဟာရ မမှုတ မပြည့်စုံသောကြောင့် စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိမဖြစ်ကြ ပေ။ သမာဓိမဖြစ်လျှင် ဝိပဿနာဉာဏ်များလည်း မဖြစ်ကြပေ။ သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်တို့ကို မှီဝဲ၍ ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဓိမိတို့နှင့် မသင့်လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်တို့ကို ရှောင်ကြဉ်၍ မိမိတို့နှင့် သင့် လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်တို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်ကြရပေသည်။ သင့် လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်တို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရမှသာ သမာဓိ ဖြစ် နိုင်ကြပေသည်။ သမာဓိဖြစ်မှ ဝိပဿနာဉာဏ်များလည်း ဖြစ်နိုင်ကြပေ သည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်ဖြစ်မှ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် မင်္ဂဉာဏ်၊ ဖိုလ် ဉာဏ် တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော် သောအာဟာရဘောဇဉ်ကလည်း မိမိတို့ တရားရဖို့ရာ အားကြီးသော ဥပနိဿယပစ္စယသတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုသည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူပါသည်။

မင်္ဂရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား သင့်လျှော်သော အာဟာရဘောဇဉ်တို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင် ရခြင်းသည် နှလုံးသွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် အကျိုးများလှ ပေသည်။ နှလုံးသွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် "ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသော အို … ယောဂ်ီသူတော်ကောင်း … သင့်လျော်သော အာဟာရဘောဇဉ်များကို ရရှိနေခိုက်မှာ သင်တရားရနိုင်သည်၊ သင်မပေါ့ နှင့်၊ ကြိုးစားအားထုတ်မှတော်မည်"ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မှုများ ဖြစ်လာ တတ်ကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိတိုင်း ကုသိုလ်တရားတွေ ဖြစ်ကြ ရပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိသည့်အတိုင်း ကြိုးစားအားထုတ်ပါက တရားတွေတွေ့၊ တရားတွေတက်၊ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွားနိုင် ကြပါသည်။

၃။ ပုဂ္ဂလသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲရခြင်းဟူသည်–

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် စိတ်သဘောထားချင်း၊ ရည်ရွယ်ချက်ချင်း မတူသောပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် အတူ တကွနေထိုင်၍ အားထုတ်ပါက စိတ်အနောင့်အယှက်များ မကြာခဏ ဖြစ်တတ်ကြ၍ ဖြစ်ပြီးတဲ့သမာဓိများလည်း ပျက်သွားတတ်ပေသည်၊ မဖြစ်သေးတဲ့ သမာဓိများလည်း မဖြစ်တော့ဘဲ ရှိနေတတ်ကြပေသည်။ သမာဓိမဖြစ်လျှင် ဝိပဿနာဉာဏ်များလည်း မဖြစ်ကြပေ။ သို့ဖြစ်၍ မိမိ တို့နှင့် သင့်လျော်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် အတူတကွ မိုဝဲနေထိုင်၍ ဝိပဿနာ တရား အားထုတ်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် မသင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ရှောင်ကြဉ်၍ သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် အတူတကွ မိုဝဲနေထိုင်ကာ အားထုတ်ကြရပေသည်။ သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို မှီခဲရမှသာ သမာဓိဖြစ်နိုင်ကြပေသည်။ သမာဓိဖြစ်မှ ဝိပဿ နာဉာဏ်များလည်း ဖြစ်ကြပေသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်ဖြစ်မှ ဓိမိတို့ အလို ရှိအပ်သည့် မဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ် တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိနိုင်ကြ မည် ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကလည်း ဓိဓိတို့ တရား ရဖို့ရာ အားကြီးသော ဥပနိဿယပစ္စယသတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုသည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။

မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်များကို မှီဝဲနေထိုင်ရခြင်းသည် နှလုံး သွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် အကျိုးများလှပေသည်။ နှလုံး သွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် "ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသော အို … ယောဂီသူတော်ကောင်း … သင့်လျော်သော ပုဂ္ဂိုလ်များကို မှီဝဲ၍ နေထိုင်ခြင်းကို ရရှိနေသည့်အခိုက်မှာ သင်တရားရနိုင်ပေသည်၊ သင်မပေါ့ နှင့်၊ ကြိုးစားအားထုတ်မှတော်မည် ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မှုများ ဖြစ်လာ တတ်ကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိတိုင်း ကုသိုလ်တရားများ ရရှိနေ ကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိသည့်အတိုင်း ကြိုးစားအားထုတ်ပါက တရားတွေတွေ့၊ တရားတွေတက်၊ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွားနိုင် ကြပေသည်။

၄။ သေနာသနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေ ရာကို မှီဝဲရခြင်းဟူသည် -

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မသင့်လျော် သည့် ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ကို မိုဝဲနေထိုင်၍ အားထုတ်ပါက ကြောင့် ကြပူပန်မှုများ၊ စိတ်နှလုံးမသာယာမှုများ ဖြစ်နေတတ်သောကြောင့် သမာဓိ မဖြစ်ဘဲ ရှိနေတတ်ကြပေသည်။ သမာဓိမဖြစ်က ဝိပဿနာဉာဏ်များ လည်း မဖြစ်နိုင်ပေ။ သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ ကို မိုဝဲနေထိုင်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် မသင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ကို ရှောင်ကြဉ်၍ မိမိတို့နှင့် သင့် လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ကို မှီဝဲနေထိုင်ကာ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြရပေသည်။ သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ကို မှီဝဲနေထိုင်ရမှသာ သမာဓိဖြစ်ကြပေသည်။ သမာဓိဖြစ်မှ ဝိပဿနာ ဉာဏ်များလည်း ဖြစ်ကြပေသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်ဖြစ်မှ မိမိတို့ အလိုရှိ အပ်သည့် မဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ် တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိနိုင်ကြ မည် ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာကလည်း မိမိ တို့ တရားရဖို့ရာ အားကြီးသော ဥပနိဿယပစ္စယသတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုသည် ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။

မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာများကို မိုခဲနေထိုင် ရခြင်းသည် နှလုံးသွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် ကျေးဇူးများလှ ပေသည်။ နှလုံးသွင်းကောင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် "ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသော အို … ယောဂီသူတော်ကောင်း … ဤသင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာကို ရရှိနေသည့်အခိုက်မှာ သင်တရားရနိုင်သည်၊ သို့ ဖြစ်၍ သင်မပေါ့နှင့်၊ ကြိုးစားအားထုတ်မှတော်မည် ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင် မူများ ဖြစ်လာတတ်ကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိတိုင်း ကုသိုလ်တရား များ ရရှိနေကြပေသည်။ နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်မိသည့်အတိုင်း ကြိုးစားအား ထုတ်ပါက တရားတွေတွေ့၊ တရားတွေတွက်၊ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

၅။ မ္မေသာဝနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော တရားများကို နာကြား မှီဝဲရခြင်းဟူသည် –

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ကိုယ်ကာယ လေ့ကျင့်သောနည်းဖြင့် အားထုတ်၍လည်းမရ၊ နှုတ်ဖြင့်ရွတ်ဆို၍ အားထုတ်၍လည်းမရ၊ စိတ်ဖြင့်သာ အားထုတ်ကြရပေသည်။ စိတ်ဖြင့် အားထုတ်ရသောအလုပ်သည့် အလွန်ပင် ခက်ခဲနက်နဲ သိမ်မွေ့လှပေသည်။ တစ်ခါတစ်ရံ စိတ်ဓာတ်တွေ တက်ကြွနေသဖြင့် ပျံ့လွင့်၍ ရှုမှတ်လို့ မကောင်းဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ တစ်ခါတစ်ရံ တရားတွေမကောင်း၊ တရားတွေ မထူးခြားဘဲ စိတ်ဓာတ်တွေ ကျဆင်းနေသဖြင့် ရှုမှတ်လို့ မကောင်းဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ရှုမှတ်၍ မကောင်း သောအခါတို့၌ မိမိတို့နှင့် သင့်လျော်သောတရားများကို နာကြားလိုက်ရ သောအခါ တရားတွေရှုမှတ်လို့ ပြန်ကောင်းလာတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ် ၍ သင့်လျော်သော တရားများကို နာကြားမှီဝဲ၍ ဝိပဿနာတရား အား ထုတ်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ ရရှိလာသော ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ သည် စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ်နှင့် တူပေသည်။ မိမိတို့နှင့် သင့်လျော် သော တရားများကို နာကြားမှီဝဲရခြင်းသည် စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ် လေးများကို ရေလောင်းပေးသည်နှင့် တူပေသည်။ စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင် ငယ်လေးကို ရေမလောင်းပေးသည်နှင့် တူပေသည်။ စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင် ငယ်လေးကို ရေမလောင်းပေးခဲ့သော် ညှိုးနွမ်းသွားနိုင်ပေသည်။ သေသော် လည်း သေသွားနိုင်ပေသည်။ သစ်ပင်ငယ်ကို ရေလောင်းပေးခြင်းမရှိပါက ညှိုးနွမ်းသွားသကဲ့သို့ သင့်လျော်သော တရားကို မနာကြားရသည်ရှိသော် တရားမတွေ့၊ တရားမတက်ဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ သစ်ပင်ငယ်လေး သေသွားသကဲ့သို့ တရားအားမထုတ်တော့ဘဲလည်း ဖြစ်သွားနိုင်ကြပေသည်။

သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော တရားများကို နာကြား၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော်သော တရားများကို နာကြား ၍ ဝိပဿနာတရားအားထုတ်ပါက စိတ်ဓာတ်တက်ကြွပျံ့လွင့်၍ မှတ်လို့ မကောင်းခြင်း၊ စိတ်ဓာတ်ကျဆင်း၍ မှတ်လို့မကောင်းခြင်းများ မရှိတော့ပါ ဘဲ တရားတွေတွေ့၊ တရားတွေတက်၊ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွား နိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ 96

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ယခုဘဝမှာပင် မဂ်ဖိုလ်တရားများရသည်အထိ အားထုတ်မည်ဟု ရည်မှန်း၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် မိမိတို့နှင့် သင့်လျော်သော သပ္ပါယ ၅-မျိုးကို မှီဝဲ၍ အားထုတ်ပါက မိမိရည်မှန်းသည့်အတိုင်း တရားထူးတရားမြတ်များ ကို ရသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# လို့က်နာဇွယ်ရာ ဩဝါခကထာ

ထေရဝါဒဗုဒ္ဓသာသနာ ထွန်းကားနေသော မြန်မာပြည်၌ ရှေးမင်း အဆက်ဆက်မှစ၍ ယခုခေတ်တိုင်အောင် ကျောင်း၊ ဘုရား၊ စေတီများ၊ ရိပ်သာများ စသည်ဖြင့် သာသနာ့အဆောက်အအုံများကို ဆောက်လုပ် တည်ထား၍ ကိုးကွယ်လျက်ရှိကြပေသည်။ ယင်းသာသနာ့အဆောက် အအုံများကို အရှည်သဖြင့် စာည်တံ့နေဖို့ရာ၊ အစဉ်သဖြင့် တိုးတက်ကြီး ပွားနေဖို့ရာ ဂေါပကအဖွဲ့၊ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့ အစရှိသော အဖွဲ့အစည်းများကို တည်ထောင်၍ စောင့်ရှောက်လျက် ရှိကြပေသည်။

ယင်းဂေါပကအဖွဲ့၊ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့တို့၌ မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံး အမသာသနာတော်နှင့် လျော်ညီစွာ ဆောင်ရွက်နိုင်ရန်အတွက် ညွှန်ကြား ပြသ ဆိုဆုံးမပေးနိုင်သည့် အသက်သိက္ခာ ဂုဏ်သိက္ခာ ကြီးမားကြသော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များကို ဩဝါဒါစရိယအဖြစ်ဖြင့် တင်မြှောက်ထား ကြရပေသည်။ ဩဝါဒါစရိယဆရာတော်များက နှစ်ပတ်လည်အစည်းအဝေး စသည်များ၌ သင့်လျော်သော ဩဝါဒစကားများကို မိန့်ကြားကြရပေသည်။

ရန်ကုန်၊ ရှစ်မိုင်၊ မရမ်းကုန်းမြို့နယ်၊ ဇေယျာခေမာလမ်းတွင် တည် ရှိသော မဟာစည်ဩဝါဒခံ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ၌လည်း ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့ ဖွဲ့စည်းကာ ပဋိပတ္တိသာသနာ အရှည်တည်တံ့အောင်၊ စည်ပင်ပြန့်ပွား အောင် ဆောင်ရွက်လျက် ရှိကြပေသည်။ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်က ယင်းဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့၍ ဩဝါဒါစရိယဆရာတော်အဖြစ်ဖြင့် ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့ ၍ နှစ်ပတ်လည်အစည်းအဝေးများ၌ ဩဝါဒစကား မိန့်ကြားရပါသည်။

ယခုနှစ် သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့၏ နှစ်ပတ်လည်အစည်း အဝေးကို ၁၃၅၅-ခု၊ ပြာသိုလဆုတ် ၁၁-ရက် (၆-၂-၉၄) တနင်္ဂနွေနေ့ နေ့လယ် တစ်နာရီအချိန်တွင် ကျင်းပကြပေသည်။ ယင်းအစည်းအဝေး၌ အစီအစဉ်အရ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ထံ၌ ငါးပါးသီလ ခံယူကြရပေ သည်။ ထို့နောက် ဆက်လက်၍ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်၏ ဩဝါဒ တရားကို နာကြားကြရပေသည်။ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်က ဩဝါဒ စကား မိန့်ကြားသည်မှာ -

နှစ်စဉ်နှစ်တိုင်း သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့၏ နှစ်ပတ် လည်အစည်းအဝေးများ၌ ဩဝါဒစကားကို ဆရာတော် မိန့်ကြားခဲ့ရပါ သည်။ ယခုနှစ် နှစ်ပတ်လည်အစည်းအဝေး၌လည်း ဩဝါဒစကား အတိုချပ် ဟောကြားပါမည်။ ယခုရောက်ရှိလာကြသော ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့နှင့် သဒ္ဓမ္မ ရံသီရိပ်သာ ဒကာ၊ ဒကာမများ သိကြပြီးသောအတိုင်း သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ သည် တစ်နှစ်ထက်တစ်နှစ် တိုးတက်လာပါသည်။ ပရိသတ်အနေနဲ့လည်း တိုးတက်လာပါသည်။ ဌာနအနေနဲ့လည်း တိုးတက်လာပါသည်။

ယခုလို တိုးတက်လာတာ ဘာ့ကြောင့် တိုးတက်လာတာလဲလို့ တိုးတက်လာရခြင်း၏ အကြောင်းရင်းကို သိထားဖို့ လိုအပ်ပါသည်။ တိုးတက်လာခြင်း၏ အကြောင်းရင်းကို သိမှသာ တိုးတက်လာမှုများ အရှည်သဖြင့် တည်တံ့သွားနိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။ တိုးတက်လာရခြင်း၏ အကြောင်းရင်းကို မသိပါက နောင်တစ်ချိန်မှာ တိုးတက်မှုများ ပြန်၍ ကျဆင်းသွားနိုင်ပါသည်။

ဘာ့ကြောင့် သခွမ္မရံသီရိပ်သာ တိုးတက်လာတာလဲလို့ဆိုတော့ လွယ်လွယ်နှင့်သိအောင် ပြောရပါလျှင် အလုပ်က မှန်ကန်လို့ပင် ဖြစ်ပေ တယ်။ ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များကလည်း ရိပ်သာသို့ ရောက်ရှိလာ ကြသော ယောဂီများကို တရားဟော၊ တရားပြမှု အလုပ်ကလည်း မှန် ကန်လို့၊ သခွမ္မရံသီရိပ်သာ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့ကလည်း သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာနှင့် ဆွမ်းခဲဖွယ်ဘောဇဉ် အာဟာရတို့ကို ပြုပြင်စီမံ ထောက်ပံ့ပေးမှုကလည်း မှန်ကန်လို့၊ ဤအကြောင်းနှစ်ပါးကြောင့် တိုးတက် လာခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးတစ်ယောက်အနေနှင့်ပဲဖြစ်ဖြစ်၊ ဌာနတစ်ခုအနေနှင့် ပဲဖြစ်ဖြစ် တိုးတက်အောင် ဆောင်ရွက်မြဲပင် ဖြစ်ကြပေတယ်။ အကြောင်း ညီညွှတ်ပါက တိုးတက်လာမြဲပင် ဖြစ်ကြပေတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ တိုးတက် လာမှုများကို အရှည်တည်တံ့အောင်လည်း စောင့်ရှောက်ကြရပါတယ်။ တိုးတက်အောင် ဆောင်ရွက်ခြင်းနှင့် အရှည်တည်တံ့အောင် စောင့်ရှောက် ရခြင်းဟူသော နှစ်မျိုးတို့တွင် တိုးတက်အောင် ဆောင်ရွက်ဖို့ထက် အရှည် တည်တံ့အောင် စောင့်ရှောက်ဖို့က ဝို၍ဝန်လေးတဲ့အကြောင်း၊ ဝို၍ခက်ခဲ တဲ့အကြောင်းများကို အဋ္ဌကထာဆရာများက ဖွင့်ပြကြပါတယ်။

> ဝဏ္ဏုပ္ပတ္တိ ခေါ် ပန နဘာရိယာ ဥပ္ပန္နဿ ဝဏ္ဏဿ ရက္ခနမေဝ ဘာရိယာ

ချီးမွမ်းဖွယ်ရာဂုဏ်များ ဖြစ်ပေါ်လာဖို့ရာသည်ကား ဝန်မလေးလှ ပေ။ ဖြစ်ပေါ်လာပြီးသော ချီးမွမ်းဖွယ်ရာဂုဏ်များကို အရှည်တည်တံ့စေရန်၊ မပျက်စီးသွားစေရန် စောင့်ရှောက်ဖို့ရာကသာ ပို၍ဝန်လေးလှပေသည်၊ ပို၍ ခက်ခဲလှပေသည်ဟု ဖွင့်ပြကြပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ ချီးမွမ်းဂုဏ်မှာ၊ ဖြစ်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာမခက်ပြီ။ ဖြစ်ပြီးဂုဏ်သာ၊ စောင့်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခက်ခဲသည်။

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

သခ္မမ္မရံသီရိပ်သာ၌ တိုးတက်လာခြင်းမှာ ပရိသတ်များ တိုးတက် လာခြင်းနှင့် ဌာနများ တိုးတက်လာခြင်းဟူ၍ နှစ်မျိုးဖြစ်ပါတယ်။ ထိုနှစ်မျိုး တို့တွင် ပရိသတ်များ တိုးတက်လာခြင်းမှာ လူငယ်လူရွယ်များ၊ အသက် သိက္ခာ ဂုဏ်သိက္ခာကြီးသူများ၊ တိုင်းတစ်ပါးသား ပုဂ္ဂိုလ်များဟူ၍ သုံးမျိုး ဖြစ်ပါတယ်။ ဌာနများ တိုးတက်လာခြင်းမှာ သုခါပဋိပဒါ ကျောက်ကုန်း သဒ္ဓမ္မရံသီရိမ်သာ၊ ညောင်လေးပင်မြို့ ဝိဝေကတောရသဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဟူ၍ နှစ်မျိုးဖြစ်ပါတယ်။

ပရိသတ်များ တိုးတက်လာရခြင်းအကြောင်းမှာ လူငယ်လူရွယ် များကလည်း ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရခြင်း၏ အကျိုးတရားတို့ကို သိလာကြသောကြောင့် ရှေးကထက်ပို၍ ရိပ်သာများသို့ ဝင်ရောက်ကာ အားထုတ်ကြပါတယ်။ အသက်သိက္ခာ ဂုဏ်သိက္ခာကြီးမားကြတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ် များကလည်း ယခုဘဝ၌ စိတ်ချမ်းသာမှုရရှိရေးအတွက်၊ နောင်ဘဝများ၌ ချမ်းသာမှုများ ရရှိရေးအတွက်၊ နိုဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရရှိရေးအတွက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခြင်းသည် တစ်ကြောင်းတည်းသော အကျင့် လမ်းစဉ်ဖြစ်သည်ဟု သိလာကြသောကြောင့် ရှေးကထက်ပို၍ ရိပ်သာ များသို့ ဝင်ရောက်အားထုတ်ကြပါတယ်။ တိုင်းတစ်ပါးသားများကလည်း သခ္ခမ္မရံသီရိပ်သာ၏ ပြည့်စုံသည့်ဂုဏ်သတင်းများကို ကြားရသောကြောင့် လာရောက်အားထုတ်ကြပါတယ်။ ဤအကြောင်းများကြောင့် ပရိသတ်များ တိုးတက်လာရခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

ဤကဲ့သို့ ဝိပဿနာတရား လာရောက်အားထုတ်ကြသည့် ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်များ တိုးတက်များပြားလာခြင်းကို ပြန်၍မဆုတ်ယုတ်သွား ရအောင်၊ အရှည်တည်တံ့သွားရအောင် စောင့်ရှောက်ဖို့တာဝန်မှာ ဆရာတော် များနှင့် သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့၊ သဒ္ဓမ္မရံသီယောဂီ၊ ဒကာ၊ ဒကာမများ၏ တာဝန်ဖြစ်ကြပါတယ်။

သခွမ္မရံသီရိပ်သာ ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့သူ၊ အဖွဲ့သားများနှင့် သခွမ္မရံသီ ရိပ်သာ ဒကာ၊ ဒကာမတို့သည် သခွမ္မရံသီ၏ တိုးတက်လာခြင်းများကို အရှည်တည်တံ့နေရအောင် ဆောင်ရွက်ကြရမည်မှာ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာသို့ လာရောက်အားထုတ်ကြသော ယောဂီများ တရားရသွားဖို့ရာ သင့်လျှော် သော အထောက်အပံ့ကောင်းသုံးမျိုး ရရှိအောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ရွက်ပေးကြရမည့် သင့်လျော်သော အထောက်အပံ့ကောင်း သုံးမျိုးမှာ -

> ၁။ အာဝါသသပ္ပါယ =သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာများ ဖြစ်အောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရပါမည်။

> ၂၊ ဘောဇနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော စားသောက်ဖွယ် ဘော ဇဉ်အာဟာရများဖြစ်အောင် ဆောင်ရွက် ပေးကြရပါမည်။

၃။ မ္မေဿဝနသပ္ပါယ=သင့်လျော်သော တရားဓမ္မများ နာကြားရ အောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရမည် ဖြစ်ပါ သည်။

၁။ အာဝါသသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာများ ဖြစ်အောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရမည်ဟူ သည် -

ဝိပဿနာတရား လာရောက်၍ အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မသင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့၌ နေထိုင်၍ အားထုတ်ရပါက ကြောင့်ကြပူပန်မှုများ၊ နှလုံးမသာယာမှုများ ဖြစ်နေတတ်သောကြောင့် သမာဓိမဖြစ်ဘဲ ရှိနေတတ်ကြပေသည်။ သမာဓိမဖြစ်က ဝိပဿနာဉာဏ် များလည်း မဖြစ်နိုင်ကြပေ။ ဝိပဿနာဉာဏ်မဖြစ်က အလိုရှိအုပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များ မရရှိနိုင်ဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာဖြစ်အောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရ မည် ဖြစ်ပေသည်။ ၂။ ဘောဇနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော စားသောက်ဖွယ် ဘော ဇဉ်အာဟာရများဖြစ်အောင် ဆောင်ရွက် ပေးကြရမည်ဟူသည် -

ဝိပဿနာတရား လာရောက်၍ အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မသင့်လျော်သော စားသောက်ဖွယ် ဘောဇဉ်အာဟာရများကို မိုဝဲသုံး ဆောင်နေရပါက အာဟာရမပြည့်စုံသောကြောင့် စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိ မဖြစ်နိုင်ကြပေ။ သမာဓိမဖြစ်က ဝိပဿနာဉာဏ်များလည်း မဖြစ်နိုင်ကြ ပေ။ ဝိပဿနာဉာဏ်မဖြစ်က အလိုရှိအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များ လည်း မရရှိနိုင်ကြတော့ပေ။ သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော စားသောက်ဖွယ် အာဟာရများဖြစ်အောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

> ၃။ မ္မေဿဝနသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော တရားဓမ္မများ နာကြား ရအောင် ဆောင်ရွက်ပေးကြရမည်ဟူ သည် -

ဝိပဿနာတရား လာရောက်၍ အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သင့်လျော်သော တရားဓမ္မများကို မနာကြားရပါက တရားတွေ အတွေ, မကောင်း၊ တရားတွေ မတိုးတက်လာသောအခါ စိတ်ဓာတ်များ ကျဆင်း သွားတတ်ကြပေသည်။ တရားအားမထုတ်ချင်တော့ဘဲလည်း ဖြစ်သွား တတ်ကြပေသည်။ ရိပ်သာမှလည်း ထွက်သွားတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ် ၍ သင့်လျော်သော် တရားဓမ္မများ နာကြားရအောင် ဆောင်ရွက်ပေးရမည်

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သန္တာန်၌ ဖြစ် လာသော ဝိပဿနာသမ္မာခ်ိဋ္ဌိသည် အလွန်နုနယ်သော စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ်လေးနှင့် တူပေဆည်။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်သောအခါ ၌ သင့်လျော်သော တရားဓမ္မများကို နာကြားရခြင်းသည် စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ်လေးကို ရေလောင်းပေးသည်နှင့် တူပေသည်။

### လိုက်နာဇွယ်ရာ ဩဝါဒကထာ

စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ်လေးကို ရေမလောင်းပေးပါက ညှိုးနွမ်း သွားနိုင်ပေသည်။ သေသော်လည်း သေသွားနိုင်ပေသည်။ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့နှင့် သင့်လျော် သော တရားမမ္မကို မနာကြားရပါက စိတ်ဓာတ်တွေ ကျဆင်းသွားတတ် ကြပေသည်။ တရားမတွေ့၊ တရားမတက်၊ တရားထူးတရားမြတ်များ မရ ရှိဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ သစ်ပင်ငယ်လေး သေသွားသကဲ့သို့ ရိပ်သာမှလည်း ထွက်သွားပြီး တရားအားမထုတ်တော့ဘဲ ဖြစ်သွားတတ် ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သင့်လျော်သော တရားဓမ္မများ နာကြားရအောင် ဆောင်ရွက်ပေးရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ယခုအခါ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ တစ်နှစ်ထက်တစ်နှစ် တိုးတက်လာ ခြင်းသည် –

အာဝါသသပ္ပါယ = သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာတို့ကို ဆောက် လုပ်စီမံ ဆောင်ရွက်ထားပေးနိုင်လို့၊ ရောက်လာတဲ့ ယောဂီများကို သင့်လျော်အောင် နေရာချထားပေးနိုင် လို့ တိုးတက်လာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော်သော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာများကို ရရှိခြင်းသည် ယောဂီများ တရားရဖို့ရာ အားကြီးသော အကြောင်းတစ်ပါးဖြစ်သည် ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။

ဘောဇနသပ္ပါယ သင့်လျော်သော ဘောဇဉ်အာဟာရတွေကို စီမံချက် ပြုတ်၍ ကျွေးမွေးလှူခါန်း ပြုစုနိုင်လို့လည်း သဒ္ဓမ္မရံသီ ရိပ်သာ တိုးတက်လာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော် သော ဆွမ်းခဲဖွယ်ဘောဇဉ်သည်လည်း ယောဂီများ တရားရဖို့ရာ အားကြီးသော အကြောင်းတစ်ပါးဖြစ်သည် ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဓမ္မဿဝနသပ္ပါယ<sup>္</sup> သင့်လျော်သော တရားဓမ္မကို နာကြားရအောင် ဆောင် ရွက်ပေးနိုင်လို့လည်း သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ တိုးတက်လာ ခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သင့်လျော်သော တရားဓမ္မကို နာကြားရခြင်းသည်လည်း ယောဂီများ တရားရဖို့ရာ အထောက်အပံ့ကောင်းတစ်ပါးဖြစ်သည်ဟု မြတ်စွာ ဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။

ဤသင့်လျော်သော သပ္ပါယဆုံးပါးဟူသော အကြောင်းသုံးပါးကို စီမံပြုလုပ် ဆောင်ရွက်ပေးနိုင်လိုသာ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ တိုးတက်လာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ နောင်အစဉ်သဖြင့် တိုးတက်နေရအောင်လည်း ဤသပ္ပါယ သုံးပါးဟူသော အကြောင်းသုံးပါးကို အထူးသတိပြု၍ ပြည့်စုံအောင် ဆောင်ရွက်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ယခုနှစ် နှစ်ပတ်လည်အစည်းအဝေး၌ ရိပ်သာတိုးတက်ကြီးပွား ကြောင်း ဩဝါဒတရားကို ဟောကြားတာ ဤမျှနှင့်ပင် အသင့်အတင့် ပြည့်စုံသွားပါပြီ။

ဤကဲ့သို့ ရိပ်သာတိုးတက်ကြီးပွားကြောင်း ဩဝါဒတရားတို့ကို နာကြားရသဖြင့် နာကြားရသောအတိုင်း လိုက်နာကျင့်ကြံ ပွားများအား ထုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော တရားထူး တရားမြတ်တို့ကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန်စွာ ဆိုက်ရောက် အောင် အားထုတ်ရင်းနှင့် သာသနာတော် တိုးတက်ကြီးပွားအောင်လည်း ဆောင်ရွက်နိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း။

သာဓု ... သာဓု ... သာဓု။

သစ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# အယူတ်အ<del>မြတ်</del>ခုနှစ်မြာ သိဗ္ဗယ်ရာ

မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်သော ဘုံဘဝတို့သည် အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် သုဂတိဘဝ = ကောင်းမြတ်သောဘုံဘဝ၊ ခုဂ္ဂတိဘဝ - မကောင်း ယုတ်ညံ့သောဘုံဘဝဟူ၍ (၂)မျိုးဖြစ်ပေသည်။ ထို(၂)မျိုးတို့ တွင် လူ့ဘုံဘဝသည် ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝဖြစ်ပေသည်။ လူပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် ကောင်းမြတ်သော လူ့ဘုံဘဝ၌ ဖြစ်ရတာချင်းတူကြပါသော်လည်း အချို့က ယုတ်ညံ့နေကြပေသည်။ အချို့က မြင့်မြတ်နေကြပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ အချို့က ယုတ်ညံ့နေ၍ အချို့က မြင့်မြတ်နေရခြင်း အကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရား ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူစဉ် သုဘအမည်ရှိသည့် လူငယ်တစ်ယောက်က မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားသည်မှာ မြတ်စွာဘုရား လူတို့သည် –

> ၁။ အချို့က အသက်တိုကြ၊ အချို့က အသက်ရှည်ကြ၊ ၂။ အချို့က အနာများကြ၊ အချို့က အနာနည်းကြ၊ ၃။ အချို့က အဆင်းမလှကြ၊ အချို့က အဆင်းလှကြ၊ ၄။ အချို့က တန်ခိုးနည်းကြ၊ အချို့က တန်ခိုးကြီးကြ၊ ၅။ အချို့က ပစ္စည်းရှားကြ အချို့က ပစ္စည်းပေါများကြ၊ ၆။ အချို့က အမျိုးယုတ်ကြ၊ အချို့က အမျိုးမြင့်မြတ်ကြ၊

## ენ

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၇။ အချို့က ပညာနည်းပါးကြ၊ အချို့က ပညာကြီးမားကြ၍ အယုတ်အမြတ်အားဖြင့် ဖြစ်နေကြတာကို တွေ့မြင်ရပါသည် ဘုရား။

(ဥပရိပဏ္ဏာသ-၂၄၃)

ယခုလို အယုတ်အမြတ်အားဖြင့် ဖြစ်ကြရသည်မှာ ဘာ့ကြောင့် ပါလဲဘုရားဟု လျှောက်ထားသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားက ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့ အယုတ်အမြတ်အားဖြင့် ဖြစ်ကြရခြင်းအကြောင်းမှာ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့ ပြုအပ်သော ကံကြောင့်ပင် ဖြစ်ကြရပေသည်ဟု ဟောကြားတော်မူလိုက် ပါသည်။

၁။ အကြင်ဖုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သူ့အသက်သတ်ခြင်း (ပါဏာတိပါတ)ကံ ကို ပြူကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ ကံကောင်းထောက်မသဖြင့် အပါယ်ငရဲသို့ မကျရောက် မူ၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် အပါယ်ငရဲသို့ ကျ ရောက်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် အသက်မရှည် ကြ၊ အသက်တိုကြရပေသည်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သူ့အသက်သတ်ခြင်း (ပါဏာတိပါတ)ကံ ကို မပြုကြပေ၊ ရောင်ကြဉ်ကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ နတ်ဖြည်၌ မဖြစ်မူ၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် နတ်ပြည်၌ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် အသက်ရှည် ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံကြရပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ သူ့အသက်သတ်၊ သက်တိုတတ်၊ မသတ်အသက်ရည်။

# အယုတ်အမြတ်ခုနစ်ဖြာ သိဖွယ်ရာ

၂။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သတ္တဝါတို့ကို သနားခြင်းကင်းမဲ့၍ တုတ် စသည်ဖြင့် ညှဉ်းဆဲခြင်း(ဝိဟေဌက)ကံကို ပြုကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ ကံကောင်း ထောက်မသဖြင့် အပါယ်ငရဲသို့ မကျမှု၍ လူပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြ လျှင်၊ သို့မဟုတ် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် အနာရောဂါများကြရပေသည်။ မကျန်း မမာ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သတ္တဝါတို့ကို သနားခြင်းရှိသည်ဖြစ်၍ ညှဉ်း ဆဲခြင်း (ဝိဟေဌက)ကံကို မပြုကြပေ။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ ဖြစ်ကြရပေ သည်။ အကယ်၍ နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ မဖြစ်မှု၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြ လျှင်း သို့မဟုတ် နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန် ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် အနာရောဂါကင်းခြင်း ကျန်းမာခြင်းနှင့် ပြည့်စုံကြပေသည်။

## ဆောင်ပုဒ်။ ။ ညှဉ်းဆဲတတ်ပြား၊ အနာများသည်၊ မညှဉ်းပြား၊ သူကားကျန်းမာသည်။

၃။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အမျက်ဒေါသထွက်ခြင်းများ၍ မကောင်း သော ကိုယ်မှုနှုတ်မှုတို့ကို ပြုကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထို ကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ ကံကောင်းထောက်မသဖြင့် အပါယ်ငရဲသို့ မကျရောက်မူ၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မ ဟုတ် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန် ဖြစ်ကြလျှင် အဆင်းမလှဘဲ အလွန်အရုပ်ဆိုးနေတတ်ကြပေသည်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အမျက်ဒေါသထွက်ခြင်းမရှိဘဲ မေတ္တာရှေ့ ထား၍ ကိုယ်မှုနှုတ်မှုများကို ပြုကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့်

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဤလူဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ ဖြစ်ကြရပေ သည်။ အကယ်၍ နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ မဖြစ်မူ၍ လူပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြ လျှင်၊ သို့မဟုတ် နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန် ဖြစ်ကြလျှင် ရုပ်ရည်ခဲ့ဆင်း လှပတင့်တယ်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံကြရပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဒေါသမျက်ထွက်၊ အဆင်းပျက်သည်၊ ဒေါသကင်း၊ အဆင်းလှပသည်။

၄။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ လာဘ်ရခြင်း၊ အပူဇော်ခံရ ခြင်း စသည်များကို တွေ့မြင်ရသောအခါ မကျေနပ်ကြ၊ ဣဿာ ဖြင့် ငြူစူတတ်ကြကုန်၏။ ပြစ်မှားတတ်ကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ ကံကောင်း ထောက်မသဖြင့် လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြရလျှင်၊ သို့မဟုတ် အပါယ် ငရဲသို့ ကျရောက်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် ဘုန်း ကံမရှိခြင်း ဖြစ်ကြရပေသည်။ အရာရာတွင် အောက်ကျနောက်

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သူတစ်ပါးတို့ လာဘ်ရခြင်း၊ အပူဇော်ခံရ ခြင်း စသည်တို့ကို တွေ့မြင်ရသောအခါ မငြူစုကြံကုန်၊ ဝမ်းမြောက်ဝမ်း သာ ဖြစ်ကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ ဖြစ်ကြရပေသည်။ အကယ် ၍ နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ မဖြစ်မူ၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် နတ်ဗြဟ္မာပြည်တို့၌ ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် ဘုန်းကံကြီးမားကြပေသည်။ အရာရာတွင် ရေတန်းမှနေရ၍ ကြည်သာ ရွှင်လန်းလျက် ရှိကြပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ ဣဿာများက၊ တန်ခိုးပါးသည်၊ ဣဿာနည်း၊ တန်ခိုးမြံကြီးသည်။ ၅။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပေးသင့်ပေးထိုက် လှူသင့်လှူထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပေးလှူခြင်း မပြုကြကုန်၊ မပေးလှူဘဲ နေတတ်ကြ ကုန်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက် သွားတတ်ကြပေသည်။ (ပစ္စည်းဥစ္စာတို့၌ စွဲလမ်းမှုကြောင့် ပြိတ္တာ များ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။) အကယ်၍ ကံကောင်းထောက်မ သဖြင့် အပါယ်ငရဲသို့ မကျရောက်မှု၍ လူပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ပြီးမှ ဤလူပြည်၌ တစ်ဖန် ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် ပစ္စည်းဥစ္စာများ ရှားပါးနေတတ်ကြ၊ မရှိနွမ်းပါးနေ တတ်ကြပေသည်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပေးသင့်ပေးထိုက် လှူသင့်လှူထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပေးလှူတတ်ကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ နတ်ပြည်၌ မဖြစ်မူ၍ လူပြည်၌ပင် ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် နတ်ပြည်၌ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် ပစ္စည်းဥစ္စာများ ပေါများကြွယ်ဝနေတတ်ကြပေသည်။

## ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဒါနနည်းပါး၊ ပစ္စည်းရှားသည်။ ဒါနကား၊ ပစ္စည်းပေါများသည်။

၆။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အလွန်မာနကြီး၍ ရှိခိုးထိုက်သူ၊ အရို အသေပြုထိုက်သူ၊ အလေးပြုထိုက်သူများကို ရှိမခိုး၊ အရိုအသေ မပြု၊ အလေးမပြုဘဲ နေကြကုန်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံ ကြောင့် ဤလူဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ ကံကောင်းထောက်မသဖြင့် အပါယ်ငရဲသို့ မကျမှ၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် ခွန်းစဏ္ဏား စသည့် ယုတ်နိမ့်သော အမျိုးအနွယ်တို့၌ ဖြစ်ကြရ ပေသည်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အလွန်မာနမကြီးမူ၍ နှိမ့်ချသောစိတ် ရှိသည်ဖြစ်၍ ရှိခိုးထိုက်သူ၊ အရိုအသေပြုထိုက်သူ၊ အလေးပြုထိုက်သူတို့ ကို ရှိခိုးကြကုန်၏။ အရိုအသေပြုကြကုန်၏။ အလေးပြုကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ကြရပေသည်။ အကယ်၍ နတ်ပြည်၌ မဖြစ်မူ၍ လူ့ပြည် ၌ပင် ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် မင်းမျိုး သူဌေးမျိုး စသည့် မြင့်မြတ်သော အမျိုး အနွယ်တို့၌ ဖြစ်ကြရပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ မာနကြီးငြား၊ မျိုးယုတ်သွားသည်၊ မာနနည်း၊ အမြဲမြင့်မြတ်သည်။

၇။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ရဟန်းပညာရှိ၊ လူပညာရှိပုဂ္ဂိုလ်များထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဤကဲ့သို့ ပြုလုပ်ခြင်းကား ကုသိုလ်ဖြစ် မဖြစ်၊ အကု သိုလ်ဖြစ် မဖြစ်၊ အပြစ်ရှိ မရှိ၊ ဤပုဂ္ဂိုလ်များကို မှီဝဲအပ် မမှီဝဲ အပ် စသည့် မေးမြန်းဖွယ်များကို မမေးမြန်းဘဲနေကြကုန်၏။ အမှားမှားအယွင်းယွင်း ပြုလုပ်တတ်ကြကုန်၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ကြပေသည်။ အကယ်၍ ကံကောင်းထောက်မသဖြင့် အပါယ်ငရဲသို့ မကျရောက်မူ၍ လူ့ပြည်၌ ပြန်ဖြစ်ကြလျှင်၊ သို့မဟုတ် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန် ဖြစ်ကြလျှင် ပညာနည်းပါ။ ပညာမဲ့သူများ ဖြစ်ကြရပေသည်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ရဟန်းပညာရှိ၊ လူပညာရှိပုဂ္ဂိုလ်များထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ဤကဲ့သို့ ပြုလုပ်ခြင်းသည်ကား ကုသိုလ်ဖြစ် မဖြစ်၊ အကု သိုလ်ဖြစ် မဖြစ်၊ အပြစ်ရှိ မရှိ၊ ဤပုဂ္ဂိုလ်များကို မှီဝဲအပ် မမှီဝဲအပ် စသည် ဖြင့် မေးမြန်းတတ်ကြကုန်၏ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုကံကြောင့် ဤလူ့ ဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ကြရပေသည်။ အကယ်၍

### အယုတ်အမြတ်ခုနစ်ဖြာ သိဗွယ်ရာ ၆၁

နတ်ပြည်၌ မဖြစ်မူ၍ လူ့ပြည်၌ပင် ဖြစ်ကြရလျှင်၊ သို့မဟုတ် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ပြီးမှ ဤလူ့ပြည်၌ တစ်ဖန်ပြန်ဖြစ်ကြလျှင် ပညာဉာဏ်ကြီးမားသော ပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်ကြရပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ မမေးသူကား၊ ဉာဏ်နည်းပါးသည်၊ မေးသူကား၊ ဉာဏ်မြင်ကြီးမားသည်။

ဤကဲ့သို့ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့၏ ယုတ်ညံ့သည်၏အဖြစ်နှင့် မြင့်မြတ် သည်၏အဖြစ်တို့သည် ကံကြောင့်သာ ဖြစ်ကြရပေသည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ မြင့်မြတ်သည့်အဖြစ်ကို အလိုရှိကြ သော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် မြင့်မြတ်ကြောင်း ဖြစ်သော ကံ(၇)မျိုးတို့ကိုသာ ပြုကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

သစ္မမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# မဂ္ဂင်ပွားမှ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ရ

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ယခုရရှိထားသောဘဝသည် အလွန်ရ နိုင်ခဲသော လူ့ဘဝကိုရထားခြင်း၊ အလွန်ရှင်နိုင်ခဲသော အသက်ရှင်နေခြင်း ကို ရထားခြင်း၊ အလွန်ကြားနာရခဲသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ကြားနာနေရခြင်း၊ အလွန်တွေ့ကြုံနိုင်ခဲသော မြတ်စွာဘုရားသာသနာ တော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရခြင်းဟူသော ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးကို ရရှိထား သောကြောင့် ယခုဘဝ၌ပင်လျှင် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို ရရှိနိုင်သောဘဝ ဖြစ် ပေသည်။ ယင်းနိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို ရရှိဖို့မှာလည်း မဂ္ဂင်တရားများကို ပွား များမှသာ ရရှိနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ မဂ္ဂင်တရားတို့ကို ပွား များကြရပေသည်။

မဂ္ဂင်တရားတို့ကို ပွားများလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သတိပစ္ဆာန် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်သောအားဖြင့် ပွားများကြရပေသည်။ သတိပစ္ဆာန် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်နေခြင်းသည် မှတ်ချက်တိုင်းမှတ်ချက်တိုင်း၌ မဂ္ဂင် တရားများ ပါဝင်နေသည်ဖြစ်၍ မဂ္ဂင်တရားတို့ကို ပွားများနေခြင်းပင် ဖြစ် ပေသည်။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသော နည်းဖြင့် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ အရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ကြာကြာထိုင်နိုင်သော ဣရိယာပုထ်မျိုးဖြင့် ထိုင်ကြ ရပါသည်။ ဒူးတုပ်၍ဖြစ်စေ၊ တင်ပလ္လင်ခွေ၍ဖြစ်စေ ထိုင်ကြရပါသည်။ ထိုင်ပြီးသောအခါ မျက်စိကို မှိတ်ထားရပါသည်။ ခေါင်းကိုလည်း တည့် တည့်မတ်မတ်၊ ခါးကိုလည်း တည့်တည့်မတ်မတ် ထားရပါသည်။ စိတ် ကိုတော့ ဝမ်းဗိုက်မှာ စူးစိုက်ထားရပါသည်။

အသက်ရှူသွင်းလိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် ဖောင်းတက်လာသောအခါ ဖောင်းစမှ ဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် ဖောင်းတက်လာတာကို စိတ်ဖြင့်စူးစိုက်၍ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကိုတော့ (အာရုံမပြုပါဘဲ) ခွာနိုင်သမျှ ခွာ၍ တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

အသက်ရှူထုတ်လိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် ဝိန်ကျသွားသောအခါ ဝိန်စမှ ဝိန်ဆုံးတိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် ဝိန်ကျသွားတာကို စိတ်ဖြင့်စူးစိုက်၍ ဝိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက် ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကိုတော့ (အာရုံပြေပါဘဲ) ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အတွင်းက ရွေ့သွား လှုပ်သွားသော သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်နေရာ၌ သမာဓိဉာဏ်များ ဖြစ်လာသောအခါ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ဖောင်းနေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက် တာက တခြား၊ ပိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ပိန်နေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြားဟု ကွဲပြား၍ သိလာကြပေသည်။ ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာများက ဘာမျှမသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား၊ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်လို့ မှတ်သိမှတ်သိလိုက်တာက သိတတ်တဲ့ နာမ်တရားလို့ ကွဲပြား၍ သိလာ ကြပေသည်။ နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ် ဖြစ်လာခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### သိကောင်းစရာ မေးပဒေသာ

ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာ မထင်ရှား၍ ရှုမှတ်လို့မရသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်ကြရပါသည်။ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့ အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန် (ဖညတ်)များကိုတော့ (အာရုံမပြုပါဘဲ) ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ တောင့်တင်းနေသော သဘောများကို တော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

ထိတယ်လို့ ရူမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)များကို တော့ (အာရုံမပြုပါဘဲ) ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ကြမ်းပြင်နှင့်ထိထား၍ မာနေ သည့်သဘော၊ ပူနေသည့်သဘောများကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်နေရာ၌ သမာဓိဉာဏ်များ ဖြစ်လာသောအခါ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ထိုင်နေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာ က တခြား၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ထိနေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြား ကွဲပြား၍ သိလာကြပေသည်။ ထိုင်တာ၊ ထိတာများက ဘာမျှမသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ မှတ်သိမှတ်သိလိုက်တာက သိတတ်တဲ့ နာမ်တရားလို့ ကွဲပြား၍ သိလာ ကြပေသည်။ နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ် ဖြစ်လာခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်ဟု စင်္ကြံလျှောက်၍လည်း ရှုမှတ် ကြရပါသည်။ ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကိုတော့ (အာရုံမပြုပါဘဲ) ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အပေါ်သို့ တစ်ရွေ့ ပြီးတစ်ရွေ့ တက်သွားသော သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကိုတော့ (အာရုံမပြုပါဘဲ) ရှေ့သို့ တစ်ရေ့ပြီးတစ်ရေ့ ရွေ့သွား သော သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ချတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကိုတော့ (အာရုံမပြုပါဘဲ) ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အောက်သို့ တစ်ရွေ့ ပြီးတစ်ရွေ့ ကျသွားသောသဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထိုင်၊ ထ၊ ကွေး၊ ဆန့်စသော အသေးစိတ်အမူအရာများ ကိုလည်း ရှုမှတ်ကြရပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်နေရာ၌ သမာဓိဉာဏ်များ ဖြစ်လာသောအခါ ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ကြွနေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြား၊ လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင်လည်း လှမ်းနေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြား၊ ချတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင်လည်း ချနေတာ က တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြားဟု ကွဲပြား၍ သိလာကြပေသည်။

ကြွတာ၊ လှမ်းတာ၊ ချတာတို့က ဘာမျှမသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား၊ ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်လို့ မှတ်သိမှတ်သိလိုက်တာက သိတတ် တဲ့ နာမ်တရားလို့ ကွဲပြား၍ သိလာကြပေသည်။ နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား ၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ် ဖြစ်လာခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာ ရှုမှတ်သည်ရှိသော် မှတ်ချက် တိုင်း မှတ်ချက်တိုင်း၌ မဂ္ဂင် ဂ-ပါးကို ပွားများခြင်းကိစ္စ ပြီးနေသောကြောင့် ဉာဏ်စဉ်များ အဆင့်ဆင့်တက်ပြီး မိမိတို့၏ ပါရမီအားလျော်စွာ မဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် နိဗ္ဗာန်သို့ အာရုံပြုသောအားဖြင့် ရောက်သွားကြမည် ဖြစ် ပေသည်။

သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်း၌ အဘိဓမ္မာ ဒေသနာတော်နည်းအရ သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါး တစ်ပြိုင်နက် မရ၍ မဂ္ဂင် ၅-ပါး ပါဝင်နေကြပေသည်။ သုတ္တန်ဒေသနာတော်နည်းအရ မဂ္ဂင် ဂ-ပါးလုံး ပါဝင် နေပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ခြင်းဖြင့် မဂ္ဂင် ဂ-ပါးကို ပွားများခြင်းကိစ္စ ပြီးနေသောကြောင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက် သွားရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ (အဋ္ဌသာလိနီ-၁၉ဂ)

- မဂ္ဂင် ဂ-ပါးတို့သည် အုပ်စုအားဖြင့် -
- (က) သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါး၊
- (ခ) သမာဓိမဂ္ဂင် ၃–ပါး၊
- (ဂ) ပညာမဂ္ဂင်၂-ပါးဟူ၍ ၃-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။
- (က) သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါးဟူသည် ဝစီဒုစရိုက် ၄-ပါးမှ ရှောင်ကြဉ်၍ မှန် ကန်စွာ ပြောဆိုခြင်းသည် သမ္မာဝါစာမဂ္ဂင်၊ ကာယဒုစရိုက် ၃-ပါး မှ ရှောင်ကြဉ်၍ မှန်ကန်စွာ ပြုလုပ်ခြင်းသည် သမ္မာကမ္မန္တမဂ္ဂင်၊ ကာယဒုစရိုက် ၃-ပါး ဝစီဒုစရိုက် ၄-ပါးမှ ရှောင်ကြဉ်၍ မှန်ကန်စွာ အသက်မွေးခြင်းသည် သမ္မာအာဇီဝမဂ္ဂင်ဟူ၍ ၃-ပါး ဖြစ်ပေသည်။
- (ခ) သမာဓိမဂ္ဂင် ၃-ပါးဟူသည် မှန်ကန်စွာ လုံ့လစိုက် ကြောင့်ကြ စိုက်ခြင်းသည် သမ္မာဝါယာမမဂ္ဂင်၊ မှန်ကန်စွာ အမှတ်သတိရခြင်း သည် သမ္မာသတိမဂ္ဂင်၊ မှန်ကန်စွာ တည်ငြိမ်ခြင်းသည် သမ္မာ သမာဓိမဂ္ဂင်ဟူ၍ ၃-ပါး ဖြစ်ပေသည်။
- (ဂ) ပညာမဂ္ဂင်၂-ပါးဟူသည် မှန်ကန်စွာ မြင်သိခြင်းသည် သမ္မာဒိဋ္ဌိ မဂ္ဂင်၊ မှန်ကန်စွာ ကြံစည်ခြင်းသည် သမ္မာသင်္ကပ္ပမဂ္ဂင်ဟူ၍ ၂-ပါး ဖြစ်ပေသည်။
  - ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရာ၌ သီလီမဂ္ဂင် ၃–ပါး ပါဝင်ပုံ

သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ၅-ပါးသီလ၊ ဂ-ပါးသီလ၊ ၉-ပါးသီလ စသည်များကို ဆောက်တည် ၍ လုံခြုံအောင် စောင့်ထိန်းကြရပေသည်။ ယင်းကဲ့ဆို့ ဆောက်တည် စောင့်ထိန်းထားသောကြောင့် ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်နေသည့်အခိုက်၌ ကိုယ်နှုတ်တို့ဖြင့် လွန်ကျူးမှ ပျက်စီးနိုင်သော သမ္မာဝါစာ၊ သမ္မာကမ္မန္တ၊ သမ္မာအာဇီဝ ဟူသော သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါးတို့ကို စိတ်ဖြင့်ပင် မလွန်ကျူး နိုင်သည်ဖြစ်၍ ထိုသီလမဂ္ဂင် ၃-ပါး စင်ကြယ်စွာ ပါဝင်နေကြပေသည်။ ေဟေင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရာ၌ သမာဓိမဂ္ဂင် ၃–ပါး ပါဝင်နေပုံ့

ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်နေစဉ်အခါမှာ ဖောင်းတာပေါ်လာရင် ရှုမှတ် နိုင်ရအောင် လုံ့လစိုက် ကြောင့်ကြစိုက်လိုက်ခြင်းသည် သမ္မာဝါယာမမဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဖောင်းတာပေါ်လာသည်နှင့် သတိမမေ့ပါဘဲ ကဝ်ခနဲ မှတ်လိုက်ခြင်းသည် သမ္မာသတိမဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဖောင်းစမှဖောင်းဆုံး တိုင်အောင် မှတ်စိတ်ကို တည်အောင်ထားပေးလိုက်ခြင်းသည် သမ္မာ သမာဓိမဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရာ၌ သမာဓိ မဂ္ဂင် ၃-ပါးတို့လည်း ပါဝင်နေကြပေသည်။

ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရာ၌ ပညာမဂ္ဂင် ၂–ပါး ပါဝင်နေပုံ

ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်စဉ်အခါ ဖောင်းတဲ့အပေါ်သို့ မှတ်သိ စိတ် တည့်တည့်ရောက်သွားအောင် တင်ပေးလိုက်ခြင်းသည် သမ္မာသင်္ကပွ မဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဖောင်းတဲ့အပေါ်သို့ မှတ်သိစိတ် တည့်တည့်ရောက် သွားသောအခါ ဖောင်းနေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြား၊ ဖောင်းနေတာက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား၊ မှတ်သိလိုက်တာက သိတတ် တဲ့ နာမ်တရားဟု အမှန်အတိုင်း သိသွားခြင်းသည် သမ္မာဒိဋ္ဌိမဂ္ဂင် ဖြစ် ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရာ၌ ပညာမဂ္ဂင် ၂-ပါးတို့လည်း ပါဝင်နေကြပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရာ၌ သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါး သမာဓိ မဂ္ဂင် ၃-ပါး၊ ပညာမဂ္ဂင်၂-ပါးအားဖြင့် မဂ္ဂင် ဂ-ပါးတို့ ပါဝင်နေကြပေသည်။

ထိုနည်းတူစွာ ပိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့ အခါမှာလည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ စင်္ကြံလျှောက်၍ ရှုမှတ်ရာတွင်လည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ ချတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း Go

မဂ္ဂင် ဂ-ပါး၊ အခြား ထိုင်၊ ထ၊ ကွေး၊ ဆန့်စသော အသေးစိတ်အမူ အရာတို့ကို ရှုမှတ်ရာ၌လည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပါဝင်နေသည်ဖြစ်၍ သတိ ပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်နေခြင်းဖြင့် မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပွားများခြင်းကိစ္စ ပြီးစေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ သတိပစ္စာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်နေခြင်းဖြင့် မဂ္ဂင် ဂ–ပါး ပွားများနေကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အမှတ်များပြည့်သွားသောအခါ မိမိတို့၏ ပါရမီအားလျော်စွာ မဂ်ဉာဏ်၊ ဇိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာ သို့ အာရုံပြုသောအားဖြင့် ရောက်သွားကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

သို့ဖြစ်၍ ယခုဘဝမှာပင် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်လိုကြသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် သတိပတ္တန်ဝိပဿနာ တရား ရှုမှတ်သောအားဖြင့် မဂ္ဂင် ဂ–ပါးကို ပွားများကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

သခ္ခမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# သိဗ္ဗယ်ကောင်းရာ မေးမြန်းပါ

လန်ဒန်မြို့ လန်ဒန်ဝိဟာရ (Trust)အဖွဲ့မှ တရားဟော၊ တရား ပြအဖြစ်ဖြင့် ကြွရောက်ပါရန် ပင့်လျှောက်၍ သဒ္ဓမ္မရံသီဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် ၁၉၉၄-ခု၊ ဇွန်လ ၅-ရက် နေ့တွင် ရန်ကုန်မှ စင်္ကာပူသို့ ကြွရောက်လာကြပါသည်။ စင်္ကာပူမှ ဇွန်လ ဂ-ရက်နေ့ လန်ဒန်ဝိဟာရသို့ ရောက်ရှိလာကြပါသည်။

လန်ဒန်မြို့ လန်ဒန်ဝိဟာရ၌ ဇွန်လ ၉-ရက်နေ့မှစ၍ တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ကြပါသည်။ တစ်နေ့လျှင်၂-ကြိမ် တရားဟောရပါ သည်။ မြန်မာတရားနာပရိသတ်များကို တစ်ကြိမ်၊ နိုင်ငံခြားပရိသတ်များကို တစ်ကြိမ် ဟောကြားရပါသည်။ နိုင်ငံခြားပရိသတ်များကို တရားဟော ကြားပြီးသောအခါ မေးခွန်းများကို မေးမြန်းကြပါသည်။

ယင်းကဲ့သို့ မေးခွန်းများကို မေးကြရာတွင် အချို့သောမေးခွန်း တို့သည် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် အဖြေကို အလွန်ပင် သိဖွယ် ရာ ကောင်းလှပါပေသည်။ သိဖွယ်ရာကောင်းသော မေးခွန်းများ ဖြစ်ကြ ပေသည်။

၁၉၉၄-ခု၊ ဇွန်လ ၁၃-ရက်၊ ၁၄-ရက်နေ့များ၌ ညနေ ၆-နာရီခွဲမှ ၇-နာရီခွဲအထိ ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပွားများရခြင်း၏ အကျိုးတရားတို့ကို ဆရာတော် ဟောကြားပါသည်။ ဒေါက်တာဦးမြအောင်ဂာ အင်္ဂလိပ်လို ဘာသာပြန်ပေးပါသည်။

သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရခြင်းသည် မိမိတို့အတွက် အကောင်းဆုံး အကျိုးအရှိဆုံးအလုပ်ကို လုပ်ရခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ "သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ပွားများအားထုတ်ခြင်းအလုပ်သည် ရှုမှတ်မှု တစ်ခုတည်းကိုသာ ပြုလုပ်ကြရပေသည်။ အကျိုးကိစ္စကတော့ နှစ်ခု၊ နှစ်ခု ပြီးမြောက်သွားကြပါသည် ဟု အကျိုးကိစ္စနှစ်မျိုး ပြီးမြောက်ပုံ အကျဉ်းကို ရှေးဦးစွာ ဟောကြားလိုက်ပါသည်။

သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်းသည် ရှုမှတ် ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း မိမိတို့ကို အပါယ်ဆင်းရဲသို့ ကျရောက်စေ တတ်သည့် လောဘ၊ ဒေါ့သ၊ မောဟစသော ကိလေသာတို့ကို ပယ်သတ် ခြင်းကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေသည်။ ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိစေတတ်သော သမာဓိဉာဏ်များကို ရင့်ကျက် အားရှိစေခြင်းကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေသည်။ ဤကဲ့သို့ အကျိုးကိစ္စ နှစ်ခုကို ပြီးမြောက်စေပါသည်။

သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်းသည် ရှုမှတ် ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲတို့မှ ဝေးကွာ ဝေးကွာသွားစေသည်။ ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာနှင့် နီးကပ် နီးကပ်သွားစေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရားကို ရှုမှတ်ပွားများခြင်းအလုမ်သည် မိမိတို့အတွက် အကောင်းဆုံး အကျိုး အရှိဆုံးအလုပ် ဖြစ်ပေသည်။

သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရားကို ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ခြင်း အလုပ်သည် မိမိတို့အတွက် အကျိုးအရှိဆုံးအလုပ်ပင် ဖြစ်ပါသော်လည်း ရှုမှတ်ခါစ အစပိုင်းမှာတော့ အကျိုးတရားများရရှိတာ မထင်ရှားကြပေ။ အလယ်ပိုင်း၊ နောက်ပိုင်းကျမှ အကျိုးတရားများရရှိတာ ထင်ရှားလာ ကြပေသည်။ ဤကဲ့သို့ အစပိုင်းမှာ အကျိုးတရားများရရှိတာ မထင်ရှား ပါသော်လည်း သင်္ချာနည်းဖြင့် ရေတွက်ကြည့်ရင်တော့ အကျိုးတရားများ ရရှိတာ ထင်ရှားပေသည်။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ၁-စက္ကန့်မှာ ၁-မှတ်တော့ အနည်းဆုံး ရှုမှတ်လို့ ရကြပေသည်။ ၁-မိနစ် ရှုမှတ်လိုက် ရင် အမှတ်ပေါင်း- ၆ဝ ရရှိကြပေသည်။ ၁-နာရီထိုင်၍ ရှုမှတ်လိုက်ရင် အမှတ်ပေါင်း-၃၆ဝဝ ရရှိကြပေသည်။ ဤအမှတ်ပေါင်း-၃၆ဝဝ သည် ကုသိုလ်တရားများပင် ဖြစ်ကြပေသည်။ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်စေနိုင်သော ကုသိုလ်တရားများပင် ဖြစ်ကြပေသည်။

ရှုမှတ်ချက်တိုင်းတို့၌ ထိုထိုအရာများကို လိုချင်နေသည့် လောဘ တဏှာဖြစ်ခွင့်မရ၍ ချုပ်ငြိမ်းသွားပေသည်။ လောဘတဏှာ ချုပ်ငြိမ်းသွား တော့ လောဘတဏှာကြောင့်ဖြစ်သည့် ဥပါဒါန်လည်း ချုပ်ငြိမ်းသွား ပေသည်။ ဥပါဒါန်ချုပ်ငြိမ်းသွားတော့ ဥပါဒါန်ကြောင့်ဖြစ်သည့် ကံများ ချုပ်ငြိမ်းသွားပေသည်။ ကံများချုပ်ငြိမ်းသွားတော့ ကံကြောင့်ဖြစ်သည့် ဘဝများ ချုပ်ငြိမ်းသွားပေသည်။ ဘဝများ ချုပ်ငြိမ်းသွားသောကြောင့် ပဋိသန္ဓေနေရခြင်း၊ အိုရခြင်း၊ နာရခြင်း၊ သေရခြင်းဆင်းရဲ၊ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးရခြင်းဆင်းရဲအမျိုးမျိုးတို့ ချုပ်ငြိမ်းသွားကြရပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ၁-နာရီ သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ လိုက်လျှင် ဘဝပေါင်း-၃၆ဝဝ ဆင်းရဲခပ်သိမ်း ချုပ်ငြိမ်းသွားကြရပေသည် ဟု ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများရခြင်း၏ အကျိုးတရားတို့ကို ဟောကြား လိုက်ပါသည်။

ဟောကြား၍ ပြီးဆုံးသွားသောအခါ တရားနာပရိသတ်ထဲမှ သီရိလင်္ကာ(သီဟိုင္ခ်)နိုင်ငံသူ အမျိုးသမီးကြီးတစ်ဦးက "ဤကဲ့သို့ ၁-နာရီ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများလိုက်ရင် ဘဝပေါင်း-၃၆ဝဝ အိုရခြင်း၊ နာရခြင်း၊ သေရခြင်း၊ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးရခြင်းစသော ဆင်းရဲဒုက္ခ အမျိုးမျိုးတွေ ချုပ်ငြိမ်းသွားသည်ဟုဆိုသည်မှာ သုတ္တန်ပိဋကတ်၌ ဟော ကြားထားပါသလား၊ အဘိဓမ္မာပိဋကတ်၌ ဟောကြားထားပါသလား ဟု မေးလျှောက်လာပါသည်။

ဤကဲ့သို့ မေးလျှောက်လာသည်ကို ချက်ချင်းပင် ဖြေကြားပေး ရပါသည်။ "၁-နာရီ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများလိုက်ရင် ဘဝပေါင်း-၃၆ဝဝ အိုရခြင်း၊ နာရခြင်း၊ သေရခြင်း၊ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးရခြင်း စသော ဆင်းရဲဒုက္ခအမျိုးမျိုးတွေ ချုပ်ငြိမ်းသွားသည်ဟုဆိုသည်မှာ သုတ္တန် ဝိဋကတ်၊ အဘိမ္မောပိဋကတ်တို့၌ တိုက်ရိုက်ဟောကြားထားတာတော့ မရှိပေ။ ပင္ပိစ္စသမုပ္ပါခ် တရားဒေသနာတော်နည်းအရ အကြောင်းချုပ်က အကျိုးချုပ်၍ ဘဝပေါင်း-၃၆ဝဝ ချုပ်ငြိမ်းသွားခြင်း အကျိုးကို ရရှိနိုင်သည် ဟု ဟောကြားရခြင်း ဖြစ်ပေသည်"ဟူ၍ ဖြေကြားပေးလိုက်ရပါသည်။

region of the control of the April 1999 Section

And the second second second

သစ္စမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

and the second of the second o

# မေးခွန်းနှစ်ဖြာ ဖြေကြားသိဖွယ်ရာ 💎

လန်ဒန်မြို့ လန်ဒန်ဝိဟာရ (Trust)အဖွဲ့မှ တရားဟော၊ တရား ပြအဖြစ်ဖြင့် ကြွရောက်ပါရန် ပင့်လျှောက်၍ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော် နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် ရန်ကုန်မှ ၁၉၉၄-ခု၊ ဇွန်လ ၅-ရက်နေ့တွင် စင်္ကာပူနိုင်ငံသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ စင်္ကာပူမှ ဇွန်လ ဂ-ရက်နေ့တွင် လန်ဒန်မြို့ လန်ဒန်ဝိဟာရသို့ ကြွလာကြပါသည်။ ပြင်သစ်မှ ဘုန်းတော်ကြီးဦးဝိယေက ပင့်လျှောက်၍ ဇွန်လ ၃၀-ရက်နေ့ က ဆရာတော်နှင့် ဦးပညာသီဟ(လန်ဒန်)၊ ဒေါက်တာဦးမြအောင်တို့ ပြင်သစ်နိုင်ငံသို့ ကြွရောက်လာခဲ့ကြပါသည်။ ပြင်သစ်နိုင်ငံ၊ Montbeon ရွာ၌ ဗီယက်နမ်ဘုန်းတော်ကြီးဦးဝိယေ တည်ထောင်ဖွင့်လှစ်ထားသော သကျမှနိရိပ်သာတွင် တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ကြပါသည်။

၁၉၉၄-ခု၊ ဇူလိုင်လ ၁-ရက်နေ့ ည ၉-နာရီမှ ၁၀-နာရီအထိ သကျမုနိရိပ်သာ၌ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ရခြင်း၏ အကျိုးတရားများကို ဟောကြားပါသည်။ ဇူလိုင်လ ၂-ရက်နေ့ နံနက် ဂ-နာရီမှ ၁၀-နာရီအထိ ယောဂီများကို တရားစစ်ဆေးပေးရပါသည်။ ဇူလိုင်လ ၃-ရက်နေ့ နံနက် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးအချိန်တွင် သကျမှနိယောဂီများနှင့် ဒကာ၊ ဒကာမများက ပူဇော်ပွဲပြုလုပ်၍ ဆရာတော်တို့ကို ပူဇော်ကန်တော့ကြပါသည်။

ပူဇော်ကန်တော့ပွဲပြုလုပ်ကြရာတွင် ရန်ကုန်မြို့၌ ၁-လ၊ ပြင်သစ် နိုင်ငံ၌ ၁၀-ရက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခဲ့ဖူးသော (ငုယင်ဝိုအန်) ဗီယက်နမ်အမျိုးသမီးယောဂီက "မေးခွန်းတစ်ခု လျှောက်ထားခွင့်ပြုပါ"ဟု ခွင့်တောင်းကာ "တပည့်တော်မ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လျက်ရှိပါ သည်။ ယခုဘဝမှာ တရားထူးတရားမြတ်ရနိုင်တဲ့အကြောင်းများ ရှိပါရဲ့ လားဘုရား" ဟု လျှောက်ထားပါသည်။

ဆရာတော်က "ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါး ယောဂီသန္တာန်မှာ ရှိနေသော ကြောင့် တရားထူးတရားမြတ် ရရှိနိုင်ပါသည်"ဟု ရှေးဦးစွာ အကျဉ်းချုပ် ဖြေကြားလိုက်ပါသည်။

ထို့နောက်မှ "မေးလျှောက်သူယောဂီနှင့် တရားနာပရှိသတ်များ၏ သန္တာန်မှာ –

- ၁။ အလွန်ရခဲသည့် လူအဖြစ်ကို ရထားခြင်းတည်းဟူသော အကြောင်း၊
- ၂။ အလွန်ရှင်နိုင်ခဲ့သည့် အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရထားခြင်းတည်း ဟူသောအကြောင်း၊
  - ၃။ အလွန်ကြားနာရခဲသည့် သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ကြား နာနေရခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း၊
- ၄။ အလွန်တွေ့ကြုံနိုင်ခဲသည့် သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေ ရခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း၊

ဤရခဲခြင်း အကြောင်းတရား ၄-ပါး မိမိတို့သန္တာန်မှာ ရှိနေကြ သောကြောင့် မိမိတို့ ရည်မှန်းထားသည့် တရားထူးတရားမြတ်များ ယခု ဘဝမှာပင် ရရှိနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်"ဟု တိုတိုကျဉ်းကျဉ်း ဤမျှ လောက်ပင် ဖြေကြားလိုက်ရပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ငုယင်ဝှီအန်၏ တကယ်တရားရလိုသော ဆန္ဒဖြင့် မေးလျှောက်သည့် မေးခွန်း၏ အဖြေအကျယ်ကို အလွန်ပင် သိဖို့ရာ ကောင်းလှပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ တရားရကြောင်း ရခဲခြင်း ၄-ပါး အကျယ် ကိုပါ ဖော်ပြလိုက်ပါသည်။

၁။ အလွန်ရခဲသည့် လူအဖြစ်ကို ရထားခြင်းအကြောင်းကို သိဖို့ရာ မှာ –

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်မှာ မြေမှုန့် လေးတင်ထားပြီး မိန့်ကြားတော်မူသည်မှာ "ရဟန်းတို့ … လူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်စုတေသွားပြီး လူ့ဘဝမှာ လူပြန်ဖြစ်သည့်သူတို့သည် ငါဘုရား ၏ လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားသည့် မြေမှုန့်မျှလောက်ပင်ရှိ၏။ လူ့ဘဝမှ ကွယ်လွန်စုတေသွားပြီး အပါယ် ၄-ဘုံသို့ ကျရောက်သွားတဲ့ သတ္တဝါတွေ မှာ မဟာပထဝီမြေကြီးမှာရှိတဲ့ မြေမှုန့်တွေလောက် များပြားကြပေသည်" ဟု မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားသည်ကို ထောက်ထား၍ လူအဖြစ်ကို ရရှိ ဖို့ရာ အလွန်ရခဲသည့်အကြောင်းကို သိကြရပေသည်။

၂<sup>၊</sup> အလွန်ရှင်နိုင်ခဲသည့် အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရထားခြင်းအကြောင်း ကို သိဖို့ရာမှာ *–* 

မိမိတို့အသက်သည် ယနေ့ရှင်နေပါသော်လည်း နက်ဖြန်ခါ ရှင်ချင်မှရှင်နိုင်မည်။ ဘာ့ကြောင့်ပါလဲဆိုပါလျှင် မိမိတို့၏ ခန္ဓာကိုယ် အတွင်းသန္တာန်မှ ၉၆-ပါးသော ရောဂါဝေဒနာတွေနှင့် ခန္ဓာကိုယ်အပြင်ပမှ ဓား လုံ၊ လက်နက်၊ အဆိပ်စသည့် သေကြောင်းတရားတွေက များပြားလှ သောကြောင့် မိမိတို့အသက်ဟာ ဒီနေ့ရှင်နေပါသော်လည်း နက်ဖြန်ခါ ရှင်ချင်မှရှင်တော့မည်ဟု ဘုဒ္ဓေကရတ္တသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားသည်ကို ထောက်ထား၍ လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်နေဖို့ရာ အလွန်ခဲယဉ်းတဲ့အကြောင်းကို သိကြရပေသည်။

၃။ အလွန်ကြားနာရခဲသည့် သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြား နေရခြင်းအကြောင်းကို သိဖို့ရာမှာ –

အပါယ်တံခါးကို ပိတ်စေနိုင်တဲ့ နိဗ္ဗာန်ကို မြင်သွားစေနိုင်တဲ့ သတိ ပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို မြတ်စွာဘုရားမပွင့်တဲ့ သာသနာပအခါမှာ သတိပတ္တန်တရား မရှိ၍ လုံးဝနာကြားခွင့် မရှိကြပေ။ သာသနာတွင်းအခါမှာလည်း ဒါနခေတ်၊ သီလခေတ်အခါများ၌ ဒါန၊ သီလ လောက်နှင့်ပင် ရောင့်ရဲတင်းတိမ်နေကြသည်ဖြစ်၍ သတိပတ္တန်ဝိပဿနာ တရားတို့ကို မဟောကြားကြသဖြင့် မနာကြားကြရပေ။ ထို့ကြောင့် အပါယ် တံခါးကို ပိတ်စေနိုင်သည့် နိဗ္ဗာန်ကို မြင်သွားစေနိုင်သည့် သတိပတ္တန် ပိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြားဖို့ရာ အလွန်ရခဲ သည့်အကြောင်းကို သိကြရပေသည်။

၄။ ှ ့ အလွှန်တွေ့ကြုံနိုင်ခဲ့သည့် သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရ ိုးခြင်းအကြောင်းကို သိဖို့ရာမှာ - ေျကြမ်

ဘုရားပွင့်သည့်အခါမှ သာသနာရှိပေသည်။ ဘုရားတစ်ဆူ တစ်ဆူ ပွင့်ဖို့ရာမှာလည်း လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း၊ ရှစ်အသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း၊ တစ်ဆယ့်ခြောက်အသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်းကာလပတ်လုံး အသက်နှင့်ခန္ဓာကိုယ်ကို မငဲ့ညှာပါဘဲ ပါရမီတော်တွေကို ဖြည့်ရပေသည်။ ပါရမီတွေပြည့်လာမှ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူလာပေသည်။ ဘုရား ဖြစ်တော်မူလာသောအခါမှသာ သာသနာရှိပေသည်။ ဘုရားဖြစ်သည့်၊ ဘုရားပွင့်သည့်ကမ္ဘာနှင့် ဘုရားမပွင့်သည့်ကမ္ဘာတို့မှာလည်း နှိုင်းဆလို့ မရလောက်အောင် ဘုရားမပွင့်သည့် ကမ္ဘာတွေက များပြားပေသည်။ ဘုရားပွင့်သည့်ကမ္ဘာက အလွန်နည်းပါးပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဘုရား ပွင့်တဲ့အခါ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြံ့ဖို့ရာ အလွန်ရနိုင်ခဲသည့် အကြောင်းကိုလည်း သိကြရပေသည်။

ဤရခဲခြင်း အကြောင်းတရား ၄-ပါး မိမိတို့သန္တာန်မှာ ရှိနေသော ကြောင့် ယခု မိမိတို့ ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် တရားရနိုင်သောဘဝ ဟု သိကြရပေသည်။

ပြင်သစ်နိုင်ငံ၌နေသူ ဗီယက်နမ်အမျိုးသမီးယောဂီသည် ဆရာတော် ဖြေကြားသည့် ပထမမေးခွန်း၏ အဖြေကို နာကြားပြီးသောအခါ နောက်ထပ် ဒုတိယမေးခွန်းတစ်ခုကို လျှောက်ထားပြန်ပါသည်။ "ဤတရားရနိုင်ခြင်း အကြောင်း ၄-ပါးမှတစ်ပါး အခြားတရားရနိုင်ခြင်း အကြောင်းများ ရှိပါသေး လားဘုရား "ဟု လျှောက်ထားပြန်ပါသည်။

"ဤတရားရနိုင်ခြင်းအကြောင်း ၄-ပါးမှတစ်ပါး အခြားတရားရနိုင် ခြင်းအကြောင်း ၂-ပါးလည်း ရှိပါသေးသည်။

၁။ တရားဟော၊ တရားပြပေးသော ဗုဂ္ဂိုလ်များကလည်း မဂ် ရောက်၊ ဖိုလ်ရောက်၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်သည်အထိ နည်းမှန်လမ်း မှန် သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရားတို့ကို ဟောပေး၊ ပြပေးနိုင် ရမည်။

၂။ သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာတရားတို့ကို ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ် သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကလည်း မဂ်တရား၊ ဖိုလ်တရား၊ နိဗ္ဗာန်တရား တို့ကို ရသည်အထိ အမှတ်တွေပြည့်အောင် ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်နိုင်ကြရမည်။ ဤအကြောင်း၂-ပါးနှင့် ပြည့်စုံပါက မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိနိုင် ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ ဤအကြောင်း၂-ပါးတို့တွင် တစ်ပါးပါး မပြည့်စုံပါက မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော တရားထူးတရားမြတ် များကို မရရှိနိုင်ကြပေ ဟု ဖြေကြားပေးခဲ့ရပါသည်။

သခ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

programme and the contract of the contract of

or grade the second of the se

# သစ္စာလေးမြာ သိဗ္ဗယ်ရာ

မြတ်စွာဘုရား ၄၅-ဝါတို့ကာလပတ်လုံး ဟောကြားတော်မူအပ် သော တရားတော်တို့သည် သစ္စာလေးပါးမှ လွတ်သောတရားဟူ၍ မရှိ ပေ။ သစ္စာလေးပါးတရားတော်သည် ဘာသာမရွေး၊ လူမျိုးမရွေး၊ မည် သည့်ဘာသာ လူမျိုးများကမဆို လက်ခံနိုင်သော တရားတော် ဖြစ်ပေသည်။

ဗုန္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သစ္စာလေးပါးတရားကို အထူးပင် မြတ်နိုးကြပေသည်။ သင်ယူလေ့လာ မှတ်သားကြပေသည်။ သစ္စာလေးပါး တရားတော်သည် ပွင့်တော်မူကြပြီးသော မရေမတွက်နိုင်အောင် များပြား သည့် အနန္တဘုရားရှင်တို့ ရှေးဦးပထမ ဟောကြားအပ်သော တရားတော် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုသစ္စာလေးပါးတရားမှာ -

၁။ ဒုက္ခသစ္စာ မလောဘတဏှာ ကြဉ်ပယ်၍ လောကီခန္ဓာ ငါးပါးသည် ဆင်းရဲခြင်းအမှန်ဖြစ်သည်။

၂။ သမုဒယသစ္စာ = တဏှာသည် ဆင်းရဲကြောင်းအမှန်ဖြစ်သည်။ ၃။ နိရောသေစ္စာ = နိဗ္ဗာန်သည် ဆင်းရဲခြင်းချပ်ငြိမ်းရာအမှန်ဖြစ် သည်။ ၄။ မဂ္ဂသစ္စာ = မဂ္ဂင် ဂ-ပါးသည် ဆင်းရဲခြင်းချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန် သို့ရောက်ကြောင်းအမှန်ဖြစ်သည်ဟူ၍ လေးပါး ဖြစ်ပေသည်။

ခုက္ခသစ္စာ = လောဘတဏှာ ကြဉ်ပယ်၍ လောကီခန္ဓာငါးပါးသည် ဆင်းရဲခြင်းအမှန်ဖြစ်သည်ဟုဆိုရာ၌ နှိပ်စက်တတ်သောကြောင့် ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ လောကီခန္ဓာငါးပါး ဆင်းရဲခြင်းခုက္ခမှ တစ်ပါး နှိပ်စက်တတ်သော တရားဟူ၍လည်း မရှိပေ။ ထို့ကြောင့် ခုက္ခသစ္စာ = လောကီခန္ဓာငါးပါးသည် ဆင်းရဲခြင်းအမှန်ဖြစ်သည် ဟု ဆိုရပေသည်။

ဒုက္ခသစ္စာ၌ ဆင်းရဲခြင်း ၁၂-မျိုး ရှိပေသည်။

(၁) ဇာတိ 😑 ပဋိသန္ဓေနရခြင်း

် (၂) ဇရာ 😑 အိုရခြင်း

(၃) မရဏ ေ ဆာရခြင်း၊

(၄) သောက = စိုးရိမ်ရခြင်း

(၅) ပရိဒေဝ = ငိုကြွေးရခြင်း၊

(၆) ဒုက္ခ ကိုယ်နာခြင်း၊

(၇) ဒေါ်မနဿ = စိတ်နာခြင်း

(ဂ) ဥပါယာသ = ပြင်းစွာပင်ပန်းခြင်း၊

(၉) အပ္ပိယသမ္မယောဂ = မချစ်သူနှင့် တွေ့ဆုံရခြင်း၊

(၁၀) ပိယဝိပ္မယောဂ = ချစ်ခင်သူနှင့် ကွေကွင်းရခြင်း၊

(၁၁) ဣစ္ဆတာလာဘ = အလိုရှိတိုင်းမရခြင်း၊

(၁၂) သံခိတ္တေနပဉ္စုပါဒါနက္ခန္မွာ = အတျဉ်းအားဖြင့် ဥပါဒါနက္ခန္မာ ငါးပါးဟူ၍ ဆင်းရဲခြင်း ၁၂-မျိုး ဖြစ်ပေ သည်။ ၂။ သမုဒယသစ္စာ = တဏှာသည် ဆင်းရဲကြောင်းအမှန်ဖြစ်သည် ဟု ဆိုရာ၌ တဏှာသည် ဆင်းရဲခြင်း၏အကြောင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။ ဆင်းရဲခြင်း၏အကြောင်းမဟုတ်သော တဏှာဟူ၍ မရှိ ပေ။ တဏှာမှတစ်ပါး ဆင်းရဲကြောင်းတရားဟူ၍လည်း မရှိပေ။ ထို့ကြောင့် သမုဒယသစ္စာ = တဏာ့သည် ဆင်းရဲကြောင်းအမှန် ဖြစ်သည်ဟု ဆိုရပေသည်။

တဏှာမှတစ်ပါး အဝိဇ္ဇာ၊ ဒိဋ္ဌိ၊ ဒေါသစသော ဆင်းရဲခြင်း၏ အကြောင်းများလည်း ရှိကြပေသည်။ ထိုအကြောင်းအမျိုးမျိုးတို့တွင် အဝိဇ္ဇာသည် ဘဝ၏အပြစ်ကို မမြင်နိုင်အောင် ဖုံးရုံသာ ဖုံးထား၏။ ဒိဋ္ဌိ သည် တဏှာတိုးပွားကြောင်းမျှသာဖြစ်၏။ ဒေါသသည် စေတနာကံ၏ အကြောင်းမျှသာဖြစ်၏။ တဏှာသည်ကား ဆင်းရဲအစုအပုံဖြစ်သည့် ဆန်းကြယ်သော ထိုထိုဘဝ၊ ထိုထိုဂတိ စသည်တို့ကို တောင့်တ၏။ စိမံ၏။ ထို့ကြောင့် တဏှာသည့်သွာ ဆင်းရဲခြင်း၏ ထူးသောအကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့် သမုဒယသစ္စာ မည်ပေသည်။

တဏှာသည် -

- (က) ကာမတဏှာ၊
- (ခ) သဝတထာာ၊
- (ဂ) ဝိဘဝတဏှာဟူ၍ ၃-မျိုးရှိပေသည်။
- (က) အာရုံ ၆-ပါးတို့ကို ကိလေသာကာမဖြင့် သာယာခြင်းသည် ကာမတဏှာ မည်၏။
- (ခ) အသက် = အတ္တကောင်သည် မြိ၏ဟု သဿတဒိဋ္ဌိနှင့် ယှဉ်တွဲ၍ သာယာခြင်းသည် ဘဝတဏှာ မည်၏ ရူပဘဝ၊ အရူပဘဝတို့ကို သာယာခြင်းသည်လည်း ဘဝတဏှာ မည်၏။
- (ဂ) ဘဝ အလိုလိုပြတ်၏ဟု ဥစ္ဆေဒဒိဋ္ဌိနှင့် ယှဉ်တွဲ၍ သာယာ ခြင်းသည် ဝိဘဝတဏှာ မည်၏။

### သစ္စာလေးဖြာ သိဖွယ်ရာ

ດວ

### သင်္သာအစစ္ခ ၁ဝဂြဲစိပ္နံ

တဏှာသည် အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ကာမတဏှာ၊ ဘဝတဏှာ၊ ဝိဘဝတဏှာဟူ၍ ၃-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။ အကျယ်အားဖြင့် ၁ဝဂ-ပါး ဖြစ် ပေသည်။

ကာမတဏှာ၊ ဘဝတဏှာ၊ ဝိဘဝတဏှာဟူသော ၃-မျိုးကို ရုပ တဏှာ၊ သန္ဒတဏှာ၊ ဂန္ဓတဏှာ၊ ရသတဏှာ၊ ဖောင္ထဗ္ဗတဏှာ၊ ဓမ္မ တဏှာဟူသော အာရုံခြောက်ပါးဖြင့် မြှောက်လိုက်သောအခါ ၁ဂ-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။ ၁ဂ-ကို အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပ္ပန်ဟူသော ကာလ ၃-ပါး ဖြင့် မြှောက်လိုက်သောအခါ ၅၄-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။ ၅၄-မျိုးကို အတွင်း အဇ္ဈတ္တသန္တာန်၊ အပဗဟိဒ္ဓသန္တာန်ဟူသော သန္တာန်၂-မျိုးဖြင့် မြှောက်လိုက် သောအခါ တဏှာအစစ် ၁ဝဂ-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ တဏှာသုံးတန်၊ တည်၍ခံ၊ အာ–ကာ–သံနှင့်မြှောက်။ တဏှာအစစ်၊ တစ်ရာ့ရှစ်၊ ဖြစ်၏ထိုမျှလောက်။

ဂိုး၊ နိရောသေစွာ = နိဗ္ဗာန်သည် ဆင်းရဲခြင်းချုပ်ငြိမ်းရာအမှန်ဖြစ် သည်ဟုဆိုရာ၌ ဆင်းရဲခြင်းမချုပ်ရာ နိဗ္ဗာန်ဟူ၍ မရှိပေ။ နိဗ္ဗာန် မှတစ်ပါး ဆင်းရဲခြင်းချုပ်ငြိမ်းရာတရားဟူ၍လည်း မရှိပေ။ ထို့ကြောင့် နိရောဓသစ္စာ = နိဗ္ဗာန်သည် ဆင်းရဲခြင်းချုပ်ငြိမ်းရာ အမှန်ဖြစ်သည်ဟု ဆိုရပေသည်။

နိရောသေစွာဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်သည် အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် တဏှာ ၃-ပါး အကျယ်အားဖြင့် တဏှာအစစ် ၁ဝဂ-ပါးတို့ အပြီးတိုင် အမြစ်ပြတ် ချုပ်ငြိမ်းရာဖြစ်၏။ တဏှာအစစ် ခုဝဂ-ပါးတို့ ချုပ်ငြိမ်းခြင်းကြောင့် တဏှာ ကြောင့်ဖြစ်သည့် ဆင်းရဲခြင်း ၁၂-မျိုးတို့နှင့်တကွ ဆင်းရဲခပ်သိမ်းတို့၏ ချုပ်ငြိမ်းရာလည်းဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသည် အလိုရှိအပ်ဆုံး ချမ်းသာဖြစ်ပေသည်။ ၄။ မဂ္ဂသစ္စာ = မဂ္ဂင် ဂ-ပါးသည် ဆင်းရဲချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက် ကြောင်းအမှန်ဖြစ်သည်ဟုဆိုရာ၌ မဂ္ဂင် ဂ-ပါးသည် ဆင်းရဲချုပ် ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်သို့ မပို့ဆောင်တတ်သော မဂ္ဂင်ဟူ၍ မရှိပေ။ မဂ္ဂင် ဂ-ပါးမှတစ်ပါး ဆင်းရဲချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်သို့ ပို့ဆောင်တတ်သော တရားဟူ၍လည်း မရှိပေ။ ထို့ကြောင့် မဂ္ဂသစ္စာ = မဂ္ဂင် ဂ-ပါး သည် ဆင်းရဲချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်းအမှန်ဖြစ်သည် ဟု ဆိုရပေသည်။

ချမ်းသာစစ်ချမ်းသာမှန် နိဗ္ဗာန်ဆို ရောက်လိုကြသော အမျိုး ကောင်းသား အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် မဂ္ဂဇ် ဂ-ပါးတို့ကို ပွားများကြရ ပေသည်။ မဂ္ဂဇ် ဂဲ-ပါးကို ပွားများလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သတိပတ္ဆာန် တရားလေးပါးဖြင့် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ကာ ပွားများကြရပေသည်။ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများခြင်းသည် သုတ္တန်ဒေသနာတော်နည်းအရ မဂ္ဂဇ် ဂ-ပါး ပွားများနေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုသစ္စာလေးပါးတို့တွင် ဒုက္ခဆစ္စာသည် အကျိုးသစ္စာဖြစ်၏။ သမုဒယသစ္စာသည် အကြောင်းသစ္စာဖြစ်၏၊ ဤသစ္စာနှစ်ပါးသည် လောကီ သစ္စာဖြစ်၏၊ ဤလောကီသစ္စာနှစ်ပါးကို ဝိပ္ပဿနာ ရှုမှတ်ကြရပေသည်။

# ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဒုက္ခ သမုဒယ၊ ယင်းနှစ်ဝ၊ ရှုရဝိပဿနာ။

နိရောသေစွာသည် အကျိုးသစွာဖြစ်၏ မဂ္ဂသစ္စာသည် အကြောင်း သစ္စာဖြစ်၏။ ဤသစ္စာနှစ်ပါးသည် လောကုတ္တရာသစ္စာဖြစ်၏။ ဤလော ကုတ္တရာသစ္စာနှစ်ပါးကို ဝိပဿနာ မရှုကြရပေ။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ နိရောဓ မဂ္ဂ၊ ယင်းနှစ်ဝ၊ မရဝိပဿနာ။

သခ္မမ္မရံသီရိပိသာဆရာတော်

# ဝိပဿနာအားထူတ်ရာဝယ် လို့က်နာဗွယ်

ယခုခေတ်အခါသည် ဝိပဿနာတရား ထွန်းကားလာသော အချိန်အခါ ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အား လပ်ခွင့်၊ အားလပ်ချိန်များ ရရှိသောအခါ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လေ့ ရှိကြပေသည်။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခြင်းအလုပ်သည် ဓိဓိတို့အတွက် အကောင်းဆုံးအလုပ်၊ အကျိုးအရှိဆုံးအလုပ် ဖြစ်ပေသည်။ ဓိဓိတို့ရရှိ ထားသော အချိန်ပိုလေးများကို အကောင်းဆုံး၊ အကျိုးအရှိဆုံး အသုံး ချချင်ပါလျှင် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်နေကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခြင်းအလုပ်သည် ရှုမှတ်မှုလေး တစ်ခုကိုသာ ပြူလုပ်နေကြရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ အကျိုးကိစ္စကတော့ နှစ်မျိုးနှစ်မျိုး ပြီးပြီးသွားပါသည်။ မိမိတို့ကို အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲ သို့ ကျရောက်စေတတ်သည့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေ သာတို့ကို ပယ်သတ်ခြင်း အကျိုးကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေပါသည်။ မိမိ တို့ကို နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်စေတတ်သော သမာဓိဉာဏ်များ ရင့်ကျက် အားရှိစေခြင်း အကျိုးကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ရှုမှတ်မှုလေးတစ်ခုကို ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့် မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် အကျိုး ကိစ္စနှစ်ခု ပြီးမြောက်သွားနိုင်သော အလုပ်ဖြစ်ပေသည်။

ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပွားများအားထုတ်ခြင်းအလုပ်သည် ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲနှင့် ဝေးဝေးသွားပေသည်။ ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာနှင့် နီးနီးသွားပေသည်။ ငယ်ရွယ်စဉ်အခါကတည်းက ကောင်းမှုများ ပြုတိုင်းပြု တိုင်း ဆုတောင်းခဲ့သည့် အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲဒုက္ခဘေးမှ ကင်းဝေးလွတ်မြောက်ရပါလို၏ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ လျင်မြန်စွာ ရောက်ရှိရ ပါလို၏ဟူ၍ တောင်းခဲ့သည့် ဆုတောင်းပတ္တနာလည်း ပြည့်စုံပြီးမြောက် သွားနိုင်ဟေသည်။

ဤကဲ့သို့ အကျိုးများလှသော ဝိပဿနာတရားကို ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ကြသောအခါ တရားတွေ မြန်မြန်တွေ့၊ တရားတွေ မြန်မြန်တက်၊ တရားတွေ မြန်မြန်ရစေရန်အတွက် လိုက်နာဖို့ရာ အကျင့်တရား ၄-ပါးကို အရှင်ကစ္စာယနမထေရ် ညွှန်ပြဟောကြားခဲ့ပါသည်။

### လိုက်နာရမည့် အကျင့်တရား ၄-ပါးမှာ -

၁။ စကျွမဿ ယထာ အနွော=မျက်စိအမြင်ကောင်းသူ ဖြစ်စေ ကာမူ ကန်းနေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရ မည်။

၂၊ သောတဝါ ဗဓိရော ယထာ= နားအကြားကောင်းသူ ဖြစ်စေ ကာမူ နားမကြား နားပင်းနေသူ ကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်။

၃။ ပညာဝဿ ယထာ မူဂေါ =စကားပြောကောင်းသည့် ပညာ နှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်စေကာမူ အ-

ဆွံနေသျကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်။ အားအင်ပြည်သည် ဖြစ်စေဝ

၄။ ဗလဝါ ဒုဗ္ဗလောရိဝ = အားအင်ပြည့်ဝသူ ဖြစ်စေကာ မူ အားနည်းနေသူ လူမမာကဲ့ သို့ကျင့်ရမည်ဟု ညွှန်ပြဟော ကြားခဲ့ပါသည်။

#### ဝိပဿနာအားထုတ်ရာဝယ်ဲ ထိုက်နာဖွယ် ဂ၅

၁။ စက္ခုမဿ ယထာ အန္မော္ မျက်စိအမြင်ကောင်းသူ ဖြစ်စေကာ မူ ကန်းနေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟူ သည် -

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုင်၍ တရားရှုမှတ်သောအခါ၌ မျက်စိကို မိုတ်ထားရသည်ဖြစ်၍ ကန်းနေသူကဲ့ သို့ ကျင့်ဖို့ရာ မလိုကြပါသော်လည်း စင်္ကြံလျှောက်မှတ်သည့်အခါ၊ အထွေ ထွေအသေးစိတ် ကိုယ်အမှုအရာများကို ရှုမှတ်သည့်အခါတို့၌ စကျွနြေ့ = မျက်စိကို မစောင့်စည်းထားမှု၍ မြို့ရွာအရပ်ဒေသများ၌ နေခဲ့သည့်အတိုင်း ကျယ်ကျယ်ပြန့်ပြန့်ကြည့်နေ၊ မြင်နေပါက စိတ်တည်ငြိမ်မှု = သမာဓိ မဖြစ် နိုင်ပေ။ သမာဓိမဖြစ်ပါလျှင် ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း မဖြစ်တော့ပေ။ သို့ဖြစ် ၍ သမာဓိဉာဏ်များ မြန်မြန်ဖြစ်စေရန်အတွက် မျက်စိအမြင်ကောင်းသူ ဖြစ်စေကာမှု မမြင်တဲ့သူ၊ ကန်းနေတဲ့သူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ မျက်စိအမြင်၊ ကောင်းသူပင်၊ မမြင်ကန်းပမာ။

၂၊ သောတဝါ ဗဓိရော ယထာ= နားအကြားကောင်းသူ ဖြစ်စေကာ မူ နားမကြားသူ၊ နားပင်းနေသူကဲ့ သို့ ကျင့်ရမည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မြို့ရွာအရပ် ဒေသတို့၌ နေထိုင်ခဲ့သည့်အတိုင်း အသံအမျိုးမျိုးတို့ကို ကြားနေပါက၊ လိုက်၍သိနေပါက ထိုအသံအမျိုးမျိုးတို့ကြောင့် စိတ်တည်ငြိမ်မှု = သမာဓိ မဖြစ်နိုင်ပေ။ သမာဓိမှမဖြစ်လျှင် ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း မဖြစ်နိုင်တော့ပေ။ သို့ဖြစ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ မြန်မြန်ဖြစ်စေရန်အတွက် နားအကြားကောင်း သူ ဖြစ်စေကာမူ နားမကြားသူ၊ နားပင်းနေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟု ဆိုလို ပါသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ နားအကြားတွင်၊ ကောင်းသူပင်၊ နားလျှင်ပင်းပမာ။

ဂ၆

### ္ပ ဆိုကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၃။ ပညာဝဿ ယထာ မူဂေါ = စကားပြောကောင်းသည့် ဉာဏ်ပညာ နှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်စေကာမူ အ-ဆွံ နေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟူသည် -

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် စကားပြော စရာ အကြောင်းကိစ္စထူးမရှိခဲ့လျှင် စကားမပြောဘဲ နေကြရပေသည်။ စကားပြောခြင်းသည် ရှမှတ်မှုကိုပျက်စေသည်။ အားထုတ်နေသည့် ယောဂီအချင်းချင်း စကားပြောမိပါက နှစ်ယောက်လုံး တရားအမှတ်များ ပျက်သွားကြပေသည်။ ၅-မိနစ် စကားပြောမိကြလျှင် ၁ဝ-မိနစ်ခန့် တရား အမှတ်များ ပျက်သွားကြပေသည်။ စကားပြောမောင်္ခကလည်း တရား အမှတ်တွေ ပျက်နေပေသည်။ ပြောပြီးသောအခါမှာလည်း ဘာတွေပြော တာပဲဟု ပြန်စဉ်းစားတာကလည်း ၅-မိနစ်ခန့် တရားအမှတ်တွေ ပျက် နေပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသည့်အခိုက်မှာ စကားပြောကောင်းသည့် ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်စေကာမူ အ-ဆွံ့ နေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ စကားပြောတွင်၊ ကောင်းသူဖင်၊ အ-သွင်ဆွံ့ပမာ။

၄။ ဗလဝါ ဒုဗ္ဗလောရိဝ ္ အားအင်ပြည့်ဝသူ ဖြစ်စေကာမူ အားနည်း နေသော လူမမာကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟူ သည် –

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အားအင် ပြည့်ဝသူဖြစ်သည့်အတိုင်း ကိုယ်အမူအရာများကို မြန်မြန်ဆန်ဆန် ပြုလုပ် နေပါက မှတ်သိစိတ်များက ကိုယ်အမူအရာများကို မီအောင်၊ ပစ္စုပွန် တည့်အောင် မရှုမှတ်နိုင်ကြပေ။ ပစ္စုပွန်တည့်အောင် မရှုမှတ်နိုင်ပါက တရားသဘောများကို မတွေ့နိုင်ဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသည့်အခိုက်မှာ အားအင်ပြည့်ဝသူ ဖြစ် စေကာမူ အားနည်းနေသော လူမမာကဲ့သို့ ကျင့်ရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

### ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပြည့်ဝအားအင်၊ ရှိသူပင်၊ အားအင်နည်းပမာ။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသောအခါ ကိုယ်အမှုအရာများကို လူမမာကဲ့သို့ သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ်မှသာ မှတ်သိစိတ်က မီအောင်၊ ပစ္စုပွန် တည့်အောင် ရှုမှတ်နိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။ ပစ္စုပွန်တည့်မှသာ ပေါ့သည့် လေးသည့်သဘော၊ တွန်းသည့် ဆွဲသည့်သဘော၊ စသည်များကို တွေ့သိ နိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။ သဘောကိုသိမှသာ ဥဒယဗ္ဗယ = ဖြစ်ပျက်ကို သိမြင်နိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။ ဖြစ်ပျက်ကိုသိမှ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တတို့ကို မြင်နိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တတို့ကိုမြင်မှ မိမိတို့ အလို ရှိအပ် တောင့်တအပ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသောအခါ ကိုယ် အမှုအရာများကို လူမမာကဲ့သို့ သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ်ကြရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

် ပိပဿနာတရားကို မဂ်ရောက်မြိုလ်ရောက်၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သည်အထိ အားထုတ်ကြမည့် အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်း သမီးတို့သည် -

> စကျွန္ခြေ = မျက်စိကိုလည်း စောင့်စည်းကြရပေသည်၊ သောတိန္ဒြေ = နားကိုလည်း စောင့်စည်းကြရပေသည်၊

ဇီဝိုန္ဆြေ = နှုတ်ဖြင့် စကားပြောမှုကိုလည်း ရှောင်ကြဉ်ကြရ ပေသည်၊

ကာယိန္ခြေ = ကိုယ်အမူအရာကိုလည်း သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ်ကြရ ပေသည်၊

ဤကဲ့သို့ အရှင်မဟာကစ္စာယနမထေရ် ညွှန်ကြားသည့်အတိုင်း လိုက်နာနိုင်ပါက မိမိတို့ အလိုရှိအဖ် တောင့်တအဖ်သော တရားထူးတရား မြတ်များကို မိမိတို့၏ ပါရမီအားလျော်စွာ ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

သစ္မမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မစကြာ

မွေ့စကြာဟူသည့် မွေ့စက္ကပဝတ္တန ဟူသော ပါဋိမှ ဖြစ်ပေါ်လာ သော မြန်မာဝေါဟာရအမည့် ဖြစ်ပေသည်။

မ္မေစက္ကပဝတ္တန၌ ဓမ္မ-က ဗောဓိမဏ္ဍိုင်မှာ သစ္စာလေးပါးကို ထိုး ထွင်း၍သိသော ပဋိဝေဉောဏ်တော်နှင့် မိဂဒါဝုန်မှာ မဥ္စဝဂ္ဂီငါးဦးတို့အား ဟောကြားအပ်သော ဒေသနာဉာဏ်တော်ဟူသော ဉာဏ်တော်နှစ်ပါး ဖြစ် ပေသည်။ စက္က-က စက်ဝိုင်း၊ ပဝတ္တန-က လည်သောတရား ဖြစ်ပေသည်။

ဓမ္မစက္ကပဝတ္တန = ဉာဏ်တော်နှစ်ပါးဖြင့် စက်ဝိုင်းလှည့်လည်၍ ဟောကြားတော်မူအပ်သော တရားတော်ကို မြန်မာလို ဓမ္မစကြာတရားလို့ ခေါ်ဆိုကြပေသည်။

ထိုဓမ္မစကြာတရားကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည့်အခါ အရှင်ကောဏ္ဍညနှင့် လာရောက်၍ နာကြားကြသည့် ၁ဂ-ကုငေ့သော နတ်ဗြဟ္မာတို့ သောတာပန်စသော တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိသွား ကြပေသည်။ ဤဓမ္မစကြာတရားတော်သည် ပွင့်တော်မူကြပြီးသော မရေမတွက် နိုင်အောင် များပြားသည့် အနန္တဘုရားရှင်တို့၏ ရှေးဦးစွာ ဟောကြားအပ် သော တရားတော်ဖြစ်ပေသည်။ အဘိဓမ္မာ ၇-ကျမ်းတို့၏ သည်းခြေသဖွယ် ဖြစ်ပေသည်။ ဓမ္မက္ခန္ဓာရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့၏ မိခင်ပမာ မာတိကာ ဖြစ်ပေသည်။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ ၄၅-ဝါတို့ကာလပတ်လုံး ဟောကြားတော်မူ အပ်သော တရားတော်တို့သည် ဓမ္မစကြာ၌ ဟောကြားအုပ်သော သစွာ လေးပါးမှ လွတ်ကင်းသောတရားဟူ၍ မရှိပေ။

မ္မေစကြာတရားတော်သည် နတ်ဗြဟ္မာတို့ တရားအရသာကို ရှေးဦးစွာ ခံစားရရှိကြသော ရှေးဦးပထမ ကနဦးအစ တရားတော် ဖြစ် ပေသည်။ ရွတ်ဖတ်သံကိုကြားတိုင်း နတ်ဗြဟ္မာတို့၏နား၌ ရိုးသွားခြင်းမရှိ သော တရားတော်ဖြစ်ပေသည်။ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာနှင့် နာကြားယိုသော တရားတော်ဖြစ်ပေသည်။ ထိုသို့ နတ်ဗြဟ္မာတို့ အလွန်နှစ်သက်ကြသော တရားတော်ဖြစ်၍ မွေစကြာတရားကို ရွတ်ဖတ်သရဇ္ဈာယ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့ကို နတ်ဗြဟ္မာတို့က ချစ်ခင်မြတ်နိုးကြပေသည်။ လောကနှင့်ဓမ္မ နှစ်ဌာနလုံးတို့၌ ကောင်းကျိုးများရရှိအောင် စောင့်ရှောက်ကြပေသည်။

သို့ဖြစ်၍ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မ္မေစကြာတရားတော်ကို အထူးအလေးဂရုပြု၍ သင်ယူလေ့လာကြရပေသည်။ ရွတ်ဖတ်သရဇ္ဈာယ် ကြရပေသည်။ လိုက်နာကျင့်ကြံကြရပေသည်။ လိုက်နာကျင့်ကြံကြပါက မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များကိုလည်း ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဓမ္မစကြာတရားတော်၌ ပယ်ရမည့် လမ်းမှားအကျင့်တရား၂-ပါး နှင့် လိုက်နာကျင့်ကြံကြရမည့် လမ်းမှန်အကျင့်တရား ၁-ပါးဟူ၍ ၃-ပါး ဟောကြားထားပါသည်။ ဤ ၃-ပါးသော အကျင့်တရားတို့ကို ဗုဒ္ဓဘာသာ ဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တိုင်း သိထားသင့်ကြပေသည်။

ပယ်ရမည့် လမ်းမှားအကျင့်တရား၂-ပါးမှာ 🖃

- ၁။ ကာမေသိုကာမသုခလ္လိကာနယောဂ = အဆင်း ရူပါရုံစသော အာရုံအမျိုးမျိုးတို့၌ ချမ်းသာဖွယ်ဟု ကပ်ငြိ၍ အဖန်ဖန်အား ထုတ်သောအကျင့်သည် လမ်းမှားအကျင့်တရား ဖြစ်ပေသည်။
  - ၂၊ အတ္တကိလမထာနယောဂ = မိမိခန္ဓာကိုယ် ပင်ပန်းခြင်းကို အဖန်ဖန်အားထုတ်သောအကျင့်သည် လမ်းမှားအကျင့်တရား ဖြစ်ပေသည်။
- လိုက်နာကျင့်ကြံရမည့် အကျင့်တရား ၁-ပါးမှာ -
  - ၃။ မဋ္ဌိုမပဋိပဒါ = အလယ်အလတ်ဖြစ်သည့်အကျင့်သည် လမ်း မှန်အကျင့်တရား ဖြစ်ပေသည်။
- ၁။ ကာမေသုကာမသုခုလ္လိကာနယောဂ = အဆင်း ရှုပါရုံစသော ဘင်္ အာရုံအမျိုးမျိုးတို့၌ ချမ်းသာဖွယ်ဟု ကပ်ငြိ၍ အဖန်ဖန်အား ထုတ်သော လမ်းမှားအကျင့်တရားဟူသည် –

အဆင်းကောင်းကောင်း၊ အသံကောင်းကောင်း၊ အနံ့ကောင်း ကောင်း၊ အရသာကောင်းကောင်း၊ အတွေ့အထိကောင်းကောင်းတို့ကို ရရှိအောင် လောဘတဏှာကိလေသာဖြင့် အဖန်ဖန်အားထုတ်၍ ရရှိလာ သော အာရုံ ၅-ပါး ကာမချမ်းသာတို့ကို သုံးဆောင်ခံစားသည့် အကျင့် တရား ဖြစ်ပေသည်။

အာရုံ ၅-ပါး ကာမချမ်းသာတို့ကို ရရှိအောင် အားထုတ်၍ သုံးဆောင်ခံစားသောအကျင့်သည် ဟီနော=အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်စေ တတ်သော အကျင့်ဖြစ်၍ ယုတ်ညံ့၏ ဂမ္မော=အသိဉာဏ်နည်းပါးသော ရွာသူသားငယ်တို့၏ အကျင့်ဖြစ်၏။ ပေါထုဇ္ဇနိကော=ကိလေသာ အညစ် အကြေးများ ထူပြောသည့် ပုထုဇဉ်တို့၏ အကျင့်ဖြစ်၏။ အနရိယော= ဖြူစင်သော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အကျင့်မဟုတ်။ အနတ္ထသံဟိတော= နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်စေတတ်သည့် သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာဟူသော အကျိုးစီးပွားနှင့် မစပ်သော အကျင့်ဖြစ်၏။ လောဘအစွန်းထွက်သော အကျင့်တရား ဖြစ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ကာမေသုကာမသုခုလ္လိကာ နုယောဂအကျင့်ကို ပယ်ရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ကာမချမ်းသာ၊ သုံးဆောင်တာ၊ ပယ်ခွာရှောင်ရမည်။

၂၊ အတ္တကိလမထာနုယောဂ = မိမိခန္ဓာကိုယ် ပင်ပန်းခြင်းကို အဖန်ဖန်အားထုတ်သော လမ်းမှားအကျင့်တရားဟူသည် -

ခန္ဓာကိုယ် သက်သာနေလျှင် ခန္ဓာကိုယ်၌ နှစ်သက်ခြင်းလောဘ တဏာကိလေသာတို့ ဖြစ်နေကြပေသည်ဟု ယူဆကာ ခန္ဓာကိုယ်ပင်ပန်း နေရအောင် ဆင်းရဲကြောင်း အမျိုးမျိုးတို့ကို ပြုလုပ်နေသော အကျင့်တရား ဖြစ်ပေသည်။

အလွန်အေးသောအခါ၌ အလွန်အေးသော ရေထဲမှာ ငုပ်ဝင်နေ ကြသည်။ အလွန်ပူသောအခါ၌ နေပူရှိန် ပြင်းထန်သောနေရာတို့မှာ မီးပုံ ကြီး ၄-ပုံပြုလုပ်၍ အလယ်မှာ ဝင်ရောက်ဆိုင်နေကာ အပူ ၅-မျိုးတို့ကို ခံနေကြပေသည်။ သစ်ကိုင်းများ၌ ခြေထောက်နှစ်ဖက်ဖြင့် ချိတ်ထား၍ လင်းနို့များကဲ့သို့ ခေါင်းကို ဇောက်ထိုးထားကာ အချိန်ကာလ ကြာမြင့်စွာ အပင်ပန်းခံ၍ နေကြပေသည်။

အစားအစာများကို လုံးဝမစားဘဲ နေကြပေသည်။ ၁-ရက်၊ ၂-ရက်၊ ၃-ရက်၊ ၄-ရက်၊ ၅-ရက်၊ ၆-ရက်၊ ၇-ရက် အစာကို မစားဘဲ နေကြပေသည်။ ၁၅-ရက် မစားဘဲလည်း နေကြပေသည်။ ထမင်း တစ်လုတ်မျှပင် စား၍ နေကြပေသည်။ ဟင်းရွက်စိမ်း မြက်စိမ်းတို့ကို စား၍လည်း နေကြပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ခန္ဓာကိုယ်ပင်ပန်းအောင် ပြုလုပ်နေကြသော အကျင့် မျိုးသည် ဒုက္ခော = ဆင်းရဲကြောင်းသာဖြစ်သည်။ အနှရိယော = ဖြူစင် သော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အကျင့်မဟုတ်ပေ။ အနုတ္ထသံဟိတော = နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ရောက်ကြောင်း သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာဟူသော အကျိုး စီးပွားနှင့်မစပ်သော အကျင့်ဖြစ်ပေသည်။ ဧေါသစွန်းထွက်နေသော အကျင့်ဖြစ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် အတ္တကိလမထာနုယောဂအကျင့်ကို လည်း ပယ်ရမည်။

### ဆောင်ပုခ်။ ။ မသုံးဆောင်ဘဲ၊ ကိုယ်ညှဉ်းဆဲ၊ ဒါလည်းရှောင်ရမည်။

၃။ လိုက်နာကျင့်ကြံရမည့် မဇ္ဈိမပဋိပဒါ = အလယ်အလတ် အကျင့်တရားဟူသည် =

သမ္မာဒိဋ္ဌိ = မှန်ကန်စွာ မြင်သိခြင်း၊ သမ္မာသင်္ကပ္ပ = မှန်ကန်စွာ ကြံစည်ခြင်း၊ သမ္မာကမ္မန္တ = မှန်ကန်စွာ ဖြုလုပ်ခြင်း၊ သမ္မာအာဇီခံ = မှန်ကန်စွာ အသက်မွေးခြင်း၊ သမ္မာအာဇီခံ = မှန်ကန်စွာ အသက်မွေးခြင်း၊ သမ္မာသမာ = မှန်ကန်စွာ လုံ့လစိုက်ခြင်း၊ သမ္မာသမာ = မှန်ကန်စွာ အမှုတ်သတိရခြင်း၊ သမ္မာသမာဓိ = မှန်ကန်စွာ အမှုတ်သတိရခြင်း၊ ပါးတို့ ဖြစ်ကြပေသည်။

ဤမဂ္ဂင် ဂ-ပါးကို ပွားများခြင်းဖြင့် ပြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် ဉာဏ်မျက်စိများ ဖြစ်ပေါ်လာ၍ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူလာပေသည်။ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည့်အတိုင်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါးကို ပွားများကြ သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဉာဏ်မျက်စိများ ဖြစ်ပေါ်လာကြပြီး တရားထူး တရားမြတ်များ ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ မဂ္ဂင် ဂ-ပါးကို သတိ ပစ္ဆာန်တရား ၄-ပါးဖြင့် ဝိပဿနာရှမှတ်၍ ပွားများကြရပေသည်။ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည့်အတိုင်း ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသောနည်းဖြင့် ဝိပဿနာတရားရှမှတ် ၍ ဉာဏ်မျက်စိများ ဖြစ်ပေါ်လာပုံကို အကျဉ်းချုပ် ဖော်ပြပါမည်။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသော နည်းဖြင့် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာ အရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုင်ကာ ဝမ်းဗိုက်၌ စိတ်ကို စူးစိုက်ထားရပါသည်။ လေရှူသွင်းလိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် ဖောင်းတက်လာသောအခါ ဖောင်းစမှ ဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် စိတ်ကလေး ဘယ်သို့မှ မထွက်သွားရအောင် စူး စိုက်၍ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါသည်။ လေရှူထုတ်လိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် ဝိန်ကျသွားသောအခါ ဝိန်စမှပိန်ဆုံးတိုင်အောင် စိတ်ကလေး ဘယ်သို့မှ မထွက်သွားရအောင် စူးစိုက်၍ ဝိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်ကြရပါသည်။ ထိုင်တယ်။ ထိတယ်လို့လည်း ရှုမှတ်ကြရပါသည်။

သမာဓိဉာဏ်များ ဖြစ်လာသောအခါ ဖောင်းတာ၊ ဝိန်တာ၊ ထိုင်တာ၊ ထိတာများက တခြား၊ မှတ်သိစိတ်က တခြားဟူ၍ ကွဲပြားကာ သိလာကြပေသည်။ ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာ၊ ထိုင်တာ၊ ထိတာများက ဘာမျှ မသိတတ်တဲ့ ရုစ်တရား၊ ဖောင်းစာယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့မှတ်သိ မှတ်သိလိုက်တာက သိတတ်တဲ့ နာမ်တရားဟု ကွဲပြားကာ သိသွားကြပေသည်။ ဤခန္ဓာကိုယ်၌ ရုပ်တရားနှင့် နာမ်တရား ဤနှစ်ပါး သာရှိသည်။ ငါကောင်ဆိုတာမရှိဟု အမှန်အတိုင်း သိသွားကြပေသည်။ ယင်းကဲ့သို့ သိသွားလျှင် မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပါဝင်၍ ပွားများခြင်းကိစ္စ ပြီးမြောက် သွားပေသည်။

### သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါး ပါဝင်ပုံ

ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်နေသည့်အခိုက်မှာ ကိုယ်နှုတ်တို့ဖြင့် လွန် ကျူးမှ ပျက်စီးသွားနိုင်သည့် သမ္မာဝါစာ၊ သမ္မာကမ္ဗန္တ သမ္မာအာဇီဝဟူသော သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါးကို စိတ်ဖြင့်ပင် လွန်ကျူးခြင်းမရှိသောကြောင့် ထိုသီလ မဂ္ဂင် ၃-ပါး ပါဝင်လျက်ရှိပေသည်။

### သမာဓိမဂ္ဂင် ၃–ပါး ပါဝင်ပုံ

ဖောင်းတာလေး ပေါ်လာခိုက်မှာ ရှုမှတ်နိုင်ရအောင် လုံ့လစိုက် တာက သမ္မာဝါယာမမဂ္ဂင်၊ ဖောင်းတာပေါ်လာသည်နှင့်တစ်ပြိုင်နက် မမေ့ နေပါဘဲ ဖောင်းတယ်လို့ မှတ်လိုက်တာက သမ္မာသတိမဂ္ဂင်၊ ဖောင်းစမှ ဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် မှတ်သိစိတ် တည်သွားတာက သမ္မာသမာဓိမဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ သမာဓိမဂ္ဂင် ၃-ပါးလည်း ပါဝင်လျက်ရှိပေသည်။

### ပညာမဂ္ဂင်၂–ပါး ပါဝင်ပုံ

ဖောင်းတာလေး ပေါ်လာခိုက်မှာ ဖောင်းတဲ့အပေါ်မှာ မှတ်သိစိတ် တည့်တည့်ရောက်သွားရအောင် တင်ပေးလိုက်တာက သမ္မာသင်္ကပ္ပမဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဖောင်းတဲ့အပေါ်သို့ မှတ်သိစိတ်ရောက်သွားသောအခါ ဖောင်းနေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာက တခြားဟု ကွဲကွဲပြားဖြား သိသွားတာက သမ္မာဒိဋ္ဌိမဂ္ဂင် ဖြစ်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ပညာမဂ္ဂင်၂-ပါးလည်း ပါဝင်လျက်ရှိပေသည်။

ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်သည့်အခါမှာ သီလမဂ္ဂင် ၃-ပါး သမာဓိမဂ္ဂင် ၃-ပါး၊ ပညာမဂ္ဂင်၂-ပါးတို့ ပါဝင်နေသည်ဖြစ်၍ မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပွားများခြင်းကိစ္စ ပြီးမြောက်သွားပေသည်။

ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်သည့်အခါမှာ မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပါဝင်နေ သကဲ့သို့ ဝိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်သည့်အခါများ၌ လည်း မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပါဝင်နေသည်ဖြစ်၍ ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိုင် တယ်၊ ထိတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်နေခြင်းသည် မဂ္ဂင် ဂ-ပါး ပွားများ နေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ဆက်ကာဆက်ကာ ရှုမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိထက်သန် လာသောအခါ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ် လိုက်သည်ရှိသော် ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာ၊ ထိုင်တာ၊ ထိတာတို့က တခြား၊ မှတ်သိ မှတ်သိလိုက်တာက တခြားဟု ကွဲပြား၍ သိလာကြပေသည်။ ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာ၊ ထိုင်တာ၊ ထိတာတို့က မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား၊ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ မှတ်သိ မှတ်သိလိုက် တာက သိတတ်တဲ့ နာမ်တရားဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိတဲ့ နာမ ရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ဟူသော ဉာဏ်မျက်စိ ဖြစ်လာပေသည်။

ဆက်ကာဆက်ကာ ရှုမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်ရင့်ကျက် အားရှိထက်သန်လာသောအခါ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကိုသိတဲ့ ပစ္စယ ပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ဟူသော ဉာဏ်မျက်စီ၊ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တဟု သုံးသပ်၍ သိတဲ့ သမ္မသနဉာဏ်ဟူသော ဉာဏ်မျက်စီ၊ အဖြစ်အပျက်ကိုသိတဲ့ ဥဒယဗ္ဗယဉာဏ်စသော ဉာဏ်မျက်စီများ အဆင့်ဆင့်ဖြစ်လာပြီးလျှင် မိမိ တို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန် တရားထူးတရားမြတ် တို့ကို မိမိတို့၏ ပါရမီအားလျော်စွာ ရရှိသွားကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

og og skiga og kommer kalæde.

သစ္မမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# ဓရိခယြာလာ သမာ့လော့လခုဆက္င်<sup>နဲ့</sup>ခွဲဂြဲပ

The Carlo

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်သည်အထိ ကျင့်တော်မူခဲ့သော အကျင့်လမ်းစဉ်များကို အစဉ်လိုက် ၍ ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်သည်အထိ ကျင့်တော်မူခဲ့သည့် အကျင့်လမ်းစဉ်များကို ဓမ္မစကြာ တရားတော်၌ ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးဦးတို့အား ရေးဦးစွာ ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

ပဉ္စဝဂ္ဂီတို့ … ကာမဂုဏ်ချမ်းသာကို ခံစားသည့် ကာမသုခလ္လိကာ နယောဂအကျင့်နှင့် ကိုယ်ပင်ပန်းအောင် အားထုတ်သည့် အတ္တကိလမထာ နယောဂအကျင့်ဟူသော လမ်းမှားဖြစ်သည့် အကျင့်နှစ်ပါးကို ပယ်ခွာ၍ မဂ္ဂင် ဂ-ပါးတည်းဟူသော (မဇ္ဈိမပဋိပဒါ)အလယ်လမ်းမှန်ဖြစ်သည့်အကျင့်ကို ငါဘုရားကျင့်ခဲ့ပေသည်။ ထို့ကြောင့် သစ္စာလေးပါးကို သိခဲ့ပေသည်။ ထို သစ္စာလေးပါး၌ ဉာဏ်တော် ၁၂-ပါးကို ရရှိခဲ့ပေသည်ဟု ဟောကြားတော် မူခဲ့ပါသည်။

ဗုဒ္ဓမြတ်စွာသည် ဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူခဲ့ပါသည်။ ထိုသစ္စာလေးပါးတို့တွင် သစ္စာတစ်ပါးတစ်ပါး၌ ဉာဏ်တော် ၃-ပါးစီ ဖြစ်တော်မူခဲ့ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဉာဏ်တော် ၁၂-ပါး ကို ရရှိတော်မူခဲ့ပေသည်။ သစ္စာတစ်ပါးတစ်ပါး၌ ဉာဏ်တော် ၃-ပါးဖြစ်ပုံမှာ -

် ၁။ သစ္စဉာဏ် 🗷 ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိသောဉာဏ်၊

၂။ ကိစ္စဉ္ဇာဏ် = ပြသင့်သောကိစ္စကို သိသောဉာဏ်၊

၃။ ကတဉာဏ် = ပြုသင့်သောကိစ္စကို ပြုပြီးပြီဟု သိသော ဉာဏ်ဟူ၍ ၃-ပါးဖြစ်ပေသည်။

## ခဲ့က္ခသစ္စာ၌ဉာဏ် ၃–ပါးဖြစ်ပံ့

- (က) လောကီစိတ် ဂ၁-ခု၊ လောဘကြဉ်သော စေတသိက် ၅၁-ခု၊ ရုပ်၂ဂ-ခုသည် ဒုက္ခသစ္စာမည်၏ဟု သိသောဉာဏ်သည် သစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ခ) ထိုဒုက္ခသစ္စာတရားတို့သည် စိတ် ဂ၁-ခု၊ စေတသိက် ၅၁-ခု၊ ရုပ်၂ဂ-ခုမျှသာဖြစ်၏ ထိုထက် အယုတ်အလွန်မရှိဟု ပိုင်းခြား၍သိအပ်သောတရားများဖြစ်၏ဟု သိသောဉာဏ် သည် ကိစ္စဉာဏ်မည်၏။
  - (ဂ) ဤဒုက္ခအစုတရားတို့ကို ငါပိုင်းခြား၍ သိပြီးပြီဟု သိသော ဉာဏ်သည် ကတဉာဏ်မည်၏။

## သမှဒယသစ္စာ၌ဉာဏ် ၃–ပါးဖြစ်ပုံ

- (က) ကာမတဏာ၊ ဘဝတဏာ၊ ဝိဘဝတဏာဟူသော လောဘ တဏာသည် သမုဒယသစ္စာမည်၏ဟု သိသောဉာဏ်သည် သစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ခ) ဤသမုဒယသစ္စာသည် ပယ်အပ်သောတရားဖြစ်၏ဟု သိ သောဉာဏ်သည် ကိစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ဂ) ဤသမုဒယသစ္စာကို ငါပယ်အပ်ပြီးပြီဟု သိသောဉာဏ် သည် ကတဉာဏ်မည်၏။

သမုဒယသစ္စာသည် ပယ်အပ်သော တရားဖြစ်သကဲ့သို့ ပယ်အပ် သော တရားများမှာ – ခိဋ္ဌိ၊ ဝိစိကိစ္ဆာနှင့် အပါယ်လားကြောင်း ကိလေသာ တို့ကို သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့် ပယ်အပ်၏။ ရုန့်ရင်းသော ကိလေသာတို့ကို သကဒါဂါမိမဂ်ဖြင့် နည်းပါးသွားအောင် ပြုအပ်၏။ ကာမရာဂနှင့် ဒေါသတို့ ကို အနာဂါမိမဂ်ဖြင့် ပယ်အပ်၏။ ရုပရာဂ၊ အရုပရာဂနှင့် ဥဋ္ဌစ္စကို အရဟတ္တမဂ်ဖြင့် ပယ်အပ်၏။

## နိရောသေစ္စာ၌ဉာဏ် ၃-ပါးပြဲခ်ဳပ္နံ

- (က) နိဗ္ဗာန်သည် နိရောသေစွာမည်၏ဟု သိသောဉာဏ်သည် သစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ခ) ဤနိဗ္ဗာန်သည် မျက်မှောက်ပြုအပ်သော တရားမည်၏ဟု သိသောဉာဏ်သည် ကိစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ဂ) နိရောသေစွာနိဗ္ဗာန်ကို ငါမျက်မှောက်ပြုပြီးပြီဟု သိသော ဉာဏ်သည် ကတဉာဏ်မည်၏။

## မဂ္ဂသစ္စာ၌ဉာဏ် ၃–ပါ<u>း</u>ဖြစ်ပုံ

- (က) သမ္မာဒိဋ္ဌိစသော မဂ္ဂင် ဂ-ပါးသည် မဂ္ဂသစ္စာမည်၏ဟု သိ သောဉာဏ်သည် သစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ခ) မဂ္ဂသစ္စာမည်သော မဂ္ဂင် ဂ-ပါးသည် ပွားများအပ်သော တရားဖြစ်၏ဟု သိသောဉာဏ်သည်-ကိစ္စဉာဏ်မည်၏။
- (ဂ) ဤမဂ္ဂသစ္စာကို ငါပွားများပြီးပြီဟု သိသောဉာဏ်သည် ကတဉာဏ်မည်၏

ဤကဲ့သို့ သစ္စာလေးပါးတို့တွင် တစ်ပါးတစ်ပါး၌ ဉာဏ် ၃-ပါးစီ ဖြစ်သောကြောင့် ဉာဏ်တော် ၁၂-ပါးကို ရရှိတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

## မ္မေစကြာလာ ဉာဏ်တော်တစ်ဆယ့်နှစ်ဖြာ ၉၉

### သစ္စာလေးပါးကို သိစြင်းဓာကျိုးများ

- (က) ဒုက္ခသစ္စာကို ဉာဏ်သက်ဝင်၍သိလျှင် ခန္ဓာငါးပါးတို့၌ သုဘ=တင့်တယ်သည်၊ နိစ္စ=မြိသည်၊ သုခ=ချမ်းသာသည်၊ အတ္တ=ငါကောင်ဖြစ်သည်ဟု စွဲယူသော မိစ္ဆာအယူမှားကို ပယ်နိုင်ခြင်းအကျိုးကို ရရှိပေသည်။
- (ခ) သမုဒယသစ္စာကို ဉာဏ်သက်ဝင်၍သိလျှင် ဤလောက၌ သတ္တဝါအပေါင်းကို ဗြဟ္မာ၊ ဗိဿနိုးစသော တန်ခိုးရှင်များ က ဖန်ဆင်း၏ဟု စွဲယူသော မိစ္ဆာအယူမှားကို ပယ်နိုင် ခြင်းအကျိုးကို ရရှိပေသည်။
- (ဂ) နိရောသေစွာကို ဉာဏ်သက်ဝင်၍သိလျှင် ရုပ်ခန္ဓာမရှိ နာမ် သက်သက်မျှသာရှိသော အရူပဘုံကို နိဗ္ဗာန်ဟု စွဲယူသော မိစ္ဆာအယူမှားကို ပယ်နိုင်ခြင်းအကျိုးကို ရရှိပေသည်။
- (ဃ) မဂ္ဂသစ္စာကို ဉာဏ်သက်ဝင်၍သိလျှင် ကာမသုခလ္လိကာ နယောဂ=ကာမဂုဏ်ချမ်းသာကို ခံစားသောအကျင့်၊ အတ္တ ကိလမထာနုယောဂ=ကိုယ်ပင်ပန်းအောင် ပြုလုပ်သော အကျင့်တို့ဖြင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို ရရှိနိုင်၏ဟု စွဲယူသော မိစ္ဆာအယူမှားကို ပယ်နိုင်ခြင်းအကျိုးကို ရရှိပေသည်။

ဤကဲ့သို့ သစ္စာလေးပါးကို သိခြင်းသည် မိစ္ဆာအယူမှားကို ပယ် နိုင်ခြင်းအကျိုးတို့ကို ရရှိနိုင်သည်ဖြစ်၍ သစ္စာလေးပါးကို သိနိုင်ကြောင်း သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာတရားကို ပွားများအားထုတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

သစ္မမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# မြွတ်ဗုဒ္ဓအကြောင်း သိကောင်းစရာ

ယခုခေတ်အခါ ကျောင်းသူကျောင်းသားငယ်တို့သည် ကျောင်းစာ များက အလွန်များကြသည်ဖြစ်၍ ဗုဒ္ဓစာပေများကို အချိန်ယူ၍ မဖတ်ရှ နိုင်ကြပေ။ အချို့သော ကျောင်းသူကျောင်းသားငယ်တို့သည် မိမိတို့ နေ့စဉ် ရှိခိုးဦးချကာ ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်နေကြသော ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ ဘုရားအဖြစ် သို့ရောက်လာပုံ ဗုဒ္ဓဝင်အကျဉ်းချုပ်မှုကိုပင် မသိဘဲ ဖြစ်နေကြပေသည်။

ဗုဒ္ဓစာပေကို တတ်သိကြသော စာရေးဆရာများကလည်း ဗုဒ္ဓဝင် အကျဉ်းချုပ် စာအုပ်ငယ်များကို ရေးသားတင်ပြလျက် ရှိကြပေသည်။ သို့ပါသော်လည်း အချို့သော ကျောင်းသူကျောင်းသားငယ်တို့သည် ယင်းစာအုပ်ငယ်များကိုပင် မဖတ်ရှုနိုင်ကြပေ။ သို့ဖြစ်၍ ကျောင်းသူ ကျောင်းသားငယ်များနှင့် ဗုဒ္ဓဝင်အကျဉ်းချုပ်ကို ဖတ်ရှုမှတ်သားလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် လွယ်လွယ်နှင့် ဖတ်ရှုမှတ်သားစေနိုင်ရန် ဗုဒ္ဓဝင် အကျဉ်းချုပ်ကို ဆောင်းပါးတစ်ပုခ်အဖြစ်ဖြင့် ရေးသားဖော်ပြလိုက်ရပေသည်။

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဦးထိပ်ထား၍ ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်နေ ကြသည့် ဂေါတမဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ အလောင်းတော်သည် လွန်ခဲ့သော လေးအသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း အချိန်ကာလက ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရား

#### မြတ်ဗုဒ္ဓအကြောင်း သိကောင်းစရာ

၁၀၁

ပွင့်တော်မူသောအခါ၌ သူမေဓာအမည်ရှိသော ရှင်ရသေ့ ဖြစ်ခဲ့လေသည်။ ထိုရှင်ရသေ့သည် ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရားထံမှ နောင်အခါ ဧကန်မုချ ဂေါတမမည်သော ဘုရားဖြစ်လိမ့်မည်ဟူ၍ မိန့်ကြားသော ဗျာဒိတ်စကား ကို ခံယူခဲ့ရပေသည်။

၁။ ဘုရားဖြစ်ရမည့် ယခုကမ္ဘာသို့ ရောက်သောအခါ မဟာသက္ကရာဇ် ၆၇–ခု၊ ဝါဆိုလပြည့် ကြာသပတေးနေ့တွင် လူပြည် မယ်တော် ဝမ်း၌ ပဋိသန္ဓေ တည်လာခဲ့ပေသည်။

လူပြည်၌ ပဋိသန္ဓေတည်လာရခြင်းအကြောင်းမှာ အလောင်း တော်သည် တုသိတာနတ်ပြည်၌ နတ်သားဖြစ်နေစဉ်အခါ နတ်ဗြဟ္မာတို့ က "အို … အလောင်းတော်နတ်သား၊ လူပြည်သို့သွား၍ ဘုရားဖြစ်ချိန် တန်ပါပြီ"ဟု တောင်းပန်ကြသောကြောင့် လူပြည် မယ်တော်မာယာဝမ်း၌ ပဋိသန္ဓေတည်လာရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

၂၊ မဟာသက္ကရာဇ် ၆ဂ္-ခု ကဆုန်လပြည့် သောကြာနေ့တွင် ဘုရား အလောင်းတော် မွေးဖွားလာပါသည်။

မွေးဖွားသော အရပ်ခေ့သမှာ ဖခင်သုချေဒနမင်းကြီး၏ နေပြည် တော် ကပိလဝတ်ပြည်မှ မိခင်မယ်တော်မာယာ၏ နေပြည်တော် ဒေဝ ဒဟပြည်သို့ သွားရာလမ်းခရီး၌ အလွန်သာယာ ကြည်နူးဖွယ်ကောင်းသော လုမ္ဗိနီအင်ကြင်းဥယျာဉ် ရှိပေသည်။ ထိုလုမ္ဗိနီအင်ကြင်းဥယျာဉ် အရပ်ဒေသ ၌ လက်ယာလက်ဖြင့် အင်ကြင်းပင်၏ အကိုင်းကို ကိုင်၍ မွေးဖွားတော်မူ ပေသည်။

၃။ မဟာသက္ကရာဇ် ၉၇–ခု၊ ဝါဆိုလပြည့် တနင်္လာနေ့တွင် တောထွက် တော်မူခဲ့ပါသည်။

jaak usta Boas kolomb

#### ၁၀၂ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

တောထွက်ရခြင်း၏ အကြောင်းမှာ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာအလောင်းတော် သိဒ္ဓတ္ထမင်းသား မင်္ဂလာဥယျာဉ်တော်သို့ ထွက်တော်မူစဉ် နတ်တို့ဖန်ဆင်း အပ်သော "သူအို၊ သူနာ၊ သူသေ၊ ရဟန်း"ဟူသော နိမိတ်ကြီးလေးပါးကို မြင်ရ၏။ ထိုသို့မြင်ရာတွင် ထိတ်လန့်ကာ သံဝေဂဖြစ်သောကြောင့် တရား ကျင့်ဖို့ရန်အတွက် ကဏ္ဍကမြင်းကိုစီးလျက် အနော်မာမြစ်တစ်ဖက်ကမ်း သို့ တောထွက်လာခဲ့ပေသည်။

၄။ မဟာသက္ကရာဇ် ၁ဝ၃-ခု၊ ကဆုန်လပြည့် ဗုဒ္ဓဟူးနေ့တွင် ဘုရား ဖြစ်တော်မူလာပါသည်။

ဘုရားဖြစ်သောဌာနမှာ ယခုခေတ်အခါ "ဗုဒ္ဓဂါယာ"ဟု ခေါ်ဆို သော အရပ်ဒေသ၌ရှိသော ဗောဓိပင်အရင်းဝယ် ပလ္လင်တော်ရှိ၏။ ထိုပလ္လင်တော်ဌာနတွင် ဘုရားဖြစ်တော်မူလာပါသည်။ ဘုရားဖြစ်သော အချိန်ကာလမှာ ညဉ့်ဦးယံတွင် အတိတ်ကဖြစ်ခဲ့သည့် ဘဝပေါင်းများစွာ ကို သိနိုင်သော ပုဗ္ဗေနိဝါသဉာဏ်ကိုရရှိ၍၊ သန်းခေါင်ယံတွင် တစ်လောက လုံး၌ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါအမျိုးမျိုးတို့ကို မြင်သိစွမ်းနိုင်သော ဒိဗ္ဗစက္ခ ဉာဏ်ကိုရရှိ၍၊ မိုးသောက်ယံတွင် အာသဝက်လေသာ အညစ်အကြေးတို့ ၏ကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကိုသိသော အာသွက္ခယဉာဏ်ကိုရရှိ၍၊ အရှင်္ဏတက်ချိန် တွင် အလုံးစုံသော တရားမှန်သမျကို သိတော်မူသော သဗ္ဗညုတဉာဏ်

၅။ မဟာသက္ကရာဇ် ၁ဝ၃-ခု၊ ဝါဆိုလပြည့် စနေနေ့တွင် ဓမ္မစကြာ တရား ဟောကြားပါသည်။

ဟောကြားသော အရပ်ဒေသမှာ ဗာရာဏသီမြို့အနှီး မိဂဒါဝုန် အရပ်ဒေသ၌ ဟောကြားပါသည်။ ဟောကြားသောအချိန်မှာ နေရောင် ခြည်တွေ ကွယ်ပျောက်၍ အေးမြသော လရောင်ခြည်တွေ ထွန်းတောက် လာသည့် နေဝင်ဆည်းဆာအချိန်မှာ အရှင်ကောဏ္ဍည၊ အရှင်ဝပွ၊

#### မြတ်ဗုဒ္ဓအကြောင်း သိကောင်းစရာ ၁ဝ၃

အရှင်ဘဒ္ဒိယ၊ အရှင်မဟာနာမ်၊ အရှင်အဿဇိဟူသော ပဉ္စဝဂ္ဂီငါးဦးတို့ကို ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

၆။ မဟာသက္ကရာဇ် ၁၄ဂ-ခု၊ ကဆုန်လပြည့် အင်္ဂါနေ့တွင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မူသည်။

ပရိန်ဗ္ဗာန်စံတော်မူသော အရပ်ဒေသမှာ ယခုအခါ ကုသိနာရုံဟု ခေါ်သော အရပ်ဒေသ၊ ရှေးအခါ မလ္လမင်းတို့၏ အင်ကြင်းဥယျာဉ် အရပ် ဒေသ၌ အင်ကြင်းပျိုပင် ၂-ပင်တို့၏အကြား မြောက်ဘက်သို့ ခေါင်းရင်း ထား၍ ခင်းထားအပ်သော ခုတင်တစ်ခုရှိ၏ ထိုခုတင်ပေါ်၌ လဲလျောင်း ချကာ "သင်္ခါရတရားမှန်သမှု အားလုံးပျက်စီးကြမည်သာဖြစ်၏ ထို့ကြောင့် မမေ့ကြနှင့်"ဟု မှာကြားကာ ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူသွားပါသည်။

၇။ မဟာသက္ကရာဇ် ၁၄ဂ-ခု၊ ကဆုန်လပြည့်ကျော် ၁၂-ရက် တနင်္ဂနွေ နေ့တွင် တေဇောဓာတ်လောင်ကျွမ်းကာ မီးသင်္ဂြိုဟ်အပူဇော်ခံ တော်မူခဲ့ပါသည်။ ထို့ကြောင့် ရှေးပညာရှိပုဂ္ဂိုလ်များက "မ၊ သိ၊ ကြ၊ လျှင်၊ တွေး၊ ဆ၊ ဦး ပူ၍ ကဗျာဆောင်ပုခ် စပ်ဆိုခဲ့ကြ ပေသည်။

၁။ မ - ကြာသဖတေးနေ့တွင် ပဋိသန္ဓေတည်တော်မူသည်။

၂၊ သိ - သောကြာနေ့တွင် ဖွားမြင်တော်မူသည်။

၃။ ကြ - တနင်္လာနေ့တွင် တောထွက်တော်မူသည်။

၄။ လျှင် - ဗုဒ္ဓဟူးနေ့တွင် ဘုရားဖြစ်တော်မူသည်။

၅၊ တွေး - စနေနေ့တွင် ဓမ္မစကြာတရား ဟောတော်မူသည်။

၆။ ဆ - အင်္ဂါနေ့တွင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူသည်။

၇။ ဦး - တနင်္ဂနွေနေ့တွင် မီးအပူဇော်ခံတော်မူသည်။

သခ္မမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# စခန်းသိမ်းသည့်အဓါ သိပ္မယ်ရာ

inganing som grand grand stage og skapting skapting. Jackstyre skapting

ယခုခေတ်အခါသည် ဝိပဿနာတရား ထွန်းကားလာသောအခါ ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ထိုထိုမြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ တရားစခန်းများ ဖွင့်လှစ်ကာ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လေ့ရှိကြပေသည်။ အချိုသော မြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ ၁ဝ-ရက်စခန်း အချိုသော မြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ ၇-ရက်စခန်း အချို့သော မြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ ၅-ရက်စခန်း စသည်များ ကို ပြုလုပ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လေ့ရှိကြပေသည်။

တရားစခန်းသိမ်းသောနေ့တို့၌ တရားစခန်းသိမ်းပွဲများ ပြုလုပ် လေ့ရှိကြပေသည်။ ထိုတရားစခန်းသိမ်းပွဲများ၌ ဆရာတော်၊ သံဃာတော် များက စခန်းသိမ်းတရား ဟောကြားကြရပေသည်။ အမေရိကန်နိုင်ငံ၊ ကာလီဖိုးနီးယားပြည်နယ်၊ ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာ၌လည်း သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ကို အမျူးထား၍ ၁၃၅၆-ခု ဝါဆိုလဆန်း ၁၃-ရက် (၂ဝ-၇-၉၄) ဗုဒ္ဓဟူးနေ့မှစ၍ ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက် (၂၄-၇-၉၄)နေ့ အထိ ၅-ရက်စခန်းဖွင့်၍ ဝိပဿနာတရား အွားထုတ်ကြပါသည်။

တရားစခန်းပြီးသောအခါ ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက် တနင်္ဂနွေနေ့ ညနေ ၄-နာရီမှစ၍ ၅-နာရီခွဲအထိ တရားစခန်းသိမ်းပွဲ ပြုလုပ်ကြပေသည်။ ထို တရားစခန်းသိမ်းပွဲ၌ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ကိုယ်တိုင် တရားဟော ကြားပေးပါရန် လျှောက်ထားကြသဖြင့် စခန်းသိမ်းပွဲတရား ဟောရပါသည်။

#### စခန်းသိမ်းသည့်အခါ သိဗွယ်ရာ

၁၀၅

ယနေ့ စခန်းသိမ်းပွဲတရားကို ၃-မျိုး ဟောကြားပါမည်။

၁။ ၅-ရက်တိုင်တိုင် ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ရ၍ ဝမ်းမြောက် ဖို့ရာ၊

၂၊ တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါဘဲ ရှုမှတ်မှုကို မရပ်ထားဖို့ရာ၊ ၃။ အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များကို ဆက်လက်၍ ရှုမှတ်နေဖို့ရာ ဟူ၍ ၃-မျိုး ဟောကြားပါမည်။

"၅-ရက်တိုင်တိုင် ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ရ၍ ဝမ်းမြောက် ဖို့ရာ "ဟုဆိုရာ၌ မိမိတို့ရေမှ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ စံဝင်သွားကြသည့် ဘုရား၊ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ၊ ရဟန္တာတို့ အားထုတ်ကြသည့် ဝိပဿနာ အလုပ်ကို မိမိတို့လည်း အားထုတ်ကြရပေပြီ၊ ဘုရား၊ ပစ္စေက ဗုဒ္ဓါ၊ ရဟန္တာတို့ ကြွသွားရာလမ်းသို့ မိမိတို့လည်း လိုက်ကြရပေ ပြီ၊ ဘုရား၊ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ၊ ရဟန္တာတို့ ကြွရောက်စံဝင်ရာ နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ တစ်နေ့သောအခါ ဧကန်မုချ ရောက်ရတော့မည်ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်လိုက်ပါက ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလုပါ ပေသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ချခင်းသည် မိမိတို့အတွက် အကျိုး များလှ၍လည်း ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေသည်။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ချခင်းအလုပ်သည် မိမိတို့အတွက် အကျိုးအများဆုံးအလုပ် ဖြစ်ပေသည်။ မိမိတို့ရရှိထားသည့် အချိန်ပိုလေးများကို အကောင်းဆုံး အကျိုးအရှိဆုံး အသုံးချလိုပါလျှင် သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွား များ အားထုတ်၍ နေလိုက်ရမည် ဖြစ်ပေသည်။

သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ခြင်း အလုပ်သည် ရှုမှတ်မှုလေးတစ်ခုကိုသာ ပြုလုပ်ကြရပေသည်။ အကျိုးကိစ္စ ကတော့ နှစ်မျိုးနှစ်မျိုး ပြီးမြောက်သွားပေသည်။ မိမိတို့ကို အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲသို့ ကျရောက်စေတတ်သည့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ စသော ကိလေသာတို့ကို ပယ်သတ်ခြင်း အကျိုးကိစ္စကိုလည်း တစ်ဖက် က ပြီးမြောက်စေသည်။ ဓိမိတို့ကို နို့ဗွာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်စေတတ်သည့် သမာဓိဉာဏ်များ ရင့်ကျက်အားရှိစေခြင်း အကျိုးကိစ္စကိုလည်း တစ်ဖက် က ပြီးမြောက်စေသည်။ ဤကဲ့သို့ အကျိုးကိစ္စ နှစ်မျိုးနှစ်မျိုးကို ပြီးမြောက် သွားစေသည်။

သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပွားများ အားထုတ်နေခြင်း သည် ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲ ဒုက္ခဘေးမှ ကင်းဝေး ကင်းဝေးသွားစေပြီးလျှင် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာနှင့် နီးကပ် နီးကပ်၍သွားစေသည်။ မိမိတို့ ကောင်းမှုကုသိုလ်များ ပြုလုပ်တိုင်း ပြုလုပ် တိုင်း ဆုတောင်းခဲ့သည့့် "အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲဘေးမှ လွတ် မြောက်ရပါလို၏။ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ လျင်မြန်စွာ ရောက်ရပါလို၏ ဟူ၍ တောင်းခဲ့သော ဆုတောင်းပတ္ထနာလည်း ပြည့်သွားနိုင်သည်ဖြစ်၍ အကျိုး များလှပေသည်။ ဤကဲ့သို့ အလွန်အကျိုးများလှသော ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ရသောကြောင့် ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေသည်။

သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အနည်းဆုံး ၁-စက္ကန့်မှာ တစ်မှတ်တော့ ရှုမှတ်နိုင်ကြပေ သည်။ ၁-မိနစ်မှာ အမှတ်ပေါင်း ၆ဝ၊ ၁-နာရီမှာ အမှတ်ပေါင်း ၃၆ဝဝ၊ ၅-ရက်အတွင်းမှာ ၁-ရက်လျှင် ၁၄-နာရီခန့် ရှုမှတ်နိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ၁-ရက်မှာ အမှတ်ပေါင်း ၅၀၄ဝဝ၊ ၅-ရက်မှာ အမှတ်ပေါင်း ၂၅၂ဝဝဝ ရရှိကြပေသည်။ ထို၂၅၂ဝဝဝ သော အမှတ်တို့သည် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သည်အထိ အကျိုးပေးကြမည့် ကုသိုလ်တရားများသာ ဖြစ်ကြပေ သည်။ ဤကဲ့သို့ သင်္ချာနည်းအားဖြင့် ရေတွက်ကြည့်ပါက အကျိုးများ လှသည်ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလုပါပေသည်။

၂။ "တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါဘဲ ရှုမှတ်မှုကို မရပ်ထားဖို့ရာ" ဟု ဆိုရာ၌ ၅-ရက် တရားစခန်းသိမ်း၍ ရိပ်သာမှ ထွက်ခွာသွားရ သည်နှင့် ရှမှတ်မှုကို ရပ်ထားလိုက်ပါက အခြားကိစ္စများဖြင့် အချိန်ကုန်သွားတတ်ကြပေသည်။ ယခုဘဇမှာ ရသင့်ရထိုက် သော တရားထူးတရားမြတ်များကို မရလိုက်ပါဘဲ ဖြစ်သွားတတ် ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါဘဲ ရှုမှတ်မှုကို မရပ်ထားရဟူ၍ ဟောကြားရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

အင္ခကထာဆရာများက "ခုန္တရာစ အဗျောသနေန"ဟု ဖွင့်ပြ ကြပါသည်။ မဂ်ဖိုလ်နိုဗ္ဗာန်တည်းဟူသော တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေး ပါဘဲ ရှုမှတ်မှုကို အဆုံးမသတ်ရ၊ ဆက်လက်၍ ရှုမှတ်သွားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

#### ဆောင်ပုဒ်။ ။ လမ်းဆုံးမရောက်၊ လက်မမြှောက်၊ တောက်လျှောက်သွားရမည့်။ (စည်)

- မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူဘဝသည် -
- ၁။ အလွန်ရနိုင်ခဲသော လူ့အဖြစ်ကို ရရှိထားခြင်း၊
- ၂၊ အလွန်ရှင်နိုင်ခဲ့သော အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရရှိထားခြင်း၊
- ၃။ အလွန်ကြားနာရခဲသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ကြား နာနေရခြင်း၊
- ၄။ အလွန်တွေ့နိုင် ကြုံနိုင်ခဲသော သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ ကြုံနေရခြင်းဟူသော ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးတို့ကို ရရှိထား သော ဘဝဖြစ်၍ တရားလမ်းဆုံးဖြစ်သည့် မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ရိပ်သာ မှ ထွက်ရပါသော်လည်း ရှုမှတ်မှုကို မရပ်ထားပါဘဲ ဆက် လက်၍ ရှုမှတ်နေကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

တရားနာပရိသတ် ယောဂီများနှင့် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ တရားလမ်းဆုံးတို့သည် – 200

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

- (က) သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက် ရှိသွားနိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်၊
- (ခ) သကဒါဂါမိမဂ်ဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက် ရှိသွားနိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်၊
- (ဂ) အနာဂါမိမဂ်ဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက်ရှိ သွားနိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်၊
- (ဃ) အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက် ရှိသွားနိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်ဟူ၍ ၄-မျိုးရှိ ပေသည်။

ထို ၄-မျိုးသော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်တို့တွင် အနည်းဆုံး သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက်ရှိသွားနိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်ခဲ့နဲ့ ရောက်အောင်တော့ အားထုတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

၃၊ "အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များကြို့ဆွက်လက်၍ ရှုမှတ်နေ ဖို့ရာ"ဟုဆိုရာ၌ ၅-ရက် တရားစခန်းပြီးသွား၍ မိမိတို့အိမ်သို့ ပြန်ရောက်သွားသည့်အခါမှာလည်း လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်စေနိုင်တဲ့ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျှောင်းစသော အထွေထွေ အသေးစိတ်ဖြစ်သည့် ကိုယ်အမှုအရာများကို ဆက်လက်၍ ရှမှတ် နေကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်ဟူသည် မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားတော်မူအပ်သော သမ္မဇညအမှတ်များပင် ဖြစ်ပေသည်။ သမ္မဇညဆို သည်မှာ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်းစသော ကိုယ်အမှုအရာ အမျိုးမျိုးတို့ ကို အမှန်အတိုင်းသိအောင် ရှုမှတ်ရသော အမှတ်များပင် ဖြစ်ပေသည်။

and joint

#### အဘိက္ကန္တေ ပင္ခိုက္ကန္တေ သမ္မဇာနကာရီ ဟောတိ

ရေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်သည့် ကိုယ်အမှုအရာများကို အမှန် အတိုင်းသိအောင် ရူမှတ်ရမည်ဟု ရှေးဦးစွာ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူပါသည်။

ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်သည့် ကိုယ်အမှုအရာများမှာ -

- (က) သွားလျက်နှင့် ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်၊
- (ခ) ရပ်လျက်နှင့် ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်၊
- (ဂ) ထိုင်လျက်နှင့် ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်၊
- (ဃ) လျောင်းလျက်နှင့် ရေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဟူ၍ ၄-မြူး ဖြစ်ပေသည်။
- (က) သွားလျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဆိုသည်မှာ စင်္ကြံ လျှောက်၍ တရားရှမှတ်သောအခါ ပို၍ထင်ရှားပေသည်။ ကြွ တယ်၊ လှမ်းထွယ်၊ ချတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်၍ ရှေ့သို့သွား နေခြင်းသည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ စင်္ကြံလမ်းဆုံး၍ နောက်သို့ပြန်လှည့်ရခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။

ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်လို့ ရှုမှတ်သည့်အခါမှာ သမ္ပဇည ဝိုင်းအနေဖြင့် ကိုယ်ကာယ = ကိုယ်အမှုအရာများကို ရှုမှတ်ရမည် ဖြစ် ပေသည်။ သို့ပါသော်လည်း ဝိပဿနာစာရား ရှုမှတ်ရာတွင် ထင်ရှားရာမှ စ၍ ရှမှတ်နိုင်သည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူထားပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ထင်ရှားရာမှစ၍ ရှုမှတ်နိုင်ကြပေသည်။

ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ် စသည်ဖြင့် ရေသို့တက်ပြီး၍ စင်္ကြံလမ်းအဆုံးသို့ ရောက်သွားသောအခါ အနည်းငယ်ရပ်ပြီးမှ နောက်သို့ ပြန်လှည့်ရပေသည်၊ ပြန်ဆုတ်ရပေသည်။ နောက်သို့ ပြန်ဆုတ်ရ လှည့်ရ

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မည့်အခါမှာ အထူးသတိထားလိုက်လျှင် လှည့်ချင်သောစိတ်များ ထင် ရှားနေတတ်ပေသည်။ ယင်းလှည့်ချင်သောစိတ်ကို လှည့်ချင်တယ်၊ လှည့် ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပေသည်။ ထို့နောက် လှည့်သည့်ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ လှည့်တယ်၊ လှည့်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပေသည်။

ဤကဲ့သို့ လှည့်ချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားပါက ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားပြီး ဖြစ်ပေသည်။ လှည့်ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်သည့် နာမ်တရား၊ လှည့်နေသည့်ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတ်တ်တဲ့ ရုပ်တရား ဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရှပပရိစ္ဆေးဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။ လှည့်ချင်သည့်စိတ်ကြောင့် လှည့်သောကိုယ်အမှုအရာ များ ဖြစ်လာပေသည်။ လှည့်ချင်သည့်စိတ်ကာ အကြောင်းတရား၊ လှည့် နေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့် အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွား ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဉာဏ်စဉ်၂-ဆင့်ကို ရရှိသွားပေသည်။

(ခ) ရပ်လျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဟုဆိုသည်မှာ ရပ် လျက်နှင့် အောက်သို့ကုန်းညွှတ်၍ ပြုဖွယ်ကိစ္စများကို ပြုလုပ်ရ သောအခါတို့၌ ထင်ရှားပါသည်။ အောက်သို့ကုန်းညွှတ်လိုက်ခြင်း သည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ပြုဖွယ်ကိစ္စပြုပြီး၍ အထက်သို့ပြန်ထူခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ရပ်လျက်နှင့် ပြုဖွယ်ကိစ္စများရှိ၍ အောက်သို့ကုန်းညွှတ်ရမည့်အခါ ၌ အထူးသတိထားလိုက်လျှင် ကုန်းညွှတ်ချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင် ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းကုန်းညွှတ်ချင်သောစိတ်ကို ညွှတ်ချင်တယ်၊ ညွှတ်ချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ညွှတ်ချသည့် ကိုယ်အမှု အရာများ ပေါ်လာမှ ညွှတ်တယ်၊ ညွှတ်တယ်ဟု ရူမှတ်ရပါသည်။ ညွှတ် ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့ နာမ်တရား၊ ညွှတ်နေသည့်ကိုယ်အမှုအရာ များက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရှပပရိစ္ဆေးခောဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ညွှတ်ချင်သောစိတ်ကြောင့် ညွှတ်သောကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ် လာပေသည်။ ညွှတ်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ညွှတ်နေသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

ပြုဖွယ်ကိစ္စများပြုပြီး၍ ပြန်ထူရမည့်အခါ၌ အထူးသတိထား လိုက်လျှင် ထူချင်သောစိတ်က ရှေးဦးစွာ ကင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းထူချင်သောစိတ်ကို ထူချင်တယ်၊ ထူချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ထူသည့်ကိုယ်အမှုအရာများပေါ်လာမှ ထူတယ်၊ ထူတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့ နာမ်တရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား ၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ထူချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ထူသောကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ် လာပေသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ် အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကိုသိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

(ဂ) ထိုင်လျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဆိုသည်မှာ ဘုရား ရှိခိုးသောအခါ ပို၍ထင်ရှားပေသည်။ ဘုရားကို အာရုံပြု၍ ရှိခိုး ဦးချလိုက်ခြင်းသည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ရှိခိုးဦးချ ပြီးသောအခါ ပြန်၍ထူခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။

ထိုင်လျက်နှင့် ဘုရားကို ရှိခိုးဦးချတော့မည့်အခါ အထူးသတိ ထားလိုက်လျှင် ရှိခိုးဦးချချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါ သည်။ ယင်းရှိခိုးချင်သောစိတ်ကို ရှိခိုးချင်တယ်၊ ရှိခိုးချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရ ပါသည်။ ထို့နောက် ရှိခိုးချလိုက်သော ကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ ရှိခိုးတယ်၊ ရှိခိုးတယ်ဟု ရှုမှတ်ရုပါသည်။ ရှိခိုးချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့ နာမ်တရား၊ ရှိခိုးချသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား ဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ဝိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိ သွားပေသည်။

ရှိခိုးချင်သောစိတ်ကြောင့် ရှိခိုးသော ကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ်ပေါ် လာပေသည်။ ရှိခိုးချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ရှိခိုးချသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

ရှိခိုးဦးချပြီး၍ ပြန်ထူရမည့်အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက်လျှင် ပြန်ထူချင်သည့်စိတ်က ရေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းပြန်ထူ ချင်သည့်စိတ်ကို ထူချင်တယ်၊ ထူချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ထူနေသော ကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ ထူတယ်၊ ထူတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့ နာမ်တရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမူအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ထူချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ပြန်ထူသော ကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ် ပေါ်လာပေသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

(ဃ) လျောင်းလျက်နှင့် ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဟုဆိုသည်မှာ ထိုင် ရာမှ လျောင်းအိပ်ချလိုက်ခြင်းသည် ရှေသို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။ လျောင်းအိပ်ချပြီးသောအခါ ပြန်ထူထခြင်းသည် နောက် သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုင်ရာမှ လျောင်းအိပ်ချရမည့်အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက် လျှင် လျောင်းချင်သောစိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းလျောင်းချင်သောစိတ်ကို လျောင်းချင်တယ်၊ လျောင်းချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် လျောင်းချလိုက်သော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ လျောင်းတယ်၊ လျောင်းတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ လျောင်း ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့ နာမ်တရား၊ လျောင်းချနေသည့် ကိုယ်အမှု အရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍ သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

လျောင်းချင်သည့်စိတ်ကြောင့် လျောင်းချရပေသည်။ လျောင်းချင် သောစိတ်က အကြောင်းတရား၊ လျောင်းနေသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

လျောင်းချပြီး၍ ပြန်ထူထရမည့်အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက် လျှင် ပြန်ထူထချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းထူထချင်သည့်စိတ်ကို ထချင်တယ်၊ ထချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ထနေသော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ ထတယ်၊ ထတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့ နာမ်တရား၊ ထနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရုပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွား ပေသည်။

ထချင်သောစိတ်ကြောင့် ထရပေသည်။ ထချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ထနေသည့်ကိုယ်အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ် ၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကိုသိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိ သွားပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ရေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ် စသည်များကို ပြုလုပ် ရာ၌ ပြုချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားပါက နာမရူပပရိစ္ဆေးဉာဏ်နှင့် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ဟူသော ဤဉာဏ်၂-ဆင့်ကို ရရှိသွားသောကြောင့် ၁၁၄

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

လူပြည်၊ နတ်ပြည်စသော ကောင်းမြတ်သည့် သုဂတိဘဝတို့၌ ဖြစ်ရခြင်း မြဲသွားပေပြီ၊ စူဋ္ဌသောတာပန်ဖြစ်သွားပေပြီဟု အဋ္ဌကထာဆရာများက ဖွင့်ပြမိန့်ဆိုကြပါသည်။

ဤကဲ့သို့ တထာဂတရိပ်သာ တရားစခန်း၌ ၅-ရက်တိုင်တိုင် ဝိပဿနာတရားအားထုတ်ရ၍ ဝမ်းမြောက်ဖွယ်ဖြစ်သည့်အကြောင်း၊ ရှုမှတ်မှုများကို ရပ်မထားဖို့အကြောင်း၊ အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များ ကို ဆက်လက်၍ ရှုမှတ်နေရမည့်အကြောင်းတရားတို့ကို နာကြားရသဖြင့် နာကြားရသောအတိုင်း လိုက်နာကျင့်ကြံ ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို ဒုက္ခ ခပ်သိမ်းကင်းငြိမ်းရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန်စွာဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း။

သာမု ... သာမု ... သာမု။

The second secon

သခ္ဓမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

ဆရာတော် ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့သည်များကို သက်ဆိုင်ရာ ဒကာ ဒကာမများ ဗဟုသုတဖြစ်စေရန်၊ ကုသိုလ်တရား ပွားစေရန်အတွက် ခရီးသွားမှတ်တမ်းကို အကျဉ်းချုပ် ရေးသားဖော်ပြပါမည်။

ဆရာတော်တို့ ပြည်ပသာသနာအတွက် ကြွရောက်နိုင်ဖို့ရန် အစီအစဉ်များကို ရန်ကုန်မြို့မှ ဒကာမကြီး ဒေါ်မျိုးသိမ့်နှင့် ကာလီဖိုးနီးယား ပြည်နယ်၊ ဆန်ဟိုဆေးမြို့မှ ဒကာမကြီး ဒေါ်ခင်ခင်ကြီးတို့က စီစဉ်ပေး ကြပါသည်။

လန်ဒန်မြူ လန်ဒန်ဝိဟာရ (Trust)အဖွဲ့မှ ဆရာတော်တို့ကို တရားဟော၊ တရားပြ ကြွရောက်ပါရန် ပင့်လျှောက်၍ ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် ၁၃၅၆-ခု၊ ကဆုန်လဆုတ် ၁၂-ရက် (၅-၆-၉၄) တနင်္ဂနွေနေ့ ရန်ကုန်လေဆိပ်မှ နံနက် ဂ-နာရီ ထွက်သော လေယာဉ်ဖြင့် စင်္ကာပူသို့ ကြွခဲ့ကြပါသည်။ စင်္ကာပူလေဆိပ် သို့ မြန်မာစံတော်ချိန် နံနက် ၁၀-နာရီ၊ မိနစ် ၄၀ ရောက်ကြပါသည်။ စင်္ကာပူဝဲသည်။ စင်္ကာပူခံတော်ချိန် ၁၂-နာရီ၊ ၁၀-မိနစ် ရောက်ကြပါသည်။

စင်္ကာပူလေဆိပ်၌ ဦးအောင်သန်း+ဒေါ်ခင်မြမြ မိသားစု၊ ဦးနေဝင်း+ ဒေါ်သန်းသန်းစိန် မိသားစု၊ ဦးမိုးကျော်သောင်းနှင့် ညီမ မပုလဲစသော ဒကာ ဒကာမများ စောင့်၍ ကြိုနေကြပါသည်။ ၁၁၆

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် စင်္ကာပူမှ ၁၃၅၆-ခု၊ ကဆုန်လကွယ် (ဂ-၆-၉၄) ဗုဒ္ဓဟူးနေ့ည ၁၁-နာရီ လန်ဒန်သို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ လန်ဒန်လေဆိပ်သို့ နယုန်လဆန်း ၁-ရက် (၉-၆-၉၄) ကြာသပတေးနေ့ နံနက် စင်္ကာပူစံတော်ချိန် ၁၂-နာရီ၊ လန်ဒန်စံတော်ချိန် နံနက် ၅-နာရီ၊ ၅၅-မိနစ် ရောက်ကြပါသည်။

လန်ဒန်လေဆိပ်မှ ဘာမင်ဂန်ဆရာတော် ဒေါက်တာဦးရေဝတ၊ လန်ဒန်မြန်မာသံရုံးမှ ဦးလှမြင့်နှင့် လန်ဒန်ဝိဟာရ (TRUST)အဖွဲ့မှ ဒကာကြီးများ စောင့်၍ ကြိုကြပါသည်။

- ၁။ အချိန်ကာလအားဖြင့် ၂-လနှင့် ၁၃-ရက် ကြာခဲ့ပါသည်။
- ၂။ နိုင်ငံအားဖြင့် ၅-နိုင်ငံသို့ ရောက်ရှိခဲ့ပါသည်။
- ၃။ ဌာနအားဖြင့် ဂ-ဌာန၌ တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက် ခဲ့ပါသည်။
- ၁။ အချိန်ကာလအားဖြင့် ၂-လနှင့် ၁၃-ရက် ကြာခဲ့သည်ဆိုရာတွင် စင်္ကာပူနိုင်ငံ၌ ၄-ရက်၊ လန်ဒန်၌ ၂၁-ရက်၊ ပြင်သစ်၌ ၇-ရက်၊ အမေရိကန် - ဝါရှင်တန်၌ အသွားအပြန် ၅-ရက်၊ နယူးယောက် ၌ ၅-ရက်၊ ဆန်ဟိုဆေး၌ ၁၆-ရက်၊ ချီကာဂို၌ ၅-ရက်၊ လော့စ်အိန် ဂျလိစ်၌ ၅-ရက်၊ ဟာဝိုင်ရီ၌ ၅-ရက် စုစုပေါင်း ၂-လနှင့် ၁၃-ရက် ကြာခဲ့ပါသည်။
- ၂။ နိုင်ငံအားဖြင့် ၅-နိုင်ငံသို့ ရောက်ရှိခဲ့သည်ဆိုရာ၌ (၁) စင်္ကာပူ နိုင်ငံ၊ (၂) ဗြိတိန်နိုင်ငံ၊ (၃) ပြင်သစ်နိုင်ငံ၊ (၄) အမေရိကန်ပြည် ထောင်စု၊ (၅) ဂျပန်နိုင်ငံဟူ၍ ၅-နိုင်ငံသို့ ရောက်ရှိခဲ့ပါသည်။ ဂျပန်နိုင်ငံကိုတော့ ထရန်စစ်(ထ်)ခေတ္တမျှသာ ရောက်ရှိခဲ့ပါသည်။
- ၃။ ဌာနအားဖြင့် ဂ-ဌာန၌ တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ခဲ့ သည်ဆိုရာ၌ ရှေးဦးစွာ လန်ဒန်မြို့ လန်ဒန်ဝိဟာရ၌ နေထိုင်၍

ĝ.

ဆောင်ရွက်ရပါသည်။ ၁၉၉၄-ခု၊ ဇွန်လ ၉-ရက်နေ့မှစ၍ တရား ဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ရပါသည်။ တစ်နေ့လျှင်၂-ကြိမ် တရား ဟောရပါသည်။ နိုင်ငံခြားသားပရိသတ်များကို တစ်ကြိမ်၊ မြန်မာ ပရိသတ်များကို တစ်ကြိမ် ဟောကြားရပါသည်။ နိုင်ငံခြားသား ပရိသတ်များကို တရားဟောပြီးသောအခါ မေးခွန်းများ မေးမြန်း ကြပါသည်။

ယင်းကဲ့သို့ မေးခွန်းများကို မေးကြရာတွင် အချို့သော မေးခွန်း တို့သည် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် အဖြေကို အလွန်ပင်သိဖွယ်ရာ ကောင်းလှပါပေသည်။ သိဖွယ်ရာကောင်းသော မေးခွန်းများ ဖြစ်ကြပေသည်။

၁၉၉၄-ခု၊ ဇွန်လ ၁၃-ရက်၊ ၁၄-ရက်နေ့များ၌ ညနေ ၆-နာရီခွဲမှ ၇-နာရီခွဲအထိ ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပွားများရခြင်း၏ အကျိုးတရားတို့ကို ဆရာတော် ဟောကြားပါသည်။ ဒေါက်တာဦးမြအောင်က အင်္ဂလိပ်လို ဘာသာပြန်ပေးပါသည်။

သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရခြင်းသည် မိမိတို့အတွက် အကောင်းဆုံး အကျိုးအရှိဆုံး အလုပ်ကို လုပ်ရခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ပွားများအားထုတ်ခြင်းအလုပ်သည် ရှုမှတ်မှု တစ်ခုတည်းကိုသာ ပြုလုပ်ကြရပေသည်။ အကျိုးကိစ္စကတော့ နှစ်ခုနှစ်ခု ပြီးမြောက်သွားကြပါသည်။

သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်းသည် ရှုမှတ် ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း မိမိတို့ကို အပါယ်ဆင်းရဲသို့ ကျရောက်စေ တတ်သည့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေသာတို့ကို ပယ်သတ် ခြင်းကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေသည်။ ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှမှတ်ချက်တိုင်း နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိစေတတ်သော သမာဓိဉာဏ်များကို ရင့်ကျက် အားရှိစေခြင်းကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေသည်။ ဤကဲ့သို့ အကျိုးကိစ္စ နှစ်ခုကို ပြီးမြောက်စေသည်။ ၁၁ဂ

သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်းသည် ရှုမှတ် ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲမှ ဝေးကွာ ဝေးကွာသွားစေသည်။ ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာ နှင့် နီးကပ်နီးကပ်သွားစေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရားကို ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်းအလုပ်သည် မိမိတို့အတွက် အကောင်းဆုံး အကျိုး အရှိဆုံးအလုပ် ဖြစ်ပေသည်။

သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရားကို ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ခြင်း အလုပ်သည့် မိမိတို့အတွက် အကျိုးအရှိဆုံးအလုပ်ပင် ဖြစ်သော်လည်း ရှုမှတ်ခါစ အစပိုင်းမှာတော့ အကျိုးတရားများရရှိတာ မထင်ရှားကြပေ။ အလယ်ပိုင်း နောက်ပိုင်းကျမှ အကျိုးတရားများရရှိတာ ထင်ရှားလာကြ ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ အစပိုင်းမှာ အကျိုးတရားများရရှိတာ မထင်ရှားသော် လည်း သင်္ချာနည်းအားဖြင့် ရေတွက်ကြည့်ရင်တော့ အကျိုးတရားများရရှိ တာ ထင်ရှားပေသည်။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ၁-စက္ကန့်မှာ တစ်မှတ်တော့ အနည်းဆုံး ရှုမှတ်လို့ရကြပေသည်။ ၁-မိနစ် ရှုမှတ်လိုက် လျှင် အမှတ်ပေါင်း ၆ဝ ရရှိကြပေသည်။ ၁-နာရီထိုင်၍ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် အမှတ်ပေါင်း ၃၆ဝဝ ရရှိကြပေသည်။ ဤအမှတ်ပေါင်း ၃၆ဝဝ သည် ကုသိုလ်တရားများပင် ဖြစ်ကြပေသည်။ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိစေနိုင်သော ကုသိုလ်တရားများပင် ဖြစ်ကြပေသည်။

ရှုမှတ်ချက်တိုင်းတို့၌ ထိုထိုအရာများကို လိုချင်နေသည့် လောဘ တဏှာ ဖြစ်ခွင့်မရ၍ ချုပ်ငြိမ်းသွားပေသည်။ လောဘတဏှာ ချုပ်ငြိမ်း သွားတော့ လောဘတဏှာကြောင့်ဖြစ်သည့် ဥပါဒါန်လည်း ချုပ်ငြိမ်းသွား ပေသည်။ ဥပါဒါန်ချုပ်ငြိမ်းသွားတော့ ဥပါဒါန်ကြောင့်ဖြစ်သည့် ကံများ ချုပ်ငြိမ်းသွားပေသည်။ ကံများချုပ်ငြိမ်းသွားတော့ ကံကြောင့်ဖြစ်သည့် ဘဝများ ချုပ်ငြိမ်းသွားပေသည်။ ဘဝများချုပ်ငြိမ်းသွားသောကြောင့် ပဋိသန္ဓေနရခြင်းဆင်းရဲ၊ အိုရခြင်းဆင်းရဲ၊ နာရခြင်းဆင်းရဲ၊ သေရခြင်း ဆင်းရဲ၊ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးရခြင်းဆင်းရဲအမျိုးမျိုးတို့ ချုပ်ငြိမ်းသွားကြရပေ သည်။

ဤကဲ့သို့ ၁-နာရီ သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ လိုက်လျှင် ဘဝပေါင်း ၃၆ဝဝ ဆင်းရဲခပ်သိမ်း ချုပ်ငြိမ်းသွားရပေသည်ဟု ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများရခြင်း၏ အကျိုးတရားတို့ကို ဟောကြား လိုက်ပါသည်။

ဟောကြား၍ ပြီးဆုံးသွားသောအခါ တရားနာပရိသတ်ထဲမှ လန်ဒန်၌နေသော သီရိလင်္ကာ(သီဟိုဠ်)နိုင်ငံသူ အမျိုးသမီးကြီးတစ်ဦးက "ဤကဲ့သို့ ၁-နာရီ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများလိုက်လျှင် ဘဝပေါင်း ၃၆ဝဝ အိုခြေင်းဆင်းရဲ၊ နာရခြင်းဆင်းရဲ၊ သေရခြင်းဆင်းရဲ၊ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးရခြင်းဆင်းရဲစသော ဆင်းရဲခုက္ခအမျိုးမျိုးတွေ ချုပ်ငြိမ်းသွားသည် ဟုဆိုသည်မှာ သုတ္တန်ပိဋကတ်၌ ဟောကြားထားပါသလား၊ အဘိဓမ္မာ ပိဋကတ်၌ ဟောကြားထားပါသလား၊

ဤကဲ့သို့ မေးလျှောက်လာသည်ကို ချက်ချင်းပင် ဖြေကြားပေးရ ပါသည်။ "၁-နာရီ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများလိုက်လျှင် ဘဝပေါင်း ၃၆ဝဝ အိုရခြင်း၊ နာရခြင်း၊ သေရခြင်း၊ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးရခြင်းစသော ဆင်းရဲဒုက္ခအမျိုးမျိုးတွေ ချုပ်ငြိမ်းသွားသည် ဟုဆိုသည်မှာ သုတ္တန် ပိဋကတ်၊ အဘိဓမ္မာပိဋကတ်တို့၌ တိုက်ရိုက် ဟောကြားထားတာတော့ မရှိပေ။ ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်တရားဒေသနာတော်နည်းအရ အကြောင်းချုပ်က အကျိုးချုပ်၍ ဘဝပေါင်း ၃၆ဝဝ ချုပ်ငြိမ်းသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ဘဝပေါင်း ၃၆ဝဝ ချုပ်ငြိမ်းသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ဘဝပေါင်း ၃၆ဝဝ ချုပ်ငြိမ်းသွားခြင်းအကျိုးကို ရရှိနိုင်သည်ဟု ဟောကြား ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်ဟူ၍ ဖြေကြားပေးလိုက်ရပါသည်။

လန်ဒန်မြို့၌နေထိုင်သော သီရိလင်္ကာနိုင်ငံသား အမျိုးသားကြီး တစ်ဦးက နောက်ထပ်မေးခွန်းတစ်ခု မေးပြန်ပါသည်။ "ယခုဘဝမှာ

ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ ရရှိထားသည့် နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်၊ ပစ္စယ ပရိဂ္ဂဟဉာဏ်စသော ဝိပဿနာဉာဏ်တို့ကို နောင်ဘဝများ၌လည်း ပြန်၍ ရရှိနိုင်ပါသလား"ဟု မေးလျှောက်ပြန်ပါသည်။

"ယခုဘဝမှာ ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ ရရှိထားသော ဝိပဿနာဉာဏ်တို့ကို နောင်ဘဝများ၌ပြန်၍ မရရှိနိုင်ပါ၊ နောင်ဘဝများ၌ နည်းမှန်လမ်းမှန် ဝိပဿနာတရားကိုပြန်၍ အားထုတ်မှသာ ရရှိနိုင်ပေ သည်။ ယခုဘဝမှာ သောတာပတ္တိမင်္ဂဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့သို့ ရောက်အောင် အားထုတ်နိုင်လျှင်တော့ ဝိပဿနာဉာဏ် မင်္ဂဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ကို နောင်ဘဝများ၌လည်းပြန်၍ ရရှိနိုင်ပါသည်"ဟု ဖြေကြားပေးခဲ့ရပါသည်။

### လန်ခန်မှ ပြင်သစ်သို့

လန်ဒန်ဝိဟာရ၌ ၂၁-ရက် နေထိုင်၍ တရားဟော၊ တရားပြပြီး သောအခါ ပြင်သစ်နိုင်ငံ သကျမုနိသာသနာ့ရိပ်သာမှ ဘုန်းတော်ကြီး ဦးဝိဇယက ပင့်လျှောက်ပါသဖြင့် ၁၉၉၄-ခု၊ ဇွန်လ ၃ဝ-ရက်နေ့တွင် လန်ဒန်လေဆိပ်မှ ဆရာတော်နှင့် ဦးပညာသီဟ(လန်ဒန်)၊ ဒေါက်တာ ဦးမြအောင်တို့သည် နံနက် ၁ဝ-နာရီခွဲထွက်သော လေယာဉ်ဖြင့် ပြင်သစ် နိုင်ငံသို့ ကြွလာကြပါသည်။ ပြင်သစ်နိုင်ငံ အော်လီလေဆိပ်သို့ ပြင်သစ် စံတော်ချိန် ၁၂-နာရီခွဲ ရောက်လာခဲ့ကြပါသည်။

ပြင်သစ်နိုင်ငံလေဆိပ်မှ သကျမုန်ဘုန်းတော်ကြီးဦးဝိဇယနှင့် ယောဂီများက စောင့်၍ကြိုကြပါသည်။ ထိုလေဆိပ်မှ (Montbeon) မောင့်ဘီယွန်းအမည်ရှိသော တောရွာ၌ ဗီယက်နမ်ဘုန်းတော်ကြီးဦးဝိဇယ တည်ထောင်ထားသည့် သကျမုန်သာသနာ့ရှိပ်သာသို့ ပင့်ဆောင်၍ ရောက် သွားကြပါသည်။ ထိုသာသနာ့ရှိပ်သာ၌ ဇူလိုင် ၁-ရက်နေ့မှစ၍ ၆-ရက် တရားစခန်းဖွင့်ကာ တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ရပါသည်။ ထို တရားစခန်း၌ တရားစစ်ဆေးရာတွင် Susantaခေါ် ဗီယက်နမ်သီလရှင်က လျှောက်ထားသည်မှာ "ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ် ရာတွင် တပည့်တော်မ ခန္ဓာကိုယ်၌ ဆင်းရဲဒုက္ခများစွာကို တွေ့ရပါသည်။ ရှုမှတ်လို့မကောင်းပါဘုရား။ တပည့်တော်မ ခန္ဓာကိုယ်ကို လုံးဝ နှစ်သက် ခြင်းမရှိတော့ပါ။ စက်ဆုပ်လျက်သာရှိပါသည်"ဟု လျှောက်ထားပါသည်။

ဆရာတော်က ဤဉာဏ်အဆင့်မှာ ယောဂီအနေနှင့် တရား ရှုမှတ်လို့ မကောင်းပါသော်လည်း တရားသဘောအရ ဉာဏ်စဉ်အရတော့ ကောင်းပါတယ်။ ဆိုးတဲ့ ဝိပဿနာဉာဏ်အဆင့်မှာ ဆိုးတဲ့ ဒုက္ခဝေဒနာ များကို တွေ့ရတာ ဉာဏ်စဉ်အရ တရားကောင်းတယ်လို့ပင် ဆိုရပါတယ်။ ဤခန္ဓာကိုယ်ကို လုံးဝ နှစ်သက်ခြင်းမရှိတော့သည်မှာ တရားသဘောအရ အလွန်ကောင်းပါတယ်။ ဤခန္ဓာကိုယ်ကို လုံးဝ နှစ်သက်ခြင်းမရှိတဲ့ သုံးဝ နှစ်သက်ခြင်းမရှိဟုဆိုသည် မှာ ပါဠိလို ဝိရာဂ - တပ်မက်ခြင်းမရှိလို့ ဆိုရပါတယ်။ ဝိရာဂ - တပ်မက်ခြင်းမရှိလှုံ့ ဆိုရပါတယ်။ ဝိရာဂ - တပ်မက်ခြင်းမရှိလှုံ့ လွတ်မြောက်ဖို့ရာဖြစ်တယ်။

အဋ္ဌကထာဆရာများက ဝိရာဂအရ မဂ်တရားဖြစ်သည်၊ ဝိမုတ္တိအရ ဖိုလ်နှင့် နိဗ္ဗာန်တရားဖြစ်သည်ဟု ဖွင့်ပြထားပါတယ်။ ဤခန္ဓာကိုယ်ကို တပ်မက်ခြင်းမရှိသည့်စိတ်များ ဖြစ်နေခြင်းသည် မဂ်တရား၊ ဖိုလ်တရား၊ နိဗ္ဗာန်တရားကို ရရှိဖို့ရာ အကြောင်းပင်ဖြစ်တယ်ဟု ဖြေကြားပေးခဲ့ရပါသည်။

## မေးခွန်းနှစ်ပြာ သိဗ္ဗယ်ရာ

ဇူလိုင်လ၂-ရက်နေ့ နံနက် ဂ-နာရီမှ ၁၀-နာရီအထိ ယောဂီများ ကို တရားစစ်ဆေးပေးရပါသည်။ ဇူလိုင်လ ၃-ရက်နေ့နံနက် ဆွမ်းဘုဉ်း ပေးပြီးသည့်အချိန်တွင် သကျမုနိယောဂီများနှင့် ဒကာ၊ ဒကာမများက ပူဇော်ပွဲပြုလုပ်၍ ဆရာတော်တို့ကို ပူဇော်ကန်တော့ကြပါသည်။

ပူဇော်ကန်တော့ပွဲ ပြုလုပ်ကြရာတွင် ရန်ကုန်မြို့၌ ၁-လ၊ ပြင်သစ် နိုင်ငံ၌ ၁ဝ ရက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခဲ့ဖူးသော (ငုယင်ဝှီအန်)ခေါ် ဗီယက်နမ်အမျိုးသမီးယောဂီက "မေးခွန်းတစ်ခု လျှောက်ထားခွင့်ပြုပါ"ဟု ခွင့်တောင်းကာ "တပည့်တော်မ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လျက်ရှိပါ သည်။ ယခုဘဝမှာ တရားထူးတရားမြတ် ရရှိနိုင်တဲ့အကြောင်းများ ရှိပါရဲ့ လားဘုရား"ဟု လျှောက်ထားပါသည်။

ဆရာတော်က ရခဲခြင်းအကြောင်းတရား ၄-ပါး ယောဂီ၏သန္တာန် မှာ ရှိနေသောကြောင့် တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိနိုင်ပါသည်ဟု ရှေးဦး စွာ အကျဉ်းချုပ် ဖြေကြားလိုက်ပါသည်။

ထို့နောက်မှ မေးလျှောက်သူ ယောဂီနှင့် တရားနာပရိသတ်များ၏ သန္တာန်မှာ –

> ၁။ အလွန်ရခဲသည့် လူ့အဖြစ်ကို ရထားခြင်းတည်းဟူသော အကြောင်း၊

> ်ျှင် အလွန်ရှင်နိုင်ခဲသည့် အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရထားခြင်း တည်းဟူသောအကြောင်း၊

၃။ အလွန်ကြားနာရခဲသည့် သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ကြား နာနေရခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း၊

၄။ အလွန်တွေ့ကြုံနိုင်ခဲသည့် သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံ နေရခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း၊

ဤရခဲခြင်း အကြောင်းတရား ၄-ပါး မိမိတို့သန္တာန်မှာ ရရှိနေသော ကြောင့် မိမိရည်မှန်းထားသည့် တရားထူးတရားမြတ်များကို ယခုဘဝမှာ ပင် ရရှိနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်ဟု တိုတိုကျဉ်းကျဉ်း ဤမျှလောက်ပင် ဖြေကြားလိုက်ရပါသည်။

ပြင်သစ်နိုင်ငံ၌နေသူ ဗီယက်နမ်အမျိုးသမီးယောဂီသည် ဆရာ တော် ဖြေကြားသည့် ပထမမေးခွန်း၏ အဖြေကို နာကြားပြီးသောအခါ နောက်ထပ် ဒုတိယမေးခွန်းတစ်ခုကို လျှောက်ထားပြန်ပါသည်။ "ဤတရား

#### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၂၃

ရနိုင်ခြင်း အကြောင်းတရား ၄-ပါးမှတစ်ပါး အခြားတရားရနိုင်ခြင်း အကြောင်းများ ရှိပါသေးသလားဘုရား ဟု လျှောက်ထားပြန်ပါသည်။

ဤတရားရနိုင်ခြင်း အကြောင်းတရား ၄-ပါးမှတစ်ပါး အခြား တရားရနိုင်ခြင်း အကြောင်း၂-ပါးလည်း ရှိပါသေးသည်။

- ၁။ တရားဟော၊ တရားပြပေးသည့် ပုဂ္ဂိုလ်များကလည်း မဂ်ရောက်၊ ဖိုလ်ရောက်၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်သည့်အထိ နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိပစ္ဆာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို ဟောပေး၊ ပြပေးနိုင်ရမည်။
- ၂။ သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရားတို့ကို ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ကြ သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကလည်း မဂ်တရား၊ ဖိုလ်တရား၊ နိဗ္ဗာန်တရား တို့ကို ရသည်အထိ အမှတ်တွေပြည့်အောင် ရှုမှတ်ပွားများ အား ထုတ်နိုင်ကြရမည်။ ဤအကြောင်း၂-ပါးနှင့် ပြည့်စုံပါက မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို ရရှိနိုင်ကြမည် ဖြစ် ပေသည်။ ဤအကြောင်း ၂-ပါးတို့တွင် တစ်ပါးပါး မပြည့်စုံပါက မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များကို မရရှိနိုင် ကြပေဟု ဖြေကြားပေးခဲ့ရပါသည်။

## ပြင်သစ်မှ ဝါရှင်တန် ခီစီသို့

ပြင်သစ်နိုင်ငံ သကျမုနိသာသနာ့ရိပ်သာ၌ ၆-ရက် တရားစခန်း သိမ်းပြီးသောအခါ ၁၉၉၄-ခု၊ ဇူလိုင်လ ၇-ရက်နေ့ နံနက် ဂ-နာရီ ပြင်သစ် နိုင်ငံ ဒီဂေါလ်လေဆိပ်မှ လေယာဉ်ဖြင့် ဦးပည်ာသီဟ(လန်ဒန်)၊ ဒေါက်တာ ဦးမြအောင်တို့နှင့် ဆရာတော်တို့သည် လန်ဒန်လေဆိပ်သို့ ကြွရောက်ခဲ့ ပါသည်။ လန်ဒန်လေဆိပ်၌ ခေတ္တနား၍ အမေရိကန်ပြည်ထောင်စု၊ ဝါရှင်တန် ဒီစီသို့ ကြွလာခဲ့ပါသည်။ သကျမုနိသာသနာ့ရိပ်သာ ဘုန်းတော် ကြီးဦးဝိဇယလည်း လိုက်ပါခဲ့ပေသည်။ လန်ဒန်လေဆိပ်မှ ၁၂-နာရီ ထွက်ခဲ့ကြပါသည်။ ဝါရှင်တန် ဒီစီ သို့ ညနေ ၅-နာရီ ရောက်ကြပါသည်။ လေဆိပ်၌ ဆရာတော်ဦးကေလာသ နှင့် မောင်ထွန်းလင်း၊ မောင်ဖြိုးဝင်းတို့ စောင့်၍ကြိုကြပါသည်။

ဝါရှင်တန်မြို့ ဆရာတော်ဦးကေလာသ နေထိုင်သော မင်္ဂလာရာမ ကျောင်းသို့ ရောက်သောအခါ ချမ်းမြေ့ရိပ်သာဆရာတော်၊ ဘုံဘေဆရာ တော်တို့နှင့် အတူတကွ နေထိုင်ရပါသည်။ ၁၉၉၄-ခုနှစ်၊ ဇူလိုင်လ ၉-ရက်နေ့၊ နေ့လယ် ၁-နာရီမှ ၂-နာရီအထိ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါး ဟောကြား ခဲ့ပါသည်။ တရားနာပရိသတ်၂၀-ခန့်သာ ရှိပေသည်။ မြန်မာပရိသတ်များ သာဖြစ်ပြီး ရှိရှိသေသေ နာကြားကြပေသည်။

ဇူလိုင်လ ၁ဝ-ရက်နေ့၌လည်း နေ့လယ် ၁-နာရီမှ၂-နာရီအထိ တရားဟောရပါသည်။ တရားနာပရိသတ်၂ဝ-ခန့်မျှသာ ရှိပေသည်။ မြန်မာ တရားနာပရိသတ်များသာ ဖြစ်ကြပေသည်။ သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂီ ၄-ပါးနှင့် သောတာပန်၂၄-မျိုးတို့ကို ဟောကြားခဲ့ပါသည်။

သောတာပန် ၂၄-မျိုးတို့ကို ဟောကြားရာ၌ ၂၄-မျိုးဖြစ်ပုံကို အကျဉ်းချုပ် ခေါင်းစဉ် ၃-ခုထား၍ ဟောကြားပါမည်။

> ၁။ ဘဝအပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၃-ယောက်၊ ၂၊ ဓူရအပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန်၂-ယောက်၊ ၃။ အကျင့်အပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၄-ယောက်။

ဘဝအပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၃-ယောက်ကို ဓူရ အပိုင်းအခြား သောတာပန်၂-ယောက်ဖြင့် မြှောက်လိုက်ရင် ၆-ယောက်၊ ယင်း ၆-ယောက်ကို အကျင့်အပိုင်းအခြား သောတာပန် ၄-ယောက်ဖြင့် မြှောက်လိုက်ရင်၂၄-ယောက် ဖြစ်ပေသည်ဟု အကျဉ်းချုပ် ဟောကြား လိုက်ပါသည်။

### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၁၂၅

ထို့နောက်မှ အကျင့်အပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၄-ယောက်ကို အနည်းငယ်ချဲ့၍ ဟောကြားပါသည်။

သောတာပန်ဖြစ်အောင် ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြ သည့်အခါ -

- ၁။ ငြိုငြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းလည်း အားထုတ်ရ၍ တရားလည်း အတွေ့နေးသောပုဂ္ဂိုလ်၊
- ၂၊ ငြိုငြိငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်း အားထုတ်ရပါသော်လည်း တရား ကိုတော့ မြန်မြန်တွေ့သောပုဂ္ဂိုလ်၊
- ၃။ ချမ်းချမ်းသာသာနှင့် အားထုတ်ရပြီး တရားတော့ အတွေ့ နှေးနေသောပုဂ္ဂိုလ်၊
- ၄။ ချမ်းချမ်းသာသာလည်း အားထုတ်ရ၊ တရားလည်း မြန်မြန် တွေ့သောပုဂ္ဂိုလ်ဟူ၍ ၄-မျိုး ရှိပေသည်။

ထိုပုဂ္ဂိုလ် ၄-မျိုးတို့တွင် ငြိုငြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းလည်း အား ထုတ်ရ၍ တရားလည်း အတွေ့နှေးသောပုဂ္ဂိုလ်အတွက် ကိုယ်သာနာ၍ စိတ်မနာသည့်အဆင့်သို့ ရောက်အောင် ဒုက္ခဝေဒနာကို ရှုမှတ်နိုင်ရမည်။ ယင်းဒုက္ခဝေဒနာကို လွှမ်းမိုးအောင် ရှုမှတ်နည်းတို့သည် ၃-မျိုး ရှိပေသည်။

- (က) ဒုက္ခဝေဒနာကို ပျောက်သွားရအောင် ရည်ရွယ်၍ ရူမှတ် သောနည်း၊
- (ခ) ဒုက္ခဝေဒနာကို အပြုတ်တိုက်ထုတ်မည်ဟု စိတ်ကြမ်းကြီး ထူထောင်၍ ရှုမှတ်သောနည်း၊
- (ဂ) ဒုက္ခဝေဒနာ၏ သဘောကိုသိအောင် ရှုမှတ်သောနည်းဟူ ၍ ၃-မျိုး ရှိပေသည်။
- (က) ဒုက္ခဝေဒနာကို ပျောက်သွားရအောင် ရည်ရွယ်၍ ရှမှတ်သော နည်း၌ ဒုက္ခဝေဒနာကို ပျောက်ချင်နေတာ တရားကိုယ်ကောက် တော့ ချမ်းသာကိုလိုချင်နေသည့် လောဘပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### ၁၂၆

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်တယ်ဆိုတာ လောဘကင်းအောင် ရှုမှတ် တာဖြစ်တယ်။ ယခုတော့ မှတ်ချက်တိုင်း မှတ်ချက်တိုင်း လောဘ ကိလေသာ ပါဝင်ကြားညှပ်နေသောကြောင့် တရားတွေ တော်တော် နဲ့ မတွေ့နိုင်၊ တရားတွေ တော်တော်နဲ့ မတက်နိုင်၊ တရားတွေ တော်တော်နဲ့ မရနိုင်ဘဲ ဖြစ်နေတတ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဒီရှု မှတ်နည်းကို မယူရပေ၊ ရှောင်ကြဉ်ရမည် ဖြစ်ပေသည်။

- (ခ) ဒုက္ခဝေဒနာကို အပြုတ်တိုက်ထုတ်မည်ဟု စိတ်ကြမ်းကြီး ထူထောင် ၍ ရှုမှတ်သောနည်း၌ စိတ်ကြမ်းကြီးကို တရားကိုယ်ကောက်လိုက် တော့ ဒေါသ၊ ဒေါမနဿ ဖြစ်ပေသည်။ တရားရှမှတ်တယ်ဆို တာ ဒေါသ၊ ဒေါမနဿကင်းအောင် ရှုမှတ်တာဖြစ်တယ်။ ယခု တော့ ဒေါသ၊ ဒေါမနဿ ကိလေသာများ ပါဝင်ကြားညှပ်နေ သောကြောင့် တရားတွေ တော်တော်နဲ့ မတွေ့နိုင်၊ တရားတွေ တော်တော်နဲ့ မတက်နိုင်၊ တရားတွေ တော်တော်နဲ့ မရနိုင်ဘဲ ဖြစ်နေတတ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဒီရှုမှတ်နည်းကိုလည်း မယူရ ပေ၊ ရှောင်ကြဉ်ရမည် ဖြစ်ပေသည်။
- (ဂ) ဒုက္ခဝေဒနာ၏ သဘောကိုသိအောင် ရှုမှတ်သောနည်းသည် မှန် ကန်သော ရှုမှတ်နည်း ဖြစ်ပေသည်။ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်တဲ့ အခါမှာ ရှေးဦးစွာ သဘောကိုသိအောင် ရှုမှတ်ကြရပေသည်။ သဘောကိုသိမှ ဖြစ်ပျက်ကို သိနိုင်ပေသည်။ ဖြစ်ပျက်ကိုသိမှသာ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တတို့ကို သိနိုင်သည်။ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တ ဉာဏ်အမြင် ပိုင်မှသာ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာ သို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားက မိမိခန္ဓာကိုယ်၌ ဒုက္ခဝေဒနာများ ပေါ်လာသော အခါ ကိုယ်သာနာ၍ စိတ်မနာစေနဲ့၊ စိတ်မနာအောင်ကျင့်ရမည်ဟု မိန့် ကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။ တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဘဂ္ဂတိုင်း သုသုမာရဂိ ျ မြို့အနီး တောအုပ်တစ်ခု၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ သုသုမာရ ဂိရမြို့၌ မြတ်စွာဘုရားနှင့် ဘဝငါးရာ သားအဖတော်ခဲ့ဖူးသော နကုလ ဝိတာလို့ခေါ်သည့် သူဌေးကြီးတစ်ယောက်ရှိပေသည်။ သူဌေးကြီးသည် အသက်အရွယ် အလွန်အိုမင်းသွားပြီဖြစ်၍ အားအင်များ နည်းပါးလာပေ သည်။ ရောဂါဝေဒနာများ ဖိစီးနှိပ်စက်လာပေသည်။ ထို့ကြောင့် နောင်များ တော့ မြတ်စွာဘုရားထံ သွားနိုင်တော့မည် မဟုတ်ပေ၊ ယခုသွားနိုင်ခိုက် မြတ်စွာဘုရားထံသွားရောက်၍ တရားတစ်ပုဒ် နာယူမည်ဟု ကြံစည်ကာ

"မြတ်စွာဘုရား … တပည့်တော် အသက်အရွယ် အလွန်အိုမင်း သွားပြီဖြစ်၍ အားအင်တွေက အလွန်နည်းပါး၊ ရောဂါဝေဒနာများက အလွန်များသောကြောင့် ကျန်းမာတယ်လို့ကို မရှိတော့ပါဘုရား၊ နောက် များလည်း မြတ်စွာဘုရားထံ လာနိုင်တော့မည်မဟုတ်ပါ၊ ထို့ကြောင့် တပည့်တော်အား တရားတစ်ပုဒ် ဟောကြားတော်မူပါဘုရား"ဟု လျှောက် ထားလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားက "သူဌေးကြီး … ရောဂါဝေဒနာကင်းတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ် ဟူ၍ မရှိပေ၊ ရောဂါဝေဒနာမရှိဟုပြောသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မသိလို့၊ မိုက်လို့ပြောတာပင် ဖြစ်ပေသည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူပြီးလျှင် "သူဌေးကြီး … ကိုယ်သာနာပါစေ၊ စိတ်မနာစေလင့်၊ စိတ်မနာအောင်ကျင့်"ဟု မိန့် ကြားတော်မူလိုက်ပေသည်။

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားသည်ကို အရှင်သာရိပုတ္တရာထံ သို့ သွား၍ လျှောက်ထားသောအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာက ကိုယ်လည်း နာ စိတ်လည်းနာ၊ ကိုယ်သာနာ၍ စိတ်မနာတရားကို ဟောကြားပေသည်။

ကိုယ်လည်းနာ စိတ်လည်းနာဆိုသည်မှာ ရုပ်နှင့်နာမ် မကွဲဘဲ တပေါင်းတည်း ထင်နေသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ကိုယ်လည်းနာ စိတ်လည်းနာ

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဖြစ်ကြရပေသည်။ ရုပ်နှင့်နာမ်ကွဲအောင် ရှုမှတ်နိုင်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ကိုယ်သာနာ၍ စိတ်မနာဖြစ်ကြရပေသည်ဟု မိန့်ကြားတော်မူလိုက် ပါသည်။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်၍ မခံသာသည့် ဒုက္ခဝေဒနာများ ဖြစ်ပေါ် လာသောအခါ ရှေးဦးစွာ ထိုဒုက္ခဝေဒနာကို သည်းခံမည်ဟု နှလုံးသွင်း ရပေသည်။ ဒီဝေဒနာကို ၁-နာရီလုံးခံနေရတော့မည်လားဟု ကြောင့်ကြ ပူပန်မှုများလည်း မရှိစေရ၊ ဝေဒနာ သူ့သဘောအတိုင်းသူ နာမှာပဲ၊ ရှုမှတ် ဖို့ရာမှာ မိမိ၏တာဝန်ဖြစ်ပေသည်ဟု ဆင်ခြင်နှလုံးသွင်းရပေသည်။ ဝေဒနာပြင်းထန်လာသောအခါ ယောဂီများက ခန္ဓာကိုယ်ကိုလည်း တင်း ထားတတ်ကြပေသည်။ စိတ်ကိုလည်း တင်းထားတတ်ကြပေသည်။ ဤ ကဲ့သို့ မတင်းထားမှု၍ ခန္ဓာကိုယ်ကိုလည်း အနည်းငယ်လျော့၊ စိတ်ကို လည်း အနည်းငယ်လျော့၊ စိတ်ကို လည်း အနည်းငယ်လျော့၊ စိတ်ကို

ထိုသို့လျှော့ထားပြီးမှ ဝေဒနာပေါ်မှာ မှတ်သိစိတ်ကို တည့်တည့် ချပြီး ဝေဒနာနာနေသည်မှာ အသားပေါ် အရေပေါ်လောက်ပင်နာသည်၊ အကြောထိအောင်နာသည်၊ အရိုးထိအောင်နာသည်၊ ရိုးတွင်းချဉ်ဆီထိ အောင်နာသည် စသည်ဖြင့် ဝေဒနာ၏ နာနေပုံ အတိုင်းအတာကိုသိ အောင် စိတ်ဖြင့် စူးစိုက်၍ နာတယ်၊ နာတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်ရပါသည်။

၄-ချက် ၅-ချက်ခန့် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်လိုက်သောအခါ တိုး၍တိုး၍ နာသည်ကို တွေ့လာတတ်ကြပေသည်။ အထွတ်အထိပ်သို့ရောက်အောင် နာပြီးသောအခါ ဝေဒနာလည်း အကြောင်းအားလျော်စွာ ပြန်၍ သက် သာလာတတ်လေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဝေဒနာတိုး၍တိုး၍ နာတာ၊ ပြန်၍ပြန်၍ သက်သာတာများကို တွေ့သိရခြင်းသည် ဝေဒနာ၏ သဘောကို သိခြင်း ပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ဆက်ကာဆက်ကာရှုမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိ ထက်သန်လာသောအခါ နာတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် တစ်ချက်မှတ် တစ်ချက်ပိုနာ့တာကို တွေ့သိကြရပေသည်။ အထွတ်အထိုပ်သို့ရောက် အောင် နာပြီးသောအခါ ဝေဒနာလည်း အကြောင်းအားလျှော်စွာ ပြန်၍ သက်သာလာတတ်ပေသည်။ ဤတဲ့သို့ ဓာစ်ချက်မှတ် တစ်ချက်ပိုနာ၊ တစ်ချက်မှတ် တစ်ချက်သက်သာလာတာကို တွေ့သိရခြင်းသည် ဝေဒနာ ၏ သဘောကို ပို၍သိလာခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာရှမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်ရင့်ကျက်အားရှိ ထက်သန်လာသောအခါ နာတယ်လို့ ရှုမှတ် လိုက်လျှင် ဝေဒနာများပေါ်လာပြီးလျှင် ပျောက်ပျောက်သွားသည်ကို တွေ့ သိကြရပေသည်။ ပေါ်တာကဖြစ်၊ ပျောက်ပျောက်သွားတာကပျက်ပင် ဖြစ်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဖြစ်ပြီးလျှင် ပျက်ပျက်သွားတာကို မြင်သွားသော အခါ နာတာကို သိတာက အဓိကမဟုတ်တော့ပေ။ ဖြစ်ပြီးလျှင် ပျက် ပျက်သွားတာကို သိနေတာက အဓိကဖြစ်သောကြောင့် ဒုက္ခဝေဒနာကို မှတ်သိစိတ်က စ၍လွှမ်းမိုးသွားပြီး ဖြစ်ပေသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာရှမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိထက်သန်လာ၍ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်ရှိလာသောအခါ နာတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ဖြစ်တာက မထင်ရှားတော့ပါဘဲ ပျက် ပျက်သွားတာကပင် ထင်ရှားလာပေသည်။ ထို့နောက် သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိထက်သန်လာသောအခါ နာတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် နာနေသည့်ဝေဒနာ ပျက်သွားတာကို မြင်ပြီးတဲ့အပြင် နာတယ်လို့ မှတ် လိုက်တဲ့ မှတ်သိစိတ်ပါ ပျက်သွားတာကို မြင်ကြရပေတယ်။ ဤကဲ့သို့ မြင်သွားသောအခါ နာတာကို မှတ်သိစိတ်က လွှမ်းမိုးသွားပြီဖြစ်သော ကြောင့် ကိုယ်သာနာ၍ စိတ်မနာ ဖြစ်ကြရပေသည်ဟု ဟောကြားလိုက် ပေသည်။

တရားနာပရိသတ်များက ဝိပဿနာယောဂီများ ဖြစ်ကြလေတော့ ဓမ္မမိတ်ဆွေများ အနည်းနှင့်အများရှိနေကြပါတယ်။ ထိုမ္မေမိတ်ဆွေများနှင့် တွေ့ဆုံကြတဲ့အခါမှာ ဓမ္မမိတ်ဆွေများက ဓမ္မလက်ဆောင်လေးများ

### ာသီကောင်းစရာ ဓမ္မဝဒေသာ 👍

တောင်းလေ့ရှိကြပါတယ်။ အဲ့ဒီလို တောင်းသည့်အခါ မမွေမိတ်ဆွေ … ကိုယ်သာနင်္ဂရေး စိတ်မနာစေလင့်၊ စိတ်မနာအောင်ကျင့် လို့ မွေလက် ဆောင်လေးတစ်ခုတော့ ရရှိသွားပေပြီ။

မ္မေလက်ဆောင် ဆောင်ပုဒ်လေး ဆိုကြရမယ် – ဆောင်ပုဒ်။ ။ ကိုယ်သာနာစေ၊ စိတ်မနာစေ၊ ကျင့်လေသတိပဋ္ဌာန်။

တရားနာပရိသတ်တို့သည် ိဝေဒနာကိုရူမှတ်ပုံ ရှုမှတ်နည်းကို အထူးပင် သဘောကျကြပေသည်။ ဆရာတော်တို့ကို တာဝန်ခံ၍ ပင့်ပေး သော ဒေါ်ခင်ခင်ကြီးထဲ ဖုန်းဆက်၍ ဝေဒနာရှုဖုံ ရှုမှတ်နည်းကို သဘော ကျတဲ့အကြောင်း ပြောကြသည်ဟု ကြားသိရပါတယ်။

## ဝါရှင်တန်မှ နယူးယောက်သို့

ဝါရှင်တန်မြို့ မင်္ဂလာရာမကျောင်းတိုက်၌ ၂-ရက် တရားဟော ပြီးသောအခါ, ၁၉၉၄-ခု၊ ဇူလိုင်လ ၁၁-ရက်နေ့၊ နေ့လယ်၂-နာရီ ဝါရှင်တန်လေဆိပ်မှ ဆရာတော်၊ ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည် တို့သည် နယူးယောက်သို့ထွက်သော လေယာဉ်ဖြင့် ကြွလာခဲ့ကြပေသည်။ ညှနေ ၃-နာရီခွဲအချိန် နယူးယောက်လေဆိပ်သို့ ရောက်ရှိလာကြပါသည်။ လေဆိပ်၌ နယူးယောက်မြို့လောကချမ်းသာဘုရားကျောင်းမှ ဆရာတော် ဦးဣန္ဒက၊ ဦးမဟောသမပဏ္ဍိတ၊ ဦးဘယာလင်္ကာရ၊ ကျောင်းဒကာကြီး ဦးဟုန်ကြူတို့ စောင့်၍ကြိုနေကြပါသည်။

လောကချမ်းသာဘုရားကျောင်း၌ ဇူလိုင်လ ၁၂-ရက်နေ့၊ ည ဂ-နာရီမှ ၁၀-နာရီအထိ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးကို ဟောကြားပါသည်။ တရား နာပရိသတ်၂၀-ခန့်ရှိပါသည်။ ဇူလိုင်လ ၁၃-ရက်နေ့၊ ည ဂ-နာရီမှ ၉-နာရီ ခွဲအထိ သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်းအင်္ဂါ ၄-ပါးနှင့် သောတာပန်၂၄-မျိုးတရား ဟောကြားပါသည်။ တရားနာပရိသတ်များ၂၅-ယောက်ခန့် ရှိပါသည်။ ထိုလိုချင်ချင် ရိုရိုသေသေ တရားနာကြပေသည်။

ူလိုင်လ ၁၄-ရက်နေး ည ဂ-နာရီမှ ၉-နာရီခွဲအထိ အနဂ္ဂဟိတ သုတ္တန်ကို ဟောကြားပါသည်။ တရားနာပရိသတ်များ ၅-ယောက်ခန့်ရှိပေ သည်။ အမေရိကန်သို့ ရောက်ရှိနေကြသော မြိတ်မြို့မှ ဦးခွေးငယ်+ ဒေါ်ဖိတ်လွှမ်တို့၏သမီး ဒေါက်တာမြတ်မြတ်မွန်း ရန်ကုန်မြို့မှ ဒေါက်တာ မစုသွယ်၊ ဒေါက်တာမချိုချိုတို့လည်း တရားလာနာကြပေသည်။

ဒီနေ့ မြန်မာလို ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆန်း ၇-ရက်ဖြစ်တယ်။ ၇-ရက်နေ့မှာ နယူးယောက်မြို့လောကချမ်းသာဘုရားကျောင်း၌ ဟောကြား ရမည့် တရားတော်က အင်္ဂုတ္တိုရ်ပါဋ္ဌိတော်လာ အနုဂ္ဂဟိတသုတ္တန်ဖြစ်ပါ တယ်။ အနုဂ္ဂဟိတဆိုတာ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ရမည်ဟု ဆို လိုပါတယ်။

တရားနာပရိသတ်များက ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်ကြတော့ တစ်နေ့သောအခါ မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ် ကြမည့္ဆံုပုဂ္ဂိုလ်များပင် ဖြစ်ကြပါလိမ့်မယ်။ အဲ့ဒီလို ဝိပဿနာတရားကို မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် အားထုတ်ကြတဲ့အခါမှာ ဝိပဿနာသမ္မာ့ခိုင္ထိကို တရားငါးမျိုးဖြင့် ခိုးမြှောက်ကြရမည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော် မူခဲ့ပါတယ်။

ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ခိုးမြှောက်ရမည့် တရားငါးမျိုးမှာ -သ သိလာနဂ္ဂဟိတာ = သီလဖြင့်လည်း ခိုးမြှောက်ရမယ်၊ သုတာနဂ္ဂဟိတာ = တရားနာခြင်းစသော သုတဖြင့်လည်း ခိုး မြှောက်ရမယ်၊ ၃။ သာကစ္ဆာနုဂ္ဂဟိတာ = တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့်လည်း ခိုးမြှောက် ရမယ်၊ ၄။ သမတာနဂ္ဂဟိတာ = သမထဖြင့်လည်း ခိုးမြှောက်ရမယ်၊

၄။ သမထာနဂ္ဂတိတာ = သမထဖြင့်လည်း ချီးမြှောက်ရမယ်၊ ၅။ ဝိပဿနာနဂ္ဂတိတာ = ဝိပဿနာဖြင့်လည်း ချီးမြှောက်ရမည်ဟု တရားငါးမျိုးဖြင့် ချီးမြှောက်ရမည်ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။

## ၁၃၂ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဒီနေရာမှာ အဋ္ဌကထာဆရာများက မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသည့်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ချီးမြှောက်ကြောင်း တရားငါးပါးဖြင့် ချီးမြှောက်ရပုံကို သစ်ပင်ငယ်များစိုက်ပျိုးပုံ ဥပမာဖြင့် ဖွင့်ပြကြပါတယ်။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးကြသောသူတို့သည် သစ်ပင် ငယ်များ ရှင်သန်ကြီးထွားလာပြီး ထိုက်တန်သော အပွင့်အသီးများ ရရှိနိုင် ရန်အတွက် သစ်ပင်ငယ်များကို -

၁။ ခြံခတ်၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါတယ်၊ ၂၊ ရေလောင်း၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါတယ်၊ (၃။ ပြီးဆင်၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါတယ်၊ ၄။ ပိုးကောင်များကို ပယ်ရှားပေး၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါတယ်၊ ၅။ ပိုးမျှင်များကို ပယ်နတ်၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါတယ်။

ဤချီးမြှောက်ခြင်းငါးမျိုးဖြင့် ချီးမြှောက်ပေးကြရပါတယ်။ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသည့်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာ သမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ခြင်းတရားငါးမျိုးဖြင့် ချီးမြှောက်ကြရမယ်လို့ ဖွင့်ပြ ကြပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုန် လိုက်ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ သစ်ပင်ငယ်များ၊ စိုက်ထားပါလျှင့် ခြံခတ်ရေလောင်း၊ မြစ်ဟောင်းပေါင်းသင် ပိုး ပိုးမျှင်များ၊ ပယ်ရှားပေးလျှင် ပြုလုပ်ရ၊ မုချထာဝစဉ်။

၁။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသောသူတို့သူည် ကျွဲ၊ နွားစသော သတ္တဝါတို့၏အန္တရာယ်ကြောင့် မပျက်စီးသွားစေရန် သစ်ပင်ငယ် များကို ခြံခုတ်၍ ချီးမြှောက်ရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို

### ပြည်ပသာသနာဓာတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၃၃

မပျက်စီးစေရန် သီလဖြင့် ခြံခတ်၍ ချီးမြှောက်ကြရမည်ဟု ဆိုလို ပါတယ်။

သစ်ပင်ငယ်များကို ခြံမခတ်ထားခဲ့သော် ကျွဲ၊ နွားစသော သတ္တဝါ တို့၏အန္တရာယ်ကြောင့် သစ်ပင်ငယ်များ ပျက်စီးသွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို သီလဖြင့် ခြံခတ်၍ မချီးမြှောက်ခဲ့သော် ကိုယ်နှတ် တို့၌ အနန္တရိယကံကြီးများ ထိုက်လောက်အောင် လွန်ကျူးဖြစ်ပေါ်လာ သော လောဘကြမ်း၊ ဒေါသကြမ်း၊ မောဟကြမ်း စသည်တို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ ပျက်စီးသွားနိုင်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် သီလဖြင့် ခြံခတ် ၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

### ဆောင်ပုဒ်။ ။ သီလသည်ကား၊ ခြံခတ်ထား၊ မခြားတူပေသည်။

၂။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသောသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ် များ မည်းနွမ်းသွားစေရန်၊ အားရှိရှင်သန်စေရန် ရေလောင်းပေးရ သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာစာရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ် တို့သည်လည်း ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို အားရှိထက်သန်လာစေရန် တရားနာခြင်းစသော ဗဟုသုတဖြင့် ရေလောင်း၍ ချီးမြှောက်ပေး ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါတယ်။

စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ်များကို ရေမလောင်းပေးခဲ့သော် ညိုးနွမ်း ၍ ပျက်စီးသွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့နာတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို တရားနာခြင်းစသော ဗဟု သုတဖြင့် ရေလောင်း၍ မချီးမြှောက်ခဲ့သော် တရားရှုမှတ်၍ မကောင်း သောအခါ၊ ကြိုးစား၍ ရှုမှတ်ပါသော်လည်း တရားတွေ မတိုးတက်လာ သောအခါ၊ မထူးခြားလာသောအခါတို့၌ ပျင်းရိငြီးငွေ့ကာ စိတ်ဓာတ်များ ကျဆင်းသွားတတ်ပါတယ်။ ထို့ကြောင့် တရားနာခြင်းစသော ဗဟုသုတဖြင့် ရေလောင်း၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ပေးကြရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

#### ိ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ သုတသည်ကား၊ ရေလောင်းငြား၊ မခြားတူပေသည်။

၃။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသောသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ်တို့ ၏ အမြစ်ရင်း၌ ရှုပ်ထွေးနေသော အမြစ်ဟောင်းများနှင့် မြက်ချုံ များကို ခုတ်ထွင်ရှင်းလင်း ပေါင်းသင်ပေးရသကဲ့သို့ ထို့အစား ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿ နာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် ပေါင်းသင်ပေး၍ ခိုးမြှောက် ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါတယ်။

သစ်ပင်ငယ်တို့၏ အရင်း၌ရှိနေသော အမြစ်ဟောင်းများနှင့် ရှုပ် ထွေးနေသော မြက်ချုံများကို ခုတ်ထွင်ပေးခြင်း ပေါင်းသင်ပေးခြင်း မရှိခဲ့ သော် သစ်ပင်ငယ်များ မသန်စွမ်း၊ မကြီးထွားလာနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ရှုမှတ်မှုများ မရှင်းမလင်းဖြစ်နေခြင်း၊ ချွတ်ချော်နေခြင်းများကို တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် ပယ်ဖျောက်ခြင်းမရှိခဲ့သော် တရားအတွေ့နေး၊ တရားအတက်နေး၊ တရား ထူးတရားမြတ်များရတာ နွေးသွားတတ်ကြပါတယ်။ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာ သမ္မာဒိဋ္ဌိကို တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် ပေါင်းသင်၍ ချီးမြှောက်ကြရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဆွေးနွေးသည်ကား၊ ပေါင်းသင်ပြား၊ မခြားတူပေသည်။

၄။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသောသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ် များ၌ ကျရောက်ဖြစ်ပေါ်လာသော ပိုးကောင်များကို ပယ်ပစ်ပေး ရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ် တို့သည်လည်း ပိုးကောင်များနှင့်တူသော မိမိတို့၏သန္တာန် နာမ် အစဉ်၌ ထ၍ထ၍ ဖြစ်လာကြသော လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ

## ပြည်ပသာသနာဓာတွက် ုဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၃၅

စသော ကိုလေသာ(ပိုးကောင်)တို့တို့ သမထဖြင့်ပယ်၍ ဝိပဿ နာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ရမည်ဟု ဆိုလိုပါတယ်။

သစ်ပင်ငယ်များ၌ ကျရောက်ဖြစ်ပေါ်လာသော ပိုးကောင်များကို မပယ်ပေးခဲ့သော် ပိုးကောင်များက ဖျက်ဆီးသောကြောင့် သစ်ပင်ငယ်များ ပျက်စီးသွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မိမိတို့၏သန္တာန် နာမ်အစဉ်၌ ထ၍ထ၍ ဖြစ်လေ့ရှိကြသော လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေသာ (ပိုးကောင်)တို့ကို သမထဖြင့် မပယ်နိုင်ခဲ့သော် ထိုပိုးကောင်များနှင့်တူ သော ကိလေသာတို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ ပျက်စီးသွားနိုင်ပါတယ်။ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို သမထဖြင့် ကိုလေသာ(ပိုးကောင်)တို့ ကို ပယ်ရှား၍ ချီးမြှောက်ကြရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ သိမထသည်ကား၊ ဖိုးပယ်ရှား၊ မခြားတူပေသည်။

ယခုခေတ်အခါ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ပိုးကောင်နှင့်တူသော ကိလေသာတို့ကို ပယ်နိုင်သော ဈာန်သမာ ပတ်များရသည်အထိ အားမထုတ်နိုင်ကြပေ။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာ မရှ မှတ်မီ (ပုဗ္ဗဘာဂ ပရိကမ်) ရှေးအဖို့၌ ပြုလုပ်ရမည့် "ဗုန္ဓါနဿတိကမ္မတ္ဆန်း၊ မေတ္တာကမ္မတ္ဆန်း၊ အသုဘကမ္မတ္ဆန်း၊ မရထာနုဿတိကမ္မတ္ဆန်း ဟူသော ကိုယ်စောင့်တရားလေးပါးဖြစ်သည့် သမထကမ္မတ္ဆန်းများကို တတ်နိုင်သမျှ နှလုံးသွင်းကြရပါတယ်၊ ပွားများကြရပါတယ်။

အထူးသဖြင့် ဗုဒ္ဓါနဿတိကမ္မတ္ဆန်းက မောဟကို ပယ်စွမ်းနိုင်ပါ တယ်။ မေတ္တာကမ္မတ္ဆန်းက ဒေါသကို ပယ်စွမ်းနိုင်ပါတယ်။ အသုဘ ကမ္မတ္ဆန်းက လောဘကို ပယ်စွမ်းနိုင်ပါတယ်။ သေခြင်းကို အဖန်ဖန် အောက်မေ့နှလုံးသွင်းတဲ့ မရထာနဿတိကမ္မတ္ဆန်းက မာနှကို ပယ်စွမ်း နိုင်ပါတယ်။

### ် သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဗုဒ္ဓါနင်္သာတိကမ္မွတ္ဆန်းဟူသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို အာရုံပြု၍ အဖန်ဖန်သတိကပ်၍ ရှုမှတ်ပွားများနေခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ ဂုဏ်တော်တို့သည် အနန္တ = မရေမတွက်နိုင်အောင် များ ပြားသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဂုဏ်တော်တို့၏ အစွမ်းအာနုဘော်တို့သည်လည်း အနန္တ = မရေမတွက်နိုင်လောက်အောင် များပြားပေတယ်။ ထို့ကြောင့် ဂုဏ်တော်တို့ကို ပွားများသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း မရေမတွက်နိုင်အောင် များပြားသော အကျိုးတရားများကို ရရှိနိုင်ကြပေတယ်ဟု အဋ္ဌကထာဆရာ များက ဖွင့်ပြကြပါတယ်။

သို့ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်ကိုးပါးတို့သည်လည်း အနက်အားလျော်စွာ အကျိုးတရားတို့ကို ရရှိနိုင်ကြပေတယ်။ အဲဒီဂုဏ် တော်ကိုးပါး ပွားများရခြင်း၏ အကျိုးတရားတို့ကို ဟောကြားပါမယ်။

ဘေးရန်အန္တရာယ်များနှင့် တွေ့ကြုံရမည့်အခါ၊ တွေ့ကြုံနေဆဲ အခါတို့၌ အရဟံ = ကိလေသာရန်သူကို ပယ်သတ်တော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပေသည်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများ လိုက်လျှင် ဘေးရန်အန္တရာယ်များ ကင်းသွားနိုင်ကြပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

### ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဘေးရန်ကင်းလို၊ အရဟံကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

သိဖို့ရန် အလွန်ခက်သော အရာများကို သိလိုသောအခါ၊ အလွန် ခက်ခဲသော စာမေးပွဲများကို ဖြေဆိုရမည့်အခါတို့၌ သမ္မာသမျှခွေါ = အလုံးစုံသော တရားတို့ကို မဖောက်မပြန် ကိုယ်တော်တိုင် သိတော်မူ တတ်သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများလိုက်လျှင် ခက်ခဲနက်နဲသော အရာများကို လွယ်လွယ်နှင့် သိလာ တတ်ကြပေတယ်။

#### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၃၇

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ နက်နဲသိလို၊ သမျှခ်ကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

မိမိတို့သန္တာန်၌ သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့နှင့် ပြည့်စုံလိုသောအခါ။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်၍ တရားတွေ မြန်မြန်တွေ့၊ တရားတွေ မြန် မြန်တက်လိုသောအခါတို့၌ ဝိဇ္ဇာစရဏသမ္ပန္ဒော = ဝိဇ္ဇာ ၃-ပါး၊ ဝိဇ္ဇာ ဂ-ပါး၊ စရဏ ၁၅-ပါးတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများလိုက်လျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် သည့် သီလသိက္ခာ၊ သမာဓိသိက္ခာ၊ ပညာသိက္ခာများ ပြည့်စုံလာတတ် ပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

### ဆောင်ပုခ်။ ။ သိက္ခာပြည့်လို၊ ဝိဇ္ဇာကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

ခရီးသွားခါနီး၊ ခရီးသွားနေဆဲအခါတို့၌ ဘေးရန်ကင်းပြီး မိမိသွား လိုရာအရပ်သို့ ချမ်းသာစွာ ရောက်လိုသောအခါ သုဂတော = ကောင်း သောနိဗ္ဗာန်သို့ ကြွသွားတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများလိုက်လျှင် မိမိသွားလိုရာအရပ် သို့ ဘေးရန်ကင်းကွာ ချမ်းသာစွာ ရောက်ရှိသွားနိုင်ပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ခရီးသွားလို၊ သုဂတောကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သော ကိစ္စများ ပြီးမြောက်စေရန် စကားပြော ရသည့်အခါ၊ နှုတ်မေးခွန်းများကို ဖြေဆိုရမည့်အခါတို့၌ သုဂတော = ကောင်းသောစကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများလိုက်လျှင် မိမိအလိုရှိအပ်သော အကျိုးကိစ္စများ လွယ်လွယ်နှင့် ပြီးမြောက်သွားနိုင်ပါတယ်။ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ စကားပြောလို၊ သုဂတောကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

လူမှုရေး၊ စီးပွားရေး၊ ကြီးပွားရေးဟူသော လောကရေးရာတို့ကို သိလို၍ စုံစမ်းလေ့လာသောအခါ၊ လူပျောက်၊ ပစ္စည်းပျောက်များကို ရှာဖွေရမည့်အခါတို့၌ လောကဝိခူ = လောကသုံးပါးကို သိတော်မူတတ် သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွား များလိုက်လျှင် မိမိသိလိုသော အကြောင်းအရာများကို လွယ်လွယ်နှင့် သိလာနိုင်ပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ လောကသိလို၊ ဝိခူကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

ငယ်ရွယ်သူ၊ မယဉ်ကျေးသူများကို ပြောဆိုဆုံးမရမည့်အခါတို့၌ အနုတ္တရောပုရိသ ဒမ္မသာရထိ = အတုမရှိ မြတ်တော်မူသည်ဖြစ်၍ မယဉ် ကျေးသေးသော လူယောက်ျား၊ နတ်ယောက်ျား၊ တိရစ္ဆာန်ယောက်ျားတို့ ကို ယဉ်ကျေးအောင် ဆုံးမတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများပြီး ဆုံးမလိုက်လျှင် မယဉ်ကျေး သူများ ယဉ်ကျေးလာတတ်ပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ဆုံးမပေးလို၊ အနုတ္တရောကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

မိမိက သင်တန်းဆရာ၊ အတန်းပြဆရာအဖြစ်ဖြင့် သင်ကြားပို့ချ ပေးရမည့်အခါတို့၌ သတ္ထာဒေဝမနုဿာနံ = နတ်လူတို့၏ ဆရာဖြစ် တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများ၍ သင်ကြားပေးလိုက်လျှင် သင်ယူသူများ လွယ်လွယ်နှင့် တတ် မြောက်သွားနိုင်ကြပါတယ်။

၁၃ဂ

#### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၁၃၉

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သင်ကြားပေးလို၊ သတ္တာကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

မိမိကိုယ်တိုင် အတတ်ပညာများကို သင်ယူလိုသောအခါ၊ သင် ယူနေသောအခါတို့၌ ဗုဒ္ဓေါ = သစ္စာလေးပါးကို သိတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ပွားများ၍ သင်ယူလျှင် အတတ်ပညာများကို လွယ်လွယ်နှင့် တတ်မြောက်နိုင်ကြ ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

### ဆောင်ပုခ်။ ။ အတတ်သင်လို၊ ဗုဒ္ဓေါကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

မိမိ၏အကျိုးကိစ္စ၊ သူတစ်ပါးတို့၏ အကျိုးကိစ္စတို့ကို ပြီးမြောက် အောင် ဆောင်ရွက်ပေးရမည့်အခါတို့၌ ဘဂဝါ = ဘုန်းတော်ခြောက်ပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားပါတကားဟု ပွားများကြရပါတယ်။ ယင်း ကဲ့သို့ ပွားများလိုက်လျှင် မိမိ၏အကျိုးကိစ္စ၊ သူတစ်ပါးတို့၏ အကျိုးကိစ္စ များ လွယ်လွယ်နှင့် ပြီးမြောက်သွားတတ်ကြပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ်

### ဆောင်ပုခ်။ ။ အကျိုးပြီးလို၊ ဘဂဝါကို၊ ပွားကိုပွားရမည်။

ဤကဲ့သို့ ဘုရားဂုဏ်တော်များကို ပွားများရခြင်း၏ အကျိုးတရား တို့ကို ဟောကြားနေဆဲတွင် အချို့သောတရားနာပရိသတ်များက စာဖြင့် ရေး၍ မှတ်သားကြပေတယ်။

၅၊ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသောသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ် များ၏ သန်စွမ်းကြီးထွားမှုကို အဟန့်အတားဖြစ်စေတတ်သော သစ်ပင်ငယ်များ၏ အဖျားတို့၌ ငြိကပ်လာသည့် ပင့်ကူမျှင်၊ ပိုးမျှင် 990

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

များကို ပယ်နုတ်ပေးရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အား ထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ခွါရ ၆-ပါးတို့၌ အာရုံ ၆-ပါး တို့ လာတိုက်၍ အဖန်ဖန်ဖြစ်လာ၊ ကိန်းလာကြသော အာရမ္မဏာ နုသယ ကိလေသာပိုးမျှင်တို့ကို အားရှိသော ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် ပယ်နုတ်၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ပေးရမည်ဟု ဆိုလို ပါတယ်။

သစ်ပင်ငယ်များ၏ အဖျားတို့၌ ငြိကပ်လာသည့် ပင့်ကူမျှင်၊ ပိုးမျှင်များကို ပယ်နုတ်ပေးခြင်းမရှိခဲ့သော် သစ်ပင်ငယ်များ မကြီးထွားနိုင်၊ မသန်စွမ်းနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ် ဟူသော ဒွါရ ၆-ပါးတို့၌ အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့ သဘော ဓမ္မာရုံဟူသော အာရုံ ၆-ပါးတို့သည် နေ့စဉ်နှင့်အမျှ လာတိုက်လျက်ရှိကြ ပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ လာတိုက်သောအခါ မြင်တယ်၊ ကြားတယ်၊ နံတယ်၊ စားတယ်၊ ထိတယ်၊ ကြံစည်တယ် စသည်ဖြင့် ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် မရှ မှတ်နိုင်ခဲ့သော် အာရမ္မဏာနုသယ ကိလေသာပိုးမျှင်များ ငြိကပ်လာသော ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ မတိုးတက်ပါဘဲ ဆုတ်ယုတ်သွားနိုင်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် အာရမ္မဏာနုသယ ကိလေသာပိုးမျှင်တို့ကို ပယ်နုတ်၍ ချီးမြှောက်ပေးရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ဝိပဿနာသည်ကား၊ ပိုးမျှင်များ၊ ပယ်ရှားတူပေသည်။

ဤကဲ့သို့ အနုဂ္ဂဟိတသုတ္တန်တရားတော်ကို နာကြားရ၍ ဝိပဿ နာတရား အားထုတ်ကြသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့ သည် မိမိတို့သန္တာန်၌ ဖြစ်ပေါ်လာသော ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို –

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၄၁

- သီလဖြင့် ခြံခတ်ထားနိုင်ခြင်း၊
  - သုတဖြင့် ရေလောင်းပေးနိုင်ခြင်း၊
  - တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် ပေါင်းသင်ပေးနိုင်ခြင်း၊
  - သမထဖြင့် ကိလေသာပိုးကောင်တို့ကို ပယ်ပစ်ပေးနိုင်ခြင်း၊
  - ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် အနုသယပိုးမျှင်တို့ကို ပယ်နုတ်ပေးခြင်း တို့ဖြင့် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော မဂ်ဖိုလ်
- တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန် စွာ ဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း။

သာဓု . . . သာဓု . . . သာဓု။

### နယူးယောက်မှ ဆန်ဟို့ဆေးသို့

နယူးယောက်မြို့ လောကချမ်းသာဘုရားကျောင်း၌ သုံးည တရား ဟောပြီးသောအခါ ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည် တို့သည် ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆန်း ဂ-ရက်၊ ဇူလိုင်လ ၁၅-ရက်နေ့၊ နံနက် ၁၀-နာရီ နယူးယောက်လေဆိပ်မှထွက်သော လေယာဉ်ဖြင့် ဆန်ဖရန် စစ္စကိုလေဆိပ်သို့ ကြွလာကြပါသည်။ လေဆိပ်၌ ဒေါ်ခင်ခင်ကြီး၊ ဦးဝါကြူ ဦးစိုးကော၊ ဒေါက်တာမောင်မောင်မြင့်တို့ လာရောက်၍ ကြိုနေကြပါသည်။

ထိုလေဆိပ်မှ မိုင် ၅ဝ-ခန့် ဝေးကွာသော ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာ ဂတရိပ်သာသို့ ဦးစိုးကော၏ကားဖြင့် ကြွလာခဲ့ကြပါတယ်။ ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာ၌ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆန်း ၁၃-ရက်၊ ဇူလိုင်လ၂ဝ-ရက်၊ ဗုဒ္ဓဟူးနေ့မှစ၍ ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက်နေ့အထိ ၅-ရက်စခန်းဖွင့်၍ တရားဟော တရားပြ ဆောင်ရွက်ရပါတယ်။ ယောဂီ ၃ဝ-ခန့် အားထုတ်ကြပေသည်။

တရားစခန်း စဖွင့်သောနေ့၌ ဆရာတော်က ဩဝါဒတိုက်တွန်း စကားနှင့် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်သောအခါ လိုက်နာရမည့် အချက် ၄-ချက်ကို ဟောကြားပေးရပါတယ်။ ဒီနေ့ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆန်း ၁၃-ရက်၊ ဇူလိုင်လ၂၁-ရက်နေ့ ဖြစ်ပါတယ်။ ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာ၌ ၅-ရက်စခန်း စဖွင့် သောနေ့ ဖြစ်ပါတယ်။ ထိုတရားစခန်းဖွင့်ဖွဲ၌ ဩဝါဒတိုက်တွန်းစကားနှင့် ဝိပဿနာ ရှုမှတ်ပွားများအားထုတ်သောအခါ လိုက်နာရမည့် အချက် ၄-ချက်ကို ဟောကြားပါမယ်။

ယခုတရားနာပရိသတ်များ၊ ယောဂီများ အားထုတ်ကြမည့် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ခြင်းအလုပ်သည် ယခုဘဝအတွက်၊ နောင်ဘဝ များအတွက် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားဖို့ရာအတွက် အကောင်းဆုံး၊ အကျိုးအများဆုံးအလုပ် ဖြစ်ပါတယ်။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများခြင်းအလုပ်သည် ရှုမှတ်မှုလေး တစ်ခုကိုသာ ပြုလုပ်ကြရပါတယ်။ အကျိုးကိစ္စကတော့ နှစ်မျိုးနှစ်မျိုး ပြီး မြောက်သွားကြပါတယ်။ မိမိတို့ကို အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲသို့ ကျရောက်စေတတ်သည့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေသာ တို့ကို တစ်ဖက်က ပယ်သတ်ခြင်းကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေတယ်၊ တစ်ဖက်က မိမိတို့ကို နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်စေတတ်သည့် သမာဓိ ဉာဏ်များ ရင့်ကျက်စေခြင်းကိစ္စကိုလည်း ပြီးမြောက်စေတယ်။ ထို့ကြောင့် အချိန်ရသမျှ ကြိုးစား၍ အားထုတ်ကြရမည်ဟု ဩဝါဒတိုက်တွန်းစကား ပြောကြားလိုက်ရပါတယ်။

ဩဝါဒတိုက်တွန်းစကား ပြောကြားတာ အသင့်အတင့် ပြည့်စုံ သွားပါပြီ။ ယခုဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြမည့်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ လိုက်နာရမည့် အချက်၄-ချက်ကို ဟောကြားပါတော့မယ်။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ် သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ရှေးဦးစွာ သမာဓိဖြစ်အောင် အားထုတ်ကြရပါတယ်။ သမာဓိဖြစ်မှ ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း ဖြစ်နိုင်ပါတယ်။

သမာဓိဖြစ်အောင် အားထုတ်နိုင်စေရန် အရင်ကစ္စာယနမထေရ် က အချက် ၄-ချက် ညွှန်ပြတော်မူခဲ့ပါတယ်။

### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၁၄၃

စက္ခုမဿ ယထာ အန္ဓော = မျက်စိအမြင်ကောင်းသူ ဖြစ်စေ ကာမူ ကန်းနေတဲ့သူကဲ့သို့ ကျင့် ရမယ်။ သောတဝါ ဗဓိရော ယထာ = နားအကြားကောင်းသူ ဖြစ်စေကာ J မူ နားမကြား၊ နားပင်းနေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမယ်။ ပညာဝဿ ယထာ မူဂေါ = စကားပြောကောင်းသည့် ဉာဏ် 911 ပညာနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်စေကာမူ ဆွံ့အနေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမယ်။ ဗလဝါ ဒုဗ္ဗလောရိဝ = အားအင်ပြည့်ဝသူ ဖြစ်စေကာမူ 9 အားနည်းနေသူလူမမာကဲ့သို့ ကျင့် ရမယ်လို့ ၄-ချက် ညွှန်ပြဟော ကြားတော်မူပါတယ်။

၁။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုင်၍ရှ မှတ်သောအခါ မျက်စိကို မှိတ်ထားရသည်ဖြစ်၍ ကန်းနေသူကဲ့ သို့ ကျင့်ဖို့ရာ မလိုအပ်ပါသော်လည်း စင်္ကြံလျှောက်သည့်အခါ၊ အထွေထွေအသေးစိတ် ကိုယ်အမူအရာများကို ရှုမှတ်သည့်အခါ တို့၌ စက္ခုန္ဒြေ = မျက်စိကို မစောင့်စည်းထားမူ၍ မြို့ရွာအရပ် ဒေသများ၌ နေခဲ့သည့်အတိုင်း ကျယ်ကျယ်ပြန့်ပြန့် ကြည့်နေပါ က စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိမဖြစ်နိုင်ပေ။ သမာဓိမှမဖြစ်လျှင် ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း မဖြစ်တော့ပေ။ သို့ဖြစ်၍ သမာဓိဉာဏ် များ မြန်မြန်ဖြစ်စေရန်အတွက် မျက်စိအမြင်ကောင်းသူ ဖြစ်စေ ကာမူ မမြင်တဲ့သူ၊ ကန်းနေတဲ့သူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ မျက်စိအမြင်၊ ကောင်းသူပင်၊ မမြင်ကန်းပမာ။

299

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၂၊ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည့် မြို့ရွာအရပ် ဒေသတို့၌ နေထိုင်ခဲ့သည့်အတိုင်း အသံအမျိုးမျိုးတို့ကို ကြားနေ ပါက ထိုအသံအမျိုးမျိုးတို့ကြောင့် စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိမဖြစ် နိုင်ပေ။ သမာဓိမှမဖြစ်လျှင် ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း မဖြစ်နိုင်တော့ ပေ။ သို့ဖြစ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ မြန်မြန်ဖြစ်စေနိုင်ရန်အတွက် နားအကြားကောင်းသူ ဖြစ်စေကာမူ နားမကြားသူ၊ နားပင်းနေသူ ကဲ့သို့ ကျင့်ရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုံခ်။ ။ နားအကြားတွင်၊ ကောင်းသူပင်၊ နားလျှင်ပင်းပမာ။

၃။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် စကားပြော စရာ အကြောင်းကိစ္စထူး မရှိခဲ့လျှင် စကားမပြောဘဲနေကြရပေ သည်။ စကားပြောခြင်းသည် ရှုမှတ်မှုသမာဓိကို ပျက်စေသည်။ အားထုတ်နေသည့် ယောဂီအချင်းချင်း စကားပြောမိပါက နှစ် ယောက်လုံး တရားအမှတ် သမာဓိများ ပျက်သွားကြပေသည်။ ၅-မိနစ် စကားပြောမိကြလျှင် ၁ဝ-မိနစ်ခန့် တရားအမှတ် သမာဓိများ ပျက်သွားကြပေသည်။ ၅-မိနစ် စကားပြောမိကြလျှင် ၁ဝ-မိနစ်ခန့် တရားအမှတ် သမာဓိ များ ပျက်သွားကြပေသည်။ စကားပြောနေစဉ်ကလည်း တရား အမှတ် သမာဓိတွေ ပျက်နေပေသည်။ ပြောပြီးသောအခါ ပြန် စဉ်းစားတာကလည်း ၅-မိနစ်ခန့် တရားအမှတ် သမာဓိတွေ ပျက် နေကြပေတယ်။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသည့် အခိုက်မှာ စကားပြောကောင်းသည့် ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံသော သူ ဖြစ်စေကာမူ ဆွံ့အနေသူကဲ့သို့ ကျင့်ရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ စကားပြောတွင်၊ ကောင်းသူပင်၊ အ-သွင်ဆွံ့ပမာ။

၄။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အားအင် ပြည့်ဝသူ ဖြစ်သည့်အတိုင်း ကိုယ်အမှုအရာများကို မြန်မြန်ဆန် ဆန် ပြုလုပ်နေပါက မှတ်သိစိတ်များက ကိုယ်အမှုအရာများကို မီအောင်၊ ပစ္စုပွန်တည့်အောင် မရှုမှတ်နိုင်ကြပေ။ ပစ္စုပွန်တည့် အောင် မရှမှတ်နိုင်ပါက သမာဓိမဖြစ်နိုင်၊ သမာဓိမဖြစ်ပါက ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း မဖြစ်တော့ပေ။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်နေသည့်အခိုက်မှာ အားအင်ပြည့်ဝသူ ဖြစ်စေကာမူ အားနည်းနေသော လူမမာကဲ့သို့ ကျင့်ရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

### ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပြည့်ဝအားအင်၊ ရှိသူပင်၊ အားအင်နည်းပမာ။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်သောအခါ ကိုယ်အမှုအရာများကို လူမမာကဲ့သို့ သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ်မှသာ မှတ်သိစိတ်က မီအောင်၊ ပစ္စုပွန် တည့်အောင် ရှုမှတ်နိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။ ပစ္စုပွန်တည့်မှသာ သမာမဖြစ် သည်။ သမာမိဖြစ်မှ ပေါ့သည့် လေးသည့်သဘော၊ တွန်းသည့် ဆွဲသည့် သဘော စသည်များကို သိနိုင်မည် ဖြစ်ပေတယ်။ သဘောကို သိမှသာ ဥဒယဗ္ဗယ = ဖြစ်ပျက်ကို သိနိုင်မည် ဖြစ်ပေတယ်။ ဖြစ်ပျက်ကိုသိမှ အနိစ္စမှ ဒုက္ခ၊ အနတ္တတို့ကို မြင်နိုင်မည် ဖြစ်ပေတယ်။ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တတို့ကို မြင်နိုင်မည် ဖြစ်ပေတယ်။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ် နေသောအခါ ကိုယ်အမှုအရာများကို လူမမာကဲ့သို့ သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ်ရ ခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သည်အထိ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြမည့် အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်း သမီးတို့သည် စက္ခုန္ဒြေ = မျက်စိကိုလည်း စောင့်စည်းကြရမည် ဖြစ်ပေ တယ်။ သောတိန္ဒြေ = နားကိုလည်း စောင့်စည်းကြရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဇိဝိုန္ခြေ = နှတ်ဖြင့် စကားပြောမှုကိုလည်း ရှောင်ကြဉ်ကြရမည် ဖြစ်ပေ တယ်။ ကာယိန္ဒြေ = ကိုယ်အမှုအရာများကိုလည်း သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ် ကြရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

ဤကဲ့သို့ အရှင်ကစွာယနမထေရ် ညွှန်ကြားသည့်အတိုင်း လိုက်နာကျင့်ကြံ အားထုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တ အုပ်သော တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို ဒုက္ခခပ်သိမ်း အေးငြိမ်းရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန်စွာ ဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း။

#### သာမု ... သာမု ... သာမုံး

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆန်း ၁၄-ရက်၊ ဇူလိုင်လ၂၁-ရက်နေ့မှစ၍ နေ့စဉ် နံနက် ၉-နာရီမှ ၁၀-နာရီအထိ၊ ညနေ့၂-နာရီမှ ၃-နာရီအထိ တရား စစ်ဆေးပွေးရပါသည်။ ဗီယက်နှမ်ယောဂီနှင့် အမေရိကန်ယောဂီများကို ဒေါက်တာဦးမြအောင်က ဘာသာပြန်ပေးခြင်းဖြင့် စစ်ဆေးရပါသည်။

ဆန်ဟိုဆေး ၅,ရက်စခန်း၌ တရားစစ်ဆေးရာတွင် ထူးခြားသော လျှောက်ထားချက်များကို ဖြေကြားပေးရပါသည်။ ဗီယက်နမ်ကိုယ်တော် အရှင်နန္ဒာစာရက လျှောက်ထားသည်မှာ "တပည့်တော် တရားထိုင်ရာ၌ တစ်ဆက်တည်း ၂-နာရီခွဲအထိ ထိုင်နိုင်ပါတယ်။ အဲ့ဒီလို ထိုင်တဲ့အခါ ဘယ်ခြေက ကွေးထားရာမှ သူ့ဟာသူ အလိုလိုဆန့်ထွက်သွားပါတယ်။ ထို့နောက် ညာခြေကလည်း အလိုလိုဆန့်ထွက်သွားပါတယ်။ ဓာပည့်တော် က ပြုလုပ်ပေးတာလည်းမဟုတ်ပါ။ ထို့နောက် ခြေထောက်များ သူ့အလိုလို ပင် ပြန်၍ ကွေးလာကြပါတယ်။ လက်များလည်း ထိုနည်းတူစွာ ဖြစ်ပါ တယ်။ အဲ့ဒီလိုဖြစ်ရတာ တရားသဘော ဟုတ်ပါရဲ့လားဘုရား ဟု လျှောက် ထားပါတယ်။

ဆရာတော်က ့"တရားသဘောပင် ဖြစ်ပါတယ်လို့ ဖြေလိုက်ပါ တယ်"။ "ဒီဉာဏ်အဆင့်မှာ အခြားယောဂ်ီများလည်း အရှင်နန္ဓာစာရလိုပဲ လက်တွေ၊ ခြေတွေ အလိုလိုဆန့်ထွက်သွားတာ ပြန်ကွေးတာများ ဖြစ် ကြပါတယ်။ ဘာသဘောတရားတွေလဲဆိုတော့ ဥဗ္ဗေဂပီတိလို့ ဆိုရပါတယ်။ ဥဗ္ဗေဂပီတိက အလွန်ပင် ဆန်းဆန်းကြယ်ကြယ် ဖြစ်တတ်ပါတယ်။ တရား အမှတ် ကောင်းလာသည့်အခါ အထက်သို့လည်း မြောက်တက်သွားတတ် ပါတယ်။ လက်ခြေ အမူအရာတွေ အမျိုးမျိုးလည်း ဖြစ်နေတတ်ပါတယ်။ ကနေ ခုန်နေသလိုလည်း ဖြစ်နေတတ်ပါတယ်။

အဲဒီလို အမူအရာအမျိုးမျိုးတွေ ဖြစ်လာတာကို ကြောက်လန့်မှု၊ စိုးရိမ်မှုများ မရှိစေပါဘဲ ဖြစ်လာသည့် ကိုယ်အမှုအရာ အမျိုးမျိုးတို့ကိုပင် ရိုရိုသေသေ စူးစူးစိုက်စိုက် ပြန်၍ရှမှတ်ရပါတယ်။ ဆန့်တယ် ဆန့်တယ်၊ ကွေးတယ် ကွေးတယ် စသည်ဖြင့် သူဖြစ်လာသည့်အတိုင်း ရှုမှတ်ရပါ တယ်။ ဖြစ်လာတဲ့ ကိုယ်အမှုအရာ အမျိုးမျိုးတို့၌ ကုန်ပျက်တဲ့ဘက်သို့ စိတ်ကိုညွတ်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်"ဟု ဖြေကြားလိုက်ရပါတယ်။

ဗီယက်နမ်ကိုယ်တော် အရှင်သုဇာတက လျှောက်ထားသည်မှာ "တပည့်တော် စင်္ကြလျှောက်မှတ်သည့်အခါမှာ ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်လို့ ၃-ချက် ရှုမှတ်ပါတယ်။ ကြွတယ်လို့ မှတ်လိုက်တဲ့အခါ ပေါ့ သွားပါတယ်။ လှမ်းတယ်လို့ မှတ်လိုက်တဲ့အခါမှာ တွန်းလိုက်သလို တွေ့ ရပါတယ်။ ချတယ်လို့ မှတ်လိုက်တဲ့အခါမှာ လေးသွားပါတယ်။ အဲဒီလို ပေါ့တာ၊ တွန်းတာ၊ လေးတာတွေဟာ တရားဟုတ်ပါရဲ့လား ဟု လျှောက် ထားပြန်ပါတယ်။

"အဲဒီလို စင်္ကြံလျှောက်တဲ့အခါမှာ ပေါ့တာ၊ တွန်းတာ၊ လေးတာ များကို တွေ့ရတာ တရားသဘောများကို တွေ့ရတာပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ပေါ့တာကို တွေ့တာက တေဇောဓာတ်နှင့် ဝါယောဓာတ်တို့၏ သဘော ကို တွေ့တာပင် ဖြစ်ပေတယ်။ တွန်းတာကို တွေ့တာက ဝါယောဓာတ်၏ သဘောကို တွေ့တာပင် ဖြစ်ပေတယ်။ လေးတာကို တွေ့တာက ပထဝီ ဓာတ်နှင့် အာပေါဓာတ်တို့၏ သဘောကို တွေ့တာပင် ဖြစ်ပေတယ် ဟု ဖြေကြားလိုက်ရပါတယ်။

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဗီယက်နမ်ကိုယ်တော် အရှင်ဆွန်းက လျှောက်ထားသည်မှာ "တပည့်တော် တရားထိုင်မှတ်ရာမှာ ဖောင်းတာ၊ ဝိန်တာများ အဆင့်ဆင့် ဖောင်းသွား၊ ဝိန်သွားတာကို တွေ့ရုပါတယ်။ ဖောင်းဆုံး၊ ဝိန်ဆုံးမှာ ရပ်ရပ် သွားတာကိုလည်း တွေ့ရုပါတယ်။ အဲဒီလိုတွေ့တာ တရားသဘော မှန်ပါ ရဲ့လားဘုရား ဟု လျှောက်ထားပါတယ်။

"တရားသဘောမှန်ပါတယ်။ သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိထက်သန် လာသောအခါ ဖောင်းတာ၊ ဝိန်တာများ အဆင့်ဆင့် ဖောင်းသွား၊ ဝိန် သွားတာကို တွေ့သိုလာတတ်ပါတယ်။ ဖောင်းဆုံး၊ ဝိန်ဆုံးတို့မှာ ရပ်ရပ် သွားတာကို တွေ့ရတာကတော့ အပျက်သဘောကို စ၍တွေ့ခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ရပ်ရပ်သွားတာကို တွေ့တော့ ဖောင်းတာနှင့် ဝိန်တာ မဆက်တော့ဘဲ ပျက်ပျက်သွားတာကို တွေ့ရတာပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ဖောင်း တာပျက်သွားပြီးမှ ဝိန်တာပေါ်လာခြင်း၊ ဝိန်တာပျက်သွားပြီးမှ ဖောင်းတာ ပေါ်လာခြင်းဟူသော အပျက်သဘောကို တွေ့ရခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ် ဟု ဖြေကြားလိုက်ရပါတယ်။

အမေရိကန်အမျိုးသားယောဂီ အာသာဟင်က လျှောက်ထား သည်မှာ "ဇူလိုင်လ၂၃-ရက်နေ့က ဖောင်းပိန်ကို ရှုမှတ်ရတာ အရင်က ထက် ပို၍ ကောင်းလာပါတယ်။ စိတ်ထွက်သွားရင်လည်း ချက်ချင်းပင် မှတ်နိုင်ပါတယ်။ မှတ်လိုက်ရင်လည်း ပျောက်ပျက်သွားတာကို တွေ့ရပါ တယ်။ အဲဒါ တရားသဘော မှန်ပါရဲ့လား"ဟု လျှောက်ထားပါတယ်။

"အဲဒီလို စိတ်ထွက်သွားသည်များကို ချက်ချင်းမှတ်နိုင်တာ၊ မှတ် လိုက်ရင်လည်း ပျောက်ပျက်သွားတာကို တွေ့ရတာ မှတ်အားတွေ ပို ကောင်းလာလို့ပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ဉာဏ်စဉ်အဆင့်အားဖြင့် အပျက်ကိုမြင် နိုင်တဲ့ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်နေလို့ပင် ဖြစ်ပေတယ်"လို့ ဖြေကြားလိုက် ရပါတယ်။ တရုတ်လူမျိုး အမျိုးသမီး အသက် ၄၅-နှစ်ရှိ ဒေါ်လန်နီချန်က လျှောက်ထားသည်မှာ တပည့်တော်မ ရုပ်ခန္ဓာကိုယ်က ဒုက္ခဝေဒနာများ ကို ရူမှတ်နိုင်ပါတယ်။ စိတ်ဒုက္ခများကို မရူမှတ်နိုင်ပါ။ တပည့်တော်မ၏ ခန္ဓာကိုယ်မှာ ပညတ်နှင့်ပရမတ် ခွဲရှုလို့ရပါတယ်။ စိတ်ကိုတော့ ပညတ် နှင့်ပရမတ် ခွဲရှုလို့ မရပါဘုရား ဟု လျှောက်ထားပါတယ်။

စိတ်ဒုက္ခများကိုလည်း ရှုမှတ်အားများ ကောင်းလာသည့်အခါ ရှုမှတ်နိုင်ပါလိမ့်မယ်။ ရှုမှတ်အားများ ကောင်းလာအောင် အမှတ်ကို စိပ်စိပ် မှတ်ရပါတယ်။ အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များကို ရှုမှတ်နိုင်ရအောင် အထူးသတိထား၍ လေ့ကျင့်ရပါတယ်။

"ရုပ်ခန္ဓာကိုယ်၌ ပညတ်နှင့်ပရမတ်ကို ခွဲရှုလို့ရတာတော့ မှန်ပါ တယ်။ စိတ်ကိုတော့ ပညတ်နှင့်ပရမတ် ခွဲရှုလို့မရနိုင်ပါ။ ဘာကြောင့်လဲ ဆိုပါလျှင် စိတ်ကိုက ပရမတ်အစစ် ဖြစ်နေလို့ပါပဲ။ ပရမတ်အစစ် တစ်ခု တည်းဖြစ်နေတော့ ပညတ်နှင့်ပရမတ် ထပ်ပြီးခွဲရှုလို့ မရနိုင်တော့ခြင်း ဖြစ်ပေတယ်"ဟု ဖြေကြားလိုက်ရပါတယ်။

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက်၊ ဇူလိုင်လ၂၄-ရက်နေ့၊ ညနေ ၄-နာရီမှ ၅-နာရီခွဲအထိ တရားစခန်းသိမ်းပွဲ၌ တရားဟောပေးရပါသည်။ ဒေါက်တာဦးမြအောင်က အင်္ဂလိပ်လို ဘာသာပြန်ပေးပါသည်။ ဗီယက်နမ် ဘုန်းတော်ကြီးဦးဝီရပညောက ဗီယက်နမ်လို ဘာသာပြန်ပေးပါတယ်။

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက်၊ ဇူလိုင်လ ၂၄-ရက်နေ့၊ ဆန်ဟို ဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာ ၅-ရက် တရားစခန်း ပြီးဆုံးသောအခါ တရား စခန်းသိမ်းပွဲ၌ ဆရာတော်က တရားဟောပေးရပါတယ်။

## စစန်းသိမ်းသည့်အခါ သိဗ္ဗယ်ရာ

ယခုခေတ်အခါသည် ဝိပဿနာတရား ထွန်းကားလာသောအခါ ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ထိုထိုမြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ တရားစခန်းများ

#### ညှိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဖွင့်လှစ်ကာ စီပဿနာတရား အားထုတ်လေ့ရှိကြပေသည်။ အချို့သော မြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ ၁၀-ရက်စခန်း အချို့သော မြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ ၇-ရက်စခန်း၊ အချို့သော မြို့ရွာအရပ်ဒေသတို့၌ ၅-ရက်စခန်း စသည်များ ကို ပြုလုပ်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လေ့ရှိကြပေသည်။

တရားစခန်းသိမ်းသောနေ့တို့၌ တရားမခန်းသိမ်းပွဲများ ပြုလုပ်လေ့ ရှိကြပေသည်။ ထိုတရားစခန်းသိမ်းပွဲများ၌ ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များက စခန်းသိမ်းတရား ဟောကြားကြရပေသည်။ အမေရိကန်နိုင်ငံ၊ ကာလီဖိုးနီး ယားပြည်နယ်၊ ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာ၌လည်း သံခွမှုရံသီ ရိပ်သာဆရာတော်ကို အမျူးထား၍ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆန်း ၁၃-ရက် (၂၀-၇-၉၄) ဗုဒ္ဓဟူးနေ့မှစ၍ ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက် (၂၄-၇-၉၄)နေ့အထိ ၅-ရက် စခန်းဖွင့်၍ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြပါသည်။

တရားစခန်းပြီးသော ဝါဆိုလဆုတ်၂-ရက်၊ တနင်္ဂနွေနေ့ ညနေ ၄-နာရီမှစ၍ ၅-နာရီခွဲအထိ တရားစခန်းသိမ်းပွဲ ပြုလုပ်ကြပေသည်။ ထို တရားစခန်းသိမ်းပွဲ၌ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ကိုယ်တိုင် တရားဟော ကြားပေးပါရန် လျှောက်ထားကြသဖြင့် စခန်းသိမ်းပွဲတရား ဟောရပါသည်။

ယနေ့ စံခန်းသိမ်းပွဲတရားကို ၃-မျိုး ဟောကြားပါမည်။

ာ ၅-ရက်တိုင်တိုင် ဝိပဿနာတရားကို အားထိုတ်ရ၍ ဝမ်း မြောက်ဖို့ရာ၊

၂။ တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါဘဲ ရှုမှတ်မှုကို မရပ်ထား ဖို့ရာ၊

၃။ အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များကို ဆက်လက်၍ ရှမှတ် နေဖို့ရာဟူ၍ ၃-မျိုး ဟောကြားပါမယ်။

၁။ "၅–ရက်တိုင်တိုင် ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ရ၍ ဝမ်းမြောက် ဖို့ရာ"ဟုဆိုရာ၌ မိမိတို့ရှေ့မှ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ စံဝင်သွားကြသည့် ဘုရား၊ ပစ္စေကဗုန္ဓါ၊ ရဟန္တာတို့ အားထုတ်ကြသည့် ဝိပဿနာ အလုပ်ကို မိမိတို့လည်း အားထုတ်ကြရပေပြီ။ ဘုရား၊ ပစ္စေက ဗုန္ဓါ၊ ရဟန္တာတို့ ကြွသွားရာလမ်းသို့ မိမိတို့လည်း လိုက်ကြရပေ ပြီ။ ဘုရား၊ ပစ္စေကဗုန္ဓါ၊ ရဟန္တာတို့ ကြွရောက်စံဝင်ရာ နိဗ္ဗာန်ချမ်း သာသို့ တစ်နေ့သောအခါ ဧကန်မုချ ရောက်ရတော့မည်ဟု နှလုံး သွင်းဆင်ခြင်လိုက်ပါက ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလုဖါပေသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရခြင်းသည် စိမိတို့အတွက် အကျိုး များလှ၍လည်း ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလုပါပေသည်။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရခြင်းအလုပ်သည် ဓိမိတို့အတွက် အကျိုးအများဆုံးအလုပ် ဖြစ်ပေသည်။ မိမိတို့ရရှိထားသည့် အချိန်ပိုလေးများကို အကောင်းဆုံး အကျိုးအရှိဆုံး အသုံးချလိုပါလျှင် သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပွား များအားထုတ်၍ နေလိုက်ရမည် ဖြစ်ပေသည်။

သတိပင္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ရူမှတ်ပွားများ အားထုတ်ခြင်း အလုပ်သည် ရှုမှတ်မှုလေးတစ်ခုကိုသာ ပြုလုပ်ကြရပေသည်။ အကျိုး ကိစ္စကတော့ နှစ်မျိုးနှစ်မျိုး ပြီးမြောက်သွားပေသည်။ မိမိတို့ကို အပါယ် သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲသို့ ကျရောက်စေတတ်သည့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေသာတို့ကို ပယ်သတ်ခြင်း အကျိုးကိစ္စကိုလည်း တစ်ဖက်က ပြီးမြောက်စေသည်။ မိမိတို့ကို နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်စေ တတ်သည့် သမာဓိဉာဏ်များ ရင့်ကျက်အားရှိစေခြင်း အကျိုးကိစ္စကိုလည်း တစ်ဖက်က ပြီးမြောက်စေသည်။ ဤကဲ့သို့ အကျိုးကိစ္စ နှစ်မျိုးနှစ်မျိုး ပြီးမြောက်သွားစေသည်။

သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်နေခြင်း သည် ရှုမှတ်ချက်တိုင်း ရှုမှတ်ချက်တိုင်း အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲ ဒုက္ခဘေးမှ ကင်းဝေးကင်းဝေးသွားစေပြီးလျှင် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာနှင့် နီးကပ် နီးကပ်၍သွားစေသည်။ မိမိတို့ ကောင်းမှုကုသိုလ်များ ပြုလုပ်တိုင်း ပြုလုပ်တိုင်း ဆုတောင်းခဲ့သည့် "အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲဘေးမှ လွတ်မြောက်ရပါလို၏ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ လျင်မြန်စွာ ရောက်ရပါလို၏ ဟူ၍ တောင်းခဲ့သော ဆုတောင်းပတ္တနာလည်း ပြည့်သွားနိုင်သည်ဖြစ်၍ အကျိုးများလှပေသည်။ ဤကဲ့သို့ အလွန်အကျိုးများလှသော ဝိပဿနာ တရားကို အားထုတ်ရသောကြောင့် ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေသည်။

သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အနည်းဆုံး ၁-စက္ကန့်မှာ တစ်မှတ်တော့ ရှုမှတ်နိုင်ကြပေ သည်။ ၁-မိနစ်မှာ အမှတ်ပေါင်း ၆ဝ၊ ၁-နာရီမှာ အမှတ်ပေါင်း ၃၆ဝဝ၊ ၅-ရက်အတွင်းမှာ ၁-ရက်လျှင် ၁၄-နာရီခန့် ရှုမှတ်နိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ် ၍ ၁-ရက်မှာ အမှတ်ပေါင်း ၅ဝ၄ဝဝ၊ ၅-ရက်မှာ အမှတ်ပေါင်း ၂၅၂ဝဝဝ ရေရှိကြပေသည်။ ထို၂၅၂ဝဝဝ သော အမှတ်တို့သည် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သည်အထိ အကျိုးပေးကြမည့် ကုသိုလ်တရားများသာ ဖြစ်ကြပေ သည်။ ဤကဲ့သို့ သင်္ချာနည်းအားဖြင့် ရေတွက်ကြည့်ပါက အကျိုးများ လှသည်ဖြစ်၍ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ကောင်းလှပါပေသည်။

၂။ "တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါဘဲ ရှုမှတ်မှုကို မရပ်ထားဖို့ ရာ"ဟုဆိုရာ၌ ၅-ရက်တရားစခန်းသိမ်း၍ ရိပ်သာမှ ထွက်ခွာ သွားရသည်နှင့် ရှုမှတ်မှုကို ရပ်ထားလိုက်ပါက အခြားကိစ္စများဖြင့် အချိန်ကုန်သွားတတ်ကြပေသည်။ ယခုဘဝမှာ ရသင့်ရထိုက်သော တရားထူးတရားမြတ်များကို မရလိုက်ပါဘဲ ဖြစ်သွားတတ်ကြပေ သည်။ သို့ဖြစ်၍ တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါဘဲ ရှုမှတ်မှု ကို မရပ်ထားရဟူ၍ ဟောကြားရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

အဋ္ဌကထာဆရာများက "အန္တရာစ အဗျောသနေန"ဟု ဖွင့်ပြကြ ပါသည်။ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော တရားလမ်းဆုံးသို့ မရောက်သေးပါ ဘဲ ရှုမှတ်မှုကို အဆုံးမသတ်ရ၊ ဆက်လက်၍ ရှုမှတ်သွားရမည်ဟု ဆိုလို ပါသည်။

#### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၅၃

ဆောင်ပုဒ်။ ။ လမ်းဆုံးမရောက်၊ လက်မမြှောက်၊ တောက်လျှောက်သွားရမည်။

(စည်)

မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် -

- ၁။ အလွန်ရနိုင်ခဲသော လူ့အဖြစ်ကို ရရှိထားခြင်း၊
- ၂၊ အလွန်ရှင်နိုင်ခဲသော အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရရှိထားခြင်း
- ၃။ အလွန်ကြားနာရခဲသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ကြား နာနေရခြင်း၊
- ၄။ အလွန်တွေ့နိုင် ကြံ့နိုင်ခဲသော သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ ကြံ့နေရခြင်းဟူသော ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးတို့ကို ရရှိထား သော ဘဝဖြစ်၍ တရားလမ်းဆုံးဖြစ်သည့် မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ရိပ်သာ မှထွက်ရပါသော်လည်း ရှမှတ်မှုကို မရပ်ထားပါဘဲ ဆက် လက်၍ ရှုမှတ်နေကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

တရားနာပရိသတ် ယောဂီများနှင့် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ တရားလမ်းဆုံးတို့သည် –

- (က) သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက်ရှိ သွားနိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့်နိဗ္ဗာန်၊
- (ခ) သကဒါဂါမိမဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက်ရှိသွား နိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့်နိဗ္ဗာန်၊
- (ဂ) အနာဂါမိမဂ်ဉာဏ်၊ ဇိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက်ရှိသွားနိုင် သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့်နိဗ္ဗာန်၊
- (ဃ) အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြု၍ ရောက်ရှိသွား နိုင်သော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့်နိဗ္ဗာန်ဟူ၍ ၄-မျိုး ရှိပေသည်။

ထို ၄-မျိုးသော လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်တို့တွင် အနည်းဆုံး သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် အာရုံပြ၍ ရောက်ရှိသွားနိုင်သော

#### ၁၅၄ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိုဗ္ဗာန်သို့ ရောက်အောင်တော့ အားထုတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

၃။ "အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များကို ဆက်လက်၍ ရှမှတ်နေ ဖို့ရာ"ဟုဆိုရာ၌ ၅-ရက် တရားစခန်းပြီးသွား၍ မိမိတို့အိမ်သို့ ပြန်ရောက်သွားသည့်အခါမှာလည်း လမ်းဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်စေနိုင်တဲ့ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်းစသော အထွေထွေ အသေးစိတ်ဖြစ်သည့် ကိုယ်အမူအရာများကို ဆက်လက်၍ ရှမှတ် နေကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်ဟူသည် မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားတော်မူအပ်သော သမ္မဇည့္ဆာမှတ်များပင် ဖြစ်ပေသည်။ သမ္မဇညဆို သည်မှာ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်းစသော ကိုယ်အမှုအရာ အမျိုးမျိုးတို့ ကို အမှန်အတိုင်းသိအောင် ရှုမှတ်ရသော အမှတ်များပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### အဘိက္ကန္တေ ပင္ခ်ိက္ကန္တေ သမ္မဇာနကာရီ ဟောတိ။

ရေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်သည့် ကိုယ်အမှုအရာများကို အမှန် အတိုင်းသိအောင် ရှုမှတ်ရမည်ဟု ရေးဦးစွာ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူပါသည်။

- ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်သည့် ကိုယ်အမှုအရာများမှာ -
- (က) သွားလျက်နှင့် ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်၊
  - (ခ) ရပ်လျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်၊
- ြင်း (ဂ) ထိုင်လျက်နှင့် ရေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်၊
  - (ဃ) လျောင်းလျက်နှင့် ရေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဟူ၍ ၄-မျိုး ဖြစ်ပေသည်။

garan <mark>Al</mark>peinge dan dan ka

၁၅၅

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

(က) သွားလျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ် ဆိုသည်မှာ စင်္ကြီ လျှောက်၍ တရားရှမှတ်သောအခါ ပို၍ထင်ရှားပေသည်။ ကြွ တယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်၍ ရှေ့သို့သွားနေ ခြင်းသည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ စင်္ကြံလမ်းဆုံး၍ နောက်သို့ ပြန်လှည့်ရခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။

ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်လို့ ရှမှတ်သည့်အခါမှာ သမ္ပဇည ပိုင်းအနေဖြင့် ကိုယ်ကာယ = ကိုယ်အမှုအရာများကို ရှုမှတ်ရမည် ဖြစ် ပေသည်။ သို့ပါသော်လည်း ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ရာတွင် ထင်ရှားရာ မှစ၍ ရှုမှတ်နိုင်သည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူထားပါသည်။ သို့ဖြစ် ၍ ထင်ရှားရာမှစ၍ ရူမှတ်နိုင်ကြပေသည်။

ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ် စသည်ဖြင့် ရှေသို့တက်ပြီး၍ စင်္ကြလမ်းအဆုံးသို့ ရောက်သွားသောအခါ အနည်းငယ်ရပ်ပြီးမှ နောက်သို့ ပြန်လှည့်ရပေသည်။ ပြန်ဆုတ်ရပေသည်။ နောက်သို့ ပြန်ဆုတ်ရ လှည့်ရ မည့်အခါမှာ အထူးသတိထားလိုက်လျှင် လှည့်ချင်သောစိတ်များ ထင်ရှား နေတတ်ပေသည်။ ယင်းလှည့်ချင်သောစိတ်ကို လှည့်ချင်တယ်၊ လှည့်ချင် တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပေသည်။ ထိုနောက် လှည့်သည့် ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ လှည့်တယ်၊ လှည့်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပေသည်။

ဤကဲ့သို့ လှည့်ချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားပါက ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားပြီး ဖြစ်ပေသည်။ လှည့်ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်သည့် နာမ်တရား၊ လှည့်နေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား ဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေးဧဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။ လှည့်ချင်သည့်စိတ်ကြောင့် လှည့်သော ကိုယ်အမှုအရာ များ ဖြစ်လာပေသည်။ လှည့်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ လှည့် နေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွား ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဉာဏ်စဉ်၂-ဆင့်ကို ရရှိသွားပေသည်။

(ခ) ရပ်လျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဟု ဆိုသည်မှာ ရပ် လျက်နှင့် အောက်သို့ ကုန်းညွှတ်၍ ပြုဖွယ်ကိစ္စများကို ပြုလုပ်ရ သောအခါတို့၌ ထင်ရှားပါသည်။ အောက်သို့ ကုန်းညွှတ်လိုက် ခြင်းသည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ပြုဖွယ်ကိစ္စပြုပြီး၍ အထက်သို့ ပြန်ထူခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။

ရပ်လျက်နှင့် ပြုဖွယ်ကိစ္စများရှိ၍ အောက်သို့ ကုန်းညွှတ်ရမည့် အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက်လျှင် ကုန်းညွှတ်ချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းကုန်းညွှတ်ချင်သောစိတ်ကို ညွှတ်ချင်တယ်၊ ညွှတ်ချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ညွှတ်ချသည့် ကိုယ်အမူ အရာပေါ်လာမှ ညွှတ်တယ်၊ ညွှတ်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ညွှတ်ချင် သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့နာမ်တရား၊ ညွှတ်နေသည့် ကိုယ်အမူအရာများ က မသိတတ်တဲ့ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ညွှတ်ချင်သောစိတ်ကြောင့် ညွှတ်သော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ် လာပေသည်။ ညွှတ်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ညွှတ်နေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

ပြုဖွယ်ကိစ္စများဖြပြီး၍ ပြန်ထူရမည့်အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက် လျှင် ထူချင်သောစိတ်က ရေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းထူ ချင်သောစိတ်ကို ထူချင်တယ်၊ ထူချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ထူသည့် ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ ထူတယ်၊ ထူတယ်ဟု ရှုမှတ်ရ ပါသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့နာမ်တရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား ၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ထူချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ထူသောကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာ ပေသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမှု အရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကိုသိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

(ဂ) ထိုင်လျက်နှင့် ရှေ့သို့တက် နောက်သို့ဆုတ် ဆိုသည်မှာ ဘုရား ရှိခိုးသောအခါ ပို၍ထင်ရှားပါသည်။ ဘုရားကို အာရုံပြု၍ ရှိခိုး ဦးချလိုက်ခြင်းသည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ ရှိခိုးဦးချ ပြီးသောအခါ ပြန်၍ထူခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေ သည်။

ထိုင်လျက်နှင့် ဘုရားကို ရှိခိုးဦးချတော့မည့်အခါ အထူးသတိထား လိုက်လျှင် ရှိခိုးဦးချချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းရှိခိုးချင်သောစိတ်ကို ရှိခိုးချင်တယ်၊ ရှိခိုးချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ရှိခိုးချလိုက်သော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ ရှိခိုးတယ်၊ ရှိခိုးတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ရှိခိုးချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့နာမ်တရား ရှိခိုးချသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ် နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရုပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ရှိခိုးချင်သောစိတ်ကြောင့် ရှိခိုးသော ကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ် ပေါ်လာပေသည်။ ရှိခိုးချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ရှိခိုးချသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

ရှိခိုးဦးချပြီး၍ ပြန်ထူရတော့မည့်အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက် လျှင် ပြန်ထူချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ၁၅ဂ

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ 🐇

ယင်းပြန်ထူချင်သည့်စိတ်ကို ထူချင်တယ်၊ ထူချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ထူနေသော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ ထူတယ်၊ ထူတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့နာမ်တရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ် နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရှုပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ထူချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ပြန်ထူသော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ် ပေါ်လာပေသည်။ ထူချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ထူနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

(ဃ) လျောင်းလျက်နှင့် ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ်ဟုဆိုသည်မှာ ထိုင်ရာမှ လျောင်းအိပ်ချလိုက်ခြင်းသည် ရှေ့သို့တက်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။ လျောင်းအိပ်ချပြီးသောအခါ ပြန်ထူထခြင်းသည် နောက်သို့ဆုတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထိုင်ရာမှ လျောင်းအိပ်ချရမည့်အခါ၌ အထူးသတိထားလိုက် လျှင် လျောင်းချင်သောစိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်း လျောင်းချင်သောစိတ်ကို လျောင်းချင်တယ်၊ လျောင်းချင်တယ်ဟု ရှုမှတ် ရပါသည်။ ထို့နောက် လျောင်းချလိုက်သော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ် လာမှ လျောင်းတယ်၊ လျောင်းတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ လျောင်းချင် သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့နာမ်တရား၊ လျောင်းချနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာ များက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

လျောင်းချချင်သည့်စိတ်ကြောင့် လျောင်းချရပေသည်။ လျောင်း ချင်သောစိတ်က အကြောင်းတရား၊ လျောင်းနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများ က အကျိုးတရားဖြစ်၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိမ်းဆည်း၍သိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။ လျောင်းချပြီး၍ ပြန်ထူထရမည့်အခါ၌ အထူးသဟိထားလိုက် လျှင် ပြန်ထူထချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ ယင်းထူထချင်သည့်စိတ်ကို ထချင်တယ်၊ ထချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထို့နောက် ထနေသော ကိုယ်အမှုအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာမှ ထတယ်၊ ထတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ထချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့နာမ်တရား၊ ထနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရားဖြစ်၏ဟု နာမ် နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းခြား၍သိသော နာမရူပပရိစ္ဆေ့ခဉာဏ်ကို ရရှိသွားပေသည်။

ထချင်သောစိတ်ကြောင့် ထရပေသည်။ ထချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ထနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက အကျိုးတရားဖြစ် ၏ဟု အကြောင်းနှင့်အကျိုးကိုသိသော ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကိုလည်း ရရှိသွားပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ရှေသို့တက် နောက်သို့ဆုတ် စသည်များကို ပြုလုပ် ရာ၌ ပြုချင်သည့်စိတ်ကို ရူမှတ်လို့ရသွားပါက နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်နှင့် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ဟူသော ဤဉာဏ် ၂-ဆင့်ကို ရရှိသွားသောကြောင့် လူပြည်၊ နတ်ပြည်စသော ကောင်းမြတ်သည့် သုဂတိဘဝတို့၌ ဖြစ်ရခြင်း မြဲသွားပေပြီ၊ စူဋ္ဌသောတာပန် ဖြစ်သွားပေပြီဟု အဋ္ဌကထာဆရာများက ဖွင့်ပြမိန့်ဆိုကြပါသည်။

ဤကဲ့သို့ တထာဂတရိပ်သာ တရားစခန်း၌ ၅-ရက်တိုင်တိုင် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရ၍ –

- ဝမ်းမြောက်ဖွယ် ဖြစ်သည့်အကြောင်း၊
- ှု ရှမှတ်မှုများကို ရပ်မှထားဖို့အကြောင်း၊
- အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်များကို ဆက်လက်၍ ရှမှတ် နေရမည့် အကြောင်းတရားတို့ကို နာကြားရသဖြင့် နာကြား ရသောအတိုင်း လိုက်နာကျင့်ကြံ ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို ဒုက္ခခပ်သိမ်း

၁၆၀

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကင်းငြိမ်းရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင် မြန်စွာဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်။

သာဓု ... သာဓု ... သာဓု။

### ဆန်ဟိုဆေးမှ ချီကာဂိုသို့

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၆-ရက်၊ ဇူလိုင်လ ဂ-ရက်နေ့တွင် ဆန်ဖရန်စစ္စကိုလေဆိပ်မှ နေ့လယ် ၂-နာရီ ၄ဝ-မိနစ်ထွက်သော လေယာဉ်ဖြင့် ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြဲအောင်တို့သည် ချီကာဂိုသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ချီကာဂိုလေဆိပ်သို့ ညနေ ၅-နာရီ ၄ဝ-မိနစ် ရောက်ကြပါသည်။ ချီကာဂိုလေဆိပ်၌ ချီကာဂို မြန်မာဘုန်းတော်ကြီး ကျောင်းဆရာတော် ဦးကေသဝ၊ ဦးဝိဇယ၊ ဦးဓမ္မပီယ၊ ဒေါ်မေကြည်ဝင်း နှင့် သက်ဆိုင်ရာ ဒကာ၊ ဒကာမများက စောင့်ရွှုံကြိုဆိုကြပါသည်။

ချီကာဂို မြန်မာဘုန်းတော်ကြီးကျောင်း၌ ရှေ့က တရားစခန်းများ မဖွင့်ခဲ့ဖူးသေးဟု သိရပါသည်။ သခ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော် ကြွလာသော အခါ တရားစခန်း ဖြစ်မြောက်ရေးကို ဒေါ်မေကြည်ဝင်းက အထူးကြိုးစား ၍ ဆောင်ရွက်လျက်ရှိကြောင်းကို ညိရပါသည်။ ဒေါ်မေကြည်ဝင်းနှင့် သက်ဆိုင်ရာ ကျောင်းဒကာ၊ ဒကာမများ၏ ကြိုးစားဆောင်ရွက်မှုကြောင့် တရားစခန်း ဖြစ်မြောက်သွားကြပေသည်။

ချီကာဂို့ မြန်မာဘူန်းတော်ကြီးကျောင်း၌ တရားစခန်း အဓိအစဉ်

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၇-ရက်၊ ဇူလိုင်လ၂၉-ရက်နေ့၊ ည ၇-နာရီမှ ၉-နာရီအထိ တရားပွဲကျင်းပရန်။

> ဝါဆိုလဆုတ် ဂ-ရက်၊ ဇူလိုင်လ ၃ဝ-ရက်နေ့၊ နံနက် ဂ-နာရီမှ ၁ဝ-နာရီ အလုပ်ပေးတရားနာ၍ ရှုမှတ်ကြရန်၊ နေ့လယ် ၁-နာရီမှ ၂-နာရီ ဆွမ်းအနုမောဒနာတရား နာကြားရန်၊

၂-နာရီမှ ၃-နာရီ တရားထိုင်ရန်၊ ၃-နာရီမှ ၄-နာရီ တရားစစ်ဆေးခံရန်၊ ၄-နာရီမှ ၅-နာရီ တရားထိုင်ရန်၊ ၅-နာရီမှ ၆-နာရီ စင်္ကြံလျှောက်ရန်၊ ည ၇-နာရီမှ ၇-နာရီ တရားထိုင်ရန်၊ ဂ-နာရီမှ ၉-နာရီခွဲ တရားနာရန်၊

ဝါဆိုလဆုတ် ၉-ရက်နေ့ ဂ-နာရီမှ ၁ဝ-နာရီ တရားရှုမှတ်ရန်။

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၇-ရက်နေ့၊ ည ဂ-နာရီမှ ၉-နာရီခွဲအထိ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါး ဟောကြားပါသည်။ တရားနာပရိသတ်၂၅-၃၀ ခန့် ရှိပါသည်။ အမေရိကန်လူမျိုး ၂-ဦးလာရောက်၍ တရားနာကြပါသည်။ တရားပွဲ ပြီးဆုံးသောအခါ အချို့သော ဒကာ၊ ဒကာမများက ဤတရားကိုနာရတာ မိမိတို့အတွက် အလွန်အကျိုးများ၍ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ဖြစ်ရပါသည်ဟု လျှောက်ထားကြပါသည်။

ဒီနေ့ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၇-ရက် ဖြစ်ပါတယ်။ ၇-ရက်နေ့ ည ချီကာဂို မြန်မာဘုန်းတော်ကြီးကျောင်း၌ ဟောကြားရမည့်တရားက ယခုဘဝကောင်းမြတ်လှ တရားတော်ဖြစ်ပါတယ်။ တရားနာပရိသတ်များ ဖြစ်ခဲ့ရတဲ့ဘဝပေါင်းဟာ အနမတဂ္ဂသုတ္တန်တရားတော်အရ ရေတွက်လို့ မရအောင် များပြားခဲ့တဲ့ ဘဝပေါင်းများစွာတို့တွင် ယခုရရှိထားသည့် လူဘဝသည် အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ်ပေတယ်။

ဘာ့ကြောင့် ယခုရရှိထားသည့် ဘဝသည် အကောင်းမြတ်ဆုံး ဘဝ ဖြစ်ရပါသလဲဆိုလျှင် သက်တမ်းတွေ သိပ်ရှည်နေလို့လည်း မဟုတ် ပေ။ လွန်ခဲ့ပြီးသည့် အတိတ်ဘဝများက အသက် သောင်းတမ်း၊ သိန်း တမ်းအထိရှည်ခဲ့သည့် လူ့ဘဝများမှာ ဖြစ်ခဲ့ဖူးကြပါတယ်။ ဘဝတွေက ခြားလို့ မသိကြတော့ဘဲ ဖြစ်ကြတယ်။ ထို့ကြောင့် ယခုဘဝဟာ သက် တမ်းရှည်၍ ကောင်းမြတ်သည့်ဘဝဖြစ်တာလည်း မဟုတ်ပေ။

### ၁၆၂

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ပစ္စည်းဥစ္စာတွေ သိပ်ပေါများကြွယ်ဝနေလို့ ကောင်းမြတ်တဲ့ဘဝ ဖြစ်တာလည်း မဟုတ်ပေ။ ပစ္စည်းဥစ္စာတွေ သိပ်မပေါများ မကြွယ်ဝကြပါ။ ယခုဘဝထက် ပစ္စည်းဥစ္စာများ ပေါများကြွယ်ဝတဲ့ သူဌေးကြီးတွေ၊ သူကြွယ် ကြီးတွေဖြစ်ခဲ့ကြတဲ့ စာဝပေါင်းမြှောက်မြားစွာ ရှိခဲ့ကြပါတယ်။ ဘဝတွေက ခြားသွားလို့ မသိကြတော့ဘဲ ဖြစ်ကြပေတယ်။ ထို့ကြောင့် ပစ္စည်းဥစ္စာတွေ သိပ်ပေါများကြွယ်ဝနေလို့ ယခုဘဝဟာ အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ်တာ

ဘုန်းတန်ခိုးအာနတော်တွေ သိပ်ကြီးနေလို့ ကောင်းမြတ်တဲ့ဘဝ ဖြစ်တာလည်း မဟုတ်ပေ။ ယခုဘဝထက် ဘုန်းတန်ခိုးအာနုဘော်ကြီးတဲ့ ပဒေသရာဇ်၊ ကေရာဇ်မင်းများ ဖြစ်ခဲ့ဖူးကြပါတယ်။ ဘဝတွေက ခြားသွား လို့သာ မသိကြတော့ဘဲ ဖြစ်ကြရပေတယ်။ ထို့ကြောင့် ဘုန်းတန်ခိုး အာနုဘော်တွေ သိပ်ကြီးနေလို့ အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ်တွာလည်း မဟုတ်ပေ။

ဘာ့ကြောင့် ယခုရရှိထားသည့် ဘဝသည် အကောင်းမြတ်ဆုံး ဘဝဖြစ်ပါသလဲဆိုရင် အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားဖို့ရာ၊ နိဗ္ဗာန်ကို မြင်သွား ဖို့ရာ၊ တရားထူးတရားမြတ်များ ရသွားဖို့ရာ အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ် ပေတယ်။

ဘာကြောင့် ယခုဘဝသည် အပါယ်တံခါးပိတ်နိုင်၊ နိဗ္ဗာန်ကို မြင် သွားနိုင်၊ တရားထူးတရားမြတ်များကို ရသွားနိုင်ပါသလဲဆိုရင် တရားနာ ပရိသတ်များ၏သန္တာနိ၌ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါး ရရှိထားသောကြောင့်ပင် ဖြစ်ပေတယ်။

တရားနာပရိသတ်များနှင့် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်များ၏ သန္တာန်တို့ ၌ ရှိနေသော ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးကို တစ်ချိန်သောအခါ ဗာရာဏသီ ပြည် ဂင်္ဂါမြစ်သို့ သွားရာခရီး၌ ကုက္ကိုပင်ကြီး ၇-ပင်တို့တွင် တစ်ပင်သော

#### ပြည်ပသာသနာဓာတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၆၃

ကုက္ကိုပင်၏အနီး၌ လူ့ဘဝဆုံးရှုံးသွားတဲ့ ရေကပတ္တနဂါးမင်းကို အကြောင်း ပြု၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။

- ၁။ လူ့အဖြစ်ကို ရဖို့ရာ အလွန်ခဲယဉ်းတယ်၊
- ၂၊ လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်နေဖို့လည်း အလွန်ခဲယဉ်းတယ်၊
- ၃။ သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြားဖို့လည်း အလွှန်ခဲယဉ်း တယ်၊
- ၄။ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံဖို့လည်း အလွန်ခဲယဉ်းတယ် ဟူ၍ ခဲယဉ်းခြင်းတရား ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးကို ဟောကြား တော်မူခဲ့ပါတယ်။

အဲဒီခဲယဉ်းခြင်းတရား ၄-ပါး တရားနာပရိသတ်များသန္တာန်မှာ ရှိနေသောကြောင့် နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိပတ္တာန်ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်လျှင် ယခုဘဝ၌ပင် အပါယ်တံခါး ဝိတ်သွားနိုင်ကြပေသည်။ နိဗ္ဗာန်ကို မြင်သွားနိုင်ကြပေသည်။ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွားနိုင် ကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် တရားနာပရိသတ်များ ယခုရရှိထားသည့်ဘဝ သည် အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ်ပေတယ်။

၁။ လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို မြတ်စွာဘုရား သုတ္တန်တစ်ခု ဟောကြားပါတယ်။ ထိုသုတ္တန်၏အမည်က နခသီခသုတ္တန်တဲ့။ မြတ်စွာဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်၌ မြေမှုန့်လေးတင်ပြပြီး ဟော ကြားတော်မူခဲ့တဲ့သုတ္တန် ဖြစ်ပါတယ်။

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန် ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူပါတယ်။ တစ်နေ့သောအခါ ရဟန်း တော်များနှင့် တရားနာပရိသတ်များက မြတ်စွာဘုရားထံမှ တရားနာယူဖို့ ရာ စည်းဝေးပြီး စောင့်နေကြပါတယ်။ ဒီနေ့မှာ တရားဟောဖို့ရာ အချိန် မရသောကြောင့် တရားနာပရိသတ်များနှင့် ရဟန်းတော်များရှိရာသို့ မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် ကြွလာတော်မူပါတယ်။ ၁၆၄

#### သိကောင်းစရာ မေမပဒေသာ

ရောက်လာသောအခါ မြေကြီးပေါ်မှာရှိတဲ့ မြေမှုန့်ကလေးကို ကောက်ယူပြီး လက်သည်းပေါ်မှာတင်ထားကာ ရဟန်းတော်များကို မိန့် ကြားတော်မူလိုက်ပါတယ်။ "ချစ်သားရဟန်းတို့ … ငါဘုရား၏ လက်သည်း ပေါ်မှာတင်ထားတဲ့ မြေမှုန့်နှင့် မဟာပထဝီမြေကြီးမှာ ရှိနေကြသည့် မြေမှုန့်တို့တွင် အဘယ်မြေမှုန့်က ပို၍များနေသလဲ လို့ မိန့်ကြားတော်မူ လိုက်ပါတယ်။ ရဟန်းတော်များက "မြတ်စွာဘုရား လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားသည့် မြေမှုန့်ကလေးသည် မဟာပထဝီမြေကြီးမှာ ရှိနေသည့် မြေမှုန့်များကို ထောက်ထားလိုက်လျှင် အလွန်ပင် နည်းပါးပါတယ်ဘုရား မဟာပထဝီမြေကြီးမှာရှိနေတဲ့ မြေမှုန့်တွေက အလွန်ပင် များပြားပါတယ် ဘုရား ဟု လျှောက်ထားကြပါတယ်။

မြတ်စွာဘုရားက "ချစ်သားရဟန်းတို့ … သင်တို့ရရှိထားသည့် လူ့ဘဝသည် ငါဘုရားလက်သည်းပေါ်မှာတင်ထားသည့် မြေမှုန့်လောက် ပင် ရှိပေတယ်။ လူ့ဘဝက ကွယ်လွန်စုတေသွားပြီး လူ့ဘဝမှာ လူပြန် ဖြစ်တဲ့ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ငါဘုရားလက်သည်းပေါ်မှာတင်ထားသည့် မြေမှုန့် လောက်ပင် ရှိပေသည်။ လူ့ဘဝက ကွယ်လွန်စုတေသွားပြီး အပါယ် ၄-ဘုံသို့ ကျရောက်သွားကြတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတွေဟာ မဟာပထဝီမြေကြီး မှာရှိတဲ့ မြေမှုန့်တွေလောက် များပြားကြတယ်"ဟု လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ဟောကြားတော်မူလိုက်ပါတယ်။

တရားနာပရိသတ်များ ယခုရရှိထားသည့် လူ့ဘဝသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်မှာတင်ထားသည့် မြေမှုန့်လောက်ပင် ရှိပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းလှပေသည်။ တရားနာပရိသတ်များ အလွန် ခဲယဉ်းတဲ့ လူ့အဖြစ်ကို ရရှိထားကြသည်ကိုသိပြီး တရားတွေ ကြိုးကြိုး စားစား အားထုတ်နိုင်ရအောင် ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော် ဘုရားကြီးက တရားနာပရိသတ်များနှင့် နောင်လာနောင်သားတွေ မှတ် သားရလွယ်ကူအောင် ဆောင်ပုဒ်များ စီစဉ်ထားခဲ့ပါတယ်။

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၆၅

အားလုံး လိုက်ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ လူတစ်ယောက်ဟာ၊ ဖြစ်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ ဖြစ်ခဲလှစွာ၊ လူဆိုတာ၊ ဖြစ်ကာနေရပြီ။

မြတ်စွာဘုရား ဒီနေ့မှာ တရားဟောဖို့ရာ အချိန်မရတဲ့အတွက် ကြောင့် ဆက်လက်၍ မှာကြားသွားပါတယ်။ "ငါဘုရားလက်သည်းပေါ် မှာတင်ထားသည့် မြေမှုန့်လောက် နည်းပါးသည့် လူ့ဘဝကို ခဲခဲယဉ်းယဉ်း ရထားကြသည့်အတွက်ကြောင့် ငါဘုရား၏သာသနာတော် ရှိနေသည့် အခိုက်မှာ မမေ့ကြနဲ့ မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်နေကြ"ဟု မှာကြား သွားပါတယ်။

"မမေ့ကြနဲ့ မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်နေကြ"ဟူသော စကား တော်၏ အဓိပ္ပါယ်မှာလည်း ဒါန၊ သီလ၊ သမထကုသိုလ်မှုလောက် ပြည့်စုံကြပြီးလျှင် လူ့စည်းစိမ်၊ နတ်စည်းစိမ်၊ ဗြဟ္မာ့စည်းစိမ်တို့ကို ခံစား စံစားဖို့ရာ မမေ့ကြနဲ့ မမေ့ကြနဲ့လို့ မှာကြားတော်မူလိုရင်း အဓိပ္ပါယ် ဟုတ်သလား၊ မဟုတ်ဘူးလား … မဟုတ်ပါဘုရား။

တရားနာပရိသတ်များနှင့်တကွ ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတွေ ယခု ဘဝမှစပြီး အပါယ်သံသရာမှ အပြီးတိုင်လွတ်မြောက်ကြောင်း၊ အလုံးစုံ သော သံသရာဒုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက်ကြောင်း၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက် ကြောင်းဖြစ်သည့် သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရားတို့ကို ကျင့်ကြံအားထုတ်ဖို့ ရာ မမေ့ကြနဲ့ မမေ့ကြနဲ့လို့ မှာတော်မူလိုရင်း အဓိပ္ပါယ်ဖြစ်ပေတယ်။

သာမန် မမေ့ကြနဲ့လို့ ဟောကြားတော်မူသည့် စကားတော်၏ အဓိပ္ပါယ်ကို ဘာကြောင့် အလုံးစုံသော သံသရာဒုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက် ကြောင်း၊ နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်း သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံ အားထုတ်မှုကို မမေ့ကြနဲ့ဟူသော အဓိပ္ပါယ်ကို ယူရပါသလဲဆိုလို့ရှိရင် -

#### သိကောင်းစရာ မွေပဒေသာ

မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော် လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း အသက်နှင့်ခန္ဓာကို မငဲ့ညှာပါဘဲ အနစ်နာခံပြီး ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့် ကျင့်ခဲ့သည်မှာ တရားနာပရိသတ်များနှင့်တကွ ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ တွေ လူ့စည်းစိမ်၊ နတ်စည်းစိမ်၊ ဗြဟ္မာ့စည်းစိမ်တွေ ခံစားစံစားဖို့ရာကို ရည်ရွယ်ပြီး အသက်နှင့်ခန္ဓာကိုယ်ကို မငဲ့ညှာပါဘဲ အနစ်နာခံပြီး ပါရမီ တော်တွေ ဖြည့်ကျင့်ခဲ့တာ မဟုတ်ပေ။

တရားနာပရိသတ်များနှင့်တကွ ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတွေ ယခု ဘဝမှစ၍ အပါယ်သံသရာမှ လွှတ်မြောက်ပြီး၊ အလုံးစုံသော သံသရာဒုက္ခ တို့မှ လွှတ်မြောက်ပြီး နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားဖို့ရာကိုသာ ရည်ရွယ် ၍ လေးအသင်္ချေနှင့်ကမ္ဘာတစ်သိန်း ကာလပတ်လုံး အသက်နှင့်ခန္ဓာကိုယ် ကို မငဲ့ညှာပါဘဲ အနှစ်နာခံပြီး ပါရမီတော်တွေကို ဖြည့်ကျင့်ခဲ့တာ ဖြစ် ပေတယ်။

ထို့ကြောင့် သာမန် မမေ့ကြနဲ့ မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်နေ ကြဟုဆိုသည့် စကားတော့်၏အဓိပ္ပါယ်မှာ အပါယ်သံသရာမှ လွတ်မြောက် ကြောင်း၊ အလုံးစုံသော သံသရာဒုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက်ကြောင်း၊ နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်ကြောင်းဖြစ်သည့် သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား အား ထုတ်မှုများကို မမေ့ကြနဲ့၊ မမေ့ကြနဲ့ဟု ဟောကြားတော်မှုလိုရင်း အဓိပ္ပါယ် ဖြစ်ပေတယ်။

မမေ့ကြနဲ့၊ မမေ့ကြနဲ့ဟု မှာကြားဟောကြားတော်မူသည့်အတိုင်း ယခုတရားနာပရိသတ်များ အချိန်ရသမျှ သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရားတို့ကို ကျင့်ကြံအားထုတ်နေရခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မြတ်စွာဘုရားလက်ထက်တော်အခါက မြတ်စွာဘုရား၏ အလို တော်မှာ သောတာပန်ဖြစ်အောင် အားထုတ်တာလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုကျ မဟုတ်သေးပေ။ သကဒါဂါမ်ဖြစ်အောင် အားထုတ်တာလည်း မြတ်စွာဘုရား အလိုကျ မဟုတ်သေးပေ။ အနာဂါမ်ဖြစ်အောင် အားထုတ် တာလည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုကျ မဟုတ်သေးပေ။ ရဟန္တာဖြစ်အောင် အားထုတ်နိုင်မှသာ မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုကျ ဖြစ်ပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားလက်ထက်တော်အခါက ပါရမီအခြေခံ ရင့်ကျက် ပြီးတဲ့ပုဂ္ဂိုလ်တွေက များကြသောကြောင့် ရဟန္တာဖြစ်အောင် အားထုတ်မည် ဟု ရည်ရွယ်ချက်ထားသည့်ပုဂ္ဂိုလ်တွေ များကြပါတယ်။ ယခုတရားနာ ပရိသတ်များခေတ်သို့ ရောက်လာတဲ့အခါမှာတော့ သာသနာနောက်ပိုင်း ဖြစ်၍ ရဟန္တာဖြစ်အောင် အားထုတ်နိုင်သည့်ပုဂ္ဂိုလ်များ အလွန်ပင် နည်းသွားပါပြီ။ အနည်းဆုံးတော့ သောတာပန်ဖြစ်အောင် အားထုတ်မည် ဟု ရည်ရွယ်ချက်ထားသည့် ပုဂ္ဂိုလ်များတော့ ရှိကြပါတယ်။

သာသနာတော်ကြီးနှင့် လာတွေ့ကြုံနေရသည့် လူ့ဘဝရရှိထား သည့်အခိုက်မှာ အနည်းဆုံး အပါယ်ဘေးငြိမ်းသည့် ဉာဏ်အဆင့် သောတာပန်ဖြစ်အောင်တော့ အားထုတ်သင့်ကြပါတယ်။ တရားနာ ပရိသတ်များ အားမထုတ်သင့်ပါဘူးလား ... အားထုတ်သင့်ပါတယ်ဘုရား။

မေတ္တာ၊ ကရုဏာကြီးမားကြသည့် ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည် ဆရာတော်ဘုရားကြီး၊ ဝေဘူဆရာတော်ဘုရားကြီး၊ တောင်ပုလုဆရာတော် ဘုရားကြီး စသော ဆရာတော်ဘုရားကြီးများက တပည့်ရင်းများနှင့် တွေ့ရ သည့်အခါ အားထုတ်ကြ အားထုတ်ကြ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ဆုံ နေသည့်အခိုက် အပါယ်ဘေးငြိမ်းသည့်အဆင့်၊ အပါယ်တံခါးပိတ်သည့် အဆင့်ထိအောင် အားထုတ်ကြရမည်ဟု တိုက်တွန်းတော်မူကြပါတယ်။ ရနိုင်လို့သာ တိုက်တွန်းခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ မရနိုင်လျှင်တော့ တိုက်တွန်း ကြမှာ မဟုတ်ပေ။ ယခုတရားနာပရိသတ်များလည်း တိုက်တွန်းသည့် အတိုင်း စွမ်းနိုင်သမျှ အားထုတ်နေကြရခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီးကတော့ သိမ် သိမ်မွေ့မွေ့ ဆောင်ပုခ်ဖြင့် တိုက်တွန်းခဲ့ပါတယ်။ ၁၆ဂ

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

အဲဒိဆောင်ပုဒ် လိုက်ဆိုကြရမယ် – ဆောင်ပုဒ်။ ။ အပါယ်ဘေးငြိမ်းခွင့်၊ ဉာဏ်အဆင့်၊ အသင့်ရောက်ပါစေ။

မြတ်စွာဘုရားလည်း မကြာခဏ တိုက်တွန်းတော်မူပါတယ်။ ခဏော ဝေ မာဥပစ္စဂါ = ဘုရားပွင့်တော်မူလာသည့် အခွင့်ကောင်းအခွင့် သာ သာသနာတော်ကြီးကို မလွန်သွားစေလင့်၊ မလွန်သွားခင် အနည်းဆုံး အပါယ်တံခါးပိတ်သည့် အဆင့်ထိအောင် အားထုတ်ကြရမည်ဟု တိုက် တွန်းတော်မူခဲ့ပါတယ်။ မြတ်စွာဘုရား တိုက်တွန်းတော်မူသည့်အတိုင်း ယခုတရားနာပရိသတ်များလည်း အချိန်ရသမျှ အားထုတ်နေကြရခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရား တိုက်တွန်းတော်မူသည့်အတိုင်း အား မထုတ်နိုင်ခဲ့သော် ဘယ်လိုများ ဖြစ်သွားနိုင်ပါသလဲဆိုရင် ခဏာတီတာ = ဘုရားပွင့်တော်မူလာသော အခွင့်ကောင်းအခါကောင်းကို လွန်စေကြကုန် သောသူတို့သည်၊ နီရယမှိ = ငရဲ၌၊ သမပ္ပိတာ = ကျရောက်ကုန်သည် ဖြစ်၍၊ သောစန္တိ = အနုသောစန္တိ = အဖန်တလဲလဲ စိုးရိမ်ပူပန်ကြရကုန် လတ္တံ့၊ ဣတိ = ဤသို့၊ ဘဂဝါ = မြတ်စွာဘုရားသည်၊ အဝေါစ = ကရုဏာရှေ့သွား ပညာအားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါပေသတည်း။

#### သာဓု ... သာဓု ... သာဓု။

ဘုရားပွင့်တော်မူလာသော အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ သာသနာ တော်ကြီးကို တရားမရလိုက်ဘဲ လွန်စေကြကုန်သောသူတို့သည် နောင် ဘဝတစ်ခုခု၌ ငရဲသို့ ကျသွားနိုင်ကြပေသည်။ ငရဲဆင်းရဲကို ခံကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ငရဲဆင်းရဲ ခံရတဲ့အခါကျမှ နောင်တပူပန်မှုတွေ ဖြစ်ကြရလိမ့်မယ်။ လူဖြစ်စဉ်အခါက အပါယ်တံခါးကို ပိတ်စေနိုင်တဲ့ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံရပါလျက် အပါယ်တံခါးပိတ်တဲ့ အဆင့် ထိအောင် အားမထုတ်ခဲ့မိတဲ့အတွက်ကြောင့် ယခုငရဲဆင်းရဲတွေ ခံနေရ

## ပြည်ပသာသနာနှာတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၁၆၉

တာပဲဟု မျက်ရည်ကြီးငယ်များကျပြီး အကြိမ်ကြိမ်အဖွန်ဖန် နောင်တ ပူပန်မှုများ ဖြစ်ကြရလိမ့်မည်ဟု မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ နောင်တပူပန်မှုများ မဖြစ်ကြရအောင် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရတဲ့အခိုက်မှာ မိမိတို့ကိုယ်အား၊ ဉာဏ် အားရှိသလောက် အားထုတ်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါတယ်။ ရထိုက်သည့် အခိုက် အနည်းဆုံး ပူပန်ခြင်းကင်းရာ နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော သံသရာ တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ကူးသွားနိုင်သည့် လှေငယ်နှင့်တူသော သောတာပတ္တိ မဂ် တစ်ခုလောက်ကိုတော့ ရအောင်အားထုတ်ကြရမည်ဟု ဟောကြား တော်မူလိုရင်း ဖြစ်ပါတယ်။

၂။ မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာဏ်တော်မှာ လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ ရာ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းသည်ဟု မြင်တော်မူပါတယ်။ တရားနာပရိ သတ်များ၏ ဉာဏ်ဖြင့်ဆင်ခြင်ကြည့်လျှင်လည်း လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်နေဖို့ရာ ခဲယဉ်းတဲ့အကြောင်းကို အသင့်အတင့် သိ နိုင်ကြပါတယ်။

မြတ်စွာဘုရား၏ ဉာဏ်တော်မှာတော့ မိမိတို့၏အသက်ဟာ ဒီနေ့ရှင်နေပါသော်လည်း နက်ဖြန်ခါ ရှင်ချင်မှ ရှင်တော့မည်ဟု မြင်တော် မူပါတယ်။ ဒါကြောင့် ဒီနေ့ပဲ ပြုလုပ်အားထုတ်ကြရမည်ဟု လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်နေဖို့ရာ ခဲယဉ်းတဲ့အကြောင်း ဟောကြားတော်မူပါတယ်။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး၏ မှတ်သား ဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ လူတစ်ယောက်ဟာ၊ ရှင်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ ရှင်ခဲလှစွာ၊ သက်ဆိုတာ၊ ရှင်ကာနေရပြီ။ ၁၇ဝ

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မိမိတို့၏အသက်ဟာ ဒီနေ့ရှင်နေပါသော်လည်း နက်ဖြန်ခါ ရှင် ချင်မှ ရှင်တော့မည့်အကြောင်းကို ဘဒ္ဒေကရတ္တသုတ္တန်မှာ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။ ဘာကြောင့် မိမိတို့၏အသက်ဟာ ဒီနေ့ရှင် နေပါသော်လည်း နက်ဖြန်ခါ ရှင်ချင်မှ ရှင်တော့မည်ဟု ဆိုရပါသလဲ။

မိမိတို့၏ ခန္ဓာကိုယ်အတွင်းမှ ၉၆-ပါးသော ရောဂါဝေဒနာတွေနှင့် ပြင်ပက ဓား လုံ၊ လက်နက်၊ အဆိပ်စသည် များစွာသော သေကြောင်း စစ်သည်ရှိသော သေခြင်းသဘောတရားတည်းဟူသော သေမင်းနှင့် ဘယ်လိုမှ ချိန်းချက်ထားလို့မရ။ ၁-နှစ်၊ ၂-နှစ်၊ ၃-နှစ်လောက် နေပါရ စေဦး၊ ၁-လ၊ ၂-လ၊ ၃-လလောက် နေပါရစေဦး စသည်ဖြင့် ပြောဆို၍ သေမင်းကို တံစိုးလက်ဆောင်များ သွားပေးထားလို့ မရပေ။

သေမင်းကို မိတ်ဆွေသွားဖွဲ့ထားလို့လည်း မရပေ။ သေမင်းကို အနိုင်တိုက်ယူဖို့ရာ စစ်သည်ဗိုလ်ပါတွေ စုဆောင်းထားလို့လည်း မရပေ။ ထို့ကြောင့် မိမိတို့၏အသက်ဟာ ဒီနေ့ရှင်နေပါသော်လည်း နက်ဖြန်ခါ ရှင်ချင်မှ ရှင်တော့မည် ဖြစ်ပေတယ်။ ဒါကြောင့် ဒီနေ့ ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာ ကုသိုလ်အလုပ်များကို ပြုခွင့်ရလျှင် ဒီနေ့ပင် ပြုကြရမည်။ အထူးသဖြင့် အပါယ်တံခါးပိတ်ကြောင်း ဝိပဿနာအလုပ်ကို ဒီနေ့အခွင့် ရလျှင် ဒီနေ့ပင် အားထုတ်ပါဟု ဟောကြားတော်မူပါတယ်။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး၏ မှတ်သား ဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် –

ဆောင်ပုခ်။ ။ စစ်သည်များပြား၊ သေမင်းအား၊ ချိန်းထားလက်ဆောင်မရှိပါ။ တွန်းလှန်နိုင်ကြောင်း၊ ဗိုလ်ပါပေါင်း၊ စုဆောင်းထားခြင်းမရှိပါ။ ခါ့ကြောင့်တို့မှာ၊ နက်ဖြန်ခါ၊ ရှင်မှာကေန်မသိပါ။

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁၇၁

ဒါ့ကြောင့်နောက်နေ့၊ ရက်မရွှေ့၊ ယနေ့ပင်လျှင်အားထုတ်ပါ။

၃။ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်သည်အထိ ကျင့်ကြံအားထုတ်ပုံ နည်း မှန်လမ်းမှန် ဟောကြားသည့် သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာ သူတော် ကောင်းတရားတို့ကို နာကြားဖို့ကလည်း အလွန်ပင် ခဲယဉ်းလှ ပါတယ်။

ဒါနတရား၊ သီလတရား၊ သမထတရားတို့ကို နာကြားဖို့ရာ မခဲယဉ်းလှပေ။ တရားနာပရိသတ်များ အကြိမ်ပေါင်းများစွာ နာခဲ့ဖူးကြပါ တယ်။ သာသနာပအခါ လူဖြစ်သည့်အခါကလည်း နာကြားခဲ့ဖူးကြပါ တယ်။ ဘဝတွေက ခြားသွားလို့သာ မသိကြဘဲ ဖြစ်ကြပေသည်။ သတိ ပတ္ဆာန်ဝိပဿနာ သူတော်ကောင်းတရားကိုတော့ သာသနာပအခါမှာ မနာကြားကြရပေ။ ဘုရားမပွင့်သည့် သာသနာပအခါမှာ ဟောကြားသည့် ပုဂ္ဂိုလ် မရှိသောကြောင့် မနာကြားကြရခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

သာသနာတွင်းအခါမှာလည်း ဒါနခေတ်၊ သီလခေတ်တို့၌ မနာ ကြားကြရပေ။ ဒါန၊ သီလလောက်နှင့်ပင် ရောင့်ရဲတင်းတိမ်နေကြပေသည်။ လူတွေကလည်း ဘုရားဒကာကြီး၊ ဘုရားအမကြီး၊ ကျောင်းဒကာကြီး၊ ကျောင်းအမကြီး စသည့် ဒါနကုသိုလ်ရှင်များဖြစ်ကြလျှင် နှစ်သက်ရောင့်ရဲ တင်းတိမ်သွားကြပေတယ်။

ဆရာတော်ကြီး၊ သံဃာတော်ကြီးများကလည်း သီလသိက္ခာပုဒ် အထူးဂရုပြု၍ လုံခြံ့အောင် ကျင့်သုံးကြပေသည်။ လူတွေကလည်း သီလ သိက္ခာပုဒ်နှင့် ပြည့်စုံသော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်ကြီးများကို အလွန် ပင် ကြည်ညိုအားကိုးကြပေသည်။ အချို့သော ဆရာတော်ကြီးများကလည်း သီလသိက္ခာလောက်နှင့်ပင် ရောင့်ရဲတင်းတိမ်သွားကြပေသည်။ သတိ ပတ္ဆန်ဝိပဿနာ သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ဟောကြားခြင်း မရှိကြပေ။ ၁၇၂

ထို့ကြောင့် ဒါနခေတ်၊ သီလခေတ်များ၌ သတိပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာ သူတော် ကောင်းတရားကို နာကြားဖို့ရာ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းလှပါတယ်။

ယခုတရားနာပရိသတ်များခေတ်သို့ ရောက်လာတော့ သတိ ပဋ္ဌာန်ဝိပဿနာ သူတော်ကောင်းတရား ထွန်းကားလာသည့် အချိန်အခါ ဖြစ်၍ နာကြားနေရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သတိပတ္ဆန်ဝိပဿနာ သူတော် ကောင်းတရား ထွန်းကားလာသည့်အချိန်အခါပင် ဖြစ်ပါသော်လည်း ပါရမီအခြေခံ မပါလာကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ မနာကြားနိုင်ကြပေ။ နာကြား ဖို့ရာ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းကြပေသည်။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး၏ မှတ်သား ဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ တရားတော်ဟာ၊ နာဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ နာရခဲစွာ၊ တရားဟာ၊ နာကာနေရပြီ။

မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမသာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံဖို့ရာ လည်း အလွန်ပင် ခဲယဉ်းပေတယ်။ ဘုရားဖွင့်သည့်အခါမှသာ သာသနာရှိပေသည်။ ဘုရားတစ်ဆူတစ်ဆူ ပွင့်ဖို့ရာမှာလည်း လေးအသင်္ချေနှင့်ကမ္ဘာတစ်သိန်း၊ ရှစ်အသင်္ချေနှင့်ကမ္ဘာတစ်သိန်း၊ တစ်ဆယ့်ခြောက်အသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း အသက်နှင့်ခန္ဓာ ကိုယ်ကို မငဲ့ညှာပါဘဲ ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ရပေသည်။ ပါရမီတော်တွေ ပြည့်လာမှသာ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်လာကြ ပေသည်။ ဘုရားပွင့်လာပေသည်။

ဘုရားပွင့်သည့်ကမ္ဘာနှင့် ဘုရားမပွင့်သည့်ကမ္ဘာတို့မှာလည်း နှိုင်း ဆလို့ မရလောက်အောင် ဘုရားမပွင့်သည့်ကမ္ဘာတွေက များပြား၊ ဘုရား ပွင့်သည့်ကမ္ဘာက အလွန်နည်းပါးပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဘုရားပွင့်သည့်အခါ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ဖို့ရာလည်း အလွန်ပင် ခဲယဉ်းလှပေသည်။

ယခုတရားနာပရိသတ်များမှာတော့ ဘဝါဘဝက သာသနာတျော် နှင့်တွေ့ဖို့ရာ ကုသိုလ်ပါရမီအထူးတွေ ဆည်းပူးခဲ့ကြလို့သာ ယခုလို သာသနာတော်ကြီးနှင့် လာတွေ့ကြရတာဖြစ်တယ်။ သာသနာတော်ကြီး နှင့် တွေ့ကြုံနေရသည့်အခိုက် အနည်းဆုံး အပါယ်တံခါးပိတ်တဲ့ အဆင့် ရောက်အောင် အားမထုတ်သင့်ပေဘူးလား … အားထုတ်သင့်ပါတယ်ဘုရား။

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး၏ မှတ်သား ဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် –

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သာသနာဟာ၊ တွေ့ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ တွေ့ခဲ့လှစွာ၊ သာသနာ၊ တွေ့ကာနေကြပြီ။

ယခုပြောခဲ့ပြီးတဲ့ အကြောင်း ၄-ဖြာ ဆုံဖို့ရာလည်း အလွန်ပင် ခဲယဉ်းပါတယ်။

- (က) အလွန်ရခဲသည့် လူအဖြစ်ကို ရထားခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း၊
- (ခ) အလွန်ရှင်နိုင်ခဲသည့် အသက်ရှင့်နေခြင်းကို ရထားခြင်းတည်းဟူ သောအကြောင်း၊
- (ဂ) အလွန်ကြားနာရခဲသည့် ဒီဘဝမှာပင် အပါယ်တံခါးကို ဝိတ်စေ နိုင်သည့် သတိပတ္တာန်ဝိပဿနာ စသော သူတော်ကောင်းတရား တို့ကို နာကြားနေရခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း၊
- (ဃ) အလွန်တွေ့နိုင်ခဲ ကြုံနိုင်ခဲ့သည့် မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်ကြီး နှင့် တွေ့ကြုံနေရခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း ဤအကြောင်း ၄-ဖြာ ဆုံဖို့ရာမှာလည်း အလွန်ပင် ခဲယဉ်းလှပေသည်။ ဘဝ အသင်္ချေ လွန်လေပြားသော်လည်း မဆုံနိုင်ခဲ့ပေ။ တရားနာပရိ သတ်များမှာတော့ ဘဝါဘဝက ကုသိုလ်ပါရမီအထူးတွေ ဆည်း ပူးခဲ့ကြလို့သာ ဒီအကြောင်း ၄-ဖြာ ဆုံခိုက်မှာ လူလာဖြစ်နေကြ ရတာ ဖြစ်ပေတယ်။

raid laster region

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး၏ မှတ်သား ဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် –

ဆောင်ပုခ်။ ။ အကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ ဆုံခဲလှစွာ၊ ကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံကာနေကြပြီ။

ဤအကြောင်း ၄-ဖြာဆုံခိုက်မှာ နည်းမှန်လမ်းမှန် ဝိပဿနာ တရားကို အားထုတ်ပါလျှင် အရိယာမဂ်တွေ ရသွားနိုင်ကြသည့်အဖြစ်ကို သိစေလို၍ မြတ်စွာဘုရား ဤရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးကို ဟောကြားတော် မူခဲ့ခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

ကျေးရူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီးက မြတ်စွာ ဘုရား သိစေလိုသောအဓိပ္ပါယ်ကို နောင်လာနောင်သား တပည့်များ ထင် ရားစွာသိကြပြီး အပါယ်တံခါးပိတ်သည့် အဆင့်ထိအောင် သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားတွေ ကြိုးကြိုးစားစား အားထုတ်နိုင်စေရန်အတွက် ဆောင်ပုဒ်စီကုံး၍ တိုက်တွန်းတော်မူခဲ့ပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ အကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံခိုက်မှာ၊ အရိယာမဂ်ဟာရသင့်သည်။

ယခုတရားနာပရိသတ်များ ရရှိထားသည့်ဘဝဟာ တရားရနိုင် သည့် ဘဝဖြစ်တယ်၊ အပါယ်တံခါးဝိတ်နိုင်သည့် ဘဝဖြစ်တယ်၊ နိဗ္ဗာန်ကို မြင်သွားနိုင်သည့် ဘဝဖြစ်တယ်ဆိုတာ ယုံကြည်သွားကြပါပြီ။ တကယ်ယုံ ကြည်ကြပါရဲလား ... ယုံကြည်ပါတယ်ဘုရား။ ယုံကြည်လို့ရှိရင် နည်းမှန် လမ်းမှန် သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်ကြဖို့ပဲ လိုပါတော့တယ်။

သို့ဖြစ်၍ နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပုံ များကို အကျဉ်းချုပ် ဟောကြားပါတော့မယ်။ အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ရှုမှတ် ပုံရှုမှတ်နည်း အလုပ်ပေးတရားက သုံးမျိုးရှိပါတယ်။

# ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၁၇၅

၁။ ထိုင်မှတ်သည့်အမှတ်က တစ်မျိုး၊

၂၊ စင်္ကြံလျှောက်၍ မှတ်သည့်အမှတ်က တစ်မျိုး

၃။ အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်က တစ်မျိုးဟူ၍ သုံးမျိုး ဖြစ် ပါတယ်။

ချံုတိုင်မှတ်သည့်အမှတ်ကို ရှေးဦးစွာ ဟောကြားပါမယ် –

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသော နည်းဖြင့် ဝိပဿနာရှုမှတ်လိုသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ကြာကြာထိုင်နိုင်သည့် ဣရိယာပုထ်မျိုးဖြင့် ထိုင်ရပါသည်။ ဒူးတုပ်၍ဖြစ်စေ၊ တင်ပလ္လင်ခွေ၍ဖြစ်စေ ထိုင်ရပါတယ်။ ခေါင်းကိုလည်း တည့်တည့်မတ်မတ်၊ ခါးကိုလည်း တည့်တည့်မတ်မတ် ထားရပါတယ်။ မျက်စိကိုမှိတ်ထားရပါတယ်။ စိတ်ကိုတော့ ဝမ်းဗိုက်မှာ စူးစိုက်ထားရ ပါတယ်။

အသက်ရှူသွင်းလိုက်လို့ ဝမ်းဗိုက် အဆင့်ဆင့်ဖောင်းတက်လာ တာကို ဖောင်းစမှဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် စိတ်ကလေး ဘယ်သို့မှမထွက် သွားရအောင် စူးစိုက်၍ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်ကိုတော့ အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင် သမျှခွာ၍ အတွင်းက တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ် ဟာ ပညာတ်ဖြစ်တယ်။ ဝိပ္ပဿနာရှဖို့ရာ မဟုတ်ပေ။ တောင့်တင်းတွန်း ကန်သည့် သဘောက ပရမတ်ပဲ။ ဝိပ္ပဿနာရှဖို့ရာဖြစ်တယ်။

အသက်ရှူထုတ်လိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် အဆင့်ဆင့်ဝိန်ကျသွားတာ ကို ဝိန်စမှပိန်ဆုံးတိုင်အောင် စိတ်ကလေး ဘယ်သို့မှ မထွက်သွားရအောင် စူးစိုက်၍ ဝိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်ကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အတွင်းက တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့သွားသည့်သဘော၊ လှုပ်သွားသည့်သဘော ကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှိမှတ်ရပါတယ်။ ဝမ်းဗိုက်ပုံ သဏ္ဌာန်ခြပ်ကြီးဟာ ပညတ်ပဲ။ ဝိပဿနာရှဖို့ရာ မဟုတ်ပေ။ အတွင်းက တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့သွားသည့် လှုပ်သွားသည့် သဘောကတော့ ပရမတ်ပဲ။ ဝိပဿနာရှုဖို့ရာဖြစ်တယ်။

ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်လို့ ၂-ချက်မှတ်တာ စိတ်ကသိပ်မငြိမ်ဘဲ အပြင်အာရုံသို့ ထွက်ထွက်သွားပါလျှင် ထိတယ်လို့ ၁-ချက်တိုး၍ ၃-ချက် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ် များကိုတော့ ခွာနိုင်သမှုခွာ၍ တင်ပါးနဲ့ ကြမ်းနှင့် အဝတ်နှင့် ထိထားလို့ မာနေတဲ့သဘော၊ ပူနေတဲ့သဘောများကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ၃-ချက်မှတ်ပါသော်လည်း စိတ်ကသိပ်မငြိမ် ပြင်ပအာရုံသို့ ထွက်နေသေးလျှင် ထိုင်တယ်လို့ ၁-ချက် တိုး၍ ၄-ချက် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်များကိုတော့ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ထိုင်ချင်သည့်စိတ်များက တွန်းကန်ထားလို့ တောင့်တင်းနေသည့်သဘော ကိုတော့ သိနှင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ၄-ချက် ရှုမှတ် လိုက်ရင်တော့ စိတ်ဟာ ငြိမ်သွားတာများပါတယ်။

ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်လို့ ၂-ချက်ပဲ ရှုမှတ်လို့ကောင်းလျှင် သမာဓိ ဖြစ်လျှင် ၂-ချက်ပဲရှုမှတ်ပါ။ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ၃-ချက် ရှုမှတ်လို့ကောင်းရင် သမာဓိဖြစ်ရင် ၃-ချက်ပဲရှုမှတ်ပါ။ ဖောင်းတယ်၊ ပိန် တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ၄-ချက် ရှုမှတ်လို့ကောင်းရင် သမာဓိဖြစ် ရင် ၄-ချက်ပဲရှုမှတ်ပါ။

ဝိပဿနာတရား ရှမှတ်ပွားများ အားထုတ်ကြသည့်အခါမှာ တရားတွေ မြန်မြန်တွေ့၊ တရားတွေ မြန်မြန်တက်ရအောင် ပုံသဏ္ဌာန်ဒြပ် ပညတ်များကို အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ပရမတ်သဘောများကိုတော့

၁၇၇

### ပြည်ပသာသနာဓာတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ပစ္စုပွန်ကိုလည်း တည့် နိုင်သမျှတည့်အောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာ အရေးကြီးတဲ့ အချက်၂-ချက်ပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ပညတ်နှင့်ပရမတ် ခွဲခြား၍ သိထားဖို့ရာမှာ ပကတိသော မျက်စိ ဖြင့် မြင်ကောင်းသည့်၊ ကိုင်တွယ်သုံးသပ်၍ ရကောင်းသည့် အထည်ခြပ် များသည် ပညတ်များပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ပကတိသောမျက်စိဖြင့် မမြင် ကောင်းသည့် ကိုင်တွယ်သုံးသပ်၍ မရကောင်းသည့်သဘော၊ စိတ်ဖြင့် ဉာဏ်ဖြင့်သာ တွေ့သိကောင်းသော ပူသည့်သဘော၊ အေးသည့်သဘော၊ မာသည့်သဘော၊ ပျော့သည့်သဘော၊ တွန်းကန်သည့်သဘော၊ တောင့် တင်းသည့်သဘော၊ လှုပ်ရှားသည့်သဘော၊ ဖွဲ့စည်းထားသည့်သဘော၊ ယိုစီးနေသည့်သဘော၊ နာသည့်သဘော၊ ကျင်သည့်သဘော၊ ထုံသည့် သဘော စသည့်သဘောများသည် ပရမတ်ဖြစ်ပေတယ်။ ထိုပညတ်နှင့် ပရမတ် ၂-မျိုးတို့တွင် ပညတ်များကိုတော့ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ပရမတ်သဘော များကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ် ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

# ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပညတ်ကိုခွာ၊ ပရမတ်သာ၊ မှန်စွာရှုရမည်။

ပစ္စုပ္ပန်ကိုလည်း တည့်နိုင်သမျှတည့်အောင် ရှုမှတ်ကြရမယ်။ ပစ္စုပ္ပန်တည့်မှသာ တရားသဘောများကို တွေ့နိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေတယ်။ တရားနာပရိသတ်များသန္တာန်မှာ ရှိနေကြတဲ့ ရုပ်တရား၊ နာမ်တရား၂-ပါးလုံးတို့သည် ပစ္စုပ္ပန်တည့်တည့်မှာသာ ရှိကြပေသည်။ တစ်ဆံခြည် တစ်စက္ကန့်မှု၊ လွဲသွားလျှင် မရှိကြတော့ပေ။ မရှိတဲ့တရားကိုရှုမှတ်နေလျှင် တရားမတွေ့နိုင်ဘဲ ဖြစ်နေကြမည် ဖြစ်ပေတယ်။

ရုပ်တရား၊ နာမ်တရားတို့သည် ပစ္စုပ္ပန်အခိုက်မှာသာ ရှိကြ၍ ပစ္စုပ္ပန်တည့်အောင် ရှုမှတ်ပုံကို ပါဋိတော်မှာ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူခဲ့သည်မှာ – ၁၇ဂ

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ရှပါ ရှပဓမ္မာ = ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်၊ အဒဿနတော = မမြင်ရာအရပ်မှ၊ အာယန္တိ = မြင်လာ၊ ရောက်လာကြကုန်၏၊ ဘင်္ဂါ = ချုပ်ပျက်သွားပြီးကြသော ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်၊ အဒဿနံ = မမြင်ရာ အရပ်သို့၊ ဂစ္ဆန္တိ = သွားကြကုန်၏။

တရားနာပရိသတ်များ၏သန္တာန်၌ ဖြစ်လာကြသော ရပ်တရား နာမ်တရားတို့သည် မဖြစ်ခင်၊ မဖြစ်မီက ဤခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မရှိကြ၍ မမြင်ရပေ။ ဖြစ်လာပြီးလျှင် ချက်ချင်းပင် ချုပ်ပျက်သွားကြပေ သည်။ ချုပ်ပျက်သွားပြီးတဲ့အခါမှာလည်း ဤခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မကျန်ခဲ့တော့ပေ။ ဖြစ်ခိုက်ပစ္စုပွန်တည့်တည့်မှာသာ ရှိကြပေသည်။

ဥပမာအားဖြင့် ကောင်းကင်၌ လက်သွားတဲ့ လျှပ်စစ်ရောင်နှင့် တူပေတယ်။

အာကာသေ = ကောင်းကင်၌၊ ဝိဇ္ဇုပ္ပါဒေါဝ = တိမ်လွှာ ၂-ထပ် ခတ်မိလိုက်၍ ဖြစ်ပေါ်လာသော လျုပ်စစ်ရောင်ကဲ့သို့၊ ဥပ္ပဇ္ဇန္တိစ = ဖြစ် လည်းဖြစ်ကြကုန်၏။ ဝယန္တိစ = ပျက်လည်းပျက်သွားကြကုန်၏။ **ဣတိ** = ဤသို့၊ ဘဂဝါ = မြတ်စွာဘုရားသည်၊ အဝေါစ = ကရုဏာရှေသွား ပညာအားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါပေသတည်း။

#### သာဓု ... သာဓု ... သာဓု။

ကောင်းကင်၌ တိမ်လွှာ ၂-ထပ် ခတ်မိလိုက်၍ ဝင်းခနဲ လက်သွား သော လျှပ်စစ်ရောင်သည် လက်ပြီးတာနဲ့ ဖျတ်ခနဲ ပျောက်ပျက်သွားပေ သည်။ ဘယ်တိမ်တိုက်ထဲမှာမှ မကျန်ခဲ့တော့ပေ။ အဲဒီလျှပ်စစ်ရောင်ဟာ မလက်ခင်ကလည်း ဘယ်တိမ်တိုက်ထဲမှာ ရှိသည်ဟူ၍လည်း ရှာဖွေလို့ မရ၊ လက်ပြီးသည့် နောက်ကာလမှာလည်း ဘယ်တိမ်တိုက်ထဲမှာ ကျန် နေခဲ့သည်ဟူ၍လည်း ရှာဖွေလို့ မရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ရုပ်တရား၊ နာမ် တရားတို့ မဖြစ်ပေါ်ခင်ကလည်း သည်ခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှမရှိ ဖြစ်ပြီး၍ ချုပ်ပျက်သွားပြီးသောအခါမှာလည်း ဒီခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မကျန် ခဲ့တော့ပေ။ ဖြစ်ခိုက်ပစ္စုပ္ပန်တည့်တည့်မှာသာ ရှိပေသည်။ ထို့ကြောင့် ပစ္စုပ္ပန်တည့်အောင် ရှုမှတ်ရမည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

လွန်ခဲ့ပြီးသော အတိတ်ကရုပ်နာမ်တရားတို့သည်လည်း မရှိတော့ ပေ။ မရောက်သေးတဲ့ အနာဂတ်ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်လည်း မရောက် သေး၍ မရှိသေးပေ။ ထို့ကြောင့် ယင်းအတိတ်ရုပ်နာမ်၊ အနာဂတ်ရုပ်နာမ် တို့ကို ရှုမှတ်၍မရပေ။ ပစ္စုပွန်၌ရှိသော ရုပ်နာမ်တရားတို့ကိုသာ ရှုမှတ်ကြ ရမည်ဟု ဘဒ္ဓေကရတ္တသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတာကို ကျေးဇူး တော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီးက မှတ်သားရလွယ်ကူအောင် ဆောင်ပုဒ်များ စီထားခဲ့ပါတယ်။

ဆောင်ပုဒ်များ ဆိုကြရမယ် –

ဆောင်ပုခ်။ ။ အတိတ်အဟောင်းကိုလည်း မပြန်နဲ့၊ အနာဂတ်အသစ်ကိုလည်း မကြံနဲ့၊ ဖြစ်ခိုက်ရုပ်နာမ်၊ ပစ္စုပွန်၊ အမှန်မလွတ်အောင်ရှုမှတ်ပါ။

၂၊ ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ် စသည်ဖြင့် စင်္ကြံလျှောက်မှတ်တဲ့ အခါမှာလည်း ထိုနည်းတူစွာ ပစ္စုပွန်လည်းတည့်အောင် ပရမတ် ကိုလည်းသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်နိုင်ပါက မကြာခဏ တရားသဘောများကို တွေ့လာနိုင်ကြ ပါတယ်။

ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန်ဒြပ်ကို အာရုံ မပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှ ခွာရပါတယ်။ ဘာကြောင့်လဲ၊ ပညတ်ဖြစ်လို့ပါပဲ။ အထက်သို့ တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့တက်နေတဲ့သဘောကိုတော့ သိနိုင်

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

သမျှသိအောင် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဘာကြောင့်လဲ၊ ရွေ့နေသည့်သဘောက ပရမတ်ဖြစ်လို့ပါပဲ။ ရွေ့နေသည့် အစဉ်ကိုလည်း ပစ္စုပွန်တည့်နိုင်သမျှ တည့်အောင် ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ကြွတယ်လို့ ရှမှတ်လိုက်တဲ့အခါ ယင်းကဲ့သို့ ခြေထောက်ပုံ သဏ္ဌာန်ပညတ်ကိုလည်း ခွာလို့ရသွားပြီး၊ ရွေနေတဲ့သဘောကိုလည်း ရှ မှတ်လို့ရသွားပြီး ရွေနေသည့် အစဉ်ကိုလည်းမီအောင်၊ ပစ္စုပ္ပန်လည်းတည့် အောင် ရှုမှတ်လို့ရသွားပါလျှင် ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့အခါ အပေါ် သို့ ရွေရွေ့တက်သွားတာကို သိပြီးတဲ့အပြင် ပေါ့ပေါ့ပြီး တက်သွားတာကို လည်း သိလာတတ်ကြပေတယ်။

လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန် ပညတ်ကိုလည်း ခွာလို့ရသွားပြီး၊ ရေသို့ ရွေ့နေသည့်သဘောကိုလည်း ရှ မှတ်လို့ရသွားပြီး ရွေ့နေသည့်အစဉ် ပစ္စုပ္ပန်ကိုလည်းမီအောင်၊ ပစ္စုပ္ပန်ကို လည်းတည့်အောင် ရှုမှတ်လို့ရသွားပါလျှင် လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့ အခါ ရေသို့ ရွေ့ရွေ့သွားတာကို သိပြီးတဲ့အပြင် ပေါ့ပေါ့ပြီး ရွေ့သွားတာ ကိုလည်း သိလာတတ်ကြပေတယ်။

ယင်းကဲ့သို့ ကြွလိုက်သောအခါ ပေါ့ပေါ့ပြီး တက်သွားတာ၊ လှမ်း လိုက်တဲ့အခါ ပေါ့ပေါ့ပြီး ရေ့သွားတာကို တွေ့သိတာ တေဇောဓာတ်နှင့် ဝါယောဓာတ်တို့၏သဘောကို တွေ့သိတာပင် ဖြစ်တယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ တေနှင့်ဝါမှာ၊ ဓာတ်နှစ်ဖြာ၊ ပေါ့တာထင်ရှားသည်။

တေ-က တေဇော = အခိုးဓာတ်၊ မီးဓာတ်၊ အပေါ့ဓာတ်ဖြစ်တယ်။ ဝါ-က ဝါယော = လေဓာတ်၊ အပေါ့ဓာတ်ဖြစ်တယ်။ ချတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့အခါ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန်ပညတ် ကိုလည်း ခွာလို့ရသွားပြီး၊ အောက်သို့ ရွေ့ကျနေသောသဘောကိုလည်း ရှုမှတ်လို့ရသွားပြီး ရွေ့နေသည့် အစဉ်ကိုလည်းမီအောင်၊ ပစ္စုပွန်လည်းတည့် အောင် ရှုမှတ်လို့ရသွားလျှင် ချတယ်လို့ ရှမှတ်လိုက်တဲ့အခါ အောက်သို့ ရွေ့ရွေ့ကျသွားတာကို သိပြီးတဲ့အပြင် လေးလေးပြီး ကျသွားတာကိုလည်း သိလာတတ်ကြပေတယ်။

လေးတာကို သိတာက ပထဝီဓာတ်နှင့် အာပေါဓာတ်တို့၏ သဘောကို သိတာပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပနှင့်အာမှာ၊ ဓာတ်နှစ်ဖြာ၊ လေးတာထင်ရှားသည်။

ပ-က ပထဝီ = မြေဓာတ်၊ အမာဓာတ်၊ အလေးဓာတ်ဖြစ်တယ်။ အာ-က အာပေါ = ရေဓာတ်၊ အဖွဲ့ဓာတ်၊ အလေးဓာတ်ဖြစ်တယ်။

၃။ ထိုင်မှတ်တဲ့အချိန်လည်းမဟုတ်၊ စင်္ကြံလျောက်မှတ်တဲ့အချိန်လည်း မဟုတ်၊ မိမိတို့အဆောင်သို့ပြန်၍ အထွေထွေကိစ္စများကို ဆောင် ရွက်တဲ့အခါမှာလည်း ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ထင်ရှားတဲ့ ဣရိယာပုထ် ကြီးလေးပါးက စပြီး ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။

ယခုတရားနာပြီး၍ ထရမည့်အခါ၊ တရားထိုင်ပြီး၍ ထရမည့်အခါ တို့၌ အမြန်မထလိုက်ပါဘဲ စိတ်ကို အာရုံပြုကြည့်လိုက်လျှင် ထချင်သည့် စိတ်များက ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းထချင်သည့်စိတ်ကို ထချင်တယ်၊ ထချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် ထတဲ့ကိုယ် အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ ထတယ်၊ ထတယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထတယ်၊ ထတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန် များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ခန္ဓာကိုယ်အမှုအရာ အထက်သို့

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ တက်သွားသည့်သဘောကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ထချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားလျှင် ဉာဏ်စဉ်၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ ထချင်သည့်စိတ် က သိတတ်သည့်အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား … နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ ထနေသည့် ကိုယ် အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရား လား … ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမရူပပရိစ္ဆေဒ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ထချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ထရသည်။ ထချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ ထသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိသွားခြင်းသည် ပစ္စယ ပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ဂါ့ ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ထချင်တာကနာမ်၊ ထနေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ ထတာနာမ်နှင့်ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ ထရင်းအလုပ်လုပ်။

ထရပ်ပြီး၍ သွားရတော့မည့်အခါ၌လည်း အမြန်မသွားလိုက်ပါဘဲ စိတ်ကိုအာရုံပြုကြည့်လိုက်ရင် သွားချင်သည့်စိတ်များက ရှေးဦးစွာ ထင် ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းသွားချင်သည့်စိတ်ကို သွားချင်တယ်၊ သွားချင် တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် သွားတဲ့ကိုယ်အမှုအရာ ပေါ်လာမှ သွားတယ် သွားတယ်၊ ဘယ်လှမ်းတယ် ညာလှမ်းတယ် စသည်ဖြင့် ရှ မှတ်ရပါတယ်။ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန် များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ရေသို့ တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့ နေသည့်သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ သွားချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားလျှင် ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ သွား ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရား လား … နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ သွား နေတဲ့ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား … ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမ ရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

သွားချင်သည့်စိတ်ကြောင့် သွားရသည်။ သွားချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ သွားနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာများက အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုး တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိခြင်းသည် ပစ္စယ ပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သွားချင်တာကနာမ်၊ သွားနေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ သွားတာနာမ်နှင့်ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ သွားရင်းအလုပ်လုပ်။

သွားပြီး၍ ရပ်ရတော့မည့်အခါ၌လည်း အထူးအာရုံပြုထားရင် မရပ်မီ ၁-လှမ်း၊၂-လှမ်း၊ ၃-လှမ်းလောက်တည်းက ရပ်ချင်သည့်စိတ်များ ၁၈၄

ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းရပ်ချင်သည့်စိတ်ကို ရပ်ချင် တယ်၊ ရပ်ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် ရပ်တဲ့ကိုယ်အမှုအရာ များ ပေါ်လာမှ ရပ်တယ်၊ ရပ်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ရပ်တယ်၊ ရပ် တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်များ ကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ရပ်ချင်သည့်စိတ်များက တွန်း ကန်ထားလို့ တောင့်တင်းနေသည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ရပ်ချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားရင် ဉာဏ်စဉ်၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ ရပ်ချင်သည့် စိတ်က သိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား မေနာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ ရပ်နေတဲ့ ကိုယ် အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရား လား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရား ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမရုပပရိစ္ဆေဒ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ရပ်ချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ရပ်ရသည်။ ရပ်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ ရပ်သည့်ကိုယ်အမူအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ရပ်ချင်တာကနာမ်၊ ရပ်နေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ ရပ်တာနာမ်နဲ့ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ ရပ်ရင်းအလုပ်လုပ်။

# ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

ရပ်ရာမှ ထိုင်ရတော့မည့်အခါ၌လည်း အမြန် မထိုင်လိုက်ပါဘဲ စိတ်ကို အာရုံပြုကြည့်လိုက်လျှင် ထိုင်ချင်သည့်စိတ်များက ရေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းထိုင်ချင်သည့်စိတ်ကို ထိုင်ချင်တယ်၊ ထိုင်ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် ထိုင်တဲ့ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အောက် သို့ တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့ကျသွားသည့် ကိုယ်အမှုအရာများကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ယင်းကဲ့သို့ ထိုင်ချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားရင် ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ ထိုင် ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်သည့်အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ် တရားလား ... နာမ်ကရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ ထိုင်နေတဲ့ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရား လား၊ နာမ်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမရှုပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ထိုင်ချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ထိုင်ရသည်။ ထိုင်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ ထိုင်သည့်ကိုယ်အမှုအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိသွားခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

၁ဂ၅

၁၈၆

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ထိုင်ချင်တာကနာမ်၊ ထိုင်နေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ ထိုင်တာနာမ်နဲ့ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ ထိုင်ရင်းအလုပ်လုပ်။

ထိုင်ရာမှ လျောင်းအိပ်ချရမည့်အခါ၌လည်း အမြန်မလျောင်းချ လိုက်ပါဘဲ စိတ်ကိုအာရုံပြုကြည့်လိုက်ရင် လျောင်းချင်သည့်စိတ်များက ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းလျောင်းချင်သည့်စိတ်ကို လျောင်းချင်တယ်၊ လျောင်းချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် လျောင်းချသည့် ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ လျောင်းတယ်၊ လျောင်း တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ တစ်ရွေ့ ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့ကျသွားသည့်သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှဘဲအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ လျောင်းချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ ရသွားရင် ဉာဏ်စဉ်၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွား

လျောင်းချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရား လား၊ နာမ်တရားလား ... နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ် တယ်။ လျောင်းနေတဲ့ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ဝိုင်းခြား၍ သိခြင်းသည် နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

လျောင်းချင်သည့်စိတ်ကြောင့် လျောင်းရသည်။ လျောင်းချင် သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ လျောင်းနေသည့် ကိုယ်အမူအရာ များက အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊

### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

၁ဂ၇

အကျိုးတရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနဲ့အကျိုးကို သိသွားခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ လျောင်းချင်တာကနာမ်၊ လျောင်းနေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ လျောင်းတာနာမ်နဲ့ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ လျောင်းရင်းအလုပ်လုပ်။

# စားသောက်သောအ**ဓါ** ရှုမှတ်ပုံ

စားဖွယ်သောက်ဖွယ်တွေ စားသောက်တဲ့အခါမှာလည်း အထွေ ထွေအမှတ်များကို မှတ်ကြရပါတယ်။ ဆွမ်းပွဲကို မြင်ကတည်းက မြင်တယ်၊ မြင်တယ်လို့ မှတ်ရပါတယ်။ ဆွမ်းပွဲဆီသို့ လက်လှမ်းတော့ လှမ်းတယ် လှမ်းတယ်၊ ဆွမ်းနှင့်လက်နှင့်ထိတော့ ထိတယ် ထိတယ်၊ ဆွမ်းလှတ်ကို ပြင်တော့ ပြင်တယ် ပြင်တယ်၊ ဆွမ်းလှတ်ကိုယူတော့ ယူတယ် ယူတယ်၊ ခေါင်းကငံ့လာတော့ ငံ့တယ် ငံ့တယ်၊ ပါးစပ်ကဟလိုက်တော့ ဟတယ် ဟတယ်၊ ဆွမ်းလုတ်ကိုခွံ့လိုက်တော့ ခွံ့တယ် ခွံ့တယ်၊ ခေါင်းပြန်ထူလိုက် တော့ ထူတယ် ထူတယ်၊ ဝါးတော့ ဝါးတယ် ဝါးတယ်၊ အရသာကို သိတော့ သိတယ် သိတယ်၊ မျိုလိုက်တော့ မျိုတယ် မျိုတယ်လို့ ရှုမှတ် ရပါတယ်။ ကျေးဇူးရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသည့် ဆွမ်းတစ်လုတ်စားပုံ ဖြစ်ပေတယ်။

ရူမှတ်ခါစမှာတော့ အကုန်လုံးတော့ မမှတ်နိုင်သေးပေ။ မမှတ်နိုင် ဘဲ လွတ်သွားတာကသာ များနေပါလိမ့်မယ်။ အမှတ်တွေ လွတ်လွတ် သွားတော့ စိတ်တော့မပျက်ရပေ။ နောင်သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိလာ သောအခါ အကုန်လုံးပဲ ရူမှတ်လို့ရပါလိမ့်မယ်။ ရှုမှတ်ခါစမှာတော့ ထင် ရှားသည့် ကိုယ်အမှုအရာတစ်ခုခုကိုတော့ မလွတ်တမ်းပင် ရူမှတ်ရပါ တယ်။ မိမိအတွက် ဘယ်အမှုအရာက ဝိုထင်ရှားသလဲ။ လက်လှမ်းတာက ထင်ရှားရင် လက်လှမ်းတာကို မလွတ်တမ်းရှုမှတ်ရမယ်။ ခေါင်းငံ့တာက ထင်ရှားရင် ခေါင်းငံ့တာကို မလွတ်တမ်းရှုမှတ်ရမယ်။ ဝါးတာက ထင်ရှား ရင် ဝါးတာကို မလွတ်တမ်းရှုမှတ်ရမယ်။ ဝါးတဲ့အခါမှာ အထက်မေးနှင့် အောက်မေး နှစ်ခုရှိရာတွင် အောက်မေးကသာ လှုပ်နေပေသည်။ အဲဒီ လှုပ်နေတာကို မြန်မာဝေါဟာရအားဖြင့် ဝါးတယ်၊ ဝါးတယ်လို့ ရှုမှတ်ရ ပါတယ်။

ဝိပဿနာရှုတယ် မှတ်တယ်ဆိုတာ တင့်တယ်တဲ့ အမူအရာများ ကိုသာ ရှုမှတ်ရတာမဟုတ်ပေ။ မတင့်တယ်တဲ့ ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်စွန့်တဲ့ အမူအရာများကိုလည်း ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်များ စွန့်ရှ တော့မည်ဆိုလျှင် ရှေးဦးစွာ စွန့်ချင်သည့်စိတ်များက ထင်ရှားနေတတ်ပါ တယ်။ ယင်းစွန့်ချင်သည့်စိတ်ကို စွန့်ချင်တယ်၊ စွန့်ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရ ပါတယ်။

ထို့နောက် စွန့်တဲ့ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ စွန့်တယ်၊ စွန့် တယ်လို့ ရူမှတ်ရပါတယ်။ စွန့်နေသည့်အခိုက်မှာ နာတာ၊ ကျင်တာ၊ အောင့်တာများ ဖြစ်လာတဲ့အခါမှာလည်း နာတယ်၊ ကျင်တယ်၊ အောင့် တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ မတင့်တယ်သည့် ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ် စွန့်တဲ့ ကိုယ်အမှုအရာများကို ရှမှတ်ခြင်းသည်လည်း သမ္ပဇညပိုင်းအနေ ဖြင့် ဝိပဿနာကုသိုလ်တွေ ရရှိပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ကျင်ကြီး ကျင်ငယ်၊ စွန့်ပယ်ခိုက်မှာ၊ သိဉ်ာဏ်ပါ၊ ရူတာသမ္ပဇဉ်။

ဝိပဿနာတရားကို မပြတ်ရှုမှတ်နေသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဘယ်အမူ အရာမှာမဆို မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများကို ရရှိသွားနိုင်ပေသည်ဟု အဋ္ဌကထာ ဆရာများက ဖွင့်ပြကြပါတယ်။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက်သည် ယခု အားထုတ်ဆဲတရားဖြင့် အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားနိုင်သည်၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို မြင်သွားနိုင်သည်ဟု ယုံကြည်ချက် သန္ဓါတရားကလည်း အားရှိနေပေ၏။ ဝိပဿနာကိုလည်း မပြတ်ရှုနေ၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် သွားနေသည့်အခိုက် သွားတယ်၊ သွားတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ရပ်နေ သည့်အခိုက် ရပ်တယ်၊ ရပ်တယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရား ထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ထိုင်နေသည့်အခိုက် ထိုင်တယ်၊ လျောင်းနေသည့်အခိုက် လျောင်းတယ်၊ လျောင်းတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာ လည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ သစ်သီး ခဲဖွယ်များကို ခဲစားနေခိုက်မှာ ခဲတယ် ခဲတယ်၊ စားတယ် စားတယ်လို့ ရှမှတ်နေစဉ်မှာ လည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ထမင်း စားဖွယ်တို့ကို စားနေသည့်အခိုက် စားတယ် စားတယ်၊ ဝါးတယ် ဝါးတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများကို ရရှိသွားနိုင်ပေသည်ဟု အဋ္ဌကထာ ဆရာများ ဖွင့်ပြကြပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ သွား ရပ် ထိုင် လျောင်း၊ ခဲစားကောင်းစွာ၊ ရှုစဉ်မှာ၊ ရပါမြတ်တရား။

ဤကဲ့သို့ မပြတ်မလပ် ရှုမှတ်နေ၍ အမှတ်များပြည့်သွားသောအခါ ရှေးဦးစွာ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်သို့ ရောက်ရှိသွားပါတယ်။ ထို့နောက် သောတာပတ္တိမိုလ်ဉာဏ်သို့ ရောက်ရှိသွားပါတယ်။ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ် သို့ ရောက်ရှိသွားသည်နှင့်တစ်ပြိုင်နက် အနမတဂ္ဂ သံသရာဘဝပေါင်းများ စွာက မိမိတို့ မိုက်ခဲ့ဆိုးခဲ့လို့ ပြုလုပ်ခဲ့မိကြသည့် အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက် စေနိုင်သည့် ကံဆိုးကံဟောင်းများ အကုန်လုံး ကင်းပြတ်သွားကြပါတယ်။ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်က ပယ်သတ်လိုက်ပါတယ်။ နောင်ဘယ်သောအခါမှ

# သိကောင်းစရာ မွေ့ပဒေသာ

အပါယ်သံသရာအတွက် အကျိုးပေးခွင့်မရတော့ပေ။ သောတာပတ္တိမဂ် ဉာဏ်က အပြီးတိုင် ပယ်သတ်လိုက်ပါတယ်။

ယခုဘဝမှာလည်း ငယ်ရွယ်စဉ်အခါက မသိမိုက်မှားလို့ ပြုလုပ်မိ ခဲ့တဲ့ အပါယ်ငရဲသို့ ကျရောက်စေနိုင်သည့် ကံဆိုးကံဟောင်းများ ရှိခဲ့လျှင် ယင်းကံဆိုးကံဟောင်းများကိုလည်း သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်က အပြီးတိုင် ပယ်သတ်လိုက်ပါတယ်။ နောင်ဘယ်သောအခါမှ အပါယ်သံသရာအတွက် အကျိုးပေးခွင့်မရတော့ပေ။ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်က ပယ်သတ်လိုက် ပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါး မိမိတို့သန္တာန်မှာ ရှိနေသည့်အခိုက် သတိပတ္တာန်ဝိပဿနာတရားတို့ကို နည်းမှန်လမ်းမှန် အားထုတ်လိုက်ပါက နောင်ဘယ်သောအခါမှ အပါယ်သံသရာသို့ ပြန်မရောက်ရတော့ပါဘဲ အပါယ်တံခါး အပြီးတိုင် ပိတ်သွားကြရပေတယ်။ ဘဝသံသရာမှာ မကြောက် မရုံ့ ကျင်လည်၍ ရသွားကြပါတယ်။

ယခုဘဝက ကွယ်လွန်သွားလျှင် ငရဲများကျသွားရဦးမည်လားဟု စိတ်ထဲမှာကိုပင် ယုံမှားသံသယ မရှိတော့ပေ။ မိမိသည် ငရဲမကျနိုင်တော့ ပေ။ ယခုဘဝက ကွယ်လွန်သွားလျှင် တိရစ္ဆာန်များ သွားဖြစ်ရဦးမည်လား ဟု စိတ်ထဲမှာကိုပင် ယုံမှားသံသယ မရှိတော့ပေ။ မိမိသည် သည်ဘဝမျိုး မရောက်နိုင်တော့ပေ။ ယခုဘဝက ကွယ်လွန်သွားလျှင် တစ္ဆေ၊ သရဲ၊ ဥစ္စာစောင့်၊ ပြိတ္တာများ သွားဖြစ်ရဦးမည်လားဟု စိတ်ထဲမှာကိုပင် ယုံမှား သံသယ မရှိတော့ပေ။

ယခုဘဝက ကွယ်လွန်သွားလျှင် အသုရကာယ်လို့ဆိုတဲ့ အလွန် ရုပ်ရည်ဆိုးရွားသည့်ဘဝမျိုးများ ရောက်သွားရဦးမည်လားဟု စိတ်ထဲမှာကို ပင် ယုံမှားသံသယ မရှိတော့ပေ။ မိမိသည် ဤအသုရကာယ်ဘဝမျိုး မရောက်နိုင်တော့ပေဟု ဘဝသံသရာမှာ မကြောက်မရွံ့ ကျင်လည်လို့ ရသွားပါတယ်။

၁၉၀

ဘဝသံသရာမှာ ကျင်လည်သည့်အခါမှာလည်း ယခုဘဝထက် မြင့်မြတ်တဲ့ဘဝများသို့သာ ရောက်သွားကြရပါတယ်။ ယခုဘဝအောက် နိမ့် ကျသည့်ဘဝမျိုးမှာ ဘယ်သောအခါမှ မဖြစ်ကြရတော့ပေ။ ယခုဘဝထက် စိတ်နေစိတ်ထားတွေ မြင့်မြတ်သည့်ဘဝ၊ ယခုဘဝထက် အမျိုးအနွယ် အားဖြင့် မြင့်မြတ်သည့်ဘဝ၊ ယခုဘဝထက် ပစ္စည်းဥစ္စာတွေ ပေါများ ကြွယ်ဝတဲ့ဘဝ၊ ယခုဘဝထက် ရုပ်ရည်အဆင်းတွေ လှပတင့်တယ်သည့် ဘဝများသို့သာ ရောက်ရှိသွားကြပါတယ်။

မြင့်မြတ်ရာ မြင့်မြတ်ရာ ဘဝများသို့ ရောက်သွားကြ၍ ဘဝချမ်း သာများနှင့် တွေ့သွားရလို့ သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ရမှာ မေ့သွားလို့ရှိရင်လည်း ၇-ဘဝသာ မေ့လို့ရပါတယ်။ ၇-ဘဝကျရင် အထူး သံဝေဂရပြီး ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လိုက်လျှင် ကိလေသာအာသဝေါ တွေ ကုန်ခန်းပြီး ရဟန္တာအဖြစ်သို့ ရောက်ရှိသွားမည် ဖြစ်ပေတယ်။

သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်၊ ဖိုလ်ဉာဏ်သို့ ရောက်သွားပြီးသော ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဘဝချမ်းသာများနှင့် တွေ့သွားလို့ ပျော်တယ်ဆို ရာမှာလည်း အဆင်းကောင်းကောင်း၊ အနံ့ကောင်းကောင်း၊ အသံကောင်း ကောင်း၊ အရသာကောင်းကောင်း၊ အတွေ့အထိကောင်းကောင်း အာရံ ငါးပါး ကာမဂုဏ်များဖြင့် ပျော်တာကတော့ အလွန်ပင် နည်းပါးသွားပါတယ်။

ဘယ်အရာတွေနှင့်သာ ပျော်တာများပါသလဲဆိုရင် အလှူခါနတွေ ပြုလုပ်နေရလို့လည်းပျော်၊ အလှူခါနပြုလုပ်ဖို့ရာ စီးပွားဥစ္စာတွေ ရှာနေရလို့ လည်းပျော်၊ သီလတွေ ဆောက်တည်နေရလို့လည်းပျော်၊ သမထတရား တွေ ပွားများအားထုတ်နေရလို့လည်းပျော်၊ ရှေးအခါကတော့ ဈာန်သမာ ပတ်တွေနဲ့လည်းပျော်၊ ကျောင်းကန်ဘုရား ရပ်သာများ၌ ဝေယျာဝစ္စတွေ ပြုလုပ်နေရလို့လည်းပျော်နေလို့ သတိပတ္ဆန်ပိပဿနာတရားတွေ အားထုတ် ရမှာ မေ့သွားတယ်ဆိုလို့ရှိရင်လည်း ၇-ဘဝသာ မေ့သွားနိုင်ပါတယ်။ ၇-ဘဝကျရင် အထူးသံဝေဂရပြီး ဝိပဿနာတရား အားထုတ်လိုက်ရင်

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကိလေသာအာသဝေါတွေ ကုန်ခန်းပြီး ရဟန္တာအဖြစ်သို့ ရောက်ရှိသွားမည် ဖြစ်ပေတယ်။ သို့ဖြစ်၍ ယခုဘဝဟာ ကောင်းမြတ်သည့် ဘဝဖြစ်တယ် လို့ ဆိုရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ယနေ့ယခုအခါ၌ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါးရရှိထား၍ တရားထူးတရားမြတ်များ ရနိုင်သောကြောင့် "ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှံ ဟူသော တရားတော်ကို နာကြားရသဖြင့် နာကြားရသောအတိုင်း လိုက်နာ ကျင့်ကြံ ပွားများအားတုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တ အပ်သော တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို ဒုက္ခခပ်သိမ်း ကင်းငြိမ်းရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန်စွာ ဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း

## သာဓု ... သာဓု ... သာဓု။

"ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လုံ"ဟူသော တရားတော်ကို နာကြားရ သော တရားနာပရိသတ်တို့သည် အလွန်ပင် နှစ်သက်ကြ၍ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ပီတိများ ဖြစ်ကြပေသည်။ အချို့သော တရားနာပရိသတ်များက ပီတိများဖြင်ရ၍ "မျက်ရည်များပင် ကျရပါသည်ဘုရား"ဟု လျှောက်ထား ကြပါသည်။

# ချီကာဂို့မှ ဆန်ဟို့ဆေးသို့

ချီကာဂိုတရားစခန်းများ ပြီးသွားသောအခါ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလ ဆုတ် ၁၀-ရက်၊ ဩဂုတ်လ ၁-ရက်နေ့တွင် ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာ ဦးမြအောင်တို့သည် ချီကာဂိုလေဆိပ်မှ နံနက် ၉-နာရီထွက်သည့် လေ ယာဉ်ဖြင့် ဆန်ဖရန်စစ္စကိုသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ဆန်ဖရန်စစ္စကိုလေဆိပ် သို့ နေ့လယ် ၁-နာရီခွဲ ရောက်ကြပါသည်။ ဦးစိုးကောနှင့် ဒေါ်ခင်ခင်ကြီး၊ ဦးသိန်းမောင်၏သား ဦးသိန်းနိုင်တို့ စောင့်၍ကြိုနေကြပါသည်။ ထိုလေဆိပ် မှ ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာသို့ ဦးစိုးကော၏ကားဖြင့် ကြွလာခဲ့ ဆန်ဟိုဆေးမြို့ တထာဂတရိပ်သာ၌ ဩဂုတ်လ ၁-ရက်နေ့မှ ၄-ရက်နေ့အထိ အနားယူကာ နေထိုင်ကြပါသည်။ ထိုရက်များအတွင်းတွင် သက်ဆိုင်ရာ ဒကာ၊ ဒကာမများက ဆန်ဖရန်စစ္စကို အနီးအနားရှိ ရောက် သင့်ရောက်ထိုက်သည့် အရပ်ဒေသများသို့ လိုက်ပို့ကြပါသည်။ မိမိတို့အိမ် သို့ ဆွမ်းစားပင့်၊ ပရိတ်ရွတ်များလည်း ပင့်ကြပါသည်။ ဩဂုတ်လ ၂-ရက် ဦးသန်းတင်မိသားစုတို့က နေ့ဆွမ်း၊ ဩဂုတ်လ ၃-ရက်နေ့တွင် ရွှေငါး မိသားစုတို့က အရုဏ်ဆွမ်း၊ မင်းမင်းရှိန်မိသားစုတို့က နေ့ဆွမ်း၊ ဩဂုတ် လ ၄-ရက်နေ့ ဒေါ်ခင်ခင်ကြီးမိသားစုတို့က နေ့ဆွမ်းပင့်ဖိတ်၍ သွားရောက် ကာ ဘုဉ်းပေးရပါသည်။ အနုမောဒနာတရားများလည်း ဟောကြားပေးရ ပါသည်။

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၁၃-ရက်၊ ဩဂုတ်လ ၄-ရက်နေ့တွင် ဒေါ်ခင်ခင်ကြီးအိမ်သို့ ဆရာတော်နှင့် ဦးဓမ္မပိယ၊ ဦးစိမလတို့ ဆွမ်းစား ကြွသွားကြပါသည်။ ဆွမ်းမဘုဉ်းပေးမီ အနုမောဒနာတရား ဟောကြားရ ပါသည်။ ဒေါ်ခင်ခင်ကြီး၊ ဒေါ်မျိုးသိမ့်တို့နှင့်တကွ တရားနာပရိသတ် ၁၅-ယောက်ခန့်ရှိပါသည်။ အမေရိကန်အမျိုးသမီးယောဂီ တစ်ယောက်လည်း ပါပါသည်။ မြန်မာစကား ကောင်းကောင်းမတတ်ကြသည့် မြန်မာကလေး သူငယ်များလည်း ပါပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဒေါက်တာဦးမြအောင်က အင်္ဂလိပ် လို ဘာသာပြန်ပေးရပါသည်။

ဒီနေ့ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၁၃-ရက်၊ ဩဂုတ်လ ၄-ရက်နေ့ ဖြစ်ပါတယ်။ ၄-ရက်နေ့၌ ဒေါ်ခင်ခင်ကြီးမိသားစုတို့၏ ဆွမ်းကျွေး၌ ဟော ကြားရမည့် တရားတော်က မိမိတို့၏အိမ်သို့ သီလရှိသော ရဟန်းတော် များ ကြွရောက်လာသည့်အခါ မိသားစု အိမ်သူအိမ်သားများမှာ ကုသိုလ် အကျိုးတရားငါးမျိုး တိုးပွားရရှိကြသည်ဟု အင်္ဂုတ္တိုရ်ပါဋိတော်မှာ မြတ်စွာ ဘုရား ဟောကြားတော်မူပါတယ်။

ကုသိုလ်အကျိုးတရားငါးမျိုး တိုးပွားရရှိသည်မှာလည်း အကြောင်းမဲ့တော့မဟုတ်ပါ။ အကြောင်းတရားငါးပါးကို ပြုလုပ်ရလို့

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

အကျိုးတရားငါးမျိုး ရရှိခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။ မိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသော ရဟန်းတော်များ ကြွရောက်လာသောအခါ မိသားစု အိမ်သူအိမ်သား များက –

၁။ ရှေးဦးစွာ ကြည်ညိုကြရပါတယ်။ ယခု မိမိတို့အိမ်သို့ ကြွရောက် လာကြသော ရဟန်းတော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားလက်ထက် တော်အခါက အရိယာသံဃာများမှ သက်ဆင်းလာသော ရဟန်းတော်၊ သံဃာတော်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။ ကောင်းသောအကျင့်ကို ကျင့်နေသော ရဟန်းတော်၊ သံဃာတော်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။ ဖြောင့်မတ်သည့်အကျင့် ကို ကျင့်နေသည့် ရဟန်းတော်၊ သံဃာတော်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။ နိဗ္ဗာန် ရောက်ဖို့ရာ ကျင့်နေသည့် ရဟန်းတော်၊ သံဃာတော်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။ လူအပေါင်း၏ ကောင်းမှုမျိုးစေ့၏ ပေါက်ရောက်ကြီးပွားရာ လယ်ယာမြေ ကောင်းသဖွယ် ဖြစ်အောင်ကျင့်နေသည့် ရဟန်းတော်၊ သံဃာတော်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။

လူတွေ ကောင်းကျိုးရအောင် ကျင့်နေသည့် ရဟန်းတော်၊ သံဃာတော်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။ သွားပုံလာပုံ ကိုယ်အမှုအရာ၊ ပြောပုံ ဆိုပုံ နှုတ်အမှုအရာများကလည်း အရိယာသံဃာတော်များ၏ ကိုယ်အမှု အရာ၊ နှုတ်အမှုအရာများ ဖြစ်ကြပေတယ်ဟု အရိယာသံဃာတော်များ၏ ဂုဏ်တော်များကို ရည်မှန်း၍ ကြည်ညိုလိုက်ကြရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ အရိယာသံဃာတော်များ၏ ဂုဏ်တော်များကို ရည်မှန်း ၍ ကြည်ညိုလိုက်ရခြင်းကြောင့် နောင်ဘဝများ၌ နတ်ပြည်မှာ သွားဖြစ်ရ ခြင်း ကုသိုလ်အကျိုးတရားကို ရရှိနိုင်ပါတယ်။ နတ်ပြည်ဆိုတာ ယခု တရားနာပရိသတ်များ ကြားဖူးကြသည့်အတိုင်း လူ့ပြည်နှင့်တော့ အလွန် ပင်ကွာခြားသွားပါတယ်။ သွားဖြစ်ရတဲ့အခါမှာကတည်းက လူ့ပြည်မှာလို ၉-လ၊ ၁ဝ-လ အမိဝမ်းတွင်းမှာ ဒုက္ခတွေ မခံရတော့ပေ။ ကောင်းကင်မှ အရာဝထ္ထုတစ်ခု ကျလာသကဲ့သို့ သူ့ရဲဗိုမာန်မှာ ချမ်းချမ်းသာသာ သွား ဖြစ်လိုက်တာပါပဲ။ နတ်သားဆိုရင်လည်း အသက်၂ဝ-အရွယ်၊ နတ်သမီး

ဆိုရင်လည်း အသက် ၁၆-နှစ်အရွယ် နတ်ဝတ်တန်ဆာတွေ ဝတ်ဆင် ထားပြီးပင် ဖြစ်ပေတယ်။

တစ်ဘဝတာမှာ နေရသည့်အခါမှာလည်း လူ့ပြည်မှာလို အအေး ဒဏ်တွေက လွန်ကဲ၍ ဆင်းရဲဒုက္ခနှင့် တွေ့ရတာ၊ အပူဒဏ်တွေက လွန် ကဲ၍ ဆင်းရဲဒုက္ခနှင့် တွေ့ရတာ လုံးဝမရှိပေ။ အမြဲတမ်း အအေးအပူ ဥတုရာသီကလည်း မှုုတနေတယ်။ စားဖွယ်သောက်ဖွယ်များကို စား သောက်ချင်ရင်လည်း စိတ်ကညွတ်လိုက်တာနဲ့ စားလိုတဲ့ စားဖွယ်သောက် ဖွယ်တွေ အလိုလို ရောက်လာကြတော့တာပါပဲ။ အဝတ်အထည်တွေ ဝတ် ချင်ရင်လည်း စိတ်ကညွတ်လိုက်တာနဲ့ ဝတ်ချင်တဲ့ အဝတ်အထည်တွေ အလိုလိုရောက်လာတော့တာပါပဲ။ လူ့ပြည်မှာလို ရှာမှီးနေရတဲ့ ဒုက္ခတွေ မရှိကြပေ၊ အလွန်ပင်ချမ်းသာကြပေတယ်။

သက်တမ်းကလည်း အလွန်ပင်ရှည်ကြပါတယ်။ လူ့ပြည်က အသက်နှင့်တွက်လိုက်ရင် သိန်းနှင့် သန်းနှင့် ကုဋေနှင့်ချီပြီးတော့ ရှည် ကြပါတယ်။ ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီနတ်တို့၏ အသက်နှင့်တွက်လိုက်ရင် လူ့ ပြည်၌ အနှစ် ၁ဝဝ သည် နတ်ပြည်၌ ၇၅-မိနစ်ပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ဤကဲ့ သို့ သက်တမ်းလည်း အလွန်ပင်ရှည်ကြပါတယ်။ လူ့ပြည်က သံဝေဂ ဉာဏ်တရား မပါသွားသည့်ပုဂ္ဂိုလ်များမှာတော့ ပျော်ပါးနေတာနှင့် နတ် သက်တွေ ကုန်သွားတတ်ကြပါတယ်။

တရားနာပရိသတ်များလို လူပြည်ကတရားပါသွားတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်များ မှာတော့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် တစ်ကွေး၊ တစ်ဆန့်၊ တစ်ခဏအတွင်းမှာပင် အပါယ်တံခါးပိတ်သည့် အဆင့်ကစပြီး တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိသွား နိုင်ကြပေသည်း၊ ကံအဟုန်က ကြီးမားကြသည့် ဥပပတ္တိဘဝဖြစ်၍ ဉာဏ် ပညာ အလွန်ထက်မြက်ကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် တရားထူးတရားမြတ်များ မြန်မြန်ရနိုင်ကြခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။ အရိယာသံဃာတော်များ၏ ဂုဏ်တော် များကို ရည်မှန်း၍ ကြည်ညိုလိုက်ရသဖြင့် ဤကဲ့သို့ နတ်ပြည်၌ဖြစ်ရခြင်း ကုသိုလ်အကျိုးတရားတို့ကို ရရှိနိုင်ကြပါတယ်။ ၁၉၆

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

့မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -ဆောင်ပုဒ်။ ။ ကြည်ညိုခြင်းဟာ၊ နတ်ပြည်မှာ၊ မှန်စွာဖြစ်ကြောင်းတည်း။

၂။ မိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသော ရဟန်းတော်များ ကြွလာသောအခါ မိသားစု အိမ်သူအိမ်သားများက ကြိုဆို၍ မွန်မြတ်သည့် နေရာ ထိုင်ခင်းများကို ပေးကြရပါတယ်။ ရှိခိုးကန်တော့ကြရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ ကြိုဆို၍ မွန်မြတ်သည့် နေရာထိုင်ခင်းတို့ကို ပေးခြင်း၊ ရှိခိုးကန်တော့ လိုက်ရခြင်းတို့ကြောင့် နောင်ဖြစ်လေရာဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်းတို့၌ မြင့်မြတ် သည့် အမျိုးအနွယ်များမှာ ဖြစ်ရခြင်း ကုသိုလ်အကျိုးတရားများကို ရရှိနိုင် ကြပါတယ်။

မြင့်မြတ်သည့် အမျိုးအနွယ်မှာ ဖြစ်ဖို့ရာမှာလည်း အလွန်ပင် အရေးကြီးကြပါတယ်။ မြင့်မြတ်သည့် အမျိုးအနွယ်မှာ ဖြစ်မှသာ မိမိတို့ ၏ အမျိုးအနွယ်အားလျော်စွာ စိတ်ကောင်းစိတ်မြတ်များ ဖြစ်ကြပေတယ်။ ရှိကြပေတယ်။ စိတ်ကောင်းစိတ်မြတ်များရှိမှသာ ဒါန၊ သီလ၊ သမထာ ပိပဿနာစသော ကောင်းမှုကုသိုလ်များကို ပြုလုပ်နိုင်ကြပေတယ်။ ကောင်းမှု ကုသိုလ်များရှိမှသာ ကောင်းမြတ်ရာ ကောင်းမြတ်ရာ ဘုံဘဝများသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြပေတယ်။ ကောင်းမှုကုသိုလ်များ ဆက်ကာဆက်ကာ ပြုလုပ်နိုင်ကြပေတယ်။ ကောင်းမှုကုသိုလ်များ ဆက်ကာဆက်ကာ ပြုလုပ်နိုင်ကြပေတယ်။ ကောင်းမှုကုသိုလ်များရှိမှသာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေတယ်။ ထို့ကြောင့် မြင့်မြတ်တဲ့ အမျိုး အနွယ်၌ဖြစ်ဖို့ရာ အလွန်ပင် အရေးကြီးပါတယ်။

ယုတ်နိမ့်သော အမျိုးအနွယ်များ၌ သွား၍ဖြစ်ခဲ့သော် အမျိုး အနွယ်အားလျော်စွာ စိတ်ဓာတ်များလည်း ယုတ်နိမ့်သွားတတ်ကြပေတယ်။ စိတ်ဓာတ်များ ယုတ်နိမ့်သွားပါက ကုသိုလ်တရားများ ပြုလုပ်တာ နည်းပါး ပြီး အကုသိုလ်တရားများ ပြုလုပ်မိတာက များနေတတ်ပါတယ်။ ကုသိုလ် ကနည်းပြီး အကုသိုလ်အားများနေတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယုတ်နိမ့်ရာ ယုတ် နိမ့်ရာ ဘုံဘဝများသို့ ရောက်ရှိသွားတတ်ကြပေတယ်။ ထို့ကြောင့် မြင့်မြတ်သည့် အမျိုးအနွယ်၌ဖြစ်ဖို့ရာ သီလရှိသော ရဟန်းတော်များ မိမိတို့အိမ်သို့ ကြွရောက်လာသောအခါ အရိယာသံဃာတော်များ၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို ရည်မှန်း၍ ကြိုဆိုကြရပေသည်။ မွန်မြတ်သည့် နေရာ ထိုင်ခင်းများကို ပေးကြရပေသည်။ ရှိခိုးကန်တော့ကြရပေသည်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -ဆောင်ပုဒ်။ ။ ကြိုဆိုခြင်းဟာ၊ မြင့်မြတ်ရာ၊ မှန်စွာရောက်ကြောင်းတည်း။

၃။ မိမိတို့ထံသို့ သီလရှိသော ရဟန်းတော်များ ကြွလာသောအခါ မိသားစု အိမ်သူအိမ်သားများမှာ ဝန်တိုနှမြောခြင်းများ ကင်း ပျောက်သွားကြပေတယ်။ ဤကဲ့သို့ ဝန်တိုနှမြောခြင်းများ ကင်းပျောက် သွားတဲ့အတွက်ကြောင့် နောင်ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်းတို့၌ ဘုန်း ကံကြီးမားခြင်း ကုသိုလ်အကျိုးတရားကို ရရှိကြပါတယ်။ ဘုန်းကံကြီးမား ဖို့ရာလည်း အလွန်ပင်အရေးကြီးပါတယ်။ ဘုန်းကံကြီးမားတဲ့ပုဂ္ဂိုလ်များ၏ ဆောင်ရွက်ချက်တို့သည် မိမိ၏ အကျိုးကိစ္စ၊ သူတစ်ပါးတို့ အကျိုးကိစ္စ တို့ကို ချမ်းချမ်းသာသာ လွယ်လွယ်ကူကူနှင့် ပြီးမြောက်သွားစေနိုင်ကြပေ သည်။ ဘုန်းကံနည်းပါးကြသည့်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဆောင်ရွက်ချက်တို့သည် မိမိ၏ အကျိုးကိစ္စ၊ သူတစ်ပါးတို့၏ အကျိုးကိစ္စတို့ကို လွယ်လွယ်နှင့် မပြီးမြောက် စေနိုင်ပေ။ အခက်အခဲများစွာနှင့် တွေ့နေတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဘုန်းကံကြီးမားဖို့ရာလည်း အလွန်ပင်အရေးကြီးကြပါတယ်။

အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက် ဘုန်းကံကြီးမားလား ဘုန်းကံနည်းပါး လားလို့ သိလိုသောအခါ ထိုပုဂ္ဂိုလ်နောက်သို့ လိုက်သွားပြီး အကျိုးကိစ္စ အဝဝတို့ကို ဆောင်ရွက်ရာတွင် အကျိုးကိစ္စအဝဝတို့သည် လွယ်လွယ် ကူကူနှင့် ပြီးမြောက်သွားပါက ထိုပုဂ္ဂိုလ် ဘုန်းကံကြီးမားတယ်လို့ ဆိုရပါ တယ်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်နောက်သို့ လိုက်သွားပြီး အကျိုးကိစ္စအဝဝတို့ကို ဆောင် ရွက်ရာတွင် ဘယ်အကျိုးကိစ္စမှ လွယ်လွယ်နှင့် မပြီးမြောက်၊ အရာရာမှာ အခက်အခဲများစွာနှင့် တွေ့ကြံ့နေရလျှင် ထိုပုဂ္ဂိုလ် ဘုန်းကံနည်းပါးတယ် လို့ ဆိုရပါတယ်။

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဝန်တိုနမြောခြင်းသည် ဘုန်းကံနည်းပါးခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ် တယ်။ ဝန်တိုနမြောခြင်းမရှိ၊ ဝန်တိုခြင်းကင်းခြင်းသည် ဘုန်းကံကြီးမားခြင်း ၏ အကြောင်းဖြစ်တယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် – ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဝန်တိုကင်းကွာ၊ ဘုန်းကံမှာ၊ မှန်စွာကြီးကြောင်းတည်း။

၄။ မိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသော ရဟန်းတော်များ ကြွလာသောအခါ မိသားစု အိမ်သူအိမ်သားများက သင့်တော်သည့် လှူဖွယ်ပစ္စည်း များကို လှူဒါန်းကြရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ လှူဖွယ်ပစ္စည်းများကို လှူဒါန်းရ သောကြောင့် နောင်ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်းတို့၌ ပစ္စည်းဥစ္စာ ပေါများကြွယ်ဝခြင်း ကုသိုလ်အကျိုးတရားများကို ရရှိနိုင်ကြပါတယ်။

ပစ္စည်းဥစ္စာ ပေါများကြွယ်ဝဖို့ရာမှာလည်း အလွန်ပင်အရေးကြီး ပါတယ်။ ပစ္စည်းဥစ္စာ ပေါများကြွယ်ဝမှသာ ဒါနကုသိုလ်ကိုလည်း ပြုလုပ် နိုင်ကြပေသည်။ ဥပုသ်သီလကိုလည်း အချိန်ယူ၍ စောင့်ထိန်းနိုင်ကြပေ သည်။ သမထ၊ ဝိပဿနာတရားတို့ကိုလည်း အချိန်ယူ၍ ပွားများအား ထုတ်နိုင်ကြပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာကုသိုလ် များကို ပြုလုပ်နိုင် အားထုတ်နိုင်သောကြောင့် မြင့်မြတ်ရာ မြင့်မြတ်ရာ ဘုံဘဝများသို့လည်း ရောက်ရှိသွားနိုင်ပေသည်။ အမြင့်မြတ်ဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့လည်း ရောက်ရှိသွားကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

ပစ္စည်းဥစ္စာမရှိ နွမ်းပါးနေပါလျှင် ဒါနကုသိုလ်ကိုလည်း ကောင်း ကောင်းမပြုနိုင်၊ သီလများကိုလည်း အချိန်ယူ၍ မစောင့်ထိန်းနိုင်၊ သမထ ဝိပဿနာတရားကိုလည်း အချိန်ယူ၍ မပွားများနိုင်ကြပေ။ ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာကုသိုလ် နည်းပါးသူတို့သည် ယုတ်နိမ့်သော ဘုံဘဝ များသို့လည်း ရောက်ရှိသွားတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ပစ္စည်းဥစ္စာ ပေါများကြွယ်ဝဖို့ရာလည်း အရေးကြီးပါတယ်။ ထို့ကြောင့် ဓိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသော ရဟန်းတော်များ ကြွလာ သည့်အခါ ပစ္စည်းဥစ္စာ ပေါများကြောင်းဖြစ်သည့် အလှူဒါနကို ပြုလုပ်ခြင်း ပင် ဖြစ်ပေသည်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် – ဆောင်ပုဒ်။ ။ လူူဒါန်းခြင်းဟာ၊ မြတ်ဥစွာ၊ မှန်စွာပေါကြောင်းတည်း။

၅။ မိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသည့် ရဟန်းတော်များ ကြွလာသောအခါ မိသားစု အိမ်သူအိမ်သားများက မိမိတို့၏ဉာဏ်မှာ မရှင်းလင်း သေးတဲ့ ဒါနအကြောင်း၊ သီလအကြောင်း၊ ဘာဝနာအကြောင်း စသည် များကို လျှောက်ထားကြရပါတယ်။ လျှောက်ထားရင် ရဟန်းတော်များက တရားဟောကြပါတယ်။ မလျှောက်ထားပြားသော်လည်း ရဟန်းတော်များ က အလိုက်သိ၍ တရားဟောတတ်ကြပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ တရားဟောတာ ကို နာကြားရသောကြောင့် မိသားစု အိမ်သူအိမ်သားတို့သည် နောင်ဖြစ် လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်းတို့၌ ဉာဏ်ပညာကြီးမားခြင်း၊ ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံခြင်း ကုသိုလ်အကျိုးတရားများကို ရရှိကြပါတယ်။

ဉာဏ်ပညာကြီးမားဖို့ရာ၊ ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံဖို့ရာမှာလည်း အလွန်ပင် အရေးကြီးကြပါတယ်။ ဉာဏ်ပညာနှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ၏ ဆောင်ရွက်ချက်များသည် မိမိလည်းချမ်းသာ၊ သူတစ်ပါးတို့လည်းချမ်း သာ၊ မိမိအတွက်လည်း အကျိုးများ၊ သူတစ်ပါးအတွက်လည်း အကျိုးများ၊ ဒီဘဝအတွက်လည်း အကျိုးများ၊ နောင်ဘဝအတွက်လည်း အကျိုးများ ဖြစ်ကြရပါတယ်။

ပညာမဲ့သောသူတို့၏ ဆောင်ရွက်ချက်များသည် အကျိုးရှိအောင် ဆောင်ရွက်ပြားပါသော်လည်း အကျိုးမဲ့များ ဖြစ်သွားတတ်ကြပေသည်။ ဇာတ်နိပါတ်တော်တို့၌ ပညာမဲ့သူတို့၏ ဆောင်ရွက်ချက်ကြောင့် အကျိုးမဲ့ များဖြစ်သွားကြတာ တော်တော်များများပင် တွေ့ရပါတယ်။ တစ်ချိန်သော အခါ ဘုရားလောင်းသည် ကြွယ်ဝချမ်းသာသည့် သူဌေးဖြစ်တယ်။ ထို သူဌေး၌ ပညာမဲ့သူ ရောဟိဏီမည်သော အခိုင်းအစေ ကျွန်မတစ်ယောက် ရှိတယ်။

တစ်နေ့သောအခါ ရောဟိဏီသည် ကောက်နယ်တလင်း၌ နွား များဖြင့် ကောက်စပါးများကို နယ်နေ၏ ရောဟိဏီ၏မိခင်အိုက သူ့ကို ခင်မင်၍ ကောက်နယ်တလင်းသို့ လိုက်သွားပြီး အနီးအနားမှာ လဲလျောင်း နေတယ်။ ယင်ကောင်များက မိခင်အို၏ ခန္ဓာကိုယ်၌ နားကြ၊ ကိုက်ကြ သောကြောင့် မိခင်အိုက "သမီး … ယင်ကောင်တွေ မောင်းပေးပါဦး"ဟု ပြောရာ ရောဟိဏီသည် ကျည်ပွေ့ကြီးတစ်ခု သွားယူလာပြီး မိခင်အိုမှာ နားနေ၊ ကိုက်နေသည့် ယင်ကောင်များကို တအား ရိုက်ချလိုက်တယ်။ ယင်ကောင်တွေ မထိပါတဲ မိခင်အို ပွဲချင်းပြီး သေဆုံးသွားပေတယ်။ ပညာမဲ့သူတို့၏ ဆောင်ရွက်ချက်သည် ဤကဲ့သို့ အကျိုးရှိအောင် ဆောင် ရွက်ပါသော်လည်း အကျိုးမဲ့များ ဖြစ်သွားတတ်ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ပညာဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံဖို့ရာ အလွန်ပင် အရေးကြီးလှပေသည်။

ထို့ကြောင့် မိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသည့် ရဟန်းတော်များ ကြွလာ သောအခါ ပညာဉာဏ်ကြီးမားကြောင်းဖြစ်သည့် သူတော်ကောင်းတရား တို့ကို နာကြားကြရပေသည်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် – ဆောင်ပုခ်။ ။ နာကြားခြင်းဟာ၊ မြတ်ပညာ၊ မှန်စွာကြီးကြောင်းတည်း။

တရားနာပရိသတ်များ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော မဂ်ချမ်း သာ ဖိုလ်ချမ်းသာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာ၊ မဂ်လေးတန် ဖိုလ်လေးတန် နိဗ္ဗာန် ဟူသော လောကုတ္တရာတရား ကိုးပါးအပေါင်းသည် ပညာဉာဏ်နှင့် ပြည့် စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်များသာ ရရှိနိုင်သည့် တရားမျိုးဖြစ်သည်၊ ပညာဉာဏ် နည်းပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ရရှိနိုင်သည့် တရားမျိုး မဟုတ်ပေဟု မြတ်စွာ

၂၀၁

### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

ဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။ သို့ဖြစ်၍လည်း ပညာဉာဏ်နှင့် ပြည့် စုံဖို့ရာ၊ ပညာဉာဏ်ကြီးမားဖို့ရာ အလွန်ပင် အရေးကြီးလှပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပညာမဲ့သူ၊ မောဟထူ၊ ရယူတရားမဟုတ်ပေ။ ပညာကြီးမား၊ ရူမှတ်ပွား၊ ရပြားတရားပေ။

ဤကဲ့သို့ ယနေ့ယခုအခါ၌ မိမိတို့အိမ်သို့ သီလရှိသည့် ရဟန်း တော်များ ကြွလာသောအခါ မိသားစု မိမိသူအိမ်သားများက အကြောင်း တရား ၅-ပါးတို့ကို ပြုလုပ်ရ၍ အကျိုးကုသိုလ်တရား ၅-မျိုး ရရှိပုံကို နာ ကြားရသဖြင့် နာကြားရသောအတိုင်း လိုက်နာကျင့်ကြံ ပွားများအားထုတ် နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သည့် တရားထူးတရား မြတ်တို့ကို ဒုက္ခခပ်သိမ်း ကင်းငြိမ်းရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို လွယ် ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန်စွာ ဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါ စေကုန်သတည်း။

သာမှ ... သာမှ ... သာမုံး

ဆန်ဟို့ဆေးမှ လော့စ်အိန်ဂျလိစ်သို့

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလဆုတ် ၁၄-ရက်၊ ဩဂုတ်လ ၅-ရက်နေ့တွင် ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်၊ ဦးခင်လှိုင်တို့သည် ဆန်ဟိုဆေးလေဆိပ်မှ နံနက် ဂ-နာရီ ၁၅-မိနစ်အချိန်ထွက်ခဲ့ပြီး လော့စ်အိန်ဂျလိစ်လေဆိပ်သို့ ၉-နာရီ ၅-မိနစ်အချိန် ရောက်ရှိကြပါသည်။ လော့စ်အိန်ဂျလိစ်လေဆိပ်၌ ဦးတင်ထွန်းနှင့် ဦးမောင်မောင်တို့က စောင့်၍ ကြိုနေကြပါသည်။

ဦးခင်လှိုင် လော့စ်အိန်ဂျလိစ်သို့ လိုက်ပါရခြင်းသည် ဆန်ဟိုဆေး မှ လော့စ်အိန်ဂျလိစ် လေယာဉ်ခရီး၌ လူတစ်ယောက် လေယာဉ်လက်မှတ်

# ၂၀၂ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဝယ်ယူလျှင် နောက်ထပ်တစ်ယောက် အဖော်လိုက်နိုင်သည်ဟု ခွင့်ပြု သတ်မှတ်ချက်ရှိသောကြောင့် ဦးထွန်းကြည် လက်မှတ်ဝယ်ရာတွင် အဖော်အဖြစ်ဖြင့် ဦးခင်လှိုင်ကို ခေါ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ အခြား ဘယ် လေကြောင်းခရီးမှာမှ ဤကဲ့သို့ အဖော်ခေါ်နိုင်သည်ဟူသော ခွင့်ပြုချက်ကို မတွေ့ရပေ။ ထူးခြားသော ခွင့်ပြုချက်တစ်ခုကို သိခဲ့ရပါသည်။

ဦးမောင်မောင်၊ ဦးတင်ထွန်းတို့၏ ကားများဖြင့် လော့စ်အိန်ဂျလိစ် မြို့ ဦးတင်ထွန်းအိမ်သို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ဦးတင်ထွန်း+ခေါ်ခင်သန်းအေး တို့၏အိမ်၌ပင် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးရပါသည်။ ဦးတင်ထွန်းက ကျေးဇူးရှင် အဂ္ဂ မဟာပဏ္ဍိတ အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌဂုရ စစ်ကိုင်း ရွှေဟင်္သာဆရာတော်ဘုရား ကြီး အမေရိကန်သို့ ကြွတော်မူစဉ်က အပြည့်အစုံ ကြိုဆိုပြုစုခဲ့ရသည့် အကြောင်းကို လျှောက်ထားပြီးလျှင် ရွှေဟင်္သာဆရာတော်ဘုရားကြီး ရေးသားတော်မူသော ခရီးသွားမှတ်တမ်းစာအုပ်ကို ဖတ်ရှုကြည့်ပါရန် ပေးပါသဖြင့် ဖတ်ရှုကြည့်ပါရန် ပေးပါသဖြင့် ဖတ်ရှုကြည့်ရပါသည်။ ရေးသားပုံမှာ သဘာဝလည်းကျ၊ ဓာတ်ပုံ စသည်များနှင့်လည်း ပြည့်စုံလှပေသည်။ ဖတ်ရှုပြီးသောအခါ ခရီးသွားမှတ်တမ်း ရေးသားလိုသည့်ဆန္ဒ ဖြစ်ခဲ့ပါသည်။

ဆန္ဒဖြစ်ခဲ့ပါသော်လည်း အကြောင်းအမျိုးမျိုးတို့ကြောင့် ဖြစ်အောင် ရေးမည်ဟူသော ဆုံးဖြတ်ချက်တော့ မထားနိုင်ခဲ့ပါ။ ယခုရေးသားရခြင်း အကြောင်းကတော့ ကျောင်းအုပ်ဆရာမကြီး တစ်ဦးကလည်း "ဆရာတော် ၏ ခရီးသွားမှတ်တမ်းကို ဖတ်ချင်ပါတယ်ဘုရား ဟု လျှောက်ထားသည်က တစ်ကြောင်း၊ မြတ်မင်္ဂလာအယ်ဒီတာချုပ်က "ဆရာတော်၏ ခရီးသွား မှတ်တမ်းများကို မြတ်မင်္ဂလာစာစောင်၌ ထည့်ပေးလိုပါသည်ဘုရား "ဟု လျှောက်ထားသည်က တစ်ကြောင်း၊ ဤအကြောင်း ၂-ပါးကြောင့် ခရီးသွား မှတ်တမ်းကို ရေးသားလိုက်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဦးတင်ထွန်းအိမ်မှ လော့စ်အိန်ဂျလိစ်မြို့၌ရှိသော သုန္ဓရာရာမ ဗြဟ္မဝိဟာရကျောင်းသို့ ကြွလာပြီး တရားစခန်းများဖွင့်၍ တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ရပါသည်။ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါဆိုလကွယ်နေ့ ဂ-နာရီမှ ၉-နာရီခွဲအထိ ရခဲခြင်းတရား ၄-ပါး ဟောကြားပါသည်။ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၁-ရက်နေ့ ည ဂ-နာရီ ခွဲမှ ၁ဝ-နာရီအထိ သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ ၄-ပါးနှင့် သောတာပန် ၂၄-မျိုးကို ဟောကြားပါသည်။

ဒီနေ့ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၁-ရက်နေ့ ဖြစ်ပါတယ်။ ဝါခေါင် လဆန်း ၁-ရက်နေ့မှာ ဟောကြားရမည့် တရားတော်က သောတာပန် ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ ၄-ပါးနှင့် သောတာပန်၂၄-မျိုးတရား ဟောကြားပါမည်။

ယခုတရားနာပရိသတ်များက ယခုဘဝမှာပဲ အပါယ်တံခါးပိတ် သွားသည့် သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်လိုကြသည့် ပုဂ္ဂိုလ်များသာ ဖြစ်ကြပါ တယ်။ သောတာပန်ဖြစ်လိုကြပါရဲ့လား ... ဖြစ်လိုကြပါတယ်ဘုရား။ ယခုဘဝမှာ တကယ်ကော သောတာပန်ဖြစ်နိုင်ပါရဲ့လားဆိုတော့ ဖြစ် နိုင်ပါတယ်။ ဘာ့ကြောင့်လဲ။ တရားနာပရိသတ်များ၏သန္တာန်၌ ရခဲခြင်း တရား ၄-ပါး ရရှိထားလို့ပင် ဖြစ်ပေတယ်။

### တရားနာပရိသတ်များ၏သန္တာန်မှာ -

- ၁။ အလွန်ရခဲသည့် လူ့အဖြစ်ကို ရရှိထားခြင်း၊
- ၂၊ အလွန်ရှင်နိုင်ခဲသည့် အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရရှိထားခြင်း
- ၃။ အလွန်ကြားနာရခဲသည့် သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို ကြား နာနေရခြင်း၊
- ၄။ အလွန်တွေနိုင်ခဲသည့် သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရ ခြင်းတည်းဟူသော ရခဲခြင်းအကြောင်းတရား ၄-ပါးရှိနေကြ လို့ ယခုဘဝမှာ သောတာပန်ဖြစ်နိုင်သည်ဟု ဆိုရပေတယ်။

ဖြစ်နိုင်ပါသော်လည်း မိမိတို့သန္တာန်မှာ သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ ၄-ပါးနှင့် ပြည့်စုံမှသာ ဖြစ်နိုင်ကြပါတယ်။ ထို့ကြောင့် ဤသောတာပန် ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါ ၄-ပါး မိမိတို့သန္တာန်မှာ ပြည့်စုံအောင် လိုက်နာကျင့်ကြံ

#### Jog

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

အားထုတ်ကြရပါတယ်။ သောတာပန်ဖြစ်အောင် ကျင့်ကြံအားထုတ်ရမည့် အင်္ဂါ ၄-ပါးမှာ –

သပ္ပုရိသ သံသေဝေါ မဂ်ဖိုလ်ရောက်ကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်း တရားတို့ကို ဟောဖော်ညွှန်ပြ ဆို ဆုံးမတတ်သော သူတော်ကောင်း ဆရာကောင်းကို မှီဝဲဆည်းကပ်နေ ရမယ်။ = မဂ်ဖိုလ်ရောက်ကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် သဒ္ဓမ္မဿဝန ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်း တရားတို့ကို နာကြားနေရမယ်။ ယောနိဆောမနသိကာရော = ကုသိုလ်ဖြစ်အောင် အသင့်အတင့် 911 နှလုံးသွင်းတတ်ရမယ်။ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ဟူသော လောကုတ္တ ရာတရား ၉-ပါးအားလျော်သော အကျင့်ကို ကျင့်နေရမယ်။

သူတော်ကောင်း ဆရာကောင်းကို မှီဝဲဆည်းကပ်နေရမည်ဟုဆို ရာ၌ ဆရာကောင်းဆိုသည်မှာ သောတာပန်ဖြစ်အောင် တရား ဟော၊ တရားပြပေးနိုင်တဲ့ ဆရာကောင်းပင် ဖြစ်ပါတယ်။ မြတ်စွာ ဘုရားလက်ထက်တော်အခါကတော့ မြတ်စွာဘုရားသည် သော တာပန်ဖြစ်ဖို့ရာ မှီဝဲဆည်းကပ်ရန်အတွက် အကောင်းဆုံးဆရာ ဖြစ်ပေတယ်။

ယခုခေတ်အခါမှာတော့ သောတာပန်ဖြစ်ဖို့ရာ မှီဝဲဆည်းကပ်ရန် အတွက် အကောင်းဆုံးဆရာမှာ ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်မရနိုင်လျှင် အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ် အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်မရနိုင်လျှင် သက္ကဒါဂါမ် ပုဂ္ဂိုလ်၊ သကဒါဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်မရနိုင်လျှင် သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၊ သောတာပန် ပုဂ္ဂိုလ်မရနိုင်လျှင် ဝိပဿနာတရားကို နည်းမှန်လမ်းမှန် အားထုတ်နေ သည့် အာရခွဝိပဿကပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲဆည်းကပ်နေရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

၂။ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်း သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာ ကြားနေရမည်ဟုဆိုရာ၌ ကျင့်ကြံအားထုတ်သူများ ဒီဘဝမှာပင် မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်သွားစေနိုင်သည့် သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာ သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြားနေရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

မြတ်စွာဘုရားနှင့် ပစ္စေကဗုန္ဓါတို့မှတစ်ပါး တရားမနာဘဲ တရား ရသွားသည့်ပုဂ္ဂိုလ်ဟူ၍ မရှိပေ။ သာဝကမှန်သမျှ တရားနာရမှ တရား ရကြပေသည်။ ပညာအရာမှာ အတော်ဆုံး တေဒဂ်ဆုရသော အရှင်သာရိ ပုတ္တရာသည်ပင် အရှင်အဿဇိထံမှ တရားနာရ၍ သောတာပန်အဖြစ်ကို ရရှိခဲ့ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ယခုဘဝမှာပင် သောတာပန်ဖြစ်လိုသောပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် တရားနာကြရပါတယ်။

၃။ ကုသိုလ်ဖြစ်အောင် နှလုံးသွင်းတတ်ရမည်ဟုဆိုရာ၌ ကုသိုလ် ဖြစ်အောင် နှလုံးသွင်းတတ်ဖို့ရာမှာ အလွန်ပင် အရေးကြီးပါ တယ်။ အာရုံအမျိုးမျိုးတို့နှင့် တွေ့ရတဲ့အခါမှာ နှလုံးသွင်းတတ်မှ ကုသိုလ်ဖြစ်နိုင်တယ်။ နှလုံးမသွင်းတတ်ပါက အကုသိုလ်တွေ ဖြစ်ကြတယ်။ အကုသိုလ်နှင့် မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်တို့သည် ဖြောင့် ဖြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်ပင် ဖြစ်ကြပေတယ်။ မိမိတို့၏ နာမ်အစဉ် မှာ ကုသိုလ်တရားတွေ တည်ရှိနေမှသာ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ် ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ကို ရရှိနိုင်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ကုသိုလ်ဖြစ်အောင် နှလုံးသွင်းတတ်ဖို့မှာ အလွန်ပင် အရေးကြီးကြပါတယ်။

နံနက်အိပ်ရာမှ ထလိုက်သည်နှင့်တစ်ပြိုင်နက် မျက်စီ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့မှာ အာရုံအမျိုးမျိုးတွေ လာတိုက်တော့ တာပါပဲ။ လာတိုက်သည့်အခါမှာ ကောင်းတဲ့ဣဋ္ဌာရံတွေ လာတိုက်တဲ့ အခါ နှလုံးမသွင်းတတ်ရင် သာယာတပ်မက်သည့် လောဘဖြစ်တယ်။

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မကောင်းတဲ့အနိဋ္ဌာရုံတွေ လာတိုက်သည့်အခါကျတော့ နှလုံးမသွင်းတတ် ရင် ဒေါသ၊ ဒေါမနဿတွေ ဖြစ်ကြတယ်။ ဤကဲ့သို့ မိမိတို့ နာမ်အစဉ်မှာ လောဘ၊ ဒေါသစသော အကုသိုလ်များဖြစ်နေရင် သောတာပန် ဖြစ်နိုင်ပါ့ မလား ... မဖြစ်နိုင်ပါဘုရား။ သို့ဖြစ်၍ အာရုံအမျိုးမျိုးတို့နှင့် တွေ့ဆုံတိုင်း တွေ့ဆုံတိုင်း အသင့်အတင့် နှလုံးသွင်းကြရပါတယ်။

အဆင်းကောင်းကောင်း၊ အသံကောင်းကောင်း၊ အနံ့ကောင်း ကောင်း၊ အရသာကောင်းကောင်း၊ အတွေ့အထိကောင်းကောင်းများနှင့် တွေ့ရုတဲ့အခါ ဘယ်လိုနှလုံးသွင်းရမလဲဆိုရင် ဒီလိုကောင်းတဲ့အာရုံတွေနှင့် မိမိတွေ့ရတာ အတိတ်ဘဝများက ကောင်းတဲ့ကုသိုလ်တွေ ပြုလုပ်ခဲ့လို့ ယခုဘဝမှာ ကောင်းတဲ့အာရုံ၊ ကောင်းကျိုးတွေနှင့် တွေ့ရတာဖြစ်တယ်။

နောင်အနာဂတ်ဘဝတွေမှာ ကောင်းတဲ့အာရုံ၊ ကောင်းကျိုးတွေ နှင့် တွေ့ဖို့ရာ အကောင်းမြတ်ဆုံး နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားဖို့ရာ ကောင်းတဲ့ကုသိုလ်ကံတွေပြုမှသာ ကောင်းသည့်အာရုံများနှင့် တွေ့ရပြီး အကောင်းမြတ်ဆုံးဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်သည်ဟု နှလုံးသွင်းလိုက်ရင် ကောင်းတဲ့အာရုံများ၌ တပ်မက်ခြင်းများ မရှိတော့ပါ ဘဲ ကုသိုလ်ဟရားတွေသာ ဖြစ်လာကြပါတယ်။

မကောင်းတဲ့အနိတ္တာရုံ၊ ဆန့်ကျင်ဘက်အာရုံများနှင့် တွေ့ရသည့် အခါမှာ ဘယ်လိုနှလုံးသွင်းရပါမလဲဆိုရင် ဒီမကောင်းတဲ့အနိတ္တာရုံ၊ ဆန့်ကျင်ဘက်အာရုံများနှင့် တွေ့နေရတာ မိမိအတိတ်ဘဝက ကောင်းခဲ့ လို့လား၊ မကောင်းခဲ့လို့လား ... မကောင်းခဲ့လို့ပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ မကောင်းခဲ့လို့။ မကောင်းတဲ့ အကုသိုလ်ကံတွေပြုခဲ့လို့ ယခုဘဝမှာ ဒီလို မကောင်းတဲ့အကျိုးပေး အနိတ္ဆရုံတွေနှင့် တွေ့နေရတာဖြစ်တယ်လို့ ဆင် ခြင်လိုက်တာနဲ့ မသက်သာသွားဘူးလား ... သက်သာသွားပါတယ်ဘုရား။

အဲဒီလို မကောင်းတဲ့အနိဋ္ဌာရုံတွေ၊ မကောင်းကျိုးတွေကို မကောင်းတဲ့အကုသိုလ်ကံတွေဖြင့် လွန်မြောက်နိုင်ပါသလား ... မလွန် မြောက်နိုင်ပါဘုရား။ ဘာဖြင့်သာ လွန်မြောက်နိုင်ပါသလဲဆိုလို့ရှိရင် ကောင်းတဲ့ကုသိုလ်ကံတွေဖြင့်သာ လွန်မြောက်နိုင်ပါတယ်။ ကောင်းတဲ့ ကုသိုလ်ကံတွေကို ရှေးကထက် ဆထက်တိုး၍ ပြုလုပ်မှတော်မည်ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်လိုက်တာနှင့် တစ်ပြိုင်နက် ကုသိုလ်တရားတွေ ဖြစ်လာ ပါတယ်။

သို့ဖြစ်၍ ရှေးဆရာတော်ကြီးများက "ဝိပါက်အမှန် ဇောအပြန်" ဟု ဆိုရိုးပြုကြပါတယ်။ ဝိပါက်ကတော့ မကောင်းတဲ့ အကုသိုလ်ကံ၏ မကောင်းကျိုး အကုသလဝိပါက်ကတော့ အမှန်အတိုင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။ မိမိတို့က နှလုံးသွင်းတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ဇောကတော့ ပြောင်းပြန် ကုသိုလ်ဇောများ ဖြစ်ကြပေတယ်ဟု မိန့်ကြားတော်မူကြပါတယ်။

ယခုဘဝမှာ သောတာပန်ဖြစ်ချင်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဤကဲ့သို့ ကောင်းသောဣဋ္ဌာရုံများနှင့်ပင် တွေ့ရတွေ့ရ၊ မကောင်းသော အနိဋ္ဌာရုံ များနှင့်ပင် တွေ့ရတွေ့ရ ကုသိုလ်ဖြစ်အောင် နှလုံးသွင်းတတ်ရမည်။ နှလုံးသွင်းတတ်လျှင် မိမိသန္တာန်မှာ ၃-ခုမြောက် သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်း အင်္ဂါတစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံပြီဟု သိကြရပါတယ်။

၄<sup>||</sup> မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော လောကုတ္တရာ ၉-ပါးအားလျော် သောအကျင့်ကို ကျင့်ရမည်ဟုဆိုရာ၌ ဘယ်လိုအကျင့်မျိုးတို့ ကို မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်အားလျော်သော အကျင့်လို့ ဆိုရပါသလဲဆို လျှင် ဒါနပြုသောအခါ၌လည်း မိမိ၏ ဤအလှူဒါနသည် မဂ်ဖိုလ် နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်း အထောက်အပံ့ကောင်း ဖြစ်ပါစေ၊ သီလဆောက်တည်သည့်အခါမှာလည်း မိမိ၏ ဤသီလသည် မဂ် ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်း အထောက်အပံ့ကောင်း ဖြစ်ပါစေ၊ သမထတရားတွေ ပွားများအားထုတ်တဲ့အခါမှာလည်း မိမိ၏ ဤ သမထသည် မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်း အထောက်အပံ့ ကောင်း ဖြစ်ပါစေဟု နှလုံးသွင်းကာ ဆုတောင်းကာ ပြုအပ်သော ၂၀ဂ

### သိကောင်းစရာ မွေ့ပဒေသာ

ဒါန၊ သီလ၊ သမထအကျင့်တို့သည် မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်အားလျော်သော အကျင့်များပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်အားအလျော်ဆုံးအကျင့်ကတော့ သတိပတ္ဆာန် ဝိပဿနာအကျင့်ပင် ဖြစ်ပေသည်။ သတိပတ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား မကျင့် ပါဘဲ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်သွားသည့်ပုဂ္ဂိုလ်ဟူ၍ မရှိပေ။ မဂ်ဖိုလ် နိဗ္ဗာန်သို့ ယခုဘဝမှာပဲ ရောက်ချင်ပါတယ်ဆိုရင်တော့ သတိပတ္ဆာန် ဝိပဿနာတရားကို ကျင့်ကိုကျင့်ရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

ထို့ကြောင့် ယခုဘဝမှာပဲ သောတာပန်ဖြစ်လိုကြသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရားကို ကျင့်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ သတိပတ္တန်ဝိပဿနာတရား ကျင့်တဲ့အခါမှာလည်း နည်းမှန်လမ်းမှန် ကျင့်ကြံအားထုတ်ဖို့ရာမှာ အလွန်ပင် အရေးကြီးလှပါတယ်။ နည်းမှန်လမ်း မှန် ကျင့်ကြံအားထုတ်မှသာ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် သောတာပန်အဖြစ် သို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေတယ်။

သို့ဖြစ်၍ နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံ အားထုတ်ပုံကို ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြ တော်မူသော ရှုမှတ်ပုံရှုမှတ်နည်းတို့ဖြင့် အကျဉ်းချုပ် ဟောကြားပါမည်း ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသော ရှုမှတ်နည်း သည် အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် အမှတ် ၃-မျိုး ရှိပေသည်။

- ၁။ ထိုင်မှတ်သည့် အမှတ်ကတစ်မျိုး
  - ၂၊ စင်္ကြလျှောက်၍ မှတ်သည့် အမှတ်ကတစ်မျိုး
  - ၃။ အထွေထွေအသေးစိတ်အမှတ်က တစ်မျိုးဟူ၍ ၃-မျိုး ဖြစ် ပါတယ်။
  - ၁။ ထိုင်မှတ်သည့်အမှတ်ကို ရေးဦးစွာ ဟောကြားပါမယ် -

ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသော နည်းဖြင့် ဝိပဿနာရှုမှတ်လိုသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ကြာကြာထိုင်နိုင်သည့် ဣရိယာပုထ်မျိုးဖြင့် ထိုင်ရပါသည်။ ဒူးတုပ်၍ဖြစ်စေ၊ တင်ပလ္လင်ခွေ၍ဖြစ်စေ ထိုင်ရပါတယ်။ ခေါင်းကိုလည်း တည့်တည့်မတ်မတ်၊ ခါးကိုလည်း တည့်တည့်မတ်မတ်ထားရပါတယ်။ မျက်စိကို မှိတ်ထားရပါတယ်။ စိတ်ကိုတော့ ဝမ်းဗိုက်မှာ စူးစိုက်ထားရပါတယ်။ အသက်ရျုသွင်းလိုက်လို့ ဝမ်းဗိုက်အဆင့်ဆင့် ဖောင်းတက်လာတာ ကို ဖောင်းစမှဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် စိတ်ကလေး ဘယ်သို့မှ မထွက်သွား ရအောင် စူးစိုက်၍ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ် ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်ကိုတော့ အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျုခွာ၍ အတွင်းက တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှခွာ၍ အတွင်းက တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှ သိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်ဟာ ပညတ် ဖြစ်တယ်။ ဝိပဿနာရှဖို့ရာ မဟုတ်ပေ။ တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် သဘောက ပရမတ်ပဲ။ ဝိပဿနာရှဖို့ရာ မဟုတ်ပေ။ တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် သဘောက ပရမတ်ပဲ။ ဝိပဿနာရှဖို့ရာ ဖြစ်တယ်။

အသက်ရှူထုတ်လိုက်၍ ဝမ်းဗိုက်အဆင့်ဆင့် ပိန်ကျသွားတာကို ပိန်စမှပိန်ဆုံးတိုင်အောင် စိတ်ကလေး ဘယ်သို့မှ မထွက်သွားရအောင် စူးစိုက်၍ ပိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်ကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အတွင်းက တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့သွားသည့်သဘော၊ လှုပ်သွားသည့်သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ် ကြီးဟာ ပညတ်ပဲ။ ဝိပဿနာရှုဖို့ရာ မဟုတ်ပေ။ အတွင်းက တစ်ရွေ့ပြီး တစ်ရွေ့ ရွေ့သွားသည့်၊ လှုပ်သွားသည့်သဘောကတော့ ပရမတ်ပဲ။ ဝိပဿနာရှုဖို့ရာ ဖြစ်တယ်။

ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်လို့ ၂-ချက်မှတ်တာ စိတ်ကသိပ်မငြိမ်ဘဲ အပြင်အာရုံသို့ ထွက်ထွက်သွားပါလျှင် ထိတယ်လို့ ၁-ချက်တိုး၍ ၃-ချက် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ပုံသဏ္ဌာန်ဒြပ်များ ကိုတော့ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ တင်ပါးနဲ့ ကြမ်းနှင့်၊ အဝတ်နှင့် ထိထားလို့ မာနေတဲ့သဘော၊ ပူနေတဲ့သဘောများကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရူမှတ်ရပါတယ်။

ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ၃-ချက် မှတ်ပါသော်လည်း စိတ်ကသိပ်မငြိမ်၊ ပြင်ပအာရုံသို့ ထွက်နေသေးလျှင် ထိုင်တယ်လို့ ၁-ချက် တိုး၍ ၄-ချက် ရှမှတ်ရပါတယ်။ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်ဒြပ်များကိုတော့ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ထိုင်ချင်သည့် စိတ်များက တွန်းကန်ထားလို့ တောင့်တင်းနေသည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ၄-ချက် ရှမှတ်လိုက်ရင် တော့ စိတ်ဟာ ငြိမ်သွားတာများပါတယ်။

ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်လို့ ၂-ချက်ပဲ ရှုမှတ်လို့ကောင်းရင် သမာဓိ ဖြစ်လျှင် ၂-ချက်ပဲရှုမှတ်ပါ။ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ၃-ချက် ရှုမှတ်လို့ကောင်းရင် သမာဓိဖြစ်ရင် ၃-ချက်ပဲရှုမှတ်ပါ။ ဖောင်းတယ်၊ ပိန် တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ၄-ချက် ရှုမှတ်လို့ကောင်းရင် သမာဓိဖြစ် ရင် ၄-ချက်ပဲ ရှုမှတ်ပါ။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ကြသည့်အခါမှာ တရားတွေ မြန်မြန်တွေ့ တရားတွေ မြန်မြန်တက်ရအောင် ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ် ပညတ်များကို အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ပရမတ်သဘောများကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ပစ္စုပ္ပန်ကိုလည်း တည့်နိုင်သမျှတည့်အောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာ အရေးကြီးတဲ့ အချက်၂-ချက်ပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ပညတ်နှင့်ပရမတ် ခွဲခြား၍ သိထားဖို့ရာမှာ ပကတိသောမျက်စိ ဖြင့် မြင်ကောင်းသည့် ကိုင်တွယ်သုံးသပ်၍ ရကောင်းသည့် အထည်ခြပ် များသည် ပညတ်များပင် ဖြစ်ပေတယ်။ ပကတိသောမျက်စိဖြင့် မမြင်

၂၁၁

#### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

ကောင်းသည့် ကိုင်တွယ်သုံးသပ်၍ မရကောင်းသည့်သဘော၊ စိတ်ဖြင့် ဉာဏ်ဖြင့်သာ တွေ့သိကောင်းသော ပူသည့်သဘော၊ အေးသည့်သဘော၊ မာသည့်သဘော၊ ပျော့သည့်သဘော၊ တွန်းကန်သည့်သဘော၊ တောင့် တင်းသည့်သဘော၊ လှုပ်ရှားသည့်သဘော၊ ဖွဲ့စည်းထားသည့်သဘော၊ ယိုစီးနေသည့်သဘော၊ နာသည့်သဘော၊ ကျင်သည့်သဘော၊ ထုံသည့် သဘော စသည့်သဘောများသည် ပရမတ်ဖြစ်ပေတယ်။ ထိုပညတ်နှင့် ပရမတ် ၂-မျိုးတို့တွင် ပညတ်များကိုတော့ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ပရမတ်သဘော များကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရူမှတ်ကြရပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

## ဆောင်ပုခ်။ ။ ပညတ်ကိုခွာ၊ ပရမတ်သာ၊ မှန်စွာရှုရမည်။

ပစ္စုပ္ပန်ကိုလည်း တည့်နိုင်သမျှတည့်အောင် ရှုမှတ်ကြရမယ်။ ပစ္စုပ္ပန်တည့်မှသာ တရားသဘောများကို တွေ့နိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေတယ်။ တရားနာပရိသတ်များသန္တာန်မှာရှိနေကြတဲ့ ရုပ်တရား၊ နာမ်တရား၂-ပါးလုံး တို့သည် ပစ္စုပ္ပန်တည့်တည့်မှာသာ ရှိကြပေသည်။ တစ်ဆံခြည် တစ်စက္ကန့် မျှ လွဲသွားလျှင် မရှိကြတော့ပေ။ မရှိတဲ့တရားကို ရှုမှတ်နေလျှင် တရား မတွေ့နိုင်ဘဲ ဖြစ်နေကြမည် ဖြစ်ပေတယ်။

ရုပ်တရား၊ နာမ်တရားတို့သည် ပစ္စုပ္ပန်အခိုက်မှာသာ ရှိကြ၍ ပစ္စုပ္ပန်တည့်အောင် ရှုမှတ်ပုံကို ပါဋိတော်မှာ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူခဲ့သည်မှာ -

ရုပါ ရူပဓမ္မာ = ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်၊ အဒဿနတော မမြင်ရာအရပ်မှ၊ အာယန္တိ = မြင်လာ၊ ရောက်လာကြကုန်၏။ ဘင်္ဂါ = ချုပ်ပျက်သွားပြီးကြသော ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်၊ အဒဿနံ = မမြင်ရာ အရပ်သို့၊ ဂစ္ဆန္တိ = သွားကြကုန်၏။

### ၂၁၂ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

တရားနာပရိသတ်များ၏သန္တာန်၌ ဖြစ်လာကြသော ရုပ်တရား၊ နာမ်တရားတို့သည် မဖြစ်ခင်၊ မဖြစ်မီက ဤခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မရှိကြ၍ မမြင်ရပေ။ ဖြစ်လာပြီးလျှင် ချက်ချင်းပင် ချုပ်ပျက်သွားကြပေ သည်။ ချုပ်ပျက်သွားပြီးတဲ့အခါမှာလည်း ဤခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မကျန်ခဲ့တော့ပေ။ ဖြစ်ခိုက် ပစ္စုပွန်တည့်တည့်မှာသာ ရှိကြပေသည်။

ဉပမာအားဖြင့် ကောင်းကင်၌ လက်သွားတဲ့ လျုပ်စစ်ရောင်နှင့် တူပေတယ်။

အာကာသေ = ကောင်းကင်၌၊ ဝိဇ္ဇုပ္ပါဒေါဝ = တိမ်လွှာ၂-ထပ် ခတ်မိလိုက်၍ဖြစ်ပေါ်လာသော လျှပ်စစ်ရောင်ကဲ့သို့ ဥပ္ပဇ္ဇန္တိစ = ဖြစ်လည်း ဖြစ်ကြကုန်၏ ဝယန္တိစ = ပျက်လည်း ပျက်သွားကြကုန်၏ ဣတိ = ဤသို့၊ ဘဂဝါ = မြတ်စွာဘုရားသည်၊ အဝေါစ = ကရုဏာရေသွား ပညာအားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါပေသတည်း။

#### သာမှ ... သာမှ ... သာမု။

ကောင်းကင်၌ တိမ်လွှာ ၂-ထပ် ခတ်မိလတ်၍ ဝင်းခနဲလက်သွား သော လျှပ်စစ်ရောင်သည် လက်ပြီးတာနဲ့ ဖျတ်ခနဲ ပျောက်ပျက်သွားပေ သည်။ ဘယ်တိမ်တိုက်ထဲမှာမှ မကျန်ခဲ့တော့ပေ။ အဲဒီလျှပ်စစ်ရောင်ဟာ မလက်ခင်ကလည်း ဘယ်တိမ်တိုက်ထဲမှာ ရှိသည်ဟူ၍လည်း ရှာဖွေလို့ မရ၊ လက်ပြီးသည့် နောက်ကာလမှာလည်း ဘယ်တိမ်တိုက်ထဲမှာ ကျန် နေခဲ့သည်ဟူ၍လည်း ရှာဖွေလို့မရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ရုပ်တရား၊ နာမ်တရား တို့ မဖြစ်ပေါ်ခင်ကလည်း ဒီခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မရှိ။ ဖြစ်ပြီး၍ ချုပ်ပျက်သွားသောအခါမှာလည်း ဒီခန္ဓာကိုယ် ဘယ်နေရာမှာမှ မကျန်ခဲ့ တော့ပေ။ ဖြစ်ခိုက်ပစ္စုပွန်တည့်တည့်မှာသာ ရှိပေသည်။ ထို့ကြောင့် ပစ္စုပွန်တည့်အောင် ရှုမှတ်ရမည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။ လွန်ခဲ့ပြီးသော အတိတ်က ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်လည်း မရှိတော့ ပေ။ မရောက်သေးတဲ့ အနာဂတ်ရုပ်နာမ်တရားတို့သည်လည်း မရောက် သေး၍ မရှိသေးပေ။ ထို့ကြောင့် ယင်းအတိတ်ရုပ်နာမ်၊ အနာဂတ်ရုပ်နာမ် တို့ကို ရှုမှတ်၍မရ။ ပစ္စုပ္ပန်၌ရှိသော ရုပ်နာမ်တရားတို့ကိုသာ ရှုမှတ်ကြရ မည်ဟု ဘဒ္ဒေကရတ္တသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတာကို ကျေးဇူး တော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီးက မှတ်သားလွယ်ကူရအောင် ဆောင်ပုဒ်များ စီထားခဲ့ပါတယ်။

ဆောင်ပုဒ်များ ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ အတိတ်အဟောင်းကိုလည်း မပြန်နဲ့၊ အနာဂတ်အသစ်ကိုလည်း မကြနဲ့၊ ဖြစ်ခိုက်ရုပ်နာမ်၊ ပစ္စုပ္ပန်၊ အမှန်မလွတ်အောင်ရှမှတ်ပါ။

၂၊ ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ် စသည်ဖြင့် စင်္ကြံလျှောက်မှတ်တဲ့ အခါမှာလည်း ထိုနည်းတူစွာ ပစ္စုပွန်လည်းတည့်အောင် ပရမတ် ကိုလည်းသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှမှတ်ကြရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်နိုင်ပါက မကြာခဏ တရားသဘောများကို တွေ့လာနိုင်ကြ ပါတယ်။

ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန်ခြပ်ကို အာရုံ မပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာရပါတယ်။ ဘာကြောင့်လဲ၊ ပညတ်ဖြစ်လို့ပါပဲ။ အထက်သို့ တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့တက်နေတဲ့ သဘောကိုတော့ သိနိုင် သမျှသိအောင် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဘာကြောင့်လဲ၊ ရွေ့နေသည့်သဘောက ပရမတ်ဖြစ်လို့ပါပဲ။ ရွေ့နေသည့် အစဉ်ကိုလည်း ပစ္စပ္ပန်တည့်နိုင်သမျှတည့် အောင် ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ကြွတယ်လို့ ရှမှတ်လိုက်တဲ့အခါ ယင်းကဲ့သို့ ခြေထောက်ပုံ သဏ္ဌာန်ပညတ်ကိုလည်း ခွာလို့ရသွားပြီး၊ ရွေနေတဲ့သဘောကိုလည်း

ရှမှတ်လို့ရသွားပြီး ရွေ့နေသည့် အစဉ်ကိုလည်းမီအောင်၊ ပစ္စုပ္ပန်လည်း တည့်အောင် ရှုမှတ်လို့ရသွားပါလျှင် ကြွတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့အခါ အပေါ်သို့ ရွေ့ရွေ့တက်သွားတာကို သိပြီးတဲ့အပြင် ပေါ့ပေါ့ပြီး တက်သွား တာကိုလည်း သိလာတတ်ကြပေတယ်။

လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့အခါမှာလည်း ခြေထောက်ပုံ သဏ္ဌာန်ပညတ်ကိုလည်း ခွာလို့ရသွားပြီး၊ ရှေ့သို့ ရွေ့နေသည့်သဘောကို လည်း ရှုမှတ်လို့ရသွားပြီး ရွေ့နေသည့်အစဉ် ပစ္စုပ္ပန်ကိုလည်းမီအောင်၊ ပစ္စုပ္ပန်ကိုလည်းတည့်အောင် ရှုမှတ်လို့ရသွားပါလျှင် လှမ်းတယ်လို့ ရှုမှတ် လိုက်တဲ့အခါ ရေသို့ ရွေ့ရွှေ့တက်သွားတာကို သိပြီးတဲ့အပြင် ပေါ့ပေါ့ပြီး ရွေသွားတာကိုလည်း သိလာတတ်ကြပေတယ်။

ယင်းကဲ့သို့ ကြွလိုက်သောအခါ ပေါ့ပေါ့ပြီး တက်သွားတာ၊ လှမ်း လိုက်တဲ့အခါ ပေါ့ပေါ့ပြီး ရွေ့သွားတာကို တွေ့သိတာ တေဇောဓာတ်နှင့် ဝါယောဓာတ်တို့၏ သဘောကို တွေ့သိတာပင်ဖြစ်တယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ တေနှင့်ဝါမှာ၊ ဓာတ်နှစ်ဖြာ၊ ပေါ့တာထင်ရှားသည်။

တေ-က တေဇော = အခိုးဓာတ်၊ မီးဓာတ်၊ အပေါ့ဓာတ်ဖြစ်တယ်။ ဝါ-က ဝါယော = လေဓာတ်၊ အပေါ့ဓာတ်ဖြစ်တယ်။

ချတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့အခါ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန်ပညတ် ကိုလည်း ခွာလို့ရသွားပြီး အောက်သို့ ရွေ့ကျနေသောသဘောကိုလည်း ရှုမှတ်လို့ရသွားပြီး ရွေ့နေသည့် အစဉ်ကိုလည်းမီအောင်၊ ပစ္စုပွန်လည်းတည့် အောင် ရှုမှတ်လို့ရသွားလျှင် ချတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်တဲ့အခါ အောက်သို့ ရွေ့ရွေ့ကျသွားတာကို သိပြီးတဲ့အပြင် လေးလေးပြီး ကျသွားတာကိုလည်း သိလာတတ်ကြပေတယ်။

၂၁၄

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၂၁၅

လေးတာကိုသိတာက ပထဝီဓာတ်နှင့် အာပေါဓာတ်တို့၏ သဘော ကို သိတာပင် ငြ<sup>န်</sup>ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပနှင့်အာမှာ၊ ဓာတ်နှစ်ဖြာ၊ လေးတာထင်ရှားသည်။

ပ-က ပထဝီ = မြေဓာတ်၊ အမာဓာတ်၊ အလေးဓာတ်ဖြစ်တယ်။ အာ-က အာပေါ = ရေဓာတ်၊ အဖွဲ့ဓာတ်၊ အလေးဓာတ်ဖြစ်တယ်။

၃။ ထိုင်မှတ်တဲ့အချိန်လည်းမဟုတ်၊ စင်္ကြံလျှောက်မှတ်တဲ့အချိန်လည်း မဟုတ်၊ မိမိတို့အဆောင်သို့ပြန်၍ အထွေထွေကိစ္စများကို ဆောင် ရွက်တဲ့အခါမှာလည်း ရှုမှတ်ကြရပါတယ်။ ထင်ရှားတဲ့ ဣရိယာ ပုထ်ကြီးလေးပါးက စပြီးရှုမှတ်ကြရပါတယ်။

ယခု တရားနာပြီး၍ ထရမည့်အခါ၊ တရားထိုင်ပြီး၍ ထရမည့် အခါတို့၌ အမြန်မထလိုက်ပါဘဲ စိတ်ကို အာရုံပြုကြည့်လိုက်လျှင် ထချင် သည့် စိတ်များက ရေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းထချင်သည့် စိတ်ကို ထချင်တယ်၊ ထချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် ထတဲ့ ကိုယ်အမှုအရာများပေါ်လာမှ ထတယ်၊ ထတယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထတယ်၊ ထတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက် ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ခန္ဓာကိုယ်အမှုအရာ အထက်သို့ တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရွေ့ တက်သွားသည့်သဘောကို သိနိုင်သမျှ သိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ထချင်သည့်စိတ်ကို ရှမှတ်လို့ရသွားလျှင် ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ ထချင်သည့်စိတ် က သိတတ်သည့်အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား ... နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ ထနေသည့်

## ၂၁၆ သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကိုယ်အမူအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမ ရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ထချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ထရသည်။ ထချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ ထသည့် ကိုယ်အမူအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိသွားခြင်းသည် ပစ္စယ ပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ထချင်တာကနာမ်၊ ထနေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ ထတာနာမ်နှင့်ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ ထရင်းအလုပ်လုပ်။

ထရပ်ပြီး၍ သွားရတော့မည့်အခါ၌လည်း အမြန်မသွားလိုက်ပါ ဘဲ စိတ်ကိုအာရုံပြုကြည့်လိုက်ရင် သွားချင်သည့်စိတ်များက ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းသွားချင်သည့်စိတ်ကို သွားချင်တယ်၊ သွား ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် သွားတဲ့ကိုယ်အမှုအရာပေါ်လာ မှ သွားတယ် သွားတယ်၊ ဘယ်လှမ်းတယ် ညာလှမ်းတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက် ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ရှေသို့ တစ်ရွေ့ပြီး တစ်ရွေ့ ရွေနေသည့် သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ သွားချင်သည့်စိတ်ကို ရှမှတ်လို့ ရသွားလျှင် ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ သွား ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရား လား ... နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ သွား နေတဲ့ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမ ရူပပရိစ္ဆေ့အဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

သွားချင်သည့်စိတ်ကြောင့် သွားရသည်။ သွားချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ သွားနေသည့်ကိုယ်အမှုအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် –

ဆောင်ပုခ်။ ။ သွားချင်တာကနာမ်၊ သွားနေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ သွားတာနာမ်နှင့်ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ သွားရင်းအလုပ်လုပ်။

သွားပြီး၍ ရပ်ရတော့မည့်အခါ၌လည်း အထူးအာရုံပြုထားရင် မရပ်မီ ၁-လှမ်း၊၂-လှမ်း ၃-လှမ်းလောက်ကတည်းက ရပ်ချင်သည့်စိတ်များ ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းရပ်ချင်သည့်စိတ်ကို ရပ်ချင်တယ်၊ ရပ်ချင်တယ်လို့ ရူမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် ရပ်တဲ့ကိုယ်အမှုအရာများ ပေါ်လာမှ ရပ်တယ်၊ ရပ်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ရပ်တယ်၊ ရပ်တယ်လို့ ရူမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ရပ်ချင်သည့်စိတ်များက တွန်းကန်ထားလို့ တောင့်တင်းနေသည့် သဘောကိုတော့ ထိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ရမ်ချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားရင် ဉာဏ်စဉ် ၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ ရပ် ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရား လား ... နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုဉ်ာတယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ ရပ်နေ တဲ့ ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမ ရူပပရိစ္ဆေခဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ရပ်ချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ရပ်ရသည်။ ရပ်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ ရပ်နေသည့်ကိုယ်အမှုအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင့် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ရပ်ချင်တာကနာမ်၊ ရပ်နေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ ရပ်တာနာမ်နဲ့ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ ရပ်ရင်းအလုပ်လုပ်။

ရပ်ရာမှ ထိုင်ရတော့မည့်အခါ၌လည်း အမြန်မထိုင်လိုက်ပါဘဲ စိတ်ကို အာရုံပြုကြည့်လိုက်လျှင် ထိုင်ချင်သည့်စိတ်များက ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းထိုင်ချင်သည့်စိတ်ကို ထိုင်ချင်တယ်၊ ထိုင်ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် ထိုင်တဲ့ကိုယ်အမူအရာများ ပေါ်လာမှ ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အောက် သို့ တစ်ရွေ့ပြီးတစ်ရေ့ ရွေ့ကျသွားသည့် ကိုယ်အမှုအရာများကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။

ယင်းကဲ့သို့ ထိုင်ချင်သည့်စိတ်ကို ရှုမှတ်လို့ရသွားရင် ဉာဏ်စဉ် ၂ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂီများကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြပါတယ်။ ထိုင် ချင်သည့်စိတ်က သိတတ်သည့်အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ် တရားလား ... နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ်တယ်။ ထိုင်နေတဲ့ကိုယ်အမှုအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရား လား၊ နာမ့်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ်တရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိသွားခြင်းသည် နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ထိုင်ချင်သည့်စိတ်ကြောင့် ထိုင်ရသည်။ ထိုင်ချင်သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ ထိုင်သည့်ကိုယ်အမှုအရာများက အကြောင်း လား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ် တယ်။ ဤကဲ့သို့ အကြောင်းနှင့်အကျိုးကို သိသွားခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟ ဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ထိုင်ချင်တာကနာမ်၊ ထိုင်နေဟန်ကရုပ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ ထိုင်တာနာမ်နဲ့ရုပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ ထိုင်ရင်းအလုပ်လုပ်။

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ထိုင်ရာမှ လျောင်းအိပ်ချရမည့်အခါ၌လည်း အမြန်မလျောင်းချ လိုက်ပါဘဲ စိတ်ကိုအာရုံပြုကြည့်လိုက်ရင် လျောင်းချင်သည့်စိတ်များက ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါတယ်။ ယင်းလျောင်းချင်သည့်စိတ်ကို လျောင်းချင်တယ်။ လျောင်းချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ထို့နောက် လျောင်းချသည့် ကိုယ်အမူအရာများပေါ်လာမှ လျောင်းတယ်၊ လျောင်း တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်များကိုတော့ အာရုံမပြုဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ တစ်ရွေ ပြီးတစ်ရွေ့ ရွေ့ကျသွားသည့်သဘောကိုတော့ သိနိုင်သမျှအအောင် စူးစိုက် ၍ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ လျောင်းချင်သည့်စိတ်ကို ရှမှတ်လို့ရသွား ရင် ဉာဏ်စဉ်၂-ဆင့် ရရှိသွားတာကို ယောဂ်များကိုယ်တိုင်ပဲ သိသွားကြ ပါတယ်။

လျောင်းချင်သည့်စိတ်က သိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရား လား၊ နာမ်တရားလား ... နာမ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ နာမ်တရားဖြစ် တယ်။ လျောင်းနေတဲ့ကိုယ်အမူအရာများက မသိတတ်တဲ့အတွက်ကြောင့် ရုပ်တရားလား၊ နာမ်တရားလား ... ရုပ်တရားပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ ရုပ် တရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ နာမ်တရားနှင့်ရုပ်တရားကို ပိုင်းခြား၍ သိခြင်း သည် နာမရှုပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေတယ်။

လျောင်းချင်သည့်စိတ်ကြောင့် လျောင်းရသည်။ လျောင်းချင် သည့်စိတ်က အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကြောင်းပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကြောင်းတရားဖြစ်တယ်။ လျောင်းနေသည့် ကိုယ်အမှုအရာ များက အကြောင်းလား၊ အကျိုးလား ... အကျိုးပါဘုရား။ ဟုတ်တယ်၊ အကျိုးတရားဖြစ်တယ်။ ဤကဲ့သို့ <u>အကြော</u>င်းနဲ့အကျိုးကို သိသွားခြင်းသည် ပစ္စယပရိဂ္ဂဟဉာဏ်ကို ရရှိသွားခြင်းမင် ဖြစ်ပေတယ်။

မှတ်သားဖွဲ့လို့ဆောင်ပုန် ဆိုကြရမယ် -

ార్యేజన్ కానిస్తున్నాయి.

ဆောင်ပုခ်။ ။ လျောင်းချင်တာကနာမဲ၊ လျောင်းနေဟန်ကရမ်၊ သူမဟုတ်ငါမဟုတ်၊ လျောင်းတာနာမ်နဲ့ရပ်၊ နာမ်ရုပ်နှစ်သင်း၊ အမြင်ရှင်း၊ လျောင်းရင်းအလုပ်လုပ်။

## ့စားသောက်သောအခါ ရှုမှတ်ပုံ

စားဖွယ်သောက်ဖွယ်တွေ စားသောက်တဲ့အခါမှာလည်း အထွေ ထွေအမှတ်များကို မှတ်ကြရပါတယ်။ ဆွမ်းပွဲကိုမြင်ကတည်းက မြင်တယ်၊ မြင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဆွမ်းပွဲဆီသို့လက်လှမ်းတော့ လှမ်းတယ် လှမ်းတယ်၊ ဆွမ်းနှင့်လက်နှင့်ထိတော့ ထိတယ် ထိတယ်၊ ဆွမ်းလှတ်ကို ပြင်တော့ ပြင်တယ် ပြင်တယ်၊ ဆွမ်းလှတ်ကိုယူတော့ ယူတယ် ယူတယ်၊ ခေါင်းကငံ့လာတော့ ငံ့တယ် ငံ့တယ်၊ ပါးစပ်ကဟုလိုက်တော့ ဟတယ် ဟတယ်၊ ဆွမ်းလှတ်ကိုခွဲ့လိုက်တော့ ခွဲ့တယ် ခွဲ့တယ်၊ ခေါင်းပြန်ထူလိုက် တော့ ထူတယ် ထူတယ်၊ ဝါးတော့ ဝါးတယ် ဝါးတယ်၊ အရသာကိုသိ တော့ သိတယ် သိတယ်၊ မျိုလိုက်တော့ မျိုတယ် မျိုတုယ်လို့ ရှုမှတ်ရ ပါတယ်။ ကျေးဇူးရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသည့် ဆွမ်း တစ်လှတ်စားပုံ ဖြစ်ပေတယ်။

ရှုမှတ်ခါစမှာတော့ အကုန်လုံးတော့ မမှတ်နိုင်သေးပေ။ မမှတ်နိုင် ဘဲ လွတ်သွားတာကသာ များနေပါလိမ့်မယ်။ အမှတ်တွေ လွတ်လွတ် သွားတော့ စိတ်တော့ မပျက်ရပေ။ နောင်သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိလာ သောအခါ အကုန်လုံးပဲ ရှုမှတ်လို့ရပါလိမ့်မယ်။ ရှုမှတ်ခါစမှာတော့ ထင်ရှားသည့် ကိုယ်အမှုအရာတစ်ခုခုကိုတော့ မလွတ်တမ်းပင် ရှုမှတ် ရပါတယ်။ မိမိအတွက် ဘယ်အမှုအရာက ပိုထင်ရှားသလဲ။ လက်လှမ်း တာက ထင်ရှားရင် လက်လှမ်းတာကို မလွတ်တမ်းရှုမှတ်ရမယ်။ ခေါင်းငံ့ တာက ထင်ရှားရင် ခေါင်းငံ့တာကို မလွတ်တမ်းရှုမှတ်ရမယ်။ ဝါးတာက ထင်ရှားရင် ဝါးတာကို မလွတ်တမ်းရှုမှတ်ရမယ်။ ဝါးတဲ့အခါမှာ အထက် မေးနှင့်အောက်မေး နှစ်ခုရှိရာတွင် အောက်မေးကသာ လှုပ်နေပေသည်။ အဲဒီလှုပ်နေတာကို မြန်မာဝေါဟာရအားဖြင့် ဝါးတယ်၊ ဝါးတယ်လို့ ရှမှတ်ရပါတယ်။

ဝိပဿနာ ရှုတယ်မှတ်တယ်ဆိုတာ တင့်တယ်တဲ့ အမူအရာများ ကိုသာ ရှုမှတ်ရတာမဟုတ်ပေ။ မတင့်တယ်တဲ့ ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်စွန့်တဲ့ အမူအရာများကိုလည်း ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ်များ စွန့်ရ တော့မည်ဆိုလျှင် ရှေးဦးစွာ စွန့်ချင်သည့်စိတ်များက ထင်ရှားနေတတ်ပါ တယ်။ ယင်းစွန့်ချင်သည့်စိတ်ကို စွန့်ချင်တယ်၊ စွန့်ချင်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရ ပါတယ်။

ထို့နောက် စွန့်တဲ့ကိုယ်အမူအရာများ ပေါ်လာမှ စွန့်တယ်၊ စွန့် တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ စွန့်နေသည့်အခိုက်မှာ နာတာ၊ ကျင်တာ၊ အောင့်တာများ ဖြစ်လာတဲ့အခါမှာလည်း နာတယ်၊ ကျင်တွယ်၊ အောင့် တယ်လို့ ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဤကဲ့သို့ မတင့်တယ်သည့် ကျင်ကြီး၊ ကျင်ငယ် စွန့်တဲ့ ကိုယ်အမှုအရာများကို ရှုမှတ်ခြင်းသည်လည်း သမ္မဇညပိုင်းအနေ ဖြင့် ဝိပဿနာကိုသိုလ်တွေ ရရှိပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ကျင်ကြီး ကျင်ငယ်၊ စွန့်ပယ်ခိုက်မှာ၊ သိဉာဏ်ပါ၊ ရူတာသမ္ပဇဉ်။

ဝိပဿနာတရားကို မပြတ်ရှုမှတ်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဘယ် အမှုအရာမှာမဆို မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများကို ရရှိသွားနိုင်ပေသည်ဟု အဋ္ဌ ကထာဆရာများက ဖွင့်ပြကြပါတယ်။ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ယောက်သည် ယခုအားထုတ်ဆဲတရားဖြင့် အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားနိုင်သည်၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်း သာကို မြင်သွားနိုင်သည်ဟု ယုံကြည်ချက် သဒ္ဓါတရားကလည်း အားရှိ နေပေ၏။ ဝိပဿနာကိုလည်း မပြတ်ရှုနေ၏။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် သွားနေသည့်အခိုက် သွားတယ်၊ သွားတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ရပ်နေ သည့်အခိုက် ရပ်တယ်၊ ရပ်တယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရား ထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ထိုင်နေသည့်အခိုက် ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ လျောင်းနေသည့်အခိုက် လျောင်းတယ်၊ လျောင်းတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာ လည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ သစ်သီး ခဲဖွယ်များကို ခဲစားနေခိုက်မှာ ခဲတယ် ခဲတယ်၊ စားတယ် စားတယ်လို့ ရှမှတ်နေစဉ်မှာ လည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများ ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ထမင်း စားဖွယ်တို့ကို စားနေသည့်အခိုက် စားတယ် စားတယ်၊ ဝါးတယ် ဝါးတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများကို ရရှိသွားနိုင်ပေသည်။ ထမင်း စားဖွယ်တို့ကို စားနေသည့်အခိုက် စားတယ် စားတယ်၊ ဝါးတယ် ဝါးတယ်လို့ မှတ်နေစဉ်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများကို ရရှိသွားနိုင်ပေသည်ဟု အဋ္ဌကထာ ဆရာများ ဖွင့်ပြကြပါတယ်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုဒ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ သွား ရပ် ထိုင် လျောင်း၊ ခဲစားကောင်းစွာ၊ ရှစဉ်မှာ၊ ရပါမြတ်တရား။

ဤကဲ့သို့ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်အားလျော်သော နည်းမှန်လမ်းမှန်ရှမှတ် ၍ အမှတ်များပြည့်သွားသောအခါ သောတာပန်အဖြစ်သို့ ရောက်သွားကြ မည် ဖြစ်ပေသည်။

သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်းအင်္ဂါ ၄-ပါး ဟောကြားတာ အသင့် အတင့် ပြည့်စုံသွားပါပြီး ယခု သောတာပန်၂၄-မျိုးကို ဆက်လက်၍ ဟောကြားပါတော့မယ်။ သောတာပန်၂၄-မျိုးကို မှတ်သားလွယ်ကူရအောင် ရေတွက်ပုံ အကျဉ်းချုပ်ကို ရှေးဦးစွာ ဟောကြားပါမယ်။

#### **JJ9**

## ် သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် –

၁။ ဘဝအပိုင်းအခြားအားဖြင့် ၃-ယောက်၊

၂၊ ဓုရအပိုင်းအခြားအားဖြင့်၂-ယောက်၊

၃။ အကျှင့်အပိုင်းအခြားအားဖြင့် ၄-ယောက်ဟူ၍ ၃-မျိုး ရှိပေ သည်။

မှတ်သားဖွယ်ဆောင်ပုခ် ဆိုကြရမယ် -

ဆောင်ပုခ်။ ။ ဘဝပိုင်းခြား၊ သောတာကား၊ သုံးပါးပြားလေသည်။ ဓုရုပိုင်းခြား၊ သောတာကား၊ နှစ်ပါးပြားလေသည်။ အကျင့်ပိုင်းခြား၊ သောတာကား၊ လေးပါးပြားလေသည်။

ဘဝအပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၃-ယောက်ကို ဓုရအပိုင်း အခြား သောတာပန်၂-ယောက်ဖြင့် မြှောက်လျှင် ၆-ယောက်ဖြစ်သည်။ ယင်း ၆-ယောက်ကို အကျစ့်အပိုင်းအခြား သောတာပန် ၄-ယောက်ဖြင့် မြှောက်လိုက်လျှင်၂၄-ယောက် ဖြစ်သည်။ သောတာပန်၂၄-မျိုး ဖြစ်သွား ပေသည်။

ဘဝအပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၃-ယောက်ဆိုသည်မှာ ၇-ဘဝဖြင့် နိဗ္ဗာန်ဝင်စံမည့် (သတ္တက္ခတ္တုပရမ)သောတာပန်က တစ်ယောက်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ခုနစ်ဘဝတွင်၊ နိဗ္ဗာန်ဝင်၊ ခေါ်တွင်သတ္တပရမ။

၂-ဘဝမှစ၍ ၆-ဘဝဖြင့် နိဗ္ဗာန်ဝင်စံမည့် (ကောလံကောလ) သောတာပန်က တစ်ယောက်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ ခြောက်ဘဝတွင်၊ နိဗ္ဗာန်ဝင်၊ ခေါ်တွင်ကောလလ။

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

JJ9

၁-ဘဝဖြင့် နိဗ္ဗာန်ဝင်စံမည့် (ကေဗီဇ)သောတာပန်က တစ်ယောက်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ တစ်ဘဝတွင်၊ နိဗ္ဗာန်ဝင်၊ ခေါ်တွင်ဧဗီဇ။

**ဓူရအပိုင်းအ**ခြားအားဖြင့် သောတာပန်၂–ယောက်

ခုရအပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၂-ယောက်ဟုဆိုရာ၌ သောတာပန်ဖြစ်အောင် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသည့်အခါမှာ ယုံကြည်ခြင်း သဒ္ဓါရှေ့သွားရှိ၍ သဒ္ဓါပြဋ္ဌာန်းသောအားဖြင့် သောတာပန် ဖြစ်သွားမည့်ပုဂ္ဂိုလ်က တစ်ယောက်၊ ပညာဉာဏ်ရှေ့သွားရှိ၍ ပညာဉာဏ် ပြဋ္ဌာန် အသာအားဖြင့် သောတာပန်ဖြစ်သွားမည့်ပုဂ္ဂိုလ်က တစ်ယောက်ဟူ ၍ ၂-ယောက် ဖြစ်ပေသည်။

## သခ္ခါစုရနှင့် ပညာစုရ ထူးခြားပုံ

သဒ္ဓါဓုရ - သဒ္ဓါပြဋ္ဌာန်းသော သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်နှင့် ပညာဓုရ -ပညာပြဋ္ဌာန်းသော သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဝိပဿနာတရား အား ထုတ်ကြသည့်အခါမှာ တရားတွေ့ပုံချင်း မတူကြပေ၊ ထူးခြားကြပေသည်။ တရားရသွားပြီးသောအခါ တရား၏အရသာ၊ တရား၏ချမ်းသာတို့ကို ခံစား ကြရသည့်အခါမှာတော့ မထူးခြားကြတော့ပေ။ တူမျှသွားကြပေသည်။

သဒ္ဓါဓုရပုဂ္ဂိုလ်နှင့် ပညာဓုရပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဝိပဿနာတရား အားထုတ် ကြသည့်အခါမှာ တရားတွေ့ပုံချင်း မတူကြဟုဆိုရာ၌ ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြသောနည်းဖြင့် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်ကြရပါသည်။

ရူမှတ်ခါစ သမာဓိဉာဏ်များ မဖြစ်မီမှာတော့ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ပင် ရူမှတ်နေပြားသော်လည်း ဘာမျှ ထူးခြားစွာ မသိကြသေးပေ။ ဖောင်းတာကလည်း မိမိဝမ်းဗိုက်ကပဲ

### သိကောင်းစရာ ဓွမ္မပဒေသာ

ဖောင်းတယ်၊ မှတ်တာကလည်း မိမိကပဲမှတ်နေတယ်၊ ဝိန်တာကလည်း မိမိဝမ်းဗိုက်ကပဲ ဝိန်တယ်၊ မှတ်တာကလည်း မိမိကပဲမှတ်နေတယ်၊ ထိုင် တာကလည်း မိမိကိုယ်ကပဲထိုင်နေတယ်၊ မှတ်တာကလည်း မိမိကပဲ မှတ်နေတယ်၊ ထိတာကလည်း မိမိခန္ဓာကိုယ်ကပဲထိုနေတယ်၊ မှတ်တာ ကလည်း မိမိကပဲမှတ်နေတယ်ဟု မကွဲမပြား တပေါင်းတည်းသာ ထင် နေပါသေးတယ်။

ဆက်ကာဆက်ကာရှုမှတ်လို့ သမာဓိညဏ်များ ဖြစ်လာသောအခါ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်ရင် ဖောင်းနေတာကတခြား၊ မှတ်သိ လိုက်တာကတခြား၊ ပိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်ရင်လည်း ပိန်နေတာက တခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာကတခြား၊ ထိုင်တယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်ရင် ထိုင် နေတာကတခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာကတခြား၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက် ရင် ထိနေတာကတခြား၊ မှတ်သိလိုက်တာကတခြားလို့ ကွဲကွဲပြားပြား သိလာကြပါတယ်။ ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာ၊ ထိုင်တာ၊ ထိတာတွေက ဘာမျှ မသိတတ်တဲ့ ရုပ်တရား၊ မှတ်သိမှတ်သိလိုက်တာက သိတတ်တဲ့ နာမ် တရားလို့ ပညာဓုရသောတာပန်ဖြစ်မည့်ပုဂ္ဂိုလ်က ကွဲကွဲပြားပြား သိသွား ပါတယ်။

သဒ္ဒါခုရသောတာပန်ဖြစ်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကတော့ ဤကဲ့သို့ ကွဲကွဲ ပြားပြားတော့ မသိပေ။ နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်၌ တွေ့ရမည့် ပိုးစုန်းကြူးပမာ အရောင်အလင်းကလေးများကိုတော့ တွေ့တတ်ကြပေသည်။ တစ်ခါတစ်ရံ ခန္ဓာကိုယ်ကြီး မထင်ရှားပါဘဲ ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာနှစ်ခုသာ ထင်ရှားနေ တတ်ပေသည်။ ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာတို့၏ အစပိုင်း၊ အဆုံးပိုင်းတို့ကို မသိ ပါဘဲ အလယ်ပိုင်းကိုသာ ထင်ထင်ရှားရှား သိနေ့တတ်ပေသည်။ ဤကဲ့ သို့ နာမရူပပရိစ္ဆေဒဉာဏ်၌ တွေ့ရမည့် သဘောများကိုတော့ တွေ့သိရ ပေတယ်။ ပညာခုရသောတာပန်ဖြစ်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်များလိုတော့ နာမ်နှင့်ရုပ်ကို ပိုင်းပိုင်းခြားခြား ကွဲကွဲပြားပြား မသိကြပေ။ ဤကဲ့သို့ ပိုင်းပိုင်းခြားခြား မသိရတဲ့အတွက်ကြောင့် တရားမရနိုင်တော့ပါဘူးလို့ အားငယ်သွားတတ် ကြပေတယ်။ အားငယ်ရမလား ... မငယ်ရပါဘုရား။ အားမငယ်ရဘူး။ သဒ္ဓါဓုရလည်း တစ်နေ့ကျရင်တော့ မုချကေန် သောတာပန်ဖြစ်ရမည်သာ ဖြစ်ပေတယ်။

သောတာပန်ဖြစ်သွားပြီး၍ သောတာပတ္တိမဂ်ဖိုလ်တရားတို့၏ အရသာ ချမ်းသာနှင့် နိဗ္ဗာန်၏ချမ်းသာတို့ကို ခံစားကြသည့်အခါမှာတော့ သဒ္ဓါဓုရသောတာပန်နှင့် ပညာဓုရသောတာပန်တို့ ထူးခြားခြင်း မရှိကြတော့ ပေ၊ တူမျှကြမည်သာ ဖြစ်ပေသည်။

သဒ္ဓါဓုရသောတာပန်နှင့် ပညာခုရသောတာပန်တို့ ထူးခြားပုံကို ဟောကြားတာ အသင့်အတင့် ပြည့်စုံသွားပါပြီ။ ယခု အကျင့်အပိုင်းအခြား အားဖြင့် သောတာပန် ၄-မျိုး ကွဲပြားပုံကို ဟောကြားပါတော့မယ်။ အကျင့်အပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၄-မျိုးမှာ -

> ၁။ ဒုက္ခာပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအား ထုတ်ရသည့်အခါမှာ ငြိုငြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းလည်း ကျင့်ကြံ အားထုတ်ရတယ်၊ တရားလည်း အတွေ့နေးသည့် သောတာပန် ဖြစ်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကတစ်ယောက်။

၂။ ဒုက္ခာပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါဘိညာ = ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအား ထုတ်ရသည့်အခါမှာ ပြိုပြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းတော့ ကျင့်ကြံ အားထုတ်ရတယ်၊ တရားတော့ വ്വര

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မြန်မြန်တွေ့သည့် သောတာပန် ဖြစ်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကတစ်ယောက်။

၃။ သုခါပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအား ထုတ်သည့်အခါမှာတော့ ချမ်း ချမ်းသာသာ လွယ်လွယ်ကူကူ နှင့်ကျင့်ကြံအားထုတ်ရပြီး တရား တော့ အတွေ့နှေးနေသည့် သော တာပန်ဖြစ်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကတစ် ယောက်။

၄။ သုခါပဋိပဒါ ခိပ္ပါဘိညာ = ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအား ထုတ်သည့်အခါမှာလည်း ချမ်း ချမ်းသာသာ လွယ်လွယ်ကူကူ နှင့် အားထုတ်ရပြီး တရားလည်း မြန်မြန်တွေ့သည့် သောတာပန် ဖြစ်မည့် ပုဂ္ဂိုလ်ကတစ်ယောက် ဟူ၍ အကျင့်အပိုင်းအခြားအား ဖြင့် သောတာပန် ၄-ယောက်

ဤကဲ့သို့ အကျင့်အပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန် ၄-မျိုး ကွဲပြားရသည်မှာလည်း မိမိတို့ ရှေးရှေးဘဝ ရှေးရှေးအချိန်ကာလများက သမထနှင့်ဝိပဿနာကို အားထုတ်ခဲ့ဖူးခြင်း၊ အားမထုတ်ခဲ့ဖူးခြင်းဟူသော အကြောင်း၂-ပါးကြောင့်ပင် ဖြစ်ပေတယ်။

ရှေးရှေးဘဝ ရှေးရှေးအချိန်ကာလများက သမထတရားကိုလည်း အားမထုတ်ခဲ့ဖူး၊ ဝိပဿနာတရားကိုလည်း အားမထုတ်ခဲ့ဖူးသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် သောတာပန်ဖြစ်အောင် ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံပွားများ

#### ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့

JJE

အားထုတ်ကြသောအခါ ငြိုငြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းလည်း အားထုတ်ရ ပြီး တရားလည်း အတွေ့နှေးနေတတ်ကြပေသည်။

ရေးရေးဘဝ ရေးရေးအချိန်ကာလများက ဝိပဿနာတရားကိုသာ အားထုတ်ခဲ့ပြီး သမထတရားကို အားမထုတ်ခဲ့ဖူးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သောတာပန်ဖြစ်အောင် ဝိပဿနာတရားကို ကျင့်ကြံအားထုတ်သောအခါ ငြိုငြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းတော့ အားထုတ်ကြရပြီး တရားတော့ မြန်မြန် တွေ့ကြပေသည်။

ရှေးရှေးဘဝ ရှေးရှေးအချိန်ကာလများက သမထတရားကိုတော့ အားထုတ်ခဲ့ပြီး ဝိပဿနာတရားကိုတော့ အားမထုတ်ခဲ့ဖူးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် သောတာပန်ဖြစ်အောင် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောအခါ ချမ်းချမ်းသာသာ လွယ်လွယ်ကူကူတော့ အားထုတ်ရပြီး တရားတော့ အတွေ့နေးနေတတ်ကြပေသည်။

ရှေးရှေးဘဝ ရှေးရှေးသောအချိန်ကာလများက သမထတရားကို လည်း အားထုတ်ခဲ့ပြီး ဝိပဿနာတရားကိုလည်း အားထုတ်ခဲ့ဖူးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သောတာပန်ဖြစ်အောင် ဝိပဿနာတရားကို ကျင့်ကြံအား ထုတ်ကြသောအခါ ချမ်းချမ်းသာသာ လွယ်လွယ်ကူကူလည်း အားထုတ် ရပြီး တရားလည်း မြန်မြန်တွေ့တတ်ကြပေသည်။

### တရားအတွေ့နေးသော ပုဂ္ဂိုလ်၂–ယောက် အဓိကထား၍ ရှမှတ်ရပုံ

အကျင့်အပိုင်းအခြားအားဖြင့် သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ် ၄-ယောက်တို့ တွင် ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြသည့်အခါမှာ ငြိုငြိုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်းလည်း အားထုတ်ရ၊ တရားလည်း အတွေ့နေးကြသည့် ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် အဘယ်ကဲ့သို့ တရားတွေ့အောင် ရှုမှတ်ရပါမလဲ၊ အဘယ်အရာကို အဓိကထား၍ ရှုမှတ်ရပါမလဲဆိုရင် "သည်းခံမှု"ကို အဓိက ထား၍ ရှုမှတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေတယ်။

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ငြူငြုငြင်ငြင် ပင်ပင်ပန်းပန်း ကျင့်ကြံအားထုတ်ရသည်မှာ ဒုက္ခ ဝေဒနာတွေ များသောကြောင့်ပင် ဖြစ်ပေသည်။ ဒုက္ခဝေဒနာတွေကို သည်းမခံပါဘဲ ခဏခဏပြင်၍ ထိုင်နေပါက တရားတွေ အတွေ့နှေးနေ ကြမည်ပင် ဖြစ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် သည်းခံမှုကို အဓိကထား၍ ရှုမှတ် ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ "သည်းခံမှ နိဗ္ဗာန်ရှံ ဟူသော စကားသည် ဝိပဿနာရှမှတ်သည့်အခါမှာ အသုံးအကျဆုံးပင် ဖြစ်ပေသည်။ သည်းခံ၍ ရှုမှတ်လိုက်ရင် ထိုဝေဒနာအပေါ်၌ စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိဖြစ်သွားနိုင်ပေ သည်။ သမာဓိဖြစ်သွားရင် ဝိပဿနာဉာဏ်လည်း ဖြစ်လာမည်သာ ဖြစ် ပေသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်များ ပြည့်စုံလာသောအခါ သောတာပန်အဖြစ် သို့ ရောက်သွားမည်ပင် ဖြစ်ပေသည်။

ရှေးခေတ်အခါက သည်းခံ၍ နိဗ္ဗာန်ရသွားကြသော သာဓကများ တော်တော်များများပင် ရှိခဲ့ပါတယ်။ တစ်ချိန်သောအခါ စိတ္တလမည်သော တောင်၌ တရားအားထုတ်နေသော မထေရ်တစ်ပါးသည် ညအခါ အချိန် များစွာ တရားအားထုတ်ခဲ့သဖြင့် နှံနက်မှာ ဝမ်းတွင်းမှ ပြင်းထန်သော လေထိုးသည့်ရောဂါ ဖြစ်လာတယ်။ သည်းမခံနိုင်လောက်အောင် ပြင်းထန် လှသည်ဖြစ်၍ အိပ်ရာတွင် ဘယ်ညာတစောင်း လူးလှိမ့်၍နေ၏။ ထိုသို့ လူးလှိမ့်၍နေသော ထိုမထေရ်ကို ဝိဏ္ဏပါတိကမည်သော မထေရ်ကမြင်၍ "ငါ့ရှင် … ရဟန်းတို့မည်သည် သည်းခံရခြင်းသဘောရှိပါတယ်"ဟု သတိပေးစကား ပြောကြားလိုက်ပါတယ်။

လူးလိုမ့်ကာ ရောဂါခံစားနေရသော ထိုမထေရ်သည် ဝိဏ္ဏပါတိက မထေရ်၏ ပြောကြားချက်ကို ခံယူသောအားဖြင့် "သာခု သာခု" = ကောင်း လှပါသည် ကောင်းလှပါသည်၊ သည်းခံပါတော့မည်ဟု ဝန်ခံသောအနေ အားဖြင့် လျှောက်ထားလိုက်ပေသည်။ မလူးလိုမ့်တော့ပါဘဲ ငြိမ်သက်စွာ သည်းခံလိုက်ပေသည်။ သည်းခံပြီး လေထိုးသည့် ဒုက္ခဝေဒနာကို ရှုမှတ် လိုက်ရာ အနာဂါမ်အဖြစ်ဖြင့် နိဗ္ဗာန်ကိုအာရုံပြုပြီး ပျံလွန်တော်မူသွားလေ သည်။ ထိုမထေရ်သည် သည်းမခံဘဲ လူးလိုမ့်နေရင် နိဗ္ဗာန်ကို မရနိုင်ပေ။ သည်းခံလို့သာ နိဗ္ဗာန်ကိုရသွားခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၂၃၁

ဝိပဿနာတရား ကျင့်ကြံအားထုတ်ရသည့်အခါမှ တော့ ချမ်း ချမ်းသာသာ လွယ်လွယ်ကူကူနှင့် အားထုတ်ရပြီး တရားတော့ အတွေ့ နေးသည့် ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် တရားတွေရအောင် ဘယ်လိုရှုမှတ်ရပါမလဲ၊ အဘယ်အရာကို အဓိကထား၍ ရှုမှတ်ရပါမလဲဆိုလို့ရှိရင် စူးစိုက်မှုကို အဓိကထား၍ ရှုမှတ်ရမည် ဖြစ်ပေသည်။ စူးစိုက်မှု နည်းနေ၍သာ ထို ပုဂ္ဂိုလ်သည် တရားအတွေ့နှေးနေခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

သို့ဖြစ်၍ ပစ္စုပွန်လည်းတည့်အောင်၊ ပရမတ်ကိုလည်းသိအောင် ရှိရှိသေသေ စူးစူးစိုက်စိုက် ရှုမှတ်ရပါတယ်။ ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်တဲ့အခါ လေရှူသွင်းလိုက်၍ အဆင့်ဆင့် ဖောင်းတက်လာတာကို ဖောင်းစမှ ဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် ပစ္စုပွန်လည်းတည့်အောင်၊ တောင့်တင်း တောင့်တင်း တက်လာသည့် ပရမတ်သဘောကိုလည်းသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှမှတ်ရ ပါတယ်။

ဆက်ကာဆက်ကာရှမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိလာသော အခါ အဆင့်ဆင့်လေးများသည် ကြားပြတ် ကြားပြတ်သွားသောကြောင့် တစ်ဆင့်ဖြစ်ပြီးတော့ ပျက်သွားပြီးမှ နောက်တစ်ဆင့် ဖြစ်ပြီးပျက်သွားတာ ကို တွေ့သိနိုင်ကြပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ဖြစ်ပေါ်လာပြီး ပျက်ပျက်သွားတာကိုမြင်ရတော့ မမြဲခြင်း အနိစ္စ၊ ဖြစ်တာပျက်တာတွေက အလွန်လျင်မြန်တော့ နှိပ်စက်နေသကဲ့ သို့ဖြစ်၍ ဆင်းရဲခြင်းဒုက္ခ၊ ဤကဲ့သို့ ဖြစ်ပျက်နှိပ်စက်နေသည့်သဘောကို ဘယ်လိုမှ ကာကွယ်လို့မရ သူ့သဘောအတိုင်းသူ နှိပ်စက်နေသည်ဖြစ်၍ ကိုယ်အစိုးမရခြင်း အနတ္တလို့ မြင်သွားနိုင်ကြပါတယ်။ အနိစ္စ၊ ဒုက္ခ၊ အနတ္တဉာဏ်အမြင်တွေ ပိုင်သွားသောအခါ သောတာပန်အဖြစ်သို့ ရောက် သွားနိုင်ကြပါတယ်။

ဤကဲ့သို့ ယနေ့ယခုအခါ၌ သောတာပန်ဖြစ်ကြောင်းအင်္ဂါ ၄-ပါးနှင့် သောတာပန်၂၄-မျိုးတို့ကို နာကြားရသဖြင့် နာကြားရသောအတိုင်း 161

လိုက်နာကျင့်ကြံ ပွားများအားထုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ်သော တရားထူးတရားမြတ်တို့ကို ဒုက္ခခပ်သိမ်း ကင်းငြိမ်း ရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို လွယ်ကူသောအကျင့်ဖြင့် လျင်မြန်စွာ ဆိုက်ရောက်၍ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါစေကုန်သတည်း။

သာဓု ... သာဓု ... သာဓု။

## လော့ခ်ဲအိန်ဂျလိခ်မှ ဟာဝိုင်ယီသို့

လော့စ်အိန်ဂျလိစ်၌ တရားစခန်းပြီးသွားသောအခါ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၃-ရက်၊ သြဂုတ်လ ၉-ရက်နေ့ ညနေ ၃-နာရီတွင် လော့စ် အိန်ဂျလိစ်လေဆိပ်မှ ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်၊ ဦးခင်လှိုင်တို့သည် ဆန်ဟိုဆေးသို့ ပြန်ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ဆန်ဟိုဆေး လေဆိပ်သို့ ညနေ ၄-နာရီ ရောက်ကြပါသည်။ လေဆိပ်မှ ဦးသိန်းမောင် ၏သား ဦးသိန်းနိုင် စောင့်၍ကြိုနေပါသည်။

ဆန်ဟိုဆေး တထာဂတရိပ်သာ၌ ၃-ရက်နေထိုင်ကြပြီးလျှင် ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၆-ရက်၊ သြဂုတ်လ ၁၂-ရက်နေ့ ညနေ ၅-နာရီ တွင် ဆန်ဖရန်စစ္စကိုလေဆိပ်မှ ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် ဟာဝိုင်ယီသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ဟာဝိုင်ယီ လေဆိပ်သို့ ည ၁ဝ-နာရီ ရောက်ကြပါသည်။ လေဆိပ်မှ ဦးကြည်လွင်၊ ဦးတင်အေး၊ ဦးကျော်မြင့်တို့ စောင့်၍ကြိုကြပါသည်။ ဟာဝိုင်ယီ ယိုးဒယား ဘုန်းတော်ကြီးကျောင်း၌ နေထိုင်၍ တရားဟော၊ တရားပြ ဆောင်ရွက်ရ ပါသည်။

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၇–ရက်နေ့ ည ၇-နာရီမှ ၉-နာရီအထိ ရခဲခြင်းတရား ၄–ပါး ဟောကြားပါသည်။ တရားနာပရိသတ်များ၂ဝ ကျော် ခန့်ရှိပါသည်။ အာရုံစူးစိုက်၍ ရှိရှိသေသေ နာကြပါသည်။ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ဂ-ရက်နေ့နံနက် အရုဏ်ဆွမ်းကို ယိုးဒယားဘုန်းတော်ကြီးကျောင်း၌ပင် ဘုဉ်းပေးရပါသည်။ အရုဏ်ဆွမ်း ဘုဉ်းပေးပြီးသောအခါ ဆွမ်းအလှူရှင်များကို ရေစက်ချပေးရပါသည်။ ရေစက်ချပြီးသောအခါ ဟာဝိုင်ယီ၌ မဟာသိပ္ပံဘွဲ့ယူပြီးသော မန္တလေးသူ ဒေါ်ပြုံးပြုံးအေးက မေးခွန်းတစ်ခု လျှောက်ထားပါသည်။

"နိုင်ငံခြားသားများက တပည့်တော်တို့ကို မေးကြပါသည်။ ဗုဒ္ဓ ဘာသာ ရဟန်းတော်များသည် နေမွန်းလွဲသောအခါ ဘာကြောင့် ဆွမ်း မစားရပါသလဲလို့ မေးကြပါတယ်ဘုရား။ တပည့်တော်တို့ တိတိကျကျ မဖြေနိုင်ခဲ့ကြပါ။ နေမွန်းလွဲသောအခါ ရဟန်းတော်များ ဆွမ်းမစားရတဲ့ အကြောင်း အရင်ဘုရား ဟောကြားပေးတော်မူပါ ဟု လျှောက်ထားပါသည်။

ညနေချမ်းဘက်အခါမှာ ရဟန်းတော်များ ဆွမ်းခံကြွသဖြင့် လူတွေ ကဲ့ရဲ့ကြ၍ နေမွန်းလွဲသောအခါ ဆွမ်းမစားရဟု မြတ်စွာဘုရား သိက္ခာပုဒ် ပညတ်ထားသောကြောင့် မစားရခြင်းဖြစ်သည်ဟု ရုတ်တရက် စဉ်းစားလို့ ရတာကို ဖြေခဲ့မိပါသည်။ အမှန်ကတော့ ညနေချမ်းဘက်မှာ ဆွမ်းခံ၍ မဟုတ်ပေ။ ဆွမ်းစားလို့ ဖြစ်ပေတယ်။

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၊ ဝေဠုဝန် ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ အသက်အရွယ်အား ဖြင့် ငယ်ကြသေးသော သတ္တရသဝဂ္ဂိလို့ခေါ်သော ရဟန်းငယ် ၁၇-ပါးတို့ သည် တောင်ထိပ်ပေါ်၌ကပြသော ပွဲသဘင်သို့ သွားရောက်၍ ကြည့်ရှု ကြပါတယ်။ ပွဲကြည့်နေကြသော ဆွေမျိုးများက ထိုရဟန်းတော်များအား ဆွမ်းဘောဇဉ်များကို ဆက်ကပ်ကျွေးမွေးကြလေသည်။ ကျောင်းသို့ယူ သွားဖို့ရာ မုန့်ခဲဖွယ်များကိုလည်း ပေးလိုက်ကြပါသည်။

ရဟန်းငယ်တို့သည် မုန့်ခဲ့ဖွယ်များကို ကျောင်းသို့ယူဆောင်လာ ပြီးလျှင် အပေါင်းအဖော်ဖြစ်သည့် ဆပဂ္ဂိရဟုန်းတို့အား စားကြပါဟုဆို၍ ပေးကြကုန်၏ ဆပဂ္ဂိရဟန်းတို့က မုန့်ဆွမ်းခဲဖွယ်တို့ကို နေမွန်းလွဲသည့် ညအခါ ပွဲသဘင်၌ သင်တို့စားကြသလားဟုမေးရာ စားကြပါတယ်ဟု ဝန်ခံကြတယ်။ ဆပဂ္ဂိရဟန်းတို့က အပြစ်ပြောကာ ကဲ့ရဲ့ကြကုန်၏။ အခြားကြားသိကြသော ရဟန်းတော်တို့ကလည်း ကဲ့ရဲ့ကြကုန်၏။

ဤကဲ့သို့ သတ္တရသရဟန်းငယ်တို့ နေလွဲညစာ စားခြင်းကို အကြောင်းပြု၍ မြတ်စွာဘုရားက အကြင်ရဟန်းသည် နေမွန်းလွဲသော အခါ ခဲဖွယ်ဘောငဉ်တို့ကိုစား၏ ထိုရဟန်းအား ပါစိတ်အာပတ်သင့်စေ ဟု သိက္ခာပုဒ် ပညတ်တော်မူလိုက်သောကြောင့် ယနေ့တိုင်အောင် ရဟန်းတော်များ နေမွန်းလွဲပြီးသောအခါ ဆွမ်းခဲဖွယ်ဘောငဉ်များကို မစားရခြင်း ဖြစ်ပေတယ်။

ထို့နောက် ခေါ်ပြုံးပြုံးအေးက မေးပြန်သည်မှာ "ရဟန်းတော်တို့ သည် ကိုယ်တိုင်ယူ၍ မစားရပါဘဲ သူတစ်ပါး၊ ဒကာ၊ ဒကာမများ ကပ် ပေးမှ စားရပါသလဲ"ဟု လျှောက်ထားပြန်ပါသည်။

သူတစ်ပါး ဒကာ၊ ဒကာများ ကပ်ပေးမှ စားခြင်းအကြောင်းမှာ တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေသာလီပြည်တွင် အထွတ် တပ်ဆင်ထားသောကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏ ထိုအခါ ရဟန်း တစ်ပါးသည် ပံ့သကူဓုတင်ကိုဆောက်တည်၍ သုသာန်၌ နေလေ၏။ ကွယ်လွန်သော မိဘဘိုးဘွားများအတွက် သုသာန်၌ လာထားကြသော စားသောက်ဖွယ်များကို ကိုယ်တိုင်ယူ၍ စားလေ၏ ထိုရဟန်း၏ခန္ဓာ ကိုယ်သည် အလွန်ဝမြိုးနေ၏။ လူတွေက သုသာန်၌နေသော ထိုရဟန်း သည် လူသားစား၏ဟု မှတ်ထင်ကြပြီး ကဲ့ရဲ့ကြပေသည်။ အလိုနည်းသော ရဟန်းတော်များကလည်း ကဲ့ရဲ့ကြပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ကဲ့ရဲ့ခြင်းကို အကြောင်းပြု၍ သူတစ်ပါးတို့ မပေး ကေပ်သော စားဖွယ်သောက်ဖွယ်များကို ကိုယ်တိုင်ယူ၍ စားပါက ပါစိတ် အာပတ်သင့်စေဟု မြတ်စွာဘုရား သိက္ခာပုခ် ပညတ်ထားသောကြောင့် ပေးကပ်မှစားရခြင်း ဖြစ်ပေသည်ဟု ဖြေကြားခဲ့ရပါသည်။ ဟာဝိုင်ယီ၌ နေထိုင်သော ဗီယက်နမ်ဆရာဝန် သန်ဗီဝိုန်က သူ့အိမ်၌ ဖွင့်လှစ်ထားသော တရားစခန်းသို့ ပင့်လျှောက်၍ ၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ဂ-ရက်နေ့ ညနေ ၆-နာရီမှ ၆-နာရီခွဲအထိ နိုင်ငံခြားသား ယောဂီများနှင့် အတူတကွ တရားထိုင်ရပါသည်။ ထို့နောက် တရား ဟောပေးရပါသည်။ ဒေါက်တာဦးမြအောင်က အင်္ဂလိပ်လို ဘာသာပြန် ပေးပါသည်။ ဝိပဿနာအကျိုးတရားနှင့် သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်း ဣရိယာပုထ်လေးပါး၌ ပြုလုပ်ချင်သည့်စိတ်ကစ၍ ရှုမှတ်ပုံများကို ဟော ကြားပါသည်။ ဆရာစန်သန်ဗီဝိုန်၏ဇနီးဖြစ်သူ အိမ်ရှင်မ ယောဂီက အထွေထွေအမှတ်ကို ဟောရာ၌ ပြုလုပ်ချင်သည့်စိတ်ကစ၍ ရှုမှတ်ရမည် ဟု ဟောကြားခြင်းကို အလွန်ပင် သဘောကျတဲ့အကြောင်း လျှောက် ထားပါသည်။

ထို့နောက် အိမ်ရှင်မ အမျိုးသမီးယောဂီက "မကြာသေးမီက သူတစ်လတရားစခန်းဝင်ခဲ့ပါတယ်။ အလွန်ပင် တရားရှုမှတ်လို့ ကောင်းပါ တယ်။ တစ်ခါတစ်ရံ ခန္ဓာကိုယ် သိပ်ပေါ့ပါးပြီး အထက်ကောင်းကင်သို့ ရောက်နေသကဲ့သို့ ဖြစ်ပါတယ်။ တစ်ခါတစ်ရံ ကောင်းကင်တိမ်တိုက်ထဲ ၌ သွားနေသကဲ့သို့ ဖြစ်ပါတယ်။ အလွန်ကြည်ညိုဖွယ်ကောင်းသော အဆင်းအမျိုးမျိုးကိုလည်း တွေ့ရပါတယ်။ အလွန်ကြည်နူးပြီး စိတ်ချမ်း သာမှုကိုလည်း ရရှိခဲ့ပါတယ်။ တပည့်တော်မ သောတာပန်ဖြစ်ပါပြီလား" ဟု လျှောက်ထားပါတယ်။

ဆရာတော်က သောတာပန်ဖြစ်ဖို့ရာ သေချာသလောက် ရှိနေပါ ပြီး ဆက်လက်၍ ကြိုးစားရင်တော့ သောတာပန်ဖြစ်နိုင်သည်ဟု ဖြေကြား ပေးရပါတယ်။

"တပည့်တော်မှ သောတာပန်ဖြစ်တာကို ဘယ်လိုသိရပါမလဲ"ဟု လျှောက်ထားပြန်ပါတယ်။ သောတာပန်ဖြစ်တာကို သိဖို့ရာကတော့ မိမိ စိတ်ကို မိမိ ပြန်ဆင်ခြင်ကြည့်ရပါတယ်။ မိမိစိတ်ဟာ ဘုရား၊ တရား၊

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

သံဃာတွေအပေါ်မှာ အသက်နဲ့လဲပြီး ယုံကြည်တယ်၊ ကြည်သိုတယ်ဆို လို့ရှိရင်တော့ သောတာပန်ဖြစ်ပြီဟု ဆုံးဖြတ်နိုင်ပါတယ်။

ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာတို့ကို မကိုးကွယ်ရ ကိုးကွယ်ရင် သင့်ကို သတ်ရလိမ့်မယ်ဟု မိမိကို ပိုင်စိုးသူတစ်ဦးတစ်ယောက်က ပြောလာပြား သော်လည်း ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာကို မကိုးကွယ်ဘွဲတော့ မနေနိုင်ပေ၊ မိမိအသက်ကို သတ်ချင်လည်း သတ်ပေတော့ဟု အသက်နှင့်လဲပြီးတော့ ယုံကြည်တဲ့စိတ်များဖြစ်နေရင်တော့ မိမိသည့် သောတာပန်ဖြစ်ပြီဟု ဆုံး ဖြတ်နိုင်ပါတယ်ဟူ၍ ဟောကြားခဲ့ရပါတယ်။

## ဟာဝိုင်ယီမှ ဂျပန်နိုင်ငံ တို့ကျို့သို့

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၁ဝ-ရက်၊ ဩဂုတ်လ ၁၆-ရက်နေ့၊ နေ့လယ် ၁၂-နာရီခွဲအချိန်တွင် ဟာဝိုင်ယီလေဆိပ်မှ ဆရာတော်နှင့် ခေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် ဂျပန်နိုင်ငံ တိုကျိုသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ တိုကျိုလေဆိပ်သို့ ည ၇-နာရီခွဲအချိန် ရောက်ကြ ပါသည်။ တိုကျိုလေဆိပ်၌ ခေတ္တ၂-နာရီနား၍ -စင်္ကာပူသို့ထွက်မည့် လေယာဉ်ကို စောင့်ကြရပါသည်။

## ဂျပန်နိုင်ငံ တို့ကျို့မှ စင်္ကာပူသို့

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၁၁-ရက်၊ သြဂုတ်လ ၁၇-ရက်နေ့၊ ညနေ ၄-နာရီအချိန်တွင် တိုကျိုလေဆိပ်မှ ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်၊ ဦးထွန်းကြည်တို့သည် စင်္ကာပူသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ စင်္ကာပူလေဆိပ် သို့ ည ၁၁-နာရီအချိန် ရောက်ကြပါသည်။ လေဆိပ်၌ ဦးအောင်သန်း+ ဒေါ်ခင်မြမြ မိသားစု၊ ဦးနေဝင်း+ဒေါ်သန်းသန်းစိန် မိသားစု၊ ဦးမိုးကျော် သောင်းနှင့် ညီမ မပုလ်တို့ စောင့်၍ ကြိုကြပါသည်။

La Salatachie Bergan

## ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ ၂၃၇

လေဆိပ်မှ ဆရာတော် သီတင်းသုံးနေထိုင်ခဲ့ဖူးသော S.B.Y.O စင်္ကာပူရိပ်သာသို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ထိုရိပ်သာ၌ ညအိပ်တည်းခို နေ ထိုင်ကြပါသည်။

## စင်္ကာပူမှ ရန်ကုန်သို့

၁၃၅၆-ခု၊ ဝါခေါင်လဆန်း ၁၂-ရက်၊ ဩဂုတ်လ ၁ဂ-ရက်နေ့၊ နေ့လယ်၂-နာရီအချိန်တွင် ဆရာတော်နှင့် ဒေါက်တာဦးမြအောင်တို့သည် စင်္ကာပူလေဆိပ်မှ ရန်ကုန်သို့ ကြွလာခဲ့ကြပါသည်။ ရန်ကုန်လေဆိပ်သို့ ညနေ ၄-နာရီအချိန် ရောက်ကြပါသည်။ လေဆိပ်၌ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာ သံဃာတော်များနှင့် ဝေယျာဝစ္စအဖွဲ့သူအဖွဲ့သားများ၊ သဒ္ဓမ္မရံသီယောဂီ များ စုစုပေါင်း (ဂဝ)ခန့် စောင့်၍ ကြိုကြပါသည်။

ဤကဲ့သို့ ဆရာတော် ပြည်ပသာသနာအတွက် ဆောင်ရွက်ခဲ့ သည်မှာ ရက်ပေါင်း၂-လနှင့် ၁၃-ရက် ကြာခဲ့ပါသည်။

of the control of the same of the same of

သစ္ခမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

?popioo

# ချီးမြွှောက်ပေးမှ ဘရားရ

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အပါယ်တံခါးပိတ်သည့်အဆင့်မှစ၍ တရားထူးတရားမြတ်များရအောင် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်မည်ဟု ရည်မှန်းထားသည့်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ များကြပါသည်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဓိမိတို့ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်၍ ရရှိလာသော ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ကောင်းတရားတို့ဖြင့် ချီးမြှောက်ပေးနိုင်ကြမှသာ မိမိတို့ အလိုရှိ အပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိနိုင်ကြမည်ဟု ဝိပဿနာသမ္မာ ဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ကြောင်းတရား ၅-ပါးကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူခဲ့ပါသည်။

ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ခူးမြှောက်ရမည့် တရား ၅-မျိုးမှာ -

| Ott         | သိလာနဂ္ဂဟိတာ     | = သီလဖြင့်လည်း ချီးမြှောက်ပေးရမည်၊         |
|-------------|------------------|--------------------------------------------|
| <b>J</b> ı  | သုတာနဂ္ဂဟိတာ     | <b>ာ</b> တရားနာခြင်းစသော သုတဖြင့်လည်း ချီး |
|             |                  | မြှောက်ပေးရမည်၊                            |
| <b>S</b> (1 | သာကစ္ဆာနုဂ္ဂဟိတာ | 🛥 တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့်လည်း ချီးမြှောက်   |
|             |                  | ပေးရမည်၊                                   |
| ÇII         | သမထာနဂ္ပဟိုတာ    | = သမတဖြင့်ကည်း ချီးပြောက်လေးလည်း           |

၅။ ဝိပဿနာနုဂ္ဂဟိတာ = ဗလဝဝိပဿနာဖြင့်လည်း ချီးမြှောက်ပေး ရမည်ဟူ၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီး မြှောက်ကြောင်းတရား ၅–ပါးကို ဟော ကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

အဋ္ဌကထာဆရာများက မင်္ဂရောက်ဖိုလ်ရောက် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက် ကြောင်းတရား ၅-ပါးဖြင့် ချီးမြှောက်ရပုံကို သစ်ပင်ငယ်လေးများ စိုက်ပျိုးပုံ ဥပမာဖြင့် ဖွင့်ပြကြပေသည်။ သစ်ပင်ငယ်လေးများကို စိုက်ပျိုးကြသော သူတို့သည် သစ်ပင်ငယ်လေးများ ရှင်သန်ကြီးထွားလာပြီး ထိုက်တန်သော အပွင့်အသီးများ ပွင့်သီးလာစေရန် သစ်ပင်ငယ်လေးများကို -

- ၁။ ခြံခတ်၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါသည်။
- ၂။ ရေလောင်း၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါသည်။
- ၃။ ပေါင်းသင်၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါသည်။
  - ၄။ ပိုးကောင်များကို ပယ်ရှားပေး၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါသည်၊
  - ၅။ ပိုးမျှင်များကို ပယ်နှစာပေး၍လည်း ချီးမြှောက်ရပါသည်။

ဤ ၅-မျိုးတို့ဖြင့် ချီးမြှောက်ပေးရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာ သမ္မာဒိဋ္ဌိကိုလည်း ချီးမြှောက်ခြင်းတရား ၅-မျိုးဖြင့် ချီးမြှောက်ကြရမည်ဟု ဖွင့်ပြကြပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သစ်ပင်ငယ်များ၊ စိုက်ထားပါလျှင်၊ ခြံခတ်ရေလောင်း၊ မြစ်ဟောင်းပေါင်းသင်၊ ပိုး ပိုးမျှင်များ၊ ပယ်ရှားပေးလျှင်၊ ပြုလုပ်ရ၊ မုချထာဝစဉ်။

၁။ သစ်ပင်ငယ်များ စိုက်ပျိုးထားသူတို့သည် ကျွဲ၊ နွားစသော သတ္တဝါ တို့၏ အန္တရာယ်ကြောင့် မပျက်စီးသွားစေရန် သစ်ပင်ငယ်များကို J90

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ခြံခတ်၍ ချီးမြှောက်ရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အား ထုတ်ကြသော် ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို မပျက် စီးစေရန် သီလဖြင့် ခြံခတ်၍ ချီးမြှောက်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသောသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ် များကို ခြံမခတ်ထားခဲ့သော် ကျွဲ၊ နွားစသော သတ္တဝါတို့၏ နှိပ်စက်မှု အန္တရာယ်ကြောင့် သစ်ပင်ငယ်လေးများ ပျက်စီးသွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာသမ္မာ ဗိဋ္ဌိကို သီလဖြင့်ခြံခတ်၍ မချီးမြှောက်ခဲ့သော် ကိုယ်နှုတ်တို့၌ အနန္တရိယ ကံကြီးများထိုက်လောက်အောင် လွန်ကျူးဖြစ်ပေါ်လာသော လောဘကြမ်း ခေါသကြမ်း၊ မောဟကြမ်း စသည်တို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ ပျက်စီး သွားနိုင်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် သီလဖြင့်ခြံခတ်၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

# ဆောင်ပုခ်။ ။ သီလသည်ကား ခြံခတ်ထား မခြားတူပေသည်။

၂း သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ်များ မညှိုး နွမ်းသွားစေရန်၊ အားရှိရှင်သန်စေရန် ရေလောင်းပေးရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် လည်း ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို အားရှိထက်သန်လာစေရန် တရား နာခြင်းစသော ဗဟုသုတဖြင့် ရေလောင်းပေး၍ ချီးမြှောက်ကြရ မည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

စိုက်ပျိုးခါစ သစ်ပင်ငယ်လေးများကို ရေမလောင်းပေးခဲ့သော် သှိုးနွမ်း၍ ပျက်စီးသွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ် ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို တရားနာခြင်းစသော ဗဟုသုတဖြင့် ရေလောင်း၍ မချီးမြှောက်ပေးခဲ့သော် တရားရှုမှတ်၍ မကောင်းသောအခါ၊ ကြိုးစား၍ ရှုမှတ်ပါသော်လည်း တရားတွေ မထူး ခြားသောအခါ၊ တရားတွေ မတိုးတက်ဘဲ ကြာနေသောအခါတို့၌ ပျင်းရိ ငြီးငွေ့ကာ စိတ်ဓာတ်များ ကျဆင်းပြီး တရားမရှုမှတ်တော့ဘဲ ဖြစ်သွား တတ်ကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် တရားနာခြင်းစသော ဗဟုသုတဖြင့် ရေ လောင်း၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ သုတသည်ကား၊ ရေထောင်းပြား၊ မခြားတူပေသည်။

သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ်တို့၏ အမြစ်ရင်း၌ ရှုပ်ထွေးနေသော အမြစ်ဟောင်းများနှင့် မြက်ချုံများ ကို ခုတ်ထွင်ရှင်းလင်း ပေါင်းသင့်ပေးရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿ နာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ဝိပဿနာ သမ္မာဒိဋ္ဌိကို တရားဆွေးနွေးကာ ပေါင်းသင်ပေး၍ ချီးမြှောက်ကြ ရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

သစ်ပင်ငယ်တို့၏ အမြစ်ရင်း၌ ရှိနေကြသော အမြစ်ဟောင်းများ ရှုပ်ထွေးနေသော မြက်ချုံများကို မခုတ်ထွင်ပေး ပေါင်းမသင်ပေးခဲ့သော် သစ်ပင်ငယ်များ မသန်စွမ်း မကြီးထွားလာနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာ တရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ရှုမှတ်မှုများ မရှင်းမလင်း ဖြစ်နေခြင်း ချွတ်ချော်နေခြင်းများကို တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် မပယ်ဖျောက် ခဲ့သော် တရားအတွေ့နေး၊ တရားအတက်နေးသွားတတ်ကြပေသည်။ တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိမှုများ နေးသွားတတ်ကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် ပေါင်းသင်၍ ချီးမြှောက်ကြ ရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ ဆွေးနွေးသည်ကား၊ ပေါင်းသင်ပြား၊ မခြားတူပေသည်။

၄။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ်များ၌ ကျ ရောက်လာ၊ ဖြစ်ပေါ်လာသော ပိုးကောင်များကို ပယ်ပစ်ရသကဲ့သို့

# သိကောင်းစရာ ဓမ္မဗဒေသာ

ထို့အတူ စီမဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် လည်း ပိုးကောင်များနှင့်တူသည့် မိမိတို့သန္တာန် နာမ်အစဉ်၌ ထ၍ထ၍ ဖြစ်ပေါ်လာကြသော လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေသာ(ပိုးကောင်)တို့ကို သမထဖြင့်ပယ်၍ ဝိပဿနာသမ္မာ ဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

သစ်ပင်ငယ်များ၌ ကျရောက်လာ၊ ဖြစ်ပေါ်လာသော ပိုးကောင်များ ကို မပယ်ပေးခဲ့သော် ပိုးကောင်များက ဖျက်ဆီးကြသောကြောင့် သစ် ပင်ငယ်များ ဗျက်စီးသွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မိမိတို့၏သန္တာန် နာမ်အစဉ်၊ စိတ်အစဉ်တို့၌ ထဲ၍ထ၍ ဖြစ်လေ့ရှိကြသော လောဘ၊ ခေါ်သ၊ မောဟ စသော ကလေညာ(ပိုးကောင်)တို့ကို သမထဖြင့် မပယ်ခဲ့သော် ထိုပိုး ကောင်များနှင့်တူသော ကိလေသာတို့ကြောင့် ဝီပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ ပျက်စီး သွားနိုင်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို သမတ်ဖြင့် ကိလေသာ (ပိုးကောင်)တို့ကိုပယ်၍ ချီးမြှောက်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

# ဆောင်ပုန်။ ။ သမထသည်ကား၊ ပိုးပယ်ရှား၊ မခြားတူဖေသည်။

ယခုခေတ်အခါ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ပိုးကောင်နှင့်တူသော ကိုလေသာတို့ကို ပုစ်နိုင်သော ဈာန်သမာ ပုတ်များ ရသည်အထိ အားမထုတ်နိုင်ကြပေ။ သို့ဖြစ်၍ ဝိပဿနာ မရှ မှတ်မီ (ပုဗ္ဗတာဂ ပရိကမ်) ရှေအဖို့၌ ပြုလုပ်ရမည့် "ဗုဒ္ဓါနညာတို့ကမ္မစ္ဆာန်း မေတ္တာကမ္မတ္ဆန်း၊ အသုဘကမ္မတ္ဆန်း၊ မရဏာနုသာတို့ကမ္မတ္ဆန်း "ဟူသော ကိုယ်စောင့်တရား လေးပါးဖြစ်သည့် သမထကမ္မတ္ဆာန်းများကို တတ်နိုင်သမျှ နှလုံးသွင်းပွားများကြရပေသည်။

အထူးသဖြင့် ဗုဒ္ဓါနုဿတို့ဌာမ္မွဋ္ဌာန်းက မောဟကို ပယ်စွမ်းနိုင် သည်။ မေတ္တာကမ္မဋ္ဌာန်းက ဒေါသကို ပယ်စွမ်းနိုင်သည်။ အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်း က လောဘကို ပယ်စွမ်းနိုင်သည်။ သေခြင်းကို အဖန်ဖန်အောက်မေ့သည့် မရဏာနုဿတိကမ္မစ္ဆာန်းက မာနတို ပယ်စွမ်းနိုင်သည်။ ၅။ သစ်ပင်ငယ်များကို စိုက်ပျိုးထားသူတို့သည် သစ်ပင်ငယ်များ၏ သန် စွမ်းကြီးထွားမှုကို အဟန့်အတားဖြစ်စေသော သစ်ပင်ငယ်များ၏ အဖျားတို့၌ ငြိကပ်လာသော ပင့်ကူမျင်၊ ပိုးမျှင်များကို ပယ်နတ် ပေးရသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ခွါရ ၆-ပါးတို့၌ အာရံ ၆-ပါးတို့ လာတိုက် ၍ ဖြစ်ပေါ်လာ ကိန်းလာသော အာရမ္မထာနုသယကိလေသာ ပိုးမျှင်များကို အားရှိသော ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် ပယ်နတ်၍ ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ချီးမြှောက်ကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

သစ်ပင်ငယ်များ၏ အဖျား၌ ကပ်ငြံလာသော ပင့်ကူမျှင်၊ ပိုးမျှင် များကို မပယ်နတ်ပေးခဲ့သော် သစ်ပင်ငယ်များ မကြီးထွား မသန်စွမ်းနိုင်၊ ဆုတ်ယုတ်သွားနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မျက်စီ၊ နား နှာခေါင်း လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်ဟူသော ခွါရ ၆-ပါးတို့၌ အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ၊ သဘောဓမ္မာရုံဟူသော အာရံ ၆-ပါးတို့သည် နေ့စဉ်နှင့်အမှု လာတိုက် လျက်ရှိကြပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ လာတိုက်သောအခါ မြင်တယ်၊ ကြားတယ်၊ နံတယ်၊ စားတယ်၊ ထိတယ်၊ ကြံစည်တယ် စသည်ဖြင့် ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် မရှု မှတ်နိုင်ခဲ့သော် အာရမ္မဏာနုသယက်လေသာ ပိုးမျှင်များ ငြိကပ်လာသော ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိ မတိုးတက်ပါဘဲ ဆုတ်ယုတ်သွားနိုင်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာသမ္မာဒိဋ္ဌိကို ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် အာရမ္မဏာနုသယ ကိလေသာ ပိုးမျှင်တို့ကို ပယ်နုတ်၍ ချီးမြှောက်ပေးရမည် ဖြစ်ပေသည်။

#### ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဝိပဿနာသည်ကား၊ ပိုးမျှင်များ၊ ပယ်ရှားတူပေသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် မိမိတို့သန္တာန်၌ ဖြစ်ပေါ်လာသော ဝိပဿနာ သမ္မာဒိဋ္ဌိကို –

#### **J99**

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

- သီလဖြင့် ခြံခတ်ထားနိုင်ခြင်း၊
- သုတဖြင့် ရေလောင်းပေးနိုင်ခြင်း၊
- တရားဆွေးနွေးခြင်းဖြင့် ပေါင်းသင်ပေးနိုင်ခြင်း၊
- သမထဖြင့် ကိလေသာပိုးကောင်တို့ကို ပယ်ပစ်နိုင်ခြင်း၊
- ဗလဝဝိပဿနာဖြင့် အာရမ္မဏာနုသဃကိလေသာ ပိုးမျှင်တို့ကို ပယ်နုတ်နိုင်ခြင်းတို့ဖြင့် မိမိတို့ရည်မှန်းထားသည့် အပွင့်အသီး နှင့်တူသော မဂ်ဖိုလ် တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိသွားကြ မည် ဖြစ်ပေသည်။

သစ္ဓမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

## တရားဟောရာမှာ သိကောင်းစရာ

ယခုအချိန်အခါသည် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်များ ထွန်းကား လာသော အချိန်အခါဖြစ်ပေသည်။ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်တို့သည် အကြောင်းနှင့်အကျိုး ဆက်စပ်မှုများ၌ မှန်ကန်ခြင်း၊ သဘာဝကျခြင်းများ နှင့် ပြည့်စုံလှသည်ဖြစ်၍ သိပ္ပံပညာရှင်များနှင့် ပညာရှိပုဂ္ဂိုလ်များက အထူး ယုံကြည်လာကြပေသည်။ နှစ်သက်မြတ်နိုးလာကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်များ ထွန်းကားလာရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်များ ထွန်းကားလာသည်နှင့်အမျှ ဗုဒ္ဓ ဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်တို့ကို ဟောကြား ပေးကြရပေသည်၊ စာအုပ်များ ရေးသားဖြန့်ဝေကြရပေသည်။ ယင်းကဲ့သို့ ဟောကြားကြရာ၊ ရေးသားကြရာတွင် ကောင်းသော ဟောကြားခြင်း၊ ကောင်းသော ရေးသားခြင်းများ ဖြစ်ကြမှသာ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော် များ ဆထက်တိုး၍ ထွန်းကားလာနိုင်မည် ဖြစ်ပေသည်။

ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်တို့ကို ကောင်းသော ဟောကြားခြင်း၊ ကောင်းသော ရေးသားခြင်းများ ဖြစ်စေရန် တရားဟောသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ ပြည့်စုံရမည့် တရား ၅-ပါး အချက် ၅-ပါးကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူခဲ့ပါသည်။

### ၂၄၆

e suit noe t

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

တရားဟောကြားသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် -

- ၁။ မာတိကာ ခေါင်းစဉ်ထား၍ ဟောကြားရမည်၊
- ၂၊ အကြောင်းပြ၍ ဟောကြားရမည်၊
- ၃။ တရားနာသူများအား သနားခြင်း ကရုဏာထား၍ ဟောကြား ရမည်၊
- ၄။ ပစ္စည်းလာဘ်လာဘ(အာမိသ)ရလိုခြင်း မရှိမူ၍ ဟောကြား ရမည်၊
- ၅။ သူတစ်မြှုံတို့အား မထိုခိုက်စေမူ၍ ဟျောကြားရမည်ဟူသော တရား ၅-ပါး အချက် ၅-ပါးနှင့် ပြည့်စုံအောင် ဟောကြားရ မည်ဟု ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

(အ-၂/၁၉၂)

ဆောင်ပုန်။ ။ အစဉ်ကြောင်းပြ၊ သနားလှ၍၊ အာမိသပယ်၊ မထိဖွယ်သိ၊ ငါးခုရှိ၊ ဟော၏မြတ်တရား။

၁။ မာတိကာ ခေါင်းစဉ်ထား၍ ပောကြားရမည်ဟူသည် –

မာတိကာခေါင်းစဉ်မထားဘဲ ဟောကြားအပ်သော တရားတို့သည် တရားနာသူများအတွက် ဟောကြားအပ်သည့် တရား၏ခေါင်းစဉ် မသိ ထားရသောကြောင့် ရှေ့ဟောသည့်တရားနှင့် နောက်ဟောသည့်တရားတို့ အသိမရှင်းဘဲ ရောထွေးနေတတ်ကြဖေသည်။ အသိခက်နေတတ်ကြ ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ မာဗီာကာ ခေါင်းစဉ်ထား၍ ဟောကြားကြရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။ ဥပမာ … ယခု ဟောကြားမည့် တရားသည် ဗုဒ္ဓ၊ ဓမ္မ၊ သံဃအကြောင်းဟူ၍ ၃-မျိုး ဖြစ်ပါသည်။ ထို ၃-မျိုးတို့တွင် ဗုဒ္ဓအကြောင်း ကို ရှေ့ဦးပထမ ဟောကြားပါမည်၊ ဓမ္မအကြောင်းကို ခုတိယ ဟောကြား ပါမည်၊ သံဃအကြောင်းကို တတိယ ဟောကြားပါမည်ဟူ၍ မာတိကာ ခေါင်းစဉ်ထားကာ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။ ၂၊ အကြောင်းပြ၍ ဟောကြားရမည်ဟူသည် –

အကြောင်းမပြဘဲ အကျိုးတရားမျှကိုသာ ဟောကြားအပ်သော တရားတို့သည် တရားနာသူတို့အတွက် အသိဉာဏ်မရှင်းဘဲ ဖြစ်နေတတ် ကြပေသည်။ အနက်အဓိပ္ပါယ်တို့ကို အပြည့်အစုံ မသိနိုင်ဘဲ ဖြစ်နေတတ် ကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အကြောင်းပြ၍ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဥပမာ ... အရဟံစသော ကိုးပါးသော ဂုဏ်တော်မှစ၍ မရေ မတွက်နိုင်သော ဂုဏ်တော်အနန္တတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ခြင်းကြောင့် မရေမတွက်နိုင်သော ကောင်းကျိုး ချမ်းသာ အမျိုးမျိုးတို့ကို ရရှိနိုင်ကြပေသည်ဟူ၍ အကြောင်းပြကာ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

သွာက္ခာတအစရှိသော ခြောက်ပါးသော ဂုဏ်တော်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော တရားတော်တို့ကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်၍ လိုက်နာကျင့်ကြံ ပွားများအားထုတ်ခြင်းကြောင့် အပါယ်သံသရာ အပါယ်ဆင်းရဲမှစ၍ အလုံးစုံသော ဆင်းရဲခုက္ခတို့မှ လွတ်မြောက်ကာ နှိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်ရှိသွားနိုင်ကြပေသည်ဟူ၍ အကြောင်းပြကာ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

သုပ္ပင္ခ်ပန္နစသော ကိုးပါးသော ဂုဏ်တော်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော သံဃာတော်တို့ကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်၍ ပစ္စည်းလေးပါးတို့ကို လူခြါန်း ခြင်းကြောင့် ဖြစ်လေရာဘဝတိုင်းတို့၌ ပစ္စည်းဥစ္စာများ ကြွယ်ဝချမ်းသာ ခြင်း စသော (မဟပ္ပလ)ကြီးမားများပြားသော အကျိုးတရားတို့ကို ရရှိနိုင် ကြပေသည်ဟူ၍ အကြောင်းပြကာ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

၃။ တရားနာသူတို့အား သနားခြင်း ကရုဏာထား၍ ဟောကြား ရမည်ဟူသည် - ၂၄ဂ

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မိဘတို့သည် မသိမလိမ္မာကြသေးသော သားငယ်၊ သမီးငယ်တို့ ကို အသိဉာဏ်များ ပြည့်ဝလာကြစေရန် သနားခြင်း ကရုဏာထား၍ သင်ပြ၊ ပြောပြပေးကြသကဲ့သို့ တရားနာပရိသတ်များအပေါ် သနားခြင်း ကရုဏာထား၍ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

တရားနာပရိသတ်များ မကြားနာဖူးသေးသော တရားတော်များ ကို ကြားသိစေရန်၊ ကြားနာဖူးပြီးသော တရားတော်များကို ရှေ့ကထက် ပို၍ရှင်းလင်းစွာ သိသွားစေရန်၊ ယုံမှားသံသယများကို ပျောက်ကင်းသွား စေရန်၊ အယူလွှဲ အယူမှားများကို ဖြောင့်မှန်သွားစေရန်၊ အကြောင်းအမျိုး မျိုးတို့ကြောင့် ညစ်နွှမ်းနေသော စိတ်ဓာတ်များ ကြည်လင်သွားစေရန် သနားခြင်း ကရုဏာရှေထား၍ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

> ၄။ ပစ္စည်းလာဘ်(အာမိသ)များ ရလိုခြင်းမရှိမှု၍ ဟောကြားရ မည်ဟူသည် -

ပစ္စည်းလာဘ်လာဘရလို၍ သူတစ်ပါးတို့အား တရားဟောခြင်း သည် လောဘရေသွားရှိသော ဟောပြောခြင်းဖြစ်သောကြောင့် သံသရာ ဝင်ဆင်းရဲဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း ကောင်းသောတရားဟောခြင်း မဟုတ်ပေ။ မြတ်စွာဘုရားအလိုတော်ကျ တရားဟောခြင်းမဟုတ်ပေ။ သာသနာအတွက် အကျိုးများသော တရားဟောခြင်းမဟုတ်ပေ။ သို့ဖြစ်၍ ပစ္စည်းလာဘ်(အာမိသ)များ ရလိုခြင်းမရှိမူ၍ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလို ပါသည်။

၅။ သူတစ်ပါးတို့အား မထိခိုက်စေမှု၍ ဟောကြားရမည်ဟူသည်–

ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးတစ်ယောက်ကိုဖြစ်စေ၊ ဂိုဏ်းဂဏတစ်ခုခုကိုဖြစ်စေ၊ အသင်းအဖွဲ့တစ်ခုခုကိုဖြစ်စေ ထိခိုက်စေ၍ တရားဟောကြားခြင်းတို့သည် ပြဿနာအပြစ်အမျိုးမျိုးတို့ကို ဖြစ်ပေါ်လာစေတတ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ သူတစ်ပါးတို့အား မထိခိုက်စေမှု၍ ဟောကြားရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

## တရားဟောရာမှာ သိကောင်းစရာ

**J98** 

သို့ဖြစ်၍ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားတော်များ ထွန်းကားစေရန်အတွက် တရားဟောကြသော ပုဂ္ဂိုလ်များနှင့် ဗုဒ္ဓစာပေများကို ရေးသားကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့ဟောကြားအပ်သောတရား၊ မိမိတို့ရေးသားအပ် သော စာအုပ်များကို ကောင်းသောဟောကြားခြင်း၊ ကောင်းသောရေးသား ခြင်းများ ဖြစ်စေရန် -

- မာတိကာ ခေါင်းစဉ် ထားရှိခြင်း၊
- အကြောင်းပြချက်များ ပါရှိခြင်း၊
- သနားခြင်းကရုဏာ (ရသ)ပါရှိခြင်း
- ပစ္စည်းလာဘ်လာဘ ရယူလိုမူ အရှိပ်အမြွက်မျှ မပါရှိစေခြင်း၊
- သူတစ်ပါးတို့အား ထိခိုက်စေမှုများ မပါရှိစေခြင်းဟူသော မြတ်စွာ ဘုရား မိန့်ကြားတော်မူသည့် အချက်များနှင့် ပြည့်စုံအောင် ဟောကြွား၊ ရေးသားကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

and the first of the contract of the contract

James de la companya del companya de la companya del companya de la companya de l

သ**ွဖွရံသိရိပ်သာဆရာတော်** 

\*.....

# သခ္ခါအကြောင်း သိကောင်းစရာ

- ୧୯୯୧ - ୧୯୯୧ - ୧୯୯୧ - ୧୯୯୫ -

the entropy of the second

යන්දෙන්න න්නුදෙන්න <mark>එදදින්</mark> දෙන නොක්ත් සහ නොක්ත්වේ නොක්ත්වලින්න දේවුණිණේ පදින් සහ නොක්ත්වේ සහ නොක්ත්වේ දේවන්දී වේ. නොක්ත්ව සහ දේවන්දෙන් සහ නොක්ත්වේ දේවන්දෙන් සහ නොක්ත්වේ සහ දේවන්ද

୍ ରିଲ**୍ଡରପ୍ରଥ**ି ଅନୁସାଣି

त्र प्राथमी कर तत्र पुरा महत्त्व तत्र प्राप्त के कुटी <mark>क</mark>िल्ला के दिल्ला

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့အား သင္ဓါတရားဖြင့် ချီးမွမ်း၍ ပြောဆိုလေ့ရှိကြပေသည်။ ဤမိသားစုတို့က ဤပုဂ္ဂိုလ်တို့က သင္ဓါတရားနှင့် ပြည့်စုံကြပေသည်၊ သင္ဓါတရားကောင်းကြပေသည်၊ သင္ဓါ တရား ထက်သန်ကြပေသည် စသည်ဖြင့် သင္ဓါတရားကို အမွှမ်းတင်၍ ချီးမွမ်းကာ ပြောဆိုလေ့ရှိကြပေသည်။

ထိုသဒ္ဓါတရားဟူသောစကား၌ သဒ္ဓါဟူသောပါဋ္ဌိကို ပညာရှိ ဆရာတော်ကြီးများက "ယုံကြည်ခြင်း"ဟု မြန်မာလို ပြန်ဆိုပေးကြပါသည်။ "ယုံကြည်ခြင်း"ဟူသော မြန်မာစကား၌ စကား၂-ခွန်း ပါရှိနေပါသည်။ ယုံ တာ-က တစ်ခွန်း၊ ကြည်တာ-က တစ်ခွန်း ပါရှိနေပေသည်။ ယုံတာ-က "ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ၊ ကံနှင့် ကံ၏အကျိုးပေး"ဟူသော ဤ ၅- မျိုးကို ယုံတာဖြစ်ပေသည်။

ကြည်တာကလည်း ယုံလို့ပင် ကြည်တာဖြစ်ပေသည်။ မိမိတို့ ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်နေကြသော "ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာတို့သည် ဆင်းရဲ ခုက္ခများလှသည့် အပါယ်သံသရာ၊ အပါယ်ဘေးတို့မှ ကာကွယ်တားဆီး ပေးနိုင်သော ဘုရားစစ်ဘုရားမှန်၊ တရားစစ်တရားမှန်၊ သံဃာစစ်သံဃာမှန် တို့ ဖြစ်ကြပေသည်"ဟု ယုံကြပေသည်။ ထိုသို့ယုံသောကြောင့် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာတို့ကို ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်ကြသည့်အခါ စိတ်ဓာတ်တွေ ကြည်သွားကြပေသည်။ မနံ့အို့ပင်းကြည်တာဖြစ်ပေသည်။ အုအိုလ်ကံများ ကို ပြုရသည့်အခါ၊ ကုသိုလ်ကံများ၏ အကျိုးပေးစုံရှိတို့ ဆင်ခြင်လိုက် သည့်အခါတို့၌ စိတ်ဓာတ်တွေ ကြည်လာကြပေသည်။ ယုံလို့ပင် ကြည် တာဖြစ်ပေသည်။ ေျခြင်းကေ

ာတိုသင္ပါတရားကို အင္အကတာဆရာများကလည်း ချီးမွမ်း၍ ဖွင့်ပြ ကြပါသည်။ ဗုန္ဓဘာသာဇင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သိန္တာန်၌ ရှိနေသော သင္ဓါတရား သည် …

၁။ လက်နှင့်တူသည်၊

၂။ ပစ္စည်းဥစ္စာ ရတနာများနှင့်တူသည်၊ ၃။ မြူစေ့ကောင်းများနှင့်ရွူသည်ပူ၍ ခိုးမွမ်းကာ ဖွင့်ပြကျပေသည်။ (အဋ္ဌသာထိနီ-ဋ္ဌ-၁၆၃)

ံးဟပ္သာေ **၁။ လက်နှင့်တူသည် ဟူ**သည် –

လက်သည် မိမိခန္ဓာကိုယ်အတွက် အသုံးအကျဆုံးဖြစ်သကဲ့သို့ သဒ္ဒါတရားသည် ယခုမျက်မှောက်ဘဝအတွက် ချမ်းသာဖို့ရာ၊ နောင်ဘဝ များအတွက် ချမ်းသာဖို့ရာနှင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားဖို့ရာ အသုံး အကျဆုံး၊ ကျေးဇူးအများဆုံးဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

မြဲမိတို့၏ခန္ဓာကိုယ်၌ မသန့်ရှင်းသည်များကို သန့်ရှင်းသွားရအောင် လက်ဖြင့်ပင် ပြုပြင့်သုတ်သင့်ပေးကြရပေသည်။ မတင့်မတယ်ဖြစ်နေသည် များကိုလည်း တင့်တယ်သွားရအောင် လက်ဖြင့်ပင် ပြုပြင်ပေးကြရပေသည်။ ထို့အတူ လက်နှင့်တူသော သန္ဓါတရားရှိသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့ သန္တာန်၌ ဖြစ်လာကြသော လောဘ။ ဒေါသ၊ မောဟစသော ကိလေသာ အညစ်အကြေးတို့ကို သီလဆောက်တည်ခြင်း၊ သမထ ဝိပဿနာတရား တို့ကို ပွားများအားထုတ်ခြင်းတို့ဖြင့် သန့်ရှင်းစင်ကြယ်နောင် ပယ်ကြရ ပေသည်။ မတင့်တယ် မကြည်လင်သော စိတ်အစဉ်များကို တင့်တယ်

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကြည်လင်လာရအောင် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာတော်တို့ကို ကိုးကွယ် ဆည်းကပ်ကြရပေသည်။

ပစ္စည်းဥစ္စာများကို သိမ်းဆည်းသောအခါမှာလည်း လက်ဖြင့်ပင် သိမ်းဆည်းကြရပေသည်။ တန်ဖိုးပင် မရှိသော်လည်း အသုံးကျသော ပစ္စည်းများကို သိမ်းဆည်းရတဲ့အခါမှာလည်း လက်ဖြင့်ပင် သိမ်းဆည်းကြ ရပေသည်။ အသင့်အတင့်တန်ဖိုးရှိသော အဝတ်အထည်များကို သိမ်း ဆည်းရတဲ့အခါမှာလည်း လက်ဖြင့်ပင် သိမ်းဆည်းကြရပေသည်။ သိပ် တန်ဖိုးရှိတဲ့ ရတနာများကို သိမ်းဆည်းရတဲ့အခါမှာလည်း လက်ဖြင့်ပင် သိမ်းဆည်းကြရပေသည်။

ထို့အတူ လက်နှင့်တူသောသန္ဓါစာရားရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သန္ဓါတရားတည်းဟူသောလက်ဖြင့် ဒါနကုသိုလ်ကိုလည်း ပြုလုပ်နိုင်ကြ ပေသည်၊ (သိမ်းဆည်း၍)ရအောင် ယူနိုင်ကြပေသည်။ သီလကိုလည်း ဆောက်တည်နိုင်ကြပေသည်၊ သီလကုသိုလ်ကိုလည်း (သိမ်းဆည်း၍) ရအောင် ယူနိုင်ကြပေသည်။ သမထ ဝိပဿနာတရားတို့ကိုလည်း ပွား များအားထုတ်နိုင်ကြပေသည်၊ သမထ ဝိပဿနာကုသိုလ်တို့ကိုလည်း (သိမ်းဆည်း၍)ရအောင် ယူနိုင်ကြပေသည်။ ထို့ကြောင့် သန္ဓါတရားသည် "လက်နှင့်တူသည်"ဟု အဋ္ဌကထာဆရာများက ဖွင့်ပြခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သဒ္ဓါတရား၊ လက်နှင့်ကား၊ မခြားတူပေသည်။

၂။ ပစ္စည်းဥစ္စာ ရတနာနှင့်တူသည် ဟူသည် -

ပစ္စည်းဥစ္စာရတနာပိုင်ရှင်တို့သည် ချမ်းသာဖွယ် အမျိုးမျိုးတို့ကို ဝယ်ယူကာ သုံးဆောင်နိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ သင်္ခါတရားရှိသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည်လည်း သင္ခါတရားတည်းဟူသော ပစ္စည်းဥစ္စာဖြင့် လူချမ်းသာ၊ နတ်ချမ်းသာ၊ ဗြဟ္မာချမ်းသာ၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာတို့ကို ဝယ်ယူသကဲ့သို့ ရရှိ နိုင်ကြပေသည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။ လူ့လောက၌ ပစ္စည်းဥစွာရတနာပိုင်ရှင်တို့သည် ကောင်းမြတ် သော စားဖွယ်သောက်ဖွယ်တို့ကို ဝယ်ယူ၍ ချမ်းသာစွာ သုံးဆောင်ကြရ ပေသည်။ ကောင်းမြတ်သော အဝတ်အထည်တို့ကို ဝယ်ယူ၍ ချမ်းသာ စွာ ဝတ်ဆင်ကြရပေသည်။ ကောင်းမြတ်သော ယာဉ်များကို ဝယ်ယူ၍ ချမ်းသာစွာ စီးနင်းကြရပေသည်။ ကောင်းမြတ်သော အိမ်ရာတိုက်တာများ ကို ဝယ်ယူ၍ ချမ်းသာစွာ နေထိုင်ကြရပေသည်။

ထို့အတူ ပစ္စည်းဥစ္စာရတနာနှင့်တူသည့် သဓ္ဓါတရားရှိသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် ဒါနကုသိုလ်များကို ပြုလုပ်ကြ၊ သီလကုသိုလ်များကို ဆောက် တည်ကြသဖြင့် လူချမ်းသာ၊ နတ်ချမ်းသာတို့ကို ဝယ်ယူသကဲ့သို့ ရယူနိုင် ကြပေသည်။ သမထတရားကို ပွားများအားထုတ်ကြသဖြင့် ဗြဟ္မာချမ်းသာ ကို ဝယ်ယူသကဲ့သို့ ရယူနိုင်ကြပေသည်။ ဝိပဿနာတရားတို့ကို ပွားများ အားထုတ်ကြသဖြင့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို ဝယ်ယူသကဲ့သို့ ရယူနိုင်ကြပေ သည်။ ထို့ကြောင့် "သခ္ဓါတရားသည် ပစ္စည်းဥစ္စာ ရတနာများနှင့်တူသည်" ဟု အဋ္ဌကထာဆရာများက ဖွင့်ပြခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သဒ္ဓါတရား၊ ဥစ္စာများ၊ မခြားတူပေသည်။

၃။ မျိုးစေ့ကောင်းများနှင့်တူသည် ဟူသည် –

မျိုးစေ့ကောင်းများသည် သစ်ပင်ငယ်၏အောက်သို့ အမြစ်များ ထွက်စေရန်လည်း ကျေးဇူးပြုသကဲ့သို့၊ အထက်သို့ အညွှန့်အတက်များ ထွက်စေရန်လည်း ကျေးဇူးပြုသကဲ့သို့၊ သင်္ခါတရားသည်လည်း အမြစ် နှင့်တူသော သီလကိုလည်း ကျေးဇူးပြုသည်၊ အညွှန့်အတက်နှင့်တူသော သမထ ဝိပဿနာကိုလည်း ကျေးဇူးပြုသည်။ သို့ဖြစ်၍ "မျိုးစေ့ကောင်း များနှင့်တူသည်"ဟု ဆိုလိုပါသည်။

မျိုးစေ့ကောင်းများသည် သစ်ပင်ငယ်၏ အောက်ဘက်သို့ အမြစ်များ ထွက်လာရအောင်လည်း ကျေးဇူးပြုပေသည်။ သစ်ပင်ငယ်၏ အထက်သို့

## သိကောင်းစရာ မွေပဋိသော်

အညွှဲနှို့အတက်များ ထွက်လာရ်အောင်လည်း ကျေးဝူးပြပေသည်။ အမြစ် များနှင့်လည်းမြည့်စုံ၊ အညွှဲန့် အမာက်များနှင့်ပြည့်စုံပြီးလော စွာစ်ပင်တို့ သည်း ရက်နို့လများကြာ၍ ပွစ့်ချိန် ဂဏီးချိန်များ ရောက်လာသွေအခါ ထိုက်တန်သောအမွှဲ့ခွံအသီးများ ပွဲရှိလာဆီးလာကြပေဆည်။

ထိုအတူ မျိုးစေ့ကောင်းများနှင့်တူသော သီလကုသိုလ်နှင့်လည်း တရားရှိသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို အမြစ်နှင့်တူသော သီလကုသိုလ်နှင့်လည်း ပြည့်စုံအောင် ကျေးဇူးပြုသည်။ အညွှန့်အတက်နှင့်တူသော သမထ ဝိပဿနာကုသိုလ်များနှင့် ပြည့်စုံအောင်လည်း ကျေးဇူးပြုသည်။ အမြစ် နှင့်တူသော သီလကုသိုလ်များနှင့်လည်း ပြည့်စုံ၍ အညွှန့်အတက်နှင့်တူ သော သမထ ဝိပဿနာကုသိုလ်များနှင့်လည်း ပြည့်စုံကြသောပုဂ္ဂိုဇော်တို့ သည် အပွင့်အသီးများနှင့်တူသော မဓိချစ်းသာ၊ ဖိုလ်ချမ်းသာ၊ နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာတို့ကို ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် သစ္ဓါတရား သည် မျိုးစေ့ကောင်းများနှင့်တူသည်ဟု အဋ္ဌကစာာဆရာများက ဖွင့်ပြ

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သန္ဓါတ္ပရား၊ မျိုးစေ့များ၊ မခြားတူပေသည်။ ေ ေ

ဤကဲ့သို့ အဋ္ဌကထာဆရာများက သဒ္ဓါတရားကို -

္ႏွန္**ံ့လက္ခ်နင္ခ်တူသည္။** ႏွင့္ရွိေကြောင္ဆြာခဲ့ပစ္ဖိွင္

Mar 2 house 1, 3

- ပစ္စည်းဥစ္စာရတနာများနှင့်တူသည်။
- မျိုးစွေကောင်းများနှင့်တူသည် ဟူ၍ ချီးမွမ်းကာ ဗွင့်ပြကြပေ သည်။

သစ္ခမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

อาสา**ฐส**าราหาจิรสก**ล**ชื่อ

Log Arightone score

nie o mit je goji maladari o maggeo poljemoje posta

်သည့်မေးကည်မှုတော့မူသည့်**ေ**ပေါင်းသည်။ အသည်။

Balange of the Balance was a comme

· Sanger 1. 有 1. 有 1. 第

August The Was good

The Constitution of the Co

# မောနေယျရဟန်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ

grand ka iyat ga

မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် ဘုရားတစ်ဆူ တစ်ဆူ ပွင့်တော်မူလျှင် တစ်ပါးတစ်ပါးသာ ပေါ်ထွန်းနိုင်ပေသည်။ ပေါ်ထွန်း မြိ ဓမ္မတာဖြစ်ပေသည်။ ယခု မိမိတို့ ကိုးကွယ်ဆည်းကပ်နေကြသော ဂေါတမမြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာသောအခါ မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်လို၍ လျှောက်ထားသော ရသေ့သည် နာလကရသေ့ ဖြစ်ပေသည်။ ထိုနာလကသည် မြတ်စွာဘုရားမပွင့်မီ ၃၅-နှစ်က ကြိုတင်၍ ရသေ့ဝတ် ကာ ဟိမဝန္တာ၌ နေလေ၏။

အရှင်နာလက္က၏ အကျိုးစီးပွားကို လိုလားကြသော နတ်တို့သည် "မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာပြီး ဖြစ်ပေတယ်၊ မွေစကြာတရားကို ဟော ပြီး၍ ယခုအခါ ဓိဂဒါဝှန်၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူလျက်ရှိ၏"ဟု အရှင် နာလက်အား ပြောကြားကြလေသည်။ အရှင်နာလက်သည် မဟာသက္က ရာဇ် ၁ဝ၃-ခု၊ ဝါဆိုလပြည့်ကျော် ၇-ရက်နေ့၌ ဟိမဝန္တာမှ ဓိဂဒါဝှန်သို့

# კენ

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ကြွလာခဲ့ပြီး မြတ်စွာဘုရားအား မောနေယျအကျင့်တရားကို ဟောကြား ပါရန် လျှောက်ထားလေ၏။

### မောနေယျပုဂ္ဂိုလ် ၃–မျိုး

မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ၃-မျိုးရှိပေသည်။

၁။ အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ဆုံး မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်၊

၂။ အလယ်အလတ် မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော မဇ္ဈိမပုဂ္ဂိုလ်၊ ၃။ လျော့လျော့နန့်နန့် မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော မန္ဓ ပုဂ္ဂိုလ်ဟူ၍ ၃-မျိုးရှိပေသည်။

#### **ထို ၃-မျိုးတို့တွင် -**က (၁) နှင့် (၁) ကိုလ်သို့ (၁၈) (၁၈) (၁၈) (၁၈)

၁၊ အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ဆုံး မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ၇-လသာ အသက်ရှည်နိုင်သည်။ ၇-လပြည့်သော အခါ ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်ရလေ၏။

၂၊ ျား အလယ်အလတ် မောနေယျအဂျုဇ့်ကိုကျင့်သော မငျွိမပုဂ္ဂိုလ် သည် ၇–နစ်သာ အသက်ရှင်နိုင်ပေသည်။ ၇–နစ်ပြည့်သောအခါ ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်ရလေ၏ ခဲွ

၃။ လျော့လျော့နုန့်နန့် မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော မန္မပုဂ္ဂိုလ် သည် ၁၆-နှစ်သာ အသက်ရှင်နိုင်ပေသည်။ ၁၆-နှစ်ပြည့်သော အခါ ပရိနိုဗ္ဗာန်စံဝင်ရလေ၏

ဂေါတမမြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာသောအခါ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားအပ်သော မောနေယျအကျင့် အကျယ်တရားကို တစ်သဝေ

### မောနေယျရဟန်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ ၂၅၇

မတိမ်းလိုက်နာ၍ ကျင့်ကြံသော အရှင်နာလကသည် အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ဆုံး မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်ပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားသည် မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော အရှင် နာလကအား အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ဖို့ရာကို အဓိကထား၍ ၂၃-ဂါထာ တို့ဖြင့် အကျယ်ဟောကြားတော်မူပါသည်။ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားအပ် သော မောနေယျအကျင့် အကျယ် ၂၃-ဂါထာတို့ကို နာကြားရသောအခါ အရှင်နာလကအား ၃-ဌာန၌ အလိုနည်းပါးခြင်းများ ဖြစ်သွားပေသည်။

- ၁။ ဘုရားဖူးမြင်ခြင်း၌ အလိုနည်းပါးခြင်း၊
- ၂။ တရားနာခြင်း၌ အလိုနည်းပါးခြင်း၊
- ၃။ မောနေယျအကျင့်ကို မေးမြန်းခြင်း၌ အလိုနည်းပါးခြင်းဟူ၍ ဤ ၃-ဌာနတို့၌ အလိုနည်းပါးသူ ဖြစ်သွားပေသည်။ (သုတ္တနိပါတ-ဋ္ဌ-၂/၂၁ဂ)
- ၁။ အရှင်နာလကသည် မြတ်စွာဘုရားထံမှ မောနေယျအကျင့်နှင့် စပ်သောတရားကို နာကြားပြီးသောအခါ အလွန်ကြည်ညိုသော စိတ်ရှိသည်ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးဦးချပြီးလျှင် တောအုပ် သို့ ဝင်သွားလေ၏။ တောအုပ်သို့ဝင်သည်မှစ၍ နောက်ထပ်တစ် ဖန် "ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရပါမှ ကောင်းလေစွ"ဟူ သော အလိုဆန္ဒမျိုး အရှင်နာလက၏သန္တာန်၌ တစ်ကြိမ်မှု မဖြစ် တော့ပေ။ ဤကား အရှင်နာလက၏ ဘုရားဖူးမြင်ခြင်း၌ အလို နည်းပါးမှုတစ်ခုပင် ဖြစ်ပေသည်။
- ၂။ ထို့အတူ "ငါသည် နောက်ထပ်တစ်ဖန် မြတ်စွာဘုရားထံမှ မော နေယျအကျင့်တရားကို နာရပါမူ ကောင်းလေစွ ပူသော အလို ဆန္ဒမျိုးသည်လည်း အရှင်နာလက၏သန္တာန်၌ တစ်ကြိမ်မျှ မဖြစ် တော့ပေ။ ဤကား အရှင်နာလက၏ တရားနာခြင်း၌ အလိုနည်း ပါးမှုတစ်ခုပင် ဖြစ်ပေသည်။

ထို့အတူ "ငါသည် နောက်ထပ်တစ်ဖန် မောနေယျအကျင့်ကို 50 မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားမေးမြန်းရပါမှု ကောင်းလေစွ ဟူသော အလိုဆန္မမျိုးသည်လည်း အရှင်နာလက၏သန္တာန်၌ တစ်ကြိမ်မျှ မဖြစ်တော့ပေ။ ဤကား အရှင်နာလက၏ မောနေ ယျအကျင့်ကို မေးမြန်းခြင်း၌ အလိုနည်းပါးမှုတစ်ခုပင် ဖြစ်ပေ သည်။

### အရှင်နာလက ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း

ဤသို့လျှင် အရင်နာလကသည် အလိုနည်းခြင်း ၃-ပါးနှင့် ပြည့်စုံ သူဖြစ်၍ တောတွင်းသို့ဝင်ပြီးလျှင်း တောအုပ်တစ်ခု၌ တစ်ရက်သာနေ၍ နှစ်ရက်မနေ။ သစ်တစ်ပင်ရင်း၌ တစ်ရက်သာနေ၍ နှစ်ရက်မနေ။ ရွာတစ်ရွာ ၌ တစ်ရက်သာဆွမ်းခံ၍ နှစ်ရက်ဆွမ်းမခံပေ။

ဤနည်းဖြင့် တစ်တောမှ တစ်တောသို့၊ သစ်တစ်ပင်ရင်းမှ သစ် တစ်ပစ်ရင်းသို့၊ တစ်ရွာမှ တစ်ရွာသို့ ပြောင်းရွှေလှည့်လည်တော်မူကာ မိမိ နှင့် သင့်လျော်လျောက်ပတ်သော မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်တော် မူသည်ရှိသော် မကြာမီပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ရောက်၍ ရဟန္တာဖြစ်သွား လေ၏။

မောနေယျပုဂ္ဂိုလ် ၃-မျိုးတို့တွင် အရှင်နာလကသည် မောနေယျ အကျင့်ကို အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ဆုံးပြု၍ကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ် သောကြောင့် ၇–လသာ အသက်ရှည်တော့်မူ၏ မိမိ၏ အာယုသင်္ခါရ – ဇီဝိတိန္ဒြေ သက်တမ်းကုန်တော့မည်ကို ဆင်ခြင်၍ သိတော်မူလေ၏။

ထိုအခါ ကိုယ်တော်ကို သန့်ရှင်းစင်ကြယ်အောင် ရေချိုးတော်မူ ၏ သင်းပိုင်ကို အဝန်းညီစွာ ဝတ်တော်မူ၍ ခါးပန်းကြိုးကို မလျော့မတင်း ပတ်တော်မူ၏ ကေသီပေါ်၌ နှစ်ထပ်သင်္ကန်းကြီးကို ထပ်၍ခြံတော်မူပြီး လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်ဘက်သို့ မျက်နှာမူကာ

၂၅ဂ

### မောနေယျရဟန်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ ၂၅၉

ရှိခိုးဦးချတော်မူ၏။ ထို့နောက် "ဟိင်္ဂလက" အမည်ရှိသော တောင်ကိုမှီ၍ ရပ်လျက်သာ ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်နာလက ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်သည့် အကြောင်းကို သိတော်မူ၍ နောက်ပါ ရဟန်းသံဃာတော်များနှင့်တကွ ကြွသွားတော်မူပြီးလျှင် မောနေယျအကျင့်မြတ်ကိုကျင့်သော အရှင်နာလ က၏ ရပ်ကလာပ်ကို သင်္ဂြိုဟ်စေ၏။ အရှင်နာလက၏ အရိုးဓာတ်များကို ကောက်ယူစေပြီးလျှင် စေတီတည်ထား၍ မြတ်စွာဘုရား ပြန်ကြွတော် မူလေ၏။

## ့ ခွဲ့ခွဲမှုရှိသီရိပ်ဆာဆရာတော်

# မောနေယျှအရှင် တစ်ပါးပင်

operation of the second of the

and the second s

ဘုရားတစ်ဆူတစ်ဆူ၏ တစ်သာသနာ တစ်သာသနာတွင် မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သူမှာ တစ်ပါးတစ်ပါးပင် ရှိနိုင်ပေသည်။ ဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတွင် မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်သော သူသည် အရှင်နာလက ဖြစ်ပေသည်။ အရှင်နာလကသည် မြတ်စွာဘုရား မပွင့်မီ ၃၅-နှစ်ကကြိုတင်၍ ရသေ့အဝတ်ကိုဝတ်ကာ ဟိမဝန္တာ၌ နေလေ ၏။ အရှင်နာလက၏ အကျိုးစီးပွားကိုလိုလားကြသော နတ်တို့သည် ယခု အခါ မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာပြီးဖြစ်တယ်၊ ဓမ္မစကြာတရား ဟော ကြားပြီး၍ ယခုအခါ မိဂဒါဝုန်၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်လျက်ရှိကြောင်း အရှင် နာလကအား ပြောကြားကြပေသည်။

နတ်တို့၏ ပြောကြားချက်ကြောင့် အရှင်နာလကသည် မဟာ သက္ကရာဇ် ၁ဝ၃-ခု၊ ဝါဆိုလပြည့်ကျော် ၇-ရက်နေ့မှာ ဟိမဝန္တာမှ မိဂဒါဝုန် သို့ ကြွလာခဲ့ပေသည်။ မြတ်စွာဘုရားအား မောနေယျအကျင့်တရားကို ဟောကြားတော်မူရန် လျှောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်နာလကအား မောနေယျအစရှိသော ၂၃-ဂါထာတို့ဖြင့် မောနေယျ အကျင့် အကျယ်ကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။

# မောနေယျအရှင် တစ်ပါးပင်

"မောနေယျ"ဟူသည် မဂ်ဉာဏ်လေးပါးပင်ဖြစ်၏ အထူးသဖြင့် အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်ကို မောနေယျဟူ၍ ခေါ်ဆိုရပေသည်။ ထို့ကြောင့် မဂ်ဉာဏ်လေးပါးသို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကို မောနေယျအကျင့်ဟု ဆိုရပေသည်။

၁။ ချစ်သားနာလက … သင့်အား ငါဘုရားသည် မောနေယျအကျင့် ကို အကျယ်အားဖြင့် ဟောကြားပေအံ့။ ချစ်သားသည် ပြုနိုင်ခဲ သည်ကို ပြုစွမ်းနိုင်သော ဝီရိယရှိ၏ မိမိကိုယ်ကို ကြံ့ခိုင်စွာထား ပြီး ကြိုးစားအားထုတ်လော့ဟု ရှေးဦးစွာ မိန့်ကြားတော်မူပါ သည်။

၂။ မောနေယျအကျင့်သည် ကျင့်နိုင်ခဲ့သော အကျင့်မျိုးဖြစ်၏။ မိမိ ကိုယ်ကို ဆဲဆိုသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့် ကြည်ညှိ၍ ရှိခိုးသောပုဂ္ဂိုလ်ကို အတူအမှုဖြစ်အောင် ကျင့်ရမည်။

၃။ တောမီးလောင်သောအခါ မီးရောင်အမျိုးမျိုးတို့ ထွက်ပေါ်လာ သကဲ့သို့ အာရံအမျိုးမျိုးတို့က မဖြားယောင်းနိုင်အောင် ကျင့်ရ မည်။

၄။ ကာမအာရုံအမျိုးမျိုးတို့ကို ပယ်ရှားပြီး မေ့ထုန်အကျင့်မှလည်း ဝေးစွာရောင်ကြဉ်ရမည်။

၅။ သူတစ်ပါးတို့၏ အသင်းဝင်သတ္တဝါတို့၌ ဆန့်ကျင်မုန်းတီးခြင်း၊ မိမိ ၏ အသင်းဝင်သတ္တဝါတို့၌လည်း ချစ်ခြင်း၊ တပ်မက်ခြင်းမပြုရဟူ သောအကျင့်။ သတ္တဝါတို့ကို ကိုယ်တိုင်လည်း မသတ်ရာ မညှဉ်း ဆဲရာ၊ သူတစ်ပါးတို့ကိုလည်း သတ်ဖြတ်ညှဉ်းဆဲရန် မစေခိုင်းရာ။

၆။ ပစ္စည်း ၄-ပါးတို့၌ ငြိကပ်တွယ်တာခြင်း မရှိစေရ။ မရသေးသည် ကို လိုချင်တပ်မက်ခြင်း ဣစ္ဆာတရား၊ ရပြီးသည်ကို မပေးလို မလျူရက် တပ်မက်ခြင်း လောဘတရားတို့ကို ပယ်စွန့်ရမည်။ ဟောပြီး၊ ဟောဆဲ၊ ဟောလတ္တဲ့ မောနေယျအကျင့်တို့ကို ကျင့် ရမည်။

#### ၂၆၂

# သိကောင်းစရာ မွေပဒေသာ

၇။ မောနေဖျခာကျင့်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် ဆွမ်းစားသောအခါ ၄-လုတ်၊ ၅-လုတ် လျှော့စားရမည်၊ ပစ္စဝေက္ခဏာဆင်ခြင်၍လည်း တားရမည်၊ ပိုင်းခြားအပ်သော အာဟာရရှိသူ ဖြစ်ရမည်။ အပိစ္ဆ ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ရမည်။

## ာတိစ္ဆ = အလိုနည်းခြင်း ၄-မျိုး

- မိမိ၏ ပစ္စည်း ၄-ပါးတို့၌ တထာာလောဘနည်းခြင်းတည်းဟူသော ုပုစ္မွယအ၀ိန္အာ
- မိမိ၏ ဓုတင်အကျင့်မြတ်ကို ကျင့်နေခြင်းအကြောင်းကို သူတစ်ပါး (a) တို့အား မသိစေခြင်းတည်းဟူသော ဓုတင်္ဂအပိစ္ဆ။
- မိမိ၏ စာပေကျမ်ိဳးဂန်တတ်မြောက်ခြင်း ဗဟုချတရှိသည်ကို သူ တစ်ပါးတို့အား အသိမပေးလိုခြင်းတည်းဟူသော ပရိယတ္တိအပိစ္ဆား
- (ဃ) ြ မိမိ၏ မဂ်ဖိုလ်တရားထူး ရရှိခြင်းအကြောင်းကို သူတစ်ပါးတို့အား အသိမပေးလိုခြင်းတည်းဟူသော အဓိဂမအပိစ္ဆဟူသော အပိစ္ဆ တရား ၄-ပါးနှင့် ပြည့်စုံသူလည်း ဖြစ်စေရမည်။
- ဂ။ မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် ဆွမ်းခံခြင်း၊ ဆွမ်း စားခြင်း ကိစ္စပြီးလျှင် လူများနှင့် ကြာရှည်စွာစကားပြော၍ မနေရ။ မိမိနေရာ တောအရပ်သို့ သွားရမည်။ သစ်ပင်ရင်း၌ဖြစ်စေ၊ မိမိ နေရာ၌ဖြစ်စေ ထိုင်၍ ကျင့်နေရမည်။ မြတ်စွာဘုရား ဤကဲ့သို့ မိန့်ကြားချက်စကားတော်ဖြင့် မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်လိုသော နာလကမထေရ်အား ဓုတင် ၁၃-ပါးတို့ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်။
- ခုတင် ၁၃-ပါးကိုဆောင်လျက် မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့် Ga သောရဟန်းသည် မဖြစ်သေးသော လောကီဈာန်ကို ဖြစ်စေခြင်း၊

ဖြစ်ပြီးသော လောကီဈာန်ကို ဝသီဘော် ၅-ပါးတို့ဖြင့် နိုင်နင်း အောင် လေ့လာကြိုးကုတ် အားထုတ်ကာ တောအရပ်၌ ပျော် ပိုက်သူ ဖြစ်ရမည်။ လောကီဈာန်သက်သက် အားထုတ်ရုံမှုဖြင့် မပြီးသေး။ သောတာပတ္တိမဂ် စသည့်နှင့်ယှဉ်သော လောကုတ္တရာ ဈာန်ဖြင့်လည်း မိမိကိုယ်ကို ရွှင်လန်းစေလျက် ဈာန်ဝင်စားကာ နေထိုင်ရာ၏ဟု မိန့်ကြားတော်မူ၏။

၁၀။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် ရွာတွင်း၌ ဆွမ်းခံပြီးသောအခါ တောသို့ပြန်ကြွရမည်။ ဆွမ်းခံချိန် မရောက်မီ အတွင်း စေတီ၌ပြုအပ်သော ဝတ်စသည်ကို ပြုလုပ်၍ ကာယ ဝိဝေက၊ စိတ္ထဝိဝေကတရားတို့ကို ပွားများ၍ နေရ၏။ ဆွမ်းခံရွာ သို့အသွား၊ ဆွမ်းခံရွာမှ အပြန်တို့၌ ကမ္မတ္ဆန်းတရား နှလုံးသွင်း ၍သာ သွားရ၊ ပြန်ရမည်။

၁၁။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရမာန်းသည် ဆွမ်းခံရွာတွင်း သို့ ရောက်သည်ရှိသော် သာသနာတော်နှင့် မလျော်သော ဒကာ၊ ဒကာမများနှင့် ရောနှောမှုကို မပြုရာ။ အဆွံ့နေသောသူကဲ့သို့ ဖြစ် ရမည်။ ဆွမ်းအာဟာရတို့ကို ရဖို့ရန် နိမိတ်ဩဘာ ပရိယာယ် သွယ်ဝိုက်သော စကားမျိုးကို မပြောရ။

၁၂။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် ဆွမ်းခံရွာသို့ ဝင်သည်ရှိသော် ဆွမ်းရခြင်း၊ ဆွမ်းမရခြင်းတို့ကို အကြောင်းပြု၍ တုန်လှုပ်ခြင်းမရှိ၊ သည်းခံခြင်း တာဒိဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံရမည်။ သစ် သီးရှာသော ယောက်ျားသည် သစ်ပင်သို့ချဉ်းတပ်ပြီးလျှင် သစ်သီး ကို ရသည်ဖြစ်စေ၊ မရသည်ဖြစ်စေ ချစ်ခြင်း မုန်းခြင်းမပြုဘဲ လျစ်လျူရှာကာ ထိုသစ်ပင်ကို စွန့်ခွာသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဆွမ်းမရ ခြင်း၊ ဆွမ်းရခြင်းတို့ကို အကြောင်းပြု၍ ချစ်ခြင်း မုန်းခြင်းကိုမပြု ပါဘဲ လျစ်လျူရှုကာ ဒကာ၊ ဒကာမတို့အိမ်ကို စွန့်ခွာဖဲသွားရ၏။ ၂၆၄

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၁၃။ မွောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် သပိတ်ကိုပိုက် ကာ ဆွမ်းခံဝင်ရာ၌ မအသော်လည်း "အ"နေသောသူဟု လူတို့ မှတ်ထင်အောင် ကျင့်ရာ၏။ အနည်းငယ်မျှသာ လူူဒါန်းသည် ကိုလည်း အလူူဝတ္ထုကိုမရှတ်ချ မကဲ့ရဲရာ။ အနည်းငယ်မျှသာ လူူဒါန်းသူဟူ၍လည်း ဒကာ၊ ဒကာမများကို မထီမဲ့မြင်မပြုရာ၊ အထင်သေးမှုကို မပြုရာ။

၁၄။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် ဆွမ်းခံဝတ်နှင့် ပြည့်စုံရုံမှုဖြင့် မရောင့်ရဲ မတင်းတိမ်ရ။ ရောင့်ရဲတင်းတိမ်၍ မနေ ရ။ လွန်ကဲထူးမြတ်သောအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်ကြံအားထုတ်၍ နေ ရမည်။ ရဟန်းကိစ္စ ပြီးစီးအောင် အားထုတ်နေရမည်။

ဤစကားသည် မှန်ပေ၏။ သာသနာတော်သည် အကျင့်တည်း ဟူသော အနှစ်သာရရှိ၏။ အကျင့်ပဋိပတ်သည် သာသနာတော်၏ အနှစ် သာရဖြစ်၏။ အကျင့်ပဋိပတ်ကို ကျင့်မှသာ သာသနာတော်၏ အနှစ် သာရမဂ်သို့ ဆိုက်ရောက်မည် ဖြစ်ပေသည်။ အနှစ်သာရမဂ်သို့ ရောက် ကြောင်း အကျင့်သည်လည်း အမြတ်စား၊ အညံ့စားအားဖြင့် နှစ်မျိုးရှိသည် ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူပါသည်။

၁၅။ ချစ်သားနာလက ... မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်း သည် အမြတ်စားအကျင့်၊ အညံ့စားအကျင့်ဟူ၍ ၂-ပါးတို့တွင် မိမိရထိုက်သောအကျင့်ဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ဆိုက်ရောက်အောင် ကျင့်ကြံအားထုတ်အပ်၏။ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ဆိုက်ရောက်ပြီး သော မောနေယျရဟန်းအား တဏှာအစစ် ၁ဝဂ-ပါးတို့လည်း ကုန်သွားပေပြီ။ ကိလေသာရေအလျဉ်တို့ကိုလည်း အကြွင်းမဲ့ ဖြတ်အပ်ပြီ။ ကုသိုလ်အမှု၊ အကုသိုလ်အမှုတို့ကိုလည်း ပယ်အပ် ပြီ။ ရာဂကြောင့်ဖြစ်သော ပူလောင်မှု၊ ဒေါသကြောင့်ဖြစ်သော ပူလောင်မှုများလည်း အနည်းငယ်မျှ မရှိတော့ချေ။ ၁၆။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် သင်တုန်းသွား လျှင် နှိုင်းယှဉ်ဖွယ်ရာ ဥပမာရှိသူ ဖြစ်ရမည်။ ပျားရည်သုတ်လိမ်း ထားသော ဓားသွားကို လျက်သောသူသည် လျှာပြတ်မည့်ဘေး မှ စောင့်ရှောက်ရ၊ သတိပြုရာသကဲ့သို့ ထို့အတူ တရားသဖြင့် ရအပ်သော ပစ္စည်းလေးပါးတို့ကို သုံးဆောင်သော မောနေယျ ရဟန်းသည် မိမိ၏စိတ်ကို ကိုလေသာဖြစ်မည့်ဘေးမှ စောင့် ရှောက်ရာ၏။

၁၇။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျွင့်သောရဟန်းသည် ကုသိုလ်တရား ဖြစ်ပွားစေခြင်း၌ မရပ်မနား ပြုလေ့ရှိသောအားဖြင့် မပျင်းရှိသော စိတ်ရှိသူလည်း ဖြစ်ရမည်။ ဆွေမျိုးအကြောင်း၊ မြို့ရွာအကြောင်း စသည်အားဖြင့် အကြံအစည်မများသူ ဖြစ်ရာ၏ ကိလေသာတည်း ဟူသော အစိမ်းနံ့ကင်းသူ ဖြစ်ရာ၏ တဏှာဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့် တစ်စုံ တစ်ခုသော ဘဝကြီးငယ်တို့၌ မမှီတွယ်သူ ဖြစ်ရာ၏၊ သာသနာ အကျင့်မြတ်လျှင် အားပြုရာရှိသူ ဖြစ်ရာ၏။

၁ဂ။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် အဖော်မမှီး တစ်ကိုယ်တည်းသာ ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ နေရာ၏၊ ကာယဝိဝေက၊ စိတ္တ ဝိဝေက နှစ်ပါးဖြင့်နေ၍ အဖော်မမှီး တစ်ကိုယ်တည်း နေခြင်းကို မောနေယျအကျင့်ဟူ၍ ငါဘုရား ဟောတော်မူ၏၊ ကာယဝိဝေက၊ စိတ္တဝိဝေက နှစ်ပါးဖြင့် ပျော်မွေနိုင်သည်ရှိသော် အရပ် ၁ဝ-မျက် နာတို့၌ ကျော်စောသူ ဖြစ်လတ္တံ့။

၁၉။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောရဟန်းတို့သည် ကာမနှစ်ပါး ကို ပယ်စွန့်၍ ဈာန်နှင့်ပြည့်စုံကြကုန်သော ပညာရှိတို့၏ ချီးမွမ်း သံကို ကြားရသည်ရှိသော် "စိတ်မပျံ့လွင့်ဘဲ" ရှေးကထက် ရှက်နိုး ခြင်း ဟိရိတရား သန္ဓါတရားတို့ကို ဖြစ်ပွားစေရာ၏။ လွတ်မြောက် ကြောင်း အကျင့်ကိုသာ အားထုတ်ရာ၏။ ယင်းကဲ့သို့ အားထုတ် သည်ရှိသော် ငါဘုရား၏ သားတော်စစ် ဖြစ်လိမ့်မည်။

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၂ဝ။ အထက်ပါ သြဝါဒအချက်များကို ဤဆိုလတ္တံ့သော မြစ်ကြီးဥပမာ၊ ချောင်းငယ်၊ မြောင်းငယ် ဥပမာတို့ဖြင့် သိရမည်။ ချောင်းငယ်၊ မြောင်းငယ်တို့သည် တလှုပ်လှုပ် အသံထွက်၍ စီးသွားကြကုန် ၏။ ဂင်္ဂါစသော မြစ်ကြီးတို့သည် အသံမထွက်ဘဲ တိတ်ဆိတ်စွာ စီးသွားကြကုန်၏။ ထို့အတူ ငါဘုရား၏သားတော် မပီသသောသူ သည် ချောင်းငယ်၊ မြောင်းငယ်များပမာ ပျံလွှင့်တုန်လှုပ်၏။ ငါဘုရား၏သားတော် ပီသသောသူသည် ဟိရိတရား၊ သဒ္ဓါတရား တို့ကို ဖြစ်ပွားစေလျက် မြစ်ကြီးပမာ နှိမ့်ချသောစိတ်ရှိသည်ဖြစ် ၍ ဆိတ်ဆိတ်သာ တည်နေရာ၏။

၂၁။ ငါဘုရား တစ်ဆင့်တိုး၍ ဩဓါဒပေးလိုသည်မှာ အကြင်အိုးခွက် သည် ရေမပြည့်ဘဲ ယုတ်လျော့နေ၏။ ထိုအိုးခွက်သည် ဘောင် ဘင်ခတ်လျက် အသံထွက်၏။ အကြင်အိုးခွက်သည် ရေပြည့်နေ ၏။ ထိုရေပြည့်သော အိုးခွက်သည် အသံမထွက် ငြိမ်သက်၏။ ထို့အတူ လူမိုက်သည် ရေတစ်ဝက်ဖြင့် အသံထွက်သော အိုးခွက် နှင့်တူ၏။ ပညာရှိသည် ရေပြည့်သော အိုးကြီးနှင့်တူ၏။

၂၂၊ ငါဘုရားသည် အနက်သင်္ခါနှင့် ပြည့်စုံသည့်၊ အကျိုးစီးပွားနှင့်စပ် သည့် အကြင်စကားကို များစွာဟောကြား၏။ ထိုစကားကို ပျံ့ လွင့်ခြင်း၊ တုန်လှုပ်ခြင်း ဥခ္ခစ္စဖြင့် ပြောကြားသည်မဟုတ်။ စင်စစ် သော်ကား ငါဘုရားသည် အကျိုးရှိ၊ မရှိ အသိဉာဏ်ဖြင့်ပိုင်းခြား ၍ သိလျက်သာ ဟောကြားခြင်းဖြစ်၏။ ဤကဲ့သို့ ဟောကြားရန် မှာလည်း ဤတရားသည် ဤသူအတွက် အကျိုးစီးပွားဖြစ်ကြောင်း တည်း၊ ဤတရားသည် ဤသူအတွက် အကျိုးစီးပွားဖြစ်ကြောင်း တည်းဟု အထူးထူးအပြားပြားကို သိ၍သာ များစွာဟောကြား ခြင်းဖြစ်၏။ ၂၃။ မောနေယျအကျင့်မြတ်ကိုကျင့်သော အကြင်ရဟန်းသည် ငါဘုရား ခွဲခြားသိမြင်၍ ဟောကြားအပ်သောတရားကို သိမြင်၏။ လုံခြုံ အောင် စောင့်ထိန်း၏။ ထိုရဟန်းသည် မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်ထိုက်သူဖြစ်၏ ထိုမောနေယျအကျင့်ရှိသော ရဟန်းသည် အရဟတ္တဖိုလ်ဉာဏ်ကို ကေန်မုချ ရနိုင်၏။

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် အရပာတ္တဇိုလ်ကို အထွတ်တပ် ကာ မောနေယျအကျင့်မြတ်နှင့်စပ်သော တရားဒေသနာကို ဟောကြား၍ အပြီးအဆုံးသို့ ရောက်စေတော်မူ၏။

ဖောနေယျှအကျင့်ကို ကျွင့်သူ့ အရှင်နာလက၏ အလိုနည်းခြင်း ၃–ပါး

ဤကဲ့သို့ အရဟတ္တဖိုလ်ကို အထွတ်တပ်၍ မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားအပ်သော မော်နေယျအကျင့်မြတ်အကျယ်ကို နာကြားရသည်ရှိသော် အရှင်နာလက္ခမထေရ်သည် -

၁။ ဘုရားဖူးခြင်း၌ အလိုနည်းပါးခြင်း

၂။ တရားနာခြင်း၌ အလိုနည်းပါးခြင်း၊ ၁။ မော့နေယျအကျင့်ကို ပေးမြန်းခြင်

၃။ မောနေယျအကျင့်ကို မေးမြန်းခြင်း၌ အလိုနည်းပါးခြင်းဟူ သော ဤ ၃–ဌာနတို့၌ အလိုနည်းပါးသူ ဖြစ်လေ၏။

၁။ အရှင်နာလကမထေရ်သည် မော့နေယျအကျင့်မြတ်နှင့်စပ်သော တရားကို နာကြားပြီးသောအခါ အလွန်ကြည်ညိုသောစိတ် ရှိသည် ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးဦးချပြီးလျှင် တောအရပ်သို့ ဝင်သွား လေ၏။ တော့အရပ်ဆို့ ဝင့်ဆည်မှစ၍ နောက်ထပ်တစ်ဖန် "ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြင်ရပါမှု ကောင်းလေစွ"ဟူသော အလိုဆန္ဒမျိုး အရှင်နာလကမထေရ်၏သန္တာန်၌ တစ်ကြိမ်မျှပင် မဖြစ်တော့ပေ။ ဤကား အရှင်နာလက၏ ဘုရားဖူးခြင်း၌ အလို နည်းပါးမှုတစ်ခုပင် ဖြစ်ပေသည်။

### ენი

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

၂၊ ထို့အတူ "ငါသည် နောက်ထပ်တစ်ဖန် မောနေယျအကျင့်တရား ကို နာရပါမူ ကောင်းလေစွဲ့ မူသော အလိုဆန္ဒမျိုးသည်လည်း အရှင်နာလကမထေရ်၏သန္တာန်၌ တစ်ကြိမ်မျှပင် မဖြစ်တော့ပေ။ ဤကား အရှင်နာလက၏ တရားနာခြင်း၌ အလိုနည်းပါးမှုတစ်ခု ပင် ဖြစ်ပေသည်။

၃။ ထို့အတူ "ငါသည် နောက်ထပ်တစ်ဖန် မောနေယျအကျင့်ကို မြတ်စွာဘုရားအား လျှောက်ထားမေးမြန်းရပါမှ ကောင်းလေစွဲ ဟူသော အလိုဆန္ဒမျိုးသည်လည်း အရှင်နာလကမထေရ်၏ သန္တာန်၌ တစ်ကြိမ်မှုပင် မဖြစ်တော့ပေ။ ဤကား အရှင်နာလက ၏ မောနေယျအကျင့်ကို မေးမြန်းခြင်း၌ အလိုနည်းပါးမှုတစ်ခုပင် ဖြစ်ပေသည်။

အရှင်နာလက္က ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း

的可以心内部

ဤသို့လျှင် အရှင်နာလကမထေရ်သည် အလိုနည်းခြင်း ၃-ပါးနှင့် ပြည့်စုံသူဖြစ်၍ တောတွင်းသို့စင်ပြီးလျှင် တော့အုပ်တစ်ခု၌ တစ်ရက်သာ နေ၍ နှစ်ရက်မနေ။ သစ်တစ်ပါင်ရင်း၌ တစ်ရက်သာနေ၍ နှစ်ရက်မနေ။ ရွာတစ်ရွာ၌ တစ်ရက်သာခွာမ်းခံ၍ နှစ်ရက်ဆွမ်းမခံချေ။ ဤနည်းဖြင့် တစ်တောမှ တစ်တောသို သစ်တစ်ပင်မှ ဆစ်တစ်ပင်သို့ တစ်ရွာမှ တစ်ရွာ သို့ ပြောင်းရွှေ့လှည့်လည်တော်မူကာ မိမိနှင့် သင့်လျော်လျောက်ပတ်သော မောနေယျအကျင့်မြတ်ကို ကျင့်တော်မူသည်ရှိသော် မကြာမီပင် အရဟတ္တ ဖိုလ်သို့ ဆိုက်ရောက်၍ ရဟန္တာဖြစ်လေသည်။

စောနေ့ယ<u>ာ</u>ပုဂ္ဂို့ဇာ ၃–မျိုး

မောနေယျအကျန့်ကို ကျင့်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် -

ျေး အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ခုပုံး မောနေ့ယျအကျင့်ကို ကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်၊ ၂။ အလယ်အလတ် မောနေယျအကျင့်ကို ကျင့်သော မရွှိမပုဂ္ဂိုလ် ၃။ လျော့လျော့နန်နန် မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော မန္မပုဂ္ဂိုလ် ဟူ၍ ၃-မျိုးရှိဖေသည်။

ထို ၃-မျိုးတို့တွင် -

- ၁။ အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ဆုံး မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌ ပုဂ္ဂိုလ်သည် ၇-လသာ အသက်ရှည်နိုင်၏။ ၇-လပြည့်သောအခါ ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်ရ၏။
- ၂၊ အလယ်အလတ် မော့နေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော မဇ္ဈိမပုဂ္ဂိုလ် သည် ၇–နှစ်သာ အသက်ရှည်၏ ၇–နှစ်ပြည့်သောအခါ ပရိနိဗ္ဗာန် စံဝင်ရ၏။
- ၃။ လျော့လျော့နံန့်နန့် မောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော မန္ဓပုဂ္ဂိုလ် သည် ၁၆-နှစ်သာ အသက်ရှည်၏ ၁၆-နှစ်ပြည့်သောအခါ ပရိ နိဗ္ဗာန်စံဝင်ရလေ၏

## (သုတ္တနိပါတ-ဋ္ဌ-၂/၂၁ဂ)

ထိုမောနေယျပုဂ္ဂိုလ် ၃-မျိုးတို့တွင် အရှင်နာလကမထေရ်သည် မောနေယျအကျင့်ကို အထက်ဆုံး၊ အမြတ်ဆုံးပြ၍ကျင့်သော ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သောကြောင့် ၇-လသာ အသက်ရှည်တော်မူ၏။ မိမိ၏ အာယုသင်္ခါရ = ဇီဝိတိန္ဒြေသက်တမ်း ကုန်တော့မည်ကိုဆင်ခြင်၍ သိတော်မူ၏။

ထိုအခါ ကိုယ်တော်ကို သန့်ရှင်းစင်ကြယ်အောင် ရေချိုးတော်မူ ၏။ ခါးပန်းကြိုးကို မလျော့မတင်း ပတ်ထားတော်မူ၏။ ဧကသီအပေါ်၌ နှစ်ထပ်သင်္ကန်းကြီးကို ထပ်၍ခြုံတော်မူပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူရာ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်ဘက်သို့ မျက်နှာမူကာ ရှိခိုးဦးချတော်မူ၏။ ထို့နောက် ဟိင်္ဂလကမည်သော တောင်ကိုမှီ၍ ရပ်လျက်သာ ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော် မူ၏။ ၂၇၀

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်နာလကမထေရ် ပရိနိဗ္ဗာန် စံဝင်သည့်အကြောင်းကို သိတော်မူ၍ နောက်ပါသံဃာတော်များနှင့်တကွ ကြွသွားတော်မူပြီးလျှင် အရှင်နာလက၏ ရုပ်ကလာပ်ကို သင်္ဂြိုဟ်စေ၏။ အရှင်နာလက၏ အရိုးဓာတ်များကို ကောက်ယူစေပြီးလျှင် စေတီတည်ထား ၍ ပြန်ကြွသွားတော်မူ၏။

ဤကဲ့သို့ ဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတွင် မောနေယျ အကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သောသူသည် အရင်နာလကတစ်ပါးသာ ဖြစ်ပေသည်။ အရှင်နာလကသည် ဥက္ကဋ္ဌမောနေယျအကျင့်ကိုကျင့်သော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ် သောကြောင့် ၇-လဖြင့် ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူသွားလေသည်။

and the second of the State of the second of the second

and the substitution of

Constituting the following the second

သခ္ခမ္မရံသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# မြေလျှင်လှုပ်ခြင်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ

ယခုခေတ်အခါမှာ ထိုထိုတိုင်းပြည်၊ ထိုထိုမြို့ရွာ အရပ်ဒေသတို့ ၌ မကြာခဏ မြေငလျင်လှုပ်သည့် သတင်းများကို ဖတ်ရှုကြရပေသည်။ ကြားသိနေကြရပေသည်။ ကိုယ်တိုင်လည်း မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းကို ကြံ့ တွေ့ဖူးကြပေသည်။ သိပ္ပံပညာရှင်တို့ကလည်း မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ အကြောင်းများကို ရှာဖွေထုတ်ဖော်လျက် ရှိကြပေသည်။

ကလေးသူငယ်များနှင့် ဗဟုသုတရှာမှီးသူများကလည်း ကြီးကဲသူ၊ ဗဟုသုတရှိသူတို့ကို မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ အကြောင်းများကို မေးမြန်း လေ့ရှိကြပေသည်။ ကြီးကဲသူ၊ ဗဟုသုတရှိသူတို့ကလည်း မိမိတို့ သိဖူး ကြားဖူးခဲ့သည့်အတိုင်း မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ အကြောင်းများကို ဖြေကြား ပြောကြားပေးလျက်ရှိကြပေသည်။

ယင်းမြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏အကြောင်းကို အရှင်အာနန္ဓာက လျှောက်ထား၍ မြတ်စွာဘုရားကိုယ်တော်တိုင် ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါ သည်။ မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်းသည် အကြောင်း ဂ-မျိုးတို့ကြောင့် လှုပ်ရသည် ဟု ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

(၁) မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ ပထမအကြောင်းမှာ -

ဓာတ်ချောက်ချားခြင်းကြောင့်ဖြစ်သည်။ ဓာတ်ချောက်ချားခြင်းဟူ သည် ပကတိ တည်နေမြဲဖြစ်သော လေတို့ကို အလွန်အလျင်အဟုန် ပြင်းထန်သော လေတို့က တိုက်ဖြတ်လိုက်သောကြောင့် လေဓာတ်များ ချောက်ချားသွားခြင်း ဖြစ်ရပေသည်။ ထိုသို့လေဓာတ်များ ချောက်ချားသွား ခြင်းကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဤမဟာပထဝီမြေကြီးသည် ရေ၌တည်၏၊ ရေသည် လေ၌တည်၏။ လေသည် ကောင်းကင်၌တည်၏။ ဤကမ္ဘာကြီး၌ မြေ၊ ရေ၊ လေ၊ ကောင်းကင်တို့သည် အောက်၊ အထက်အားဖြင့် အဆင့်ဆင့်တည်လျက် ရှိကြပေသည်။ မြေထု၏အောက်၌ မြေကိုခံထားသည့် ရေထုတည်ရှိနေပေ သည်။ ရေထု၏အောက်၌ ရေကိုခံထားသည့် လေထုတည်ရှိနေပေသည်။

ထိုရေထုကို ခံထားပေးသော ပက်တိလေထုကို အလွန်အလျင် အဟုန်ပြင်းထန်သော လေတို့က တိုက်ဖြတ်လိုက်သောကြောင့် လေဓာတ် များ ချောက်ချား၍ လေ၌တည်သော ရေထုသည် အောက်သို့နိမ့်လိုက်၊ အထက်သို့မြင့်လိုက် ဖြစ်ရပေသည်။ တုန်လှုပ်ကြရပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ရေထုများ တုန်လှုပ်ခြင်းကြောင့် ကမ္ဘာမြေကြီးလည်း တုန်လှုပ်ရပေသည်။ မြေငလျင်လှုပ်ခြင်း ဖြစ်ရပေသည်။

(၂) မြေလျော်လှုပ်ရခြင်း၏ ခုတိယမြောက်အကြောင်းမှာ –

တန်ခိုးရှင်တို့၏ အဘိညာဉ်တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် ဖြစ်ရလေ သည်။ တန်ခိုးရှင်တို့သည် မိမိတို့၏ ဈာန်အဘိညာဉ်အစွမ်းဖြင့် မြေငလျင် ကို တုန်လှုပ်စေကြကုန်၏။ ထိုသို့ တုန်လှုပ်စေသောကြောင့် မြေငလျင် လှုပ်ခြင်း ဖြစ်ရပေသည်။

တန်ခိုးရှင်တို့သည် မိမိတို့၏ အဘိညာဉ်တန်ခိုးဖြင့် သူတိစ်ပါး တို့အား ထိတ်လန့်သံဝေဂရစေ၍လည်း မြေကို တုန်လှုပ်စေကြကုန်၏။

### မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ ၂၇၃

မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းကို ဖြစ်စေကြကုန်၏။ မိမိတို့၏ တန်ခိုးအဘိညာဉ်ကို စုံစမ်းလို၍လည်း မြေကိုတုန်လှုပ်စေကြကုန်၏။ မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းကို ဖြစ်စေကြကုန်၏။

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် ထိတ်လန့်သံဝေဂရစေလို၍ သိကြားမင်း၏ ဝေဇယန္တာနန်းပြာသာ့ဒ်ကို ငလျင်လှုပ်သကဲ့သို့ တုန်လှုပ်စေ ခဲ့၏ သံဃရက္ခိတသာမဏေသည် မိမိ၏ အဘိညာဉ်တန်ခိုးကို စုံစမ်းလို ၍ သိကြားမင်း၏ ဝေဇယန္တာနန်းပြာသာဒ်ကို ငလျင်လှုပ်သကဲ့သို့ တုန်လှုပ် စေ၏။ ဤအကြောင်း၂-ပါးကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းကို ဖြစ်စေကြကုန်၏

(၃) မြေငလျှင်လှုပ်ရခြင်း၏ တတိယမြောက်အကြောင်းမှာ -

မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် တုသိတာနတ်ပြည်မှ စုတေ ၍ မယ်တော်မာယာဝမ်း၌ ကိန်းအောင်းလာသောအခါ ဘုရားလောင်း၏ ကုသိုလ်ပါရမီကောင်းမှုတို့၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ခြင်း ဖြစ်ရပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်၏ လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာ တစ်သိန်းကာလပတ်လုံး ဖြည့်ကျင့်ခဲ့သော အကြင်ပါရမီကုသိုလ်ကောင်း မှုတို့သည် မဟာသက္ကရာဇ် ၆၇-ခု၊ ဝါဆိုလပြည့်၊ ကြာသပတေးနေ့တွင် အားလုံးစုပေါင်း၍ ဘုရားဖြစ်ရမည့်လူ့ဘဝ မယ်တော်ဝမ်းသို့ ရောက်ရှိလာ ရအောင် အားကြီးသော ဥပနိဿယသတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုကြကုန်၏။ ထိုကုသိုလ်ပါရမီကောင်းမှုတို့၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကြောင့် မြေငလျင်လှုပ် ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

(၄) မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ စတုတ္ထမြောက်အကြောင်းမှာ -

မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော် မယ်တော်မာယာဝမ်းမှ ဖွားမြင် သောအခါ ဘုရားလောင်း၏ ကုသိုလ်ပါရမီကောင်းမှုတို့၏ တန်ခိုးအာနု ဘော်ကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ချခင်း ဖြစ်ပေသည်။ မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်၏ လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာ တစ်သိန်းကာလပတ်လုံး ဖြည့်ကျင့်ခဲ့သည့် အကြင်ကုသိုလ် ပါရမီကောင်း မှုတို့သည် မဟာသက္ကရာဇ် ၆ဂ-ခု၊ ကဆုန်လပြည့်၊ သောကြာနေ့တွင် မယ်တော်ဝမ်းတိုက်မှ ဖွားမြင်ခါစ ထိုခဏ၌ပင် မြောက်ဘက်သို့ ၇-ဖဝါး လုမ်းသွားပြီး တစ်လောကလုံးတွင် ငါသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်၏ စသည်ဖြင့် စကား ၅-ခွန်းကို ပြောကြားနိုင်လောက်အောင် အားကြီးသော ဥပနိဿယ သတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုကြကုန်၏။ ထိုကုသိုလ်ပါရမီကောင်းမှုတို့၏ တန်ခိုး အာန်ဘော်ကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

(၅) မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ ပဉ္စမမြောက်အကြောင်းမှာ -

ဘုရားအလောင်းတော်သည် ဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ သစ္စာလေးပါးကို သိတော်မူ၍ ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူလာသောအခါ ပဋိဝေဓဉာဏ် တော်၏ တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် မြေငံလျင်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်သည် ဥရဝေလတော၌ ဒုက္ကရ စရိယာအကျင့်ကို ၆-နှစ်ကြာအောင် ကျင့်တော်မူပြီးလျှင် မဟာသက္ကရာဇ် ၁၀၃-ခု၊ ကဆုန်လပြည့်၊ ဗုဒ္ဓဟူးနေ့တွင် အကြင်သစ္စာလေးပါးတို့ကို ၁၂-ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့် ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူ၏၊ ထိုသစ္စာလေးပါး ကို ၁၂-ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် ထိုးထွင်း၍သိသော ပငိုဝေဓဉာဏ် တော်ကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

(၆) မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ ဆဋ္ဌမမြောက်အကြောင်းမှာ -

ဘုရားအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူပြီး၍ ဓမ္မစကြာတရား ဟောတော် မူသောအခါ ဒေသနာဉာဏ်တော်၏ တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် မြေငလျင် လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဖြတ်စွာဘုရားသည် ဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ ဘုရားဖြစ်တော်မူပြီးသော အခါ ဗာရာဏသီပြည်၊ မိဂဒါဝုန်သို့ ကြွလာတော်မူခဲ့ပြီးလျှင် ပဥ္စဝဂ္ဂီ

#### မြေငလျင်လှုပ်ခြင်းအကြောင်း သိကောင်းစရာ ၂၇၅

ငါးဦးတို့နှင့် ကုငေ့ပေါင်းများစွာသော နတ်ဗြဟ္မာတို့အား ဓမ္မစကြာတရားကို အကြင်ဒေသနာဉာဏ်ဖြင့် ဟောကြားတော်မူ၏ ထိုဒေသနာဉာဏ်တော်၏ တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် မြေငလျှင်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

(၇) မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း၏ သတ္တမမြောက်အကြောင်းမှာ -

မြတ်စွာဘုရား အာယုသင်္ခါရ လွှတ်သောအခါ သင်္ခါရတရားတို့ ကို စက်ဆုပ်ငြီးငွေ့သော အခြင်းအရာအားဖြင့်ဖြစ်သော ဉာဏ်တော်၏ တန်ခိုးအာနဘော်ကြောင့် မြေငလျင်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားသည် ၄၅-ဝါပတ်လုံး ဝေနေယျသတ္တဝါတို့အား တရားဓမ္မတို့ကို ဟောကြားတော်မူခဲ့ပြီးလျှင် မဟာသက္ကရာဇ် ၁၄ဂ-ခု၊ တပို့တွဲလပြည့်နေ့တွင် "ငါဘုရားသည် ယနေ့မှစ၍ ကဆုန်လပြည့်နေ့အထိ ၃-လတိုင်ရုံသာ အသက်ကို စောင့်ရှောက်သည့် အာယုပါလက ဖလသမာ ပတ်ကို ဝင်စားတော့အံ့။ ထိုနောက်၌ မဝင်စားတော့ပေ ဟု စိတ်တော်ကို ဖြစ်စေခြင်းဖြင့် ဆုံးဖြတ်ချက်ချတော်မူလိုက်ပေသည်။ ယင်းကဲ့သို့ ဆုံးဖြတ် ချက်ကိုချလိုက်ခြင်းကိုပင် အာယုသင်္ခါရလွှတ်သည်ဟု ဆိုရပေသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ဆုံးဖြတ်ချက်ချခြင်းသည် ပြုပြင်စီရင်နေရသော ရုပ်သက်၊ နာမ်သက်နှင့်တကွ သင်္ခါရတရားတို့ကို စက်ဆုပ်ငြီးငွေ့သော ဉာဏ်ဖြင့် ဆုံးဖြတ်ချက်ချခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ ထိုစက်ဆုပ်ငြီးငွေ့သောဉာဏ် တော်၏ တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် မြေငလျင်တုန်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

(ဂ) မြေငလျင်တုန်လှုပ်ရခြင်း၏ အဋ္ဌမမြောက်အကြောင်းမှာ -

မလ္လမင်းတို့၏ ဥယျာဉ်၌ မြတ်စွာဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်သောအခါ သာဝကပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် မဆက်ဆံသည့် ထူးခြားသော ဉာဏ်တော်၏ အာန ဘော်ကြောင့် မြေငလျင်တုန်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

မဟာသက္ကရာဇ် ၁၄ဂ-ခု၊ ကဆုန်လပြည့်၊ အင်္ဂါနေ့တွင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံဝင်တော်မူခါနီးမှာ "ယနေ့ ငါဘုရား၏ လေးအသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း ကြာအောင် ကုသိုလ်ပါရမီအထူးတို့ကို ဆည်းပူး၍ မျှော်လင့်တောင့်တခဲ့ သော ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်ရန်ကိစ္စသည် ပြီးစီးပြည့်စုံတော့အံ့ "ဟု ဆင်ခြင်တော် မူသောအခါ အလွန်ဝမ်းမြောက်တော်မူသည့် ပီတိအဟုန်နှင့်တကွ သာဝက တို့နှင့် မဆက်ဆံသော အကြင်ထူးခြားသောဉာဏ်တော်၏ တန်ခိုးအာန ဘော်ကြောင့် မြေငလျင်တုန်လှုပ်ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

အာယှသင်္ခါရလွှတ်ခြင်းနှင့် ပရိနိဗ္ဗာန်စ်ခြင်းအထူး

အာယုသင်္ခါရလွှတ်တော်မူခြင်းနှင့် ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူခြင်းတို့ သည် သာမန်အားဖြင့် အတူတူပင်ဖြစ်သည်ဟု ထင်မှတ်ရပေသည်။ သို့ပါ သော်လည်း မတူကြပေ၊ ထူးခြားလျက်ရှိကြပေသည်။

အာယုသခါရလွှတ်တော်မှုခြင်းသည် ပရိနိဗ္ဗာန်မစံဝင်မီ ၃-လမှ စ၍ အသက်ဇီဝိတိန္ဒြေကို အရှည်တည်တံ့အောင် စောင့်ရှောက်နိုင်သည့် အာယုပါလက ဖလသမာပတ်ကို မဝင်စားတော့ပြီဟု စိတ်တော်ဖြင့် ဆုံးဖြတ်လိုက်ခြင်းကို အာယုသင်္ခါရလွှတ်သည်ဟု ဆိုရပါသည်။ ၃-လပြည့် သောအခါ ခန္ဓာငါးပါး အကြွင်းမရှိသော အငြိမ်းဓာတ်နိဗ္ဗာန်သို့ စံဝင်တော် မူခြင်းကို ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်သည်ဟု ဆိုရပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ထူးခြားကြပါသည်။

သစ္ခမ္မရဲသီရိပ်ိသာဆရာတော်

# ဝိပဿနာတရားအားထုတ်ရာမှာ သိကောင်းစရာ

ယခုခေတ်အခါသည် ဝိပဿနာတရား ထွန်းကားလာသောအခါ ဖြစ်ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဒါန၊ သီလ၊ သမထ လောက် ပြုလုပ်အားထုတ်နေရုံမှုဖြင့် ဆင်းရဲခပ်သိမ်းချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားနိုင်ဖို့ရာ မပြည့်စုံကြသေးပေ။ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်မှ ပြည့်စုံနိုင်ကြမည်ဟု သိနေကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အားထုတ် ဖို့ရာ အခွင့်အခါ အချိန်ရကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့က ဝိပဿနာတရားကို အားထုတ်လျက် ရှိကြပေသည်။ အခွင့်အခါ မရကြသေးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့က အချိန်ရသောအခါ အားထုတ်ဖို့ရန်အတွက် ဝိပဿနာတရား ရုမှတ်ပွား များပုံ နည်းမှန်လမ်းမှန်တို့ကို လေ့လာဆည်းပူးလျက် ရှိကြပေသည်။

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဝိပဿနာ ရှမှတ်ပွားများပုံအခြေခံ နည်းမှန်လမ်းမှန်တို့ကို သိထားသင့်ကြပေသည်။ သိထားသည့်အတိုင်း ရှမှတ်ကြမှသာ တရားတွေ တွေ့နိုင်ကြပေမည်။ တရားတွေ ရှေ့သို့ တက်သွားနိုင်ကြပေမည်။ မိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

#### ეჹი

### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဝိပဿနာတရား အားထုတ်သောအခါ ခွဲခြား၍ သိကောင်းစရာ များမှာ –

> ၁။ ပညတ်နှင့် ပရမတ် ၂။ သမထနှင့်ဝိပဿနာတို့ကို ခွဲခြား၍ သိထားသင့်ကြပေသည်။

### ပညတ်နှင့် ပရမတ် ကွဲပြားပုံ့

၁။ မိမိတို့ ခန္ဓာကိုယ်၌ ပညတ်နှင့် ပရမတ်ဟူ၍ ၂-မျိုး ရှိနေကြပေ သည်။ ပညတ်ဟူသည် ပကတိသော မျက်စိဖြင့်မြင်နိုင်သည့် ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်၊ ဝမ်းဗိုက် စသော ပုံသဏ္ဌာန်အထည် ခြပ်များ ဖြစ်ပေသည်။ ပရမတ်ဟူသည် ထိုပညတ်ပုံသဏ္ဌာန် အထည်ခြပ်အတွင်း၌ ငုပ်နေသော သဘောများပင် ဖြစ်ပေသည်။ ပကတိသောမျက်စိဖြင့် မမြင်ကောင်းပေ။ စိတ်ဖြင့် ဉာဏ်ဖြင့် စူးစိုက်၍ ရှုကြည့်မှ မြင်နိုင်သော ပူမှု၊ အေးမှု၊ မာမှု၊ ပျော့မှု၊ လှုပ်ရှားမှု၊ တွန်းကန်မှု၊ တောင့်တင်းမှု၊ လျော့မှု၊ တင်းမှု၊ ဖွဲ့စည်းမှု၊ ယိုစီးမှု၊ နာကျင်မှု၊ ကိုက်ခဲမှု စသည်များ ဖြစ်ပေသည်။

ပညတ်သည် ကမ္မတ္ဆန်းဘာဝနာဖြစ်အောင် မရှုမှတ်နိုင်သောပုဂ္ဂိုလ် တို့အား ဆင်းရဲဒုက္ခကို ဖြစ်စေတတ်သည်။ ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့သည် ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါများကို မြင်ရသည့်အခါ အမျိုးသားပဲ၊ အမျိုးသမီးပဲ၊ တင့်တယ်သည်၊ လှပသည် စသည်ဖြင့် ပညတ်ကိုစွဲ၍ သိကြကုန်၏။ ထိုသို့ ပညတ်ကိုစွဲ၍ သိခဲ့ကြသောကြောင့် ဘဝများစွာ သံသရာတို့၌ နစ်မြုပ်ခဲ့ကြရပေသည်။ ဆင်းရဲဒုက္ခအမျိုးမျိုးတို့နှင့် တွေ့ခဲ့ကြရပေသည်။ ထို့ကြောင့် ပညတ်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်ခာတ္တဝါတို့အား ဆင်းရဲဒုက္ခကို ဖြစ်စေ သည်ဟု ဆိုရပေသည်။

ပရမတ်သည် ကမ္မတ္ဆန်းဘာဝနာဖြစ်အောင် မရှုမှတ်နိုင်ပါသော် လည်း ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့အား ဆင်းရဲဒုက္ခကို မဖြစ်စေပေ၊ အသိဉာဏ်ကို တိုးပွားစေသည်။ ကမ္မတ္ဆန်းဘာဝနာဖြစ်အောင် ရှုမှတ်ပွားများနိုင်သော

## ၀ိပဿနာတရားအားထူတ်ရာမှာ သိကောင်းစရာ ၂၇၉

ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား မဂ်ချမ်းသာ၊ ဖိုလ်ချမ်းသာ၊ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်စေနိုင် သည်။ ဘုရားပွင့်သောအခါ အာသနာတွင်းမှာသာ တွေ့သိရ၍ ပွားများနိုင် သော တရားမျိုးဖြစ်ပေသည်။

## သမထနှင့် ဝိပဿနာ ကွဲပြားပုံ့

၂။ သမထကမ္မဋ္ဌာန်းနှင့်၊ ဝိပဿနာကမ္မဋ္ဌာန်း) မျိုးတို့တွင် သမထ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ပညတ်ကို အာရုံပြု၏။ သမိထကမ္မဋ္ဌာန်း ပွားများ အားထုတ်လိုသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပညတ်အာရုံတစ်ခုခုကို စူးစိုက်၍ ရှမှတ်ပွားများကြရပေသည်။ ရှမှတ်ပွားများသောအခါမှာလည်း ထိုပညတ်အာရုံကို မိမိတို့စိတ်မှာ အမြဲတည်လာရအောင် ရှုမှတ် ပွားများကြရပေသည်။

### ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပညတ်အာရုံး မြီနေပုံ၊ ်ရှုတုံသမထမည်။

ဥပမာ ... ပထဝီကသိုဏ်း သမထကမ္မွင္မွာန်းကို ပွားများလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဆန်ကောခန့်၊ ဗန်းခန့် မြေကွက်အခိုင်းပြုလုပ်ကာ ထိုမြေကွက် ပညတ်ကို မမိုတ်သောမျက်စီဖြင့်ကြည့်ရှ၍ မြေ၊ မြေ၊ ပထဝီ၊ ပထဝီဟု စိတ်ထဲမှာ စွဲမြဲစွာထင်လာရအောင် ရှုမှတ်ပွားများရပေသည်။ ရှုမှတ်ဖန်များ ၍ သမာဓိဖြစ်လာသောအခါ မျက်စို့ကို မိုတ်လိုက်သော်လည်း ထိုပညတ် ဖြစ်သည့် မြေကွက်သည် မပျောက်ကွယ်သွားဘဲ စိတ်ထဲတွင်တည်ကာ စွဲမြဲစွာ ထင်ရှားနေပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ပညတ်အာရံကို အမြဲတည်အောင် ရှုမှတ်ပွားများရခြင်းသည် သမထကမ္မတ္ဆန်းမည်၏။

ဝိပဿနာကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ပရမတ်ကို အာရုံပြု၏။ ဝိပဿနာကမ္မ င္ဆာန်းကို အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ရုပ်နာမ် ပရမတ်အာရုံတစ်ခုခုကို စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပေသည်။ ရှုမှတ်သည့်အခါမှာလည်း ထိုပရမတ်အာရုံ တို့၏ ကုန်ပျက်တာ၊ မမြဲတာတို့ကိုသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရပေသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ ပရမတ်အာရုံ၊ မမြဲပုံ၊ ရူတုံဝိပဿ်မည်။

၂ဂဝ

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

ဥပမာ ကျေးဇူးတော်ရှင် မဖာာစည်ဆရာတော်ဘုရားကြီး ညွှန်ပြ သောနည်းဖြင့် ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ် ရာတွင် ဖောင်းတယ်လို့ ရှုမှတ်သောအခါ ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ပညတ်ကို (အာရုံမပြုဘဲ)ခွာ၍ တောင့်တင်းတွန်းကန်သည့် ပရမတ်သဘောကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်ကာ ဖောင်းတယ်လို့ ရှမှတ်ရပေသည်။ ဖောင်းဆုံးမှာ ကုန်ပျက်သွားမြီဟု ကုန်ပျက်တဲ့ဘက်သို့၊ မမြဲတဲ့ဘက်သို့ စိတ်ကိုညွှတ်၍ ရှုမှတ်ရပေသည်။

ဝိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်သောအခါမှာလည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန် ပညတ်ကို (အာရုံမပြဘဲ)ခွာ၍ အတွင်းက လှုပ်သွားလျော့သွားသော ပရမတ်သဘောကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ဝိန်တယ်လို့ ရှုမှတ်ရ ပေသည်။ ဝိန်ဆုံးမှာ ကုန်ပျက်သွားပြီဟု ကုန်ပျက်တဲ့ဘက်သို့၊ မမြဲတဲ့ ဘက်သို့လည်း စိတ်ကိုညွှတ်၍ ရှုမှတ်ရပေသည်။

ထိုင်တယ်၊ ထိုအယ်လို့ ရှုမှတ်သောအခါမှာလည်း ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်ပုံသဏ္ဌာန်ပညတ်ကို (အာရုံမပြုဘဲ)ခွာ၍ တောင့်တင်းနေသော ပရမတ်သဘော၊ မာနေသော ပရမတ်သဘောတို့ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်ကြရပေသည်။ ကုန်ပျက်တဲ့ဘက် သို့၊ မမြဲတဲ့ဘက်သို့လည်း စိတ်ကိုညွှတ်၍ ရှုမှတ်ကြရပေသည်။ ဤကဲ့သို့ ပရမတ်သဘောအာရုံများကို မမြဲသည့်ဘက်သို့ စိတ်ကိုညွှတ်၍ ရှုမှတ်ပွား များခြင်းသည် ဝိပဿနာကမုတ္တန်းမည်၏။

ဆက်ကာဆက်ကာရှုမှတ်သဖြင့် သမာဓိဉာဏ်များ အဆင့်ဆင့် ရင့်ကျက် အားရှိထက်သန်၍ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်သွားသောအခါ ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိုင်စာယ်၊ ထိတယ်လို့ ရှုမှတ်လိုက်လျှင် ဖောင်းတဲ့၊ ဝိန်တဲ့၊ ထိုင်တဲ့၊ ထိတဲ့ အမူအရာများ ရိပ်ခနဲရိပ်ခနဲ ကုန်ပျက်ကုန်ပျက် သွားတာများကို တွေ့သိလာကြပေသည်။ ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိုင် တယ်၊ ထိတယ်လို့ မှတ်လိုက်သည့် မှတ်သိစိတ်များပါ ကုန်ပျက်ကုန်ပျက် သွားတာကို တွေ့သိလာကြပေသည်။

# ဝိပဿနာတရားအားထုတ်ရာမှာ သိကောင်းစရာ ၂ဂ၁

ဤကဲ့သို့ ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သည်များကို မြင်သွားသောအခါ ဖောင်းတဲ့၊ ဝိန်တဲ့၊ ထိုင်တဲ့၊ ထိတဲ့ အမှုအရာများလည်း မမြဲ၊ မှတ်သိစိတ် လည်း မမြဲခြင်းဖြစ်၍ အနိစ္စ၊ ကုန်ပျက်တာများက လျင်မြန်လှ၍ နှိပ်စက် နေသကဲ့သို့ဖြစ်၍ ဆင်းရဲခြင်းခုက္ခ၊ ကုန်ပျက်ခြင်းတို့ဖြင့် နှိပ်စက်နေသော ဆင်းရဲခြင်းခုက္ခတို့ကို ဘယ်လိုမှကာကွယ်၍မရ သူ့သဘောအတိုင်းသူ နှိပ်စက်နေသည်ဖြစ်၍ ကိုယ်အစိုးမရခြင်းအနတ္တလို့ သိမြင်သွားကြပေ သည်။ အနိစ္စ၊ ခုက္ခ၊ အနတ္တဉာဏ်အမြင်များ ဝိုင်သွားပြီးသောအခါ စိမိတို့ အလိုရှိအပ်သည့် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

မဂ်ရောက်ဖိုလ်ရောက် နိဗ္ဗာန်ရောက်သည်အထိ ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြမည့် အမျိုးကောင်းသား အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် ဝိပဿ နာတရား ရှုမှတ်ကြရာ၌ ပညတ်နှင့်ပရမတ်၊ သမထနှင့်ဝိပဿနာတို့ကို ခွဲခြား၍ သိထားသင့်ကြပေသည်။ ခွဲခြား၍ သိထားမှသာ နည်းမှန်လမ်းမှန် ရှုမှတ်နိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။ နည်းမှန်လမ်းမှန် ရှုမှတ်နိုင်မှသာ တရား တွေ မြန်မြန်တွေ့၊ တရားတွေ မြန်မြန်တက်၊ တရားထူးတရားမြတ်တွေ မြန်မြန်ရသွားနိုင်ကြမည် ဖြစ်ပေသည်။

သစ္စမ္မရဲသီရိပ်သာဆရာတော်

ျားက ေရ **်ခုခဲ့ဖြယ်ရှစ်ဖြားသာသံနာ** အက် ထားကို ရဲ႕ ျခင်းကေသည်း သည်။ ကေသည်းအခြေပါင်း အားက

CO Page Property

The state of the second section of the second

na nagazi na jeli na **zast**ije na konstije na na od nasta

E CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR SING A CONTRACTOR 

ျောက် အမှု မေးသည် နေသည်မှာ များပိုက် မေးသည်

ဲ<sub>ုိ</sub>္င<sub>ာနာ</sub>ဗုန္ဓဘာ<mark>သာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့စမည်း ဗိုဒ္ဓမြတ်စွာ၏</mark> သာသနာတော်ကြီး ကို အလွန်ပင် ယုံကြည်အားကိုးလျှက် ရှိကြပေသည်။ ဘာသနာတော် ကြီး၍ အဆုံးအိမ်ကို လိုက်နာ၍ ကျင့်သုံးခဲ့နထိုင်လျက် ရှိကြပေသည်။ သာသနာတော်ကြီးသည် ဗုဒ္ဓဘာရွာခဲ့ပြင်မုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် လမ်းမှာနှင့် လမ်းမှန်ကို ခွဲခြားသိနိုင်ဖို့ရာ ထွန်းပြုံပေးနေသော အက်င်းဓာတ်ကြီးပင် ဖြစ်ပေသည်။

သာသနာတော်ကြီးသည် ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ဤအကျင့် လမ်းစဉ်သည် အမှောင်သို့သွားရာ အကျင့်လမ်းစဉ် ဖြစ်ပေသည်။ ဤ အကျင့်လမ်းစဉ်သည် အလင်းသို့သွားရာ အကျင့်လမ်းစဉ် ဖြစ်ပေသည်။ ဤအကျင့်လမ်းစဉ်သည် ဘယ်သောအခါမှ အမှောင်သို့ ပြန်မရောက်တော့ ဘဲ အမြဲတမ်းလင်းနေရာသို့သွားရာ အကျင့်လမ်းစဉ် ဖြစ်ပေသည်ဟု ထွန်းပြနေသော အလင်းဓာတ်ကြီး ဖြစ်ပေသည်။

ထိုဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ သာသနာတော်ကြီးသည် အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာနှင့် ပြည့်စုံသော သာသနာတော်ကြီးဖြစ်သည်ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူခဲ့ပါသည်။

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝေရခွာပြည်အနီး နဋ္ဌေရ မည်သော တမာပင်ရင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ ပဟာရာဒ မည်သော အသုရိန်က "မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သာဝကများသည် အဘယ့်ကြောင့် သာသနာတော်၌ ပျော်မွေ့နိုင်ကြပါသနည်း"ဟု မေး လျှောက်သဖြင့် သာသနာတော်ကြီး၏ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာကို မဟာသမုဒ္ဓရာ၏ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာနှင့် နှိုင်းယှဉ်၍ ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

"ပဟာရာဒ အသုရိန် … မဟာသမုဒ္ဒရာ၌ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာတို့ ရှိ နေကြ၍ အသုရာများ ပျော်မွေ့ကြသကဲ့သို့ ငါဘုရား၏ သာသနာတော်၌ လည်း အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာတို့ ရှိနေကြ၍ ငါဘုရား၏ တပည့်သားသာဝကတို့ သည် သာသနာတော်၌ ပျော်မွေနေကြခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်"ဟု မဟာ သမုဒ္ဒရာ၏ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာ ဥပမာနှင့် နှိုင်းယှဉ်၍ သာသနာတော်၏ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာကို ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

ဆောင်ပုခ်။ ။ အစဉ်နက်ဝှမ်း၊ ကမ်းကိုမလွန်၊ ရုံဖွယ်ဆယ်ပစ်၊ တစ်မည်ဖြစ်ခြင်း၊ မယွင်းမတိုး၊ ဆယ်မျိုးရတနာ၊ ရသာဆားတူ၊ ကြီးသူနေရာ၊ အံ့ရှစ်ဖြာ။

မဟာသမုဒ္ဒရာနှင့်တူစွာ သာသနာတော်ကြီး၏ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာ တို့မှာ –

## <sup>းအရင်</sup> အစဉ်နက်ဝှမ်း

ပေး မဟာသမုဒ္ဒရာသည် ကမ်းပါးစမ့်မှစ၍ အစဉ်အတိုင်း လက် ၁-သစ်၊ လက်၂-သစ် စသည်ဖြင့် အစဉ်အတိုင်း နက်ဝှမ်းသွားသည် မှာ ယူဇနာပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်တိုင်အောင် နက်ဝှမ်း သွားသကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်ကြီး၌ အကျင့်ဓမ္မတို့သည်လည်း သီလစသော သိက္ခာကျင့်စဉ်၊ ဓုတင် ၁၃-ပါးစသော လုပ်ငန်းစဉ်၊ သိတိပဋ္ဌာန်စသော ကျင့်စဉ်တို့ဖြင့်

#### သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

အရဟတ္တဖိုလ်တိုင်အောင် နက်ဝှမ်းသွားကြပေသည်။ ဤသည် ကား သာသနာတော်၏ အံ့ဖွယ်တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

သဗ္ဗညုဘုရားရှင်တို့သည် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်သည့်တိုင် အောင် လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့် ကြရပေသည်။ သာသနာ့အကျင့်မ္မေတို့သည် ဘုရားလောင်းများအတွက် လေးအသင်္ချေနင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်းတိုင်အောင် နက်ဝှမ်းသွားကြပေသည်။

ပစ္စေကဗုဒ္ဓအရှင်မြတ်တို့သည် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်သည့် တိုင်အောင် နှစ်အသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့် ကြရပေသည်။ သာသနာ့အကျင့်ဓမ္မစာ့်သည် ပစ္စေကဗုဒ္ဓအရှင်မြတ်တို့ အတွက် နှစ်အသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်းတိုင်အောင် နက်ဝှမ်းသွားကြ ပေသည်။

အဂ္ဂသာဝွကအရှင်မြတ်တို့သည် အရမှာတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်သည့် တိုင်အောင် တစ်အသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့် ကြရပေသည်။ သာသနာ့အကျင့်မြေတို့သည် အဂ္ဂသာဝွကအရင်မြတ်တို့ အတွက် တစ်အသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်းတိုင်အောင် နက်ဝှမ်းသွားကြ ပေသည်။

မဟာသာဝကအရှင်မြတ်တို့သည် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်သည့် တိုင်အောင် ကမ္ဘာတစ်သိန်း ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ကြရပေသည်။ သာသနာ့အကျင့်မွေတို့သည် မဟာသာဝကအရှင်မြတ်တို့အတွက် ကမ္ဘာ တစ်သိန်းတိုင်အောင် နက်ဝှမ်းသွားကြပေသည်။

#### ကမ်းကိုမ်လွန်

၂၊ <sub>ုလ</sub>္မေဟာသမုန္မရူရေတို့သည် တည်တံ့သောသဘော ရှိကြကုန်၏။ ျင်ကြွမ်းပေါ်သို့ ဘူ့ယုံသော့အခါမှ လွန်တက်၍လာခြင်း မရှိကြ

#### ეინ

## သိကောင်းစရာ ဓမ္မပဒေသာ

#### မယွင်းမတိုး

၅။ အားလုံးသော မြစ်ကြီး၊ မြစ်ငယ်တို့မှ ရေတို့သည် မဟာသမုဒ္ဒရာ သို့ စီးဝင်ကြကုန်၏။ ကောင်းကင်မှ မိုးရေအလျဉ်တို့သည်လည်း မဟာသမုဒ္ဒရာသို့ ကျဝင်ကြကုန်၏။ ထိုရေတို့ကြောင့် မဟာသမုဒ္ဒ ရာရေတို့သည် တိုးလာခြင်း၊ လျော့ယွင်းသွားခြင်းဟူ၍ မရှိသကဲ့ သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်တွင်းမှာ နိဗ္ဗာန် တည်းဟူသော အငြိမ်းဓာတ်သို့ ကြွဝင်တော်မူကြသော ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မရေမတွက်နိုင်အောင် များပြားကြပေသည်။ သာသနာပအခါ၌ နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော အငြိမ်းဓာတ်သို့ ဝင် ရောက်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ မရှိကြပေ။ ထိုသို့ပင် ဖြစ်ပြားသော် လည်း နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော အငြိမ်းဓာတ်သည် လျော့ကျဉ်း သွားခြင်း၊ တို့ကျယ်လာခြင်းဟူ၍ မရှိပေ။ ဤသည်ကား သာသနာ တော်၏ အံ့ဖွယ်တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

### ဆယ်မျိုးရတနာ

၆။ မဟာသမုဒ္ဒရာ၌ ပုလဲ၊ မြ၊ ကြောင်မျက်ရွဲ၊ ခရသင်း၊ ကျောက် သလင်း၊ သန္တာ၊ ငွေ၊ ရွှေ၊ ပတ္တမြားနီ၊ ပတ္တမြားပြောက်ဟူသော ရတနာဆယ်မျိုးတို့သည် အရေအတွက်အားဖြင့် မြောက်မြားစွာ ရှိကြသကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်ကြီး၌ လည်း သတိပစ္ဆာန်လေးပါး၊ သမ္မပ္ပဓာန်လေးပါး၊ ဣဋ္ဌိပါဒ်လေးပါး၊ ဣန္ဒြေငါးပါး၊ ဗောဇ္ဈင်ခုနစ်ပါး၊ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးဟူသော များစွာသော တရားရတနာတို့ ရှိကြပေသည်။ ဤသည်ကား သာသနာတော် ၏ အံ့ဖွယ်တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

# ူရသာဆားတူ

၇။ မဟာသမုဒ္မရာ၌ ရေတို့သည် အရပ်လေးမျက်နှာ၊ အရပ်ရှစ် မျက်နှာ၊ အရပ်ဆယ်မျက်နာတို့တွင် ဘယ်အရပ်မှရေကိုဖြစ်စေ သကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သာဝကဖြစ်ကြသည့် သောတာပန်စသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း အသက်ဟူသော အကြောင်းကြောင့်ပင် မြတ်စွာဘုရား ပညတ်တော်မူထားသော သိက္ခာပုဒ်တည်းဟူသောကမ်းကို မလွန်ကျူးကြပေ။ အသက်နှင့် လဲ၍ သိက္ခာပုဒ်များကို စောင့်ရှောက်တော်မူကြပေသည်။ ဤ သည်ကား သာသနာတော်၏ အံ့ဖွယ်တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

## ရွိဖွယ်ဆယ်ပစ်

မဟာသမုဒ္ဒရာသည် သမုဒ္ဒရာရေထဲသို့ ကျရောက်လာသော ဆင်သေ့ပုပ်၊ မြင်းသေပုပ်စသော အကောင်ပုဝ်တို့ကို လှိုင်းလုံး ကြီးများဖြင့် ကမ်းပေါ်သို့ ပုတ်တင် ဆယ်တင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်ကြီးသည်လည်း အကောင်ပုပ်များ နှင့်တူသော ဒုဿီလ = သီလမရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို သီလရှိသော ရဟန်းကောင်းဖြစ်ကြသည့် သံဃာတော်များက သာသနာတော် မှ ပယ်ထုတ်တော်မူကြပေသည်။ ဤသည်ကား သာသနာတော်၏ အုံဖွယ်တစ်ပါးမွင့် ဖြစ်ပေသည်။

# တစ်မည်ဖြစ်ခြင်း

્લાં લેવા

၄။ ဂဂ်္ဂါမြစ်၊ ယမုနာမြစ်၊ အစီရဝတီမြစ်၊ ဆရဘူမြစ်၊ မွယ်မြစ်ဟု ာသော မြစ်တို့သည်, မဟုဒ္ဓသမုခ္ခရာသို့ ရောက်သွားသည်ရှိသော် မိမိတို့၏ အမည်တို့ကိုစွန့်၍ မဟာသမုခ္ခရာဟု တစ်မည်တည်း သားဖြစ်ကြရသကဲ့သို့ ထို့အတူ မင်း၊ ပုဏ္ဏား၊ ကုန်သည်၊ သူ ဆင်းရဲတို့သည် လူ့ဘောင်မှ အာညနာ့ဘောင် ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ကြသည်ရှိသော် မိမိတို့၏ အမည်တို့ကိုစွန့်၍ သာကီဝင် မင်းသား ဘုရားသားတော်ရဟန်းဟု တစ်မည်တည်းသာ ဖြစ်ကြ ရပေသည်။ ဤသည်ကား သာသနာတော်၏ အုံဖွယ်တစ်ပါးပင် သောက်သုံးကြည့်လျှင် ဆားငန်အရသာ တစ်မျိုးတည်းသာ ရှိသကဲ့ သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌လည်း ဝိဋကတ် သုံးပုံ၊ ဓမ္မက္ခန္ဓာရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့၏ အရသာတို့သည် ဝိမုတ္တိရသ = ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်ခြင်းအရသာ တစ်ခု တည်းပင် ရှိပေသည်။ ဤသည်ကား သာသနာတော်၏ အံ့ဖွယ် တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### ကြီးသူ့နေရာ

CII

မဟာသမုဒ္ဒရာသည် ခန္ဓာကိုယ် အလွန်ကြီးမားကြသော တိမိလ၊ တိပိင်္ဂလ ငါးကြီးများ၊ အသုရာ၊ နင်္ဂါး၊ ဂန္ဓဗ္ဗနတ်များနှင့် ယူဇနာ တစ်ရာ၊ နှစ်ရာ၊ သုံးရာ၊ လေးရာ၊ ငါးရာတိုင်အောင် ခန္ဓာကိုယ် ကြီးမားကြသော သတ္တဝါကြီးတို့၏ နေရာဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်ကြီးသည်လည်း သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့ဖြင့် ကြီးမားကြသော သောတာပတ္တိမဂ္ဂဌာန်၊ သောတာ ပတ္တိဖလဌာန်၊ သကဒါဂါမိမဂ္ဂဌာန်၊ သကဒါဂါမိဖလဌာန်၊ အနာ ဂါမိမဂ္ဂဌာန်၊ အနာဂါမိဖလဌာန်၊ အရဟတ္တမဂ္ဂဌာန်၊ အရဟတ္တ ဖလဌာန်ဟူသော ကြီးမားကြသည့် အရိယာပုဂ္ဂိုလ် ရှစ်ယောက် တို့၏နေရာ ဖြစ်ပေသည်။ ဤသည်ကား သာသနာတော်၏ အံ့ဖွယ်တစ်ပါးပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### အံ့မါစ္ခဲလြာ

ဤကဲ့သို့ မဟာသမုဒ္ဒရာ၌ အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာရှိ၍ အသုရာတို့ ပျော် မွေ့ကြသကဲ့သို့ ငါဘုရား၏ သာသနာတော်၌လည်း အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာရှိသည် ဖြစ်၍ ငါဘုရား၏ တပည့်သားသာဝကတို့သည် ပျော်မွေ့ကြခြင်း ဖြစ်ပေ သည်ဟု မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူပါသည်။

သစ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်