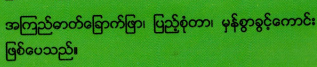


အရှင်ကုဏ္ဍလာဘိဝံသ 🍝 ယခုဘဝကောင်းမြတ်ယုတရားတော်

ခရစ် – ၂ဝဝခ



- အယူကောင်းရှိတာ၊ မိမိမှာ၊ မှန်စွာခွင့်ကောင်း ဖြစ်ပေသည်။
- သာသနာထွန်းပါ၊ အရပ်မှာ၊ နေတာခွင့်ကောင်း ဖြစ်ပေသည်။
- ဘုရားပွင့်လာ၊ ကိုးခွင့်သာ၊ မှန်စွာခွင့်ကောင်း ဖြစ်ပေသည်။
- ရသင့်သည်။

\*\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*\*

\*

\*\*

\*\*

လူတစ်ယောက်ဟာ၊ ဖြစ်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ လူတစ်ယောက်ဟာ၊ ရှင်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ တရားတော်ဟာ၊ နာဇို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ သာသနာဟာ၊ တွေဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ အကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ ဆုံခဲလုစွာ၊ ကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံကာနေကြပြီ။ အကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံခိုက်မှာ၊ အရိယာမဂ်ဟာ

ဤစာအုပ်မှာ သိကောင်းစရာ ဆောင်ပုခ်များ

သာသနာ-၂၅၅၁

ကောဇာ-၁၃၆၉ ခရစ်–၂ဝဝဂ



# တရားတော်

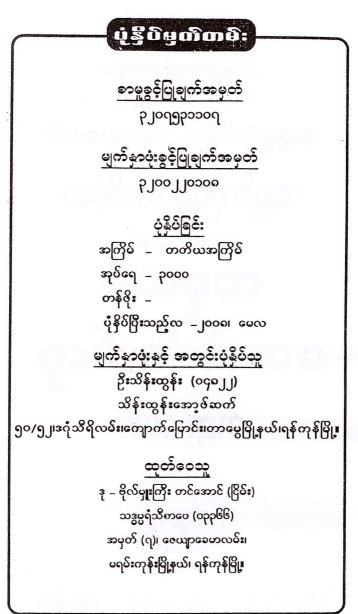
## ယခုတဝ ကောင်းမြတ်လှ

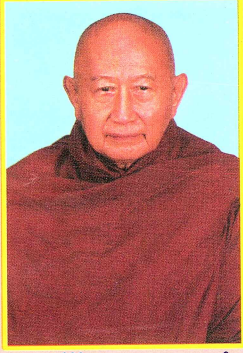
ရေးသားစီရင်အပ်သော

# အရှင်ကုဏ္ဍလာဘိဝံသ

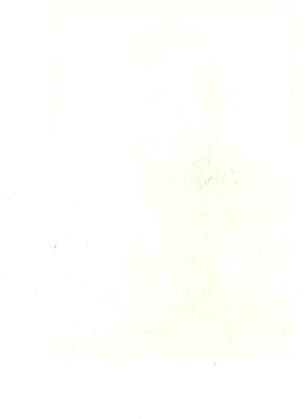
အဘိဓဇမဟာရဋ္ဌဂုရု သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

မဟာစည်နာယက အဂ္ဂမဟာကမ္မဋ္ဌာနာစရိယ





သဒ္ဒမွရံသီရိပ်သာ ပဓာနနာယကဆရာတော် အဂ္ဂမဟာကမွဋ္ဌာနာစရိယ အဘိဓရမဟာရဋ္ဌဂုရု <del>စေရုရွှအျည့အစပ်စီလ</del>



| အကြောင်းအရာ                             | စာမျက်နှာ |
|-----------------------------------------|-----------|
| <u>ફેલેફ</u> :                          |           |
| လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကိုပြခန်း | Э         |
| သက်တမ်းတိုလှ လူ့ဘဝ                      | • 6       |
| နတ်ဗြဟ္မာဘဝ ချမ်းသာလှ                   | G         |
| දපුနိမိတ် ၅-ပါး                         | n         |
| နတ်ပြည်မှ အမှာစကားသုံးခွန်း             | e         |
| နတ်တို့စုတေခြင်းအကြောင်း ၄-ပါး          | 20        |
| ခဲယဉ်းခြင်း ၄-မျိုး ဆောင်ပုဒ်များ       | 29        |
| လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံ          | ဘု        |
| လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာ               |           |
| ခဲယဉ်းပုံကိုပြခန်း                      | R         |
| လူတို့အသက်ရှည်ကြောင်း တရား ၅-ပါး        | JD        |

မာတိကာ

စဉ်

ļ

| စဉ်        | အကြောင်းအရာ                                      | <b>စာမျက်</b> နှာ |
|------------|--------------------------------------------------|-------------------|
| <b>6</b> 1 | သူတော်ကောင်းတရား နာကြားဖို့ရာ                    |                   |
|            | ခဲယဉ်းပုံကိုပြခန်း                               | 61                |
|            | တရားနာက မဂ်ဖိုလ်ရ                                | ୧୨                |
| <b>9</b> " | သာသနာနှင့် တွေ <u>ဖို</u> ့ရာ ခဲယဉ်းပုံကိုပြခန်း | 90                |
|            | မေတ္တေယျသာသနာတွေ့ဖို့ရာ မလွယ်ပါ                  | 9J                |
|            | လိပ်ကန်းဥပမာ ယုံဖွယ်ရာ                           | 99                |
|            | အဗြဟ္မစရိယ ရှောင်သင့်လှ                          | <b>9</b> 9        |
|            | တရားရဖွယ် ခွင့်လေးသွယ်                           | 92                |
| ໆ။         | ဘုရားပွင့်လာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ                |                   |
|            | ဖြစ်ပုံကိုပြခန်း                                 | <u> 60</u>        |
|            | အပါယ်တံခါးပိတ်နိုင်ကြ ယခုဘဝ                      | ၅၁                |
|            | သာသနာမရှိက အပါယ်တံခါးမပိတ်ကြ                     | วา                |
|            | အကောင်းဆုံးခွင့်ခါ                               | 96                |
| Gu         | သာသနာထွန်းကားရာ <mark>အခွင့်ကောင်းအခွင</mark> ့် | ນກ                |
|            | ဖြစ်ပုံကိုပြခန်း                                 | 99                |
|            | သာသနာသုံးတန် တည်ရှိရန်                           | ენ                |
|            | သံဃာတော်များ၌ သာသနာသုံးတန် တည်                   | ရှိပုံ ၅၆         |
|            | သာသနာသုံးပါး အရပြား                              | <u> </u>          |

| အကြောင်းအရာ စာမျဂ                                | ဂ်နာ             |
|--------------------------------------------------|------------------|
| လူတို့၌ သာသနာသုံးတန် တည်ရှိပုံ                   | ງດ               |
| ပဋိဝေသောသနာ အဆင့်ဆင့်ဖြစ်ပေါ်လာပုံ               | Ľ                |
| အယူကောင်းရှိတာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ              |                  |
| မိန်ငှေပြီး                                      | ଜ୍               |
| ကံ၂-မိုး                                         | 67               |
| မမြင်ရရှိ မရှိဟုမဆိုရ                            | 60               |
| ကောင်းတာပြက ကောင်းကျိုးရ                         | ତ୍ତ              |
| ကုသိုလ်ဇော ၇-တန် အကျိုးပေးဟန်                    | ତ୍ତ              |
| အကြောင်းပြည့်စုံက အကျိုးပေးပုံသာဓက               | $\gamma^{\circ}$ |
| အမျှပေးပြား ကုသိုလ်ပွားပုံ                       | 29               |
| မကောင်းမှုကံ အပြစ်ဒဏ်                            | 00               |
| အကုသိုလ်ဇော ၇-တန် မကောင်းကိ <del>ု</del> းပေးဟန် | ဂ၃               |
| အကုသိုလ် ပထမဇောကံ မကောင်းကျိုးပေးဟန်             | იგ               |
| ပြစ်မှားမိက ချက်ချင်းခံရ                         | 09               |
| အပြစ်ဒဏ် ၁၀-ပါး                                  | 00               |
| အကုသိုလ် သတ္တမဇောကံ မကောင်းကျိုးပေးဟန်           | ვი               |
| အကုသိုလ် အလယ်ဇော_၅-ချက်ကံ                        |                  |
| မကောင်းကျိုးပေးဟန်                               | ၉၀               |
| တားမြစ်လို့ မရကောင်းသောတရား ၄-မျိုး              | ၉၂               |

-

2"

စဉ်

အကြောင်းအရာ စာမျက်နှာ အကြည်ဓာတ် ၆-ဖြာ ပြည့်စုံတာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ဖြစ်ပုံပြခန်း ඌ နည်းမှန်လမ်းမှန် အားထုတ်ရန် ၉၀ ကာယ၌ ရူမှတ်စရာပေါများ œ ကာယ၌ ရှုစရာထင်ရှား 000 ကာယ၌ အမှတ် ၃-မျိုး 200 ရှိသေသမူ စူးစိုက်ရှု 201 ထိုင်မှတ်ရာမှာ ရှိသေစွာ သင် ပညတ်ကိုခွာ ပရမတ်ကိုစူးစိုက်ပါ သည ပညတ် ပရမတ် ပြိုင်နေတတ် ၁၀၅ စင်္ကြ၌ ရှိသေစူးစိုက်ပုံ 200 အဆင့်ဆင့်မှ ဖြစ်ပျက်ဖြစ် 000 ဆာလောင်ခြင်းကင်းလျက် အသက်ရှင်ခြင်း ၁၁၃ အသေးစိတ်မှာ ရိုသေစွာမှတ<u>်ပုံ</u> 220 ပညတ်<mark>ကိုခွာ၍ ပရမတ်ကိုစူးစိုက်ပုံ</mark> 000 သတိပဋ္ဌာန်အခြေခံရှိက ကုသိုလ်၂-မျိုးရပုံ ၁၂၁ ထို််ထ၌ ပညတ်ကိုခွာ၍ ပရမ<mark>တ်ကိုစူးစိုက်ပုံ</mark> 2]] ကွေးဆန့်၌ ပညတ်ကိုခွာ၍ ပရ<mark>မတ်ကိုစူးစိုက်ပုံ</mark> ၁၂၄ မျက်စိက ရှုမှတ်ပုံ Sp

**C**#

စဉ်

နားက ရှုမှတ်ပုံ 299 နာခေါင်းက ရှုမှတ်ပုံ ၁၃၅ ၁၃၆ လျှာက ရှုမှတ်ပုံ ရူမှတ်စားက တရားရ ၁၃၇ ဒုက္ခဝေဒနာ ရှုမှတ်ပုံ ၃-မျိုး 99c စိတ်က ရှုမှတ်ပုံ 2650 ၆-ဌာနလုံခြံ့က တရားရ 299 အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ၄-မျိုး ၁၅၀ နိဂုံး ၁၅၁

စဉ်

အ**ကြောင်း**အရာ

**စာမျ**က်နှာ

**မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝ၏ ကောင်းမွန်မြင့်**မြတ်ပုံ အဖုံဖုံကို <mark>ဆရာ</mark>တော်ဘုရား နှုတ်ဖြင့်ဟောကြား၍ နာကြားရစဉ် ကပင် မိမိအနေဖြင့် လွန်စွာနှစ်သက်မိခဲ့ပါသည်။ ယင်းသို့ ဝမ်း

စာရေးသူသည် အကြောင်းကိစ္စတစ်ခုဖြင့် သ**ဒ္ဓမ္မရံသီ**ရိပ် သာ ဆရာတော်ဘုရားထံမှောက် ရောက်ရှိသွားခိုက် ဆရာတော် ဘုရားက "ဘုန်းကြီးနောက်ထပ်စာအုပ်ကလေးတစ်အုပ် ရေးသား ပြီးပြန်ပြီ ဦးဥက္ကံသ"ဟု အမိန့်ရှိပါသည်။ စာအုပ်မှုကြမ်းကလေး ကို တောင်းယူ၍ ကြည့်ရှုလိုက်ရာ မျက်နှာဖုံး စာမျက်နှာပေါ်တွင် ရေးသားထားသော စာအုပ်အမည်ကို မြင်လိုက်ရသည်နှင့် ဖရဏာ ပီတိ ဂွမ်းဆီထိသလို ပီတိ သောမနဿတွေ အဖန်ဖန် ဖြစ်ရ ပါသည်။ စာအုပ်ကလေးအမည်က **"ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လု"** ဖြစ်သ**ည်။** 

နိခါန်း

ထိုမှတစ်ပါး ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရှင်မြတ်ကြီးများ အဂ္ဂသာဝက၊ မဟာသာဝကကြီးများနှင့် စကြဝတေး မန္ဓာတ်မင်းများသည် ဤ လူ့ဘုံလောကတွင်ပင် ဖြစ်ပေါ်ခဲ့ကြပါပေသည်။

လောကသုံးပါး ဘုံတစ်လွှား၌ အမြင့်ဆုံး အမြတ်ဆုံး ဖြစ်တော်မူသော ဂင်္ဂါဝါဋ၊ သဲစုမကသည့် သဗ္ဗညုတဉာဏ်ပိုင်ရှင် ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်ကြီးသည် ဤလူ့ဘောင်လောကတွင်သာ ပွင့်ထွန်းပေါ်ပေါက်တော်မူခဲ့သည် မဟုတ်ပါလား။

အဘယ်ကြောင့်ပါနည်း။

ဤလူ့ဘောင်ဘဝသည် ခပ်သိမ်းသော ၃၁-ဘုံလောက တွင် အလွန်တရာ မြင့်မြတ်လှသော ဘုံဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

မြောက်နှစ်ခြိုက်ခဲ့ရသော တရားတော်ကို ယခုတစ်ဖန် ဆရာတော် ဘုရားက ပါဠိတော်၊ အဋ္ဌကထာတို့မှ ထုတ်နုတ်၍ ပိုမိုပြည့်စုံ အောင် ဖြည့်စွက်ရေးသားပေးလိုက်ခြင်းဖြစ်ရာ တန်ဖိုးအနဂ္ဃထိုက် သော စကြဝတေးမင်း၏ ပတ္တမြားရတနာကို လက်ဝယ်ရရှိထား သကဲ့သို့ တရားချစ်ခင် သူတော်စင်တို့အတွက် တန်ဖိုးရှိလှသော တရားစာအုပ်တစ်အုပ် ဖြစ်နေသဖြင့် မိမိအနေဖြင့် ယခုလို ဆင့်ကဲ ဆင့်ကဲ ဝမ်းမြောက်ပီတိ ဖြစ်မိရခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

ફેલેફિ:

ဤကဲ့သို့ ကောင်းမွန်မြင့်မြတ်လှသော လူ့ဘဝကိုလည်း ရ၊ အလွန်တရာ ကြံ့ခဲလှစွာသော ဗုဒ္ဓရှင်တော်ဘုရား၏ သာသနာ

ထို့အပြင် မြင့်မြတ်သော မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော အသီးအပွင့်တို့ကို သုံးဆောင်ခံစားနိုင်ရန် သတိပစ္ဆာန်ဝိပဿနာ တည်းဟူသော ဘာဝနာမျိုးစေ့ကို ကြဲချစိုက်ပျိုးနိုင်ရာ လယ်ယာ မြေကောင်းဖြစ်သဖြင့် ဤလူ့ဘုံလောကလူ့တဝသည် အမြတ်တကာ့ အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပါပေသည်။

အလားတူပင် ဤလူ့ဘုံလောကသည် ကဏ္ဏဝဏ္ဏမြစ် အနီးရှိ တောင်ပို့တစ်ခု၌ မိမိခန္ဓာကိုယ်ကို ဖက်ရွက်မှုပင် မငဲ့ကွက် ဘဲ ဥပုသ်စောင့်သုံးခဲ့သော ဘုရားအလောင်းတော် ဥသင်္ခပါလ နဂါးမင်းကဲ့သို့ မြင့်မြတ်သော သီလမျိုးစေ့တို့ကို ကြဲချစိုက်ပျိုးနိုင် ရာ လယ်ယာမြေကောင်းသဖွယ် ဖြစ်ပါပေသည်။

ဉပမာဆိုရသော် နိရောသေမာပတ်တော်မှ ထတော်မူသော အရှင်မဟာကဿပ ရဟန္တာမထေရ်မြတ်ကြီးထံမှောက် နတ်တို့ သနင်း သိကြားမင်းပင်လျှင် ဆင်းရဲသားယက္ကန်းသည် လူသား အယောင်ဆောင်ကာ မြင့်မြတ်သော ဒါနကုသိုလ်ကောင်းမှုကို ရယူသွားခဲ့ရာ ဤလူ့ဘုံလောကသည် မြင့်မြတ်သော ဒါနမျိုးစေ့ တို့ ကြဲချစိုက်ပျိုးရာ လယ်ယာမြေကောင်းနှင့် တူပေသည်။

အရှင်ဉက္ကံသ (ဓမ္မာစရိယ) ဂန္ဓာရုံကျောင်းတိုက် ကျိုက်ဝိုင်း၊ သမိုင်း၊ ရန်ကုန်မြို့၊

ဤကဲ့သို့ မေတ္တာ၊ စေတနာ အပြည့်အဝဖြင့် ရေးသား ထားသော ဆရာတော်ဘုရား၏ "ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လု" ဟူသော တရားတော်စာအုပ်ကို ဖတ်ရှမှတ်သားကြရသော စာရှ သူ အများတို့သည် မိမိတို့ ရရှိထားသော လူ့ဘဝ၏ အနှစ်သာရ များကို ကိုယ်တိုင်ကိုယ်ကျ ရယူခံစားနိုင်ကြ၍ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ကို လျှင်မြန့်စွာ မျက်မှောက်ပြုနိုင်ကြပါစေ။

တော်မြတ်ကြီးနှင့် ကြံ့တွေ့ရခြင်းတည်းဟူသော အခွင့်ကောင်းအခါ ကောင်းကြီးကိုပါ လက်ဆုပ်လက်ကိုင် ရရှိနေချိန်ဝယ် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်သော ဒါနကုသိုလ်၊ သီလကုသိုလ်နှင့် ဘာဝနာကုသိုလ်ကောင်း မူများကို အမြတ်တကာ့ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုနိုင်သည်အထိ ကြိးစားအားသုတ်နိုင်ကြစေရန် ရည် သန်၍ မြင့်မြတ်လှသော လူ့ဘဝ၏ အနှစ်သာရများကို ပေါ်လွင် စေလျက် ကျေးဇူးရှင် သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်ဘုရားသည် "ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ"ဟူသော တရားစာအုပ်ကို တပည့် ဒကာ၊ ဒကာမများ၏ လိုလားတောင့်တချက်နှင့်အညီ ရေးသား ချီးမြှင့်ခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

\$3£:

ပြခန်း ဂ။ အကြည်ဓာတ် ၆-ဖြာ အပြည့်အစုံရှိတာ အခွင့်ကောင်း အခွင့်သာဖြစ်ပုံကို ပြခန်းတို့ဖြင့် ပြထားပါသည်။

- ကို ပြခန်း၊ ၇။ အယူကောင်းရှိတာ <mark>အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်ပုံကို</mark>
- ၅။ ဘုရားပွင့်လာ အခွင်ကောင်းအခွင့်သာ**ဖြစ်ပုံကို ပြခန်း** ၆။ သာသနာထွန်းကားရာ အခွ**င့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်**ပုံ
- ပြခန်း၊ ၄။ သာသနာနှင့် တွေ<u>ဖို</u>့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ပြခန်း၊
- ၂။ လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ပြခန်။ ၃။ သူတော်ကောင်းတရား နာကြားဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို
- ၁။ လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ပြခန်း၊

္ဤ"ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လု**ံစာအုပ်၌ အခန်း ဂ-ခန်း** တို့ဖြင့် ပိုင်းခြား၍ ပြထားပါသည်။

အခန်း ၈–ခန်း

မိမိတို့ ယခု ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် <mark>ယခုဘဝထ</mark>က် မြင့်မြတ်ရာ ဘုံဘဝများသို့ ရောက်ဖို့ရာကိုလည်း အကောင်းဆုံး

ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် နောင်အခါဖြစ် ကြရမည့် အနာဂတ်ဘဝများအတွက် အကောင်းဆုံးဖြစ်အောင် ဖန်တီးနိုင်သောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။

အသိဉာဏ်ပြည့်ဝကြသော ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ ယခု ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် အတိတ်ကဖြစ်ခဲ့ဖူးသော ဘဝပေါင်း များစွာတို့တွင် အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ်ပါသည်။

လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ပြခန်း

နမော တဿ ဘဂဝတော <mark>အရဟတော</mark> သမ္မာသမ္ပုဒ္မဿ။

ယခ္ခဘဝ ကောင်းမြတ်လှ

သုဂတိဘဝ= ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝ၊ ဒုဂ္ဂတိဘဝ = မကောင်းယုတ်ညံ့သော ဘုံဘဝဟူ၍ အကျဉ်းချပ်အားဖြင့် ၂-မျိုး ကွဲပြားလျက် ရှိကြပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ဖြစ်ခဲ့ရသော ဘဝပေါင်းများစွာတို့တွင်လည်း -

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား ဒေသနာတော်များကို အထူးယုံကြည်ကြပါသည်။ မြတ်စွာဘုရား ၏ တရားဒေသနာတော်များအရ အနမတဂ္ဂ သံသရာ ဆိုသည့် အတိုင်း သတ္တဝါတို့သည် ဘဝ၏အစကို ရှာလို့မရအောင် ဘဝ သံသရာထဲမှာ ကြာမြင့်စွာ နေခဲ့ကြရပါသည်။ ဖြစ်ခဲ့ရသည့် ဘဝ ပေါင်း မရေမတွက်နိုင်လောက်အောင် များပြားခဲ့ကြသည်ဟု အလေးအနက် ယုံကြည်လျက် ရှိကြပေသည်။

ဖန်တီးနိုင်သောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ ဘဝကုန်ဆုံးချုပ်ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားဖို့ရာကိုလည်း အကောင်းဆုံး ဖန်တီး နိုင်သောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ ယခုဘဝအောက် နိမ့်ကျသွားသော ဘဝများသို့ ဘယ်သောအခါမှ မကျရောက်သွားဖို့ရာကိုလည်း အကောင်းဆုံး ဖန်တီးနိုင်သောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ယခု ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် အကောင်းမြတ်ဆုံးဘဝ ဖြစ်ပါသည်။

၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ဲ အမျိုးမျိုးကို ခံစားနေရသော ပြိတ္တာဘုံဘဝ။ ၄။ ခန္ဓာကိုယ်က အလွန်ကြီးထွား၊ ပါးစပ်က အပ်နဖား ပေါက်မျှသာရှိခြင်း၊ မျက်လုံးများက ခေါင်းထိပ်ပေါ် ၌ဖြစ်လျက် ရှိနေခြင်းစသော ခန္ဓာကိုယ် မတင့်မတယ် ဖောက်ဖောက်ပြန်ပြန်ဖြင့် ဒုက္ခအမျိုးမျိုး ခံစားနေရ သော အသူရကာယ်ဘုံဘဝတို့၌လည်း ဖြစ်ကြပါ သည်။

- တိရစ္ဆာန်ဘုံဘဝ။ ၃။ အစာအာဟာရ ငတ်ပြတ်ခြင်းစသော ဆင်းရဲဒုက္ခ
- ဘုံဘဝ။ ၂။ ကုသိုလ်ကောင်းမှုများ ပြုလုပ်ခွင့်မရ၍ ကောင်းမြတ် သော ဘုံဘဝသို့ ပြန်လည်ရောက်ရှိဖို့ရာ ခဲယဉ်းသော
- မှာ -၁။ ဆင်းရဲဒုက္ခ အမျိုးမျိုးကိုသာ ခံစားနေရသော ငရဲ

ဒုဂ္ဂတိဘဝ = မကောင်းယုတ်ညံ့သော ဘုံဘဝဆိုသည်

သုဂတိဘဝ = ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝဆိုသည်မှာ -လူပြည်၊ နတ်ပြည် ၆-ထပ်၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်-၂ဝတို့ ဖြစ်ကြ ပါသည်။ မိမိတို့သည် ဤလူပြည်၊ နတ်ပြည်၊ ဗြဟ္မာ့ပြည် သုဂတိ ဘဝတို့၌လည်း မရေမတွက်နိုင်အောင် ဘဝပေါင်းများစွာ ဖြစ်ခဲ့ ကြရပါသည်။

### ယခုဘ၀ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော်

9

အပါယ်လေးဘုံသည် ပုထုဇဉ်ဟူသော မိမိတို့၏ အမြဲ နေရာအိမ်နှင့် တူကုန်၏။ လူ့ပြည်၊ နတ်ပြည်၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်တို့၌ ဖြစ်လာ ရောက်လာကြရခြင်းသည် ဧည့်သည်အဖြစ်ဖြင့် တစ်ရံ တစ်ခါ ဖြစ်လာ ရောက်လာကြခြင်းဖြစ်သည်"ဟု ဆိုလိုပါသည်။

**ံစတ္တာရော အပါယာ သကဂေဟ သဒိသာ ံ**ဟု ဖွင့်ပြ မိန့်ဆိုကြပါသည်။

ထို့ကြောင့် အဋ္ဌကထာဆရာများက -

မိမိတို့နှင့်တကွ ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်ဟူသမှုတို့သည် လူ့ပြည်၊ နက်ပြည်၊ ဗြဟ္မာ့ပြည်ဟူသော ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝတို့၌ ဖြစ်ကြရသည့် ဘဝများထက် ငရဲ၊ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္တာ၊ အသူရ ကာယ်ဟူသော ယုတ်ညံ့သော အပါယ်ဘုံဘဝများမှာ ဖြစ်ကြရ သည့် ဘဝများက ပို၍များခဲ့ကြပါသည်။ အပါယ်ဘုံဘဝများ၌ ဆင်းရဲဒုက္ခ အမျိုးမျိုးတို့ကို ခံနေရသည့်အချိန်က များခဲ့ကြပါသည်။

မိမိတို့သည် ဤအပါယ်လေးပါး ယုတ်ညံ့သော ဘုံဘဝ တို့၌လည်း မရေမတွက်နိုင်အောင် အကြိမ်ပေါင်းများစွာ ဖြစ်ခဲ့ဖူး ကြပါသည်။

သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

9

ယခုအခါ မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် ဤကဲ့သို့ ချမ်းသာနည်းပါး ဆင်းရဲခြင်းဒုက္ခများပြီး သက်တမ်းတိုတောင်းလှ ပါသော်လည်း ချမ်းသာဟူ၍ တစ်ကွက်မျှ ရှာမရ၊ ဆင်းရဲဒုက္ခ အမျိုးမျိုး ခံနေကြရသော အပါယ်ဘုံဘဝများမှ အပြီးတိုင် လွတ် မြောက်သွားရအောင် အားထုတ်နိုင်ခွင့် တရားထူးတရားမြတ်များ ကို ရှာမှီးနိုင်ခွင့်ရှိသော ဘဝဖြစ်၍ ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါ ပေသည်။

ယခုအခါ မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့တဝသည် သုဂတိဘဝ<del>-</del> ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝထဲတွင် ပါဝင်နေပါသည်။ သုဂတိဘုံ ဘဝတို့တွင်လည်း လူ့ဘဝသည် နတ်၊ ဗြဟ္မာဘဝနှင့် နှိုင်းစာ ကြည့်ပါလျှင် ချမ်းသာသုခ အလွန်နည်းပါးသောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ ဆင်းရဲဒုက္ခ အလွန်များသောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ သက်တမ်းအား ဖြင့် အလွန်တိုတောင်းသောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။

ယခုအခါ မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် ယင်းကဲ့သို့ ယုတ်ညံ့သော အပါယ်ဘုံဘဝများသို့ နောင်ဘယ်သောအခါမှ ပြန် မရောက်သွားအောင် အပြီးတိုင် လွတ်မြောက်သွားရအောင် ဖန် တီးနိုင် အားထုတ်နိုင်သော ဘဝဖြစ်၍ ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

### ယခုဘ၀ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၅

နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့သည် မိမိတို့ လှုပြည်က ဆည်းပူးသွား သော ကံအဟုန်ကြောင့် နတ်၊ ဗြဟ္မာဖြစ်ကြရသည့်အခါမှာလည်း

နတ်၊ ဗြဟ္မာဘ၀ ချမ်းသာလှ

ဤကဲ့သို့ မိမိတို့ ယခုအခါ ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် သက်တမ်းအားဖြင့် တိုတောင်းလှပါသော်လည်း သက်တမ်းရှည် ကြသော နတ်၊ ဗြဟ္မာဘဝများသို့ ရောက်ရှိသွားရအောင်၊ အပါယ် ဘုံဘဝများမှ အပြီးတိုင် လွတ်မြောက်သွားရအောင် ကောင်းမှု ကုသိုလ်အထူးတို့ကို ဆည်းပူးခွင့်၊ ရှာမှီးအားထုတ်ခွင့်များကို ရရှိ သောဘဝဖြစ်၍လည်း ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

လူတို့၏အနှစ် -၅ဝသည် စတုမဟာရာဇ်နတ်တို့၏ အသက် အားဖြင့် တစ်ရက်မျှသာဖြစ်၏။ တာဝတိံသာနတ်တို့၏ အသက် အားဖြင့် နေ့တစ်ဝက်မျှသာဖြစ်၏။ ယာမာနတ်တို့၏ အသက် အားဖြင့် ၆-နာရီခန့်မျှသာဖြစ်၏။ တုသိတာနတ်တို့၏ အသက် အားဖြင့် ၃-နာရီခန့်မျှသာဖြစ်၏။ နိမ္မာနရတိနတ်တို့၏ အသက် အားဖြင့် ၁-နာရီခွဲခန့်မျှသာဖြစ်၏။ ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီနတ်တို့၏ အသက်အားဖြင့် ၇၅-မိနစ်ခန့်မျှသာဖြစ်၏။

သက်တမ်းတိုလှ လူ့ဘဝ

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

6

ဝတ်ဆင်ဖွယ်၊ စားသောက်ဖွယ်များကိုလည်း အလိုရှိသမျှ လွယ်လွယ်ဖြင့်ပင် ရကြပေသည်။ မိမိတို့ အလိုရှိရာ အဝတ် အထည်၊ စားသောက်ဖွယ်များကို စိတ်ကညွတ်လိုက် တောင့်တ လိုက်သည်နှင့်တစ်ပြိုင်နက် ရောက်ရှိလာ ရရှိလာကြပေသည်။ ဝတ်ဆင်ဖွယ်၊ စားသောက်ဖွယ်များကို ရှာမှီးစုဆောင်းရခြင်း ဆင်းရဲဒုက္ခများ မရှိကြပါဘဲ လွယ်ကူချမ်းသာစွာ မှီဝဲသုံးဆောင် ကြရပါသည်။

ကြပေသည်။

နတ်ပြည် ၆-ထပ်၌ ဖြစ်ကြသော နတ်အမျိုးမျိုးတို့သည် မိမိတို့၏ဘုံအလိုက် သက်တမ်းများမှာ လူတို့၏ အရေအတွက် အားဖြင့် ကုဋေနှင့်ခီပြီး သက်တမ်းရှည်ကြပါသည်။ ဗြဟ္မာတို့သည် ကမ္ဘာနှင့်ခိုပြီး သက်တမ်းရှည်ကြပါသည်။ အအေးအပူ ဥတုရာသီ အားဖြင့်လည်း လွန်ကဲသည်ဟူ၍မရှိ၊ အမြဲတမ်း မျှတလျက် ရှိ

လူများကဲ့သို့ ၉–လ၊ ၁ဝ–လ အမိဝမ်းမှာ ကျပ်တည်းဆင်းရဲစွာ ဖြစ်ကြရသည်မဟုတ်။ ကောင်းကင်မှအရာဝတ္ထုတစ်ခု ကျလာ ဖြစ်ပေါ်လာသကဲ့သို့၊ မိမိတို့၏ ဗိမာန်တို့၌ အိပ်ပျော်ရာမှ နိုးလာ သကဲ့သို့ နတ်သားများမှာ အသက်၂၀-အရွယ်၊ နတ်သမီးများမှာ ၁၆-နှစ်အရွယ် ချမ်းသာလွယ်ကူစွာ ဖြစ်ကြရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် 9

**ပုဗ္ဗနိမိတ် ၅-ပါး** <sub>န</sub>တ်ပြည်မှ နတ်တို့စုတေခါနီးမှာ စု<mark>တေရမည့်</mark> ရှေ့ပြေး နိမိတ်(ပုဗ္ဗနိမိတ်) ၅-ပါး ထင်လာပါသ**ည်။** 

ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် လူ့ပြည်၊ နတ် ပြည်ဟူသော ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝတို့တွင် အပါယ်တံခါး ပိတ်ကြောင်း၊ အရိယာဖြစ်ကြောင်း သဒ္ဓါစသော သူတော်ကောင်း တရားတို့ကို ရှာမှီးရရှိဖို့ရာ ကောင်းမြတ်သောဘဝဖြစ်၏။ ထိုသို့ ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်သည်ကို နတ်ပြည်မှ စုတေခါနီးဖြစ် သော နတ်သား၊ နတ်သမီးများကို တစ်ပါးသောနတ်တို့က မှာ ကြားပုံ စကားသုံးခွန်းကို ထောက်ထား၍ သိရပါသည်။

နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့သည် အိုရခြင်းဆင်းရဲဒုက္ခကို ထင်ထင် ရှားရှား မတွေ့ရှိ မခံစားကြရပေ။ နတ်သမီး၊ နတ်သားတို့မှာ လူ တွေလို အိုလာကြ၍ သွားကျိုးခြင်း၊ ဆံပင်ဖြူခြင်း၊ နားထိုင်းခြင်း၊ မျက်စိမှုန်ခြင်းများ မရှိကြပေ။ တစ်သက်ပတ်လုံး တင့်တယ်သော အရေအဆင်းများဖြင့် တည်မြဲတိုင်းတည်၍ လှပတင့်တယ်လျက် ရှိကြပေသည်။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

0

ဤသို့ စုတေရမည့် ရှေ့ပြေးနိမိတ် ၅-ပါး ထင်လာသော နတ်သား(နတ်သမီး)ကို အပေါင်းအဖော်နတ်တို့က ဤနတ်သား (နတ်သမီး)သည် နတ်ပြည်မှ စုတေရတော့မည်ဟု သိကြ၍ ဝမ်း မြောက်ဖွယ်စကားသုံးခွန်းကို မှာကြားပြောဆိုကြကုန်၏<del>။</del>

<sub>န</sub>တ်ပြည်မှ အမှာစကားသုံးခွန်း

လာကြပါသည်။

- ပေါ်လာခြင်း၊ ၅။ ပျော်မွေ့ဖွယ်ကောင်းသော မိမိနေရာ န**တ်ဗိမာ**န်၌ မပျော်မွေ့ခြင်းဟူသော ရှေ့ပြေးနိမိတ် ၅**-ပါး** ထင်
- လာခြင်း၊ ၄။ လှပတင့်တယ်သော ကိုယ်အဆင်းများ ပျောက် ကွယ်၍ မတင့်တယ်သော ကိုယ်အဆင်းများ ဖြစ်
- ညှိုးနွှမ်းလာခြင်း၊ ၃။ ချိုင်းကြား ခန္ဓာကိုယ်များမှ ချွေးများ ယိုထွက်ကျ
- လာခြင်း၊ ၂၊ ဝတ်ဆင်ထားသော အဝတ်တန်ဆာများ အလိုလို
- ာ ပန်ဆင်ထားသော နတ်ပန်းများ အလိုလို ညိုးနွ<sup>မ်း</sup>

ယခုဘ၀ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၉

(ဣတိဝုတ်–၂၄၇)

- ရအောင်ယူခဲ့ပါ။ ရရှိထားသော ယုံကြည်မှု သဒ္ဓါကိုလည်း တစ်စုံ PII တစ်ယောက်သောသူက မတုန်မလှုပ်နိုင်အောင် ခိုင် မြဲစွာ ပြုလုပ်ခဲ့ပါဟု လူ့ပြည်ကို အလေးအမြတ်ထား ၍ ဝမ်းမြောက်ဖွယ်ရာ စကားသုံးခွန်းကို မှာကြား ပြောဆိုကြပါသည်။
- သောအခါ ကောင်းမြတ်တဲ့ လူ့ပြည်သို့သွားပါ။ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသော သူတော် M ကောင်းတရား၌ ယုံကြည်မှု အမြတ်ဆုံး သဒ္ဒါကို
- ၁။ အမောင်နတ်သား(အမိနတ်သမီး) နတ်ပြည်မှ စုတေ

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သို့ဖြစ်ပါ၍ မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် ဘုရား၊ ပစ္စေကဗုဒ္ဓ၊ ရဟန္တာအရှင်မြတ်တို့ ကြွမြန်းရောက်ရှိတော်

ဒုက္ခခပ်သိမ်း ကင်းငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ကြွေရောက် စံဝင်တော်မူသွားကြသော ဘုရား၊ ပစ္စေကဗုဒ္ဓ၊ ရဟန္တာအရင်မြတ် တို့သည်လည်း များသောအားဖြင့် ဤလူပြည်ဘုံဘဝကပင် ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာစသော ကုသိုလ်ပါရမီအထူးတို့ကို ဆည်းပူးအားထုတ်သွားကြသောကြောင့် ဒုက္ခခပ်သိမ်း အေးငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွား စံဝင်သွားကြခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်။

သို့ဖြစ်ပါ၍ မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် ထူး ခြားသော စည်းစိမ်ချမ်းသာ အမျိုးမျိုးတို့ကို ခံစားစံစားနိုင်ကြသော နတ်၊ ဗြဟ္မာဘဝတို့ကို ရောက်လိုကြ ရရှိလိုကြပါလျှင် ရယူနိုင် သော ဘဝဖြစ်၍ ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

နတ်၊ ဗြဟ္မာဘုံတို့၌ ဖြစ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သက် ရည်ဆင်းလှ လိုရာရပြီးလျှင် စည်းစိမ်ချမ်းသာ အမျိုးမျိုးတို့ကို ခံစား စံစားနေကြရခြင်းသည်လည်း များသောအားဖြင့် လူ့ဘုံလူ့ဘဝက ဒါန၊ သီလ၊ သမထစသော ကုသိုလ်အထူးတို့ကို ပြုလုပ်ဆည်းပူး အားထုတ်သွားကြ၍ စည်းစိမ်ချမ်းသာ အမျိုးမျိုးတို့ကို ခံစားစံစား နေရခြင်းပင် ဖြစ်ကြပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၁

ခဲယဉ်းခြင်း ၄-မျိုးတို့ကို ရရှိထား၍ ယခု မိမိတို့ရရှိထား သော လူ့တဝသည် အကောင်းဆုံး အမြတ်ဆုံး ဖြစ်သည့်အကြောင်း ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

ယခုလက်ရှိ လူ့ဘဝသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားဒေသ နာတော်အရ ခဲယဉ်းခြင်း ၄-မျိုးတို့ကို ရရှိထားကြသည်ဖြစ်၍ အရ နိုင်ခဲဆုံး မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာတို့ကို ရယူနိုင်ကြသောဘဝ ဖြစ်ပါ သည်။ ထို့ကြောင့် လူဖြစ်ခဲ့ရသော ဘဝပေါင်းများစွာတို့တွင် အထူး ကောင်းမြတ်သော လူ့ဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

မိမိတို့သည် လွန်ခဲ့ပြီးသော ကပ်ကမ္ဘာအချိန်ကာလများ က မရေမတွက်နိုင်အောင် အကြိမ်ပေါင်းများစွာ လူဖြစ်ခဲ့ဖူးကြ ပါသည်၊ လူ့ဘဝကို ရရှိခဲ့ဖူးကြပါသည်။ ဤကဲ့သို့ပင် ရရှိခဲ့ကြပါ သော်လည်း ယခုလက်ရှိလူ့ဘဝလောက် ကောင်းမြတ်သော လူ့ဘဝကို ရရှိခဲ့ခြင်းမှာ အလွန်ပင် နည်းပါးကြပါလိမ့်မည်။ မရရှိ ခဲ့ကြသေးဘူးဟူ၍ပင် ဆိုနိုင်ပါသည်။

မူသွားကြသော ဒုက္ခခပ်သိမ်း အေးငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို ရယူ နိုင်သော ဘဝဖြစ်၍ ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

၁၂ သဒ္ဒမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

(ဓမ္မပဒဂါထာ-၁ဂ၂)

<sub>နာ</sub>ကြားဖို့ရာ အလွန်ခဲယဉ်းသည်။ ၄။ **ကိစ္ဆော ဗုဒ္ဓါန မုပ္ပါဒေါ၊** ဘုရားပွင့်လာသည့် သာသနာနှင့်တွေ<u>ဖို</u>့ရာ အလွန် ခဲယဉ်းသည်<mark>။</mark>

**ှ။ ကိစ္ဆံ သဒ္ဓမ္မဿဝနံ၊** မဂ်ဖိုလ်ရောက်ကြောင်း သူတော်ကောင်းတရားကို

၂။ ကိဳစ္ဆံ မစ္စာန ဇီ၀ိတံ၊ လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာ အလွန်ခဲယဉ်း သည်။

၁။ **ကိစ္သော မနုဿ ပဋိလာဘော၊** လူအဖြစ်ကို ရရှိဖို့ရာ အလွန်ခဲယဉ်းသည်။

မျိုးတို့မှာ -

**မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့**သော ခဲယဉ်းခြင်း ၄-

တစ်ချိန်သောအခါ ဗာရာဏသီပြည်မှ ဂင်္ဂါမြစ်သို့ သွား ရာခရီး ကုက္ကိုပင်ကြီး ၇-ပင်တို့တွင် တစ်ပင်သော ကုက္ကိုပင်၏ အနီးမှာ လေကပတ္တ နဂါးမင်းကို အကြောင်းပြု၍ မြတ်စွာဘုရား ခဲယဉ်းခြင်း ၄-မျိုးကို ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။ ရှစ်သောင်း လေးထောင်သော တရားနာပရိသတ်တို့ တရားထူးတရားမြတ် ရသွားကြပါသည်၊ အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားကြပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၃

၁။ လူတစ်ယောက်ဟာ၊ ဖြစ်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ ဖြစ်ခဲလှစွာ၊ လူဆိုတာ၊ ဖြစ်ကာနေကြပြီ။

ခဲယဉ်းခြင်း ၄-မျိုး ဆောင်ပုဒ်များ

ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လက်ရှိလူ့ဘဝသည် မြတ်စွာ ဘုရား၏ တရားဒေသနာတော်အရ ခဲယဉ်းခြင်း ၄-မျိုးကို ရရှိထား သောကြောင့် သောတာပန်စသော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်နိုင်သော ဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ ထို့ကြောင့် ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာ တော်ဘုရားကြီးက မိမိတို့ဘဝသည် အပါယ်တံခါးပိတ်နိုင်သောဘဝ အရိယာဖြစ်နိုင်သောဘဝဟု သိကြပြီး ကြိုးစားအားထုတ်ကြဖို့ရာ ရည်သန်၍ ဆောင်ပုဒ်များ ရေးသားစီကုံးထားခဲ့ပါသည်။

မိမိတို့ရရှိထားသော ယခုလက်ရှိ လူ့ဘဝသည် ခဲယဉ်း ခြင်း အကြောင်းတရား ၄-ပါးကို အပြည့်အစုံ ရရှိထားသော လူ့ ဘဝဖြစ်၍ ဒါန၊ သီလ၊ သမထ၊ ဝိပဿနာတို့ကို အချိန်အားလျော် စွာ ပြုလုပ်အားထုတ်ခဲ့ပါလှုင် အထူးသဖြင့် ဝိပဿနာတရားကို နည်းမှန်လမ်းမှန် အချိန်မီ ကြိုးစားအားထုတ်ပါလျှင် အပါယ်တံခါး ပိတ်သည့်အဆင့် သောတာပန်အဖြစ်မှစ၍ ရဟန္တာဖြစ်နိုင်သော လူ့ဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ ထို့ကြောင့် အထူးကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

၁၄

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

အချို့အချို့သောဘဝများ၌ လူဖြစ်ပြီး အသက်ရှင်၍ အသက်ပင် ရှည်နေကြရပါသော်လည်း အပါယ်တံခါးဝိတ်ကြောင်း သတိပတ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းစာရားတို့ကိုလည်း

အစမထင် သံသရာတစ်ခွင်၌ လူဖြစ်ခဲ့ရသော ဘဝပေါင်း များစွာတို့တွင် အချို့အချို့သောဘဝများ၌ လူဖြစ်သည်**ဆိုရရုံမျှ**သာ ရှိကြပါသည်။ အမိဝမ်းတွင်းမှာပင် ကွယ်လွန်သွားကြရပါသည်။ လသား၊ ရက်သားမှုဖြင့်လည်း ကွယ်လွန်သွားကြရပါသည်။

သာသနားတာ၊ တွေ့မှုနာ၊ ဇွေမှ နွာထေးဥကဥ တွေ့ခဲ့လှစွာ၊ သာသနာ၊ တွေ့ကာနေကြပြီ။ အကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ ဆုံခဲလှစွာ၊ ကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံကာနေကြပြီ။ အကြောင်းလေးဖြာ၊ ဆုံခိုက်မှာ၊ အရိယာမဂ်ဟာ ရသင့်သည်။

- ရှင်ခဲလှစွာ၊ သက်ဆိုတာ၊ ရှင်ကာနေကြပြီ။ ၃။ တရားတော်ဟာ၊ နာဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။ နာရခဲစွာ၊ တရားဟာ၊ နာကာနေရပြီ။ ၄။ သာသနာဟာ၊ တွေဖို့ရာ၊ လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။
- ၂။ လူတစ်ယောက်ဟာ၊ ရှင်ဖို့ရာ၊

လွန်စွာခဲယဉ်းသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၅

- ၁၈ အလွန်ကြားနာရခဲသော အရိယာဖြစ်ကြောင်း အပါယ် တံခါးပိတ်ကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြားနေရခြင်းတည်း ဟူသောအကြောင်း၊
- ာလွန်ရှင်နိုင်ခဲ့သော အသက်ရှင်နေခြင်းကို ရရှိထား ခြင်းတည်းဟူသောအကြောင်း
- ဝ။ အလွန်ရခဲသော လူဘဝကို ရရှိထားခြင်းတည်းဟူ သောအကြောင်း၊

ယခု မိမိတို့ရရှိထားကြသော လက်ရှိဘဝသည် -

ဤကဲ့သို့ လူ့ဘဝကို ရရှိကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် လူ့ဘဝ မှာ အသက်ပင် ရှင်နေရငြားသော်လည်း သောတာပန်စသော အရိယာအဖြစ်ကို မရနိုင်၊ အပါယ်တံခါး မပိတ်နိုင်ကြသောကြောင့် ကောင်းမြတ်သော လူ့ဘဝကို ရရှိကြသည်ဟူ၍ မဆိုနိုင်ပါး၊ သာမည လူ့ဘဝကို ရရှိကြသည်ဟူ၍သာ ဆိုရပါမည်။

မနာကြားရ၊ မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူ<mark>လာသော</mark> သာသနာတော် ကြီးနှင့်လည်း မတွေ့ကြံ့ကြရပါဘဲ **ဘဝသက်တမ်း**သာ ကုန်ခဲ့ကြ ပါသည်။

ЭC

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို မြတ်စွာဘုရားသည် လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားသော မြေမှုန့်နှင့်တူစွာ ဥပမာပြ၍ <sub>နခ</sub>သိခသုတ္တန်ကို ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

### လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံ

အကြောင်း ၄-ပါး ဆုံဖို့ရာမှာ ကမ္ဘာအသင်္ချေ လွန်လေ ပြားသော်လည်း တစ်ကြိမ်တစ်ခါဆုံ<sup>ငို့</sup>ရာ အလွန်ခဲယဉ်းပါသည်။ ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူဘဝသည် ဤအကြောင်း ၄-ပါး ဆုံနေ သော လူဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ ဤအကြောင်း ၄-ပါး ဆုံနေခိုက် အချိန်မှာ နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို ကြိုးစားအားထုတ်ပါက မိမိတို့ ပါရမီအားလျော်စွာ အပါယ်တံခါး ပိတ်သည့် သောတာပန်အဖြစ်မှစ၍ ရဟန္တာဖြစ်သည်အထိ ရောက် ရှိသွားနိုင်ပါသည်။

ဤအကြောင်း ၄-ပါးတို့ကို အပြည့်အစုံ ရရှိထားသော လူဘဝဖြစ်၍ အလွန်ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

၄။ အလွန်တွေ့ကြံ့နိုင်ခဲသော <mark>ဘုရားပွင့်တော်မူ</mark>လာသော သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြံ့နေရခြင်းတည်းဟူ သောအကြောင်း၊

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၇

ထိုသို့ ရဟန်းတော်များက ပြန်၍ လျှောက်ထားလိုက် သောအခါ မြတ်စွာဘုရားက "ချစ်သားတို့ ... ဤနည်းဥပမာနှင့်

ရဟန်းတော်များက "မြတ်စွာဘုရား … မြတ်စွာဘုရား ၏ လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားသော မြေမှုန့်သည် မဟာပထဝီ မြေကြီးပေါ်မှာ ရှိနေကြသော မြေမှုန့်တို့နှင့် နှိုင်းစာလိုက်ပါလျှင် အရေအတွက်ထဲသို့ ထည့်သွင်းမရအောင် နည်းပါးလုပါသည်ဘုရား မဟာပထဝီမြေကြီးပေါ်၌ရှိသော မြေမှုန့်များက အလွန်ပင် များပြားလုပါသည်ဘုရား ဟု လျှောက်ထားကြလေ၏။

"ချစ်သားရဟန်းတို့ … ငါဘုရား လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားတဲ့ မြေမှုန့်နှင့် မဟာပထဝီမြေကြီးပေါ်မှာရှိတဲ့ မြေမှုန့်တို့ တွင် ဘယ်မြေမှုန့်က ပို၍များသနည်း"ဟု မြတ်စွာဘုရား (သိတော် မူလျက်နှင့်ပင်) မိန့်ကြားတော်မူလိုက်လေသည်။

အခါတစ်ပါး မြတ်စွာဘုရား သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန် ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူစဉ် ရဟန်းတော်တို့သည် တရားနာဖို့ရာ စုဝေးနေကြဂဉုန်၏။ ထိုသို့ ရဟန်းတော်များ စုဝေး နေကြရာသို့ မြတ်စွာဘုရား ကြွလာတော်မူပြီးလျှင် မြေကြီးပေါ်မှ မြေမှုန့်ကို ကောက်ယူ၍ မြတ်စွာဘုရား၏ လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားကာ ရဟန်းတော်များကို မိန့်ကြားတော်မူလိုက်သည်။

00

သင္မွမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ထိုသို့ မိန့်ကြားတော်မူပြီးနောက် ဆက်လက်၍ မှာကြား တော်မူသည်မှာ "ဤကဲ့သို့ ငါဘုရားလက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထားတဲ့

အပါယ်သ<mark>တ္တဝါ</mark>၊ ဖြစ်သူမှာ၊ မဟာမြေကြီးအမျှတည်း။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ လူ့ဘဝမှာပဲ၊ ဖြစ်ပြန်မြဲ၊ လက်သည်းတင်ပြ၊ မြေမှုန့်မျှတည်း။

**ယခု** မိမိတို့ရရှိထားသော လူဘဝသည် ဤမျှလောက် ခဲယ**ဉ်းသော** လူဘဝ ဖြစ်ပါသည်။

လူဘဝက ကွယ်လွန်စုတေသွားကြပြီး ငရဲ **တိရစ္ဆာ**န်၊ ပြိတ္တာ၊ အသူရကာယ်ဟူသော အပါယ်ဘုံဘဝများ**သို့ ကျွရောက်** သွားကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မဟာပထဝီမြေကြီးပေါ်မှာရှိတဲ့ မြေမှုန့်များလောက် များပြားကြသည်<sup>"</sup>ဟု လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ဟောကြားတော်မူလိုက်ပါသည်။

တူစွာ လူ့ဘဝက ကွယ်လွန်စုတေပြီး လူ့ဘဝမှာ လူပြန်ဖြစ်သော ပု**ဂ္ဂိုလ်တို့သ**ည် ငါဘုရား လက်သည်းပေါ်မှာ တင်ထား**တဲ့ မြေမှု**န့် လောက်ပင် နည်းပါးကြသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၉

"မမေ့ကြနဲ့၊ ပြည့်စုံအောင် ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြ"ဟူ၍ မှာကြားတော်မူအပ်သော စကားတော်၏အဓိပ္ပါယ်မှာ "လူစည်းစိမ်၊ နတ်စည်းစိမ်၊ ဗြဟ္မာစည်းစိမ်တို့ကို ခံစားရရှိဖို့ရာ သာမန်ကုသိုလ် များ ပြည့်စုံဖို့ရာ မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြ"ဟူ၍ ဆိုလို ရင်း အဓိပ္ပါယ်မဟုတ်ပါ။ "မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း သတိ ပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများမှုကို မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံ အားထုတ်ကြ"ဟူ၍ ဆိုလိုရင်း ဖြစ်ပါသည်၊ မှာတော်မူလိုရင်း ဖြစ် ပါသည်။

မြတ်စွာဘုရား တရားဟောဖို့ရာ အချိန်မရခဲ့ပါလျှင် "မမေ့ ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြံဟု မှာကြားတော်မူသော စကား တော်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ လက်သုံးတော်စကားပင် ဖြစ်ပါသည်။ အချို့အချို့သော နေရာများမှာ "အပ္ပမာဒေန သမ္ပာဒေထ = မမေ့ ကြနဲ့၊ ပြည့်စုံအောင် ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြံံဟူ၍ မှာကြားတော် မူလေ့ ရှိပါသည်။

မြေမှုန့်လောက် နည်းပါး၍ ခဲယဉ်းသော လူဘဝကို ရထားကြ သောကြောင့် သင်ရဟန်းတို့သည် သာသနာတော် ရှိနေခိုက်မှာ မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြ"ဟု မှာကြားတော်မူပါသည်။

၂၀ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

# ဆောင်ပုဒ်။ ။ ထို့ကြောင့်သာပ၊ လူ့ဘဝ၊ ရကြသူငါ၊ မမေ့ရာတည်း။

မိမိနှင့်တကွ ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့ အပါယ်ဆင်းရဲ မှစ၍ ဆင်းရဲအမျိုးမျိုးတို့မှ လွတ်မြောက်ကာ မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ချမ်း သာသို့ ရောက်သွားဖို့ရာအတွက် ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော် မူခြင်း ဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်သောကြောင့် "မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ရောက် ကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာ ရှုမှတ်ပွားများ အားထုတ်ဖို့ရာ မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြံံဟု ဆိုတော်မူလိုရင်း ဖြစ်ပါ သည်၊ မှာကြားတော်မူလိုရင်း ဖြစ်ပါသည်။

ဘာကြောင့် "ရှုမှတ်ပွားများမှုကို မမေ့ကြနဲ့၊ ကျင့်ကြံ အားထုတ်ကြ "ဟူသော အဓိပ္ပါယ်ကို ယူဆရပါသနည်းဆိုပါလျင် မြတ်စွာဘုရားသည် ဘုရားဖြစ်ဖို့ရာ လေးသင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတစ်သိန်း ကာလပတ်လုံး အသက်နှင့်ခန္ဓာကို မငဲ့ညှာပါဘဲ ပါရမီတော်တို့ ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူခြင်းသည် မိမိတို့နှင့်တကွ ကျွတ်ထိုက်သော ဝေနေယျပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့ လူစည်းစိမ်၊ နတ်စည်းစိမ်၊ ဗြဟ္မာစည်း စိမ်တို့ကို ခံစားစံစားဖို့ရာအတွက် ရည်ရွယ်၍ အသက်နှင့်ခန္ဓာ မငဲ့ညှာပါဘဲ ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူခြင်း မဟုတ်ပါ။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၂၁

# လူတစ်ယောက်ဖြစ်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံ ပြီးပါပြီ။

နောင်သောအခါ ယုတ်နိမ့်သော (အပါယ်)**ဘုံဘဝများ** သို့ ဘယ်သောအခါမျှ မရောက်သွားရအောင် ဖန်**တီးနိုင်သော** ဘဝလည်း ဖြစ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ယခု ရရှိထားသော လူဘဝ သည် ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

**ယခု မိမိ**တို့ရရှိထားသော လူဘဝသည် ကမ္ဘာမြေကြီး ပေါ်၌ရှိသော မြေမှုန့်ပေါင်းများစွာတို့တွင် မြတ်စွာဘု<mark>ရား လ</mark>က် သည်းပေါ်မှာ တင်ရှိနေသော မြေမှုန့်လောက်ပင် နည်းပါးသည် ဖြစ်၍ ရရှိဖို့ရာ ခဲယဉ်းသောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

၂၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

မိမိတို့အောက် အသက်ငယ်သူများ အသက်မရှင်နိုင်ဘဲ ကွ**ယ်လွန်သွားကြ**သည်မှာလည်း များစွာပင် ဖြစ်ကြပေသည်။ မိမိ တို့နှင့် သက်တူရွယ်တူများ အသက်မရှင်နိုင်ပါဘဲ ကွယ်လွန်သွား ကြသည်မှာလည်း များစွာပင် ဖြစ်ကြပေသည်။ မိမိတို့ထက်

အချို့အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် လူဖြစ်ရသည်ဟု ဆိုရရုံ မျှ<mark>လောက်</mark>သာ ရှိကြပေသည်။ အမိဝမ်းတွင်းမှာပင် အချို့ကွယ် **လွန်သွားကြရ**ပေသည်။ ရက်သား၊ လသားဖြင့်ပင် အချို့ကွယ် လွ**န်သွားကြ**ရပေသည်။

လူပင် ဖြစ်လာပြားသော်လည်း အသက်ရှင်နေဖို့ရာမှာ လ**ည်း အလွ**န်ပင် ခဲယဉ်းလေသည်။ ဤအသက်ကလေး ရှင်နေ ဖို့ရာ ကြောင့်ကြစိုက်၍ အမြဲပြုပြင်ပေးနေကြရပေသည်။

လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ပြခန်း

မွေးဖွားခါစ ဖဝါးလက်နှစ်လုံး ပ**ုံးလက်နှစ်သစ် ငယ်ရွယ်** <sub>န်န</sub>ယ်သော အရွယ်မှစ၍ သားငယ်သမီးငယ်များကို ဘေးရန်

ဤအသက်ကလေး ရှင်နေရအောင် သင့်လျှော်သော စားဖွယ်သောက်ဖွယ်များကို ရှာမှီး၍ မှီဝဲသုံးဆောင်ပေးနေရပါ သည်။ အချမ်းအပူများကို ကာကွယ်နိုင်ရအောင် သင့်လျှော်သော အဝတ်အထည်များကို ရှာမှီး၍ ဝတ်ဆင်ပေးနေကြရပေသည်။ လေဒဏ်၊ မိုးဒဏ်၊ ဥတုရာသီဒဏ်တို့ကို ခံနိုင်ရအောင် သင့်လျှော် သော အိမ်ရာအဆောက်အအုံများ ဆောက်လုပ်နေထိုင်ပေး ရပေသည်။ ဤအသက်ကလေး ရှင်နေရအောင်ပင် သင့်လျှော် သော ဆေးများကို ရှာမှီး၍ မှီဝဲသုံးဆောင်ပေးနေရပေသည်။ ကဲ့သို့ အမြဲကြောင့်ကြစိုက်၍ နေ့စဉ်နှင့်အမျှ ပြူပြင်ပေးနေကြရ ပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာ အလွန် ခဲယဉ်းပါသည်။

မိမိတို့ အသက်ရှင်နေကြသည်မှာလည်း လွယ်လွယ်ကူ ကူဖြင့် သူ့အလိုလို ရှင်နေကြသည် မဟုတ်ပါ။ နေ့စဉ်နေ့တိုင်း ကြောင့်ကြစိုက်၍ အမြံပြုပြင်ပေးနေကြရပေသည်။

အသက်အရွယ်ကြီးသူများ အသက်မရှ<mark>င်နိုင်တော့ပါဘဲ ကွယ်လ</mark>ွန် သွားကြသည်မှာလည်း များစွာပင် ဖြစ်ကြ<mark>ပေသည်။</mark>

၂၄ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

လူတို့အသက်ရှည်ကြောင်း တရား ၅-ပါး ၁။ မိမိခန္ဓာကိုယ်နှင့် သင့်လျော်သည်ကို ပြုလုပ်တတ်ခြင်း ၂။ သင့်လျှော်သည်၌ အတိုင်းအရှည်ကိုသိခြင်း၊

သိုပါ၍ လူ့ဘဝမှာ အသက်ရှည်စွာ နေထိုင်ဖို့ရာကိုလည်း အထူးသတိပြုသင့်ကြပေသည်။ လူ့ဘဝသည် သုဂတိဘဝ <del>=</del> ကောင်းမြတ်သောဘဝဖြစ်၍ လူ့တဝမှာ အသက်ရည်ကြောင်း တရား ၅-ပါးကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

လူ့ဘဝမှာ အသက်ရှင်နေရခြင်းသည် အသိဉာဏ်ပြည့်ဝ ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် အသက်ရှင်နေသမျှကာလပတ်လုံး အလွန်အကျိုးများကြပါသည်။ မိမိအကျိုး၊ သူတစ်ပါးအကျိုး၊ ယခုဘဝအကျိုး၊ နောင်သံသရာဘဝအကျိုး၊ ဘဝသံသရာမှ လွတ်မြောက်ရန် အကျိုးတို့ကို ရရှိအောင် ဆောင်ရွက်နိုင်ကြ သောကြောင့် အလွန်အကျိုးများကြပါသည်။

ကင်းကွာ ကျန်းမာချမ်းသာစွာ အသက်ရှင်လာရအောင် မွေးကျွေး စောင့်ရှောက်ခဲ့ကြသော မိခင်ဖခင်တို့သည် လူတစ်ယောက် ကောင်းမွန်စွာ အသက်ရှင်နေဖို့ရာ ခဲယဉ်းသည့်အကြောင်း ပို၍ သိကြမည် ဖြစ်ပေသည်**း** 

ယခုဘ၀ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၂၅

မိမိခန္ဓာကိုယ်နှင့် သင့်လျော်သည်ကို ပြုလုပ်**တတ်ခြင်း**ဟူ **WC** သည် မိမိခန္ဓာကိုယ်နှင့် သင့်လျှော်သော အစာအာဟာရ တို့ကိုသာ စားသောက်တတ်ခြင်း၊ သင့်လျှော်သော အအေးအပူ ဥ**တုရာသီတို့ကို** မှီဝဲနေထိုင်တတ်ခြင်း၊ သင့်လျော်<mark>သော သွားခ</mark>ြင်း၊ ရပ်<mark>ခြင်</mark>း ထိုင်ခြင်း လျောင်းအိပ်ခြင်းဟူသော ဣရိ<mark>ယာပုထ်တို့ဖြ</mark>င့် နေထိုင်တတ်ခြင်း စသည်တို့ ဖြစ်ပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သင့်လျှော်တိုင်းရှည်၊ ကြေမည်အစာ၊ ရှိပါသီလ၊ မိတ်ကောင်းရ၊ ငါးဝသက်ရှည်ကြောင်း။

ဤတရား ၅-**ပါးနှင့် ပြည့်စုံ**သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် **လူ့ဘ**ဝ မှာ **အသက်ရှည်ကြမည်ဟု** မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူခဲ့ ပါ**သည်။ အသက်ရှည်လိုကြ**သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အ**တွက် အလွ**န် လိုက်နာဖွယ် ကောင်းလုပါပေသည်။

(အံ∽၂/၁၂ဂ)

- သောက်**လေ့ရှိခြင်း** ၄။ အကျင့်သီလ**ရှိခြင်း** ၅။ မိတ်ကော**င်းဆွေကောင်းရှိခြင်း။**
- ၃။ ကြေလွယ်ကျ**က်လွယ်**သော အစာ**းအစာကို** စား

သဒ္ဓမ္မရ<mark>ံသိရိပ်သာဆရာတော်</mark>

JG

**ပြောင်းပြန်(ဗျတိရေက)အားဖြင့် မိမိခန္ဓာကို**ယ်နှင့် သင့် လျှော်သော <mark>အစားအစာ၊</mark> အအေးအပူ၊ သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်း

၂။ သင့်လျှော်သည်၌ အတိုင်းအရှည်ကိုသိခြင်းဟူသည် မိမိ ခန္ဓာကိုယ်နှင့် သင့်လျှော်သော အစားအစာတို့ကို မှီဝဲ သုံးဆောင်သောအခါမှာ အလွန်အကျွံ မစားသောက်ပါဘဲ သင့် လျော်မျှတရံ အတိုင်းအရှည်(ပမာဏ)ကိုသိ၍ စားသောက်ခြင်း၊ အအေးအပူ ဥတုရာသီကို မှီဝဲနေထိုင်သည့်အခါမှာလည်း လွန်ကဲ ဝိုလွန်မှု မရှိစေပါဘဲ မျှတရံ အတိုင်းအရှည်(ပမာဏ)ကိုသိ၍ နေထိုင်တတ်ခြင်း၊ သွားခြင်း၊ ရပ်ခြင်း၊ ထိုင်ခြင်း၊ လျောင်းခြင်း ကူရိယာပုထ်တို့ဖြင့် နေထိုင်ရာ၌လည်း လွန်ကဲပိုလွန်မှု မရှိစေ ပါဘဲ မျှတရံ အတိုင်းအရှည်(ပမာဏ)ကိုသိ၍ နေထိုင်တတ်ခြင်း တို့ ဖြစ်ပါသည်။

ပြောင်းပြန်(ဗျတိရေက)အားဖြင့် မိမိခန္ဓာကို**ယ်နှင့် မ**သင့် လျှော်သော အစားအစာများကိုမှ ကြိုက်တတ်၍ မိုဝဲစားသောက် တ**တ်ခြင်း** မိမိခန္ဓာကိုယ်က အအေးနှင့်မတည့်ပါဘဲ **အအေးထဲ**မှာ နေ**လေ့ရှိခြ**င်း၊ ကြာကြာထိုင်ခြင်းစသော ဣရိ**ယာပုထ်နှင့် မ**သင့် ပါဘဲ ကြာကြာထိုင်ခြင်း စသည်တို့ကို ပြုလုပ်နေထိုင်လေ့ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အသက်တိုတတ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၂၇

www.dhammadownload.com

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ဣရိယာပုထ်တို့ကိုပင် သင့်လျော်မျှတရုံ မှီဝဲသုံးဆောင် စားသောက် နေထိုင်ခြင်း မဟုတ်ပါဘဲ အတိုင်းအရှည်(ပမာဏ)ထက် လွန်လွန် ကဲကဲ မှီဝဲစားသောက် နေထိုင်ခြင်းတို့ကို ပြုလုပ်တတ်သောပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် အသက်တိုတတ်ပါသည်။

၃။ ကြေလွယ်ကျက်လွယ်သော အစားအစာကို စားသောက် လေ့ရှိခြင်းဟူသည် မိမိစားလိုက်သော အစာအာဟာရ သည် မိမိဝမ်းမီး(ပါစကတေဇော)က လွယ်လွယ်ဖြင့် ကြေကျက် အောင် ချက်ပေးနိုင်သည့် ကြေလွယ်ကျက်လွယ်သော အစား အစာမျိုးကို မှီဝဲသုံးဆောင်လေ့ရှိခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

ပြောင်းပြန်(ဗျတိရေက)အားဖြင့် ကြေခဲကျက်ခဲသော အစာ အာဟာရများကို စားသောက်လေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်သည် စားလိုက်သော အစာအာဟာရများကို ဝမ်းမီးက ကြေကျက်အောင် ချက်၍ မပေး နိုင်သောကြောင့် အစာမကြေသော ရောဂါများ ဖြစ်လာတတ်ပါ သည်။ "အစာမကြေ၊ ရောဂါထွေ"ဟု ပြောဆိုရိုးရှိသည့်အတိုင်း အထွေထွေရောဂါများ ဖြစ်လာတတ်ကြပါသည်။ ရောဂါများသဖြင့် အသက်လည်း တိုသွားတတ်ပါသည်။

5ª

၂ဂ

အကျင့်သီလရှိခြင်းဟူသည် သူ့အသက်မသတ်ခြင်း၊ သူ ဥစ္စာမနိုးခြင်း သူတစ်ပါး သားသမီး၊ သားမယားကို မဖျက်

သားကောင်း၊ သမီးကောင်း၊ လင်ကောင်း၊ ဇနီးကောင်း၊ မိတ်ဆွေကောင်းများနှင့် အတူတကွ နေထိုင်ကြရသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် စိတ်ချမ်းသာကြကုန်၏။ စိတ်ချမ်းသာခြင်းကြောင့် စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သော (စိတ္တဇ)ရုပ်များ ကောင်းမွန်တိုးတက် ခိုင်ခံ့ ကြကုန်၏။ စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်များ ကောင်းမွန်တိုးတက်

မိတ်ကောင်းဆွေကောင်းရှိခြင်းဟူသည် သားကောင်း၊ သမီးကောင်း၊ လင်ယောက်ျားကောင်း၊ ဇနီးကောင်း၊ အပေါင်းအဖော် မိတ်ဆွေကောင်းများရှိခြင်းတို့ ဖြစ်ပါသည်။

91

ပြောင်းပြန်(ဗျတိရေက)အားဖြင့် သူ့အသက်သတ်ခြင်း သူတစ်ပါးဥစ္စာကို ခိုးတတ်ခြင်း၊ သူတစ်ပါး သားသမီး၊ သားမယား ကို ဖျက်ဆီးခြင်း၊ လိမ်ညာခြင်း၊ အရက်သေစာတို့ကို အလွန်အကျွံ သောက်စားခြင်းတို့ကို လွန်ကျူးပြုလုပ်၍ အကျင့်သီလပျက်နေ သော **ပုဂ္ဂိုလ်တို့**သည် အသက်တိုတတ်ပါသည်။ ပင်ကို**ယ်ကျန်း** မာ**ရေးအခြေခံ**ကောင်း၍ အသက်ရှည်နိုင်သော ခန္ဓာကို**ယ်အနေ** အထားပင် ရှိပါသော်လည်း အကျင့်သီလပျက်၍ အသက်တိုသွား ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို မကြာခဏ တွေ့မြင်ကြရပေသည်။

ဆီးခြင်း၊ လိမ်ညာမပြောခြင်း၊ အရက်သေစာ မသောက်စားခြင်း စသော အကျင့်သီလရှိခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်<del>။</del>

#### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၂၉

ဤရုပ်လေးမျိုးတို့သည် တစ်မျိုးနှင့်တစ်မျိုး **အချင်းချင်**း အထောက်အပံ့ပြု ကျေးဇူးပြ၍ တည်တံ့နေကြပါသည်။ ဥပမာအား ဖြင့် ခြေထောက်လေးချောင်းရှိသော စားပွဲခုံနှင့်တူပါသည်။

မိမိတို့ခန္ဓာကိုယ်၌ "ကံကြောင့်ဖြစ်သောရု**ပ်၊ စိတ်ကြော**င့် **ဖြစ်သောရုပ်၊** ဥတုကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်၊ အာဟာရကြော**င့်ဖြစ်သော** ရု**ပ်ံံဟူ၍** ရုပ်လေးမျိုး ရှိပါသည်။

ပြောင်းပြန်(ဗျတိရေက)အားဖြင့် သားဆိုး၊ သမီးဆိုး၊ လင်ယောက်ျားဆိုး၊ ဇနီးဆိုး၊ မိတ်ဆွေဆိုးတို့နှင့် နေထိုင်ကြရသော **ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် စိတ်ဆ**င်းရဲ့ကြရပါသည်။ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းကြောင့် **စိတ်ကြောင့်ဖြစ်**သော (စိတ္တဇ)ရုပ်များ **ပျက်စီးကြပါသည်။ စိ**တ် ကြောင့်ဖြစ်သောရုပ် ပျက်စီးခြင်းကြောင့် ကံကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်၊ ဥတုကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်၊ အာဟာရကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်တို့လည်း ပျက်စီးကြပါသည်။ ရှမ်လေးမျိုးပျက်စီးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အသက်တိုကြပါသည်။

ကြကုန်၏။

**ခိုင်ခံ့ခြင်းကြောင့် ကံကြောင့်**ဖြစ်သောရုပ်၊ ဥ**တုကြောင့်ဖြစ်သော**ရုပ်၊ အာဟာရကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်တို့လည်း ကောင်းမွန်တိုးတက် နိုင်ခံ့ **ကြကုန်င်္ခမ** ရုပ်လေးမျိုးခိုင်ခံ့သော ပုဂ္ဂိုလ်**တို့သည် အသက်ရှ**ည်

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော် 90

လူတစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာခဲယဉ်းပုံ ပြီးပါပြီ။

ဤရုပ်လေးမျိုးလုံး အညီအမျှ ကောင်းမွန်**နေရအော**င် အမြဲပြုပြင်ပေးနေကြရပါသည်။ အမြဲပြုပြင်ပေးမှ ခန္ဓာကိုယ်ကြီး တည်တံ့ခိုင်ခံ့ကာ အသက်ရှင်နေကြရသည်ဖြစ်သောကြောင့် လူ တစ်ယောက် အသက်ရှင်ဖို့ရာ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းလှပေသည်။ ရှင်ခဲလှသော အသက်ရှင်ခြင်းကို ရထားသောကြောင့် ယခုဘဝ သည် ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

ထိုနည်းတူစွာ မိမိတို့ခန္ဓာကိုယ်၌ ရုပ်လေးမျိုး**တို့သည်** တ**စ်မျိုးနှင့်**တစ်မျိုး အချင်းချင်း အထောက်အပံ့ပေး၍ **ရုပ်ခန္မာ** ကို**ယ်ကြီးကို** တည်တံ့စေကြပါသည်။ ရုပ်တစ်မျိုးမျိုးက **ဖျက်စီး** သွားခဲ့ပါလျှင် ကျန်ရုပ်သုံးမျိုးတို့လည်း မခိုင်ခံ့တော့ပါဘဲ ခြေထောက် တ**စ်ချောင်း ကျိုး**ပျက်သွားသော စားပွဲခုံကဲ့သို့ **ယိုယွင်းဖျက်စီး** သွားတတ်ပါသည်။

ခြေထောက်လေးချောင်းရှိသော စားပွဲခုံ၌ ခြေထောက် လေးချောင်းတို့သည် တစ်ချောင်းနှင့်တစ်ချောင်း အချင်းချင်း အထောက်အပံ့ပေး၍ စားပွဲခုံကို တည်တံ့စေကြပါသည်။ ခြေ ထောက်တစ်ချောင်း ကျိုးပျက်သွားသောအခါ တည့်မတ်စွာ မတည်တံ့နိုင်တော့ပါဘဲ တစ်ဖက်သို့စောင်းကျ၍ အသုံးပြူလို့မရ ဘဲ ဖြစ်သွားပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၃၁

www.dhammadownload.com

### သူတော်ကောင်းတရား နာကြားဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံကို ပြခန်း

**ယခု မိမိတို့ရရှိထား**သော လူဘဝသည် အလွန်ကြားနာ ရ**ခဲသော အပါယ်တံခါးပိတ်ကြောင်း** သောတာပန်စသော အရိယာ ဖြစ်ကြောင်း သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို (နာကြားလိုပါက) နာ ကြားနေရသောကြောင့် ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

ဘုရားမပွင့်သော သာသနာပအခါများ၌ အပါယ်တံခါး ပိတ်ကြောင်း သောတာပန်စသော အရိယာဖြစ်ကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားများလည်းမရှိ ဟောကြား မည့်ပုဂ္ဂိုလ်ကလည်း မရှိသောကြောင့် လုံးဝ နာကြားခွင့်မရှိကြပါ။ သာသနာတွင်းအခါမှာလည်း သူ့ခေတ်သူ့အခါနှင့် ကြံ့ကြိုက်မှသာ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြား ခွင့် ရရှိကြပါသည်။ သို့ဖြစ်ပါ၍ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ကို နာကြားဖို့ရာ ခဲယဉ်းကြပါသည်။

ယခုအချိန်အခါ၌ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို မဂ်ရောက် ဖိုလ်ရောက် ကျင့်ကြံအားထုတ်နိုင်အောင် ဟောကြား ပြသနိုင်သော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များကလည်း မကြာခဏ ဟောပြော ပြသလျက်ရှိကြပါသည်။ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဒကာ၊ ဒကာမ တို့ကလည်း ဒါန၊ သီလမှုဖြင့် ရောင့်ရဲတင်းတိမ်ခြင်း မရှိကြပါဘဲ

ထိုအချိန်အခါက ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဒါန၊ သီလလောက်မှုဖြင့် ရောင့်ရဲတင်းတိမ် နှစ်သက်ကျေနပ်ခဲ့ကြပါ သည်။ ဟောပြောပြသကြသော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များက လည်း ဒါနအကြောင်း၊ သီလအကြောင်းများကိုသာ များများ ဟောကြားလေ့ရှိကြပါသည်။ ထိုခေတ်ထိုအချိန်က **သတိပ**္ဆာန် ဝိပဿနာတရားများ မထွန်းကား၊ တိမ်မြုပ်ခဲ့ကြပါသည်။ မ**ဂ်ရော**က် ဖိုလ်ရောက် ကျင့်ကြံအားထုတ်လိုကြသော ပုဂ္ဂိုလ်များအတွက် နာကြားဖို့ရာ မလွယ်ကူကြပါ။ ခဲယဉ်းလှပေသည်။

လွန်ခဲ့သော အနှစ်-၆ဝကျော် အချိန်ကာလများက မြန်မာပြည်မှာ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို မဂ်ရောက် ဖိုလ်ရောက် ကျင့်ကြံအားထုတ်နိုင်လောက်အောင် ဟောကြား ပြသပေးသည့် ပုဂ္ဂိုလ်များကလည်း နည်းပါးခဲ့ကြပါသည်။ ကျင့်ကြံအားထုတ်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်များကလည်း နည်းပါးခဲ့ကြပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် - ၃၃

သတိပင္ဆာန် ဝိပဿနာတရားများ ထွန်းကားနေသည့် အ**ချိန်အခါမှာ** လူဖြစ်ရသည့်အားလျော်စွာ နာကြားရုံမျှ မဟုတ် ပါဘဲ နည်းလမ်းမှန်ကန်စွာ ကြိုးစားအားထုတ်လိုက်ပါလျှင် မိမိတို့ ပါရမီအားလျော်စွာ ဉာဏ်ထူးတရားထူးများ ရရှိပြီး အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားနိုင်ကြပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူ ဘဝသည် ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေသည်။

**ယခုလို သတိပ**ဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော သူ**တော်ကော**င်း တရားများ ထွန်းကားနေသည့်အချိန်မှာ မိမိတို့ လူဖြစ်လာရခြင်း သည်လည်း လွန်ခဲ့ပြီးသော အတိတ်ဘဝများက ကုသိုလ်ပါရမီ ထူးများကို ဆည်းပူးခဲ့၍သာ ဖြစ်လာရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များကလည်း ဟော ကြားကြ၊ ဒကာ၊ ဒကာမများကလည်း နာကြားကြ၊ အားထုတ်လို ကြသော စိတ်ဆန္ဒများကလည်း များလာကြသောကြောင့် သတိ ပစ္ဆာန် ဝိပဿနာတရားများ ထွန်းကားလာသည်ဖြစ်၍ မကြာခဏ နာကြားနေရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ နာကြားဖို့ရာ လွယ်ကူသည်ဟူ၍ မဆိုသင့်ပါ။ ခဲယဉ်းသည်ဟူ၍ပင် ဆိုရပါသည်။

သတိ**ပင္ဗာန် ၀ိပဿ**နာတရား**တို့ကို နာကြား**လိုေသာ <mark>ဆန္မ</mark> ကျင့် ကြံ**အားထုတ်လို**သော ဆန္ဒများ တိုးတက်လာကြပါသည်။

၃၄ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

ဖခင်သူဌေးကြီးက ယာဂုစားဖွယ်များကို စားသောက်ပြီးရင် ငွေတစ်ရာပေးပါမည်၊ ယာဂုစားဖွယ်များကို ရေးဦးစွာ စားသောက်

ကာလသည် ငွေတစ်ရာကို လိုချင်လှ၍ ကျောင်းတော် သို့သွားကာ ဥပုသ်စောင့်လေ၏။ ဥပုသ်စောင့်ပြီး အိမ်သို့ပြန်လာ သောအခါ ဖခင်သူဌေးကြီးက ယာဂုစားဖွယ်များကို ပြင်ဆင်၍ ကျွေးစေ၏။ ကာလသည် ယာဂုစားဖွယ်များကို မစားပါဘဲ "ငွေ တစ်ရာအရင်ပေးပါ"ဟု တောင်းလေ၏။

အခါတစ်ပါး မြတ်စွာဘုရားသည် သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန် ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ တစ်နေ့သ၌ အနာထပိဏ်သူဌေးကြီးက ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာများကို မကိုး ကွယ်မဆည်းကပ်ဘဲ အယူလွဲနေသော သားဖြစ်သူ ကာလအား "မြတ်စွာဘုရားကျောင်းတော်သို့သွား၍ ဥပုသ်စောင့်လျှင် ငွေတစ်ရာ ပေးမည် ဟုဆိုကာ ဥပုသ်စောင့်စေလိုက်၏။

မြတ်စွာဘုရား လက်ထက်တော်အခါက ပါရမီအခြေခံ ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ တရားနာနေရင်း ရှုမှတ်ကာမှုဖြင့် တရားထူး တရားမြတ်များ ရသွားကြတာ ရှိခဲ့ဖူးပါသည်။

# တရားနာက မဂ်ဖိုလ်ရ

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၃၅

ကာလသည် ရှေ့ရှေ့ဟောကြားအပ်သော <mark>တရားများ</mark>နှင့် နောက်နောက် ဟောကြားအပ်သောတရားများကို <mark>ဆက်စပ်မ</mark>ိအောင်

မြတ်စွာဘုရားက ကာလသည် တရားလိုချင်လို့မဟုတ်၊ ငွေတစ်ထောင်ရလို၍ တရားလာနာနေသည်ကို သိတော်မူ၏။ ထို့ ကြောင့် ကာလ တရားတစ်ပုဒ် အပြည့်အစုံ မမှတ်မိအောင် ရှေ ရှေ့တရားတစ်ပုဒ် မပြီးဆုံးသေးမီ နောက်နောက် တစ်ပုဒ်တစ်ပုဒ် ကို ပြောင်း၍ပြောင်း၍ ဟောကြားတော်မူလေ၏။

ကာလသည် တရားတစ်ပုဒ် နာလို့ရတာနှင့် အိမ်သို့ပြန် ၍ ငွေတစ်ထောင် တောင်းယူမည်ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားသော တရားကို မှတ်မိအောင် အထူး ဂရုစိုက်၍ နာကြားလေ၏။

ဖခင်သူဌေးကြီးက သားမိုက်ကာလ တရားမရခဲ့သည်ကို သိသောကြောင့် "တရားတစ်ပုဒ် ဟောပြနိုင်ရင် <mark>ငွေတစ်ထောင်</mark> ပေးမည်"ဟုဆိုကာ မြတ်စွာဘုရားကျောင်းတော်သို့ စေလွှတ်ပြန် လေ၏။

<sup>ဖို့</sup>ရာ **အကြိမ်**ကြိမ်တိုက်တွန်းပါသော်လည်း မစားသဖြင့် ငွေတစ်ရာ ရှေးဦးစွာ ပေးရလေ၏။

၃၆ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

လေ၏။

မြတ်စွာဘုရားနှင့် သံဃာတော်များ ယာဂုဆွမ်းဘုဉ်းပေး စားသောက်ပြီးသောအခါ အနာထပိဏ်သူဌေးကြီးသည် ငွေတစ်ထောင်ကိုယူကာ မြတ်စွာဘုရား ရှေ့မှောက်မှာပင် သား ဖြစ်သူ ကာလအား ပေးလေ၏။ ကာလသည် ရှက်ကြောက်သော အမူအရာဖြင့် ငွေတစ်ထောင်မယူလိုသည့်အကြောင်း ပြောကြား

ကာလ၏စိတ်ထဲတွင် ဖခင်သူဌေးကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား ရှေ့မှောက်၌ ငွေတစ်ထောင်ကို မပေးပါစေနဲ့၊ ရှေ့နေ့က ဥပုသ် စောင့်လို့ ငွေတစ်ရာပေးခဲ့သည့် အကြောင်းကိုလည်း မြတ်စွာ ဘုရားအား မလျှောက်ထားပါစေနဲ့ဟု ဆုတောင်းနေလေ၏။

အနာထပိဏ်သူဌေးကြီးက အိမ်သို့ ကြွရောက်လာသော မြတ်စွာဘုရားနှင့် သံဃာတော်များကို ယာဂု ဆွမ်းခဲဖွယ်များ ဆက် ကပ်လှူဒါန်းလေ၏။ သားဖြစ်သူ ကာလကိုလည်း ယာဂု ဆွမ်း ခဲဖွယ်တို့ကို ကျွေးစေ၏။

နံနက်မိုးလင်း၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့် သံဃာတော်များ အနာ ထပိဏ် သူဌေးကြီးအိမ်သို့ ဆွမ်းစားကြွလာသောအခါ သံဃာတော် များနောက်မှ ကျောင်းသားကပ္ပိယအဖြစ်ဖြင့် လိုက်လာခဲ့လေ၏။

ဂရုစိုက်၍ နာကြားမှတ်သားနေရင်း ရှုမှတ်မှုအလုပ်ပါ ပါဝင်လာ သောကြောင့် သောတာပန်ဖြစ်သွားလေ၏။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၃၇

အနာထပိဏ်သူဌေးကြီးက မြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ် ချီကာ "မြတ်စွာဘုရား … ကာလသည် ရှေ့နေ့က ငွေတစ်ရာပေး မည်ဟုဆိုကာ ဥပုသ်စောင့်ခိုင်းခဲ့ရာတွင် အိမ်သို့ပြန်လာသောအခါ စားဖွယ်သောက်ဖွယ်များကို ကျွေးမွေးပါသော်လည်း မစားပါဘဲ ငွေ တစ်ရာအရင်ပေးမှစားမည်ဟု ဆိုသဖြင့် ငွေတစ်ရာအရင်ပေးခဲ့ရ ပါသည်ဘုရား။

ယနေ့တော့ ငွေတစ်ထောင်ပေးပါသော်လည်း မယူတော့ ပါဟု ငြင်းပယ်ပါသည်ဘုရား၊ ကာလ၏စိတ်ဓာတ် ထူးခြားစွာ ပြောင်းလဲသွားခြင်းမှာ အံ့သြဖွယ်ကောင်းလှပါသည်၊ ဘာ့ကြောင့် ပါလဲဘုရား "ဟု လျှောက်ထားလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားက "အနာထပိဏ်သူဌေးကြီး … သင်၏ သားကာလသန္တာန်မှာ မြေတစ်ပြင်လုံးကို အစိုးရသည့် စကြဝတေး မင်း စည်းစိမ်ထက်လည်းကောင်း၊ နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့၏ စည်းစိမ်ထက် လည်းကောင်း မွန်မြတ်သော သောတာပတ္တိဖိုလ်ကိုရရှိသွားပြီး ဖြစ်သောကြောင့် သင်သူဌေးကြီးပေးသော ငွေတစ်ထောင်ကို မယူ တော့ခြင်း ဖြစ်ပေသည်"ဟု မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။ (ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ/၁၂၄)

သူတော်ကောင်းတရား နာကြားဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံ ပြီးပါပြီ။

ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် သောတာပန် ဖြစ်နိုင်ကြောင်း သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာသူတော်ကောင်းတရားတို့ ကို နာကြားနေရသောကြောင့် ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေ သည်။

တရားနာခြင်းကြောင့် သောတာပန်ဖြစ်သွားသောပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် ဘယ်သောအခါမှ အပါယ်ဘုံများသို့ မကျရောက်နိုင် တော့ပါဘဲ ဘဝသံသရာမှာ ထောက်ရာတည်ရာ ရရှိသွားကြကုန် ၏။ ကောင်းမြတ်သော ဘုံဘဝများမှာသာ ဆက်ကာဆက်ကာ ဖြစ်ကြရကုန်၏။ ၇-ဘဝအတွင်းမှာ ဆင်းရဲဒုက္ခအလုံးစုံတို့၏ မရှိ ရာ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားကြရမည် ဖြစ်သောကြောင့် စကြဝတေးမင်းစည်းစိမ်၊ နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့၏စည်းစိမ်ထက် သောတာ ပန်အဖြစ်က ပို၍မြတ်လှပေသည်။

စကြဝတေးမင်း စည်းစိမ်ချမ်းသာ၊ နတ်၊ ဗြဟ္မာတို့၏ စည်းစိမ်ချမ်းသာတို့သည် ယခုဘဝ၌သာ ချမ်းသာအမျိုးမျိုးတို့ကို ခံစားကြရပေသည်။ နောက်နောင်ဘဝများမှာ ငရဲ၊ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္တာ၊ အသူရကာယ်ဟူသော မကောင်းယုတ်ညံ့သော အပါယ် ဘုံဘဝများသို့လည်း ကျရောက်သွားနိုင်သောကြောင့် (သောတာ ပတ္တိဖိုလ်) သောတာပန်အဖြစ်လောက် မမြတ်သည်သာတည်း။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၃၉

ယခုကမ္ဘာသည် ဘုရား ၅-ဆူပွင့်သော ဘဒ္ဒကမ္ဘာ ဖြစ် ပါသည်။ ကကုသန်၊ ကောဏာဂုံ၊ ကဿပ၊ ဂေါတမဟူသော ဘုရား ၄-ဆူတို့ ပွင့်တော်မူသွားပြီး ဖြစ်ကြပါသည်။ မပွင့်သေး သော ဘုရားမှာ အရိမေတ္တေယျဘုရား ဖြစ်ပါသည်။ ယခုအချိန် သည် ဂေါတမဘုရား၏ သာသနာနှစ် ၂၅၂ဂ-နှစ် ရှိသွားပြီဖြစ်၍ သာသနာတော် နှစ်-၅ဝဝဝ ဖြင့် ရေတွက်ပါလျှင် တစ်ဝက်ကျော် သွားပြီး ဖြစ်ပါသည်။

သာသနာနှင့်တွေ့ဖို့ရာ ခဲယဉ်းပုံ ဘုရားပွင့်သောကမ္ဘာတို့သည် -၁။ ဘုရား ၁-ဆူသာပွင့်သော သာရကမ္ဘာ၊ ၂။ ဘုရား ၂-ဆူပွင့်သော မဏ္ဍကမ္ဘာ၊ ၃။ ဘုရား ၃-ဆူပွင့်သော ဝရကမ္ဘာ၊ ၄။ ဘုရား ၄-ဆူပွင့်သော သာရမဏ္ဍကမ္ဘာ၊ ၅။ ဘုရား ၅-ဆူပွင့်သော ဘဒ္ဒကမ္ဘာဟူ၍ ၅-မျိုးရှိပါသည်။

ယခုအချိန်မှာမူ မိမိတို့၏ အတိတ်ဘဝများက ပါရမီ ကုသိုလ်အထူးတို့က အကျိုးပေးခွင့်ရ၍ ဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်နှင့် တွေ့ကြရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ သာသနာနှင့် တွေ့ဖို့ရာ မလွယ်ကူလှပါ။ အလွန်ခဲယဉ်းကြပါသည်။

မိမိတို့သည် ဤဘဒ္ဒကမ္ဘာ၌ ပွင့်တော်မူသွားပြီးဖြစ်ကြ သော ကကုသန်၊ ကောဏာဂုံ၊ ကဿပဟူသော ဘုရား ၃-ဆူ တို့၏ သာသနာတော်များနှင့်လည်း မတွေ့ကြရ၊ လွဲခဲ့ကြပါသည်။ ရေးရေးကမ္ဘာများက မရေမတွက်နိုင်အောင် ပွင့်တော်မူပြီးခဲ့ကြ သော ဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော်များနှင့်လည်း မတွေ့ကြရ၊ လွဲခဲ့ကြပါသည်။

မှတ်ချက်။ ။ နိုင်ငံတော် သံဃမဟာနာယကအဖွဲမှစ၍ သံဃ နာယကအဖွဲ့များ၏ အမှတ်တံဆိပ်တို့၌ ကြာ ၅-ခိုင်တို့တွင် ၄-ခိုင်မှာ ပွင့်ပြီးသော ဘုရား ၄-ဆူ တို့ကို ပြထားခြင်း ဖြစ်ပါသည်။ မပွင့်သေးသော အလယ် ၁-ခိုင်မှာ ပွင့်တော်မမူသေးသော မေတ္တေ ယျဘုရားရှင်ကို ပြထားခြင်း ဖြစ်ပါသည်။ ဤဘဒ္ဒ ကမ္ဘာ၌ ဘုရား ၅-ဆူပွင့်သည်ဟူ၍ ပြထားခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၄၁

မေတ္တေယျဘုရားရှင်၏ သာသနာနှင့် တွေ့ဖို့ရာမှာလည်း သာမန်ပုထုဇဉ်ဘဝမှ ဆုတောင်းနေကာမျှဖြင့် တွေ့ဖို့ရာ မလွယ်

### မေတ္တေယျသာသနာ တွေ<u>ဖို</u>့ရာမလွယ်ပါ

သို့ဖြစ်ပါ၍ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေခိုက်မှာ သာသနာတော်၏ အမွေအနှစ်ဖြစ်သော မဂ်ဖိုလ် တရားထူးတရား မြတ်များကို ရအောင်ယူလိုက်ကြဖို့ရာ အထူးပင် အရေးကြီးကြ ပေသည်။

နောက်ထပ်ပွင့်ဖို့ရာမှာ မေတွေယျဘုရား ၁-ဆူသာ ကျန် ရှိပါတော့သည်။ မေတ္တေယျဘုရားရှင်၏သာသနာ ကုန်သွားသော အခါ ဘုရားမပွင့်သော သုညကမ္ဘာမျှားသာ မရေမတွက်နိုင်လောက် အောင် ဖြစ်နေ၍ သာသနာကွယ်နေမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဤဂေါတမမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာမှာမှ အပါယ်တံခါး ပိတ်သည့်အဆင့် သောတာပတ္တိ မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်ကိုမျှ မရရှိ လိုက်ကြပါလျှင်လည်းကောင်း၊ ဒုတိယဘဝ စသည်တို့၌ မဂ်ဖိုလ် တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိဖို့ရာ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာ ပညာ ပါရမီ မျိုးစေ့ဓာတ်ခံများကို မရရှိလိုက်ကြပါလျှင်လည်းကောင်း မိမိတို့အတွက် နောင်အခါမှာ သာသနာနှင့်တွေဖို့ရာ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းသွားကြမည် ဖြစ်ပါသည်။

၄၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၄၃

လှပေ။ ပုထုဇဉ်တို့၏ ဖြစ်ရမည့် ဘုံဘဝ<mark>တို့သည် ငရဲ</mark>ဘုံဘပ၊ တိရစ္ဆာန်ဘုံဘဝ၊ ပြိတ္တာဘုံဘဝ၊ လူ့ဘုံဘဝ၊ နတ်ဗြဟ္မာဘုံဘဝဟူ ၍ ၅-မျိုးရှိပါသည်။

ထို ၅-မျိုးသော ဂတိဘုံဘဝတို့တွင် ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ငရဲဘုံဘဝ၊ တိရစ္ဆာန်ဘုံဘဝ၊ ပြိတ္တာဘုံဘဝတို့၌ ဖြစ်ရတာ က များကြပါသည်။ ယင်းဘုံဘဝများသို့ ကံမကောင်းအကြောင်း မလှ၍ ရောက်သွားကြပါလျှင် နောင်ပွင့်တော်မူမည့် မေတ္တေယျ ဘုရားရှင်၏ သာသနာနှင့်တွေဖို့ရာမှာ (ကာဏကစ္ဆပေါပမာ) လိပ် ကန်းဥပမာ သုတ္တန်ဒေသနာတော်အရ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းကြမည် ဖြစ်ပါသည်။

(သံ-၃/၃၉၇)

ပင်လယ်သမုဒ္ဒရာထဲတွင် အနှစ်တစ်ရာမှတစ်ခါ ရေပေါ် သို့ ခေါင်းပေါ်တက်လာတတ်သော လိပ်ကန်းကြီးတစ်ကောင်လည်း ရှိနေပါသတဲ့။ ရေစီးရာ လေတိုက်ရာသို့ မျောချင်သလို မျောနေ သည့် အပေါက်ရှိသော ထမ်းပိုးကြီးတစ်ခုလည်း ရှိနေပါသတဲ့။ ယင်းထမ်းပိုးကြီး၏အပေါက်နှင့် အနှစ်တစ်ရာမှတစ်ခါ ပေါ်သည့် လိပ်ကန်းကြီး၏ ခေါင်းစွပ်မိဖို့ရာ မခဲယဉ်း၊ တစ်ရံတစ်ခါ စွပ်မိနိုင် သည်။ ငရဲ၊ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္တာ အပါယ်ဘုံဘဝများမှ လူ့ဘုံဘဝသို့ ပြန်ရောက်ဖို့ရာ ခဲယဉ်းလှပေသည်ဟု ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။ ၄၄ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ဤွှေသုတ္တန်ဒေသနာတော်အရ အပါယ်ဘုံဘဝမှ လူ့ပြည် သို့ ပြန်ရောက်ပြီး သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံဖို့ရာ အလွန် ခဲယဉ်းကြသည်မှာ ထင်ရှားလှပါပေသည်။ ထိတ်လန့်ဖွယ် ကောင်း လှပါပေသည်။ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံခိုက်မှာ အပါယ် တံခါးပိတ်သည့် အဆင့်ထိအောင် ကြိုးစားအားထုတ်သင့်ကြပါ ပေသည်။

### လိပ်ကန်းဥပမာ ယုံဖွယ်ရာ

ဤ(ကာဏကစ္ဆပေါပမာ)လိပ်ကန်းဥပမာ သုတ္တန်စကား တော်ကို သာမန်အားဖြင့်ကြည့်ပါက မယုံနိုင်စရာလိုလို ဖြစ်ကြပါ မည်။ ဉာဏ်ဖြင့် ဆင်ခြင်ကြည့်ပါလျှင် တကယ်ကို ဖြစ်နိုင်၍ အလေးအနက် ယုံကြည်ကြရပါမည်။ မိမိတို့ မျက်မှောက်မှာ တွေ့ နေကြရသော တိရစ္ဆာန်များကို ကြည့်ခြင်းဖြင့် ယုံကြည်ဖွယ် ဖြစ် ပါပေသည်။

ခွေး၊ ဝက်၊ ကြက်၊ ငှက်စသော တိရစ္ဆာန်တို့သည် သူတို့ စားသောက်ဖို့ရာ လောဘဖြင့် အမြဲလိုပင် ရှာမှီးနေကြခြင်း တစ်ပါး သော သတ္တဝါငယ်တို့ကို သတ်ဖြတ်၍ စားသောက်နေကြခြင်း များကို တွေ့ရှိနေကြရပေသည်။ တစ်ပါးသော ဆန့်ကျင်ဘက် သတ္တဝါတို့ကို တွေ့မြင်ကြရသောအခါ ဒေါသဖြင့် ရန်မူနေကြခြင်း၊

ဤအဗြဟ္မစရိယ = မမြတ်သော <mark>မေထုန်ကာမအကျင့်</mark> ကို မွန်မြတ်သော စိတ်ဓာတ်ရှိတော်မူကြသော ဆရာတော်ဘုရား

မေထုန်ကာမ၌ မွေ့လျော်ပျော်ပါးသော အကျင့်သည် ဘဝအားဖြင့် ယုတ်ညံ့သော ခွေး၊ ဝက်၊ ကြက်စသော တိရစ္ဆာန် များပင် မွေ့လျော်ပျော်ပါးဖို့ရာ သိကြ၊ မွေ့လျော်ပျော်ပါးကြသော အကျင့်ဖြစ်၏။ သို့ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားဒေသနာတော် များ၌ အဗြဟ္မစရိယ = မမြတ်သော အကျင့် (ဝါ)ယုတ်ညံ့သော အကျင့်ဟူ၍ ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

## အဗြဟ္မစရိယ ရှောင်သင့်လှ

သဘောတူ ဖို-မများ တွေ့ဆုံကြသော**အခါ လောဘဖြင့်** မေထုန်ကာမ မှီဝဲနေကြခြင်း၊ မှီဝဲဖို့ရာ လုံ့လကြောင့်ကြစိုက်နေ ကြခြင်းတို့ကို တွေ့မြင်ကြရပေသည်။ လောဘ၊ ဒေါသဖြစ်ဖွယ် ရာ အကြောင်းအာရုံများ မရှိခဲ့လျှင် မောဟဖြင့် တွေဝေမေ့မော ကာ အိပ်နေကြခြင်းတို့ကို တွေ့မြင်ကြရပါသည်။

သူ**တို့ကို** နှိပ်စက်နိုင်သည့် အားအင်ကြီးမားသော သတ္တဝါတို့ကို တွေ့မြင်ကြသောအခါ ဒေါမနဿဖြင့် ထိတ်လန့်နေကြခြင်းများ ကို တွေ့မြင်ကြရပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၄၅

### သာသနာနှင့်တွေ<u>မို</u>့ရာ ခဲယ<mark>ဉ်းပုံ ပြီးပါပြီ</mark>။

မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် (ကာဏကစ္ဆ ပေါပမာ)လိပ်ကန်းဥပမာ သုတ္တန်တရားတော်အရ အလွန်ခဲယဉ်း စွာ ရရှိထားသော လူ့ဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ မိမိတို့ကို အပါယ်သံသရာမှ လွတ်မြောက်စေနိုင်သော အလွန်တွေ့နိုင်ခဲသော သာသနာတော် ကြီးနှင့် တွေ့ကြံ့နေရသော ဘဝဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ကောင်း မြတ်လုပါပေသည်။

ဤကဲ့သို့ တိရစ္ဆာန်တို့သည် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ စသော အကုသိုလ်တို့ဖြင့်သာ တစ်သက်လုံး အချိန်ကုန်ကြ၍ ကုသိုလ်များဖြစ်ခွင့် မရှိကြသောကြောင့် ကောင်းမြတ်သော လူ့ဘုံ ဘဝသို့ ပြန်ရောက်ဖို့ရာ အလွန်ပင် ခဲယဉ်းကြပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ (ကာဏကစ္ဆပေါပမာ)လုတ္တန် စကားတော်ကို အလေးအနက် ယုံကြည်သင့်ကြပေသည်။

ကြီးများက ယုတ်ညံ့သော တိရစ္ဆာန်တို့ပင် မှီဝဲနိုင်သော အကျင့် ဖြစ်သည်ဟု မြင်တော်မူကြပြီးလျှင် စက်ဆုပ် ရွံမုန်းတော်မူကြ သည်။ ဤကဲ့သို့ ဝက်ဆုပ်ဖွယ်အကျင့်ဖြစ်၍ ရှောင်ကြဉ်သင့်လု ပေသည်။

၄၆ သန္ဒမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

အယူကောင်းအယူမှန်ရှိခြင်း၊ မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်ဟူသော အကြည်ဓာတ် ၆-ပါး မိမိတို့သန္တာန်မှာ အပြည့်အစုံ ရှိနေခြင်းဓာည်းဟူသော အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ၄-မျိုး ရရှိထားသောဘဝ ဖြစ်သောကြောင့် တရားထူး တရားမြတ်များရရှိကာ အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားနိုင် သော ဘဝဖြစ်၍ ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါပေ သည်။

ခြင်း ၃။ ကံသာလျှင် မိမိကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာရှိသည်ဟု သိမြင်သော

**9**1

- တွေ့ကြုံနေရခြင်း၊ ၂။ သာသနာထွန်းကားသော အရပ်ဒေသမှာ နေထိုင်ရ
- ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် ၁။ ဘုရားပွင့်တော်မူလာသော သာသနာတော်ကြီးနှင့်

တရားရဖွယ် ခွင့်လေးသွယ်

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၄၇

ဗုဒ္ဓုပ္ပါဒ နဝမ ခဏာ၌ ဗုဒ္ဓ+ဥပ္ပါဒ+နဝမ+ခဏာဟူ၍ ၄-<sup>ပုဒ်</sup> ရှိပါသည်။ ဗုဒ္ဓ-က မြတ်စွာဘုရား ဥပ္ပါဒ-က ပွင့်တော်မူသော၊ နဝမ-က ကိုးခုမြောက်၊ ခဏ-က အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဟူ၍ ၄-ပု<sup>ဒ်</sup> စပ်ထားသော ပါဋိစကားဖြစ်ပါသည်။ ဘုရားပွင့်တော်မူလာသော

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ဘုရားပွင့်လာ၊ ကိုးခွင့်သာ၊ မှန်စွာခွင့်ကောင်းဖြစ်ပေသည်။

မိမိတို့ရရှိထားသော လူဘဝသည် မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော် မူလာသော သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရသောဘဝ ဖြစ် ပါသည်။ ဤကဲ့သို့ သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရသောအခါ ကို ဗုဒ္ဓုပ္ပါဒ နဝမ ခဏလို့ ခေါ်ပါသည်။ ဘုရားပွင့်တော်မူလာ သော ကိုးခုမြောက် တရားထူးတရားမြတ်ရဖို့ရာ အခွင့်ကောင်း အခွင့်သာလို့ ဆိုလိုပါသည်။

ဘုရားပွင့်လာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်ပုံ

အက္ခဏ၌ အ+ခဏဟူ၍ ၂-ပုဒ်ဖြစ်သည်။ ခဏ-က အခွင့်ကောင်းအခါကောင်း၊ အ-က မဟုတ်တာ၊ အက္ခဏ = အခွင့်ကောင်းအခါကောင်း မဟုတ်တာ။ တရားထူးတရားမြတ် မရ နိုင်သော အခွင့်ဆိုးအခါဆိုးများဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဉပမာ - လှေကား ၉-ထစ်ရှိသောအိမ်၌ ၉-ထစ်၏ အောက်၌ လှေကား ဂ-ထစ်ရှိသကဲ့သို့ ကိုးခုမြောက် အခွင့်ကောင်း အခါကောင်း၏ အောက်၌ ရှစ်ခုသော အခွင့်အခါဆိုးများ ရှိကြပါ သည်။ ယင်းရှစ်ခုသော အခွင့်အခါဆိုးများကို အက္ခဏ-ဟု မြတ်စွာ ဘုရား (အံ-၃/၆၀)၌ ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

ဘုရားပွင့်တော်မူလာသော ကိုးခုမြောက် အခွင့်ကောင်း အခွင့်သာဟု ပြဆိုရာတွင် ကိုးခုမြောက်ဟူသော စကားသည် မကောင်းသော အခါအခွင့် ရှစ်မျိုးတို့ကို ကျော်လွန်ခဲ့ပြီးလျှင် အကောင်းဆုံး ကိုးခုမြောက် အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာထဲသို့ ရောက် နေသည်၊ အကောင်းဆုံး ကိုးခုမြောက် အခါအခွင့်ကို ရရှိထား သည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ကိုးခုမြောက် အခွင့်ကောင်းအခါ<mark>ကောင်းဖြစ်၍</mark> တရားထူးတရား ပြတ်များ ရရှိဖို့ရာ၊ အပါယ်တံခါးပိတ်ဖို့ရာ အချိန်အခါဖြစ်သည်ဟူ ၍ အဓိပ္ပါယ်ရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၄၉

- ၆။ ကောင်းတာပြုလုပ်သော်လည်း ကောင်းကျိုး မခံစား ရ၊ မကောင်းတာပြုလုပ်သော်လည်း မကောင်းသည့် အပြစ်ဒဏ်မခံရဟု ယူဆသော မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ အယူရိုကာ လူဖြစ်နေရသောအခါ၊ ၇။ ဆွံံ့အ ချို့တဲ့ ပညာမဲ့၍ အကုသိုလ်မှုကိုပင် ခွဲခြား၍ မသိနိုင်သော ဘဝမျိုးမှာ ဖြစ်ရသောအခါ၊ က။ ဘုရားမပွင့်သော အချိန်ကာလ၌ လူဖြစ်ရသောအခါ ဟူသော ဤအခါရှစ်မျိုးသည် တရားထူးတရားမြတ် များရအောင် ကျင့်ကြံအားထုတ်နိုင်သောအခါမျိုး မဟုတ်သောကြောင့် (အက္ခဏ)အချိန်အခါဆိုးကြီး များ ဖြစ်ကြပါသည်။
- ဘဝမှာ ဖြစ်ကြရသောအခါ၊ ၅။ သာသနာမရှိသော ပစ္စန္တရစ်အရပ်မှာ လူဖြစ်ကြရ သောအခါ၊
- ၄။ ရုပ်သာရှိ၍ စိတ်(နာမ်)မရှိသော အသညသတ်ဘုံ
- ၃။ ပြိတ္တာဘုံဘဝမှာ ဖြစ်ကြရသောအခါ၊
- ၂။ တိရစ္ဆာန်ဘုံဘဝမှာ ဖြစ်ကြရသောအခါ။
- ၁။ ငရဲဘုံဘဝမှာ ဖြစ်ကြရသောအခါ။

ယင်းအခွင့်အခါဆိုးကြီး ရှစ်မျိုးတို့ကို (အံ-၃/၆ဝ)၌ ဟော ကြားတော်မူခဲ့ပါသည်။

၅၀ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ယခုလို ဘုရားပွင့်တော်မူသောအခါနှင့် တွေ့ကြုံရ၍ သာသနာ ရှိသောအခါမှသာ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ် စသော တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိကာ အပါယ်တံခါး ပိတ် သွားနိုင်ကြပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ မကောင်းခွင့်ခါ၊ ရှစ်ခုမှာ၊ လွန်ကာနေကြပြီ။ ဘုရားပွင့်လာ၊ ကိုးခွင့်သာ၊ ရကာနေကြပြီ။ သောတာပန္နာ၊ ဖြစ်ဖို့ရာ၊ လွန်စွာခွင့်သာသည်။ ခွင့်သာခိုက်မှာ၊ ရအောင်သာ၊ ကျင့်ပါ မြတ်ယောဂီ။

မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် ဤမကောင်း သော အချိန်အခါဆိုးကြီး ရှစ်မျိုးတို့ကို လွန်မြောက်၍ ကိုးခုမြောက် အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာတည်းဟူသော ဘုရားပွင့်တော်မူလာသော သာသနာတော်ကြီးနှင့် တွေ့ကြုံနေရသော လူဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားကို နည်းလမ်းမှန်ကန်စွာ ကြိုးစား အားထုတ်လိုက်ပါက တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိကာ သောတာ ပန်စသော အရိယာအဖြစ်သို့ရောက်၍ အပါယ်တံခါး ပိတ်သွား နိုင်သောဘဝ ဖြစ်ပေသည်။

# အပါယ်တံခါးပိတ်နိုင်ကြ ယခုဘဝ

# ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၅၁

၅၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သာသနာမရှိက အပါယ်တံခါးမပိတ်ကြ

ဘုရားမပွင့်သော သာသနာပအခါတို့၌ အပါယ်တံခါး ပိတ်အောင် ကျင့်ကြံအားထုတ်ဖို့ရာ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာစသော အကျင့်မြတ်တရားတို့ (အမည်မှုုပင်) မရှိသောကြောင့် ဘယ်လို ပင် အစွမ်းကုန် အားထုတ်ပါသော်လည်း အပါယ်တံခါး မပိတ် နိုင်ကြပါ။ အပါယ်တံခါး ပွင့်လျက်သာ ရှိကြပါသည်။

> ဗုဒ္ဓစန္ဒေ အနုပ္မန္နေ၊ ဗုဒ္ဓါဒိစ္စေ အနုဂ္ဂတေ။ တေသံ သဘာဂ ဓမ္မာနံ၊ နာမမတ္တံ န နာယတိ။ (ဝိနည်းမဟာဝါ)

"မြတ်စွာဘုရားတည်းဟူသော လမင်းကြီး မဖြစ်ပေါ်လာ သည်ရှိသော်၊ မြတ်စွာဘုရားတည်းဟူသော နေမင်းကြီး မထွက် ပေါ်လာသည်ရှိသော် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော ပရမတ္ထတရား တို့၏ အမည်မှုပင် မထင်ရှား ကျင့်ကြံစရာတရား လုံးဝမရှိ ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်သော မဟာဝါပါဠိတော် စကားအရ သာသနာပအခါမှာ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း အပါယ်တံခါး ပိတ်ကြောင်း ကျင့်စရာတရား မရှိသောကြောင့် အပါယ်တံခါး မပိတ်နိုင်သည်မှာ ထင်ရှားလုပါသည်။

#### www.dhammadownload.com

# **ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော်** ၅၃

# အကောင်းဆုံးခွင့်ခါ

တရားထူးတရားမြတ်များ ရဖို့ရာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ၄–မျိုးတို့တွင် မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာသော သာသနာတော် ကြီးနှင့် တွေ့ကြံ့ရခြင်းတည်းဟူသော အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာသည် မိမိတို့အတွက် အကောင်းဆုံး အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ဖြစ်ပေသည်။

မိမိတို့ လွန်ခဲ့ပြီးသော အတိတ်ဘဝများက တရားထူး တရားမြတ်များ ရဖို့ရာ ဆုတောင်းပြီး ပြုထားခဲ့ကြသော ပါရမီကု သိုလ်တို့က အကျိုးပေးခွင့်ရကြ၍ ယခုအခါမှာ သာသနာတော် ကြီးနှင့် လာတွေ့ကြုံရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ ပါရမီကုသိုလ်များက အကျိုးပေးခွင့် ရလာသောအခါမှာ နည်းလမ်းမှန်ကန်စွာ အားထုတ် လိုက်ပါလျှင် တရားထူးတရားမြတ်များ ရနိုင်သော အချိန်အခါ ဖြစ်ပါသည်။ မိမိတို့အတွက် အကောင်းဆုံး အခွင့်ကောင်းအခွင့် သာ ဖြစ်ပါပေသည်။

ဘုရားပွင့်လာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ပြီးပါပြီ။

မိမိတို့ ယခုနေထိုင်ကြသော မြန်မာပြည်သည် သီလ၊ သမာဓိနှင့် ပြည့်စုံ၍ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို မဂ်ရောက်

မိမိတို့ ယခုနေထိုင်ကြသော မြန်မာပြည်သည် ပရိယတ္တိ သာသနာတည်းဟူသော ပိဋကတ်သုံးပုံကို အမြဲတမ်း သင်ကြား ပို့ချပေးနေကြသော စာသင်ကျောင်းတိုက်ကြီးများလည်း ရှိနေကြ ပါသည်။ ပိဋကတ်သုံးပုံကို တတ်မြောက်အောင် သင်ကြားပို့ချပေး နိုင်သော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်ကြီးများလည်း ရှိနေကြပါသည်။ ပိဋကတ်သုံးပုံကို နှုတ်ငုံလည်းဆောင်နိုင်ကြ၊ သဘောသဘာဝများ ကိုလည်း ပိုင်နိုင်စွာတတ်သိကြသော (တိပိဋကဓရ)ပိဋကတ်သုံးပုံ ဆောင် ဆရာတော်များလည်း ရှိနေကြပါသည်။ သို့ဖြစ်ပါ၍ ပရိ ယတ္တိသာသနာ ထွန်းကားသော အရပ်ဒေသ ဖြစ်ပါသည်။

သာသနာထွန်းကားရာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ဖြစ်ပုံ

မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမ သာသနာတော်ပင် ရှိပါသော် လည်း သာသနာမရှိသော အရပ်ဒေသ၊ သာသနာ မထွန်းကား သော အရပ်ဒေသတို့၌ နေထိုင်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် တရား

ဆောင်ပုဒ်။ ။ သာသနာထွန်းပါ၊ အရပ်မှာ၊ နေတာဗွင့်ကောင်းဖြစ်ပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ပိဋကတ်သုံးပုံတည်းဟူသော ပရိယတ္တိသာသ နာနှင့် သီလအကျင့်၊ သမာဓိအကျင့်၊ ပညာအကျင့်တည်းဟူသော ပဋိပတ္တိသာသနာ သာသနာနှစ်ရပ်လုံး ထွန်းကားနေသော အရပ် ဒေသ မြန်မာပြည်၌ မိမိတို့ နေထိုင်ရခြင်းသည်လည်း ဒုတိယ မြောက် တရားထူးတရားမြတ် ရဖို့ရာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာနှင့် ပြည့်စုံနေခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်။

ဖိုလ်ရောက် ကိုယ်တိုင် ကျင့်ကြံအားထုတ်နေကြသော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များလည်း ရှိနေကြပါသည်။ မဂ်ဖိုလ်ရောက်အောင် အားထုတ်နိုင်ဖို့ရာ အားထုတ်ပုံ အားထုတ်နည်းတို့ကို ညွှန်ကြား ပြသပေးနေကြသော ဆရာတော်၊ သံဃာတော်များလည်း ရှိနေကြ ပါသည်။ အားထုတ်ဖို့ရာ နေရာဌာန အဆောက်အအုံများလည်း ရှိနေကြပါသည်။ သို့ဖြစ်ပါ၍ အကျင့်သိက္ခာ ပဋိပတ္တိသာသနာ ထွန်းကားသည့် အရပ်ဒေသလည်း ဖြစ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၅၅

ဆရာတော်၊ သံဃာတော်အရှင်မြတ်တို့ ပိဋကတ်သုံးပုံ စာပေကျမ်းဂန်များကို သင်အံလေ့လာခြင်း၊ သင်ကြားပို့ချပေးခြင်း တို့သည် ပရိယတ္တိသာသနာ အရှည်တည်တံ့အောင် ထမ်းဆောင်

# သံဃာတော်များ၌ သာသနာသုံးတန် တည်ရှိပုံ

ဤသာသနာသုံးမျိုးတို့တွင် သင်ယူခြင်း (ပရိယတ္တိ)သာ သနာနှင့် ကျင့်ကြံခြင်း (ပငိုပတ္တိ)သာသနာ နှစ်မျိုးတို့ကို မိမိတို့ သန္တာန်မှာ တည်ရှိလာအောင်၊ ပြည့်စုံလာအောင် သင်ယူကျင့်ကြံ အားထုတ်ကြရပါသည်။ ယင်းသာသနာနှစ်ပါး ပြည့်စုံလာသော အခါ မိမိတို့သန္တာန်မှာ ထိုးထွင်း၍သိလာခြင်း (ပငိုဝေဓ)သာသနာ တည်းဟူသော တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိလာမည် ဖြစ်ပါသည်။

မြတ်စွာဘုရား၏ အဆုံးအမ သာသနာသည် သင်ယူရ ခြင်း (ပရိယတ္တိ)သာသနာ၊ ကျင့်ကြံရခြင်း (ပငိုပတ္တိ)သာသနာ၊ ထိုး ထွင်း၍သိမြင်လာခြင်း (ပငိုဝေဓ)သာသနာဟူ၍ သုံးမျိုးရှိပါသည်။

သာသနာသုံးတန် တည်ရှိရန်

ထူးတရားမြတ်များ ရဖို့ရာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာတစ်ခု ချိုတဲ့ နေကြသောကြောင့် တရားထူးတရားမြတ်များနှင့် လွဲချော်သွားတတ် ကြပါသည်။

၅၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

၁။ ပရိယတ္တီတိ တီဏိ ပိဋကာနိ၊ ပရိယတ္တိဟူသည် ပိဋကတ်သုံးပုံတို့ဖြစ်သည်။ ၂၊ ပဋိပတ္တီတိ ပဋိပဒါ၊ ပဋိပတ္ထိဟူသည် အကျင့်ဖြစ်သည်။

ဆရာတော်၊ သံဃာတော်အရှင်မြတ်တို့ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားအားထုတ်၍ ရုပ်နှင့်နာမ်ခွဲခြား၍ သိခြင်းမှစ၍ မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍သိလာခြင်း သည် အရှင်မြတ်တို့သန္တာန်မှာ ထိုးထွင်း၍သိခြင်း ပဋိဝေသောသနာ တည်ရှိနေခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်။

သာသနာသုံးပါး အရပြား

ဆရာတော်၊ သံဃာတော်အရှင်မြတ်တို့ ၂၂၇-သွယ်သော သိက္ခာပုဒ်များကို လုံခြုံအောင် စောင့်ထိန်းခြင်း၊ သမထဘာဝနာ၊ ဝိပဿနာဘာဝနာတို့ကို ပွားများအားထုတ်ခြင်းတို့သည် အရှင်မြတ် တို့သန္တာန်မှာ ကျင့်ကြံခြင်း ပဋိပတ္တိသာသနာ တည်ရှိနေခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်။

ခြင်းဖြင့် အရှင်မြတ်တို့သန္တာန်မှာ သင်ယူခြင်း ပရိယတ္တိသာသနာ တည်ရှိနေခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၅၇

သတိပင္ဆာန် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်၍ ရုပ်နှင့်နာမ် ခွဲခြား၍ သိခြင်းမှစပြီး မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ဖြင့် သစ္စာလေးပါး

ငါးပါးသီလကို အမြဲလုံခြံ့အောင် စောင့်ထိန်းခြင်း၊ ရှစ်ပါး သီလ၊ ကိုးပါးသီလ၊ ဆယ်ပါးသီလတို့ကို တတ်နိုင်သမျှ စောင့် ထိန်းခြင်း၊ ပုတီးစိပ်ကြခြင်း၊ သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို ပွားများအားထုတ်ကြခြင်းတို့သည် မိမိတို့သန္တာန်မှာ ကျင့်ကြံခြင်း ပငိုပတ္တိသာသနာ တည်ရှိနေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

**လူတို့၌ သာသနာသုံးတန် တည်ရှိပုံ** ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သံဃာတော်အရှင်မြတ်တို့ ဟောကြားအပ်သော ပိဋကတ်သုံးပုံမှလာရှိသော တရားတော်တို့ ကို နာယူခြင်း၊ ဗုဒ္ဓစာပေတို့ကို ဖတ်ရှုလေ့လာ မှတ်သားကြခြင်း တို့သည် ပရိယတ္တိသာသနာကို အရှည်တည်တံ့အောင် ထမ်းဆောင် ခြင်းဖြင့် မိမိတို့သန္တာန်မှာ သင်ယူခြင်း ပရိယတ္တိသာသနာ တည်ရှိ နေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

(ဥပရိပဏ္ဏာသ အဋ္ဌကထာ-ဂ၀)

၃။ **ပဋိဝေဓောတိ သစ္စပဋိဝေဓော၊** ပဋိဝေဓဟူသည် သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍သိခြင်း ဖြစ်သည်။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ງດ

အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာတော့ ရှုမှတ်နေရင်း တဖြည်းဖြည်း မှ ထင်ရှားလာတတ်ပါသည်။ သွားတယ် သွားတယ်၊ ဘယ်လှမ်း တယ် ညာလှမ်းတယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်လိုက်လျှင် သွားနေသည့် ကိုယ်အမူအရာကြီးက တခြားသတ်သတ်၊ သွားတယ် သွားတယ်၊ လှမ်းတယ် လှမ်းတယ်လို့ မှတ်သိနေတာက တခြားသတ်သတ် ခွဲခြား၍ သိလာတတ်ကြပါသည်။

သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားကို နည်းလမ်းမှန်ကန်စွာ အားထုတ်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ၄-ရက်၊ ၅-ရက်ခန့်ကြာသော အခါ ရုပ်နှင့်နာမ် ခွဲခြား၍ သိလာတတ်ကြပါသည်။ သမာဓိအား ကောင်း ဉာဏ်ထက်မြက်သော အချို့ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ မိမိ၏ရုပ်ကိုယ် ကြီးက စက်ရုပ်ကြီးပမာဖြစ်သွား၍ ထိတ်လန့်သွားတတ်ကြပါသည်။ လှုပ်ရှားသွားလာနေသော ရုပ်ကိုယ်ကြီးက တခြားသတ်သတ်၊ သိနေတာက တခြားသတ်သတ်ဖြစ်၍ မတွေ့သိခဲ့ဖူးသည်ကို ရုတ်တရက် အမြန်ပြောင်းလဲသွားတာကို တွေ့သိရသောကြောင့် ထိတ်လန့်သွားခြင်း ဖြစ်ကြပါသည်။

ပဋိဝေသောသနာ အဆင့်ဆင့်ဖြစ်ပေါ်လာပုံ

တို့ကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်းသည် မိမိတို့သန္တာန်မှာ ပဋိဝေသောသနာ တည်ရှိနေခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၅၉

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာအားထုတ်၍ သမာဓိ ဉာဏ်များ တစ်ဆင့် ရင့်သန်လာသောအခါ သိမ်မွေ့သောရုပ်ထက် သိမ်မွေ့သောစိတ် နာမ်တရားကိုပါ ရှုမှတ်လို့ ရလာတတ်ကြပါသည်။ သွားဖို့ရာအကြောင်းကိစ္စ ရှိလာသောအခါ မသွားခင် သွားချင်သည့် စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားလာတတ်ပါသည်။ ဤကဲ့သို့ သွားချင် သည့်စိတ်က ထင်ရှားလာသောကြောင့် သွားချင်တယ်၊ သွားချင် တယ်ဟု သွားချင်သောစိတ်(နာမ်)ကို ရှေးဦးစွာ ရှုမှတ်ကြရပါသည်။ ထို့နောက်မှ သွားသည့်ကိုယ်အမူအရာရုပ်ကို ရှုမှတ်ကြရပါသည်။

ထို့နောက် သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရားကို ဆက်ကာ ဆက်ကာ အားထုတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိ ရင့်သန် လာသောအခါ တစ်ကိုယ်လုံး၌ တွန်းကန်လှုပ်ရှားသွားနေသော အလွန်သိမ်မွေ့သည့် လေသဘော(ဝါယောဓာတ်)ကို ရှုမှတ်လို့ ရ လာတတ်ကြပါသည်။ နှုတ်ခမ်းများ နားရွက်များ ခြေဖျား လက်ဖျား တို့၌ လှုပ်ရှားတိုးသွားနေကြသော သိမ်မွေ့သော ရုပ်အမူအရာများ ကို ရှုမှတ်လို့ ရလာတတ်ကြပါသည်။

သွားနေသော ကိုယ်အမူအရာများက ရုပ်တရား၊ သွား တယ်လို့သိတာက နာမ်တရားဖြစ်သည်ဟု ရုပ်နာမ်ကို ထိုးထွင်း ၍ သိလာခြင်းသည် အငယ်ဆုံး အနုနယ်ဆုံး ပဋိဝေသောသနာ မိမိတို့သန္တာန်မှာ တည်ရှိလာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

၆၀ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

သတိပင္ဌာန် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ် ကိုသည် သွားချင်သောစိတ်၊ ရပ်ချင်သောစိတ်၊ ထိုင်ချင်သောစိတ်၊

လျောင်းအိပ်တော့မည့်အခါမှာလည်း လျောင်းအိပ်ချင် သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားလာ၍ လျောင်းချင်သည့်စိတ်ကို လျောင်းချင်တယ်၊ လျောင်းချင်တယ်ဟု မှတ်ပြီးမှ လျောင်းအိပ်ချ သည့် ရုပ်ကိုယ်အမူအရာကို လျောင်းတယ်၊ လျောင်းတယ်ဟု မှဟ်နေကြရပါသည်။

ထိုင်တော့မည့်အခါမှာလည်း ထိုင်ချင်သည့်စိတ်က ရှေး ဦးစွာ ထင်ရှားလာ၍ ထိုင်ချင်တယ်၊ ထိုင်ချင်တယ်ဟု ထိုင်ချင် သည့်စိတ်ကို မှတ်ပြီးမှ ခန္ဓာကိုယ်အောက်သို့ ကျကျသွားသော ထိုင်သည့် ရုပ်ကိုယ်အမှုအရာကို ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်ဟု မှတ် နေကြရပါသည်။

ရပ်ခြင်း၊ ထိုင်ခြင်း၊ လျောင်းခြင်းစသော ကိုယ်အမူအရာ တို့၌လည်း စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားနေတတ်ပါသည်။ သွားနေ ရာမှ ရပ်တော့မည့်အခါမှာလည်း ရပ်ချင်သည့်စိတ်က ရှေးဦးစွာ ထင်ရှားလာ၍ ရပ်ချင်သည့်စိတ်ကို ရပ်ချင်တယ်၊ ရပ်ချင်တယ်ဟု မှတ်ပြီးမှ ရပ်သည့် ရုပ်အမူအရာကို ရပ်တယ်၊ ရပ်တယ်ဟု ရှုမှတ် ကြရပါသည်။

## ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၆၁

လူစသော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့ကို တန်ခိုးကြီးမားကြသော ဗြဟ္မာမင်းကြီးက ဖန်ဆင်းထားသည်၊ ဗိဿနိုးနတ်မင်းကြီးများက ဖန်ဆင်းထားသည်၊ ဘုရားသခင်က ဖန်ဆင်းထားသည်ဟု ယူဆ ကြ၍ အကြောင်းနှင့်အကျိုး မညီမျှသော ဝိသမဟေတုဒိဋ္ဌိလည်း ကင်းပျောက်သွားကြပါသည်။

တရားအားထုတ်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အကြောင်းအကျိုး ကို ထိုးထွင်း၍ သိသော ပငိုဝေဓဉာဏ်(ပငိုဝေဓသာသနာ) မိမိတို့ သန္တာန်မှာ ဖြစ်ပေါ်တည်ရှိလာသောအခါ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါတို့သည် အကြောင်းမရှိပါဘဲ အလိုလိုဖြစ်လာကြသည်၊ အကြောင်းမရှိပါဘဲ အလိုလိုချမ်းသာကြသည်၊ အကြောင်းမရှိပါဘဲ အလိုလိုဆင်းရဲကြ သည်ဟု ယူဆသော အဟေတုကဒိဋ္ဌိ ကင်းပျောက်သွားကြပါသည်။

လျောင်းချင်သောစိတ်များကြောင့် သွား၊ ရပ်၊ ထိုင်၊ လျောင်းနေ သော ရုပ်ကိုယ်အမူအရာများ ဖြစ်ပေါ်လာကြသည်ဟု စိတ်က အကြောင်းတရား၊ ရုပ်က အကျိုးတရား စသည်ဖြင့် အကြောင်း နှင့်အကျိုးကို ဆက်စပ်ကာ ထိုးထွင်း၍ သိလာကြခြင်းသည် မိမိ တို့သန္တာန်မှာ အနုစား ပဋိဝေခသာသနာ တည်ရှိလာခြင်းပင် ဖြစ် ပေသည်။

၆၂ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာအားထုတ်၍ သမာဓိဉာဏ် များ တစ်ဆင့် ရင့်သန်အားရှိလာသောအခါ ရုပ်တရား၊ နာမ်တရား တို့၏ ဖြစ်လာပြီးလျှင် အလျင်အမြန် ပျောက်ပျက်သွားသည်ကို ထိုးထွင်း၍သိသော ဥဒယဗ္ဗယဉာဏ် (ပဋိဝေဓသာသနာ) ဖြစ်ပေါ် လာပါသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာအားထုတ်၍ သမာဓိဉာဏ် များ တစ်ဆင့် ရင့်သန်အားရှိလာသောအခါ ဖြစ်ပေါ်လာပြီး ပျောက် ပျက်သွားခြင်းဟူသော မမြံခြင်း = အနိစ္စ၊ ဆင်းရဲအမျိုးမျိုးကို တွေ့ခြင်း = ဒုက္ခ၊ ကိုယ်အလိုကျ မဖြစ်ခြင်း = အနတ္တတို့ကို သုံးသပ်ကာ ထိုးထွင်း၍သိခြင်း သမ္မသနဉာဏ် (ပဋိဝေဓသာသနာ) ဖြစ်ပေါ်လာသည်။

ဤကဲ့သို့ သာသနာထွန်းကားသည့် အရပ်ဒေသမှာ နေရ ၍ တရားအားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အကြောင်းမရှိဟု ယူကြသော အဟေတုကဒိဋ္ဌိနှင့် အကြောင်းနှင့်အကျိုး မညီမမျှ ယူကြသော ဝိသမဟေတုဒိဋ္ဌိတို့ ကင်းပျောက်သွားကြသောကြောင့် ဒုတိယဘဝမှာ အပါယ်မကျနိုင်သော (စူဋ္ဌသောတာပန်)အငယ်စား သောတာပန်ဖြစ်နိုင်၍ သာသနာထွန်းကားသည့် အရပ်ဒေသ၌ လူဖြစ်ရခြင်းသည် ကောင်းမြတ်လှပါပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၆၃

69 သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာအားထုတ်၍ သမာဓိဉာဏ် များ တစ်ဆင့် ရင့်သန်အားရှိလာပြန်သောအခါ ရုပ်နာမ်တို့၏ အဖြစ် ကို မတွေ့ရတော့ပါဘဲ အလျင်အမြန် ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်နေသည် ကိုသာ ထိုးထွင်း၍သိသော ဘင်္ဂဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ) ဖြစ် ပေါ်လာပါသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာအားထုတ်၍ သမာဓိဉာဏ် များ တစ်ဆင့် ရင့်သန်အားရှိလာကြသောအခါ ရုပ်နာမ်တို့၏ အပျက် ကိုသာ တွေ့ရ၍ ကြောက်ဖွယ်ကို ထိုးထွင်း၍သိခြင်း ဘယဉာဏ် (ပဋိဝေခသာသနာ) ဖြစ်ပေါ်လာပါသည်။

ထို့နောက် ရုပ်နာမ်တို့၏ အပျက်ကိုသာ တွေ့ရ၍ ဤ ခန္ဓာကိုယ်၏ အပြစ်ကို ထိုးထွင်း၍သိသော အာဒီနဝဉာဏ် (ပငို ဝေဓသာသနာ)၊ ရုပ်နာမ်တို့၏ အပျက်ကိုသာ တွေ့ရ၍ ငြီးငွေ ဖွယ်ကို ထိုးထွင်း၍သိသော နိဗ္ဗိဒါဉာဏ် (ပငိုဝေသောသနာ)တို့ ဖြစ်ပေါ်လာပါသည်။

ထို့နောက် ရုပ်နာမ်တို့၏ အပျက်ကိုသာ တွေ့ရ၍ ရုပ် နာ<mark>မ်တို့မှ လွတ်မြ</mark>ောက်ဖို့ရာကို ထိုးထွင်း၍သိသော မု**ဉ္စိတုကမျ**တာ ဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ) ဖြစ်ပေါ်လာပါသည်။ www.dhammadownload.com

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၆၅

ထို့နောက် မရှုမှတ်ဘဲ မလွတ်မြောက်နိုင်ဟု ဆင်ခြင်၍ တစ်ဖန် ပြန်၍ရှုမှတ်ခြင်းကို ထိုးထွင်း၍သိသော ပဋိသင်္ခါဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ) ဖြစ်ပေါ်လာပါသည်။

ထို့နောက် ကြောက်ခြင်း၊ နှစ်သက်ခြင်းကင်းကာ ချမ်းသာ ဆင်းရဲတို့ကို အညီအမျှထားကာ ရှုမှတ်နိုင်ခြင်း သင်္ခါရပေက္ခာဉာဏ်၊ အနုလောမဉာဏ်၊ ဂေါ်တြဘူဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ)တို့ ဖြစ်ပေါ် လာကြပါသည်။ ထို့နောက် သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍သိသော မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ) ဖြစ်ပေါ်လာပါသည်။

မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်တို့သည် သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း ၍ သိသောကြောင့် မုချအားဖြင့် ပငိုဝေသောသနာ မည်ကြပါသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်တို့သည် မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်တို့ကို ရခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သောကြောင့် ဥပစာ(ဖလူပစာ)အားဖြင့် ပငိုဝေစသာ သနာ မည်ကြပါသည်။

ဤကဲ့သို့ ဝိပဿနာဉာဏ်တို့သည် ဥပစာ(ဖလူပစာ)အား ဖြင့် ပဋိဝေဓသာသနာ ဖြစ်သောကြောင့် ဝိပဿနာဉာဏ်နှင့် ပြည့် စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်သန္တာန်မှာ ပဋိဝေဓသာသနာ တည်ရှိသည်ဟု ဆိုရ ပါမည်။ 66

### သဒ္ဒမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သာသနာထွန်းကားသော မြန်မာပြည်မှာ နေထိုင်ရခြင်း သည် အကြောင်းဖြစ်သော ဝိပဿနာဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ) မှစ၍ အကျိုးဖြစ်သော သစ္စာလေးပါးကို ထိုးထွင်း၍သိသော မဂ် ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ် (ပဋိဝေသောသနာ) တရားထူးတရားမြတ် ရနိုင် သောကြောင့် ကောင်းမြတ်လုပါပေသည်။ ကောင်းမြတ်သော လူ့ဘဝကို ရရှိခြင်း ဖြစ်ပါပေသည်။

သာသနာထွန်းကားရာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်ပုံ ပြီးပါပြီ။

**ပေးကမ်းလှူဒါန်းသောအခါ ဒါနကုသိုလ်ကံ၊** ရတနာသုံး <sup>ပါး</sup>၊ ဆရာ**မိဘတို့၏** ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်တို့ကို ပြုလုပ်သောအခါနှင့်

ရဟန္တာမဖြစ်ကြသေးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သန္တာန်မှာ ကောင်း သ**ည့်ကံ၊** မကောင်းသည့်ကံဟူ၍ ၂-မျိုး ရှိနေကြပါသည်။

### ကံ၂-မျိုး

ဆောင်ပုဒ်။ ။ အယူကောင်းရှိတာ၊ မိမိမှာ၊ မှန့်စွာခွင့်ကောင်းဖြစ်ပေသည်။

မိမိတို့မှာ ကံသာလျှင် မိမိကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာရှိသည်ဟု အမှန် အတိုင်း သိမြင်ကြသော (ကမ္မဿကတာသမ္မာဒိဋ္ဌိ) အယူကောင်း အယူမှန်ရှိနေခြင်းသည် မိမိတို့အတွက် ယခုဘဝမှာ တရားထူး တရားမြတ်များ ရရှိ၍ အပါယ်တံခါး ပိတ်သွားဖို့ရာ အခွင့်ကောင်း အခွင့်သာတစ်ခု ဖြစ်ပါသည်။

အယူကောင်းရှိတာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်ပုံ

နာမ်တရားဟူသည် ပကတိသော မျက်စိဖြင့်လည်း မမြင် ကောင်း၊ ကိုင်ပြ ယူပြလို့လည်း မရကောင်းသော အရာဝတ္ထု ဖြစ် ပါသည်။ ကိုင်လို့မရ၊ မျက်စိဖြင့် မမြင်ရသော အရာဝတ္ထုပင် ဖြစ် ပါသော်လည်း တကယ်စင်စစ် မရှိဟူ၍တော့ မဆိုရပါ။ ဉာဏ်မျက်စိ ဖြင့် တွေ့သိနိုင်ကြပါသည်။ မည်သူတစ်ဦးတစ်ယောက်မျှ ဖျက်ဆီး လုယူ၍ မရနိုင်သော တရားဖြစ်ပါသည်။

မမြင်ရ၍ မရှိဟုမဆိုရ ထိုကုသိုလ်ကံ၊ အကုသိုလ်ကံတို့ကို အရကောက်လျှင် စေတနာကို ရသည်။ ယင်းစေတနာသည် ရုပ်တရားတို့ မဟုတ် ပါ။ နာမ်တရားသာ ဖြစ်ပါသည်။

သူ့အသက်ကို သတ်သောအခါ၊ သူဥစ္စာကို ခိုးသောအခါ၊ သူတစ်ပါးသားမယား၊ သားသမီးကို လွန်ကျူးဖျက်ဆီးသောအခါ၊ လိမ်ပြောသောအခါ၊ အရက်သေစာ သောက်သောအခါ စသည် တို့၌ အကုသိုလ်ကံတို့ ဖြစ်ကြပါသည်။

သီလ ဆောက်တည်ထားသောအခါ သီလကုသိုလ်ကံ၊ သမထ ဝိပဿနာ ပွားများအားထုတ်သောအခါ ဘာဝနာကု<mark>သိုလ်</mark>ကံတို့ ဖြစ်ကြပါသည်။

၆ဂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ကုသိုလ်ကောင်းမှုပြုသောအခါမှာ ကုသိုလ်ဇော စေတနာ ကံတို့သည် အရှိန်အဟုန် လျင်မြန်စွာ (များသောအားဖြင့်) ၇-ကြိမ်၊ ၇-ကြိမ် ဖြစ်ကြပါသည်။ ထို ၇-ကြိမ်သော ဇောစေတနာ ကံတို့တွင် ပထမဇော ကုသိုလ်စေတနာကံသည် ယခုဘဝမှာပင် ကောင်းကျိုးများကို ပေးတတ်ပါ့လည်။

ကုသိုလ်ဇော ၇-တန် အကျိုးပေးဟန်

နောင်ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်းမှာလည်း မြင့်မြတ်ရာ ဘုံတဝ များသို့ ရောက်ကြရ၍ စည်းစိမ်ဥစ္စာ ရလွယ်ပေါများခြင်း၊ ဘေးရန် ကင်းခြင်း၊ ကိုယ်ချမ်းသာ စိတ်ချမ်းသာရှိခြင်း၊ စိတ်တည်ငြိမ်ခိုင်ခံ့ ခြင်း၊ ဉာဏ်ပညာထက်မြက်ခြင်းစသော ကောင်းကျိုးများ ရရှိကြ ပါသည်။

ဒါန၊ သီလ၊ ဘာဝနာတည်းဟူသော ကောင်းသည့်ကံကို ပြူလုပ်ထားသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ယခုဘဝမှာလည်း ပစ္စည်းဥစ္စာ ရလွယ်ပေါများခြင်း၊ ဘေးရန်ကင်း၍ ကိုယ်ချမ်းသာ စိတ်ချမ်းသာ ရှိခြင်း စိတ်တည်ငြိမ်ခိုင်ခံ့ခြင်း၊ ဉာဏ်ပညာထက်မြက်ခြင်းစသော ကောင်းကျိုးများ ရရှိကြပါသည်။

# ကောင်းတာပြုက ကောင်းကျိုးရ

## ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၆၉

ကုသိုလ် ပထမဇော စေတနာကံသည် ရှေးဦးစွာဖြစ်၍ အားပင်နည်းသော်လည်း -အလျုံခံပုဂ္ဂိုလ်၏ အနာဂါမ်၊ ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း၊ IIC ၂။ နိရောဓသမာပတ်မှ ထသောအခါဖြစ်ခြင်း ၃။ တရား<sub>နိ</sub>င့်လျှော်ညီစွာ ရှာဖွေလို့ရသော လူ**ဖွယ်ဝ**တ္ထု ပစ္စည်းဖြစ်ခြင်း

အကြောင်းပြည့်စုံက အကျိုးပေးပုံသာဓက

ဘေးရန်အန္တရာယ်များနှင့် မတွေ့ကြုံရခြင်း၊ တွေ့ကြုံရ ပြန်သော်လည်း လွယ်လွယ်ကူကူနှင့် ဘေးရန်အန္တရာယ်မှ လွတ် မြောက်ခြင်း၊ မိမိဆောင်ရွက်သမျှကိစ္စများ လွယ်လွယ်ကူကူဖြင့် ပြီးမြောက်ခြင်း၊ မိမိလိုချင်တောင့်တသော အသုံးအဆောင်ပစ္စည်း များကို လွယ်လွယ်ကူကူဖြင့် ရရှိခြင်းစသော ကောင်းကျိုးများကို ကောင်းမှုရှင်က နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်ကြည့်မှ အကျိုးပေးနေတာ သိရတတ်ပါသည်။ နှလုံးမသွင်း မဆင်ခြင်ဘဲနေပါက အကျိုးပေး တာကို မသိဘဲ ဖြစ်နေတတ်ပါသည်။

ဤကဲ့သို့ ပထမဇော ကုသိုလ်စေတနာကံသည် ယခု ဘဝမှာပင် အကျိုးပေးပါသော်လည်း ရှေးဦးစွာ ဖြစ်ပေါ်လာရသော စေတနာကံဖြစ်၍ အားနည်းသောကြောင့် အကျိုးပေးပုံမှာလည်း မထင်ရှား ဖြစ်နေတတ်ပါသည်။

၇၀ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

ထိုအချိန်မှာ ဂန္ဓမာဒနတောင်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ သော ဥပရိဋ္ဌအမည်ရှိသော ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရှင်မြတ်သည် နိရောဓ သမာပတ်မှထ၍ ကောင်းကင်ခရီးဖြင့် ကြွတော်မူလာပြီးလျှင်

တစ်ခုသောဘဝမှာ အရှင်အနုရုဒ္ဓါအလောင်းသည် သုမန သူ**ဌေးအိ**မ်၌ မှီခို၍နေရသော ဆင်းရဲသား မြက်ထမ်းသမား ဖြစ် ခဲ့ရ**ပါသည်။ "အန္ဒဘာရ"ဟု ခေါ်ကြပါသည်။ အန္ဒဘာရ မြက်** ထမ်းသမားသည် တစ်နေ့သောအခါ တောအရပ်မှ မြက်များ ရိတ်ယူကာ ထမ်းပိုးဖြင့် မြက်ထုံးများကိုထမ်း၍ အိမ်သို့ ပြန်လာ ခဲ့လေ၏။

အရှင်အနုရုဒ<mark>္ဓါအလောင်း</mark> မြက်ထမ်းသမား ဆင်းရဲသား သ<mark>ည် အကြော</mark>င်းလေးပါးနှ**င့် ပြည့်စုံစွာ လုူဒါန်းလို**က်ရ၍ မျက် မှောက်ဘဝမှာပင် သူဌေးကြီး ဖြစ်ခဲ့ဖူးပါသည်။

(ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ-၂/၅၉)

၄။ အလှူပေးပုဂ္ဂိုလ်၏ စေတနာသုံးတန် ဉာဏ်နှင့်ယှဉ် ကာ ဝမ်းမြောက်ထက်သန်ခြင်းဟူသော အကြောင်း လေးပါးနှင့် ပြည့်စုံပါက ယခုမျက်မှောက်ဘဝမှာပင် ဆင်းရဲသားဘဝမှ သူဌေးကြီးဘဝ ရောက်သွားအောင် ထူးထူးခြားခြား အကျိုးပေးတတ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၇၁

ယခုဘဝမှာလည်း တစ်ရံတစ်ခါ လှူဒါန်းလိုသောစိတ် ရှိပါသော်လည်း လှူဒါန်းစရာ ဝတ္ထုပစ္စည်းက မရှိ တစ်ရံတစ်ခါ လှူဖွယ်ဝတ္ထုပစ္စည်းက ရှိပါသော်လည်း သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာနှင့်

အန္နဘာရသည် အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓထံ အမြန်ပြန်သွား၍ သပိတ်တော်ကို တောင်းယူခဲ့ပြီးလျှင် ဇနီးမယားကို ဆွမ်းလှူဒါန်း ဖို့ရာ အကြောင်းများကို ပြောပြလေ၏။ "ငါတို့သည် ရှေးဘဝက ကောင်းမှုတွေ မပြုလုပ်ခဲ့ကြလို့ ယခုဘဝမှာ ဆင်းဆင်းရဲရဲ ရှာဖွေ စားသောက်နေကြရပေသည်။

လိုက်သည်ရှိသော် ဆွမ်းမရသေးကြောင်း သိရသောကြောင့် "အရှင်ဘုရား ခေတ္တရပ်ဆိုင်းတော်မူပါဘုရား"ဟု လျှောက်ထားပြီး လျှင် အိမ်သို့ အမြန်ပြေးသွားကာ ဆင်းရဲသူမကို "မိမိအတွက် ထမင်းဟင်း ချက်ထားပြီး အဆင်သင့်ရှိပါပြီလား"ဟု မေးလေ၏။ ဇနီးက အဆင်သင့်ရှိကြောင်း ပြောပြရာ -

ဆင်းရဲသား အန္နဘာ<mark>ရမြက်ထမ်းသမား၏ ရှေ့မှ သက်ဆင်းက</mark>ာ သပိတ်ကိုပိုက်လျက် ဆ<mark>ွမ်းခံကြ</mark>ွသွားတော်မူ၏။

အမြန်လိုက်သွားကာ "အရှင်ဘုရား ဆွမ်းရခဲ့ပါပြီလား"ဟု လျှောက် ထားလေ၏။ "ဆွမ်းရပါလိမ့်မည်"ဟု အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓက မိန့်ကြား

အန္ဒဘာရမြက်ထမ်းသမားသည် အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓထံ

အန္နဘာရမြက်ထမ်းသမားသည် သပိတ်ကိုယူ၍ အရှင် ပစ္စေကဗုဒ္ဓအား ဆက်ကပ်လှူဒါန်းပြီးလျှင် ဆုတောင်းလေ၏။ အရှင်ဘုရား ဤတစ်ထပ်စာမျှသော ဆွမ်းကို လှူဒါန်းရသော ကောင်းမှုကြောင့် တပည့်တော် ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်းဘဝတိုင်း မှာ ပစ္စည်းရှားပါး ဆင်းရဲသားအမျိုးမှာ မဖြစ်ရပါလို၏ဘုရား၊ မရှိ ဟူသော စကားကိုလည်း မသိရပါလို၏ဘုရား ဟု ဥပရိဋ္ဌ အရှင် ပစ္စေကဗုဒ္ဓထံမှာ ဆုတောင်းလိုက်လေ၏။

ဆင်းရဲသူ အိမ်ရှင်မသည် သဒ္ဓါဓာတ်ခံ ပြည့်စုံသူ ဖြစ် သည်အားလျော်စွာ အန္ဒဘာရ လင်ယောက်ျားအတွက် တစ်ထပ် စာ ထမင်းဟင်းများနှင့် မိမိအတွက် ထမင်းဟင်းများကို သပိတ် ထဲ လောင်းထည့်၍ လှူဒါန်းလိုက်လေ၏။

ယခုမှာမူ အလျှခံပုဂ္ဂိုလ် ဥပရိဋ္ဌ အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓကိုလည်း တွေ့မြင်နေရပေသည်၊ တစ်ထပ်စာ ထမင်းဟင်း လျှဖွယ်ဝတ္ထု များလည်း အဆင်သင့်ရှိနေသည် ဖြစ်သောကြောင့် မိမိအတွက် ထမင်းဟင်းလျာများကို ဤသပိတ်ထဲ လောင်းထည့်ပါ"ဟု ဇနီး အိမ်ရှင်မအား ပြောကြားလေ၏။

ပြည့်စုံသော အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်က မရှိ၍ မလှူဒါန်းခဲ့ကြရခြင်း ဖြစ် ပေသည်။

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၇၃

အန္နဘာရမြက်ထမ်းသမားက "<mark>ငွေတစ်ကျပ်ဖြင့် မပေးနိုင်</mark>၊ မရောင်းနိုင်ပါ"ဟု ပြောသဖြင့် သုမနသူ<mark>ဌေးက တိုး၍တိုး၍</mark> ငွေ

သုမနသူဌေးသည် သူအကြံဖြစ်သည့်အတိုင်း အလျကို ဝယ်ယူဖို့ရာ အန္ဒဘာရကိုခေါ်၍ "အန္ဒဘာရ … သင်သည် ဒီနေ့ အဘယ်ကောင်းမှုများ ပြုလုပ်ပါသနည်း"ဟု မေးလေ၏။ "အကျွန်ုပ် ဥပရိဋ္ဌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓအား ဆွမ်းတစ်ထပ်စာ လှူခြန်းပါသည်" "သင့်ရဲ့ ဆွမ်းအလှူကို အကျွန်ုပ်လိုချင်ပါသည်၊ ငွေတစ်ကျပ်ပေးပါမည်၊ သင်အန္နဘာရ၏ ဆွမ်းအလှူခြေနကို အကျွန်ုပ်အားပေးပါ"ဟု သုမနသူဌေးက အန္ဒဘာရ၏ ဆွမ်းအလှူကို ဝယ်၏။

သုမနသူဌေးသည် မိမိအမြဲမပြတ် လှူဒါန်းနေသော ဒါန ကောင်းမှုများကို ကောင်းမြတ်သည်ဟူ၍ နတ်များက သာဓုမခေါ် ကြပါဘဲ အန္ဒဘာရမြက်ထမ်းသမား၏ ဆွမ်းတစ်ထပ်စာအလှူကို နတ်များက သာဓုခေါ်ကြခြင်းသည် ထူးခြားလှပေသည်၊ အန္ဒဘာရ အလှူကို ငွေဖြင့်ဝယ်ယူမည့်အကြံ ဖြစ်လေ၏။

လှူးဒါန်းပြီးသောအခါ သုမနသူဌေးအိမ်မှ ထီးစောင့်နတ် က ဥပရိဋ္ဌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓအား လှူးဒါန်းရသောဒါနသည် ကောင်း မြတ်လှပါပေသည်၊ ကောင်းမြတ်လှပါပေသည်ဟု ကောင်းချီးပေး ကာ သာဓုသုံးကြိမ် ခေါ်လေ၏။

၇၄ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

## ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လု တရားတော် ၇၅

ာစ်ထောင်ထိအောင် ပေးပါသော်လည်း အန္ဒဘာရက "မပေးနိုင်၊ မရောင်းနိုင်"ဟု ပြောလေ၏။

သုမနသူဌေးက "ဤကဲ့သို့ မပေးနိုင်၊ မရောင်းနိုင်ပါလျှင် သင်အန္ဒဘာရ၏ တစ်ထပ်စာ ဆွမ်းအလှူကို သာဓုခေါ်ဖို့ရာ အကျွန်ုပ်အား အမျှဝေပါ၊ ငွေတစ်ထောင် ပေးပါမည်"ဟု ပြောလေ ၏။ အန္ဒဘာရက "ဥပရိဋ္ဌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓကို လျှောက်ထားကြည့်ပါ ဦးမည်၊ အမျှပေးဝေသင့်သည်ဟု မိန့်ကြားပါက သင်သူဌေးအား အမျှဝေပါမည်"ဟုဆို၍ ဥပရိဋ္ဌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓအား လျှောက်ထား လေ၏။

## အမျှပေးပြား ကုသိုလ်ပွားပုံ

ဥပရိဋ္ဌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓက "ဥပမာအားဖြင့် အိမ်တစ်ရာရှိသော ရွာ၌ တစ်အိမ်က မီးတိုင်(ဖယောင်းတိုင်) ထွန်းထားရာတွင် ကျန် သောအိမ်များက မိမိတို့ မီးတိုင်များဖြင့် မီးလာညှိထွန်းကြရာ၌ ပထမမီးတိုင်မှ မီးများလည်း မကုန်သွားပါဘဲ နောက်နောက် လာ ညှိထွန်းသော မီးတိုင်(ဖယောင်းတိုင်)တို့၌ မီးများ တိုးပွားတိုးပွား သွားသကဲ့သို့ အမျှပေးဝေခြင်းသည် မိမိ၏ အလှူဒါနကောင်းမှု ကုသိုလ်များလည်း မလျော့မကုန်သွားပါဘဲ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာခုခေါ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာလည်း ဒါနကုသိုလ်များရရှိကာ

သုမနသူဌေးသည် အန္နဘာရ၏ တစ်ထပ်စာ ဆွမ်းဒါန ကောင်းမှုအရှိန်ကြောင့် ဒီနေ့ပင် မင်းကြီးထံသို့ အန္နဘာရကို ခေါ သွားလေ၏။ မင်းကြီးသည်လည်း အန္နဘာရ၏ တစ်ထပ်စာ ဆွမ်း ဒါနကောင်းမှုအရှိန်ကြောင့်ပင် သုမနသူဌေးကို မကြည့်ပါဘဲ အန္န ဘာရကိုသာ ကြည့်နေလေ၏။ သုမနသူဌေးက "အရှင်မင်းကြီး ... အန္နဘာရကိုသာ ဘာကြောင့် ကြည့်နေပါသနည်း"ဟု မေး လျှောက်ရာ "ယခင်နေ့များက မတွေ့ဖူးသေးလို့ ကြည့်နေသည်" ဟု မိန့်ကြားလေ၏။

အန္ဒဘာရဆင်းရဲသားသည် အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓ မိန့်ကြား ချက်အရ သုမနသူဌေးအား ဆွမ်းအလှူဒါန ကုသိုလ်အဖို့ကို အမှု ပေးဝေလေ၏။ သုမနသူဌေးက အန္ဒဘာရအား ငွေတစ်ထောင် ပေးပြီးလှုင် "ဒီနေ့ကစ၍ အန္ဒဘာရ ဘာအလုပ်မှု မလုပ်ပါနဲ့တော့၊ သင့်အတွက်လိုသမှု ကျွန်ုပ် အားလုံးပေးပါမည်"ဟုဆိုကာ ပစ္စည်း ဥစ္စာများ ပေးလေ၏။

ကုသိုလ်ကောင်းမှုများ တိုးပွားတိုးပွားသွားကြပေသည်။ သို့ဖြစ်၍ အမှုျပေးဝေသင့်သည် ဟု မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။ (အံ–ဋ္ဌ–၁/၁၄၇)

၇၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

မင်းကြီးအမိန့်ဖြင့် မင်းကြီးအတွက်ဟုဆို၍ တူးဖော်ကြ သောအခါ ရွှေအိုးတို့သည် မြေအောက်ထဲသို့ မြုပ်၍မြုပ်၍ ဝင်သွား ကြကုန်၏။ ရွှေအိုးများ မင်းကြီးအတွက် တူးဖော်လို့ မရကြောင်း လျှောက်ထားတင်ပြလေ၏။ မင်းကြီးက အန္ဒဘာရအတွက်ဟုဆို

မင်းကြီးက ထပ်မံ၍ ပြောကြားပြန်သည်မှာ "အမောင် (အမတ်ကြီးများ)တို့ အန္ဒဘာရကို အိမ်ဆောက်ပေးကြ ဟု အမိန့် ပေး ပြောကြားသဖြင့် အိမ်ဆောက်ဖို့ရာ မြေနေရာကို ရှင်းကြသော အခါ ပေါက်တူးဖြင့် ပေါက်လိုက်တိုင်း ပေါက်လိုက်တိုင်းသော နေရာတို့၌ ရွှေအိုးများ လည်ပင်းနှုတ်ခမ်းချင်းထိ၍ ပေါ်လာကြသည် ကို တွေ့မြင်ကြ၍ မင်းကြီးထံ ပြောကြားကြလေ၏။ မင်းကြီးက "ရွှေအိုးများကို တူးဖော်၍ ယူခဲ့ကြဲ ဟု အမိန့်ပေးလေ၏။

လေ၏။

သုမနသူဌေးက "အသင်မင်းကြီး … ဤသူသည် ကြည့် ထိုက်သောသူပင် ဖြစ်ပါသည်။ ဤသူသည် သူ၏ တစ်ထပ်စာ ထမင်းဟင်းများကို သူမစားပါဘဲ ဥပရိဋ္ဌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓကို လူူဒါန်း သောငကြာင့် ကျွန်ုပ်ထံမှ ငွေတစ်ထောင် ရထားပါသည်"ဟု မင်းကြီးအား ပြောလေ၏။ မင်းကြီးက "သင့်ထံမှ သူ ငွေတစ် ထောင်ရသည့်အတွက်ကြောင့် အကျွန်ုပ်ထံမှလည်း ဆုငွေတစ် ထောင်ရသည့်အတွက်ကြောင့် အကျွန်ုပ်ထံမှလည်း ဆုငွေတစ်

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၇၇

 ၁၈ ခံပွမ်းခန်င့်မျှခ်ပုံဂျင်ပ၏ ပစ္စေက်ခုံခ္ခ ရတန္တာဖြစခြင်း
၂။ နိရောသေမာပတ်မှ ထသောအခါဖြစ်ခြင်း
၃။ မြက်ထမ်း၍ တရားနှင့်လျော်ညီစွာရသော တစ်ထပ် စာ ဆွမ်းလှူဖွယ်ဝတ္ထူဖြစ်ခြင်း
၄။ လင်ယောက်ျား ဇနီးမယား ၂-ဦးတို့၏ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ စေတနာသုံးတန် ထက်သန်စွာ လူုဒါန်း ခြင်းဟူသော အကြောင်း ၄-ပါးနှင့် ပြည့်စုံသောကြောင်

(အံ-ဋ္ဌ-၁/၁၄ဂ) အရှင်အနုရုဒ္ဓါအလောင်း ဤအန္နဘာရဝတ္ထု၌ -၁။ ဆွမ်းအလှူခံပုဂ္ဂိုလ်၏ ပစ္စေကဗုဒ္ဓ ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း

ရွှေအိုးများကို မင်းကြီးထံ သယ်ဆောင်စေ၍ အမတ်ကြီး များကို အစည်းအဝေးခေါ်ပြီးလျှင် "အမတ်ကြီးတို့ … ဤမြို့၌ တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူထံမှာ ဤရွှေအိုးများလောက် များပြား သော ပစ္စည်းဥစ္စာများ ရှိကြပါရဲ့လား ဟု မေးလေ၏။ အမတ်ကြီး များက "တစ်စုံတစ်ယောက်သော မည်သူထံမှာမှ မရှိကြပါ"ဟု ဖြေကြသဖြင့် မင်းကြီးက အန္နဘာရအား သူဌေးကြီးအမည် ဘွဲ့ထူး ကို ပေးလိုက်လေ၏။

၍ **တူးဖော်ကြဟု** မိန့်ကြားသဖြင့် မိန့်ကြားသောအ**တိုင်း တူး**ဖော် ကြရာ **ရွှေအိုးကြီး**တွေ များစွာ ရရှိလေ၏။

၇ဂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

အလယ်ဇော ၅-ချက် ကုသိုလ်စေတနာကံတို့သည် ကောင်းမှုရှင်ကို တတိယဘဝမှစ၍ ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်း မြင့်မြတ်ရာ မြင့်မြတ်ရာ ဘုံဘဝများသို့ ရောက်သွားစေ၏။ မြင့်မြတ် ရာ ဘုံဘဝများ၌ ပစ္စည်းဥစ္စာ ရလွယ်ပေါများခြင်း၊ အနာရောဂါ

အလယ်ဇော ၅-ချက် ကုသိုလ်စေတနာကံတို့သည် မိမိ တို့ရှေ့မှ ကုသိုလ်ဇောစေတနာများက ကျေးဇူးပြုပေး ထောက်ပံ့ ပေးသောအားတို့ကို ရရှိကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ မိမိတို့နောက်မှာ ဖြစ်ပေါ် လာကြမည့် ဇောစေတနာများ ဖြစ်ပေါ်လာရအောင် ကျေးဇူးပြုနိုင် သော အားအစွမ်းများလည်း ရှိ၏။ ထို့ကြောင့် တတိယ**ဘဝမှစ**၍ နိဗ္ဗာန်ရောက်သည်တိုင်အောင် ကောင်းကျိုးများ ပေးကြပါသည်။

သတ္တမဇော ကုသိုလ်စေတနာကံသည်လည်း ၇-ကြိမ် မြောက် အဆုံးစွန်မှာ ဖြစ်ရ၍ အားနည်းသောကြောင့် တတိယ ဘ၀၊ စတုတ္ထဘဝ စသည်တို့မှာ အကျိုးမပေးနိုင်ပါဘဲ ယခုဘဝမှ ကွယ်လွန်ပြီးသောအခါ (အခြားမဲ့) ဒုတိယဘဝမှာ အကျိုးပေးပါ သည်။ မြင့်မြတ်ရာ မြင့်မြတ်ရာ လူ့ဘဝ၊ နတ်ဘဝ၊ ဗြဟ္မာဘဝတို့ မှာ ဖြစ်စေသောအားဖြင့် အကျိုးပေးပါသည်။

ကုသိုလ်ပထမဇောကံက ဆင်းရဲသားဘဝမှ သူဌေး ဘဝရောက်အောင် အကျိုးပေးခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၇၉

ယခုဘဝမှာပင် ပစ္စည်းဥစ္စာ ရခဲရှားပါးခြင်း၊ မကောင်း သော ဂုဏ်သတင်းတို့ဖြင့် ကျော်ကြားခြင်း၊ ပရိသတ်အလယ်မှာ

သူ့အသက်သတ်ခြင်း၊ သူဥစ္စာခိုးခြင်း၊ သူတစ်ပါးသား မယား၊ သားသမီးတို့ကို လွန်ကျူးဖျက်ဆီးခြင်း၊ လိမ်ပြောခြင်း၊ အရက်သေစာ အလွန်သောက်စားခြင်းစသော မကောင်းမှုအကု သိုလ်များပြူကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မကောင်းသောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်ကို ခံကြရပေသည်။

## မကောင်းမှုကံ အပြစ်ဒဏ်

ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဤကဲ့သို့ မိမိတို့ ပြုလုပ် ထားအပ်သော ကောင်းမှုကံသည်သာလျှင် မိမိတို့အတွက် ကောင်း ကျိုးအမျိုးမျိုးတို့ကို ရရှိစေမည့် "ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာ ဖြစ်ပေသည်"ဟု သိမြင်သော (ကမ္မဿကတာသမ္မာဒိဋ္ဌိ) အယူကောင်းအယူမှန် ရှိနေကြပါသည်။ ဤကဲ့သို့ အယူကောင်းအယူမှန် ရှိခြင်းသည် တရားထူးတရားမြတ်များရ၍ အပါယ်တံခါးပိတ်ဖို့ရာ အခွင့်ကောင်း အခွင့်သာတစ်ခုပင် ဖြစ်ပါသည်။

ကင်းခြင်း၊ ဘေးရန်ကင်းခြင်း၊ ကိုယ်ချမ်းသာ စိတ်ချမ်းသာရှိခြင်း၊ အသက်ရှည်ခြင်း၊ စိတ်တည်ငြိမ်ခိုင်ခံ့ခြင်း၊ ဉာဏ်ပညာ ထက်မြက် ခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ကိုလည်း ရရှိဧေပါသည်။

ဂဝ သန္စမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ဂ၁

မျက်နှာငယ်စွာ နေရခြင်း၊ သေခါနီးမှာ မကောင်းသော ကံနိမိတ် များ ထင်လာမြင်လာ၍ ကြောက်လန့်ကာ တွေတွေဝေဝေဖြင့် သေရခြင်းစသော မကောင်းသောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို ခံကြရပေသည်။

နောင်ဘဝများမှာလည်း ဘဝပေါင်းများစွာ ယုတ်နိမ့်သော အပါယ်ဘုံဘဝများသို့ ကျရောက်သွားရပြီး ဆင်းရဲဒုက္ခ အမျိုးမျိုး တို့ကို ခံကြရပေသည်။ အပါယ်ဘုံဘဝများမှ လွတ်မြောက်၍ လူ ဘုံဘဝသို့ ပြန်ရောက်လာကြသောအခါမှာလည်း ယုတ်နိမ့်သော အမျိုးတို့၌ ဖြစ်ရခြင်း ရုပ်ရည်အဆင်းပျက်ခြင်း၊ ပစ္စည်းရှားပါးခြင်း စသော မကောင်းသောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို ခံကြရပေ သည်။

IIC

သူ့အသက်ကို သတ်သောသူတို့သည် သူ့အသက်ကို သတ်သော (ပါဏာတိပါတ)ကံကြောင့် ဖြစ်လေရာ ဘဝ တိုင်း ဘဝတိုင်းမှာ သူတစ်ပါးတို့ မကြည့်ချင်လောက် အောင် ရုပ်ဆိုးခြင်း၊ သူတစ်ပါးတို့၏ နှိပ်စက်သတ်ဖြတ် ခြင်းကို ခံရခြင်း၊ အသက်တိုခြင်းစသော မကောင်းသော အကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို ခံကြရပေသည်။

လိမ်ပြောတတ်သောသူတို့သည် လိမ်ပြောသော (မုသာ ဝါဒ)ကံကြောင့် ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတို**င်းမှာ ပြော** ဆိုရာတွင် ဘယ်အရာကိုမျှ သူတစ်ပါးတို့ မ**လိုက်နာခြင်း** စကားပြောရာတွင် မပီမသဖြစ်ရခြင်း၊ ပါးစပ်မှ အပုပ်နံ့

## ခံကြရပေသည်။

သူ့သားမယားကို လွန်ကျူးဖျက်ဆီးသောသူတို့သည် သူ့ သားမယားကို လွန်ကျူးဖျက်ဆီးသော (ကာမေသုမိစ္ဆာ စာရ)ကံကြောင့် ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်းမှာ မလို မုန်းထားသူများခြင်း၊ ရန်သူပေါများခြင်း၊ ပစ္စည်းလာဘ် လာဘ ရှားပါးခြင်း၊ ကိုယ်ဆင်းရဲ စိတ်ဆင်းရဲ ဖြစ်ရခြင်း **ယုတ်ညံ့သောအမျိုး၌ ဖြစ်ရခြင်း**၊ အရက်ကွဲ အကျိုးနည်း ဖြစ်ရခြင်း၊ ချစ်ခင်သူများနှင့် ကွေကွင်း ကွဲကွာရခြင်း စသော မကောင်းသောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို

သူ့ဥစ္စာကို ခိုးယူသောသူတို့သည် သူ့ဥစ္စာကိုခိုးသော (အဒိန္နာဒါန)ကံကြောင့် ဖြစ်လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်း မှာ ပစ္စည်းဥစ္စာ ရှားပါးခြင်း ရှာနွေ၍ ရရှိလာသော ပစ္စည်း ဥစ္စာများ မကြာခဏ ဆုံးရှုံးပျက်စီးရခြင်းစသော မကောင်း သောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို ခံကြရပေသည်။

သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆ**ရာတော်** ဂ၂

FI

21

ÇII

**အကုသိုလ် ပထမဇော စေတနာကံသည် ယခုဘဝမှာ**ပင် အကျိုးပေးပါသော်လည်း ရှေးဦးစွာ ဖြစ်ပေါ်လာရသော စေတနာ ကံဖြစ်၍ အားနည်းသောကြောင့် အကျိုးပေးပုံမှာလည်း မထင်

## အကုသိုလ် ပထမဇောကံ မကောင်းကျိုးပေးဟန်

မကောင်းမှုကို ပြုသောအခါ အကုသိုလ်ဇော စေတနာ ကံတို့သည်လည်း အရှိန်အဟုန် လျင်မြန်စွာ (များသောအားဖြင့်) ၇-ကြိမ်၊ ၇-ကြိမ် ဖြစ်ပေါ်ကြပါသည်။ ထို ၇-ကြိမ်သော ဇော စေတနာကံတို့တွင် ပထမဇော အကုသိုလ်စေတနာကံသည် ယခု ဘဝမှာပင် မကောင်းကျိုးများကို ပေးတတ်ပါသည်။

## အကုသိုလ်ဇော ၇-တန် မကောင်းကျိုးပေးဟန်

အရက်သေစာ သောက်စားသောသူတို့သည် အရက် သေစာ သောက်စားသော (သုရာမေရယ)ကံကြောင့် ဖြစ် လေရာ ဘဝတိုင်း ဘဝတိုင်းမှာ သတိမေ့လျော့ခြင်း၊ ရူးသွပ်ခြင်း၊ ဉာဏ်ပညာတုံးခြင်းစသော မကောင်းသော အကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို ခံကြရပေသည်။

ထွက်ခြင်းစသော မကောင်းသောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ် များကို ခံကြရပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ဂ၃

မြတ်စွာဘုရား ဇေတဝန်ကျောင်းတော်မှာ သီတင်းသုံးနေ တော်မူစဉ် တစ်နေ့သော နံနက်အခါ၌ တောလိုက်ခွေးများဖြင့် တောကောင် သတ္တဝါများကို သတ်ဖြတ်၍ အသက်မွေးရသော ခွေးမုဆိုးတစ်ယောက်သည် လေးမြားတို့ကိုယူကာ ခွေးအပေါင်းနှင့် တောသို့ထွက်ခဲ့ရာ လမ်းခရီးတွင် ဆွမ်းခံကြွဝင်လာသော ရဟန်း တစ်ပါးနှင့် တွေ့ဆုံလေ၏။

မပြစ်မှားထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပြစ်မှားမိပါက အကု သိုလ် ပထမဇော စေတနာကံသည် ယခုဘဝမှာပင် မကောင်းကျိုး များကို ချက်ချင်းလက်ငင်း ပေးတတ်ပါသည်။

ပြစ်မှားမိက ချက်ချင်းခံရ

မရား ဖြစ်နေတတ်ပါသည်။ ဘေးရန်အန္တရာယ်များနှင့် မကြာခဏ တွေ့ကြုံ့ရခြင်း၊ တွေ့ကြုံရသောအခါမှာလည်း ခဲခဲယဉ်းယဉ်းဖြင့် လွတ်မြောက်ရခြင်း၊ အသက်အန္တရာယ်ပင် မဖြစ်ပါသော်လည်း ထိခိုက်နာကျင်မှုများ ဖြစ်လာတတ်ခြင်း၊ မိမိဆောင်ရွက်မှုများ၌ အနောင့်အယှက် အမျိုးမျိုးနှင့် တွေ့ရခြင်း၊ မိမိလိုချင်တောင့်တ သော အသုံးအဆောင်ပစ္စည်းများ လွယ်လွယ်ကူကူနှင့် မရရှိနိုင် ခြင်းစသော မကောင်းသော အကျိုးပေးများကို မကောင်းမှုကို ပြု လုပ်နေသောသူများမှာ မသိဘဲ ဖြစ်နေတတ်ပါသည်။

ဂ၄ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

## ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ဂ၅

မုဆိုးသည် ယနေ့ နိမိတ်မကောင်း၊ လုပ်ကိုင်မစားဘဲ သူ**တစ်ပါးအိ**မ်မှာ တောင်းစားနေသော သူယုတ်မာကို မြင်ရသည်။ တ**စ်စုံတစ်**ခုမျှ ရလိမ့်မည်မထင်ဟု ကြံစည်ကာ စိတ်နှလုံးမသာ မယာဖြင့် တောသို့ ထွက်ခဲ့လေ၏။

ရဟန်းတော်သည်လည်း ရွာထဲသို့ ဆွမ်းခံကြွဝင်၍ ဆွမ်း စားပြီးသောအခါ ရွာမှကျောင်းသို့ ပြန်ကြွတော်မူ၏။ မုဆိုးသည် လည်း တစ်မနက်လုံး တောထဲ၌ သားကောင်များကို လိုက်လံ ရှာဖွေ ပစ်ခတ်သော်လည်း တစ်ကောင်မျှမရ၍ ပြန်လာခဲ့ရာ လမ်း ခရီးတွင် ရဟန်းတော်နှင့် တွေ့ဆုံရပြန်လေ၏။

မုဆိုးသည် "တောသို့သွားစဉ်ကလည်း ဤသူယုတ်ကို တွေ့မြင်ရ၍ သားကောင်တစ်ကောင်မျှ မရခဲ့၊ ဤသူယုတ်ကို ယခုတစ်ခါ တွေ့ရပြန်ပြီ၊ ဤသူယုတ်ကို ခွေးများဖြင့် ကိုက်သတ် စေမည်"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ရဟန်းတော်က "အို … ဒါယကာ၊ ငါ့ကို ဤကဲ့သို့ မပြု လုပ်ပါနဲ့ ဟု တောင်းပန်လေ၏။ မုဆိုးက "ယနေ့ငါသည် သင့်ကို မြင်ရလို့ တစ်စုံတစ်ခုမျှ မရခဲ့၊ ယခုတစ်ခါ သင့်ကို တွေ့ရပြန်ပြီ၊ ဒါကြောင့် ခွေးများဖြင့် ကိုက်ကို ကိုက်သတ်စေမည် ဟုဆိုကာ ခွေးများကို အချက်ပေး (ရှူးတိုက်)၍ ကိုက်စေ၏။ ဂ၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ရဟန်းတော်သည် သစ်ပင်တစ်ပင်ပေါ်သို့ အမြန်တက်၍ လူတစ်ရပ်ကျော်ကျော်(လက်ခုပ်တစ်ဖောင်)ခန့်အရပ်၌ ခိုကပ် လျက်နေ၏။ ခွေးတို့သည် ရဟန်းကို ကိုက်သတ်ဖို့ရာ သစ်ပင် ကို ဝိုင်းရံ၍ စောင့်နေကြကုန်၏။

မုဆိုးက "ဟဲ့-ရဟန်းယုတ်၊ သစ်ပင်ပေါ် တက်ပြေးသော် လည်း သေဘေးမှ လွတ်မည်ထင်သလား၊ သင်မလွတ်ဘူး ဟု ဆိုကာ ရဟန်း၏ ခြေဖဝါးကို မြားဦးချွန်ဖြင့် ဆောင့်၍ဆောင့်၍ ထိုးလေ၏။ ရဟန်းတော်၏ ခြေဖဝါးမှ သွေးများယိုိး၍ ကျလာ ၏။ "အို-ဒကာ၊ ဤကဲ့သို့ မပြုလုပ်ပါနဲ့ ဟု တောင်းပန်လေ၏။ မုဆိုးက နားမထောင်ဘဲ ဆက်၍ဆက်၍ မြားဦးချွန်ဖြင့် ထိုးလေ ၏။

ရဟန်းတော်သည် နာကျင်လွန်းသဖြင့် ခြေဖဝါးတစ်ဖက် အထက်သို့မြှောက်ထားရာ အောက်သို့ကျနေသော ခြေဖဝါးတစ် ဖက်ကို မုဆိုးက မြားဦးချွန်ဖြင့် ဆောင့်၍ဆောင့်၍ ထိုးပြန်၏။ သွေးများ ဖြာဖြာယိုစီး၍ ကျလာ၏။ ရဟန်းတော်သည် ဤကဲ့သို့ မိမိကို မပြုလုပ်ပါရန် အကြိမ်ကြိမ် တောင်းပန်၏။ မုဆိုးက နားမထောင်ဘဲ ခြေဖဝါးနှစ်ဖက်လုံးကို မြားဦးချွန်ဖြင့် ဆင့်ကာ ဆင့်ကာ ထိုးလေ၏။

ကိုက်စားပြီး၍ ရပ်နားနေသောအခါ ရဟန်းတော်သည် သစ်ကိုင်းခြောက်ကိုချိုး၍ ခွေးတို့ကို ခြောက်မောင်း ပစ်ချလိုက် ၏။ ခွေးတို့သည် ရဟန်းအား သစ်ပင်ပေါ်၌ ရှိနေသည်ကို မြင် ကြ၍ မိမိတို့၏ သခင်မုဆိုးကို ကိုက်စားမိကြသည်ဟု သိကာ တောထဲသို့ ပြေးဝင်သွားကြလေကုန်၏။

သစ်ပင်ပေါ်က ရဟန်းကျလာမည်ကို စောင့်မျှော်နေကြ သော ခွေးတို့သည် သစ်ပင်ပေါ်မှ သင်္ကန်းကျလာသည်ကို ရဟန်း ကျလာသည်ဟု ထင်မှတ်ကာ သင်္ကန်းအတွင်း၌ ခြံ့မိသော မိမိ တို့သခင် မုဆိုးကို အတင်းဝင်၍ ဆွဲကြ ကိုက်ကြကုန်၏။ အသား တွေကုန်၍ အရိုးမျှသာကျန်အောင် ကိုက်စားကြလေကုန်၏။

ရဟန်းတော်၏ကိုယ်မှ ကျွတ်ကျသွားသော သွေးတို့ဖြင့် <mark>ပေကျံနေ</mark>သော သင်္ကန်းသည် မုဆိုး၏ခေါင်းမှစ၍ တစ်ကိုယ်လုံး ခြုံ**မိလျက်**သား ဖြစ်နေ၏။

ရဟန်းတော်၏ တစ်ကိုယ်လုံးသည် မီးဖြင့်ရှို့ထားသကဲ့သို့ ပူလောင်နေ၏။ ရဟန်းတော်သည် အလွန်နာကျင်လွန်းသဖြင့် သတိ မေ့သွားပြီးလျှင် သင်္ကန်းများကိုယ်မှ ကျွတ်ကျသွားသည်ကိုပင် မသိဘဲ ဖြစ်သွားလေ၏။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ဂ၇

| and the second second the |                                                                                                                |
|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | အပြစ်ဒဏ် ၁ဝ–ပါး                                                                                                |
|                           | စ်မှားထိုက်သောပုဂ္ဂိုလ်အား ပြစ်မှားသောသူတို့သည်-                                                               |
| )IIC                      | ပြင်းထန်သော ခေါင်းကိုက်ဝေဒနာစသည် စွဲက <b>ပ်ခြင်း</b><br>ပင်ပင်ပန်းပန်း ရှာဖွေထားသော ပစ္စည်းဥစ္စာများ ဆုံးရှုံး |
| ۳                         | ပင်ပင်ပန်းပန်း ရှာဖွေထားသော ပစ္စည်းဥစ္စာများ ဆုံးရှုံ                                                          |
|                           | သွားခြင်း                                                                                                      |
| 2ª                        | လက်ပြတ်ခြင်း၊ ခြေပြတ်ခြင်းစသော ကိုယ်အင်္ဂါများ                                                                 |
|                           | ပျက်စီးခြင်း၊                                                                                                  |
| 9ª                        | အလွန်စက်ဆုပ်ဖွယ်ဖြစ်သော နူနာစသော ရောဂါ                                                                         |
|                           | ကြီးများ စွဲကပ်ခြင်း၊                                                                                          |
| JII                       | စိတ်နောက်ရူးသွပ်ခြင်း                                                                                          |
| Gu                        | ရာထူးမှ အချခံရခြင်း၊                                                                                           |
| 211                       | မဟုတ်မမှန် လုပ်ကြံ၍ အစွပ်အစွဲခံရခြင်း၊                                                                         |
| Oll                       | အားကိုးအားထားပြုရသော ဆွေမျိုး <b>ဉာတိ ပျက်စီးခြင်း</b>                                                         |
| Gn                        | သိမ်းဆည်းထားသော ပစ္စည်းဥစ္စာတို့ ဆွေးမြှေပျက်စီး                                                               |

အကုသိုလ် ပထမဇော စေတနာကံသည် အားပင်နည်း ပါးသော်လည်း ဤခွေးမုဆိုးကဲ့သို့ မပြစ်မှားထိုက်သောသူကို ပြစ် မှားသောသူအား ယခုဘဝမှာပင် မကောင်းသောအကျိုးပေး အပြစ်ဒဏ်များကို ခံစားရရှိစေပါသည်။

သဒ္ဒမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

00

သတ္တမဇော အကုသိုလ်စေတနာကံသည် ၇-ကြိမ်မြောက် အဆုံးစွန်၌ဖြစ်ရ၍ အားနည်းသောကြောင့် တတိယဘဝ၊ စတုတ္ထ ဘဝတို့၌ အကျိုးမပေးပါဘဲ ယခုဘဝမှ ကွယ်လွန်ပြီးသောအခါ (အခြားမဲ့)ဒုတိယဘဝတွင် ယုတ်နိမ့်ရာ ငရဲ၊ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္တာ၊ အသူရကာယ်ဘုံများသို့ ရောက်စေသောအားဖြင့် အကျိုးပေးသည်။

အကုသိုလ် သတ္တမဇောကံ မကောင်းကျိုးပေးဟန်

မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော လူဘဝသည် မပြစ်မှားထိုက် သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပြစ်မှားမိက ယခုဘဝမှာပင် မကောင်းသော အပြစ်ဒဏ်များကို ခံကြရသည်ဟု ယုံကြည်ခြင်းရှေ့သွားရှိသော အသိဉာဏ် အယူင်ကာင်းအယူမှန်နှင့် ပြည့်စုံသော ဘဝဖြစ်၍ ကောင်းမြတ်လှပါပေသည်။

၁၀။ အိမ်မီးလောင်ခံရခြင်း မိုးကြိုးပစ်ခံရခြင်းဟူသော ၁၀-ပါးသော အပြစ်ဒဏ်တို့တွင် တစ်ပါးပါးဖြင့် ချက်ချင်း ပင် တွေ့ကြုံကြရပေသည်။ (ဓမ္မပဒဂါထာ-၁၃ဂၢ၉၊၁၄ဝ၊ ဋ္ဌ-၁/၁၁၅)

ခြင်း၊ အစစ်အမှန် ရွှေငွေရတနာတို့ အတုများ ဖြစ်

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ဂ၉

www.dhammadownload.com

သွားခြင်း၊

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

အကုသိုလ် အလယ်ဇော ၅-ချက်ကံ

60

မကောင်းကျိုးပေးဟန် အလယ်ဇော ၅-ချက် အကုသိုလ်စေတနာကံတို့သည် မိမိတို့ရှေ့မှ အကုသိုလ်ဇော စေတနာများက ကျေးဇူးပြုပေး ထောက်ပံ့ပေးသော အားအစွမ်းတို့ကို ရရှိကြ၏။ သို့ဖြစ်၍ မိမိ နောက်မှာ ဖြစ်ပေါ်လာကြမည့် အကုသိုလ်ဇောစေတနာများ ဖြစ် ပေါ်လာရအောင် ကျေးဇူးပြုနိုင်သော အားအစွမ်းများ ရှိကြ၏။ ထို့ကြောင့် တတိယဘဝမှစ၍ နိဗ္ဗာန်ရောက်သည့်ဘဝတိုင်အောင် မကောင်းကျိုးများ ပေးကြပါသည်။

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်အလောင်း၏ နစဉ်ဘဝက မိဘ တို့ကို သတ်ခဲ့သော (အလယ်ဇော ၅-ချက်) အကု<mark>သိုလ်စေတနာ</mark> ကံသည် တန်ခိုးအရာမှာ တေဒဂ်ရ၍ ပရိနိဗ္ဗာန်ဝင်စံသည့်ဘဝတိုင် အောင် မကောင်းကျိုးကို လိုက်ပေးလေ၏။

ရေးအခါက ဗာရာဏသီပြည်၌ မျက်မမြင် မိဘတို့ကို လုပ်ကျွေးခဲ့သော အရင်မဟာမောဂ္ဂလာန်အလောင်း အမျိုးကောင်း သားသည် ယုတ်ညံ့သော ဇနီးမယား၏ ကုန်းတိုက်သောစကား ကြောင့် တောထဲသို့ မျက်မမြင်မိဘ၂-ပါးကို လှည်းဖြင့်တင်သွား၍ သူခိုးဓားပြဟန်ဆောင်ကာ မိမိကိုယ်တိုင် သေအောင် ရိုက်သတ်

ထိုအချိန်၌ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် ရာဇဂြိုဟ်ပြည် အနီး ဣသိဂိလိတောင်၏နံပါး ကျောက်ဖျာတစ်ခု၌ သီတင်းသုံး နေတော်မူ၏။ ခိုးသားဓားပြတို့သည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်ရှိရာ တောင်နံပါးသို့သွား၍ ဝိုင်းထားကြကုန်၏။

တစ်ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရား ဝေဋ္ဌဝန်ကျောင်းတော် ၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူစဉ်မှာ တိတ္ထိတို့သည် "မိမိတို့မှာ ပစ္စည်း လာဘ်လာဘရားပါး၍ မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်၌ ပစ္စည်း လာဘ်လာဘ ပေါများနေခြင်းသည် တန်ခိုးကြီးသော အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန်ကြောင့်ဖြစ်သည်၊ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်ကိုသတ်ကြ မှ ငါတို့မှာ ပစ္စည်းလာဘ်လာဘ ပေါများကြမည် ဟု တိုင်ပင်ကြ ကာ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်ကို သူခိုးဓားပြတို့အား ငွေတစ်ထောင် ပေး၍ သတ်ခိုင်းကြကုန်၏။

(ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ-၂/၄၄)

ခဲ့သော (အလယ်ဇော ၅-ချက်)အကုသိုလ်ဇော စေတနာကံတို့ သည် တန်ခိုးအရာမှာ အမြတ်ဆုံး(တေဒဂ်)ဆုရကာ နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်သည့်ဘဝမှာပင် ဇမ္ဗူဒိပ်တစ်ကျွန်းလုံး ထင်ရှားအောင် မကောင်းကျိုးများ ပေးကြလေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၉၁

လောက၌ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်၊ အဘယ်တန်ခိုးရှင်မှ တာဝန် ယူ၍ မတားမြစ်နိုင်သော တရားလေးမျိုးကို မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားတော်မူပါသည်။

## တားမြစ်လို့ မရကောင်းသောတရား ၄-မျိုး

ခိုးသားဓားပြတို့သည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်၏ ခန္ဓာ ကိုယ်ကို ညက်ညက်ကြေအောင် ရိုက်သတ်ကြကုန်၏။ အရှင် မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် မြတ်စွာဘုရားထံသို့ သွားရောက်ဖူးမြော်ပြီး မှ ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူလေ၏။ မြေလျှိုးမိုးပျံနိုင်သော အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန်သည် မိမိမကောင်းမှုကံ၏ မကောင်းကျိုးကို တန်ခိုး ဖြင့် မကာကွယ် မတားမြစ်နိုင်ပါဘဲ ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်တော်မူရလေ သည်။

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် တန်ခိုးဖြင့်ထွက်၍ ရှောင် တိမ်း ကြွသွားတော်မူ၏။ ဒုတိယအကြိမ် လာဝိုင်းကြသောအခါ မှာလည်း တန်ခိုးဖြင့်ပင် ထွက်၍ ရှောင်တိမ်း ကြွသွားတော်မူ၏။ တတိယအကြိမ် လာဝိုင်းပြန်သောအခါမှာ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် သည် မိမိမကောင်းမှုကံ၏ အကျိုးပေးမှ မလွတ်နိုင်သည်ကို သိတော်မူသဖြင့် အဖမ်းခံလိုက်လေ၏။

၉၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်သည် ပါရမီနစဉ်ဘဝက မပြစ်မှား ထိုက်သော မိဘ၂-ပါးကို သတ်ခဲ့သော (အလယ်ဇော ၅-ချက်) အကုသိုလ်စေတနာကံကြောင့် သိန်းပေါင်းများစွာသော နှစ်တို့ ကာလပတ်လုံး ငရဲ၌ခံခဲ့ရပြီးနောက် ဘဝတစ်ရာတွင်လည်း <del>ဒိုး</del>သား ဓားပြတို့ စေ့စေ့ညက်ညက်ကြေအောင် ရိုက်နှက်၍ သေရဖူးလေ သည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ အိုနာသေမျိုး မကောင်းကျိုး တားရိုးမရှိပြီ။

(အံ-၁/၄၉၁)

63

ဤတရားလေးမျိုးကို လောက၌ တန်ခိုးကြီးမားကြသော ဗြဟ္မာကြီး၊ ဗိဿနိုးနတ်မင်းကြီးစသော တန်ခိုးရှင်များက ဘယ်ပုံ ဘယ်နည်းနှင့်မျှ တားမြစ်လို့ မရကောင်းဟူ၍ ဟောကြားတော်မူ ခဲ့ပါသည်။

- ၄။ မကောင်းမှုကံ၏ မကောင်းကျိုးများ
- ၃။ သေခြင်း သဘောတရား၊
- ၂။ နာခြင်း သဘောတရား၊
- ၁။ အိုခြင်း သဘောတရား

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော်

# အယူကောင်းရှိတာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်ပုံ ပြီးပါပြီ။

ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူဘဝသည် မပြစ်မှားထိုက် သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပြစ်မှားမိက (အလယ်ဇော ၅-ချက်)စေတနာ ကံသည် နိဗ္ဗာန်ရောက်သည့် ဘဝတိုင်အောင် မကောင်းသော အကျိုးများကို ပေးသည်ဟု ယုံကြည်ခြင်းရှေ့သွားရှိသော အသိ ဉာဏ် အယူကောင်းအယူမှန်ရှိသော ဘဝဖြစ်သောကြောင့် ကောင်း မြတ်လှပါပေသည်။

၉၄ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

www.dhammadownload.com

# အကြည်ဓာတ် ၆-ဖြာ ပြည့်စုံတာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာဖြစ်ပုံ

ထုတ်ဖို့ရာ မျက်စိအကြည်၊ နားအကြည်၊ နှာခေါင်းအကြည်၊ လျှာ အကြည်၊ ကိုယ်အကြည်၊ စိတ်အကြည်ဟူသော အကြည်ဓာတ် ၆-ပါး အပြည့်အစုံ ရရှိထားသောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။

အခိုက်အတန့်မှာ နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရား ကို အားထုတ်လိုက်ပါက မိမိတို့ ပါရမီအားလျော်စွာ တရားထူး တရားမြတ်များ ရရှိနိုင်သော ဘဝမျိုး၊ အချိန်အခါမျိုး ဖြစ်ပါသည်။ အပါယ်တံခါး ပိတ်နိုင်သော ဘဝမျိုး၊ အချိန်အခါမျိုး ဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်ပါ၍ အကြည်ဓာတ် ၆-ပါး ပြည့်စုံနေသော အခိုက်အတန့် သည် တရားထူးတရားမြတ်ရဖို့ရာ အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ တစ်ခု

ပင် ဖြစ်ပါသည်။

ယခု မိမိတို့ရရှိထားသော လူ့ဘဝသည် တရားအား

ဤအကြည်ဓာတ် ၆-ပါး အပြည့်အစုံ <mark>ရရှိထားသေ</mark>ာ

နည်းမှန်လမ်းမှန် တရားအားထုတ်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် အချိန်ပြည့် အားမထုတ်နိုင်၍ အချိန်ပိုင်းမျှပင် အားထုတ်

မိမိတို့ ယခုရရှိထားသောဘဝသည် အကြည်ဓာတ် ၆-ဖြာ အပြည့်အစုံရှိနေသော ဘဝဖြစ်၍ နည်းမှန်လမ်းမှန် သတိ ပစ္ဆာန် ဝိပဿနာတရားတို့ကို အားထုတ်လိုက်ပါက မိမိတို့ ပါရမီ အားလျော်စွာ တရားထူးတရားမြတ်များ ရနိုင်သောဘဝ ဖြစ်ပါသည်။ နည်းမှန်လမ်းမှန် တရားအားထုတ်တတ်ဖို့သာ အရေးကြီးပါသည်။

ပြောင်းပြန်အားဖြင့် အကြည်ဓာတ် ၆-ဖြာ ချို့တဲ့ပျက်စီး သွားသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မျက်စိက မြင်တယ်၊ မြင်တယ်ဟု တရားမှတ်လို့မရ။ နားက ကြားတယ်၊ ကြားတယ်ဟု တရားမှတ် လို့မရ။ နှာခေါင်းက နံတယ်၊ နံတယ်ဟု တရားမှတ်လို့မရ။ လျှာက စားတယ်၊ စားတယ်ဟု တရားမှတ်လို့မရ။ ကိုယ်က ထိတယ်၊ ထိတယ်ဟု တရားမှတ်လို့မရ။ အထူးသဖြင့် စိတ်အကြည်ဓာတ် ချို့တဲ့(ရူး)သွားသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဘယ်လိုမျှ ဘယ်အရာကိုမှု တရားမှတ်လို့ မရသောကြောင့် တရားထူးတရားမြတ်များနှင့် လွဲ သွားကြရပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ အကြည်ဓာတ်ခြောက်ဖြာ၊ ပြည့်စုံတာ၊ မှန်စွာခွင့်ကောင်းဖြစ်ပေသည်။

ယခုဘဝမှာ တရားရနိုင်သည်ဟု ယုံကြည်မှု သဒ္ဓါတရား အားကောင်းထက်သန်လာသည်နှင့်အမျှ တရားအားထုတ်မှု၌ ငွဲလုံ့လဝီရိယများ ထက်သန်လာတတ်ပါသည်။ ငွဲလုံ့လဝီရိယ ထက်သန်သည်နှင့်အမျှ အမှတ်သတိရမှုလည်း ကောင်းလာ တတ်ပါသည်။ အမှတ်သတိကောင်းသည်နှင့်အမျှ စိတ်တည်ငြိမ် မူ သမာဓိလည်း ဖြစ်လာ၊ အားကောင်းလာတတ်ပါသည်။ သမာဓိ အားကောင်းလာသည်နှင့်အမျှ ဝိပဿနာဉာဏ်များ ဖြစ်ပေါ်လာ ကြပါသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်များ အားကောင်းပြည့်စုံလာသော အခါ မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်များ ဖြစ်ပေါ်လာ၍ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ မျက်မှောက်ပြုသောအားဖြင့် ရောက်ကြရမည် ဖြစ်ပါသည်။ သို့ဖြစ် ပါ၍ နည်းမှန်လမ်းမှန် တရားအားထုတ်တတ်ဖို့ရာမှာ အရေးကြီး လှပါသည်။

ျပါသော်လည်း တရားသဘောများကို တွေ့မြင်သွားနိုင်ကြပါသည်။ တရားသဘောများကို တွေ့မြင်သွားသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် တရား အားထုတ်မှု၌ စိတ်ဝင်စားလာကြပါသည်။ မိမိ၏ ပါရမီအားလျော် စွာ ယခုဘဝမှာ တရားရနိုင်သည်ကို ရှေ့ကထက် ပို၍ ယုံကြည် မူသဒ္ဓါများ ထက်သန်အားကောင်းလာတတ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၉၇

သို့ဖြစ်သောကြောင့် ဝိပဿနာရှုမှတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ရှေးဦးစွာ ကိုယ်ကာယကစ၍ ရှုမှတ်ကြရပါသည်။ ကိုယ် ကာယ၌ ရှုမှတ်စရာတို့သည် များလည်း များပါသည်။ ထင်လည်း

မတွေ့သိနိုင်ကြခြင်းအကြောင်းမှာ မျက်စိ၊ နား နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ စိတ်တို့၌လာတိုက်၍ မြင်ရတွေ့ရသော အာရုံတို့ကလည်း အလွန်သိမ်မွေ့ကြ၍ ရှုမှတ်မှု သတိ၊ သမာဓိ၊ ဉာဏ်တို့ကလည်း အားနည်းနေကြသေးသောကြောင့် ထူးခြားချက်များကို မတွေ့မသိ ရခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဤကဲ့သို့ ၆-ဌာနက ရှုမှတ်ရပါသော်လည်း ဝိပဿနာ တရား ရှုမှတ်ခါစ ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ စိတ်ဟူသော ၅-ဌာနတို့က ရှုမှတ်ပါသော်လည်း ထူးခြားချက်များ ကို တွေ့သိနိုင်ကြမည် မဟုတ်ပေ။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မျက်စိက လည်း ရှုမှတ်ရပါသည်၊ နားကလည်း ရှုမှတ်ရပါသည်၊ နှာခေါင်း ကလည်း ရှုမှတ်ရပါသည်၊ လျှာကလည်း ရှုမှတ်ရပါသည်၊ ကိုယ် ကလည်း ရှုမှတ်ရပါသည်၊ စိတ်ကလည်း ရှုမှတ်ရပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ဌာန ၆-ပါးက ရှုမှတ်ကြရပါသည်။

နည်းမှန်လမ်းမှန် အားထုတ်ရန်

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

60

**သွားတာ၊ ရပ်တာ၊ ထိုင်တာ၊ လျောင်းအိပ်တာတို့သည်** တရားရှုမှတ်စရာ ကိုယ်ကာယပင် ဖြစ်ပါသည်။ လက်ခြေတို့ကို

နှာခေါင်းမှ ဝင်လေ၊ ထွက်လေတို့သည် တရားရှုမှတ်စရာ ကိုယ်ကာယပင် ဖြစ်ပါသည်။ အသက်ရှူသွင်း၍ ဝမ်းဗိုက် ဖောင်း တက်တာ၊ အသက်ရှူထုတ်၍ ဝမ်းဗိုက် ပိန်ကျတာတို့သည် တရား ရူမှတ်စရာ ကိုယ်ကာယပင် ဖြစ်ပါသည်။

ကိုယ်ကာယ၌ တရားရှုမှတ်စရာတို့သည် ကိုယ်အကြည် (ကာယပသာဒ)ရှိနေသော နေရာဌာန အားလုံးပင် ဖြစ်ကြပါသည်။ ခန္ဓာကိုယ်၌ ဆံပင်ဖျား၊ လက်သည်းခြေသည်းဖျားကို ဖယ်ထား၍ အပ်ဖျားဖြင့် တို့ကြည့်ပါက ထိတယ်လို့ သိနေသော နေရာဌာန ဟူသမျှတို့သည် ကိုယ်အကြည်(ကာယပသာဒ)ရှိနေသော နေရာဌာန ဌာနတို့ပင် ဖြစ်ကြပါသည်။ တရားရှုမှတ်လို့ရသော နေရာဌာနတို့ ပင် ဖြစ်ကြပါသည်။ ဝာစ်ကိုယ်လုံးပင် တရားရှုမှတ်စရာတို့ ဖြစ် ကြပါသည်။

ကာယ၌ ရှုမှတ်စရာပေါများ

ထင်ရှားပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ရှုမှတ်စရာကလည်းများ၊ ထင်လည်း ထင်ရှားသောကြောင့် မှတ်ရတာလည်း လွယ်ကူပါသည်။ သမာဓိ ဉာဏ်များလည်း ဖြစ်လွယ်ပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၉၉

သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

200

ကွေးတာ၊ ဆန့်တာ၊ ကိုင်တာ၊ ယူတာ၊ ခေါင်းငံ့တာ၊ ခေါင်းမော့ တာ၊ မျက်လုံးလှုပ်တာ၊ မျက်တောင်ခတ်တာမှစ၍ **လှုပ်ရှားမှု ကို**ယ် အမူအရာမှန်သမျှတို့သည် တရားရှုမှတ်စရာ ကိုယ်**ကာယတို့ပင်** ဖြစ်ကြပါသည်။

# ကာယ၌ ရှစရာထင်ရှား

အသက်ရှူသွင်းတိုင်း ရှူသွင်းတိုင်း၊ အသက်ရှူထု**တ်တိုင်း** ရှူထုတ်တိုင်း နှာခေါင်းဖျားမှ လေတိုးဝင်သွားတာ၊ လေ**တိုးထွက်** သွားတာ၊ ဝမ်းဗိုက်က ဖောင်းကြွတက်လာတာ၊ ဝမ်းဗိုက် **ပိန်ကျ** သွားတာတို့ကို နှာခေါင်းဖျား၊ ဝမ်းဗိုက်တို့၌ စိတ်ကို စူးစို**က်ထား** ၍ ရှူမှတ်လိုက်သောအခါ ဝင်တာ ထွက်တာ၊ ဖောင်းတာ **ပိန်** တာတို့သည် အလွန်ပင် ထင်ရှားပါသည်။

သွားတာ၊ ရပ်တာ၊ ထိုင်တာ၊ လျောင်းတာ၊ လက်ခြေ ကွေးဆန့်တာ၊ ကိုင်တာ၊ ယူတာ၊ ငံ့တာ၊ မော့တာ စသော ကိုယ် အမူအရာတို့ကိုလည်း သွားခိုက်၊ ရပ်ခိုက် စသည်တို့၌ စိတ်ကို စူးစိုက်ထား၍ ရှုမှတ်လိုက်သောအခါ လှုပ်ရှား ရွေ့သွားနေတာများ မှာ အလွန်ပင် ထင်ရှားပါသည်။

တရားထိုင်၍ ရှုမှတ်ကြမည့် ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဆိတ်ငြိမ် ရာအရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ တင်ပလ္လင်ခွေ၍သော်လည်းကောင်း၊ ဒူး တုပ်၍သော်လည်းကောင်း မိမိတို့ ကြာကြာထိုင်နိုင်သော **ဣရိယာ** ပုထိဖြင့် ထိုင်ရပါသည်။ မျက်စိကို မိုတ်ထားရပါသ**ည်။ ခေါင်း**ကို လည်း တည့်တည့်မတ်မတ်ထားရပါသည်။ ခါး**ကိုလည်း တ**ည့် တည့်မတ်မတ်ထားရပါသည်။ စိတ်ကိုတော့ ဝမ်းဗိုက်မှာ စူးစိုက် ထားရပါသည်။

ထိုင်မှတ်သည့်အခါ တရားရှုမှတ်**ခါစပုဂ္ဂိုလ်တို့ လွယ်ကူ** ဝွာ ရှုမှတ်နိုင်ဖို့ရာ ကျေးဇူးတော်ရှင် မဟာစည်ဆရာတော်ဘုရား ကြီးက ပါဋိတော်များနှင့် လျော်ညီစွာ ဝမ်းဗိုက် ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာ မှစ၍ ရှမှတ်ဖို့ရာ ညွှန်ကြားတော်မူပါသည်။

တရားရှုမှတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ ရှုမှတ်ဖို့ရာ အမှတ် ၃-မျိုးရှိပါသည်။ သတ်မှတ်ထားသော အချိန်အတွင်းမှာ ခန္ဓာကိုယ် ကိုလည်း မလှုပ်မရှား၊ စိတ်ကိုလည်း တခြားသို့ ထွက်မသွားရ အောင် ထိုင်မှတ်သည့်အမှတ်က တစ်မျိုး၊ စင်္ကြံ(လမ်း)လျှောက် ၍ မှတ်သည့်အမှတ်က တစ်မျိုး၊ ထိုင်တာ၊ ထတာ၊ ကွေးတာ၊ ဆန့်တာ၊ ကိုင်တာ၊ ယူတာ စသည်တို့ကို မှတ်သည့် အသေးစိတ် အမှတ်က တစ်မျိုးဟူ၍ သုံးမျိုးရှိပါသည်။

ကာယ၌ အမှတ် ၃-မျိုး

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၀၁

ရိုရိုသေသေဆိုသည်မှာ သွားခြင်း၊ ရပ်ခြ<mark>င်း၊ ထိုငဲခြင်</mark>း၊ လျောင်းခြင်း၊ လက်ခြေတို့ကို ကွေးခြင်း၊ ဆန့်ခြင်းစသော ကိုယ် အမူအရာတို့ကို အားနည်းနေသော လူမမာကဲ့သို့ သာယာသိမ်မွေ့ စွာ ပြုလုပ်ရမည်ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်သောအခါမှာ ရှိရှိသေသေ စူးစူး စိုက်စိုက် ရှုမှတ်ဖို့ရာမှာ အရေးကြီးသော အချက်ပင် ဖြစ်ပါသည်။ ရိုရိုသေသေ စူးစူးစိုက်စိုက် ရူမှတ်လိုက်သောအခါ တရားမတွေ့ သေးသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်လျှင် တရားတွေ့သွားနိုင်ပါသည်။ တရားတွေ့ ပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်လျှင် တရားတက်သွားနိုင်ပါသည်။ တရားထူး တရားမြတ် ရထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်လှုုင် တရားထူးတရားမြတ် ရသွားနိုင်ပါသည်။

ရှိသေသမူ စူးစိုက်ရှ

ဆောင်ပုဒ်။ ။ တင်ပလ္လင်ခွေကာ၊ ထိုင်နေပါ့၊ ခါးမှာဖြောင့် ဖြောင့် ထား။ မျက်စိမိုတ်ကာ၊ ခေါင်းတည့်ပါ၊ ဝမ်းမှာစိတ်ကိုထား။ ဖောင်းတာ ပိန်တာ၊ စိတ်စိုက်ကာ၊ မှတ်ပါယောဂီများ။

20 ]

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ကြီးကို တော့ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ တောင့်တင်းတွန်းကန်ခြင်း အဆင့်ဆင့်

ကဆို**ကာ** ရှုမှတ်ရပါသည်။

အသက်ရှူသွင်းလိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် ဖောင်းကြွတက်လာ သောအခါ ဖောင်းစမှဖောင်းဆုံးတိုင်အောင် တောင့်တင်းတွန်းကန် ခြင်း အဆင့်ဆင့် ဖောင်းကြွရွေ့တက်လာခြင်းတို့ကို ပစ္စုပွန်တည့် တည့် သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ဖောင်းတယ်ဟု စိတ်ထဲ

ပညတ်ကိုခွာ ပရမတ်ကိုစူးစိုက်ပါ

သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရား အားထုတ်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ သည် ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ ထိုင်ပြီးသောအခါ အသက် ကို မှန်မှန်ရှူသွင်းကြရပါသည်။ မှန်မှန်ရှူထုတ်ကြရပါသည်။ ဤ ကဲ့သို့ မှန်မှန်ရှူသွင်း၊ မှန်မှန်ရှူထုတ်ခြင်းကို ရိုသေတယ်ဟု ဆို ရပါသည်။

ထိုင်မှတ်ရာမှာ ရိုသေစွာ

စူးစူးစိုက်စိုက်ဆိုသည်မှာ မှတ်စိတ်ကို ပစ္စုပွန်တည့်အောင် စူးစိုက်ရမည်၊ ပညတ်ကိုခွာ၍ ပရမတ်ကိုသိအောင် စူးစိုက်ရမည် ဟု ဆိုလိုပါသည်။

ယခုဘစ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၀၃

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာ၌လည်း ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်) ကို ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အဆင့်ဆင့် လှုပ်ရှားလျော့ကျ<mark>သွားသေ</mark>ာ သဘော(ပရမတ်)ကိုတော့ သိနိုင်သမျှသိအောင် ပစ္စပ္ပန်တည့်တည့်

အသက်ရှူထုတ်လိုက်၍ ဝမ်းဗိုက် ပိန်ကျသွားသောအခါ ပိန်စမှပိန်ဆုံးတိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် လှုပ်ရှားလျှော့ကျသွားသော သဘောကို သိနိုင်သမျှသိအောင် ပစ္စုပ္ပန်တည့်တည့် စူးစိုက်၍ ပိန်တယ်ဟု စိတ်ထဲကဆို၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပညတ်ကိုခွာ၊ ပရမတ်သာ၊ မှန်စွာရှုရမည်။

ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်ကြီးသည် ပညတ်ဖြစ်သည်။ ဝိပဿ နာရှမှတ်သောအခါ ပညတ်ကို ခွာနိုင်သမှုခွာရပါသည်။ တောင့် တင်းတွန်းကန်ခြင်း အဆင့်ဆင့် ဖောင်းကြွရွေ့တက်လာခြင်းတို့သည် ပရမတ်ဖြစ်သည်။ ပရမတ်ကိုတော့ သိနိုင်သမှုသိအောင် စူးစိုက် ၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ပညတ်ကိုအာရုံမပြုပါဘဲ ပရမတ် ကိုသိအောင် ပစ္စုပ္ပန်တည့်တည့် ရှုမှတ်ခြင်းကိုပင် စူးစိုက်တယ် ဟု ဆိုရပါသည်။

ဖ<mark>ောင်းကြွ</mark>ရွှေတက်လာခြ<mark>င်းတို့ကိုတော့</mark> သိနိုင်သမျှသိအောင် ပစ္စပ္ပန် တည့်တည့် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

၁၀၄ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ပရမတ်ကိုသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုဖန်မျှားသောအခါ တဖြည်းဖြည်း ပရမတ်သဘောများ ထင်ရှားလာတဘ်ကြပါသည်။

ပညတ်နှင့်ပရမတ်တို့သည် အပြိုင်လို ဖြစ်ကြပါသည်။ ပညတ် ထင်ရှားလာလျှင် ပရမတ် ငုပ်ပျောက်သွားတတ်ပါသည်။ ပရမတ် ထင်ရှားလာလျှင် ပညတ် ငုပ်ပျောက်သွားတတ်ပါသည်။ ဝိပဿနာရှမှတ်ခါစ ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ ပညတ်ကပင် ပို၍ထင်ရှားနေ တတ်ပါသည်။ ပရမတ်က မထင်ရှားဘဲ ဖြစ်နေတတ်ကြပါသည်။

# ပညတ် ပရမတ် ပြိုင်နေတတ်

ပညတ်နှင့်ပရမတ်တို့သည် တွဲစပ်၍တည်နေကြ၏။ ပညတ်နှင့်ပရမတ်၂-မျိုးတို့တွင်လည်း ပညတ်က ပို၍ထင်ရှားနေ တတ်ပါသည်။ ပရမတ်က ငုပ်နေတတ်ပါသည်။ ဝိပဿနာရှုသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပညတ်ကိုထိအောင် ရှုကြရသည်မဟုတ်ပါ။ ပရမတ် ကိုသိအောင် ရှုကြရမည် ဖြစ်ပါသည်။ ပညတ်ကို ရှုနေပါလျှင် တရားအတွေ့ နှေးနေတတ်ပါသည်။

စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ဝမ်းဗိုက်ပုံသဏ္ဌာန်သည် ပညတ်ဖြစ် သည်။ အဆင့်ဆင့် လှုပ်ရှားလျော့ကျသွားသော သဘောသည် ပရမတ်ဖြစ်သည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၀၅

ဖောင်းတာ၊ ပိန်တာကို မှတ်ရုံမှုဖြင့် စိတ်ကသိပ်မငြိမ်ဘဲ အပြင်အာရုံများသို့ ထွက်သွားနေခဲ့ပါလျှင် ထိတယ်ဟု တစ်ချက် တိုး၍မှတ်ပါ။ ထိုင်ထား၍ အသားနှင့် ကြမ်းပြင်၊ အဝတ်၊ အခင်း များနှင့် ထိနေတာကို သိအောင် စူးစိုက်၍ ထိတယ်ဟု မှတ်ရ ပါသည်။ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိတယ်ဟု မှတ်ပါသော်လည်း စိတ်အနည်းငယ်ထွက်နေပါသေးလျှင် ထိုင်တယ်ဟု တစ်ချက် တိုး၍မှတ်ပါ။ မိမိထိုင်နေပုံကို ခေါင်းမှစ၍ တစ်ကိုယ်လုံးခြုံကာ တောင့်တင်းသောသဘောကို သိအောင် စူးစိုက်၍ မှတ်ရပါသည်။ ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်ဟု ၄-ချက်မှတ် လိုက်သောအခါ စိတ်တည်ငြိမ်မှုရကာ ရှုမှတ်လို့ ကောင်းလာတတ် ပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ၊ ပညတ်ထင်ရှား၊ ပရမတ်ကား၊ ငုပ်သွားလေသည်သာ။ ပရမတ်ထင်ရှား၊ ပညတ်ကား၊ ငုပ်သွားလေသည်သာ။

သမာဓိဉာဏ်များ ပြည့်စုံလာသဖြင့် ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ရောက်သွားကြ သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ ပရမတ်က ထင်ရှား၍ ခေါင်း၊ ကိုယ်၊ ခြေ၊ လက်သဏ္ဌာန် ပညတ်များ ငုပ်ပျောက်သွားကြပါသည်။

၁၀၆ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

သတိပဋ္ဌာန် ဝိပဿနာတရား ပွားများအားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်**တို့**အတွက် စင်္ကြံလျှောက်၍ တရားရှုမှတ်ဖို့ရာမှာ အထူး လိုအပ်သော အချက်တစ်ခုပင်ဖြစ်သည်။ စင်္ကြံလျှောက်၍ တရား ရှမှတ်တတ်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုင်မှတ်ရာ၌လည်း ထိုင်နိုင်သော စွမ်းအင်များ ပိုကောင်းလာသဖြင့် ယခင်ကထက်ပို၍ အချိန်ကြာ ကြာ ထိုင်နိုင်လာတတ်ပါသည်။ လက်ခြေကွေးခြင်း၊ ဆန့်ခြင်း စသော အသေးစိတ် ကိုယ်အမူအရာတို့ကိုလည်း ယခင်ကထက် ပို၍ မ<mark>ှတ်လို့ရလာတတ်ပါသည်</mark>။

သည်။

ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်ဟု ၄-ချက်မှတ်မှ စိတ်တည်ငြိမ်မှုရကာ ရူမှတ်လို့ကောင်းပါလျှင် ဖောင်း တယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိုင်တယ်၊ ထိတယ်ဟူ၍ ၄-ချက် မှ<mark>တ်ရပ</mark>ါ

ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်၊ ထိတယ်ဟု <mark>၃-ချက်မှတ်မှ စ</mark>ိတ် တည်ငြိမ်မှုရကာ ရှုမှတ်လို့ကောင်းပါလျှင် ဖောင်းတယ်၊ ဝိန်တယ်၊ ထိတယ်ဟု ၃-ချက်ပင် မှတ်ရပါသည်။

ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်ဟု၂–ချ**က်မှတ်ရုံမှုဖြင့် စိတ်တ**ည် ငြိမ်မှုရကာ ရူမှတ်လို့ကောင်းပါလျှင် ဖောင်းတယ်၊ ပိန်တယ်ဟူ၍ ၂**-ချက်ပ**င် မှတ်ရပါသည်။

#### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် 209

ခြေတစ်လှမ်း၂-ချက်မှတ်၌ ကြွတယ်၊ ချတယ်ဟု စိတ် ထဲကဆို၍ မှတ်ရပါသည်။ ခြေထောက်ကို သာယာသိမ်မွေ့စွာ ကြွရ၊ ချရပါသည်။ ခြေထောက် ကြွတက်လာသောအခါ ခြေ ထောက်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကို (အာရုံမပြုပါဘဲ)ခွာ၍ ကြွစမှကြ ဆုံးတိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် တွန်းကန် ပေါ့ပါးရွေ့တက်လာသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ မှတ်ရပါသည်။ နင်းချလိုက်သောအခါ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကို (အာရုံ

ခြေတစ်လှမ်း ၁-ချက်မှတ်၌ ဘယ်လှမ်းတယ်၊ ညာလှမ်း တယ်ဟု စိတ်ထဲကဆို၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ခြေလှမ်းနှေးသည်ထက် နေးသွားအောင် ချုပ်၍ မလှမ်းရ။ မနှေးမမြန် သာယာသိမ်မွေ့စွာ လှမ်းရပါသည်။ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန်ကို ခွာ၍ လှမ်းစမှလှမ်းဆုံး တိုင်အောင် ရှေ့သို့ အဆင့်ဆင့် ပေါ့ပါးရွေ့သွားသောသဘော (ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

စင်္ကြံ၌ ရှိသေစူးစိုက်ပုံ စင်္ကြံလျှောက်၍ တရားရှုမှတ်ရာ၌ အမှတ် ၄-မျိုး ရှိပါ သည်။ ခြေတစ်လှမ်း၌ ၁-ချက်၊ ခြေတစ်လှမ်း၌ ၂-ချက်၊ ခြေ တစ်လှမ်း၌ ၃-ချက်၊ ခြေတစ်လှမ်း၌ ၆-ချက်ဟူ၍ ၄-မျိုး ရှိပါ သည်။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

200

ခြေထောက် လှမ်းလိုက်သောအခါ၌လည်း <mark>ခြေထောက်</mark> ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကို (အာရုံမပြုပါဘဲ)ခွာ၍ လှမ်းစမှလှမ်းဆုံး တိုင်အောင် ရှေ့သို့ အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ ပေါ့ပေါ့သွားသော

ခြေထောက် ကြွတက်လာသောအခါ ခြေထောက်ပုံ သဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကို (အာရုံမပြုပါဘဲ)ခွာ၍ ကြွစမှကြွဆုံးတိုင် အောင် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ ပေါ့ပေါ့တက်လာသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါ သည်။ ပေါ့ပေါ့တက်လာတာကို သိခြင်းသည် တေဇော=မီးဓာတ် နှင့် ဝါယော=လေဓာတ်ကို သိခြင်းပင်ဖြစ်သည်။

ခြေတစ်လှမ်း ၃-ချက်မှတ်၌ ကြွှတယ်၊ **လှမ်းတယ်**၊ ချ တ**ယ်ဟု** စိတ်ထဲကဆို၍ မှတ်ရပါသည်။ နှေးသည်ထက် နှေး သွားအောင်လည်း ချုပ်၍ ကြွခြင်း၊ လှမ်းခြင်း၊ ချခြ**င်းတို့ကို မ**ပြု လု**ပ်ရ၊ မ**နှေးမမြန် မှန်မှန် သာယာသိမ်မွေ့စွာ ကြွ၊ လှမ်း ချခု ပါမည်။ အလွန်နှေးအောင် ချုပ်၍ ကြွ၊ လှမ်း၊ ချခဲ့ပါလျှင် ဝီရိယ လွန်ကဲ၍ တရားသဘောများကို မတွေ့ဘဲ ဖြစ်နေတတ်ပါသည်။

မပြုပါဘဲ)ခွာ၍ ချစမှချဆုံးတိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် ရွေ့ကျ လေး ကျသွားသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိ**အောင် စူးစို**က် ၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၀၉

ထို့ထက်တစ်ဆင့် သမာဓိဉာဏ်များ ရင့်သန်အားရှိလာ ၍ ရိုရိုသေသေ စူးစူးစိုက်စိုက် ရှုမှတ်လိုက်သောအခါ အဆင့်ဆင့်

သမာဓိဉာဏ်များ အသင့်အတင့် ရင့်သန်အားရှိလာသော အခါ ကြွတယ်လို့ မှတ်လိုက်သည်ရှိသော် ပေါ့ပါး၍ အထက်သို့ အဆင့်ဆင့် ရွှေ့တက်သွားသောသဘော၊ လှမ်းတယ်လို့ မှတ်လိုက် သည်ရှိသော် ပေါ့ပါး၍ ရှေ့သို့ အဆင့်ဆင့် ရွေ့သွားသောသဘော၊ ချတယ်လို့ မှတ်လိုက်သည်ရှိသော် လေး၍ အောက်သို့ အဆင့် ဆင့် ကျသွားသောသဘောတို့ကို တွေ့သိလာတတ်ကြပါသည်။

# အဆင့်ဆင့်မှ ဖြစ်ပျက်ဖြစ်

ခြေထောက် နင်းချလိုက်သောအခါ၌လည်း ခြေထောက် ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကို (အာရုံမပြုပါဘဲ)ခွာ၍ ချစမှချဆုံးတိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ လေးလေးကျသွားသော သဘော (ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် ့စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ လေးလေးကျသွားသောသဘောကို သိခြင်းသည် ပထဝီ=အမာခံ မြေဓာတ်နှင့် အာပေါ=ရေဓာတ်ကို သိခြင်းပင်ဖြစ်သည်။

သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါ သည်။ ပေါ့ပေါ့သွားသောသဘောကို သိခြင်းသည် တေဇော=မီး ဓာတ်နှင့် ဝါယော=လေဓာတ်ကို သိခြင်းပင်ဖြစ်သည်။

၁၁၀ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

လှမ်းစဆိုသည်မှာ ခြေထောက် ရှေ့သို့စ၍ ရွေ့သော အခိုက်အတန့် ဖြစ်ပါသည်။ လှမ်းဆုံးဆိုသည်မှာ လှမ်းသဖြင့် ရှေ့သို့ရွေ့သွားသောအရှိန် ကုန်ဆုံး၍ အနည်းငယ် ရပ်တန့်သွား သော အခိုက်အတန့် ဖြစ်ပါသည်။

ကြွစဆိုသည်မှာ ခြေထောက်ကြွသောအခါ ဖနောင့်က သာ ကြွနေသေး၍ ခြေဖျားကမကြွသေးမီ အခိုက်အတန့် ဖြစ် ပါသည်။ ကြွဆုံးဆိုသည်မှာ ခြေဖျားပါကြွတက်ပြီး၍ ကြွတက်ခြင်း အဆုံး အခိုက်အတန့် ဖြစ်ပါသည်။

ခြေတစ်လှမ်း ၆–ချက်မှတ်၌ ကြွစ၊ ကြွဆုံး၊ လှမ်းစ၊ လှမ်းဆုံး၊ ချစ၊ ချဆုံးဟူ၍ ၆–ချက် ရှုမှတ်ရပါသည်။ ခြေတစ်လှမ်း ၃–ချက်မှတ်၌ပင် အစနှင့်အဆုံးကို သိအောင် ကွဲပြားအောင် တိုး၍ ရူမှတ်ခြင်းပင် ဖြစ်ပါသည်။

တို့သည် တစ်ဆင့်နှင့်တစ်ဆင့် မစပ်တော့ပါဘဲ ပြတ်ပြတ်သွား သည်ကို တွေ့သိလာတတ်ကြပါသည်။ ပထမတစ်ဆင့် ဖြစ်ပေါ်ပြီး (ပြတ်သွားတာ)ပျက်သွားတာ၊ နောက်နောက်လည်း တစ်ဆင့်ပြီး တစ်ဆင့် ဖြစ်ပေါ်ပြီ. (ပြတ်ပြတ်သွားတာ)ပျက်ပျက်သွားတာတို့ကို တွေ့သိလာတတ်ကြပါသည်။ အဆင့်ဆင့်တို့သည် ဖြစ်ပျက်တို့ပင် ဖြစ်သွားကြပါသည်။

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၁၁

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ခရီးသွားနိုင်၊ ကြံ့ခိုင်အားအင်၊ ကင်းစင်ရောဂါ၊ အစာကြေကျက်၊ မပျက်သမာဓိ၊ ငါးခုရှိ၊ သွား၏စင်္ကြံအကျိုးတည်း။

- ကြေကျက်ခြင်း၊ **၅၊ စင်္ကြံလျှောက်ခြင်းဖြင့် ရအပ်သော (စိတ်တည်**ငြိမ် မှု)သမာဓိသည် ကြာမြင့်စွာတည်၍ ပျ**က်ခဲခြင်း** ဤ အကျိုး ၅-မျိုး လက်ငင်းခံစား ရရှိကြပါသည်။
- ၃။ အနာရောဂါကင်းခြင်း ၄။ စားသောက် ခဲလျက်အပ်သော အစာအာဟာရတို့
- ထက်သန်ခြင်း
- ၁။ ခရီးဝေးခရီးရှည် မမောမပန်း သွားနိုင်ခြင်း၊ ၂။ ကမ္မဋ္ဌာန်းတရားအားထုတ်ရာ၌ လုံ့လဝီရိယစွမ်းအား

စင်္ကြံလျှောက်ခြင်း၌ သမာဓိဉာဏ်ဖြစ်အောင် တရားရှု မှတ်တတ်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အကျိုး ၅-မျိုး ခံစားရရှိကြပါသည်။

ချစဆိုသည်မှာ အောက်သို့ ခြေထောက်ကျဆင်းသွား သော **အခိုက်အ**တန့် ဖြစ်ပါသည်။ ချွဆုံးဆိုသည်မှာ ကြမ်းပြ<sup>င်</sup>၊ မြေပြင် စသည်တို့၌ ခြေထောက်ထိသွားခြင်းအဆုံး ဖြစ်ပါသည်။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော် 30 ]

ထိုသို့ အကျဉ်းထောင်ထဲ၌ ထားရာတွင် မိ<mark>ဖုရားကြီး</mark>မှ တစ်ပါး အခြားဘယ်သူမျှ မင်းကြီးထံမဝင်ရ၊ မိခင်မိဖုရားကြီး

သားတော် အဇာတသတ်မင်းသားက မင်းစည်းစိမ်ကို လိုချ**င်၍ ဖ**ခင်ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးအား အစာငတ်ထား၍ **ညှဉ်းဆဲကာ** သ**တ်ဖို့ရာ** အကျဉ်းထောင်၌ ထည့်၍ ထားခဲ့လေသည်။

မြတ်စွာဘုရား လက်ထက်တော်အခါက ဗိမ္မိသာရမင်းကြီး သည် စင်္ကြံလျှောက်ခြင်းဖြင့် ဆာလောင်ခြင်းရောဂါကင်း၍ အသက် ရှင်ခြင်းကို ရရှိခဲ့ပေသည်။

ဆာလောင်ခြင်းကင်းလျက် အသက်ရှင်ခြင်း

ရပ်ခြင်းဖြင့် (ငြိမ်သက်မှု၌) ရရှိထားသော **သမာဓိနိမိ**တ် သည် ထိုင်ချလိုက်သောအခါ ပျက်သွားတတ်၏။ ထို<mark>င်ခြင်းဖြ</mark>င့် (ငြိမ်သက်မှု၌) ရရှိထားသော သမာဓိနိမိတ်သည် လျောင်းအိပ်ချ လိုက်သောအခါ ပျက်သွားတတ်၏။ စင်္ကြံလျှောက်ခြင်းဖြင့် လှုပ် ရှားမှုအာရုံ၌ ရရှိထားသော သမာဓိနိမိတ်သည် ရပ်သော်လည်း ကောင်း၊ ထိုင်သော်လည်းကောင်း၊ လျှောင်းသော်လ**ည်းကောင်း** မပျက်နိုင်သောကြောင့် ကြာမြင့်စွာ တည်တံ့နိုင်၍ **ပျက်ခဲခြင်း** ဖြစ်သည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၁၃

www.dhammadownload.com

သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော် 200

တစ်ဦးသာ ဝင်ခွင့်ရနိုင်သည်ဟု သားတော် အဇာတသတ်မင်း သားက အမိန့်ထုတ်ထားလေ၏။

မျိုးဖြင့် မင်းကြီးအသက်ရှင်ရေးအတွက် အစာအာ**ဟာရတို့**ကို လျှို့ဝှက်စွာယူသွားကာ ကျွေးမွေးလေ၏။

မိဖုရားကြီးသည် မင်းကြီးထံ သွားသောအခါ န**ည်းအမ**ျိုး

မိဖုရားကြီးသည် ရွှေခွက်ငယ်၌ ကောင်းမြတ်သော အာ ဟာရတို့ကို ထည့်ပြီးလျှင် ရွှေခွက်ငယ်ကို ခါးပိုက်(ခါးကြား)ထဲ၌ ထည့်၍ ယူဆောင်ကာ ဗိမ္မိသာရမင်းကြီးအား ကျွေးလေ၏။ ဗိမ္မိ သာရမင်းကြီးသည် မိဖုရားကြီးယူဆောင်၍ ကျွေးသော **အာ**ဟာရ

တို့ဖြင့် မကွယ်လွန်ပါဘဲ အသက်ရှင်ကာ မျှတနေ၏။

များကို ယူဆောင်၈ာာ ကျွေးနေသည်ကို သားတော် အဇာတသတ် မင်းသား စုံစမ်း၍ သိရှိသောအခါ မိခင်ကြီး ခါးပိုက်ဖြင့် ဘာမျှ မယူဆောင်နိုင်အောင် ရှာဖွေကြရမည်ဟု အမိန့်ထုတ်လေ၏။

စားဖွယ်များကို ဆံထုံး၌ထည့်၍ ယူဆောင်ကာ မင်းကြီးအား ကျွေး ပြန်လေ့၏။ မင်းကြီး မကွယ်လွန်ပါဘဲ မျှတနေသည်ကိ<mark>ု သားတော်</mark>

မိခ**င်မိဖု**ရားကြီး ခါးပိုက်(ခါးကြား)ထဲထည့်၍ အာဟာရ

မိဖုရားကြီးသည် ဆံထုံး ကြီးကြီးထုံး၍ ရွှေခွက်ငယ်ဖြင့်

မိဖုရားကြီး အကျဉ်းထောင်သို့ ဝင်ခွင့်မရတော့သဖြင့် အာဟာရ မသုံးဆောင်ရသောအခါ ဗိမ္မိသာရမင်းကြီးသည် စင်္ကြ လျှောက်ကာ တရားရှုမှတ်၍ နေလေ၏။ စိတ်တည်ငြိမ်မှု စင်္ကြ သမာဓိဖြင့် ဆာလောင်ခြင်းများ ကင်းပျောက်၍ မဂ်ဖိုလ်ချမ်းသာ

မိဖုရားကြီးသည် ခန္ဓာကိုယ် သန့်ရှင်းအောင် ဆပ်ပြာမွှေး (နံ့သာရည်)ဖြင့် ရေချိုးပြီးလျှင် ခန္ဓာကိုယ်၌ စတုမခုဖြင့် သုတ် လိမ်းကာ မင်းကြီးထံ ဝင်လေ၏။ မင်းကြီးသည် မိဖုရားကြီး၏ ခန္ဓာကိုယ်မှ စတုမခုများကို လျှာဖြင့်လျက်၍ စားရသောကြောင့် မကွယ်လွန်ပါဘဲ မျှတနေသည်ကို သားတော် အဇာတသတ်မင်း သား စုံစမ်း၍ သိရှိပြန်သောအခါ မင်းကြီးထံသို့ မိခင်ကြီး မဝင် ရတော့ဟု အမိန့်ထုတ်ပြန်လေ၏။

မိဖုရားကြီးသည် စားဖွယ်များကို ရွှေခြေနင်း(ဖိနပ်)ထဲ၌ ထည့်၍ ယူဆောင်ကာ မင်းကြီးအား ကွေးလေ၏။ မင်းကြီး မကွယ် လွန်ပါဘဲ မျှတနေသည်ကို သားတော် အဇာတသတ်မင်းသား စုံစမ်း၍ သိရှိပြန်သောအခါ မိခင်ကြီး ရွှေခြေနင်း(ဖိနပ်)စီး၍ မင်း ကြီးထံ မဝင်ရဟု အမိန့်ထုတ်ပြန်လေ၏။

အဇာ**တသတ်မင်းသား** စုံစမ်း၍ သိရှိပြန်သောအခါ မိခင်ကြီး ဆံ<mark>ထုံးကြီးကြီ</mark>းထုံး၍ မင်းကြီးထံ မဝင်ရဟု အမိန့်ထုတ်ပြန်လေ၏။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၁၅

၁၁၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

များ<mark>ကို ရရှိလေ၏။</mark> မဂ်ဖိုလ်ချမ်းသာဖြင့် ခန္ဓာ<mark>ကိုယ်မှုတကာ အ</mark>သက် ရှင်၍နေလေ၏။ ယင်းကဲ့သို့ စင်္ကြံလျှောက်ခြင်းဖြ**င့် ဆာလော**င် ခြင်း ရောဂါကင်း၍ အသက်ရှင်ခြှင်းအကျိုးကို <mark>ရရှိစေနိုင်၏။</mark>

ဤကဲ့သို့ စင်္ကြံလျှောက်ခြင်းဖြင့် မျှတ၍ ဖခင် ဗိမ္မိသာရ မင်းကြီး အသက်ရှင်နေခြင်းကို သားတော် အဇာတသတ်မင်းသား သိရှိပြန်သောအခါ ခြေဖဝါးကို ဓားဖြင့်ခွဲကာ သေအောင် သတ် စေလိုက်လေ၏။

တရားရှုမှတ်၍ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်လာသော ပုဂ္ဂိုလ် တို့သည် ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်ဟု မှတ်နေရာ၌ ကြွ တယ်ဟု မှတ်လိုက်သောအခါမှာ ခြေထောက်ပုံသဏ္ဌာန် မထင် ရှားတော့ပါဘဲ အဆင့်ဆင့် ကြွတက်လာသော သဘောများ ရိပ် ခနဲရိပ်ခနဲ ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားတာကို တွေ့မြင်လာတတ်ကြ ပေသည်။

လှမ်းတယ်ဟု မှတ်လိုက်သောအခါမှာလည်း ခြေထောက် ပုံသဏ္ဌာန် မထင်ရှားတော့ပါဘဲ အဆင့်ဆင့် အော**က်သို့ ကျ**သွား သော သဘောများ ရိပ်ခနဲရိပ်ခနဲ့ ကုန်ပျက်ကုန်**ပျက်သွားတာကို** တွေ့မြင်လာတတ်ကြပါသည်။

**ချတယ်ဟု မှတ်လို**က်သောအခါ ချသည့်သဘော ရိပ် ခနဲ ကုန်ပျက်သွားတာကို တွေ့မြင်ပြီးသည့်အပြင် မှတ်သိစိတ်ပါ ကုန်ပျက်သွားတာကိုလည်း တွေ့မြင်လာတတ်ပါသည်။

ကြွတယ်ဟု မှတ်လိုက်သောအခါ ကြွတက်လာသော သဘော ရိပ်ခနဲ ကုန်ပျက်သွားတာကို တွေ့မြင်ပြီးသည့်အပြင် မှတ် သိစိတ်ပါ ကုန်ပျက်သွားတာကိုလည်း တွေ့မြင်လာတတ်ပါသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာရှမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိ ထက်သန်လာသောအခါ ဉာဏ်ပညာ ထက်မြက်သော ပု**ဂ္ဂိုလ်တို့မှာ** မှတ်စရာအာရုံနှင့် မှတ်သိစိတ်တို့ နှစ်မျိုးလုံး တစ်စုံ တစ်စုံ ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားတာကို တွေ့မြင်လာတတ်ကြပါသည်။

ချတယ်ဟု မှတ်လိုက်သောအခါမှာလည်း ခြေထောက် ပုံသဏ္ဌာန် မထင်ရှားတော့ပါဘဲ အဆင့်ဆင့် အောက်သို့ ကျသွား သော သဘောများ ရိပ်ခနဲရိပ်ခနဲ ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားတာကို တွေ့မြင်လာတတ်ကြပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၁၇

ရပ်နေစဉ် ခန္ဓာကိုယ် ရှေ့သို့ကုန်း(ညွှတ်)ရသောအခါမှာ ရှေးဦးစွာ ရှေ့သို့ ကုန်းချင်သောစိတ်ကို ကုန်းချင်တယ်၊ ကုန်းချင်

# ပညတ်ကိုခွာ၍ ပရမတ်ကိုစူးစိုက်ပုံ

ပြုလုပ်ဖွယ်ကိစ္စရှိ၍ ခန္ဓာကိုယ် ရှေ့သို့ ကုန်းသောအခါ။ နောက်သို့ ပြန်ထူသောအခါ၊ ထိုင်သောအခါ၊ ထသောအခါ၊ ကွေး သောအခါ၊ ဆန့်သောအခါ စသည်တို့၌ အားအင်နည်းပါးသော လူမမာများကဲ့သို့ ဖြည်းညင်းသာယာ သိမ်မွေ့စွာ ပြုလုပ်ရပါသည်။

## အသေးစိတ်မှာ ရှိသေစွာမှတ်ပုံ

အထူးသဖြင့် နားကစ၍ ရှုမှတ်လို့ ရလာတတ်ကြပါသည်။ အသံတစ်ခုခုကို ကြားရသောအခါ မည်သူ၏ အသံပဲဟု စိတ်ကူး ကြံစည်မှု မရှိစေပါဘဲ ကြားခိုက် ပစ္စပ္ပန်တည့်တည့်မှာ ကြားတယ် ကြားတယ်ဟု မှတ်လိုက်လျှင် ကြားရသောအသံများ တစ်လုံးနှင့် တစ်လုံး မဆက်ပါဘဲ ပျက်ပျက်သွားတာကို တွေ့မြင်လာတတ် ပါသည်။

ဘင်္ဂဉာဏ်ထက်သန်၍ အပျက်ကို ထင်ရှားစွာ တွေ့မြင် ရသောအခါ မျက်စိ၊ နား နှာခေါင်း လျှာ၊ စိတ်တို့ကလ<mark>ည်း ရှ</mark>မှတ် လို့ ရလာတတ်ကြပါသ<mark>ည်</mark>။

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

000

ရပ်နေစဉ် ခန္ဓာကိုယ်ကိုညွှတ်ကာ ပြုလုပ်ဖွယ်ကိစ္စများ ပြုလုပ်ပြီး၍ ခန္ဓာကိုယ် ပြန်ထူသောအခါမှာလည်း ရှေးဦးစွာ ထူ ချင်သောစိတ်ကို ထူချင်တယ်၊ ထူချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ပြီးမှ ခန္ဓာ ကိုယ်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်)ကို အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ထူစမှ

ပ-က ပထဝီ၊ အာ-က အာပေါ ဖြစ်ပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ပနှင့်အာမှာ၊ ဓာတ်နှစ်ဖြာ၊ လေးတာထင်ရှားသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာမှာလည်း ခန္ဓာကိုယ်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကို အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမှုုခွာ၍ တရွေ့ပြီးတရွေ အောက်သို့ လေးလေးကျသွားသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင် သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ လေးလေးကျသွားသော သဘောကို သိခြင်းသည် ပထဝီ=အမာခံမြေဓာတ်နှင့် အာပေါ့=ရေ ဓာတ်တို့ကို သိခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

တယ်ဟု ရှုမှတ်ပြီးမှ ကုန်းစမှ ကုန်းသောအမူအရာ ဆုံးသည့်တိုင် အောင် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ ကုန်းကျသွားတာကို မှတ်သိ စိတ်က မီနိုင်သမျှမီအောင် ပစ္စုပွန်တည့်တည့် ကုန်းတယ်၊ ကုန်း တယ် (ညွှတ်တယ်၊ ညွှတ်တယ်)ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၁၉

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာမှာလည်း ခန္<mark>ဓာကိုယ်ပုံသ</mark>ဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကို အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ <mark>တရွေ့ပြီး</mark>တရွေ့

ထိုင်နေစဉ် ပြုလုပ်ဖွယ်ကိစ္စရှိ၍ ခန္ဓာကိုယ် ရှေ့သို့ ညွှတ် ကုန်းရသောအခါမှာလည်း ရှေးဦးစွာ ညွှတ်ကုန်းချင်သောစိတ်ကို ကုန်းချင်တယ်၊ ကုန်းချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ပြီးမှ ကုန်းစမှ ကုန်း သည့်အမူအရာ ဆုံးသည့်တိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ ရှေ့သို့ ကုန်းညွှတ်ကျသွားတာကို မှတ်သိစိတ်က မီနိုင်သမျှမီအောင် ပစ္စုပ္ပန်တည့်တည့် ကုန်းတယ်၊ ကုန်းတယ်၊ ညွှတ်တယ်၊ ညွှတ် တယ်ဟု ရူမှတ်ရပါသည်။

တေ-က တေဇော၊ ဝါ-က ဝါယော ဖြစ်ပါသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ တေနှင့်ဝါမှာ၊ ဓာတ်နှစ်ဖြာ၊ ပေါ့တာထင်ရှားသည်။

ထူသည့်အမူအရာ ဆုံးသည့်တိုင်အောင် အ**ဆင့်ဆင့် တ**ရွေ့ပြီး တရွေ့ အထက်သို့ ပေါ့ပေါ့တက်လာသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ထူတယ်၊ ထူတ**ယ်ဟု ရှုမှတ်**ရပါ သည်။ ပေါ့ပေါ့တက်လာသော သဘောကို သိခြင်းသည် တေဇော<del>=</del> မီးဓာတ်နှင့် ဝါယော=လေဓာတ်ကို သိခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

၁၂၀ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သတိပဋ္ဌာန် အခြေခံရှိသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ထိုင်၍ ဘုရား ရှိခိုးသောအခါ လက်အုပ်ချီကာ ဘုရားကို အာရုံပြုခိုက်မှာ ရှိခိုး ကြည်ညိုသော ပဏာမကုသိုလ်ကိုလည်း ရရှိပါသည်။ ခေါင်းကို ညွတ်ချလိုက်သောအခါ ညွှတ်တယ်၊ ညွှတ်တယ်ဟု ရှုမှတ်လိုက်

# သတိပင္ဆာန်အခြေခံရှိက ကုသိုလ်၂-မျိုးရပုံ

ထိုင်နေစဉ် ပြုဖွယ်ကိစ္စများ ပြုလုပ်ပြီး၍ ခန္ဓာကိုယ်ကို ညွှတ်ကာ ပြန်ထူသောအခါမှာလည်း ရှေးဦးစွာ ထူချင်သောစိတ် ကို ထူချင်တယ်၊ ထူချင်တယ်ဟု မှတ်ပြီးမှ ခန္ဓာကိုယ်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကို အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ ထူစမှ ထူသည့်အမူ အရာ ဆုံးသည့်တိုင်အောင် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ အထက် သို့ ပေါ့ပေါ့တက်လာသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိ အောင် စူးစိုက်၍ ထူတယ်၊ ထူတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ ပေါ့ပေါ့ တက်လာသော သဘောကို သိခြင်းသည် တေဇော=မီးဓာတ်နှင့် ဝါယော=လေဓာတ်တို့ကို သိခြင်းပင်ဖြစ်သည်။

အောက်သို့ လေးလေးကျသွားသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင် သမူသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ လေးလေးကျသွားသော သဘောကို သိခြင်းသည် ပထဝီ=အမာခံမြေဓာတ်နှင့် အာပေါ=ရေ ဓာတ်ကို သိခြင်းပင်ဖြစ်သည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၂၁

www.dhammadownload.com

၁၂၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သဖြင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ လေးကျသွားသောသဘော၊ တရွေ့ပြီး တရွေ့ဖြစ်ပျက်၊ ကုန်ပျက်သွားသော သဘောတို့ကို တွေ့သိရသော ကြောင့် ဝိပဿနာကုသိုလ်ကိုလည်း ရရှိကြပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ဘုရားရှိခိုးရသောကုသိုလ်နှင့် ဝိပဿနာကုသိုလ်ဟူ၍ ကုသိုလ်၂– မျိုး ရရှိကြပါသည်။

ရှိခိုးဦးချပြီးသောအခါမှာလည်း ခေါင်းပြန်ထူခါနီး ဘုရား ကို အာရုံပြုခိုက်မှာ ရှိခိုးကြည်ညိုရခြင်း ပဏာမကုသိုလ်ကိုလည်း ရရှိပါသည်။ ခေါင်းထူလိုက်သောအခါ ထူတယ်၊ ထူတယ်ဟု ရှ မှတ်သဖြင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ အထက်သို့ ပေါ့ပေါ့တက်လာသော သဘော၊ တရွေ့ပြီးတရွေ့ ဖြစ်ပျက်၊ ကုန်ပျက်သွားသော သဘော သဘော၊ တရွေ့ပြီးတရွေ့ ဖြစ်ပျက်၊ ကုန်ပျက်သွားသော သဘော တို့ကို တွေ့သိရသောကြောင့် ဝိပဿနာကုသိုလ်ကိုလည်း ရရှိ ပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ဘုရားကို ရှိခိုးရခြင်းကုသိုလ်နှင့် ဝိပဿနာ ကုသိုလ်ဟူ၍ ကုသိုလ်၂-မျိုး ရရှိပါသည်။

ထိုင်ထ၌ ပညတ်ကိုခွာ၍ ပရမတ်ကိုစူးစိုက်ပုံ

ထိုင်ဖို့ရာ အကြောင်းကိစ္စရှိလာသော**အခါ ရှေးဦးစွာ** ထိုင်ချင်သောစိတ်ကို ထိုင်ချင်တယ်၊ ထိုင်ချင်တယ်**ဟု မှတ်ပြီး**မှ ဖြည်းညင်းသာယာ သိမ်မွေ့စွာ ထိုင်ရပါသည်။ ထိုင်စမှထိုင်ဆုံးတိုင် အောင် ခန္ဓာကိုယ် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့အောက်သို့ ကျကျ

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာမှာလည်း ခန္ဓာကိုယ်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကို ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အထက်သို့ အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီး တရွေ့ ပေါ့ပေါ့တက်လာသောသဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှ သိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ပေါ့ပေါ့တက်လာသည်ကို

ထိုင်ရာမှထဖို့ အကြောင်းကိစ္စရှိလာသောအခါ ရှေးဦးစွာ ထချင်သောစိတ်ကို ထချင်တယ်၊ ထချင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ပြီးမှ ဖြည်းညင်းသာယာစွာ ထရပါသည်။ ထစမှထဆုံးတိုင်အောင် ခန္ဓာ ကိုယ် အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ အထက်သို့ တက်တက်လာ သည်ကို မှတ်သိစိတ်က မီနိုင်သမျှမီအောင် ပစ္စုပွန်တည့်တည့် ထတယ်၊ ထတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာမှာလည်း ခန္ဓာကိုယ်ပုံသဏ္ဌာန် (ပညတ်)ကို အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အောက်သို့ အဆင့် ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ လေးလေးကျသွားသောသဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ လေးလေးကျသွား သောသဘောကို သိခြင်းသည် ပထဝီ–မြေဓာတ်နှင့် အာပေါ–ရေ ဓာတ်ကို သိခြင်းပင်ဖြစ်သည်။

သွား<mark>သည်ကို မှတ်</mark>သိစိတ်က မီနိုင်သမျှမီအောင် ပစ္စပ္ပန်တည့်တည့် ထိုင်တယ်၊ ထိုင်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၂၃

### ၁၂၄ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သိခြ**င်းသည် တေ**ဇော=မီးဓာတ်နှင့် ဝါယော=လေဓာတ်ကို သိခြင်း ပင်ဖြစ်သည်။

# ကွေးဆန့်၌ ပညတ်ကိုခွာ၍ ပရမတ်ကိုစူးစိုက်ပုံ

ပြုလုပ်ဖွယ်ကိစ္စရှိ၍ လက်ကို ဆန့်ရသောအခါ ရှေးဦး စွာ ဆန့်ချင်သောစိတ်ကို ဆန့်ချင်တယ်၊ ဆန့်ချင်တယ်ဟု ရှုမှတ် ပြီးမှ ဖြည်းညင်းသာယာ သိမ်မွေ့စွာ လက်ကို ဆန့်ရပါသည်။ ဆန့် စမှဆန့်ဆုံးတိုင်အောင် ခန္ဓာကိုယ်အပြင်ဘက်သို့ အဆင့်ဆင့် တရွေ့ ပြီးတရွေ့ ဆန့်သွား ရွေသွားတာကို မီနိုင်သမျှမီအောင် ပစ္စုပ္ပန် တည့်တည့် ဆန့်တယ်၊ ဆန့်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရမ်ါသည်။ လက်ကို မျက်စိဖြင့်မြင်အောင် ကြည့်ဖို့မလိုပါ။ အဆင့်ဆင့် ရွေ့သွားသည် ကို စိတ်ဖြင့်သိဖို့သာ လိုပါသည်။

ယင်းကဲ့သို့ ရှုမှတ်ရာမှာလည်း လက်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်) ကို အာရုံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ အဆင့်ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ ရွေ့သွားသောသဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင်၊ ခန္ဓာကိုယ် အောက်ပိုင်းသို့ ဆန့်ချလိုက်သောအခါ လေးလေးပြီးကျသွားသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါ သည်။

မှ**တ်ချက်။ ။** ကုန်းခြင်း၊ ထိုင်ခြင်း၊ ထခြင်း၊ ကွေးခြင်း၊ ဆန့်ခြင်း စသော အမူအရာတို့ကို ရှုမှတ်ရာ၌ အပြည့်အစုံ မှတ်နိုင်ဖို့ရာ ကုန်းချင်သည့်စိတ်၊ ထိုင်ချင်သည့်စိတ်၊ ထချင်သည့်စိတ်၊ ကွေးချင်ဆန့်ချင်သည့်စိတ်တို့ကို ရှုမှတ်ဖို့ရာ ညွှန်ပြခြင်းသာ ဖြစ်ပါသည်။ တရားရှုခါစ မှာ ပြုလုပ်ချင်သောစိတ်ကို မမှတ်နိုင်သေးပါလျှင်

ယင်းကဲ့သို့ ရှမှတ်ရာမှာလည်း လက်ပုံသဏ္ဌာန်(ပညတ်) ကို အာရံမပြုပါဘဲ ခွာနိုင်သမျှခွာ၍ တရွေ့ပြီးတရွေ့ ရွေ့လာ သော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိအောင်၊ ခေါင်း ပခုံး စသည့် ခန္ဓာကိုယ်အထက်ပိုင်းသို့ ကွေးမြှောက်လိုက်သောအခါ ပေါ့ပေါ့ပြီးတက်လာသော သဘော(ပရမတ်)ကို သိနိုင်သမျှသိ အောင် စူးစိုက်၍ ရှမှတ်ရပါသည်။

ပြုဖွယ်ကိစ္စပြီး၍ လက်ကို ပြန်ကွေးရသောအခါမှာလည်း ရှေးဦးစွာ ကွေးချင်သောစိတ်ကို ကွေးချင်တယ်၊ ကွေးချင်တယ် ဟု **ရှမှတ်**ပြီးမှ ဖြည်းညင်းသာယာ သိမ်မွေ့စွာ ကွေးရပါသည်။ ကွေးစမှကွေးဆုံးတိုင်အောင် ခန္ဓာကိုယ် အတွင်းဘက်သို့ အဆင့် ဆင့် တရွေ့ပြီးတရွေ့ ကွေးလာ ရွေ့လာသည်ကို မီနိုင်သမှုမီအောင် ပစ္စုပွန်တည့်တည့် ကွေးတယ်၊ ကွေးတယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၂၅

ရုပ်နာမ်နှစ်ပါးလုံး အလျင်အမြန် ကုန်ပျက်နေသည်ကို တွေ့<mark>မြင်ရသော</mark>အခါ ရုပ်နာမ်နှစ်ပါးလုံး မမြဲခြင်း = အနိစ္စပါတကား အလျင်အမြန် ကုန်ပျက်နေခြင်းသည် ကြောက်လန့်ဖွယ်ရာ နှိပ် စက်နေခြင်း = ဒုက္ခပါတကား၊ အလျင်အမြန် ကုန်ပျက်နေခြင်း

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာရှမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိ ထက်သန်လာပြန်သောအခါ ကွေးဆန့်လိုက်သော လက်အမှုအရာများ တရိပ်ရိပ် ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားသည်နှင့် ကွေးတယ်၊ ဆန့်တယ်ဟု ရှုမှတ်သော မှတ်သိစိတ်များပါ တရိပ် ရိပ် ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားတာကို ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် တွေ့သိကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ဆက်ကာဆက်ကာရှမှတ်၍ သမာဓိဉာဏ်များ တစ်ဆင့် ထက်သန် အားရှိလာပြန်သောအခါ ကွေးချင်၊ ဆန့်ချင်သောစိတ် များ အစဖြစ်ပေါ်လာတာ မထင်ရှားတော့ပါဘဲ တရိပ်ရိပ်(အဆုံး) ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားတာနှင့် ကွေးဆန့်သော အမူအရာတို့ တရိပ် ရိပ် ကုန်ပျက်ကုန်ပျက်သွားတာကို ကိုယ်တိုင် တွေ့သိကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

**ကုန်းညွှတ်**ခြင်း ထိုင်ထခြ<mark>င်း</mark> ကွေးဆန့်ခြင်းစသော အမှုအရာများမှပင် စ၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

၁၂၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

မြင်ကာမျှမတ္တမှာ စိတ်ကိုထား၍ ကြည့်<mark>ဖို့ရာမှာ သတိ</mark> ပတ္တန် အခြေခံမရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် ခက်ခဲပါ<mark>သော်လည်း</mark> သတိပတ္ဌာန် အခြေခံရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အတွက် အလွန်ခက်ခဲလု

မြင်စရာ ကြည့်စရာ ရှိလာသောအခါ ကြည့်ချင်သော စိတ်ကို ကြည့်ချင်တယ်၊ ကြည့်ချင်တယ်ဟု ရှေးဦးစွာ ရှု**မှတ်ရပါ** သည်။ ကြည့်သောအခါ အပေါ်မျက်ခွံက အပေါ်သို့ လှု**ပ်တက်၍** အောက်မျက်ခွံက အောက်သို့ လှုပ်ကျသွား၍ အတွင်းမျက်လုံး အိမ်က အားယူလှုပ်ရှား၍ ကြည့်သောအရာတို့ကို ကြည့်တယ်၊ ကြည့်တယ်ဟု ရှုမှတ်ရပါသည်။ အဆင်းကို မြင်ရသောအခါ စိတ် ကို မြင်ကာမျှမတ္တမှာ တည်အောင်ထား၍ မြင်တယ်၊ မြင်တယ် ဟု ရူမှတ်ရပါသည်။

သတိပဋ္ဌာန် အခြေခံရှိ၍ မျက်စိက ဝိပဿနာ<mark>ရှမှတ်လို</mark> သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိစိတ်ကို အဆင်း၌ မြင်ကာမျှ<mark>မတ္တမှာ</mark> တည်အောင် လေ့ကျင့်၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

မျက်စိက ရှုမှတ်ပုံ

နှိပ်စက်နေခြင်းကို ဘယ်လိုမှ တားမြစ်လို့မရ၊ သူ့သဘောအတိုင်း ဖြစ်နေခြင်း = အနတ္တပါတကားဟု ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်ဖြင့် ကိုယ်တိုင် တွေ့သိကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၂၇

ရေးအခါက (မထေရ်ကြီး)ဆရာတော်ကြီးများသည် မျက်စိကို အဆင်း၌ မြင်ကာမျှမတ္တမှာထားကာ အထူးစောင့်ရှောက် ကြသောကြောင့် တရားထူးတရားမြတ်များ ရရှိကာ ရဟန္တာဖြစ် တာ ရှိခဲ့ကြဖူးပါသည်။

မြင်လျှင်မြင်ကာမျှမတ္တမှာ မိမိစိတ်ကို တည်အောင်ထား ၍ မျက်စိက လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ မဖြစ်အောင် စောင့်ရောက် နိုင်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တအပ် သော တရားထူးတရားမြတ်များနှင့် အလွန်မဝေးတော့ပါဘဲ နီးကပ် နေပြီဟူ၍ပင် ဆိုရပါမည်။

ရိုရိုသေသေ စင်္ကြံလျှောက်၍ ကြွတယ်၊ လှမ်းတယ်၊ ချတယ်ဟု စူးစူးစိုက်စိုက် ရှုမှတ်နေသောယောဂီ၏ အနီးအနားက လူတစ်ယောက် လျှောက်သွားသည်ရှိသော် ယောဂီက "လူတစ် ယောက် မိမိ၏အနီးအနားက လျှောက်သွားတာကိုတော့ သိပါ တယ်။ ဘယ်သူပဲ၊ အမျိုးသားပဲ၊ အမျိုးသမီးပဲဟု ကွဲကွဲပြားပြား တော့ မသိပါ။ "ဤကဲ့သို့ ကွဲကွဲပြားပြား မသိခြင်းသည် မြင်ကာမျှ မတ္တမှာ တည်သွားခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

သည် မဟုတ်ပေ။ အမှတ်တစ်ခုခုကို စူးစူးစိုက်စိုက် ရှုမှတ်နေခိုက် မှာ လွယ်လွယ်ဖြင့်ပင် မှတ်လို့ရနေတတ်ပါသည်။

၁၂ဂ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

နန်းတော်အနီး မဟာဂါမရွာကြီး၌ နို့စို့ကလေးငယ်ရှိကြ သော အမျိုးသမီးတို့ကို မင်းကြီးအမိန့်ဖြင့် အကုန်လာကြရန်ခေါ် ၍ (ရင်သား)သားမြတ်ပေါ်တွင် ရင်လွှမ်းတဘက်ကို ရစ်ပတ်ဖုံး လွှမ်းစေ၍ မင်းတံဆိပ်နှိပ်ကာ ချိပ်ပိတ်ထားလေ၏ မဟာဂါမရွာ ကြီးသို့ စိတ္တဂုတ္တ(မထေရ်ကြီး)ဆရာတော်ကြီး မကြွမလာမချင်း

သာသနာတော်ကို ကြည်ညိုလေးစားသော ကာကဝဏ္ဏ တိဿမင်းကြီးသည် စိတ္တဂုတ္တ(မထေရ်ကြီး)ဆရာတော်**ကြီး၏ ဂု**ဏ် သတင်းတို့ကို ကြားရသောကြောင့် ဖူးမြင်လိုသည်ဖြစ်၍ (**၃)ကြိမ်** တိုင်တိုင် ပင့်စေခဲ့ရာ မကြွလာသဖြင့် ဆရာတော်ဘုရားကြီး ကြွ လာနိုင်သောနည်းလမ်းကိုရာ၍ ပင့်လေ၏။

ရှေးအခါက စိတ္တဂုတ္တအမည်ရှိသော (မထေရ်ကြီး)ဆရာ တော်ကြီးသည် ကုရဏ္ဍကမည်သော လိုဏ်ဂူ၌ တရားအားထုတ် ၍ နေလေ၏။ ထိုလိုဏ်ဂူ၏နံရံ၌ ဝိပဿီအစရှိသော ဘုရား(၇) ဆူတို့၏ တောထွက်ခန်း ကြည့်ချင်ဖွယ်ရာ ပန်းချီကားများ ရှိလေ ၏။ ထိုလိုဏ်ဂူဝ၌ ကံ့ကော်ပင်ကြီးတစ်ပင်လည်း ရှိလေ၏။ စိတ္တ ဂုတ္တ(မထေရ်ကြီး)ဆရာတော်ကြီးသည် ဝါတော်(၆၀)ကျော်သည် တိုင်အောင် နေခဲ့ပါသော်လည်း တစ်ခါမျှ ပန်းချီကားနှင့် ကံ့ကော် ပင်တို့ကို မော်မကြည့်ပါဘဲ (စက္ခုရွှေ်)မျက်စိကို အထူးစောင့် ရျောက်၍ နေတော်မူခဲ့လေ၏။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၂၉

၁၃၀ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

မင်းတံဆိပ်နှိပ်ထားသော ရင်လွှမ်းတဘက်ကို မဖွင့်ရ ကလေး ငယ်များကို နို့မတိုက်ရဟု အမိန့်ထုတ်လိုက်လေ၏။

ယင်းကဲ့သို့ ကလေးငယ်များကို နို့မတိုက်ရဟူ၍ ထုတ် ထားသောအမိန့်ကို စိတ္တဂုတ္တ(မထေရ်ကြီး)ဆရာတော်ကြီး တစ် ဆင့်စကား ကြားသွားသောအခါ ကလေးငယ်များကို သနားသဖြင့် မဟာဂါမရွာကြီးသို့ ဆရာတော်ဘုရားကြီး ကြွလာလေ၏။ မဟာ ဂါမရွာကြီးသို့ ကြွရောက်လာသောအခါ မင်းကြီးက မဟာဂါမရွာ ကြီးမှတစ်ဆင့် နောက်လိုက်သံဃာများနှင့် စိတ္တဂုတ္တ(မထေရ်ကြီး) ဆရာတော်ကြီးကို နန်းတော်သို့ ပင့်လေ၏။

နန်းတော်သို့ရောက်သောအခါ ဆွမ်းကပ်ခြင်း သီလခံယူ ခြင်းကိစ္စများပြီး၍ စိတ္တဂုတ္တ(မထေရ်ကြီး)ဆရာတော်ကြီး မဟာ ဂါမရွာကြီးသို့ ပြန်ကြွသည်ရှိသော် နန်းတော်ရင်ပြင် သင့်တော်ရာ အရပ်တိုင်အောင် မင်းကြီးနှင့် မိဖုရားကြီးတို့ လိုက်ပို့ကြသည်။ ပို့ ပြီး၍ နန်းတော်သို့ ပြန်ကြတော့မည့်အခါမှာ မင်းကြီးက ဆရာ တော်ကြီး မြင်လောက်သော အရပ်သို့ဝင်၍ ရှိခိုးကန်တော့၏။ ဆရာတော်ဘုရားကြီးက "မင်းကြီး ကျန်းမာချမ်းသာပါစေ"ဟု ဆု ပေး၏။ မင်းကြီးကန်တော့ပြီးသောအခါ မိဖုရားကြီးကဝင်၍ ရှိခိုး ကန်တော့၏။ မိဖုရားကြီး ရှိခိုးကန်တော့သောအခါမှာလည်း "မင်းကြီး ကျန်းမာချမ်းသာပါစေ"ဟုသာ ဆုပေးတော်မူ၏။

မဟာဂါမရွာကြီး၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူသော ၇-ရက် လုံး နန်းတော်သို့ကြွကာ ဆွမ်းစားပြီး၍ ပြန်ကြွတိုင်း ပြန်ကြွတိုင်း မင်းကြီး ကန်တော့သည့်အခါမှာလည်း မင်းကြီး ကျန်းမာချမ်းသာ ပါစေ၊ မိဖုရားကြီး ကန်တော့သည့်အခါမှာလည်း မင်းကြီး ကျန်းမာ

ဆရာတော်ဘုရားကြီးက "ဆရာတော်မှာ မင်းကြီးပဲ၊ မိဖုရားကြီးပဲဟု ပိုင်းခြားမှတ်သားမှု မရှိပါ"ဟူ၍ မိန့်ကြားတော်မူ ၏။ မြင်လျင်မြင်ကာမျှမတ္တမှာ တည်အောင် စိတ်ကိုထား၍ ကြည့်ရှုခြင်းပင် ဖြစ်ပေသည်။

နောက်ပါရဟန်းတော်များက "ဆရာတော်ကြီးဘုရား ... ဆရာတော်ကြီး ဆုပေးသည်မှာ မင်းကြီး လာကန်တော့သည့်အခါ မှာလည်း မင်းကြီး ကျန်းမာချမ်းသာပါစေဟု ဆုပေးပါသည်ဘုရား၊ မိဖုရားကြီး လာကန်တော့သည့်အခါမှာလည်း မင်းကြီး ကျန်းမာ ချမ်းသာပါစေဟုသာ ဆုပေးနေပါသည်၊ ဘယ်လိုအဓိပ္ပါယ်ဖြင့် ဆု ပေးတာပါလဲဘုရား ဟု လျှောက်ထားကြလေ၏။

ဤကဲ့သို့ နန်းတော်က ပြန်ကြွတိုင်း ပြန်ကြွတိုင်း မင်းကြီး ကန်တော့သည့်အခါမှာဖြစ်စေ၊ မိဖုရားကြီး ကန်တော့သည့်အခါမှာ ဖြစ်စေ "မင်းကြီး ကျန်းမာချမ်းသာပါစေ"ဟူ၍သာ ဆုပေးကာ ပြန်ကြွတော်မူ၏။

ယခုဘ၀ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၃၁

ဤစိတ္တဂုတ္တမထေရ်ဝတ္ထု၌ တရား**ထူးတရားမြ**တ် ရလို ကြသော အမျိုးကောင်းသား အမျိုးကောင်းသမီး**တို့အတွက်** နည်း ယူဖွယ်များမှာ –

မြင်လျှ<mark>င်မြင်ကာမျှမတ္တမှာ စိတ်ကိ</mark>ုထား၍ (စက္ခုနြေ့) မျက်စိကို အထူးစော**င့်ရော**က်နိုင်သောကြောင့် လျင်မြန်စွာ ရဟန္တာ ဖြစ်သွားသည်ဟု ဆိုရပေမည်။

**လိုထာ်ဂူသို့ ပြန်**ရောက်သောညမှာ တရားအားထုတ်သော အခါ ရုပ်တရား၊ နာမ်တရား ဖြစ်မှုပျက်မှုများကို ထင်ရှားစွာ တွေ့ မြင်ရသောကြောင့် သန်းခေါင်ယံကို ကျော်လွန်၍ မိုးလင်းဘက် ရောက်သည့်တိုင်အောင် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ရှုမှတ်ပွားများ အား ထုတ်လိုက်ရာ မဂ်လေးပါး၊ ဖိုလ်လေးပါး အဆင့်ဆင့်တက်ကာ ရဟန္တာဖြစ်သွားလေ၏။

ချမ်း**သာပါစေဟု ဆုပေး၍ မျက်စိကို အထူးစောင့်ရောက်** စောင့် စည်းကာ **မြို့ထဲ၊ ရွာထဲ၊ နန်းတော်ထဲမှာ ဆရာတော်ဘု**ရားကြီး နေရသည်မှာ ဆ**င်းရဲပင်ပ**န်းပါသည်ဟုဆိုကာ မင်းကြီးက လိုဏ် ဂူသို့ **ဆရာတော်ဘုရားကြီး**ကို ပြန်ပို့စေလိုက်၏။

၁၃၂ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

**ရှမှတ်ဖွယ်ရာ** တရားသဘောများ အထူးထင်ရှားလာ သောအခါ အချိန်ကိုမပိုင်းခြား ပမာဏမထားတော့ပါဘဲ

ယခင်ကထက်ပို၍ အမှတ်သတိ(သတိန္ဒြေ) အားရှိ ထက်သန်လာသောကြောင့် စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိ (သမာဓိန္ဒြေ)လည်း ယခင်ကထက်ပို၍ အားရှိထက်သန် လာပေသည်။ စိတ်တည်ငြိမ်မှု သမာဓိ အားရှိလာသည် နှင့်အမှု ရုပ်တရား၊ နာမ်တရား ဖြစ်ခြင်းပျက်ခြင်းသဘော များကို ယခင်ကထက်ပို၍ ထင်ထင်ရှားရှား တွေ့မြင် လာခြင်း ဖြစ်ပေသည်။ ဝိပဿနာဉာဏ်များ ဖြစ်ပေါ်လာ ခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

အလွန်ကြည့်**ချင်**ဖွယ်ကောင်းသော မင်း၊ မိဖုရား၊ <sub>န</sub>န်း တွင်းပရိသတ်များ အာရုံတို့၌ မြင်ကာမျှမတ္တမှာ စိတ်ကို ထား၍ ကြည့်နိုင်ခြင်းသည် သတိကောင်းလို့သာ ဖြစ်ပေ သည်။ မင်းကြီးပဲ၊ မိဖုရားကြီးပဲ၊ အခြံအရံပရိသတ်ပဲဟု ကွဲကွဲပြားပြားသိအောင် မကြည့်မိဖို့ရာ အထူးသတိထား နိုင်လို့သာ ဖြစ်ပေသည်။ ဤကဲ့သို့ အလွန်ကြည့်ချင်ဖွယ် ကောင်းသော အာရုံများကိုပင် မကြည့်မိအောင် သတိ ထားနိုင်သောကြောင့် ရှေးကထက်ပို၍ အမှတ်သတိ (သတိရွှေ) အားရှိထက်သန်လာပေသည်။

**ယခုဘဝ ကောင်း**မြတ်လှ တရားတော် ၁၃၃

p

NC

ဤအကြောင်း ၄-ပါးတို့တွင် နှလုံးသွင်းခြင်း မရှိခဲ့သော် ကြားကာမျှမတ္တမှာ တည်သွားနိုင်ပါသည်။ သတိပဋ္ဌာန် အခြေခံ

- ၃။ ဤအသံသည် မည်သူ့အသံဖြစ်သည်ဟု နှလုံးသွင်း ခြင်း
- ၃။ အကာအကွယ် အပိတ်အပင် မရှိခြင်း၊
- ။ အသံ၊
- ၁။ နားအကြည်၊

အသံတစ်ခုကို ကြားရာ၌ မည်သူ့အသံပဲဟု သိဖို့ရာ အကြောင်းတရား ၄-ပါး ပြည့်စုံမှ သိနိုင်ပါသည်။

နားက အသံကိုကြားရသောအခါ ကြားရသည့်အသံ နောက်သို့ စိတ်ကို မလိုက်သွားစေဘဲ နားအကြည်နှင့် အသံ တိုက်ခိုက်မှာ ကြားတယ်၊ ကြားတယ်ဟု ကြားကာမျှမတ္တမှာ စိတ် တည်သွားအောင် ရှုမှတ်ရပါသည်။

နားက ရှုမှတ်ပုံ

တရားထူးတရားမြတ်များ ရသည်အထိ ဆက်၍ အား ထုတ်ခြင်းသည် ရေးမထေ**ရ်တို့၏** သဘောဓမ္မတာတစ်ခု ပင် ဖြစ်ပေသည်။ နည်းယူဖွယ် ကောင်းလုပါပေသည်။

299

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

# နှာခေါင်းက ရှုမှတ်ပုံ

နှာခေါင်းက အနံ့တစ်ခုခု မွှေးလာ၊ နံလာသောအခါ ဘယ် ကလာတဲ့အနံ့ပဲ၊ ဘာပန်းနံ့ပဲ၊ ဘာအပုပ်နံ့ပဲ စသည်ဖြင့် ကြံစည်

နားက အပျက်ကိုမြင်အောင် ရှုမှတ်နိုင်သောအခါ ကိုယ် ကာယ စသည်တို့၌ ရှုမှတ်မှုများ ပို၍လွယ်ကူလာတတ်ကြပါသည်။ မျက်စိကလည်း မြင်တယ် မြင်တယ်၊ နှာခေါင်းကလည်း နံတယ် နံတယ်၊ လျှာကလည်း စားတယ် စားတယ်၊ စိတ်ကလည်း ကြံ စည်တယ် ကြံစည်တယ် စသည်ဖြင့် ရှုမှတ်လို့ ရလာတတ်ကြ ပါသည်။

သတိပင္ဆာန် ဝိပဿနာတရားကို ဆက်ကာဆက်ကာ ရူ မှတ်လို့ သမာဓိဉာဏ်များ အားရှိထက်သန်၍ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်လာသောအခါ နားအကြည်နှင့် အသံ တိုက်ခိုက်မှာ ကြားတယ်၊ ကြားတယ်ဟု ရူမှတ်လိုက်သည်ရှိသော် ကြားရသော အသံများ တစ်ခုပြီးတစ်ခု ပျောက်ပျောက်သွားသည်များကို တွေ့သိ သွားနိုင်ကြပါသည်။

ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ကြားကာမျှမတ္တမှာတည်အောင် ရှုမှတ်လို့ မကြာခဏ ရရှိလာတတ်ကြပါသည်။

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၃၅

## ၁၃၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိ**ပ်သာဆရာတော်**

<sup>စိ</sup>တ်ကူးမှုမရှိစေဘဲ အနံ့နောက်**သို့ စိတ်ကိုလိုက်မသွားစေဘဲ နံ** ကာမျှမတ္တမှာတည်အောင် နံခိုက်မှာ နံတယ်၊ နံတ**ယ်ဟု ရှု**မှတ် ရပါသည်။

i,

## လျှာက ရှုမှတ်ပုံ

လျှာက အရသာကို စားသောအခါ စားသောက်သော ကိုယ်အမူအရာကစ၍ ရှုမှတ်ရပါမည်။ ဆွမ်း(ထမင်း)ပွဲဆီသို့ လက်လှမ်းသည်ကစ၍ လက်လှမ်းတယ် လက်လှမ်းတယ်၊ ဆွမ်း (ထမင်း)နှင့်လက်နှင့်ထိတော့ ထိတယ် ထိတယ်၊ ဆွမ်း(ထမင်း) လုတ်ကိုပြင်တော့ ပြင်တယ် ပြင်တယ်၊ ဆွမ်း(ထမင်း)လုတ်ကို ယူတော့ ယူတယ် ယူတယ်၊ ခေါင်းငံ့တော့ ငံ့တ**ယ် ငံ့တယ်**၊ ပါးစပ်ကိုဟတော့ ဟတယ် ဟတယ်၊ ဝါးတော့ ဝါးတ**ယ် ဝါးတယ်**၊ မျိုတော့ မျိုတယ် မျိုတယ်ဟု ရှုမှတ်ရမည်။

တရားမှတ်ခါစ သမာဓိဉာဏ်များ မရင့်ကျက် အားမရှိ သေးမီတွင် သမာဓိဖြစ်အောင်သာ ဂရုစိုက်၍ ရှုမှတ်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ ဆွမ်း(ထမင်း)ပွဲဆီသို့ လက်လှမ်းသည့်အပေါ်မှာ မှတ်စိတ်တည်သွားအောင်၊ ဆွမ်း(ထမင်း)နှင့် ထိသည့်အပေါ်မှာ မှတ်စိတ်တည်သွားအောင်၊ ဆွမ်း(ထမင်း)လုတ်ကို ပြင်သည့်အပေါ် မှာ မှတ်စိတ်တည်သွားအောင်၊ ဆွမ်း(ထမင်း)လုတ်ကို ယူသည့် အပေါ်မှာ မှတ်စိတ်တည်သွားအောင်၊ ခေါင်းငုံ့သည့်အပေါ်မှာ

ရှုမှတ်ကာ စားသောက်ရင်းဖြင့်ပင် ဉာဏ်စဉ်များတက်၍ <sup>မဂ်</sup>ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်များသို့လည်း ရောက်သွားနိုင်ကြပါသည်။

ရှုမှတ်စားက တရားရ

ဆက်ကာဆက်ကာရှုမှတ်၍ သမာ**ဓိဉာဏ်များ** အားရှိ ထက်သန်၍ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်လာသော**အခါ စားသောက်**သော အမူအရာတို့ တစ်နေရာမှ တစ်နေရာသို့ မရော<mark>က်မူ၍ ကုန်ပျ</mark>ောက် ကုန်ပျောက်သွားတာကို ကိုယ်တိုင် တွေ့ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

စားသောက်တတ်သော အရွယ်မှစ၍ အမှတ်သတိမပါ ဘဲ စားခဲ့သည်က များခဲ့ကြပြီးလျှင် ယခုတရားရှုမှတ်မှ အမှတ် သတိဖြင့် ရှုမှတ်၍ စားရသောကြောင့် သမာဓိဉာဏ်**များက အား** နည်းနေ၍ မမှတ်နိုင်တာကပင် များနေတတ်ပါသည်။ **သို့ပင် မမှ**တ် နိုင်သော်လည်း စိတ်တော့မပျက်သင့်ပါ။ နောက်ရှုဖန်များ၍ သမာဓိ ဉာဏ်များ အားရှိလာသောအခါ စားသောက်သည့် အမူအရာအား လုံးကို ရှုမှတ်နိုင်ပါလိမ့်မည်။

မှတ်စိတ်**တည်သွားအော**င်၊ ဆွမ်း(ထမင်း)လုတ်ကို ခွံ့သည့်အပေါ် မှာ မှတ်စိ**တ်တည်**သွားအောင်၊ ဝါးသည့်အပေါ်မှာ မှတ်စိတ်တည် သွားအောင်၊ မျိုသည့်အပေါ်မှာ မှတ်စိတ်တည်သွားအောင် ဂရုစိုက် ၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၃၇

ကိုရင်ငယ်က စဉ်းစားသည်မှာ "အိမ်စဉ်လှည့်လည်၍ ခံယူခဲ့သော ဆွမ်းဟင်းတို့သည် ပူလောင်ခြင်း လုံးဝမရှိ အေးလျက် သာ ရှိပေသည်၊ လျှာကို ဆွမ်းပူဟင်းပူ မလောင်စေနဲ့ဟူ၍ မိန့် ကြားတော်မူခြင်းသည် ပကတိသော ဆွမ်းပူဟင်း**ပူတို့ကို ဆို**လို ရင်းမဟုတ်ပေ၊ လောဘတည်းဟူသော ဆွမ်းပူဟ**င်းပူ၊ ဒေါ**သ တည်းဟူသော ဆွမ်းပူဟင်းပူတို့ မလောင်စေနဲ့ဟု **ဆိုလိုရင်း** ဖြစ်ပေသည်"ဟု သဘောကျကာ ရှမှတ်၍ စားလိုက်ရာ ဆွမ်း (ဘုဉ်းပေး)စားလို့ပြီးသောအခါ ရဟန္တာဖြစ်သွားလေ၏။ (ကိုယ်ကာယက ရှမှတ်ပုံကို ရေးကပြပြီး ဖြစ်လေသည်။)

ကိုရင်ငယ်သည် နံနက်(ဂ)နာရီခွဲ (၉)နာရီ<mark>အချိန်ခန့်</mark>တွင် ဆွမ်းခံရွာသို့ဝင်ကာ အိမ်စဉ်လှည့်လည်၍ ဆွမ်းခံပြီးလျှင် ကျောင်း သို့ ပြန်ရောက်သောအခါ (၁ဝ)နာရီ (၁ဝ)နာရီခွဲခ**န့် အချိန်တွ**င် ဆွမ်း(ဘုဉ်းပေး)စားလေ၏။ ကိုရင်ငယ် ဆွမ်းစား**သောအခါ**မှာ ဦးရီးတော် ဆရာတော်ကြီး ကြွလာ၍ "ကိုရင် **…** ကိုရင့်လျှာကို ဆွမ်းပူဟင်းပူများ မလောင်စေနဲ့ ဟု သြဝါဒစကား မိန့်ကြားတော် မူလေ၏။

ရှေးအခါက ဦးရီးတော် မဟာသံဃရက္ခိတ(မထေရ်) ဆရာတော်ကြီးနှင့် တူဖြစ်သူ သံဃရက္ခိတ(သာမဏေ)<mark>ကိုရင်င</mark>ယ် တို့ အတူတကွ တစ်ကျောင်းတည်းမှာ နေထိုင်ကြ<mark>လေ၏</mark>။

၁၃ဂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

(၁) ဝေဒနာပျောက်ကင်းသွားရအောင် ရည်ရွယ်၍ ရှမှတ် ခြင်း၌ ဝေဒနာပျောက်ကင်းလိုသော အာသာဆန္ဒသည် ချမ်းသာကိုလိုချင်သော လောဘပင် ဖြစ်ပေသည်။ တရားရှမှတ် ခြင်းသည် လောဘကင်းအောင် ရှမှတ်ခြင်းဖြစ်၏။ ဝေဒနာပျောက် ကင်းသွားရအောင် ရည်ရွယ်၍ ရှမှတ်ခြင်း၌ လောဘပါဝင်၍ ကိ လေသာကြားညှပ်နေသောကြောင့် တရားအတွေ့နေး တရားအတက် နေးနေတတ်ပါသည်။ သို့ဖြစ်၍ ဝေဒနာပျောက်ကင်းသွားရအောင် ရည်ရွယ်၍ ရှုမှတ်သောနည်းကို မယူသင့်ပေ၊ ရှောင်ကြဉ်သင့်ပေ သည်။

- ထူထောင်၍ ရှုမှတ်ခြင်း၊ (၃) ဝေဒနာ၏သဘောကို သိအောင်ရှုမှတ်ခြင်းဟူ၍ ၃-မျိုး ကွဲပြားလျက်ရှိပေသည်။
- ခြင်း (၂) ဝေဒနာကို အပြုတ်တိုက်ထုတ်မည်ဟု စိ<mark>တ်ကြမ်း</mark>ကြီး
- (၁) ဝေဒနာပျောက်ကင်းသွားရအောင် ရည်ရွယ်၍ ရှုမှတ်

ဝိပဿနာတရား ရှုမှတ်ပွားများ၍ ဖြစ်ပေါ်လာသော ဒုက္ခ ဝေဒနာများကို ရှုမှတ်ပုံမှာ ၃-မျိုး ကွဲပြားလျက် ရှိပါသည်။

# ဒုက္ခဝေဒနာ ရှုမှတ်ပုံ ၃-မျိုး

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၃၉

ရှုမှတ်သည့်အခါမှာလ**ည်း ခြေက**နာသည်၊ လက်ကနာ သည်၊ ဒူးကနာသည်၊ တင်ပါးက**နာသ**ည် စသည်ဖြင့် ပုံသဏ္ဌာန်

(၃) ဝေဒနာ၏သဘောကို သိအောင်ရှုမှတ်ခြင်းဟူသော နည်း ကိုသာ ယူသင့်ပေသည်။ ဝေဒနာ၏သဘောကို သိအောင် ရှမှတ်ဖို့ရာမှာ နာကျင်ကိုက်ခဲခြင်းစသော ဝေဒနာများ ဖြစ်ပေါ်လာ သောအခါ ခန္ဓာကိုယ်ကိုလည်း မတင်းမိအောင်၊ စိတ်ကိုလည်း မတင်းမိအောင် သတိပြုရမည်။ တင်းလိုက်မိပါက ဝီရိယလွန်ကဲ ခြင်းဖြစ်သည်။ ပုံမှန်အတိုင်း မလျော့မတင်း ရှိစေရမှည်။ ဝေဒနာ အပေါ်မှာ မှတ်စိတ်ကို တည့်တည့်ချထားရမည်။

(၂) **ဒီဝေ**ဒနာကို အပြုတ်တိုက်ထုတ်မည်ဟု စိတ်ကြမ်းကြီး ထူထောင်၍ ရှုမှတ်ခြင်း၌ စိတ်ကြမ်းကြီးဟူသည် တရား ကိုယ်အားဖြင့် မှတ်စိတ်နှင့် အတူတကွဖြစ်သော ဒေါ**သပင်** ဖြစ် ပေသည်။ တရားရှုမှတ်ခြင်းသည် ဒေါသကင်းအောင် **ရှမှတ်**ခြင်း ဖြစ်၏။ ဒီဝေဒနာကို အပြုတ်တိုက်ထုတ်မည်ဟု စိတ်**ကြမ်း**ကြီး ဟူထောင်၍ ရှုမှတ်ခြင်း၌ ဒေါသပါဝင်၍ ကိလေသာကြားညှပ်နေ သောကြောင့် တရားအတွေ့နေး၊ တရားအတက်နေးနေတတ်ပါ သည်။ သို့ဖြစ်၍ ဝေဒနာကို အပြုတ်တိုက်ထုတ်မည်ဟု စိတ်ကြမ်း ကြီး ထူထောင်၍ ရှုမှတ်သောနည်းကိုလည်း မယူသင့်ပေ၊ ရှောင် ကြိုင်သင့်ပေသည်။

၁၄၀ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

သမာဓိဉာဏ်များ အသင့်အတင့် အားရှိထက်သန်လာ သောအခါ (၄)ချက်(၅)ချက်လောက် စူးစူးစိုက်စိုက် ရှုမှတ်လိုက် လျှင် ပို၍ပို၍ နာကျင်ကိုက်ခဲသော ဝေဒနာ၏သဘော၊ အခြား နေရာသို့ ရွေ့ရွေ့သွားခြင်းသဘောများကို သိလာတတ်ကြပေသည်။ အထွတ်အထိပ်သို့ရောက်အောင် နာကျင်ကိုက်ခဲပြီး၍ ပြန်လျော့ လာသည့်အခါမှာလည်း (၄)ချက်(၅)ချက်လောက် မှတ်လိုက်လျှင် တစ်မျိုးပြီးတစ်မျိုး သက်သာသွားသည်ကို တွေ့သိကြရပေသည်။

တရားရှမှတ်နေစဉ် နာကျင်ကိုက်ခဲခြင်းစသော ဝေဒနာ များ ဖြစ်ပေါ်လာသောအခါ နာကျင်ကိုက်ခဲခြင်းစသော ဝေဒနာသည် အသားပေါ် အရေပေါ်လောက်ကပင် နာကျင်ကိုက်ခဲသည်၊ အကြော ထိအောင် နာကျင်ကိုက်ခဲသည်၊ အရိုးထိအောင် နာကျင်ကိုက်ခဲ သည် စသည်ဖြင့် နာပုံအတိုင်းအရှည် ပမာဏကိုသိအောင် စူး စိုက်၍ နာတယ်၊ ကျင်တယ်၊ ကိုက်တယ်ဟူ၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ဒုတိယ၊ တတိယစသည့် မှတ်ချက်များ၌လည်း နည်းတူ နာပုံ အတိုင်းအရှည် ပမာဏကိုသိအောင် စူးစိုက်၍ ရှုမှတ်ရပါမည်။

များကို ထည့်၍ မမှတ်ရ။ နာကျင်ကိုက်ခဲမှု သဘောသက်သက်မျှ ကိုသာ **စူးစိုက်**၍ ရှုမှတ်ရပါသည်။ ဤကဲ့သို့ ရှုမှတ်ပါမှ ဝေဒနာ၏ သဘော**ကို သိနို**င်မည် ဖြစ်ပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၄၁

ဉာဏ်ထက်မြက်သော ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်များမှာ နာတယ်ဟု ရှမှတ်လိုက်သည်ရှိသော် တစ်ချက်မှတ်တစ်ချက် နာနေသည့် ဝေဒနာကုန်ပျက်သွားသည်ကို သိပြီးသည့်အပြင် နာတယ်လို့ သိ နေသည့် အသိစိတ်လည်း ကုန်ပျက်သွားသည်၊ နာတယ်လို့ မှတ် လိုက်သည့် မှတ်သိစိတ်လည်း ကုန်ပျက်သွားသည်များကို တွေ့ သိကြရပေသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာ ရှုမှတ်သဖြင့် သမာဓိ ဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိ ထက်သန်လာသောအခါ နာတယ်၊ နာတယ်ဟု ရှုမှတ်လိုက်သည်ရှိသော် တစ်ချက်မှတ်တစ်ချက် ဝေဒနာဖြစ်ပေါ်လာပြီး ကုန်ပျက်သွားသည်များကို ဝိပဿနာတရား အားထုတ်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်များကိုယ်တိုင် တွေ့သိကြရပေသည်။

ထို့နောက် ဆက်ကာဆက်ကာ ရှုမှတ်သဖြင့် သမာဓိ ဉာဏ်များ တစ်ဆင့်အားရှိ ထက်သန်လာသောအခါ တစ်ချက်မှတ် တစ်ချက် ပိုနာ ပိုကျင် ပိုကိုက်သည့် ဝေဒနာ၏သဘော၊ အခြား နေရာသို့ ရွှေ့သွားခြင်းသဘောတို့ကို တွေ့သိကြရမေသည်။ ဝေဒနာ ပြန်လျော့သည့်အခါမှာလည်း တစ်ချက်မှတ်တစ်ချက် သက်သာ သွားသော ဝေဒနာ၏သဘော၊ အခြားနေရာသို့ ရွေ့၍သွားခြင်း သဘောများကို တွေ့သိကြရပေသည်။

၁၄၂ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

စိတ်ထဲက အတိတ်၊ အနာဂတ်၊ ပစ္စုပ္ပန် အာရံတစ်ခုခု ကို စိတ်ကူးမှု ရှိလာသောအခါ ယင်းကြံစည်စိတ်ကူးမှုကို နောက်

## စိတ်က ရူမှတ်ပုံ

ဝေဒနာ၏သဘောကို သိအောင် ရှုမှတ်တတ်သော ယောဂီ ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သမာဓိဉာဏ်များ အဆင့်ဆင့် အားရှိထက်သန် လာသောအခါ ဝေဒနာအနိစ္စ၊ ဝေဒနာဒုက္ခ၊ ဝေဒနာအနတ္တဟု မြင်အောင် ရှုနိုင်ကြသောကြောင့် မိမိတို့ အလိုရှိအပ် တောင့်တ အပ်သော တရားထူးတရားမြတ်များကို ရရှိသွားကြမည် ဖြစ်ပေ သည်။ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့ ရောက်သွားကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

ကုန်ပျက်သွားသည်များကို ထင်ထင်ရှားရှား တွေ့မြင်ကြ သော ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဝေဒနာလည်းမမြံ၊ နာတယ်လို့ သိ နေသည့် အသိစိတ်လည်းမမြံ၊ နာတယ်လို့ မှတ်လိုက်သော မှတ် သိစိတ်လည်းမမြံဟူ၍ မမြံခြင်း အနိစ္စလက္ခဏာကို ကိုယ်ပိုင် ဉာဏ်ဖြင့် သိလာကြပေသည်။ ကုန်ပျက်သည်များက လျင်မြန် စွာ ကုန်ပျက်နှိပ်စက်နေခြင်းကြောင့် ဆင်းရဲခြင်းသဘောပင် ဖြစ် သည်ဟု ဒုက္ခလက္ခဏာကိုလည်း သိလာကြပေသည်။ ကုန်ပျက် နှိပ်စက်ခြင်းဒုက္ခကို ဘယ်လိုနည်းနှင့်မျှ ကာကွယ်လို့မရ၊ သူ့ သဘောအတိုင်း ကုန်ပျက်နှိပ်စက်ခြင်းဖြစ်သည်ဟု ကိုယ်အစိုးမရ ခြင်း အနတ္တလက္ခဏာကိုလည်း သိလာကြပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၄၃

**တစ်**ချိန်သောအခါ မြတ်စွာဘုရား **သာဝတ္ထိပြ**ည် ဇေတ ဝန်ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ<mark>စဉ် ဝါဆိုခါနီးမှာ</mark> ရဟန်း

မြတ်စွာဘုရား လက်ထက်တော်အခါက မျက်စိ၊ နား၊ နှာ**ခေါင်း၊ လျှာ**၊ ကိုယ်၊ စိတ်ဟူသော ၆-ဌာန(ဒွါရ)တို့**ကို လုံ**ခြုံ အောင် ရှုမှတ်နိုင်ကြသောကြောင့် တရားထူးတရားမြတ်များ ရသွား ကြသော **ပုဂ္ဂို**လ်များ ရှိခဲ့ကြပါသည်။

ပေသည်။

မျက်စိ၊ နား၊ နှာ**ခေါင်း၊ လျှာ**၊ ကိုယ်၊ စိတ်ဟူသော ၆– ဌာနမှာ ကျရောက်လာသော **အာရုံ ၆-ပါး**တို့ကို ရှုမှတ်နိုင်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ဣန္ဒြေ **၅-ပါး ညီမှု**သွားသောအခါ မိမိတို့ အလို ရှိအပ်သော တရားထူး**တရားမြ**တ်တို့ကို ရရှိကြတော့မည်သာ ဖြစ်

မှ**တ်စိတ်က ကြံ**စည်တယ်၊ စိ<mark>တ်ကူး</mark>တယ်ဟု စူး<mark>စိုက်၍</mark> ရှုမှတ် **ရပါသည်။ သ**မာဓိဉာဏ်များ အားရှိထက်သန်၍ ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ ရောက်လာသောအခါ ကြံစည်စိတ်ကူးမှုများ တစ်ချက်မှတ်တစ်ချက် ပျက်ပျက်သွားတာကို ကိုယ်တိုင် တွေ့မြင်ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။

၆-ဌာန လုံခြံ့က တရားရ

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော် 599

**ဝါကျွတ်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားထံ ပြန်ကြွလာကြ၏။** မြတ်စွာဘု<mark>ရားက "ချစ်သားရဟန်းတို့ … သင်တို့ဝါဆိုခဲ့သည့်</mark>နေ ရာမှာ ချမ်းချမ်းသာသာ ရှိကြပါရဲ့လား ဟု နှုတ်ဆက်စကား မိန့်

ဝါလယ်လောက် ရောက်လာသောအခါ မြို့ကို ခိုးသား ဓားပြ သူပုန်တို့ ဝင်ရောက်တိုက်ခိုက် လုယက်ဖျက်ဆီးကြကုန် ၏။ ပစ္စည်းတွေကိုယူ၊ လူတွေကိုဖမ်းဆီး၊ မြို့ကိုမီးရှိသွားကြသဖြင့် မြို့သူမြို့သားတို့သည် မြို့တွင်းလုံခြံ့ရေးအတွက် ကျံးတူးခြင်း မြို့ပြ လုံခြံ့ရေးအတွက် တံခါးကြီး၊ တံခါးငယ်တို့ ဆောက်လုပ်ခြင်းတို့ ကို ပြုလုပ်နေကြသောကြောင့် ရဟန်းတော်များကို ဂရုမစိုက်နိုင် ကြ၍ ရဟန်းတော်များ ဆင်းရဲစ္တာ နေထိုင်ကြရ၏။ တရားထူးတရား မြတ်များ မရပါဘဲ ဝါကျွတ်သွားလေ၏။

တိုင်းစွန်တို**င်းဖျား၌** မြို့တစ်ခုကို **ဆွမ်းခံရွာအဖြစ် အ**မှီပြု ၍ ဝါဆိုကာ တရားအားထုတ်ကြလေ၏။ ဝါဆို**ဦးမှစ၍ ဝါ**လယ် အထိ မြို့သူမြို့သားတို့**အ် ပစ္စည်း**လေးပါး အထောက်အပံ့ဖြင့် ချမ်း သာစွာ တရားအားထု**တ်ကာ** နေကြလေ၏။

တော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံမှ ကမ္မဝ္ဗာန်းတရား တောင်းယူကြ ပြီးလျှင် တရားအားထုတ်ဖို့ရာ သင့်လျော်<mark>သော နေရာကို ရှာဖွေ</mark> ကြရာ တိုင်းစွန်တိုင်း<mark>ဖျားသို့</mark> ရောက်သွားကြ**လော်**။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၄၅

၀၄၆ သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

ကြားတော်မူ၏။ ရဟန်းတော်များက "ဝါဆိုဦးမှ ဝါလယ်အထိ ချမ်းချမ်းသာသာ နေခဲ့ကြရပါသည်ဘုရား ဝါလယ်လောက်မှာ မြို့ကို ခိုးသားဓားပြ သူပုန်တို့ ဝင်ရောက်လုလက်ဖျက်ဆီး၍ ဆင်းဆင်း ရဲရဲဖြင့် နေခဲ့ကြရပါသည်ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားကြလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားက "ချစ်သားရဟန်းတို့ … ချမ်းသာသည်၊ ဆင်းရဲသည် စသည်ဖြင့် ဟိုဟိုဒီဒီ မကြံစည်နေကြနဲ့၊ တိုင်းစွန် တိုင်းဖျားက မြို့သူမြို့သားတို့သည် မိမိတို့မြို့ကို အတွင်းအပြင် လုံ ခြံ့အောင် စောင့်ရှောက်ကြသကဲ့သို့ ဒွါရ ၆-ပါးဟူသော မိမိတို့ ကိုယ်ကို အခွင့်အခါကောင်းရခိုက်၌ လုံခြံ့အောင် စောင့်ရှောက် ကြဖို့ အရေးကြီးကြပေသည်၊ ဘုရားပွင့်လာသော အခွင့်အခါ ကောင်းများ လွန်သွားခဲ့လျှင် သင်တို့ ငရဲမှာကျရောက်ပြီး ဘဝ သံသရာမှာ အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် ပူပန်ကြရလိမ့်မည်"ဟု မိန့်ကြား တော်မူလိုက်လေ၏။

(ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ-၂/၃၀၄)

ရဟန်းတော်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူ အပ်သော စကားတော်ကို နာကြားရသောကြောင့် ထိတ်လန့် သံဝေဂရကာ မြို့နယ်မြေနှင့်တူသော မိမိတို့၏ မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တို့၌ ခိုးသားဓားပြ သူပုန်များနှင့်တူ သော အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့၊ သဘောဓမ္မာရုံ www.dhammadownload.com

### ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၄၇

တည်းဟူသော အာရုံ ၆-ပါး ကျရောက်ထိခိုက်လာသောအခါတိုင်း မှာ လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ စသည်တို့ ဖြစ်ခွင့်မရအောင် သတိ ပ**ဋ္ဌာန်တရားလေးပါးဖြင့်** မပြတ်ရှုမှတ်ကြရာ မကြာခင်အချိန် အတွင်းမှာ ရဟန္တာများ ဖြစ်သွားကြလေ၏။

မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တည်းဟူသော အတွင်းအာယတန ၆-ပါးသည် ခိုးသားဓားပြ သူပုန်တို့ လုယက် ဖျက်ဆီးရာ မြို့နယ်မြေနှင့် တူသည်။ အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရ သာ၊ အတွေ့၊ သဘောဓမ္မာရုံတည်းဟူသော အပြင်အာယတန ၆-ပါးသည် ခိုးသားဓားပြ သူပုန်များနှင့် တူသည်။ သတိပတ္ဆာန်တရား လေးပါးသည် မြို့နယ်မြေ လုံခြံ့ရေးအစောင့် လက်နက်ကိုင် ရဲသား၊ စစ်သားများနှင့် တူသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ အတွင်းခြောက်ထွေ၊ မြို့နယ်မြေ၊ တူလေဥပမာ။ အပြင်ခြောက်ထွေ၊ ခိုးသားတွေ၊ တူလေဥပမာ။ သတိပင္ဆာန်ပေ၊ မြို့စောင့်တွေ၊ တူလေဥပမာ။

အကယ်၍ မရူမှတ်နိုင်လျှင် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟ စသော အကုသိုလ်တရားတို့ ထပ်တလဲလဲ ဖြစ်ပွားနေကြသည် ဖြစ်၍ ယခုဘဝမှ ကွယ်လွန်သွားသောအခါ ငရဲ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္တာ၊

ထိုနည်းတူစွာ မိမိတို့သန္တာန်၌ မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်တည်းဟူသော ဒွါရ ၆-ပါးသို့ အဆင်း၊ အသံ၊ အနံ့၊ အရသာ၊ အတွေ့၊ သဘောဓမ္မာရုံတည်းဟူသော အာရုံ ၆-ပါး ဝင်ရောက်လာသောအခါ သတိပဋ္ဌာန်တရားလေးပါးဖြင့် လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော အကုသိုလ်တရားတို့ မဖြစ်ပေါ် လာရအောင် ရှုမှတ်ကြရပါမည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ မြို့နယ်မြေတွင်၊ ခိုးသားဝင်၊ အလျင်ဖမ်းကြရာ။ မဖမ်းခိုးသား၊ သူရှမ်းကား၊ ပျက်ပြားပြည်မြို့ရွာ။

မြို့နယ်မြေထဲသို့ ခိုးသားဓားပြ သူပုန်များ ဝင်လာသော အခါ လက်နက်ကိုင်အစောင့် ရဲသား စစ်သားတို့သည် အလျင် အမြန် ဖမ်းယူကြရပေသည်။ အကယ်၍ မဖမ်းယူနိုင်ခဲ့လျှင် မြို့ နယ်မြေကို လုယက်ဖျက်ဆီးကြကုန်၏။ မြို့နယ်မြေ၌ နေကြသူ များ ဆင်းရဲဒုက္ခ ရောက်ကြကုန်၏။

၁၄ဂ သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာတော်

ဤနေရာမှာ အဋ္ဌကထာဆရာများက အခွင့်ကောင်း အခွင့်သာ ၄-မျိုး ရှိနေသောအခိုက်မှာ မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်း၊ လျှာ၊ ကိုယ်၊ စိတ်ဟူသော မိမိတို့ကိုယ်ကို လုံခြုံ့အောင် စောင့် ရောက်နိုင်ကြလျှင် တရားထူးတရားမြတ်များ ရနိုင်ကြသည်ဟု ဖွင့် ပြထားပါသည်။

မိမိတို့၏မျက်စိ၌ အဆင်း=ရူပါရုံ၊ နား၌ အသံ=သဒ္ဒါရုံ၊ နှာခေါင်း၌ အနံ့=ဂန္ဓာရုံ၊ လျှာ၌ အရသာ=ရသာရုံ၊ ကိုယ်၌ အတွေ့ =ဖောင္ဗဗွာရုံ၊ မနောစိတ်၌ သဘော=ဓမ္မာရုံများ ကျရောက်လာသော အခါ မိမိတို့၏ အိမ်၊ ရွာ၊ မြို့များသို့ သူခိုးဓားပြ သူပုန်များ ဝင် ရောက်လာသကဲ့သို့ အထူးသတိထား၍ ကာကွယ်စောင့်ရောက် ကြရမည် ဖြစ်ပေသည်။ လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟစသော အကု သိုလ်များ မဖြစ်လာနိုင်ရအောင် သတိကပ်၍ ရှုမှတ်နေကြရမည် ဟု ဆိုလိုရင်း ဖြစ်ပေသည်။

ဆောင်ပုဒ်။ ။ ခြောက်ဒွါရတွင်၊ အာရုံဝင်၊ အလျင်မှတ်ကြရာ။ မမှတ်နိုင်ဂြား၊ အကုပ္ပား၊ ရောက်ငြားပါယ်လေးရွာ။

အသူရကာယ်ဟူသော အပါယ် ၄-ရွာသို့ ရောက်ကြရမည် ဖြစ် ပေသည်။

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ တရားတော် ၁၄၉

မိမိတို့ ယခုရရှိထားသော ဘဝသည် ဤ**အခွင့်ကောင်း** အခွင့်သာကြီး ၄-မျိုး ရှိနေသည်ဖြစ်၍ **တရားထူးတရားမြတ်များ** ရနိုင်သောဘဝ ဖြစ်သောကြောင့် **ကောင်းမြတ်သောဘဝ ဖြစ်ပါ** ပေသည်။

- ခြင်းတည်းပံုခဲ့သော မားနွင့်ကောင်းမေးနွင့်သား ၃။ မိမိတို့မှာ (သမ္မာဒိဋ္ဌိ)အယူကောင်းအယူမှန် ရှိနေ ခြင်းတည်းဟူသော အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ၊ ၄။ မိမိတို့မှာ မျက်စိအကြည်၊ နားအကြည်၊ နှာခေါင်း အကြည်၊ လျှာအကြည်၊ ကိုယ်အကြည်၊ စိတ် အကြည်ဟူသော အကြည်ဓာတ် ၆-ဖြာ အပြည့် အစုံရှိနေခြင်းတည်းဟူသော အခွင့်ကောင်းအခွင့် သာဟူ၍ ၄-မျိုး ဖြစ်ပါသည်။
- ၂။ သာသနာထွန်းကားသည့် အရပ်ဒေသမှာ နေ**ထိုင်ရ** ခြင်းတည်းဟူသော အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ၊ ၃။ မိမိတို့မှာ (သမ္မာဒိဋ္ဌိ)အယူကောင်းအယူမှန် ရှိနေ
- ၁။ မြတ်စွာဘုရား ပွင့်တော်မူလာ၍ သာသနာ<mark>တော်ကြီး</mark> နှင့် တွေ့ကြုံနေကြခြင်းတည်းဟူသော အခွ**င့်ကောင်း** အခွင့်သာ၊

အခွင့်ကောင်းအခွင့်သာ ၄-မျိုး

သဒ္ဓမ္မရံသီရိပ်သာဆရာတော်

၁၅၀

သဒ္ဓမ္မရံသိရိပ်သာဆရာမတာ်

ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ ပြီးပါပြီ။

ချမ်းသာစစ်မှန်၊ မြတ်နိဗ္ဗာန်၊ <mark>အမြန်ရောက်ပါစေ။</mark> ဒုက္ခရောထွေး အပါယ်ဘေ<mark>း အမြ</mark>်ဝေးပါစေ။

"ယခုဘဝ ကောင်းမြတ်လှ"ဟူသော ဤစာအုပ်ကို ဖတ်ရှုကြရသော အမျိုးကောင်းသား၊ အမျိုးကောင်းသမီးတို့သည် သာသနာရှိသောအခါမှသာ အားထုတ်ခွင့်ရသော သတိပင္တာန် ဝိပဿနာတရားကို မိမိအတွက် အားကိုးရာအစစ်ဖြစ်သည်ဟု ယုံကြည်ကာ အားထုတ်နိုင်ကြပြီးလျှင် ချမ်းသာစစ်မှန် မြတ်နိဗ္ဗာန် ကို မဂ်ဉာဏ်ဖိုလ်ဉာဏ်ဖြင့် လျင်မြန်စွာတွေ့မြင်၍ အပါယ်တံခါး ပိတ်နိုင်ကြပါစေကုန်သတည်။

နိဂုံး

၁၅၁