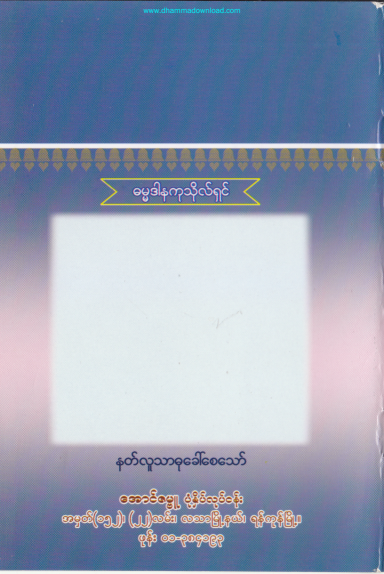


### ဓမ္မအသိဖြင့် အကျိုးရှိရှိနေမည်

အမှတ်စဉ်(၁၄၀)

# ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

အဂ္ဂမဟာ ပဣိတ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ (Ph.D)



## <sup>ဒေါကိဲတာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ</sup> ပတ်ဝန်းကျင်ကိုရှုမြင်၍ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း



တရားစာအုပ်များကို ဓမ္မစာပေ အလှူငွေဖြင့် ပုံနှိပ်ဖြန့်ဝေသည်

အကြောင်းတရား ဒေသနာတော်။

သာသနာတော်နှစ် ၂၅၆၀- ပြည့်နှစ်၊ ကောဇာ သက္ကရာဇ် ၁၃၇၈-ခုနှစ်၊ တော်သလင်းလဆန်း (၈) ရက်၊ ၂၀၁၆-ခုနှစ်၊ စက်တင်ဘာလ (၉)ရက်၊ မန္တလေး တိုင်းဒေသကြီး၊ ပြင်ဦးလွင်ခရိုင်၊ ပြင်ဦးလွင်မြို့နယ်၊ အောင်ချမ်းသာရွာ၊ ဓမ္မသဟာယ သာသနစင်တာ၊ ဓမ္မရတိမဟာဓမ္မာသဘာ ဓမ္မာရံ့ကျောင်းတော်ကြီး အတွင်း ဆင်ယင်ကျင်းပ ပြုလုပ်အပ်သည့် **အရှင်ဇဝန** (တစ်မိုက်သာ)၏ (၂၈)နှစ်ပြည့် ဗွေးနေ့မင်္ဂလာ ဓမ္မပူဇာ အထူးဓမ္မသဘင် အခမ်းအနား၌ ဟောကြားအပ်သော "ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှူမြင်၍ မိမိဘဝကိုပြုပြင်ခြင်း"

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း ကျင်မှာ ရှုမြင်စရာတွေကို ကြည့်ရှုပြီးတဲ့အခါမှာ ကိုယ့်ဘဝ ကိုယ် ဘယ်လို ပြုပြင်ကြရတယ် ဆိုတာကို သိရှိနားလည်ကြတယ်။ မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တိုင်ကလည်း ပတ်ဝန်း ကျင်ကို ရှုမြင်တတ်ဖို့ ဆုံးမထားတာ ရှိတယ်။ **အနမတဂ္ဂ သံယုတ်**မှာ <sup>"</sup>လောကမှာ အလွန့်အလွန် အရုပ်ဆိုး အကျည်းတန်ပြီး ရွံစရာကောင်းလှတဲ့ သတ္တဝါတစ်ဦးဦးကို မင်း မြင်တယ်ဆိုရင် အစမထင် သံသရာမှာ ငါလည်း ဒီဘဝမျိုး ရောက်ခဲ့ရပြီလို့ စဉ်းစားလိုက်ပါ" လို့ ဒီလို ပြောတာနော်။ ဒီလို ဒုက္ခမျိုး ငါလည်း ခံစားခဲ့ရတယ် ပေါ့။ "အေး လောကမှာ အခြေအနေ ဘယ်လောက်ဆိုးတဲ့

၂ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

"ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ မိမိဘဝကို

ပြုပြင်ခြင်း" တဲ့။ စဉ်းစားဆင်ခြင်တတ်တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေ, သတိထားတတ်တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေဟာ မိမိရဲ့ပတ်ဝန်း

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ 9 မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

ပုဂ္ဂိုလ်တွေ့တွေ့ ငါတို့လည်း ဒီလို အဖြစ်ဆိုးမျိုး ကြံခဲ့ရပြီ"လို့ စိတ်ထဲမှာ နှလုံးသွင်းလိုက်ပါတဲ့။ ဒါဟာ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုတတ်မြင်တတ်ဖို့ သင်ကြားခြင်းပဲ ဖြစ်တယ်ပေါ့။

ဘု ရားအလောင်း ဖြစ်လာတော့လည်း ကြည့်လေ၊ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုတတ်မြင်တတ်တယ်။ ဘုရား အလောင်းဘဝမှာ သူကိုယ်တိုင် ရှုမြင်တတ်ပုံ ကို ကြည့်၊ သူအို, သူနာ, သူသေ, ရဟန်းလို့ ဆိုတဲ့ နိမိတ်ကြီးလေးပါးကို မြင်တာ။ ဗုဒ္ဓဝင်ထဲမှာ ကြည့်မယ်ဆိုရင် သူအိုကိုမြင်တဲ့အခါမှာ သာမန် အဖိုးကြီး တစ်ယောက်၊ အဖွားကြီးတစ်ယောက်ကို မြင်တယ်လို့ စိတ်ထဲမှာ မရှိဘဲနဲ့ "ငါလည်းပဲ တစ်နေ့မှာ အိုရဦးမှာပဲ" ဆိုတဲ့အတွေးဟာ သူခေါင်း ထဲမှာ ရှိသွားတယ်။ အဲဒီ အတွေးဟာ အလွန် တန်ဖိုးရှိတဲ့ အတွေးတစ်ခုပဲ။ လူတိုင်းဟာ ဒီအတွေး ၄ ဒေါက်တာ အရွင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

မိုုး တွေးမိကြတာ မဟုတ်ဘူးနော်။ သာမန်မြင်တဲ့ သဘောလောက်ပဲ တွေးမိကြမှာ။ လူနာတွေ့လို့ရှိရင်လည်း "ငါလည်း တစ်နေ့ နာရဦးမှာပဲ၊ နာခြင်းသဘောကို မလွန်မြောက်နိုင် သေးဘူး" လို့ စဉ်းစားလိုက်ပါ။ ဘုရားအလောင်းက အဲဒီလို စဉ်းစားတယ်နော်။ လူသေနဲ့တွေ့တဲ့ အခါကျ တော့လည်း "ဪ ငါလည်း တစ်နေ့ကျရင် သေရဦးမှာပဲ၊ သေခြင်းတရားကို ငါလည်း မလွန်မြောက်သေးဘူး"လို့ ဒီလို စဉ်းစားတယ်ပေါ့။ ရဟန်းနဲ့တွေ့တဲ့အခါ "ဪ ဒီလိုဘဝမျိုးဟာ ငြိမ်းချမ်းပြီး မြင့်မြတ်တဲ့ အကျင့်ရှိတယ်" ဆိုတဲ့ အတွေးနဲ့ သူကိုယ်တိုင် ဒီဘဝကို ခံယူဖို့ စိတ်ဝင်စားမှု ဖြစ်လာခဲ့တယ်။ ဒါ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်တတ်ပုံကို ပြောတာနော်။ နောက်တစ်ခါ မြတ်စွာဘုရား ဒေဝဒူတသုတ်

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ ງ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

မှာ ဟောထားခဲ့တာလည်း ဒီပုံစံပဲ၊ အားလုံးကို ရှုမြင်တတ်ဖို့။ လူတစ်ယောက်ဟာ ကံမကောင်း အကြောင်းမလုလို့ အကုသိုလ်တွေကြောင့် ငရဲဘက် ကို ရောက်သွားတယ်။ သို့သော် ငရဲတံခါးဝ လေးဘက်လေးတန်မှာ ယမမင်းကြီး ၄-ဦးက စောင့်နေတာ။ သူတို့ စောင့်တာက သတ္တဝါတွေ အပေါ်မှာ ကြင်နာသနားလို့ Volunteer လာလုပ် တာ။ ယမမင်းဆိုတာ အဆိုးမဟုတ်ဘူး။ ငရဲမကျ ထိုက်တဲ့ပုဂ္ဂိုလ်တွေ မကျရအောင် ကူညီဖို့လာတာ။ အဲဒီတော့ ယမမင်းက ဘာတွေ ကူညီနိုင်တုန်းဆိုရင် ပြုဖူးတဲ့ ကုသိုလ်ကောင်းမှုတွေ ပြန်သတိရအောင် ဖော်ထုတ်ပေးမယ်။ ဖော်ထုတ်ပေးလို့ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာဖြစ်ရင် သူဟာ ငရဲက လွတ်သွားနိုင်တယ်။ ဒီလို အနေအထားမျိုးနဲ့ ယမမင်းက လာစောင့် နေတာနော်။

သူဟာ ဝေမာနိက ပြိတ္တာမျိုး ဖြစ်တယ်ပေါ့။ ဝေမာ နိက ပြိတ္တာဆိုတာ ဘုံဗိမာန်နဲ့ နေထိုင်ရပြီး ချမ်းသာ တဲ့အခါ ချမ်းသာ၊ ဆင်းရဲတဲ့အခါ ဆင်းရဲတယ်။ လူတွေလိုပဲ သူလည်းပဲ ဘဝရဲ့ အတွေ့အကြုံတွေကို ခံစားရတယ်။ အဲဒီမှာ အပြစ်မကြီးလွန်းတဲ့ ပုဂ္ဂိလ်တွေဟာ ငရဲထဲကို တန်းကျမသွားဘဲ ငရဲပတ်ဝန်းကျင်ကို ရောက်လာတတ်တယ်။ အပြစ်ကြီးတဲ့ ပုဂ္ဂိလ်ကတော့ ချက်ချင်း ငရဲထဲရောက်သွားတယ်၊ သူကျတော့ ယမမင်းရဲ့ အကူအညီ မရနိုင်ဘူး။

လူတွေ ထင်နေတာက "ယမမင်းကို ငရဲကို ဆွဲချတဲ့သူ"လို့ ထင်နေတာ၊ မဟုတ်ဘူး။ ကြီးမားတဲ့ ငရဲဘုံကြီးရဲ့ တံခါးဝမှာ ရုံထိုင်တဲ့အနေနဲ့ ငရဲကျမယ့် ပုဂ္ဂိုလ်တွေကို စောင့်ကြိုနေတာသာ ဖြစ်တယ်။

ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

6

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၇ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

အပြစ်သိပ်မကြီးတဲ့သူတွေ ငရဲပတ်ဝန်းကျင် ရောက်လာပြီး ငရဲသားတွေက နိုပ်စက်မယ်ဆိုတဲ့ အခါ အနိုပ်စက်မခံရအောင် ယမမင်းက အကူအညီ ပေးတာ။ ငရဲဘုံနားသွားပြီး ယောင်လည်လည် လုပ်ရင်တော့ ဆွဲထည့်ခံရမှာပေါ့နော်။ လူ့ပြည် မှာတောင် ယောင်လည်လည် မလုပ်ရတဲ့နေရာတွေ ရှိတယ်လေ။ ယောင်လည်လည် သွားလုပ်ရင်တော့ ဖမ်းခံရမှာပေ့ါ့။ ငရဲမှာလည်း အဲဒီလိုပဲ ငရဲရောက်ဖို့ ငရဲဘုံနားလေးမှာ ယောင်လည်လည် ဖြစ်နေတဲ့ သူတွေကို ယမမင်းကြီးက ခေါ်ပြီးမေးတယ်။ "မင်း လှူပြည်မှာတုန်းက ဒေဝဒူတ ဆိုတဲ့ နတ်တမန် (၃)ဦး ပေါ် ပေါက်နေတာကို တွေ့ခဲ့ရဲ့လား"ဆိုတော့ နားမလည်လို့ မတွေ့ခဲ့မိဘူးလို့ ဖြေတယ်။ ယမမင်းကြီးက "အေး... မင်း ငါမေးတာ သဘောမပေါက်ဘူးတဲ့။ နတ်တမန်ဆိုတာ တခြား

ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ റ မဟုတ်ဘူး၊ နတ်တွေက ပြောတဲ့စကားဟာ သေချာ ပေါက် ဖြစ်တာလိုပဲ။ မင်းလူ့ပြည်မှာ အိုမင်းနေတဲ့ အဖိုးအဖွားတွေကို မတွေ့ခဲ့ဘူးလား။" "တွေ့ခဲ့ပါ တယ်။""အေး အဲဒီတုန်းက ငါလည်းပဲ အိုရဦးမှာပဲ၊ အိုခြင်းတရားက မလွန်မြောက်နိုင်သေးဘူးလို့ မင်း မစဉ်းစားခဲ့မိဘူးလား" ဆိုတော့ "မေ့နေတယ်၊ မစဉ်းစားခဲ့မိဘူး"ဆိုတော့ ယမမင်းကြီးက "ဟင်း"ချပြီး ဘာလုပ်တုန်းဆိုရင် "အေးလေ၊ မင်းမေ့တော့ မင်းမဟုတ်တာတွေ လုပ်မိတာပေါ့။ မင်းထိုက်နဲ့ မင်းကံပဲ။ ဒီကို မင်းအမေက လွှတ်တာ လည်း မဟုတ်ဘူး၊ မင်းအဖေက လွှတ်တာလည်း မဟုတ်ဘူး၊ ဆွေတွေမျိုးတွေက လွှတ်တာလည်း မဟုတ်ဘူး၊ ဘယ်သူကမှ လုပ်တာ မဟုတ်ဘူး၊ မင်းလုပ်တဲ့ကံမို့ မင်းပဲခံရမှာ။" ငါတစ်ခု မေးမယ်၊ "လူနာကိုရော မတွေ့ခဲ့ ဘူးလား" "တွေ့ခဲ့ပါတယ်။" "အဲဒီတုန်းကရော

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍

e

မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း အသိဉာဏ်ရှိတဲ့ အရွယ်ရောက်လာတဲ့ အချိန်မှာ မင်းမစဉ်းစားဘူးလား။ ငါလည်း နာရဦးမှာပဲ နာခြင်း တရားကို ငါလည်း မလွန်မြောက်နိုင် သေးဘူးဆိုတဲ့ အတွေးလေး မင်းမတွေးခဲ့မိဘူးလား" "မေ့နေတယ်၊ မတွေးခဲ့မိဘူး"တဲ့။ "ငါလည်း ကုသိုလ်ကောင်းမှု လုပ်ဦးမှဆိုတဲ့စိတ် မဖြစ်ခဲ့ဘူးလား" ဆိုတော့ မဖြစ်ခဲ့ဘူး။ အဲဒီမှာလည်း ယမမင်းကြီးက စုတ်သပ်တယ်။ အေး "မင်းထိုက်နဲ့ မင်းကံပဲ" တဲ့။ ကဲနောက်တစ်ခု ငါမေးမယ်တဲ့ "လူသေ တော့ မင်းတွေ့ဖူးတယ် မုတ်တယ်" ဆိုတော့ တွေ့ဖူးတယ်။ "အဲဒီလူသေတွေကို တွေ့တုန်းက ဪ ငါလည်း တစ်နေ့ သေရဦးမှာပဲ၊ သေခြင်း တရားကို ငါ မလွန်မြောက်နိုင်သေးဘူး၊ ငါ

ကောင်းတာတွေ လုပ်မှဖြစ်မယ်ဆိုတဲ့ အတွေးမျိုး မတွေးခဲ့ဘူးလား" "မတွေးခဲ့မိဘူး၊ မေ့နေတယ်။

ပျော်သလိုနေခဲ့တယ်"တဲ့။ "အေး အဲသလိုဆိုလည်း

၀၀ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

မင်းထိုက်နဲ့ မင်းကံပဲ ငါလည်းဘာမှ မတတ် နိုင်ဘူးဆိုပြီး ယမမင်းကြီးက ငြိမ်နေလိုက်တယ်။ အဲဒီအခါမှာ ငရဲစောင့်တွေက ဆွဲပြီး ငရဲကို ပို့ပစ် လိုက်တယ်ပေ့ါ၊ ဒါပါပဲနော်။ အကယ်၍များ ဒီလူက ယမမင်းကိုလည်း အမျှဝေခဲ့တယ်၊ ကုသိုလ်ကောင်းမှုတွေ လုပ်ခဲ့တာ မေ့နေတာ ဆိုရင် ယမမင်းကြီးက "နေပါဦး၊ မင်းကို ငါပြောမယ်၊ မင်းဘယ်တုန်းက ဘာလုပ်ခဲ့တာလေ၊ ကျောင်းဆောက်ခဲ့တယ်၊ သို့မဟုတ် ဆွမ်းလောင်းခဲ့ တယ်၊ လျှခဲ့တယ် မင်းဒါတွေကို ပြန်တွေးလိုက်စမ်း" ဆိုတော့ "ဟုတ်သားပဲ" ဆိုပြီး အတိတ်ကို ပြန်သတိ ရတဲ့အခါမှာ သူလွတ်သွားတယ်။ ကုသိုလ်ကောင်းမှု ကို သတိဖော်ပေးတဲ့အခါ အဲဒီ ကုသိုလ်စိတ်နဲ့ပဲ ပြန်လွတ်သွားတယ်။ အဲဒီလို ငရဲပြည်ကို ယောင် လည်လည် ရောက်လာတဲ့ သတ္တဝါတွေကို ကူညီ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ວວ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း စောင့်ရှောက်ဖို့ ယမမင်းကြီးက ငရဲဘုံတံခါးဝမှာ ထိုင်စောင့်ခဲ့တာ ဖြစ်တယ်ပေါ့။ အဲဒီမှာလည်းပဲ ပြောချင်တာက ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုတတ်မြင်တတ်ဖို့ လိုတယ်လို့ ဆိုလိုတယ်ပေ့ါ့။ လူတိုင်းလူတိုင်းဟာ ပတ်ဝန်းကျင်နဲ့ နေ့စဉ် မြင်တွေ့ထိတွေ့ နေကြတာဖြစ်တော့ ကိုယ့်ရဲ့ပတ် ဝန်းကျင်မှာ ဖြစ်ပျက်နေတဲ့ အရာတွေကို ရှုမြင် သုံးသပ်ကြည့်တတ်ဖို့ လိုအပ်တယ်။ အဲဒီလို မကြည့် ဘဲနဲ့ အိုတဲ့လူကို တွေ့ရင်လည်း "သူ့ဟာသူ အိုတာ ငါနဲ့မဆိုင်ဘူး၊ နာတဲ့လူတွေ့လည်း သူ့ဟာသူ နာတာ ငါနဲ့မဆိုင်ဘူး၊ သေတဲ့လူတွေ့လည်း ငါကမသေဘူး သူ့ဟာသူသေတာပဲ" ဆိုပြီး မစဉ်းစားဘဲ မနေ သင့်ဘူးပေါ့။ ငါလည်း ဒီလိုအဖြစ်ဆိုးမျိုးတွေနဲ့ ကြုံနိုင်တယ်၊ ကြုံရဦးမှာပဲ၊ မေ့နေလို့မဖြစ်ဘူး၊ ကုသိုလ်ကောင်းမှုတွေ လုပ်ဦးမှပဲ" ဆိုတဲ့အတွေး

လေး တွေးတတ်ဖို့။ ဒါကိုပြောတာနော် ပတ်ဝန်းကျင် ကို ရှုမြင်တယ်ဆိုတာ၊ သတိထားပြီး အသိဉာဏ်နဲ့ ဆင်ခြင်ရမယ်။ "ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်ခြင်း၊ ဆင်ခြင်ခြင်း ဒီနစ်ခု ပြီးတဲ့အခါမှာ ကိုယ့်ဘဝကို ကိုယ်ပြင်ပါ" လို့ ဆိုလိုတယ်ပေါ့နော်။ ကိုယ့်ဘဝ ကိုယ်ရှုမြင် ဆင်ခြင်ပြီး ပြုပြင် သွားတဲ့ ပုဂ္ဂိလ်တွေဟာ သူတော်ကောင်းတွေ ဖြစ်ပြီး သံသရာဝဋ်က လွတ်သွားကြတာပဲ။ အမှတ်တမဲ့နေ တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေကတော့ သံသရာရေယာဉ်ကြောမှာ မျောသွားကြတယ်ပေ့ါ။ ဒီ အကြောင်းလေးကို ၅၅၀-ဇာတ်ထဲမှာ ၄၀၈-ခုမြောက်ဖြစ်တဲ့ **ကုမ္ဘကာရ ဇာတ်**မှာပါတဲ့ အကြောင်းအရာလေးတွေကို မှတ်သားနာယူပြီးတော့ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင် တတ်ဖို့ လေ့ကျင့်ထားရမယ်။ **အနမတဂ္ဂသံယုတ်**မှာ မြတ်စွာဘုရား ဟော

၁၂ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍

အတွက် ဆင်ခြင်စဉ်းစားရမယ်။ မြတ်စွာဘုရားဟောတဲ့ ဒေသနာထဲမှာ **ကထံ ဘူတဿ မေ ရတ္တိ ဒိဝါ ဝီတိဂတ္တန္ရိ** -ငါ့မှာ နေ့တွေ ညတွေ ရက်တွေ လတွေ နှစ်တွေ ကုန်လာခဲ့တာ ဘာတွေနဲ့ ကုန်နေတာလဲ။ တစ်နေ့တာ အချိန်တစ်ခု ကို ငါ့မှာ ဘာနဲ့ကုန်ဆုံးတာလဲ၊ တန်ဖိုးမရှိတဲ့အရာ တွေ လုပ်ကိုင်ပြီး ကုန်ဆုံးတာလား၊ ကုသိုလ်စိတ်နဲ့ ကုန်ဆုံးတာလား၊ သို့မဟုတ် အကုသိုလ်စိတ်တွေနဲ့

မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း သလိုပဲ၊ အခြေနေဆိုးတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေကိုမြင်ရင် "ငါလည်း ခံခဲ့ရဖူးတယ်၊ သံသရာမှာ ငါလည်းကြံခဲ့ဖူး တယ်၊" ကောင်းတာမြင်မြင် ဆိုးတာမြင်မြင် "ငါလည်းကြုံခဲ့ရဖူးတယ်၊ ဒါတွေဟာ သံသရာရဲ့ ဒုက္ခတွေပဲ၊ ငါတော့ ကောင်းအောင်လုပ်မှပဲ၊ မအိုခင် မနာခင် မသေခင် ငါကောင်းတာ လုပ်ရမယ်"လို့ ကောင်းရာ တုပြီးတော့ ကောင်းမှုတွေကို ပြုနိုင်ဖို့

၁၃

ကုန်ဆုံးသွားတာလား၊ တစ်နေ့ပြီးတစ်နေ့ ငါဟာ အသက်ကြီးလာပြီ။ သံသရာရဲ့ ဒုက္ခတွေဟာ အင်မတန်မှကြီးလွန်းလို့ ငါ ကောင်းတာတွေလုပ်ဖို့ လိုအပ်တယ်" လို့ ကိုယ့်ကိုယ်ကို သတိထားပြီး ဆင်ခြင်သုံးသပ်တတ်ဖို့ လိုအပ်တယ်၊ ဆင်ခြင် သုံးသပ်ပြီး မကောင်းသေးရင် ကောင်းအောင် ကုသိုလ်အားနည်းနေရင် များများလုပ်ဖို့ ပြင်ရမယ်။ အဲဒီလို ကိုယ့်ဘဝကို ကိုယ်ပြုပြင်ရမယ်ဆိုတာ မြတ်စွာဘုရားရဲ့ အဆုံးအမတရားပဲ ဖြစ်တယ်ပေါ့။ မြတ်စွာဘုရားက ၄၀၈-ခုမြောက်ဖြစ်တဲ့ ကုမ္ဘကာရဇာတ်မှာ ရဟန်းတော်တွေနဲ့ ပတ်သက်ပြီး တော့ ဟောကြားထားတာ ရှိတယ်။ သာဝတ္ထိမြို့ ဇေတဝန်ကျောင်းဆိုတာ အားလုံးသိကြတဲ့ အတိုင်း ပဲ။ ဇေတဝန်ကျောင်းရဲ့ မြေကြီးကို အနာထပိဏ်

#### ၁၄ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၁၅ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

သူဌေးကြီးက ရွှေဒင်္ဂါးအပြည့်ခင်းပြီးတော့ ဝယ်ရ တာ။ မြေဖိုးတင်ပဲ ၁၈-ကုဋေ ကုန်ကျတယ်။ ရွှေဒင်္ဂါး တွေကို အစွန်းချင်းထိပြီး ခင်းထားတဲ့ တန်ဖိုးနဲ့ ဝယ်ရတာ ၁၈-ကုဋေနော်။ အဲဒီမြေကိုပဲတစ်ခါတစ်ရံ ကျတော့ **ကောဋိသန္ထာရ** လို့ စာထဲမှာသုံးတယ်။ အနာထပိဏ်သူဌေးကြီး ကျောင်းဆောက်မယ် ဆိုတော့ ဇေတမင်းသားကို တန်ဖိုးကြီးကြီးပေးပြီး ဝယ်ရတာ။

သစ်ပင်ရှိတယ်ဆိုရင်လည်း သစ်ပင်နေရာ တွေကို တစ်နေရာမှာ ကွက်ပြီးတော့ သစ်ပင်ကို အတိုင်း အတာလုပ်ပြီးတော့ အဲဒီဟာ ခင်းရတယ်။ သို့သော် နောက်ပိုင်းကျတော့ ဇေတမင်းသားက ဇေတဝန်ကျောင်းရဲ့ မုခ်ဦး မြေကွက်ကို လျှူလိုက် တယ်။ သစ်ပင်တွေ, သစ်ပင်နေရာတွေကိုလည်းပဲ ဇေတမင်းသားက ကုသိုလ်ပါဝင်လိုက်တယ်။ ၁၈-ကုဋ္။ မြတ်စွာဘုရားဟာ သာဝတ္ထိမြို့၊ ဇေတဝန် ကျောင်းမှာ ၂၅-ဝါ သီတင်းသုံးတယ်။ အဲဒီလို ၂၅-ဝါနေရင်းနဲ့ မြတ်စွာဘုရားဟာ အင်မတန်မှ အလုပ် လုပ်တယ်။ တပည့်သာဝကတွေကို ထိန်းသိမ်း စောင့်ရှောက်တဲ့ နေရာမှာ မျက်ခြေပြတ်မခံဘူး၊ ဒီအတိုင်း မျက်စိဒေါက်ထောက်ကြည့်နေတာတော့ မဟုတ်ဘူး။ ဘာတွေ လုပ်နေကြလဲ၊ အခြေအနေ ကောင်းရဲ့လားဆိုတာကို နေ့အခါမှာ ၃-ကြိမ် ကြည့်တယ်၊ ညမှာဆိုရင် ၃-ကြိမ် ကြည့်တယ်။ မိမိရဲ့ တပည့်တွေ အခြေအနေ ကောင်း,မကောင်း၊

သစ်ပင်မရှိတဲ့ နေရာတွေကိုပဲ ခင်းပြီးတော့ ၁၈-ကုဋေ ကုန်ကျတဲ့ ဒင်္ဂါးငွေတွေနဲ့ မြေကြီးကို ဝယ်တယ်။ ကျောင်းဆောက်တော့လည်း ၁၈-ကုဋေ နဲ့ ဆောက်တယ်၊ ကျောင်းရေစက်ချတော့လည်း

#### ၁၆ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၁၇ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း အဆုံးအမအတိုင်း လိုက်နာမှု ရှိမရှိမြတ်စွာဘုရား က ကြည့်လေ့ရှိတယ်။ တစ်ရက်မှာတော့ လူငယ်လူရွယ် အမျိုးသား ၅၀၀-ဟာ သာသနာ့ဘောင်ကို ဝင်လာကြတယ်။ သူတို့ဟာ မြတ်စွာဘုရားနဲ့အတူ ဇေတဝန်ကျောင်း မှာ နေရင်းကနေ ညသန်းခေါင်ယံကျတော့ လူငယ် လူရွယ်တွေ ဖြစ်သည့်အလျောက် ကာမဝိတက် ဆိုတဲ့ ကာမဂုဏ်အာရုံစိတ်တွေ ပေါ်ပြီးတော့ ကြံတွေးကြတယ်။ မြတ်စွာဘုရားက အေး. . . ဒီကိုယ်တော်တွေ ဘာတွေများ တွေးနေကြပါလိမ့် မတုံးလို့ ကြည့်လိုက်တော့ လူထွက်ဖို့တွေ စဉ်းစား နေတာ ဖြစ်ကောင်းဖြစ်မယ်ပေါ့နော်။ လူ့ဘဝကို ပြန်ဖို့ စဉ်းစားနေကြတာတွေကို တွေ့တော့ အဲဒီ ကိုယ်တော်တွေကို ခေါ်ခိုင်းပြီး ချက်ချင်း ဆုံးမသြဝါဒ ပေးတယ်။ ဆုံးမတဲ့အထဲမှာ ဘာဟောတုန်းဆိုတော့

န ဘိက္ခဝေ အန္တော ပဝတ္တကိလေသာနံ ဝသေ ဝတ္တိတုံ- ကိုယ့်ရင်ထဲမှာ ဖြစ်လာတဲ့ ကိလေသာရဲ့ နောက်ကို မလိုက်နဲ့။

ဥပမာ- လောဘဖြစ်ရင် လောဘနောက် မလိုက်နဲ့၊ ဒေါသဖြစ်ရင်လည်း ထိန်း၊ ကိုယ့်ရင်ထဲမှာ ဖြစ်တဲ့ ကိလေသာတွေကို မြင်တဲ့အတိုင်း အကောင် အထည် မဖော်နဲ့၊ လက်ခံမထားနဲ့။ **ကိလေသော** ဟိ ဝတ္တမာေနာ ပစ္စာမိတ္တော ဝိယ မဟာဝိနာသံ ပါပေတိ– ရင်ထဲက ကိလေသာဟာ ဖြစ်လာရင် ရန်သူနဲ့တူတယ်။ ရန်သူဟာ ဖျက်ဆီးတတ်, ဒုက္ခပေးတတ်သလိုပဲ၊ ဒီကိလေသာကို ကိုယ့်ရင်ထဲ မှာ အဖြစ်ခံရင် ကိုယ့်ကို ဒုက္ခပေးလိမ့်မယ်။ ဒါတွေကို ဆက်မတွေးကြနဲ့၊ ဆက်တွေးလိုက်လို့ရှိရင် ရင်ထဲက ကိလေသာတွေကို မနိုင်တော့ဘဲနဲ့ နောက်ဆုံးမှာ အရှုံးပေးသွားကြရ တတ်တယ်ပေါ့နော်။ အဲဒါမျိုး

ကူမ္ဘာကာရအာတ် မြတ်စွာဘုရားအလောင်းတော်ဟာ ဗာရာ ဏသီပြည်၊ ဗြဟ္မဒတ်မင်း အုပ်စိုးတဲ့အချိန်၊ ဗာရာ ဏသီမြို့ရဲ့ မြို့တံခါးအနားမှာ ရွာတစ်ရွာရှိတယ်၊ အဲဒီရွာမှာ အိုးလုပ်ငန်းနဲ့ အသက်မွေးတယ်။ သားတစ်ယောက် သမီးတစ်ယောက် ထွန်းကားပြီး သူတို့မိသားစုလေးယောက် အတူနေကြတယ်။

မိမိဘ၀ကို ဖြှဖြင်ခြင်း မဖြစ်စေနဲ့လို့ မြတ်စွာဘုရားက ဆုံးမသြဝါဒပေးပြီး "ရှေးတုန်းက တကယ့်သူတော်ကောင်းတွေဟာ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်တယ်၊ သတိထားတယ်၊ ဆင်ခြင်သုံးသပ်ပြီးတော့ ကိုယ့်ဘဝကိုယ် ကောင်း အောင် လုပ်သွားကြတာကို စံနမူနာအဖြစ် မှတ်ယူ သင့်တယ်" ဆိုပြီးတော့ ကုမ္ဘကာရဇာတ်ကို ဟောတာ နော်။

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍

၁၉

ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ 10

အိုးလုပ် အသက်မွေးသည့်အတွက် ချမ်းသာတာ မဟုတ်သော်လည်း မျှမျှတတ အသက်မွေးနိုင်ကြ တယ်။

တစ်နေ့ကျတော့ နံနက်ပိုင်း အချိန်မှာ သူတော်စင် ပုဂ္ဂိလ် ၄-ဦးဟာ ကောင်းကင်ယံကနေ ကြွရောက်ပြီး ဘုရင့်ဥယျာဉ်မှာ ဆင်းသက်ပြီး သူ့အိမ် တံခါးဝဘက်ကို ကြွလာတယ်။ အခုမြန်မာနိုင်ငံမှာ ဆွမ်းခံတယ်ဆိုတာ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင်တွေ ရိုးရာကိစ္စ ဖြစ်နေသလို ရှေးတုန်းက ဆွမ်းခံကြတယ်။ ဆွမ်းခံ တာ မထူးဆန်းတော့ဘူး။ တစ်ချို့နိုင်ငံတွေမှာ ဆိုရင် ဆွမ်းခံတဲ့အလေ့ ပျောက်သွားပြီ။ ဆိုပါစို့ သီရိလင်္ကာ နိုင်ငံမှာဆို တောအရပ်လောက်ပဲ ရှိတော့တယ်။ မြို့မှာ ဆွမ်းခံတဲ့အကျင့် ပျောက်သွားပြီ။ ထိုင်းမှာ တော့ ဆွမ်းခံတဲ့ အလေ့ အကျင့် ရှိသေးတယ်။ ကမ္ဘာ့ဒီးယားတို့၊ လာအိုတို့မှာလည်း ရှိပုံရတယ်၊

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ 10 မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း တခြားနိုင်ငံတွေမှာ ဆွမ်းခံတာ မရှိတော့ဘူး။ အဲဒီတော့ ဆွမ်းခံတဲ့အလေ့အကျင့်ဟာ ပျောက် ကွယ်သွားပြီ။ အိန္ဒိယနိုင်ငံမှာ တစ်ချိန်တုန်းက သူတော်စင် သူတော်မြတ်တွေဟာ တစ်အိမ်တစ်ဇွန်း သပိတ် ကလေး ပိုက်ပြီး လှည့်လည်သွားလာတာ။ သဒ္ဓါ တရားပေါက်တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေက လျှတဲ့ ကျွေးမွေး တာလေးနဲ့ ကျေနပ်ပြီး ကိုယ့်ဘဝကိုယ် ပြုပြင် နေထိုင်လေ့ရှိတယ်ပေါ့။ အခုလည်းပဲ သူတော်စင် ပုဂ္ဂိုလ်(၄)ဦးဟာ ဣန္ဒြေသိက္ခာရှိရှိနဲ့ သူတို့ရဲ့ မျက်နှာ တွေကလည်း ကြည်လင်လို့၊ အသားအရေတွေ ကလည်း သန့်ရှင်းစင်ကြယ်ပြီးတော့ တကယ့်ကို စိတ် ချမ်းချမ်းသာသာ ပုံပန်းသဏ္ဌာန်နဲ့ အိမ်တံခါးဝကို ရောက်လာတယ်။ ဘုရားအလောင်းက ဘဝါဘဝ ကတည်းက ပေးချင်ကမ်းချင်တဲ့ သဒ္ဒါတရားရှိတော့

အဲဒီ သူတော်စင်တွေကိုလည်းမြင်ရော အိမ်ပေါ်ကြွဖို့ ပင့်တယ်။ ဆွမ်းလျှမယ်ပေါ့။ အိမ်ပေါ်ကြွတော့ နေရာထိုင်ခင်း ပေးထားတယ်ပေါ့။ တကယ်တော့ အဲဒီပုဂ္ဂိုလ်တွေဟာ သာမန် ပုဂ္ဂိုလ်တွေ မဟုတ်ဘူး၊ ဟိမဝန္တာဘက်က ကြွလာတဲ့ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတွေ ဖြစ်နေတယ်နော်။ သူတို့ဟာ လူ့ဘဝတုန်းကလည်းပဲ တိုင်းပြည်အုပ်ချုပ်တဲ့ မင်းစိုး ရာဇာတွေ ဖြစ်ခဲ့ကြတယ်။ သို့သော် သူတို့ဟာ အခု ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ သူတော်စင်သူတော်မြတ်တွေ အနေနဲ့ ရောက်လာတာ ဖြစ်တယ်။ ဘုရားလောင်းနဲ့ တွေ့ တော့ အိုးလုပ်ရုံကြီးထဲ ပင့်ပြီးတော့ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရှင်မြတ်တွေကို ဆွမ်း, ကွမ်း လုပ်ကြွေးတယ်။ ပြီးတော့ အလူူရေစက် လက်နဲ့မကွာဆိုတာလို ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတွေ ဟောပြောတဲ့ ရေစက်ချတရားကို နားထောင်ရင်းနဲ့ စကားစမြည် ပြောတယ်ပေါ့။

၂၂ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ .J9 မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း ပစ္စေကဗုဒ္ဓါလို့တော့ မသိဘူးပေ့ါ့။ ထိုခေတ်ကတော့ သူတော်စင် သူတော်မြတ်တွေဟာ ဆွမ်းခံလှည့်လည် ကြတာဟာ ရိုးနေတဲ့ အနေအထားမျိုး ရှိတော့ သာမန်ပဲ ထင်မှာပေါ့။ သူတော်စင်တွေကို စကားပြောရင်းနဲ့ သူက မေးတယ် "အရှင်ဘုရားတို့ကို ကြည့်ရတာ အသား အရေတွေကလည်း စင်ကြယ်ကြတယ်။ ဣန္ဒြေတွေ ကလည်း ကောင်းလိုက်ကြတာ။ သိက္ခာသမာဓိ လည်းရှိတယ်။ အရှင်ဘုရားတို့ အခုလို ဆွမ်းခံ လှည့်လည်ပြီး စားရတဲ့ ရဟန်းဘဝကို ခံယူတာ ဘာကြောင့်လဲ။ အသက်အရွယ်လည်း အလွန်အ မင်း မကြီးကြသေးဘူး။ ခုခေတ်လိုပြောရင် "အရှင်ဘုရားတို့ ဘာဖြစ်လို့ ဘုန်းကြီးဝတ်လာကြတာ လဲ"လို့ မေးတာပဲ။ ဒီဘဝမျိုးကို ဘာကြောင့် ဘယ်ဘဝကနေ ကူးပြောင်းလာကြတာလဲလို့

ပဌမ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ "အမ္ဘာဟမဒ္ဒံ ဝန မန္တရသို့၊ နီလောဘာသံ ဖလိတံ သံဝိရှငှံ။ တ မဒ္ဒသံ ဖလဟေတု ဝိဘဂ္ဂံ၊ တံ ဒိသ္မွာ ဘိက္ခာစရိယံ စရာမိ။" သူပြောတဲ့ အကျဉ်းချုပ်ကလေးက အခုလို ဆွမ်းခံစားတဲ့ဘဝကို ရောက်လာတာ တခြားမဟုတ် ဘူးတဲ့။ ဒီ တောအုပ်ဥယျာဉ်ထဲမှာ အရွက်တွေက စိမ်းစိုပြီး အသီးတွေကလည်း မှည့်ပြီး ဝင်းဝင်း ဝါဝါနဲ့လှနေတဲ့ သရက်ပင်ကြီးတစ်ပင်ကို တွေ့တယ် တဲ့။ အဲဒီ့ သရက်ပင်ကြီးဟာ ဒီအသီးတွေကို

ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်တွေကို မေးတဲ့အခါမှာ -အကြီးဆုံး ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်က အရင်ဆုံး ဖြေတယ်။ ဖြေပုံလေးကို ကြည့်ရအောင်။

၂၄ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ ງງ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း အကြောင်းပြုပြီးတော့ တစ်ပင်လုံး ရစရာမရှိအောင် ကိူးပဲ့ပျက်စီးသွားတာကို သူတွေ့လိုက်ရတယ်တဲ့။ ဟော သူရဲ့ပတ်ဝန်းကျင်မှာ အသီးတွေနဲ့ လှပနေတဲ့ အပင်ဟာ ပျက်စီးနေတာကို တွေ့လိုက်လို့ စိတ်ထဲမှာ ဒါကို အမှတ်ထားပြီးတော့ လောကကြီးကို ဆင်ခြင် သုံးသပ်ကြည့်ပြီး သူဟာ ဒီဘဝကို ကူးပြောင်းလာခဲ့ တာ ဖြစ်တယ်လို့ အကျဉ်းချုပ် ပြောတာပေါ့။ သို့သော် သူ့ရဲ့ဇာတ်လမ်းကို သေသေချာချာ ရှင်းပြောတဲ့အခါမှာ သူဟာ တခြားမဟုတ်ဘူးတဲ့။ ကလိင်္ဂတိုင်းက ဒန္တပူရမြို့မှာ ကရဏ္ဍကဆိုတဲ့ မင်းဘဝနဲ့ တိုင်းပြည်ကို အုပ်စိုးခဲ့တာ ဖြစ်တယ်ပေါ့။ ကလိင်္ဂတိုင်းဆိုတာ ကနေ့ခေတ်မှာလည်း ကလိင်္ဂ လို့ ခေါ် တာရှိတယ်။ အိန္ဒိယမှာ ကာလကတ္တားကနေ တောင်ကို ဖြောင့်ဖြောင့်သွားလိုက်လို့ရှိရင် ဩရိသ ပြည်နယ်ကို ရောက်မယ်။ မြန်မာပြည်နဲ့ ပြောမယ်

#### ၂၆ ဒေါက်တာ အရှင်နုန္ဒမာလာဘိဝံသ

ဆိုရင် ပုသိမ်နဲ့ ကမ်းရိုးတန်း တစ်ဖြောင့်တည်း လောက်ရှိတယ်။ ဘုန်းကြီးတို့လည်း သီတဂူဆရာ တော်ကြီးက ခေါ် တာနဲ့ လိုက်သွားဖူးတယ်။ အဲဒီ ဩရိသပြည်နယ်ထဲမှာ ကလိင်္ဂတိုင်းဆိုတာ ရှိတယ်။ အဲဒီ ကလိင်္ဂတိုင်းက သမိုင်းကြောင်းနဲ့ ပြောမယ်ဆိုရင် အသောကမင်းကြီးက ကလိင်္ဂကို ကူးကျော်ပြီး စစ်တိုက်တဲ့အခါမှာ လူနှစ်သိန်း လောက် သွေးချောင်းစီးသွားတယ်နော်။ သူတို့တိုက်ပွဲ ဟာ အလွန်ပြင်းထန်တယ်။ ဒါကြောင့်မို့ ကလိင်္ဂ တိုင်းနားက ဓေါင်ရီလို့ခေါ် တဲ့ ဒဝလဂိရီ ဆိုတဲ့ တောင်လေးနားမှာ ချောင်းကြီးရှိတယ်။ အခုတော့ ကောနေပြီပေါ့။ အဲဒီနားလေးမှာ တိုက်ပွဲက သွေး ချောင်းစီးသွားတာ။ ကလိင်္ဂတိုင်းက ပြန်ပြီးတော့ ခုခံတိုက်ခိုက်တယ်။ အသောကမင်းကြီးကလည်း ကလိင်္ဂတိုင်းကို သိမ်းပိုက်ဖို့ ကြိုးစားတာ အောင်ပေ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ .12 မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း မယ့် လူနှစ်သိန်းလောက် သေဆုံးတယ်။ ဒါကြောင့်မို့ အဲဒီနားလေးမှာ အသောကမင်းရဲ့ Ethic ခေါ်တဲ့ ကျောက်စာတွေ ရေးထိုးထားတာ ရှိတယ်ပေါ့။ အရင်တုန်းကတော စဏ္ဍာသောက-အလွန် စိတ်ကြမ်းကိုယ်ကြမ်းနိုင်တဲ့ ဘုရင်ကြီး။ နောက်ပိုင်း ကျတော့ ဘယ်သူ့ကိုမှ အဓမ္မနည်းနဲ့ အနိုင်မယူတော့ ဘူး။ ဓမ္မဝိဇယ-တရားနဲ့ပဲ အောင်နိုင်အောင် ကြိုးစားတော့မယ်ဆိုပြီးတော့ အဲဒီမှာ သူ သံဝေဂ ရသွားတာနော်။ မြန်မာလူမျိုးတွေ ပြောပြောနေတဲ့ ဓမ္မသောကမင်းကြီးပေ့ါ့နော်။ အဲဒီဓမ္မသောကမင်း ကြီးဟာ ကလိင်္ဂစစ်ပွဲပြီးတဲ့အချိန်မှာ သံဝေဂရပြီး တော့ စစ်ကိုရှောင်လိုက်တာ နောက်မတိုက်တော့ ဘူး။ အဲဒီမှာ သူ့ရဲ့မှတ်တမ်းမှတ်ရာ ကျောက်စာတွေ ထိုးထားတာရှိတယ်။ ကလိင်္ဂတိုင်းဟာ အသောကမင်း မတိုင်မီ

ရှေးကတည်းကရှိတာ။ ကနေ့လည်း ရှိတယ်ပေါ့။ ကာလိင်္ဂတိုင်း ဒန္တပူရမြို့ ဆိုတာ မြတ်စွာဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်စံပြီးတဲ့အချိန်မှာ လက်ဝဲအောက်စွယ်တော် ဟာ အဲဒီရောက်သွားတာနော်။ ဘေးကလူတွေက ဘုရားရဲ့စွယ်တော်ကို လုမလို့ လာတဲ့အခါမှာ အဲဒီ ဒန္တပူရမြို့မှာရှိတဲ့ ဒန္တကုမာရနဲ့ ဟေမမာလာ မင်းသမီးတို့က ရုပ်ဖျောက်ပြီးတော့ မင်းသမီးရဲ့ ဆံထုံးထဲမှာ ဘုရားရဲ့ စွယ်တော်ကို ဝုက်ပြီးတော့ သီရိလင်္ကာ နိုင်ငံဘက်ကို ကူးသွားတာ။ အခု သီရိ လင်္ကာမှာ ရောက်နေတဲ့ စွယ်တော်ဟာ ကလိင်္ဂ တိုင်းက စွယ်တော်ပဲလို့ ဆိုတယ်။ ဒါကတော့ ဘုရား ပွင့်ပြီးမှဖြစ်တဲ့ နီးကပ်တဲ့ သမိုင်းပေါ့နော်။ အဲဒီ ဒန္တပူရမြို့မှာ ဘုရားမပွင့်ခင် ဟိုးရှေးတုန်း က သမိုင်းကြောင်း အလွန်ရှည်လျားတဲ့ အချိန်တုန်း က ကရဏ္ဍက ဆိုတဲ့ ဘုရင်ကြီးဖြစ်ခဲ့တယ်။ တစ်နေ့

၂၈ ဒေါက်တာ အရှင်နုန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ Je မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း ကျတော့ ဆင်စီးပြီးတော့ အခြံအရံ ပရိသတ်တွေနဲ့ ဥယျာဉ်ထွက်တယ်။ ဥယျာဉ်အဝင်မှာ လှပတဲ့ သရက်ပင်ကြီး အသီးတွေကလည်း မှည့်ဝင်းနေ တယ်ပေါ့။ ဝင်းဝါနေတဲ့ သရက်သီးတွေကို တွေ့တဲ့ အခါမှာ ဘုရင်ကြီးက ဆင်ပေါ် ကနေပြီးတော့ သရက်သီးခိုင် တစ်ခိုင်ကို ခူးလိုက်တယ်။ ပြီးတော့ ဥယျာဉ်ထဲမှာနေရင်း သူနဲ့ပါတဲ့ လူတွေကိုကျွေး၊ သူကိုယ်တိုင်လည်း သရက်သီးစားပေ့ါ။ ဘုရင်ကြီးလည်း သရက်သီး ခူးသွားရော နောက်ကပါလာတဲ့ ပရိသတ်တွေအကုန်လုံးက "ဟာ ဘုရင် ခူးပြီးပြီဆိုရင် ခူးကြ" ဆိုပြီး ဟိုလူကခူး၊ ဒီလူကခူးနဲ့ အသီးတွေ ပြောင်ရံ့တင်မကဘူး တချို့က အကိုင်းပါ ချိုးပစ်တယ်။ လုကြယက်ကြနဲ့ ဆိုတော့ အဲဒီ သစ်ပင်ကြီးတစ်ပင်လုံးဟာ ရစ်ရာ မရှိဘူး။ အသီးဆိုတာ လုံးဝမကျွန်တော့ဘူး။ ခူးလိုက်

ကြ လုယက်လိုက်ကြတာ ဘာနဲ့တူတုန်းဆိုရင် ပိုက်ဆံကြလို့ ဝိုင်းလုတာနဲ့ တူတယ်။ သစ်ပင်ကြီးကို ပ္ပစာတက်သွားတယ်။ ဘုရင်ကြီးက ညနေအချိန် ရောက်တဲ့အခါကျတော့ အဲဒီလမ်းကနေ ပြန်ထွက် တဲ့အခါမှာ သစ်ပင်က ပွစာတက်နေပြီ။ အဝင်တုန်း က အဲဒီအပင်ကြီးက စိမ်းစိမ်းညို့ညို့နဲ့ အသီးတွေ ဝင်းဝင်းဝါဝါနဲ့ အင်မတန်လုတာ။ သူက တစ်ခိုင်ပဲ ဆွတ်တာ၊ "ဘုရင်ကြီး ဆွတ်ပြီးပြီ" ဆိုပြီး နောက်က လိုက်လာတဲ့ သူတွေက အကုန်ဆွတ်ကြတော့ အပင်ကြီးဟာ အကိုင်းတွေကျိုးပဲ့ ပျက်စီးနေတာ ကြီးကို မြင်တော့ သူက စဉ်းစားတာပေါ့။ မလှမ်းမကမ်းမှာရှိတဲ့ အသီးမသီးတဲ့ သရက် ပင် တစ်ပင်ကျတော့ ဘယ်သူကမှ မနိုပ်စက်ဘူး။ အသီးသီးတဲ့ သရက်ပင်ကိုတော့ ဝိုင်းနှိပ်စက်ထား လိုက်ကြတာ။ အဲဒါ သူ့ရဲ့ ပတ်ဝန်းကျင်မြင်ကွင်းပဲ။

၃၀ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍

၃၁

မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း သာမန်အားဖြင့် မစဉ်းစားတဲ့ လူတစ်ယောက်ဆိုရင် သရက်သီးတွေ ခူးပစ်ကြတာ ကုန်ပြီပဲလို့ ဒီ့ထက် ပိုပြီးတော့ မတွေးဘူး။ သူကတော့ ဘယ်လိုစတွေးလဲ ဆိုရင် "ဒီသရက်ပင်ကြီး အခုလို ရုပ်ပျက်ဆင်းပျက်နဲ့ အကိုင်းအခက်တွေ ကျိုးပဲ့ပျက်စီးသွားတာဟာ အခြားကြောင့် မဟုတ်ဘူး၊ အသီးကြောင့်ဖြစ်တာ။ ဟိုမှာ အသီးမရှိတဲ့ အပင်ဟာ ဘာမှမဖြစ်ဘူး" ဒီလို စဉ်းစားပြီးတော့ "ငါ့ဘဝဟာလည်း မင်းစိုးရာဇာ ဘဝ၊ မိသားစုဘဝ၊ သားတွေသမီးတွေနဲ့ နေတာဟာ အသီးသီးတဲ့ သရက်ပင်ကြီးနဲ့ တူနေပြီ။ တိုင်းပြည် အုပ်ချုပ် မင်းလုပ်နေတယ်၊ စည်းစိမ်ဥစ္စာတွေနဲ့ နေတယ်ဆိုတာ အသီးသီးတဲ့ သရက်ပင်ကြီးနဲ့

တူတယ်။ လုယက်ကြမယ်ဆိုရင် ဒီသရက်ပင်ကြီး ကိုုးပဲ့သွားသလို ငါ့ဘဝဟာလည်း ကိုူးပဲ့သွားမှာပဲ" တဲ့။ စဉ်းစားပုံလေးကို ပြောတာနော်။ အဲဒါကိုပြော

#### ၃၂ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

တာ "ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍" ဆိုတာ။ သတိထား တယ်၊ အသိဉာဏ်နဲ့ ရှုမြင်တယ်၊ ရှုမြင်ပြီးတော့ သူ့ဘဝကို သူ ဆင်ခြင်တာနော်။ <u>ငါ့ဘ၀ဟာ အသီးသီးတဲ့ သရက်ပင်ကြီးနဲ့</u> တူနေပြီ။ ဟော ဟိုဘက်တစ်ပင်ကို ကြည့်လိုက်မယ် ဆိုရင် အသီးမသီးသည့်အတွက်ကြောင့် ဘယ်သူ ကမှ မဖျက်ဆီးဘူး။ ရဟန်းဘဝ သူတော်စင်ဘဝ ကျတော့ ဘယ်သူကမှ ဒုက္ခမပေးဘူး။ ငါ့ဘဝမှာ ဆိုလို့ရှိရင် တိုင်းပြည်အာဏာလုမယ့် လူတွေနဲ့၊ ငါ့ကို နိုပ်စက်မယ့် လူတွေနဲ့ ငါဟာ အမြဲတမ်း သတိထား ပြီးတော့ ကာကွယ်ရေးတွေနဲ့ နေရတယ်ပေါ့။ ငါ့ဘဝ ဟာ အသီးသီးတဲ့ သရက်ပင်ကြီးလို ဖြစ်နေပြီ၊ ပျက်စီးသွားနိုင်တယ်။ အဲဒီ သရက်ပင်နားလေးမှာ ရှေ့ဆက်မသွားဘဲနဲ့ တော်တော်ကြာအောင် တွေး နေတာနော်။ ဘေးကလူတွေကတော့ ဘုရင်ကြီး

### ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၃၃ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

ရပ်နေတော့ အားလုံးလည်း ရပ်နေကြပေမယ့် ဘုရင်ကြီး ဘာတွေးနေလဲဆိုတာတော့ ဘယ်သိမလဲ နော်။

ဘုရင်ကြီးက အဲဒီသရက်ပင်နားမှာ တွေးရင်း ကနေပြီးတော့ နောက်ဆုံးမှာ သရက်ပင်ကြီး ပျက်စီး သွားသလို ဒို့ရ,ထားတဲ့ ရုပ်နာမ်တရားတွေဟာ လည်းပဲ တနေ့ကျတော့ ပျက်စီးသွားမှာပဲလို့ ဆိုတဲ့ ဒီ ရုပ်တရားနာမ်တရားတွေရဲ့ ခိုင်မာမှုမရှိတဲ့သဘော သူ့ဘဝရတဲ့ အခြေအနေတွေထိအောင် အကုန်လုံး ဆက်စပ်ပြီးတော့ ဆင်ခြင်တယ်။ သရက်ပင်ကြီးကို အာရုံပြုရာကနေပြီးတော့ သူ့ရဲ့ ဘဝတစ်ခုလုံးကို ဆင်ခြင်သုံးသပ်ပြီးတော့ မမြဲတဲ့သဘောတွေ၊ ဆင်းရဲ တဲ့သဘောတွေ ကိုယ်ဘာမှ အဖိုးမရတဲ့သဘောတွေ ကို သံဝေဂတွေနဲ့ ဆက်စပ်ပြီး အသိဉာဏ်တွေ တက်လာလိုက်တာ နောက်ဆုံးမှာ ဘယ်သူကမှ

မဂ်ဉ္စလာ အရဲတစ္တာဂော့လာ မြစ်မြေး ဝိတ္စက်မုဒ္ဓ မြစ်သွားတယ်။ စရာမလိုဘဲနဲ့ သူ့ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်နဲ့ သိစွမ်းနိုင်တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်မျိုးကို ဆိုလိုတယ်။ ဘုရားဆီက တရားနာပြီး တော့မှ သိတာမဟုတ်ဘူး။ သူ့ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်နဲ့ ဆက်စပ် တွေးခေါ်ပြီးတော့ သိသွားတာ။ သူဟာ မတ်တပ်ရပ်ရင်းနဲ့ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဖြစ်သွားတယ်။ အတွေးအမြင်ထဲမှာ နစ်မြောပြီးတော့ အကြာကြီး ရပ်နေလိုက်တာ။ အဲဒီအချိန်မှာ နောက်က

နည်းပြတာ မဟုတ်ပေမယ့်လို့ သူ့ဉာဏ်ထဲမှာ အတွေးပြီး အတွေးနဲ့ အမြင်တွေက ထူးခြားထက် မြတ်လာပြီးတော့ သူဟာ အဲဒီနားတင်ပဲ ပစ္စေက ဗောဓိဉာဏ် ရသွားတာနော်။ သောတာပတ္တိ မဂ်ဉာဏ်ဖြစ်တယ်။ သကဒါဂါမိမဂ်ဉာဏ်၊ အနာဂါမိ မဂ်ဉာဏ်၊ အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ် ဖြစ်ပြီး ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ

၃၄ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ 29 မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း အမတ်ကြီးတွေက "အရှင်မင်းကြီး ပြန်ဖို့အချိန်တန်ပြီ အချိန်တွေ နောက်ကျနေပြီပေါ့"။ အဲဒီကျတော့မှ သူက "ငါ မင်းကြီးမဟုတ်တော့ဘူး၊ ငါ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ သူတော်စင်အဖြစ်ကို ကူးပြောင်းလိုက်ပြီ"တဲ့။ သူဟာ တရားထဲကိုပဲ စိတ်ကရောက်နေတော့ ငါ မင်း မဟုတ်ဘူးလို့ သူက ငြင်းလိုက်တယ်။ "အရှင်မင်းကြီး မပြောကောင်းဘူး၊ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါဆိုတာ အရှင်မင်းကြီး လိုမှ မဟုတ်တာ။ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါဆိုတာ ခေါင်းမှာ ဆံပင်မရှိဘူး၊ မျက်နှာမှာ မှတ်ဆိတ်တွေ၊ ကျင်ဆွယ် တွေ မရှိဘူး၊ အားလုံးကို စွန့်လွှတ်တာ။ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဆိုတာ သပိတ်နဲ့ သင်္ကန်းနဲ့ ဆိုတော့ သူ့ခေါင်းကို သူ့ ပွတ်ကြည့်လိုက်တယ်။ ပွတ်လိုက်တာနဲ့ပဲ သူတို့ရဲ့ ထုံးတမ်းအစဉ်အလာအရ လူ့အသွင်ဟာ ပျောက်ပြီး ရဟန်းအသွင်ကို ချက်ချင်း ရောက်သွားတယ်။ မင်းဝတ်တန်ဆာတွေကို ချွတ်ပြီးသား၊ သူတော်စင်

၃၆ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

အဝတ်ကို ဝတ်ပြီးသားဖြစ်ပြီး ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ တစ်ဆူရဲ့ အသွင်ကို ချက်ချင်းရသွားတယ်။ အဲဒီအခါမှ ပရိသတ်ကို တရားဟောပြီးတော့ ကောင်းကင်ပုံ တက်သွားပြီး ဟိမဝန္တာတောင်မှာ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတွေ သီတင်းသုံးတဲ့ "နန္ဒမူလ" လိုဏ်ဂူကို ကြွသွားတယ်။ ဒါဟာ ပထမပစ္စေကဗုဒ္ဓါက သူ့ဘဝအကြောင်းကို ပြောပြတဲ့ အဖြစ်အပျက်တစ်ခုနော်။

**ဒုတိယ ပစစ္စကဗုဒ္ဓါ** အဲဒီလို ပြောပြပြီးတော့ ဘုရားအလောင်းက နားထောင်ရင်းနဲ့ "ဪ ဟုတ်လိုက်တာ၊ အရှင် ဘုရားဘဝ အရတော်လိုက်တာ၊ စဉ်းစားပုံကောင်း လိုက်တာ"လို့ ပြောပြီး "ဒီဘက်က ကိုယ်တော်ရော အရှင်ဘုရားရော ဘာကြောင့် ဒီဘဝရောက်လာ တာတုန်း"လို့ ဒုတိယအရှင်မြတ်ကို မေးတဲ့အခါ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ 22 မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း ကျတော့ သူကလည်း သူ့ရဲ့အတွေ့အကြံကို ဘယ်လို ပြောတုန်းဆိုတော့ "သေလံ သမဋံ နရဝီရ နိဋိတံ၊ နာရီယုဂံ ဓာရယိ အပ္ပသဒ္ဒံ၊ ဒုတိယဥ္စ အာဂမ္မ အဟောသိ သဒ္ဒေါ၊ တံ ဒိသ္မွာ ဘိက္ခာစရိယံ စရာမိ" တဲ့။ သူကတော့ "ကျွမ်းကျင်တဲ့သူတွေ လုပ်ထား တဲ့ ပတ္တမြား လက်ကောက်ကလေးကို အမျိုးသမီး တစ်ယောက်ဟာ ဝတ်ဆင်ထားတယ်။ လက်တစ် ဖက်စီမှာ တစ်ကွင်းစီပဲ ဝတ်ထားတဲ့အခါမှာ ဘာသံမှ မကြားဘူး။ နောက်တစ်ခါ ပြောင်းပြီးတော့ လက်ဝဲ တစ်ဖက်တည်းမှာ လက်ကောက်လေး နှစ်ကွင်းကို ဝတ်လိုက်တဲ့အခါ တစ်ခုနဲ့တစ်ခုထိပြီး အသံတွေ ထွက်လာတယ်"တဲ့။ အဲဒါလေးကို သူ စိုက်ကြည့် ပြီးတော့ "အေး တစ်ဦးတည်းရဲ့ဘဝဟာ ကောင်း

တယ်" ဆိုပြီး သူတော်စင်ဘဝကို ပြောင်းခဲ့ပါတယ် တဲ့။ ဒါ အတိုချုပ်ကလေး ပြောပြတာနော်။ သူ့ရဲ့ ဇာတ်လမ်းအကျယ်ကျတော့ ဘယ်လို တုန်းဆိုရင် သူဟာ ဂန္ဒာရတိုင်းက တက္ကသိလာမြို့ကို အုပ်ချုပ်တဲ့ နဂ္ဂဇိလို့ခေါ် တဲ့ မင်းပဲ။ ဂန္ဓာရတိုင်းဆိုတာ အခု သမိုင်းကြောင်းနဲ့ ပြောမယ်ဆိုရင် ပါကစ္စတန် နိုင်ငံမှာနော်။ ပါကစ္စတန်တို့ အာဖဂန် နစ္စတန်တို့ ဆိုတာ တွဲနေတာ။ ပါကစ္စတန်မှာ ကနေ့မြေပုံကို ဖတ်ကြည့်မယ်ဆိုရင် ကန်ဓ်ဟာဆိုတဲ့ မြို့ရှိတယ် လေ။ ကဘူးမြို့တို့၊ ကန်ဓ်ဟာမြို့တို့။ အဲဒီ ကန်ဓ်ဟာ မြို့ကို "ဂန္ဒာရ"လို့ တခိုု့လည်း ယူဆကြတယ်။ အဲဒီ တော့ ဂန္ဓာရဆိုတာ ကနေ့မြေပုံနဲ့ ပြောမယ်ဆိုရင် ပါကစ္စတန်တို့ အာဖဂန် နစ္စတန်တို့မှာ ရှိတယ်။ နောက် သူက ဂန္ဓာရတိုင်းနဲ့ ကသ္မီရတိုင်းနှစ်တိုင်း အုပ်စိုးတယ်။ ဒီကနေ့လည်းပဲ ကသ္မီရလို့ပဲ ခေါ်

၃၈ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

# ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ ၃၉ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

တယ်။ တခါတရံ သတင်းစာဖတ်မိလို့ရှိရင် ကသ္မီရကို "ကရှိမီး"လို့ ခေါ် တာ တွေ့ကြလိမ့်မယ်။ ကရှ်မီး ပြည်နယ်ဟာ အိန္ဒိယနဲ့ ပါကစ္စတန်ရဲ့ နယ်စပ်နော်။ ကရှ်မီးပြည်နယ်က နာဂါစကီဆိုတဲ့မြို့ဟာ ပါကစ္စ တန် ဘက်က ဘာသာချင်းမတူတဲ့ မူစလင်တွေ ရောက်နေတာ။ ဟိန္ဒူတွေနဲ့ သူတို့ဟာ အမြဲတမ်း အချင်းများကြတယ်။ ကရှ်မီးမှာရှိတဲ့ နာဂါစကီမြို့ဟာ အိန္ဒိယဘက်မှာ ပါတယ်။ သို့သော် ဘာသာချင်းမတူ တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေအကြား အမြဲတမ်း အတိုက်အခိုက် ရိတယ်ပေါ့။

တခါတုန်းက သီတဂူဆရာတော်ကြီးပါလာ တဲ့ စီဒီခွေ ကြည့်လိုက်ရတယ်။ အိန္ဒိယနဲ့ ပါကစ္စ တန်နိုင်ငံ နယ်ခြားဒေသမှာ မနက်ခင်းဆိုရင် အလံ တင်တဲ့ အခမ်းအနား ညနေကျတော့ အလံချတဲ့ အခမ်းအနား နေ့စဉ်လုပ်တာ။ ပါကစ္စတန်ဘက်

#### ၄၀ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ကလည်း လုပ်တယ်။ အိန္ဒိယဘက်ကလည်း လုပ်တယ်။ အဲဒီနယ်စပ်မှာ အမြဲတမ်း အလံတင် အလံချ အခမ်းအနားရှိတယ်။ အဲဒီ အခမ်း အနားကို ရိုက်ကူးထားတာကို Television မှာ တစ်ခါ ကြည့် လိုက်ရတယ်ပေါ့။

အခု ဒီဘုရင်ကြီးကလည်း ဂန္ဓာရတိုင်းနဲ့ ကသ္မီရတိုင်း နှစ်တိုင်းကို အုပ်ချုပ်ပြီးတော့ တက္ကသိလာမြို့မှာ ဘုရင်လုပ်တယ်။ မြန်မာပြည်က တက္ကသိုလ်ဆိုတာ အဲဒီက နာမည်ကိုယူပြီး မှည့်ခေါ် တာ။ သူတို့ဆီမှာတော့ တက္ကစီလာ ဆိုတဲ့ နာမည်နဲ့ ရှိတယ်ပေါ့နော်။ ဂန္ဓာရတိုင်း ယဉ်ကျေးမှုတို့ ဘာတို့ အခုချိန်ထိ ရှိတယ်လေ။ ပန်းပုထုတာတို့ ဘာတို့ပေါ့ နော်။ တွေ့ဖူးကြလိမ့်မယ်၊ အရိုးပြိုင်းပြိုင်း ထနေတဲ့ ဒုက္ကရစရိယာကျင့်နေတဲ့ ပုံတော်ကြီးဟာ ဂန္ဓာရတိုင်း က လက်ရာပဲပေါ့။ အဲဒီ ဂန္ဓာရတိုင်းမှာ ဘုရားရုပ်ထု

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ ၄၁ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း တွေတို့ ပါကစ္စတန်ထဲမှာ ဘုရားရုပ်ထုတွေတို့ ဘုရား စေတီဟောင်းတွေတို့ တော်တော်ရှိတယ်။ အဲဒီမှာ သူက နဂ္ဂဇိဆိုတဲ့ ဘုရင်ဖြစ်တာပေ့ါ့။ တစ်နေ့တော့ ဘုရင်ကြီးထိုင်နေတဲ့ ရှေ့နားမှာ ရံရွှေတော် အမျိုးသမီးတစ်ယောက်က လက်တစ် ဖက်ကို ကျောက်စိမ်း, ပတ္တမြား လက်ကောက် တစ်ကွင်းစီ ဝတ်ထားတယ်။ သူက ကျောက်ပျဉ်နဲ့ နံ့သာ သွေးနေတာ။ လက်ကောက် တစ်ဖက် တစ်ကွင်း ဝတ်ထားတုန်းကတော့ ဘာအသံမှ မကြားရဘူး။ နောက်တော့ အဲဒီအမျိုးသမီးက လက်ယာဘက်က လက်ကောက်ကို ချွတ်ပြီးတော့ လက်ဝဲဘက်မှာ စွပ်လိုက်တယ်။ အဲဒီတော့ နံ့သာ သွေးတဲ့အခါ နဂိုရှိပြီးသား တစ်ကွင်းနဲ့ နောက်တစ် ကွင်း တိုက်မိတဲ့အခါကျတော့ အသံထွက်လာ တယ်။ အဲတာကို ဘုရင်ကြီးက စိုက်ကြည့်ပြီးတော့

တွေးတာ။ "ကြည့်၊ တစ်ယောက်တည်းဆိုရင် စကားများစရာ မရှိဘူး။ အချင်းများစရာလည်း မရှိဘူး။ မတည့်စရာ လည်းမရှိဘူး။ ငါနေတဲ့ဘဝဟာ နှစ်ဦးနေတဲ့ ဘဝမိုး ဖြစ်တော့ လက်လောက်နှစ်ကွင်း ထိတဲ့အသံမျိုးလိုပဲ ငါဟာ ဘယ်တော့မှ ငြိမ်းချမ်းမှာ မဟုတ်ဘူး။ ငါ့ဘဝဟာ အမြဲတမ်း အတိုက်အခိုက် တွေနဲ့ပဲ ဖြစ်နေမှာ။ အဲတော့ လက်ကောက်တကွင်း တည်း ဝတ်တဲ့ဘာလို တိတ်ဆိတ်ငြိမ်သက်ပြီး အေးချမ်းတာမျိုးကို ငါမရနိုင်ဘူး။ မင်းဘဝဟာ အဆင်မပြေဘူး။ တစ်ဦးတည်းပဲ ဧကစာရီ ထွက်ပြီး တော့ ငါဟာ သူတော်စင်သူတော်မြတ်အဖြစ် ပြောင်းလဲတာပဲ ကောင်းတယ်"တဲ့။ ဘဝတစ်ခုကို သူက မြင်တတ် ကြည့်တတ်တာပေ့ါ့နော်။ သာမန်ပုဂ္ဂိုလ်ဆို ဒီအတွေး ဘယ်ပေါ် မလဲ နော်။ ငါ့ဘဝဟာ လက်ကောက်နှစ်ခု ခတ်သလို

၄၂ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

# ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၄၃ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

ပြဿနာတွေ ဖိတ်ခေါ် နေတဲ့ ဘဝမျိုး ဖြစ်နေတယ်။ လက်ကောက် တစ်ခုတည်းစီ ဝတ်တဲ့အချိန်မှာ ဘာသံမှ မကြားရဘူး။ ဒီတော့ လက်ကောက် တစ်ကွင်းတည်းဆိုတဲ့ အနေအထားမျိုး ရောက် အောင် ဧကစာရီ တောထွက်ပြီးတော့ သူတော်စင် ဘဝ ကူးပြောင်းတာပဲ ကောင်းတယ်လို့ ဆိုပြီး သူက သူတော်စင်ဘဝ ရောက်လာခဲ့တယ်ဆိုတဲ့ အ ကြောင်း ဒုတိယပစ္စေကဗုဒ္ဓါက ရှင်းပြတယ်။ သူလည်းပဲ ခုနကလို လက်ကောက်ကို အာရုံပြုပြီး စဉ်းစားလိုက်တာ၊ နှစ်ယောက်ဆိုရင် မတည့်ဘူး ရန်ဖြစ်မယ်။ တစ်ယောက်တည်း ကောင်းတယ်။ တစ်ယောက်တည်း ကျင့်ရမယ်။ နှစ်ယောက်ဟာ တိုက်ခတ်မှုတွေ ရှိတယ်ဆိုတော့ "လောကမှာ ကိလေသာဆိုတာ အာရုံနဲ့ဝတ္ထု တိုက်လို့ ပေါ် လာတယ်။ အဲဒီလို မပေါ် ရအောင်

ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ 99 ငါဟာ ထိန်းသိမ်းစောင့်ရှောက်ရမယ်"လို့ သူ့ကိုယ်သူ တရားချပြီးတော့ ဆင်ခြင် စဉ်းစားလိုက်တဲ့အခါမှာ ခန္ဓာကိုယ်ထဲမှာရှိတဲ့ အာရုံနဲ့ဝတ္ထု တိုက်ခိုက်မှု သဘောတရားတွေကိုပါ သူသိလာပြီး ဝိပဿနာ ရှုရင်း နောက်ဆုံးမှာ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဖြစ်သွားတယ်။ ရှေးတုန်းကလိုပဲ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဖြစ်နေသော် လည်း မင်းဝတ်မင်းစားနဲ့ပဲ နေတဲ့အချိန်မှာ တိုင်းပြည် အုပ်ချုပ်မှုတွေ မလုပ်သည့်အတွက်ကြောင့် အမတ် ကြီးတွေက လျောက်တဲ့အခါ "ငါဘုရင် မဟုတ်တော့ ဘူး လို့ ပြောပြီး သူ့ခေါင်းကို သူ သုံးသပ်လိုက်တဲ့ အခါမှာ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအသွင်ရောက်ပြီး သူလည်း ဟိမဝန္တာဘက်ကို ကြွသွားတယ်။ အဲဒါ ဒုတိယ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်က ဘုရားအလောင်းကို ရှင်းပြတဲ့ ဇာတ်လမ်းဖြစ်တယ်။

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၄၅ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

သူတို့ဟောတဲ့တရားကို နာရင်းကနေ "ဪ ဟုတ်လိုက်တာ၊ ငါတို့ဘဝကလည်း အသီး သီးတဲ့ ဘဝပဲ၊ လက်ကောက် နှစ်ကွင်းဝတ်တဲ့ဘဝပဲ။ ငါတို့ဟာ တိုက်ခတ်နေတာပဲ။ ပြဿနာတွေ ကြား ထဲမှာ နေနေရတာ ဖြစ်တယ်"လို့ ဘုရားလောင်းက ခေါင်းတငြိမ့်ငြိမ့်နဲ့ စဉ်းစားမိနေတာနော်။ ပြီးတော့ တတိယ အရှင်မြတ်ကို မေးပြန်တယ်။ အရှင်ဘုရား ကရော ဘယ်လိုကြောင့် ဒီဘဝကို ပြောင်းလာတာ တုန်းဆိုတော့ သူကပြောတယ်။

> ဓာဓာိယ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ "ဒိဇာ ဒိဇံ ကုဏပ မာဟရန္တံ၊ ဧကံသမာနံ ဗဟုကာ သမေစ္စ၊ အာဟာရဟေတု ပရိပါတယ်သု၊ တံဒိသ္မွာ ဘိက္ခာစရိယံ စရာမိ"။

ငါကတော့ တခြားကြောင့် မဟုတ်ဘူး။ အသားဈေးကနေ သားတစ်လေး တစ်ခုကို ချီသွား တဲ့ငှက်ကို (ဆိုပါစို့- ကျီးကန်းတို့ဘာတို့) ဆိုရင် နောက်က ငှက်တွေက ဝိုင်းအုံလိုက်ကြတယ်။ ဝိုင်းအုံလိုက်ပြီး သူ့ဆီက ဝိုင်းလှကြတယ်။ သူ့ကို ဝိုင်းဆိတ်ကြတယ်၊ သားတစ် လွှတ်လိုက်ပြီဆိုရင် သူလည်း လွတ်သွားရော။ နောက်တစ်ကောင်က ယူသွားတယ်။ အဲဒီ့ ယူတဲ့အကောင်နောက် လိုက်ကြ ပြန်ရော။ အဲဒီ့ကောင်ကိုလည်း ဝိုင်းထိုးကြ၊ ဆိတ်ကြ တယ် နူတ်သီးထဲမှာ သားတစ်ရှိနေသမျှ ထိုးဆိတ် တာ ခံနေရတယ်။ အစာအာဟာရ တစ်ခုအတွက်နဲ့ ဝိုင်းဝန်းနှိပ်စက်ခံရပြီး ဒုက္ခရောက်ရတယ် ဆိုတာကို သူမြင်ပြီးတော့ ဆင်ခြင်သုံးသပ်မှုနဲ့ ဒီဘဝကို ပြောင်း လာခဲ့တယ်လို့ ပြောပြတယ်။ သူ့ဇာတ်လမ်း အကျယ်ကတော့ သူဟာ

၄၆ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

### ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၄၇ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

ဝိဒေဟတိုင်းက မိတ္ထိလာမြို့ကို အုပ်စိုးတဲ့ နိမိဆိုတဲ့ ဘုရင်ကြီးပဲ။ ဇာတ်ကြီးဆယ်ဘွဲ့ထဲမှာပါတဲ့ နေမိ မင်းကြီးကလည်း ဝိဒေဟတိုင်း မိတ္ထိလာကပဲ၊ အတူတူပဲ။ အဲဒီမှာ သူက နိမိမင်းဖြစ်တဲ့ အချိန်မှာ နံနက်စာစားပြီး နန်းတော်ပေါ်ကနေ အဝေးကို လှမ်းရှုကြည့်တဲ့အချိန် ငှက်အုပ်ကြီးက ပျံလာတယ်။ အဲဒီ ငှက်အုပ်ထဲက ငှက်တစ်ကောင်ရဲ့ ပါးစပ်ထဲမှာ အသားဈေးကနေ ဆွဲချီလာတဲ့ သားတစ်,တစ်ခု ပါလာတယ်။ အေး. . . သူ့နောက်ကို အကုန် ဝိုင်းလိုက်ပြီး ဝိုင်းဆိတ်ကြတယ်။ အဲဒီကောင် မခံနိုင်လို့ လွှတ်ချလိုက်တော့ နောက်တစ်ကောင်က ကောက်သွားပြန်ရော။ သူ့နောက် ဝိုင်းလိုက်ကြ ပြန်ရော၊ သူကလည်း ထိုးဆိတ်တာ မခံနိုင်တော့ လွှတ်ချလိုက်ပြန်ရော။ အဲဒီလို ငှက်အုပ်ကြီး အစာလှနေတဲ့ပွဲကို ဘုရင်ကြီးက စူးစိုက်ပြီးတော့ ကြည့်နေတာနော်။ အဲဒီ ငှက်တွေရဲ့ သဘာဝကို မြင်ပြီးတဲ့အခါ မှာ သူစဉ်းစားတယ်။ ငါ့ရဲ့ မင်းစည်းစိမ် မင်းဘဝဆို တာလည်းပဲ နူတ်သီးထဲကို သားတစ်ရောက်နေတဲ့ ငှက်ဘဝမျိုးပဲ။ ဘာမှ မထူးဘူး၊ ငါ့ဘဝကို လိုချင်လို့ လှမယ် ကြံနေတဲ့ကောင်တွေ အများကြီးပဲ၊ ငါ့ကို ရာထူးချပြီးတော့ ရာထူးအာဏာကို လုယူမယ့် သူတွေ အများကြီးရှိတယ်။ အိပ်ကောင်းခြင်း မအိပ်ရ၊ စားကောင်းခြင်းမစားရ၊ ဒီလိုနေ,နေရတယ်။ ကြည့် ငှက်တွေဟာ သားတစ်ကို လွှတ်ချလိုက်ရင် ဘယ်ကောင်ကမှ အန္တရာယ် မပေးတော့ဘူး၊ ငြိမ်းချမ်းသွားတယ်။ ထို့အတူပဲ ရာထူးဂုဏ်သိန် စည်းစိမ်ဥစ္စာတွေ ငါ့လက်ထဲရှိနေသမျှ ငါ့ကို ဝိုင်းတိုက်ကြမှာပဲ။ လွှတ်လိုက်လို့ရှိရင် ချမ်းသာ သွားမှာပဲ။ အဲတော့ ဒီလိုဘဝမျိုးဟာ ကာမဂုဏ်

#### ၄၈ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

## ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၄၉ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

အာရုံတွေကို ဆုပ်ကိုင်ထားသမျှ သားတစ်ကို နူတ်သီးက မချတဲ့ ငှက်လိုပဲ ထိုးဆိတ်မှုတွေ ဒုက္ခတွေ ှိ မျိုးစုံခံရတယ်။ အဲဒါမျိုး ဖြစ်နေမှာပဲ။ ဒါကို လွတ်လိုက်ခြင်းဟာ ချမ်းသာသုခရခြင်းရဲ့ အကြောင်းပဲ။ အဲဒီတော့ ကာမဂုဏ်အာရုံတွေကို ငါလွှတ်မှဖြစ်မယ်၊ မလွှတ်ဘဲ ဒီအတိုင်းနေလို့ရှိရင် ဆင်းရဲဒုက္ခတွေ ဖြစ်လိမ့်မယ်လို့ ဘဝကြီးတစ်ခုလုံးကို ခြုံငုံပြီးတော့ ဆင်ခြင်သုံးသပ်တာ ဖြစ်တယ်ပေါ့။ နောက်ဆုံးမှာ သူ့ခန္ဓာကိုယ်ရဲ့ မမြဲတဲ့သဘောတွေ၊ ဆင်းရဲတဲ့သဘောတွေ၊ အစိုးမပိုင်တဲ့ သဘောတွေ အကုန်လုံး သူဟာ သဘောပေါက်သွားပြီး ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအဖြစ် ရောက်သွားပြန်တာပဲ။ သူလည်းပဲ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအဖြစ်ကို ရောက်ပြီးတော့ လိုဏ်ဂူဘက် ကို ကြွသွားတယ်။ ဒါ တတိယအရှင်မြတ် ပြောပြ တာပေါ့နော်။

စတုတ္ထ ပစ္ခေကဗုဒ္ဓါ နောက် စတုတ္ထကိုယ်တော် ကလည်းပဲ ထို့အတူပဲ၊ သူ့ကိုမေးတော့ သူကပြောတယ်။ "ဥသဘာဟ မဒ္ဒံ ယူထဿ မဇ္ဈေ၊ စလက္တကုံ ဝဏ္ဏ ဗလူပ ပန္နံ၊ တ မဒ္ဒသံ ကာမဟေတု ဝိတုန္နံ၊ တံ ဒိသ္မွာ ဘိက္ခာစရိယံ စရာမိ။" သူလည်း မြင်ကွင်းတစ်ခုကို မြင်ခဲ့တာ။ သူဟာ ဥတ္တရပဥ္စာလတိုင်းက ကပိလမြို့မှာ မင်းစိုးရာဇာအဖြစ်နဲ့ နေခဲ့တယ်။ သူ့ရဲ့ အမည် နာမက ဒုမ္ပုခမင်း။ အဲဒီမင်းရဲ့ နန်းတော်ကနေ ကြည့်လိုက်မယ်ဆိုရင် နွားခြံတွေကို မြင်နေရတယ်။ မနက်ခင်းမှာ နံနက်စာစားပြီး နန်းတော်အမြင့်ပေါ် တက်ပြီးတော့ လေသာပြတင်းကနေ သူကြည့်နေတဲ့ အချိန်မှာ နွားခြံကနေ နွားတွေကို လွှတ်လိုက်တယ်

၅ဝ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်၍ ၅၁ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

ပေ့ါ။ အဲဒီ အချိန်ကလည်း နွားရိုင်းလိုက်တဲ့ အချိန် ဖြစ်တော့ နွားထီးကြီးတွေ နွားသိုးကြီးတွေက တစ်ကောင်နဲ့ တစ်ကောင် ရန်လုပ်ကြတယ်။ အဲဒီထဲက နွားကြီးတစ်ကောင် ချိကြီးတွေက လည်း ချွန်နေတာ။ နွားဘို့ကြီးကလည်း လိမ့်လိမ့် လိမ့်လိမ့်နဲ့ လှုပ်နေတဲ့အကောင်ကြီး။ အင်အားလည်း ကြီးတယ်၊ ထွားလည်း ထွားတယ်။ အဲဒီနွားကြီးက သူနဲ့ ပြိင်ဘက်လုပ်မယ့်ကောင်ကို ဝှေ့ထည့်လိုက်တာ ဟိုကောင်ကြီး အူတွေထွက်သွားတယ်နော်။ အဲဒါကို ဘုရင်ကြီးက လုမ်းမြင်တာ။ "ကြည့်စမ်း နွားတွေဟာ ကိလေသာကာမဂုဏ်စိတ်တွေနဲ့ အချင်းချင်း ရန်မူကြလို့ သေဆုံးသွားပြီ၊ ဗိုက်ပေါက်သွားတယ်၊ အူတွေ ထွက်သွားတယ်"။ အဲဒါကိုမြင်လိုက်တော့ "ဒီ ဒုက္ခဟာ ကာမဂုဏ် အာရုံစိတ်တွေကြောင့် ဖြစ်တဲ့ဒုက္ခပဲ"လို့ သူသဘောပေါက်သွားပြီးတော့

အရှင်မြတ်တွေ ဖြစ်လာရတဲ့ အကြောင်းအသီးသီးကို ပြောပြတာနော်။ အဲဒီလို ပြောပြတော့ ဘုရားလောင်း အိုးထိန်း သည်နဲ့ ဇနီးတို့ဟာ ဆွမ်းကပ်ရင်းနဲ့ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတွေ ဟောပြောတဲ့တရားကို နာရင်းကနေ သူတို့လည်း သံဝေဂတွေ ရနေကြတယ်။ သူတော်စင်ဘဝကို ပြောင်းဖို့ စိတ်ကူးတွေ ရနေကြတယ်။ ကလေးတွေ က ငယ်သေးလို့ သိပ်မသိသေးဘူးပေါ့။ အဲဒီလို

"ငါလည်းပဲ မထူးဘူး၊ ကာမဂုဏ်အာရုံစိတ်တွေရှိရင် ဒီလိုပဲ ပျက်စီးဆုံးရှုံးရနိုင်တယ်" ဆိုတာကို စဉ်းစား တွေးခေါ်ပြီးတော့ သူ့ဘဝ သူ့ခန္ဓာကို အာရုံစိုက် ရှုရင်းကနေ ဝိပဿနာဉာဏ်တွေ သက်ဝင်လို့ သူလည်း ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဖြစ်သွားတယ်။ ဒါတွေကို ရှုမြင်ပြီးတော့ သံဝေဂရလို့ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဖြစ်လာတယ် တဲ့။ အဲဒီလို အရှင်မြတ်လေးပါးက ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရှင်မြတ်တွေ ဖြစ်လာရတဲ့ အကြောင်းအသီးသီးကို

၅၂ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ ງ? မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း ဘုရားလောင်းတို့ ဇနီးမောင်နှံက သံဝေဂရလာကြတဲ့ အခါကျတော့ ဘုရားလာင်းက စပြောတယ်။ အေး-ငါလည်း ဒီသူတော်မြတ်တွေရဲ့ ဘဝဇာတ်လမ်းတွေ ကို သိရတော့ ငါလည်းပဲ တစ်ယောက်တည်း နေချင်ပြီ၊ လွတ်လပ်တဲ့ဘဝကို တစ်ယောက်တည်း ငါရှာမယ်ဆိုတော့ သူ့ရဲ့အမိုးသမီးက ပြန်ဖြေတယ်။ အယမေ၀ ကာလော န ဟိ အညော အတ္ထိ- ဒါဟာ သူ့အတွက်လည်း အကောင်းဆုံးအချိန်ပဲတဲ့။ အနုသာသိတာ မေ န ဘဝေယျ ပစ္ဆာ- နောင် ဒါမိုူး အခွင့်အရေးရဖို့ မရှိဘူးတဲ့။ အခု သူတော်စင် တွေ ပြောပြသွားတော့ သူလည်းပဲ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်တတ်လာတယ်။ ဒါကြောင့်မို့ **အဟမ္ပိ ဧကာ** စရိဿာမိ ဘဂ္ဂဝ- သူကိုယ်တိုင်ကလည်း တစ်ယောက်တည်း နေချင်စိတ်တွေ ရှိလာတယ်။ သက္ဏဏီဝ မုတ္တာ ပုရိသဿ ဟတ္တာ ငှက်မုဆိုးက

"ရှင့်လက်က ကျွန်မ လွှတ်ချင်ပါပြီ"ပေါ့။ သူလည်းပဲ သူတော်စင်ဘဝကို ပြောင်းမယ်ပေါ့။ အမျိုးသမီးက လည်း အဲလိုပြောတယ်။ အဲဒီတော့ အိုးထိန်းသည်ကြီးကလည်း လွှတ်ချင်ပြီ၊ သူ့ဇနီးကလည်း လွှတ်ချင်ပြီ ပြောတာ။ သားငယ် သမီးငယ်တွေကလည်း အရွယ်မရောက် သေးတဲ့ အရွယ်လေးတွေပေါ့။ အမျိုးသမီးက တော်တော်အကင်းပါးတယ်။ ရေဆိပ် ခဏသွား မယ်ဆိုပြီး ထွက်သွားတာ ပြန်ပေါ် မလာတော့ဘူး။ ဦးအောင်သွားလိုက်တာ။ (ဦးအောင် မဟုတ်ဘူး၊ ဒေါ် အောင် ဖြစ်သွားတယ်။) သားသမီးတွေကို သူ့ယောက်ျားအပေါ် ပုံထားခဲ့ပြီးတော့ သူအရင် ထွက်သွားတယ်။ ပြီးတော့ မြို့ပတ်ဝန်းကျင်မှာရှိတဲ့

၅၄ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

ဖမ်းပြီးတော့ လှောင်ချိုင့်ထဲမှာ လှောင်ထားတဲ့ ငှက်မတစ်ကောင်ဟာ မုဆိုးလက်က လွတ်သလို ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍

ງງ

မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း ပုရဗိုဇ် ကျောင်းတစ်ကျောင်းမှာ ပုရဗိုဇ်မ ဝတ်နေ လိုက်တယ်။ မိသားစုဘဝကို မျက်နှာလွဲလိုက်ပြီး သူက အရင်ဦးအောင် ထွက်သွားတာ။ လာနိုးလာနိုး နဲ့ မျှော်နေတာ မလာတော့ ဒီလူကြီးက ကလေးတွေ ထိန်**း**ရပြန်တယ်နော်။ တစ်နှစ် တစ်နှစ်နဲ့ တဖြည်းဖြည်းနဲ့ ကလေး တွေဟာ အရွယ်ရောက်လာတယ်။ ဒီကလေးတွေ သူ့ဟာသူ နားလည်လာပြီလားလို့ သူစမ်းသပ်တယ်။ ဘယ်လိုစမ်းသပ်တုန်းဆိုတော့ တစ်ရက်ကျတော့ ထမင်းကို မာမာကြီး ချက်ကျွေးတယ်။ "အဖေ ဒီနေ့ ထမင်းက မာလိုက်တာ"လို့ ပြောတယ်။ နောက်တစ် ရက်ကျတော့ ပျော့နေအောင် ချက်တယ်။ "အဖေ ဒီနေ့ ထမင်းကလည်း ပျော့လိုက်တာ"လို့ ပြောတယ်။ နောက်ရက်ကျတော့ ဟင်းကို ဆားတွေ အများကြီး ခပ်တယ်။ "ဒီနေ့က ငန်လိုက်တာ မစားနိုင်ဘူး"တဲ့။

# ၅၆ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

နောက်ရက်ကျတော့ ဆားလုံးဝ မထည့်ဘူး။ "အဖေ ဒီနေ့ကျတော့ ပေါ့လိုက်တာ"တဲ့။ ဟုတ်တယ်၊ မင်းတို့ ပြောတာ မှန်တယ်။ အေး ငါ့သားသမီးတွေကတော့ ပေါ့မှန်းလည်း သိလာပြီ၊ ငံမှန်းလည်း သိလာပြီ၊ ထမင်းပျှော့တာလည်း သိတယ်၊ ထမင်းမာတာလည်း သိလာပြီ။ သူတို့ကိုယ် သူတို့ ထိန်းကျောင်းနိုင်တဲ့ အရွယ်တော့ ရောက်ပြီပေါ့။ အဲဒီလို စမ်းသပ်ပြီးတဲ့ အခါမှာ ကလေးတွေကို ဆွေမှိုးတွေထံမှာ အပ်နံ့ပြီး တော့ သူလည်း တောထွက်သွားတယ်။ သူလည်း ပုရဗိုဇ်ဘဝ ရောက်သွားတယ်။ တစ်မနက်ကျတော့ မြို့ထဲမှာ ဆွမ်းခံလှည့် လည်ရင်းနဲ့ ဇနီးဖြစ်ခဲ့တဲ့ ပုရဗိုဇ်မနဲ့ သွားဆုံမိတယ်။ ဆုံတော့ မှတ်မိပြီး ဟိုက ပြောတယ်။ "ရှင်ဘယ်လို လဲ ကလေးတွေကို ဖျက်ဆီးပြီး ပစ်ထားခဲ့တာလား၊ ကလေးတွေကို သတ်ပစ်ခဲ့သလား"လို့ မေးတာပေါ့

# ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍ ၅၇ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

နော်။ အဲလိုမေးတော့ သူကပြောပြတယ်။ **အမွံ** ပက္ကဥ္မွ ဇာနန္ထိ၊ အထော လောဏံ အလောဏကံ သူတို့ဟာ ကျက်တယ်၊ မကျက်ဘူးဆိုတာလည်း သိပြီ၊ ဆားငံတယ် ဆားပေ့ါတယ် ဆိုတာလည်း သိပြီ။ အဲဒါတွေသိမှ ငါ သင်္ကန်းဝတ်လာတာပါ။ ပုရဗိုဇ်ဘဝကို ပြောင်းလာတာပါ။ ဒီတော့ မင်းလည်း အေးအေးဆေးဆေး တရားအားထုတ်၊ ငါလည်း အေးအေးဆေးဆေး တရားအားထုတ်မယ်၊ သူတို့ အတွက် ဘာမှ ပူစရာမရှိတော့ပါဘူး ဆိုပြီးတော့ သူတို့နှစ်ဦးဟာလည်း ပုရဗိုဇ်ဘဝနဲ့ နေကြတယ်။ အဲဒီနောက်ပိုင်းမှာ သူတို့နှစ်ယောက် ဘယ်တော့မှ မဆုံစည်းတော့ဘူးတဲ့။ ဘုရားအလောင်းဟာ တရားဓမ္မ ကျင့်ကြံ ကြိုးကုတ် အားထုတ်ရင်းနဲ့ အဘိညာဉ်ငါးပါးတို့

ဈာန်တရားတွေကို ရရှိပြီးတော့ သေတဲ့အခါမှာ

ဗြဟ္မာပြည်ကို ရောက်သွားတယ်။ ပုရဗိုဇ်မကတော့ ဘယ်ရောက်တယ်ဆိုတာ မပါတော့ဘူး။ ဒီဇာတ် လမ်းမှာ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတွေရဲ့ တရားကို နာရင်း သူတို့ ဘဝကို အားကျပြီးတော့ အိုးထိန်းသည် ဇနီးမောင်နံ ဟာလည်းပဲ သူတော်စင်ဘဝကို ပြောင်းပြီးတော့ တရားဓမ္မ ကျင့်ကြံကြိုးကုတ် အားထုတ်ခဲ့ကြတယ်။ အဲဒီလို မြတ်စွာဘုရားက ဟောကြားပြီးတော့ သစ္စာ တရားကို ရှင်းလင်းပြတဲ့အခါမှာ ခုနက ကာမဂုဏ် အာရုံစိတ်တွေ တွေးနေတဲ့ ကိုယ်တော်ငါးရာဟာ ရဟန္တာအဖြစ်ကို ရောက်သွားတယ်တဲ့။ အဲဒီအထဲမယ် သားလေးကတော့ ရာဟုလာ၊ သမီးလေးကတော့ ဥပ္ပလဝဏ္ဌာ အလောင်းဖြစ်ပြီး တော့ ပုရဗိုဇ်မ ဝတ်သွားတဲ့ ဇနီးသည်က ရာဟုလာ မာတာ ယသောဓရာ ဖြစ်ခဲ့ပြီး၊ အိုးထိန်းသည် ပုရဗိုဇ် ကတော့ ဘုရားအလောင်း ဖြစ်တယ်လို့ သူတို့ရဲ့

#### ၅၈ ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ

#### သာဓု သာဓု သာဓု။

မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း အတိတ်ဘဝတွေနဲ့ ဆက်စပ်ပြီးတော့ မြတ်စွာဘုရား က အခုလို ဟောကြားဆုံးမခဲ့တာ ဖြစ်ပါတယ်။ တရားချစ်ခင် သူတော်စင် ပရိသတ်အပေါင်း တို့ မိမိရဲ့ပတ်ဝန်းကျင်ကို အသိဉာဏ်နဲ့ ရှုမြင် သုံးသပ်ပြီးတော့ ကိုယ့်ဘဝကိုယ် ကောင်းအောင် ပြင်သွားကြတာဟာ အလောင်းတော်တွေ, သူတော် စင်တွေရဲ့ လုပ်ထုံးလုပ်နည်းတစ်ခု ဖြစ်လို့ တို့တစ် တွေဟာလည်း အမှတ်တမဲ့ မနေကြဘဲနဲ့ ကိုယ့်ရဲ့ ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှုမြင်သုံးသပ် ပြီးတော့ ကိုယ့်ဘဝ ကောင်းအောင် ပြင်ကြရမှာ ဖြစ်တယ်လို့ ကိုယ်စီ ကိုယ်စီ မှတ်သားပြီး ကိုယ့်ဘဝ ကိုယ်ကောင်းအောင် ပြင်ဖို့ ကြိုးစားအားထုတ်နိုင်ကြပါစေ ကုန်သတည်း။

ပတ်ဝန်းကျင်ကို ရှမြင်၍

Je

ကမ္ဘာအေးစေတီဝင်း၊ မရမ်းကုန်းမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်။ ဖုန်း ၀၁-၆၅၅၇၅၆၊ ၀၁-၆၅၁၇၆၉ ၅။ **ပုရပိုက်ဓမ္မဖြန့်ချိရေး** တိုက်(N.3)၊ အခန်း(၁၀၂)၊ လေးထောင့်ကန်လမ်းမကြီး၊ တာမွေမြို့နယ်။ (ILBC တာမွေ အနီး) ဖုန်း ၀၁-၅၄၄၇၂၇၊ ၀၉-၇၃၉၀၃၉၇၀

် လူပုံဂွိုလ်များဆိုင်ရာဓမ္မစာပေသိင်တန်းကျောင်း ကြားတောရလမ်း၊ ဗဟန်းမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်မြို့။ ဖုန်း ၀၁-၃၈၀၈၈၀ ၄။ **အပြည်ပြည်ဆိုင်ရာ အဘိဓမ္မာတက္ကသိုလ်** 

၂။ ဦးဘဖိုး+ဒေါ်အုန်းကြည် ပရသေးဆိုင် အမှတ်(၄၆၇၊ ၄၆၈)၊ သိမ်ကြီးဈေး(ဒီ)ရုံ၊မြေအောက်ထပ်။ ဖုန်း ၀၁-၂၄၀၆၀၀(လိုင်းခွဲ) ၄၁၇၄၊ ၀၉-၅၅၀၀၈၃၅ ၃။ ဓမ္မဗျူဟာ သာသနမာမကအဖွဲ့

ာ။ အောင်ဇမ္ဗူ ပုံနှိပ်တိုက် အမှတ်(၁၅၂)၊ (၂၂)လမ်း၊ လသာမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်မြို့။ ဖုန်း ၀၁-၃၈၄၁၉၃၊ ၀၉၅၁-၄၆၀၉၅ ၂။ ဦးအဖိုးမှုအြောန်းကာ၍ ပက္ကောက်စ်

ရရှိနိုင်သော ဌာနများ

င်းသော စမ္ဘာများကို ကုယ္(လရှင်များလှူအန်းထားသော ဓမ္မစာပေရန်ပုံငွေများ အသုံးပြု လျက် စာအုပ်ငယ်များ ရိုက်နိပ်ထုတ်ဝေပါသည်။ တရားစာအုပ်များကို တစ်ဆင့် ဓမ္မအိန်ပြုလုပ် ဗြန့်ဝေလှူအိန်းလိုပါက ဗော်ပြပါ ဌာနများသို့ ဆက်သွယ်မှာကြားနိင်ပါသည်။

ပါမောက္ခချပ်ဆရာတော် ဒေါက်တာ အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ ဟောကြားအဝဲသော တရားများကို အသံမှ စာအဖြစ် စေတနာရှင်များကရေးကူးကာ စာမူများကို ဆရာတော်ကြီး ထံ ပေးပို့ကြပါသည်။ ဆရာတော်ကြီးကိုယ်တိုင် အချိန်ရသမှု ပြင်ဆင် တည်းဖြတ် ပေးသော စာမူများကို ကုသိုလ်ရှင်များလှူချိန်းထားသော ဓမ္မစာပေရန်ပုံငွေများ အသုံးပြု

ဓမ္မမိတ်ဆွေများသို့

အရှင်နန္ဒမာလာဘိဝံသ ၏ ထုတ်ပေပြီး ဓမ္မစာအုပ်များ - အဘိဓမ္မာ မြတ်ဒေသနာ(ပ+ဒု တွဲ) - ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်ကို ပစ္ဆာန်းနည်းဖြင့် လေ့လာသုံးသပ်ခြင်း - ပတ္တန်းမြတ်ဒေသနာ ၁။ နိဗ္ဗာန်တံခ်းကြီး ဖွင့်တော်မူပါ ၂။ မဟာသတိပစ္ဆာနသုတ် အနှစ်ချုပ် ၃။ ဘဝအသွင်ကို ဓမ္မအမြင်ဖြင့် ရှုကြည့်ခြင်း ၄။ ဘဝခရီးဝယ် ရွေးချယ်ရမည့်လမ်း ၅၊ သူတော်ကောင်းတို့၏ စိတ်နေသဘောထား ၆။ ဘဝအရေး စိတ်အေးရလေအောင် ၇။ ဓပ္မကြေးပုံ ဂ။ တောင်ပို့ထဲက ရတနာ ၉။ မြတ်သောဥစ္စာ စုဆောင်းပါ ၁၀။ သမထနှင့် ဝိပဿနာ ၁၁။ ရောဂါကုစား စိတ်စွမ်းအား ၁၂။ ရှစ်ယောက်နှင့်တစ်ယောက် ၁၃။ စိတ်ကောင်းဆွေကောင်း ၁၄။ မေတ္တာနလုံး အစဉ်သုံး ၁၅။ လူဖြစ်ကျိုးနပ်ပါစေ ၁၆။ မေတ္တသုတ်အနှစ်ချုပ် ၁၇။ ဘဝဆည်းဆာ ကရုဏာ ၁၇။ ဥပုသ်စောင့်ခြင်း အဓိပ္ပါယ်

၁၉။ ဓမ္မမှတ်ကျောက် ၂၀။ ဓမ္မအသိဖြင့် အကျိုးရှိရှိနေမည် ၂၁။ နှစ်ဦးကာလ ဓမ္မလက်ဆောင် ၂၂။ မြတ်ဗုဒ္ဓဒေသနာနှင့် ယနေ့ကမ္ဘာ ၂၃။ ယနေ့လူသားများရဲ့ မနက်ဖြန်ကမ္ဘာ ၂၄။ မင်္ဂလသုတ်အနှစ်ချုပ် ၂၅။ သာရဏီယတရား ၂၆။ ရသတဏ္မာ ၂၇။ ဓမ္မဗျူဟာသင်တန်းသားများ၏ မေးခွန်းများကိုဖြေဆိုခြင်း ၂၈။ သေချာသောလမ်းမှ လျှောက်လှမ်းပါ ၂၉။ မဟာဒါန ၃၀။ စိတ်၏ထွက်ပေါက်များ ၃၁။ ဖြစ်နိုင်တာနှင့် မဖြစ်နိုင်တာ ၃၂။ အရှင်အာနန္ဒ၏ ဝိပဿနာ ၃၃။ န စ သော၊ န စ အညော ၃၄။ လူတိုင်းကျင့်ရန် သတိပဝ္ဘာန် ၃၅။ စိတ်၏အတွေးများ ၃၆။ ဥပါဒါနပစ္စယာဘဝေါ ၃၇။ သတိမကွာ အသိပညာဖြင့် နေထိုင်ခြင်း ၃၇။ အတ္တာဟိအတ္တနောနာထော ၃၉။ ဗောဇ္ဈင်္ဂသုတ် အနှစ်ချုပ် ၄၀။ ဟောသူ နာသူ စိတ်ထားဖြ ၄၁။ ၁၂-နှစ်ကြာ အဖြေရှာခဲ့ရသော မေးခွန်းများ

၄၂။ လွတ်မြောက်တဲ့စိတ် ၄၃။ ကုသိုလ်ဖြစ်အောင် သတိဆောင် ၄၄။ ခန္ဓသုတ်အနစ်ချုပ်(အန္တရာယ်ကာကွယ်ခြင်း) ၄၅။ တရားသိလျက် အကျင့်ခက် ၄၆။ ဣနြိယဘာဝနာ မြတ်ဒေသနာ ၄၇။ သံသရာခရီးသွား အမှားမလုပ်မိစေနှင့် ၄၈။ ဟိုဘက်ကမ်းက ငြိမ်းချမ်းတယ် ၄၉။ ရတနသုတ်အနှစ်ချုပ် ၅၀။ လောကခံမုန်တိုင်းများနှင့် ကြံ့ခိုင်သည့်စိတ်ထား ၅၁။ ဘုရားသော်မှပေးဆပ်ရသည့် ကံကြမ္မာဝင်ုကြွေးများ ၅၂။ အထင်မှား အမြင်မှား ၅၃။ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ် အနှစ်ချုပ် ၅၄။ ယှဉ်ပြိုင်ခြင်း၏ နိဂုံး ၅၅။ နန္ဒီ ဒုက္ခဿ မူလံ ၅၆။ စိတ်**အ်**အညစ်အကြေးများကို ဖယ်ရှားခြင်း ၅၇။ အားပေးစကား ၅ဂ။ ပုဗ္ဗဏုသုတ် အနှစ်ချုပ် ၅၉။ ဘေသဇ္ဇဂုရှ ၆၀။ နိဗ္ဗာန်သို့ ဦးတည်သွားနေသူ ၆၁။ ဘဝ၏ဝန်ထုပ်ဝန်ပိုးများ ၆၂။ ကုသိုလ်ဖြစ်ပွား နှလုံးသွင်းတရား

၆၃။ နိုင်သူနှင့်ရှုံးသူ ၆၄။ အကာကိုပစ်၍ အနှစ်ကိုရှာ ၆၅။ မှတ်ဉာဏ်ကောင်းအောင်ကျင့်ဆောင်ခြင်း ၆၆။ တရားထူးရနိုင်သူ ၆၇။ ကျေးဇူးသိခြင်း ၆၈။ ဘာသာတရားလိုက်နာကျင့်သုံးခြင်း၏ ရည်ရွယ်ချက် <mark>၆၉။ ကာလာမသုတ် အနှစ်ချ</mark>ပ် ၇၀။ ခုခံစွမ်းအား ၇၁။ အလေးထား၍ စဉ်းစားဆင်ခြင် ကောင်းအောင်ပြင် ၇၂။ အခွင့်ကောင်းကို ရအောင်ယူ ၇၃။ ရှာဖွေခြင်းနှင့် ရရှိခြင်း ၇၄။ ကုသိုလ်တစ်ပဲ ငရဲတစ်ပိဿာ ၇၅။ ဓမ္မကိုအဖော်ပြုမှ ထာဝရချမ်းသာမည် ၇၆။ အစွမ်းတန်ခိုးများနှင့် သာသနာ ၇၇။ ချမ်းသာစွာအိပ်စက်ရခြင်း ၇၇။ နှစ်ဦးမေတ္တာလူတိုင်းမှာ ၇၉။ ဒဏ္ဍိဏာဝိဘင်္ဂသုတ် အနှစ်ချုပ် ဂ၀။ အလုပ်ရှင်နှင့်အလုပ်သမား စိတ်ကောင်းထား ဂ၁။ နိယျာနိကသာသနာ ဂ၂။ အနတ္တလက္ခဏသုတ် အနစ်ချုပ် ဂ၃။ သူ့အမြင် ကိုယ့်အမြင် ဓမ္မအမြင်

ဂ၄။ ရှင်ရာဟုလာအိဘဝနှင့် မြတ်ဗုဒ္ဓအိအဆုံးအမ ဂ၅။ ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ်နှင့် အိပ်ငိုက်ခြင်း ဂ၆။ ဗျာဒိတ်တော်ကြား ဘုရား(၂၄)ဆူ ဂ၇။ အံ့ဖွယ်လူသား မြတ်ဘုရား ဂဂ။ ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်နှင့် ဝိပဿနာ ဂ၇။ ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်ရှိရမည့် အရည်အချင်းများ ၉၀။ ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာ ၉၁။ ဇာတိမြေမှ သာသနာ ၉၂။ ဒါနအခြေခံတဲ့ သမထဝိပဿနာ ၉၃။ စရိုက်နှင့်ဝါသနာ ၉၄။ မြတ်ဗုဒ္ဓ၏ လောကဝိဇယလမ်းစဉ် ၉၅။ သာသနာပြုစွမ်းအားစု ၉၆။ လူဆိုးလူမိုက် ၉၇။ သမုဒ္ဒရာ ဝမ်းတစ်ထွာ ၉၇။ ဗုဒ္ဓဏ်အဆုံးအမကို လက်ဆင့်ကမ်းခြင်း ၉၉။ သုံးပါးရတနာ ကိုးကွယ်ရာ ၁၀၀။ ပါရမီပုံရိပ် အမှတ်တံဆိပ်များ ၁၀၁။ အာနာပါနဿတိသုတ်အနှစ်ချုပ် ၁၀၂။ ယမမင်းကြီးရဲ့ ဆန္ဒ ၁၀၃။ စံထားရမည့် ကိုယ်ကျင့်တရားရှိသူများ ၁၀၄။ ပေါ်လာသည့်အာရုံများနှင့် ရှုပွားရမည့်ဝိပဿနာတရား ၁၀၅။ ဓမ္မသံဝေဂနှင့် ဘဝဆည်းဆာ

၁ဝ၆။ ဆင်းရဲမွဲတေမှု လျှော့ချရေး ၁၀၇။ မြတ်ဗုဒ္ဓဏ်အဆုံးအမနှင့်အညီ နေထိုင်ခြင်း ၁၀၇။ ဗုဒ္ဓစွမ်းအား ဉာဏ်ဆယ်ပါး ၁၀၇။ သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်များ နေ့စဉ်ဘဝမှာ နေထိုင်ကြပုံ ၁၁၀။ မွေးနေ့လက်ဆောင် ၁၁၁။ သောတာပန်၏ ဘဝရုပ်ပုံလွှာ ၁၁၂။ တပည့်များလေးစားမြတ်နိုးတဲ့ဆရာ ၁၁၃။ ရင်းနှီးမြှုပ်နှံခြင်း ၁၁၄။ ကံကြမ္မာ၏ ရုပ်ပုံလွှာများ ၁၁၅။ ဆဆက္က ဒေသနာနှင့် ဓမ္မဝိပဿနာ ၁၁၆။ ဉာတပရိညာ ၁၁၇။ မြတ်ဗုဒ္ဓ၏ကျေးဇူး အထူးပေးဆပ်ခဲ့သူ ၁၁၇။ ဗုဒ္ဓဘာသာဖြစ်ရန် အခြေခံတရား ၁၁၉။ သစ္စဒေသနာ ဓမ္မစကြာ ၁၂ဝ။ အားကိုးခြင်း ၁၂၁။ သဒ္ဓမ္မပတိရူပကသုတ် အနှစ်ချုပ် ၁၂၂။ အတ္တဟိတ နှင့် ပရဟိတ ၁၂၃။ အသက်ရှည်လေ ပိုကောင်းလေ ၁၂၄။ မိဘနှင့်သားသမီးအကြား မှန်ကန်သောအမြင်များ ၁၂၅။ အများအတွက် သံဃာတော်တို့၏ဆောင်ရွက်ချက် ၁၂၆။ သလ္လေခသုတ်အနှစ်ချုပ်

၁၂၇။ ကောသလအိပ်မက်နှင့်ယနေ့ကမ္ဘာ ၁၂၈။ ပိယတော ဇာယတေ သောကော ၁၂၉။ ဆရာမြတ်ကို ဆည်းကပ်ရမည့်အခါ ၁၃၀။ ဓမ္မတာဝန် ၁၃၁။ ဥပုသ်သည်တို့၏ စကားဝိုင်း ၁၃၂။ ရှင်ပြုအလျှတော်မင်္ဂလာ အနုမောဒနာ ၁၃၃။ ပါရာယနဒေသနာ ၁၃၄။ ဒုဂ္ဂတိဘုံသားတို့၏ အမှာစကား ၁၃၅။ မြတ်ဗုဒ္ဓသာသနာ နှင့် သီကင်းကျွတ်လပြည့်နေ့အမှတ်တရများ ၁၃၆။ ဝိဝါဒမူလ(၆)ပါးနှင့် မြတ်ဗုဒ္ဓ၏အဆုံးအမစကား ၁၃၇။ ကိုယ့်ဘဝ ကိုယ်ပြင် ၁၃၇။ ဝိပဿနာရူဖွယ် တောလေးဆယ် ၁၃၉။ နယ်လှည့်ဟောကြား မြတ်တရား အတွဲ(၁) ၁၄၀။ ပတ်ဝန်းကျင်ကိုရှုမြင်၍ မိမိဘဝကို ပြုပြင်ခြင်း

#### www.dhammadownload.com