

# ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပည်သာရာဘိဝံသ

B.A (Myanmar), M.A (SriLanka), Ph.D (India)

သာသနှငေမွောစရိယ၊ သာသနတေတိပါလဓမ္မာစရိယ၊ သာသနဟိတဂဏဝါစကဓမ္မာစရိယ မွေကထိကဗဟုဇနဟိတရေ၊ မဟာဂန္ထဝါစကပဏ္ဏိတ

# တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ



# ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပည်ဿရာဘိဝံသ

B.A (Myanmar), M.A (SriLanka), Ph.D (India)

သာသနဓဇဓမ္မာစရိယ၊ သာသနဇောတိပါလမွောစရိယ၊ သာသနဟိတဂဏဝါစကမ္မောစရိယ မွေကထိကဗဟုဇနဟိတဓရ၊ မဟာဂန္ထဝါစကပတ္ကိတ

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ



"ဓမ္မစကား၊ နေ့တိုင်းကြားက၊ စိတ်ထားဖွေးလက်၊ သိဉာက်တက်၏"

ဓမ္မဒါနက<mark>ုသိုလ်ရှ</mark>င်

သဂ္ဂဒါနံ စစ္မဒါနံ ဧနာတိ

အလှူအားလုံးတို့တွင် တရားအလှူသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်၏။

## ပုံနှိပ်မှတ်တမ်း

မျက်နှာဖုံး

ဝေမွန်လင်း

ൽരാച്ചുന്നഖ

၂၀၁၆၊ မတ်လ (ပထမအကြိမ်)

ပုံနှိပ်သူ

မြိုးဝေလျှုံပုံနှိပ်တိုက်၊ ဒေါ်ယဉ်ယဉ်မွန် (ဝဝ၂၃၈)

**മു** എ

ထုပြည့်စုံထွန်းစာပေ

အမှတ် – ၅၀၈/၅၁၂၊ (၂ – ခ)၊ ပထမထပ်၊ ကုန်သည်လမ်း(ဆိပ်ကမ်းသာလမ်းထောင့်)၊ ကျောက်တံတားမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်မြို့။

၃၈၃၆၆၄၊ ၃၈၆၈၃၃။

အုပ်ရေ

၅၀၀ အုပ်

တန်ဖိုး

၄၀၀ ကျပ်

# eglyeverilgasjend

B.A(Myanmar), M.A (Srilanka), Ph.D (India) ചാചുക്കുക്കുന്നില്ലാ ചാചുക്കുന്നില്ലാക്കുന്നു ക്രമ്പ്രം ക്രാര്യം ക്രെൽന ഗേരൂഗ്നാലെ ഗോരൂഗിനെശ്ശ്ന

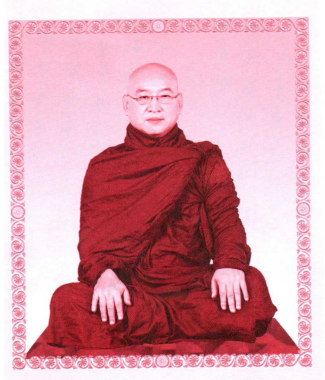
# သင်လြာင့် ယါင့်ဝါတဟ္ လမ်း

## ဖြန့်ချိရေး **ဆုပြည့်စုံထွန်းစာပေ**

အမှတ် – ၅၀၈/၅၁၂၊ (၂– ခ)၊ ပထမထပ်၊ (သရဇီကွန်ဒို)၊ ကုန်သည်လမ်း(ဆိပ်ကမ်းသာလမ်းထောင့်)၊ ကျောက်တံတားမြို့နယ်၊ ရန်ကုန်မြို့။ ဖုန်း – ၃၈၃၆၆၄၊ ၃၈၆၈၃၃။

## ဓဓ္ဓဒူတ တရားတမန်

ဓမ္မနူတ စာဝို့ချ သင်ကြ ကျင့်ကြစေ။ ဓမ္မနူတ စာရေးပြ ဖတ်ကြ ကျင့်ကြစေ။ ဓမ္မနူတ ဟောဖော်ပြ နာကြ ကျင့်ကြစေ။ ဓမ္မနူတ တရားပြ ကျင့်ကြ ကျိုးရစေ။



# <u>ಆೈಲ್ಲೋಟ್ರಿಕ್ಟಾನ್</u>

B.A (Myanmar), M.A (SriLanka), Ph.D (India) သာသနှစေမွှောစရိယ၊သာသနှစောတိပါလမွှောစရိယ၊သာသနဟိတဂကဝါစကမွှောစရိယ မွှေကထိကဗဟုဇနဟိတဝရ၊ မဟာဂန္ထဝါစကပဣိတ

## ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပည်ဿရ <sup>၏</sup> **ထေရပ္ပတ္တိအကျဉ်းချု**ပ်

မွန်ပြည်နယ်၊ သထုံမြူ ညောင်ဝိုင်းရပ်နေ
 ဦးကျော်လှိုင် + ဒေါ်မြင့် ကြည်တို့မှ ၁၉၆၄ ခုနှစ်၊
 ဇန်နဝါရီလ (၂၃) ရက်နေ့တွင် ဖွားမြင်သည်။

တောင်စွန်း ဓမ္မဒူတတောရကျောင်း ဆရာတော် ကြီး ဘဒ္ဒန္တပညာဇောတ (အဂ္ဂမဟာသဒ္ဓမ္မ ဇောတိကဓဇ)ကို ဥပဇ္ဈာယ်ပြုကာ ရှင်အဖြစ်၊ ရဟန်းအဖြစ်သို့ ရောက်ရှိခဲ့သည်။

## တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 🔻

- ထောင်စွန်းဓမ္မဒူတတောရ၊ မန္တလေးမြို့ မစိုးရိမ် တိုက်ဟောင်း၊ မစိုးရိမ်တိုက်သစ်၊ ပခုက္ကူမြို့ မဟာဝိသုတာရာမကျောင်းတိုက်၊ စစ်ကိုင်း တောင်ရိုး သဒ္ဓမ္မသီတဂူချောင်တို့တွင်လည်း ကောင်း၊ သီရိလင်္ကာနိုင်ငံနှင့် အိန္ဒိယနိုင်ငံ တို့တွင်လည်းကောင်း ပညာသင်ယူခဲ့ပါသည်။
- 🙎 သာသနဓဇဓမ္မာစရိယဘွဲ့၊
- 🍇 သာသနဇောတိပါလ ဓမ္မာစရိယဘွဲ့၊
- 🤱 သာသနဟိတ ဂကဝါစက ဓမ္မာစရိယဘွဲ့၊
- B.A (Myanmar), M.A (SriLanka), Ph.D (India) ဘွဲ့ တို့ကို ရရှိခဲ့ သည်။
- ၂၀၀၆ ခုနှစ်တွင် နိုင်ငံတော်မှ ဆက်ကပ်သော မဟာဂန္ထဝါစက ပဏ္ဍိတ ဘွဲ့တော် ကို ရရှိခဲ့သည်။
- ၂၀၁၀ ပြည့်နှစ်တွင် သထုံမြို့ သုဝဏ္ဏဘူမိ ပရိယတ္တိသာသနဟိတအသင်းကြီးမှဆက်ကပ် သော အဘိဝံသဘွဲ့တော် ကို ရရှိခဲ့သည်။
- ၂၀၁၀ပြည့်နှစ်တွင်နိုင်ငံတော်မှဆက်ကပ်သော မွေကထိက ဗဟုဇန ဟိတဓရ ဘွဲ့တော် ကို ရရှိခဲ့ သည်။
- ရမ္ခဒူတဆရာတော်ကြီးလွန်တော်မူသည့်၁၉၉၇ ခုနှစ်မှ ၂၀၀၅ ခုနှစ်ထိ တောင်စွန်း ဓမ္မဒူတ

- စ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ
  - တောရကျောင်းတိုက် နာယကဆရာတော် အဖြစ် တာဝန်ယူ ဆောင်ရွက်ခဲ့သည်။
- ၂၀၀၄ ခုနှစ်မှစတင်၍ သထုံမြို့နယ်၊ ကျိုက်ကော် ကျေးရွာတွင် ဓမ္မဒူတ သုခိတာရုံကျောင်းတိုက် ကို တည်ထောင်ဖွင့်လှစ်ကာ ပဓာနနာယက ဆရာတော်အဖြစ် တာဝန်ယူဆောင်ရွက်သည်။
- ၅၀၀၅ ခုနှစ်မှ စတင်၍ ပဲခူးမြို့ ဆယ်မိုင်ကုန်း တွင် မွေခူတတောရ သာသနာ့ရိပ်သာကို တည် ထောင်ဖွင့်လှစ်သည်။
- ၂၀၁၃ ခုနှစ်မှစတင်၍ ကျိုက်ထိုမြို့တွင် ဓမ္မဒူတ တောရသာသနာ့ရိပ်သာကို တည်ထောင်ဖွင့် လှစ်သည်။
- ၂၀၁၃ ခုနှစ်မှစတင်၍ ရန်ကုန်မြို့ စမ်းချောင်း မြို့နယ် ဥယျာဉ်တိုက်အတွင်းတွင် ဓမ္မဒူတ အောင်ခြင်းကျောင်းတိုက်အား တည်ထောင် ဖွင့်လှစ်ခဲ့သည်။
- ရွှေချတတောရ သာသနာ့ရိပ်သာများ၏ ပဓာန နာယကဆရာတော်အဖြစ် ဆောင်ရွက်ပြီး စာရေး၊ စာချ၊ တရားဟော၊ တရားပြကာ သာသနာ့တာဝန်များကို ထမ်းဆောင်လျက် ရှိပါသည်။

# "တရားဘာကြောင့် ကျင့်ရတာလဲ"

၁၃၆၉ခုနှစ်၊တပို့တွဲလ၊၂ဝဝဂုခုနှစ်၊ဖေဖော်ဝါရီ

လတွင် ပဲခူးမြို့ ဓမ္မဒူတ တောရသာသနာ့ရိပ်သာ၌ (၂၂) ကြိမ်မြောက် ဓမ္မာနပဿနာ သတိပဋ္ဌာန် (၇) ရက် တရားစခန်းပွဲတွင် ဟောကြားအပ်သော "တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ" တရားတော်။ လူသားတစ်ယောက်အနေနဲ့ တစ်ချိန်ချိန်မှာ တရားဓမ္မကျင့်ကြံဖို့ လို၊မလို ဆိုတာကိုလည်းသိစေ ဖို့၊ တရားဓမ္မ ကျင့်ကြံခြင်း အားထုတ်ခြင်းအားဖြင့်၊ ဘယ်လို အကျိုးကျေးဇူးတွေကို ရရှိနိုင်တယ်ဆိုတာ ကိုလည်းပဲ သိစေဖို့၊ ဘာအကြောင်းကြောင့် တရား ကျင့်နေကြတာလဲ၊ ဘယ်အတွက် တရားကျင့်ရတာ လဲ ဆိုတာကိုလည်း သိစေဖို့အတွက် တရားတစ်ပုဒ် ဟောကြ၊ နာကြပါမယ်။

## ၁ဝ 🍲 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

"တရားဘာကြောင့် ကျင့်ရတာလဲ" ဆိုတဲ့ မေး ခွန်းဟာ မေးသင့်မေထိုက်တဲ့ မေးခွန်းတစ်ခုပါ။ တရားအလုပ်ကို အားထုတ်နေကြတဲ့သူတွေ ရှိ သလို၊တရားအလုပ်အားထုတ်မှုမရှိသေးတဲ့သူတွေ လည်းပဲ လူ့လောကမှာ အများကြီး ရှိကြပါတယ်။ တရားဓမ္မကျင့်ရမယ်လို့ နားလည်သဘောပေါက် တဲ့ သူတွေရှိသလို နားမလည်တဲ့ သူတွေလည်းပဲ ရှိနေကြတယ်။

ဘုန်းကြီးက တရားကျင့်တဲ့သူတွေအားလုံး
"ယောဂီလက်စွဲ " အနေနဲ့ သိကြစေဖို့နဲ့ ဘုန်းကြီးရဲ့
တရားရိပ်သာမှာ တရားကျင့်တဲ့ ယောဂီတိုင်း၊
ယောဂီတိုင်း ကျင့်နည်း၊ အားထုတ်နည်းကို အတို
ချုပ်၊အကျဉ်းချုပ်သိကြစေဖို့ "တရားဘယ်လိုကျင့်ရ
မလဲ"ဆိုတဲ့ စာအုပ်လေးတစ်အုပ်ကို ဘုန်းကြီး ရေး
ပြီးတော့ အင်္ဂလိပ်၊ မြန်မာနှစ်ဘာသာနဲ့ ထုတ်ဝေ
ပါတယ်။ ဘုန်းကြီးတို့ ဟောကြားတဲ့ ဒီတရားကို
MRTV 4 မြန်မာ့အသံကလည်းလွှင့်ပေးပါတယ်။

ဒီတော့ "တရားဘယ်လိုကျင့်ရမလဲ" ဆိုတဲ့ တရားကို ကြားနာရ၊ စာအုပ်လည်း ဖတ်ရတဲ့ ဒကာ တစ်ယောက်က ဘုန်းကြီးကို မေးပါတယ်။ သူမေး တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၁၁ တာက စိတ်ဝင်တစားနဲ့ သိချင်လို့ မေးတဲ့ အဓိပ္ပာယ် ပါ။ သူ မေးတဲ့ မေးခွန်းက "Why you are practise meditation" "အရှင်ဘုရား ဘာကြောင့် တရားကျင့် သလဲ"လို့ပါ။

ဘုန်းကြီးတို့ ကိုယ်တိုင်လည်း တရားကျင့် တယ်၊ တရားအားထုတ်တယ်၊ တရားရိပ်သာတွေ၊ တရားစခန်းတွေမှာ ကျင့်လိုသူတွေကို တရားပြပေး ပါတယ်။အဲ့ဒီတော့ဒီဒကာက Why you are practise meditation ဆိုတဲ့ မေးခွန်းကို မေးလာပါ တယ်။

မမေးခင်ထဲက အင်္ဂလိပ် မြန်မာ နှစ်ဘာသာနဲ့ ရေးထားတဲ့ "How Tp Practise Meditation" ကို သူသေသေချာချာဖတ်ပြီးသဘောကျလို့လက်တွေ့ လည်း အားထုတ်ကြည့် လေ့လာကြည့်ပြီးတော့မှ ဘုန်းကြီးကို သူတိုက်ရိုက်မေးလာတာပါ။

အရှင်ဘုရား ဘာကြောင့် တရားကျင့်သလဲ မေးခွန်းကို ဘုန်းကြီးက ဘယ်လိုခံစားမိသလဲဆို တော့ ဘုန်းကြီးတစ်ပါးတည်းကို မေးတဲ့ မေးခွန်း အနေနဲ့ မဟုတ်ဘဲနဲ့ တရားကျင့်တဲ့သူအားလုံးကို မေးတဲ့အနေမျိုးဘုန်းကြီးသဘောပေါက်နားလည်မိ

၂ ∳ မမ္မဒူစာ ဒေါက်စာအရှင်းညီဿရ လိုက်ပါတယ်။ တရားကျင့်သူတွေ ဘာကြောင့် တရားကျင့်ရပါသလဲဆိုတာကို သိချင်လို့ မေးတဲ့ သဘောပါ။

ကျင့်တော့ ကျင့်နေကြပါတယ်။ အားတော့ အားထုတ်ကြပါတယ်။ တချို့ဆို တော်တော် စိတ်ပါ ဝင်စားကြတယ်။ငယ်ငယ်ရွယ်ရွယ်နဲ့ လေ့လာလိုက် စားတယ်၊ သင်ယူတယ်၊ မှတ်သားတယ်၊ လူကြီး၊ လူငယ်အားလုံးဟာ ဒီခေတ်ဒီအခါမှာ သူသူကိုယ် ကိုယ် တရားအားထုတ်ဖူးတဲ့သူတွေ များပါတယ်။

အနည်းဆုံးတစ်ကြိမ်၊ နှစ်ကြိမ်၊ (၇) ရက်၊ (၁၀) ရက် ဒီလိုအားထုတ်ထားကြတော့ "ခင်ဗျားတို့ တရားကျင့်ကြတယ်။ ဘာကြောင့် တရားကျင့် သလဲ" လို့ မေးလာရင် ဘယ်လိုဖြေရမလဲ ဆိုတာကို သေသေချာချာ သိတဲ့သူနည်းမယ်လို့ ဘုန်းကြီး ထင်ပါတယ်။

သူ တိုက်ရိုက်မေးတဲ့ မေးခွန်း "အရှင်ဘုရား ဘာကြောင့် တရားကျင့်ရတာလဲ" မေးခွန်းကို ဘုန်း ကြီးက ကိုယ့်စိတ်ကူး ကိုယ် Idea (အိုင်ဒီယာ)နဲ့ သူ ကျေနပ်အောင် ဖြေလိုက်ရင် ရပါတယ်။ ဒါပေမဲ့ လို့

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ♦ ၁၃ ဗုဒ္ဓဒေသနာအရ တိတိကျကျ ဖြေချင်လို့၊ မြတ်စွာ ဘုရားရှင် "ဒီဃနိကာယ်၊ မဟာဝဂ္ဂပါဠိတော်"မှာ "မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်"ဆိုပြီးတော့ ဟောကြား ခဲ့တဲ့ သုတ္တန်ကို တိတိကျကျကိုးကားပြီး ဘုန်းကြီးက သူ့ကို အဖြေပေးပါတယ်။



## မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်အခြေခံ

မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်ဟာ တရားကျင့်စဉ် အားလုံးကို ခြုံငုံပြီးတော့ အသေးစိတ် Detail အနေ နဲ့ ဘုရားရှင်ဟောတော်မူခဲ့တဲ့ သုတ္တန်ပါ၊ ကျင့်နည်း၊ ကြံနည်း၊ အားထုတ်နည်း မှန်သမျှဟာ ဒီတရား ဒေသနာထဲမှာ အကုန်လုံး အကျုံးဝင်သွားပါတယ်။ ဘယ်ရိပ်သာ၊ ဘယ်ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်း၊ ဘယ် တရားစခန်းမှာပဲဖြစ်ဖြစ်၊ ဘယ်လိုနည်းနဲ့ပဲ အား ထုတ်၊ အားထုတ်၊ ဒီသုတ္တန်နဲ့ မကိုက်ညီဘဲနဲ့

ဒီလို တိကျသေရာတဲ့ ကျင့်စဉ်ကို ဖော်ပြတဲ့ ကျမ်းစာ၊ မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်မှာ ကာယာနပ ဿနာသတိပဋ္ဌာန်၊ဓမ္မာနုပဿနာသတိပဋ္ဌာန်၊

ကျင့်လို့ မရပါဘူး။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ � ၁၅ စိတ္တာနုပဿနာသတိပဋ္ဌာန်၊ ဓမ္မာနုပဿနာသတိ ပဋ္ဌာန်လို့ သတိပဋ္ဌာန်လေးမျိုးစလုံးကို ဘုရားရှင် ယောကြားသွားပါတယ်။

ဘုန်းကြီးတို့ လက်ရှိမြန်မာနိုင်ငံမှာ ကျင့်နေကြ တဲ့ ကျင့်နည်းမှန်သမျှ ဒီအထဲမှာ အကုန်လုံး ပါဝင် ပါတယ်။ နိုင်ငံတကာမှာ ကျင့်နေကြတာတွေလည်း ဒီနည်းထဲမှာ အကုန်ပါပြီးသားပါ။ ဒီကနေ လွဲချော်ပြီး တော့ ကျော်လွန်ပြီးတော့ သင်ကြားပေးလို့လည်း မရဘူး။ ကျင့်ကြံအားထုတ်လို့လည်း မရပါဘူး။

မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်ကို မြတ်စွာဘုရားရှင် ဘယ်နေရာမှာ ဟောကြားသလဲ၊ ဘယ်သူ့ကို ဟောကြားသလဲလို့ ဘုန်းကြီးတို့ သတိထားကြည့် လိုက်တော့ "ကုရုတိုင်း၊ ကမ္မာသဓမ္မနိဂုံး" လို့ ပိဋကတ်စာပေမှာ ဖော်ပြပါတယ်။

ကုရုတိုင်း၊ ကမ္မာသဓမ္မနိဂုံးလို့ ပြောလိုက်ရင် ခု ခေတ် ဘုန်းကြီးတို့ ဒကာ၊ ဒကာမတွေအနေနဲ့ ဘယ် လိုမှ မျက်စိထဲမှာ မြင်စရာမရှိပါဘူး။ ကုရုတိုင်း ဆို တာလည်းဘယ်နားမှာရှိမှန်းကမ္ဘာ့မြေပုံထောက်ရှာ လို့လည်း မရနိုင်တော့ပါဘူး။

## ာ၆ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ဒီနေ့ခေတ် အခေါ်အဝေါ်၊ တည်နေရာအားဖြင့် ပြောမယ်ဆိုလို့ရှိရင် အိန္ဒိယနိုင်ငံ၊ နယူးဒေလီမြို့ရဲ့ အနီး စန်တန်နဂရ ဆိုတဲ့ အရပ်ဒေသမှာ ဘုရားရှင် ဟောကြားတယ်လို့ ပြောရမှာပါ။ နယူးဒေလီဘက် ကို ရောက်ဖူးတဲ့သူတွေ သိပါလိမ့်မယ်။ အဲဒီမှာ သမိုင်းမှတ်တမ်းတွေ ကမွည်းကျောက်စာတွေနဲ့ ကျကျနန မှတ်တမ်းပြုထားပါတယ်။

နယူးဒေလီ စန်တန်နဂရ အရပ်ဒေသမှာမှ ဘုရားရှင်က အင်မတန်အရေးကြီးတဲ့ ကျင့်စဉ်ကို ဖော်ပြတဲ့ သုတ္တန်ကို ဟောတော်မူခဲ့တာလဲ။ ဒီမြို့ ဒီရွာ၊ ဒီဒေသကိုမှ ရွေးချယ်ပြီး ဟောရတာလဲပေ့ါ့။

ဘုရားပွင့်တဲ့ ဗုဒ္ဓဂယာမှာလည်းပဲ မဟောဘူး။ တရားဦးဓမ္မစကြာ ဟောကြားတော်မူတဲ့ တရာက သီမှာလည်းပဲ ဘုရားရှင် မဟောကြားဘူး။ ဒီအရပ် ဒေသကိုမှ ဘာလို့ ရွေးချယ်ရတာလဲဆိုတာ အ ကြောင်းပြချက် ရှိပါတယ်။

ကုရုတိုင်း၊ ကမ္မာသဓမ္မနိဂုံးအရပ်ဒေသဟာ ဘုရားရှင် ပွင့်ထွန်းပေါ်ပေါက်တဲ့ အချိန်အခါ ခေတ် ကာလက ရာသီဥတုကောင်းတဲ့ နေရာ၊ သစ်သီး သစ်နှံ၊ ဟင်းသီးဟင်းရွက်တွေ အောင်မြင်စွာ ဖြစ်

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ♦ ၁၇ ထွန်းတဲ့ နေရာပါ။ မြေဆီ မြေဩဇာလည်း ပြည့်စုံ ပါတယ်။ သီးပင်စားပင်တွေမှာ အာဟာရဓာတ် လည်းပဲ အပြည့်အဝ ရှိပါတယ်။ ရာသီဥတုကလည်း ကောင်း၊အာဟာရလည်းပြည့်မီအောင်၊လုံလောက် အောင် စားသုံးရတဲ့ ကုရုတိုင်းသူပြည်သားတို့ဟာ ကိုယ်ရော စိတ်ပါ ကျန်းမာရေး ကောင်းကြပါတယ်။

နယူးဒေလီနား ပန်ဂျပ်ပြည်နယ်ဆိုတာ ပန်ချာ ပီတွေနေတဲ့ နေရာပါ။ ဘုန်းကြီးတို့မြန်မာလူမျိုးတွေ ခေါ်တဲ့ အခေါ်အဝေါ်အရ ပန်ချာပီလို့ခေါ်တဲ့ လူမျိုး တွေ ကြည့်လိုက်စမ်းပါ။ အရပ်အမောင်း ထောင် ထောင် မောင်းမောင်းနဲ့ ခြောက်ပေ ကျော်ပါတယ်။ ကျန်းမာရေးတွေ သိပ်ကောင်းကြပါတယ်။ အစဉ် အဆက်ကိုကဘုရားလက်ထက်ထဲကိုကအဲဒီအရပ် ဒေသသည် ရေခံ၊ မြေခံ ကောင်းခဲ့ပါတယ်။

နောက်တစ်ချက် ကျန်းမာရေးလည်း ကောင်း တယ်၊ အစာအာဟာရလည်းပြည့်စုံတယ်။ ဒီအခါမှာ ကြည့်လိုက်လို့ရှိရင် လူတစ်ယောက်မှာ လိုအပ်တဲ့ အင်အား နှစ်ခု၊ "ကိုယ်အားနဲ့ ဉာဏ်အား" ပြည့်စုံကြ ပါတယ်။

## ဝ၈ 🍲 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ဘုန်းကြီးတို့ လူသားတစ်ယောက်အနေနဲ့ ဘဝ မှာ ရပ်တည်နေတာဟာ "ကိုယ်အားနဲ့ ဉာက်အား" အားနှစ်ခု ရှိမှ ရပ်တည်လို့ ရတာပါ။

ကိုယ်အင်အားကောင်းတဲ့ အတွက်ကြောင့် ကျန်းမာရေးကောင်းသလို၊ ကျန်းမာရေးကောင်းတဲ့ အတွက်ကြောင့် စိတ်အင်အား၊ စိတ်ကျန်းမာရေး လည်းကောင်းပါတယ်။ ဒီတော့ ဒီအရပ်ဒေသမှာ နေ တဲ့ သူတွေသည် ကံတွေ ဉာက်တွေ ကောင်းကြပါ တယ်။

စိတ်ပျော်ရွှင် ကျန်းမာပြီး တရားအလုပ်ကို အား ထုတ်မယ်ဆိုရင် ရနိုင်တဲ့ အနေအထားရှိတာမို့ ဘုရားရှင်ဟာ ဒီအရပ်မှာမှ တရားကျင့်စဉ်ကို ဖော်ပြ တဲ့ မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်ကို ဟောတာလို့ သ ဘောပေါက်ရပါမယ်။

ခုနကဒကာမေးလာတဲ့မေးခွန်းအတွက်အဖြေ ကို မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်ရဲ့ အစနား နိဒါန်းလေး မှာပဲမြင်လိုက်ရပါတယ်။

"ဧကာယနော အယံ ဘိက္စဝေ မဂ္ဂေါ၊ သတ္တာနံ ဝိသုဒ္ဓိယာ၊ သောကပရိဒေဝါနံ သမတိက္ကမာယ, ဒုက္ခဒေါမနဿာနံ အတ္ထင်္ဂမာယ,ဉာယဿအဓိဂမာ

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၁၉ ယ, နိဗ္ဗာနဿ သစ္ဆိက်ရိယာယ၊ ယဒိဒံ စတ္တာရော သတိပဋ္ဌာနာ"

ဒီစကားရပ်ဟာ သတိပဋ္ဌာန် လေးပါးကို ကျင့် ခြင်းအားဖြင့်ရရှိနိုင်တဲ့ အကျိုးတရား၊တရားကျင့်ရင် ဘာအကျိုးရမလဲဆိုတဲ့ မေးခွန်းကို ဖြေပြီးသား လည်းပဲ ဖြစ်သွားပါလိမ့်မယ်။ ဘာကြောင့် တရားဓမ္မ ကျင့်ကြံကြတာလဲဆိုတဲ့ မေးခွန်းကို ဖြေကြားရာ လည်း ရောက်ပါလိမ့်မယ်။



## ကိလေသာကင်းချင် တရားဝင်

သူကဘုန်းကြီးကိုမေးတဲ့မေးခွန်းအတိုင်းဘုန်း ကြီးက သူကိုပြန်ပြောရပါတယ်။ ဘာကြောင့် ကျင့်ရ သလဲ၊ ဘာကြောင့် ကျင့်ကြသလဲဆိုတဲ့ အကြောင်း ပြချက်ကို "For the purification of beings" လို့ ဘုန်းကြီးက သူ့ကို ပြောလိုက်ပါတယ်။ ဘုရားရှင် ကိုယ်တော်မြတ်မိန့်တော်မူတာက –

"သတ္တာနံ ဝိသုဒ္ဓိယာ –

သတ္တဝါတို့၏ ကိလေသာတွေ ကင်းဝေးစင် ကြယ်ဖို့ရာ" လို့ မိန့်တော်မူပါတယ်။ ဘုရားစကားနဲ့ ကိုက်ညီအောင် ပြောရရင် ဘာကြောင့် တရားကျင့် သလဲဆိုတော့ ကိလေသာတွေ ကင်းစင်ဖို့ ကျင့် တယ်လို့ပြောရပါမယ်။ တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၂၁ ကိလေသာကင်းစင်ဖို့ကျင့်တယ်၊ဘယ်သူတွေ ကိလေသာကင်းအောင် ကျင့်ရသလဲ၊ "For the Purification of beings" အားလုံးသော သတ္တဝါတွေ လူတိုင်းလူတိုင်းကိလေသာတွေကင်းကြစေဖို့၊စိတ် တွေ ဖြူစင်ကြစေဖို့ ကျင့် ရပါတယ်။

ကိလေသာဆိုတာ စိတ်ရဲ့ အညစ်အကြေးပါ။ စိတ်ကို မည်းညစ်နေအောင်၊ ညစ်နွမ်းနေအောင်၊ မဖြူစင်အောင် လုပ်ဆောင်နေတာ ကိလေသာရဲ့ သဘောသဘာဝပါ။

အားလုံးသိကြပါတယ်။ ကိလေသာဆိုလို့ ရှိရင် အကြမ်းဖျင်း၊ အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် "လောဘ၊ ဒေါသ မောဟ "လို့ သဘောပေါက်ထားပါတယ်။ လိုချင်တဲ့ လောဘတရားတွေ လွှမ်းမိုးလာတဲ့ အချိန်အခါ၊ လောဘတရားတွေ ကြီးစိုးနေရင်လည်း စိတ်တွေ ညစ်နွမ်းလာပါတယ်။ ညစ်ပေလာပါတယ်။

လိုချင်မှုလောဘတွေနဲ့ အလိုရမွက်တွေ ဖုံး လွှမ်းတဲ့ အချိန်အခါမှာ ဖြူစင်တဲ့ စိတ်အခြေအနေ ကွယ်ပျောက်ကုန်ပါတယ်။ ပင်ကိုအားဖြင့် ဘုန်းကြီး တို့ လူသားတို့ရဲ့ပင်ကိုစိတ်ဟာ ဖြူစင်ပါတယ်။

## ၂၂ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ဖြူစင်တဲ့စိတ်ကို အရောင်ဆိုးလိုက်တာက လောဘကိလေသာပါ။ လိုချင်တဲ့ လောဘကြောင့် စိတ်တွေ ညစ်နွမ်းသွားပါတယ်။

နောက်တစ်ချက် ဘုန်းကြီးတို့ စိတ်တွေ ဘာ ကြောင့် ညစ်နွမ်းတုံးဆိုရင် ဒေါသကြောင့်ပါ။ ဒေါသ ဖြစ်နေတဲ့ အချိန်အခါမှာ စိတ်မချမ်းသာဘူး။ စိတ် မအေးချမ်းဘူး။ စိတ်ထဲမှာ ပူလောင်ပြီးနေချိန်မှာ ကြည့်လိုက်လို့ရှိရင် အသွင်အပြင်ကိုက ရုပ်ရည် ကိုကမည်းညစ်ညစ်ဖြစ်လာပါတယ်။

ဒေါသကြောင့် ဒေါသသွေးအနက်ရောင် လွှမ်း လာတဲ့ အချိန်အခါမှာ ဘုန်းကြီးတို့ ကြည့်လိုက်ရင် ညစ်နွမ်းလာတာ သိသိသာသာမြင်ရပါတယ်။

အမှန်တရားကို မသိမြင်တဲ့ မောဟကြောင့် လည်းစိတ်တွေညစ်နွမ်းလာပါတယ်။လောဘရယ်၊ ဒေါသရယ်၊ မောဟရယ်လို့ ကိလေသာသုံးမျိုးဟာ ကိုယ့်သန္တာန်မှာ ရှိနေပါတယ်။ လောဘလည်း ရှိ တယ်၊ ဒေါသလည်းရှိတယ်၊ မောဟလည်း ရှိပါ

သာမန်လူတိုင်းလူတိုင်းမှာ လောဘ၊ ဒေါသ၊ မောဟတရားတွေရှိနေကြပါတယ်။နည်းနည်းရှိတာ

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ � ၂၃ လား၊ များများရှိတာလားဆိုရင် များများကို ရှိနေကြ တာပါ။

လောဘကလည်း သိပ်ကြီး၊ ဒေါသလည်း သိပ် ကြီးတဲ့အပြင်၊ မသိနားမလည်တဲ့ မောဟကလည်း ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်မှာ များကြပါတယ်။ မကောင်း တဲ့ တရားတွေ ဒီလောက်တောင် များနေတဲ့အတွက် မကောင်းညစ်ပေတဲ့ ကိလေသာတွေ ကင်းရှင်းသွား အောင် ဘာလုပ်ရမှာလဲဆိုရင် တရားကျင့်ရပါမယ်။

ကိလေသာတွေကင်းဝေးဖို့ တရားကျင့်ရပါ မယ်။ စိတ်ကို စင်ကြယ်စေတဲ့ နည်းလမ်းဟာ တစ် လမ်းပဲ ရှိပါတယ်။ ဧကာယနော အယံဘိက္စဝေ မဂျွေ၊ သတ္တာနံ ဝိသုဒ္ဓိယာ၊ ဧကာယနောတဲ့၊ တစ် လမ်းပဲ ရှိတယ်။ တရြားလမ်း ဘုန်းကြီးတို့ ရွေးချယ် စရာ မရှိပါဘူး။

လောဘကင်းချင်ရင်လည်းတရားကျင့်၊ ဒေါသ ကင်းချင်ရင်လည်း တရားကျင့်၊ မောဟကင်းချင်ရင် လည်း တရားကျင့်ပါ။ တရားကျင့်လိုက်ခြင်းအားဖြင့် တရားဓမ္မ ကျင့်ကြံပွားများအားထုတ်နေတဲ့ သူရဲ့ လောဘစိတ်တွေ နည်းသွားတယ်။ ဒေါသတွေ

၂၄ 💠 မမ္မဒူက ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ လည်း နည်းသွားပါတယ်။ မောဟတွေလည်း နည်း သွားပါတယ်။

များများမကျင့်ပါနဲ့။ဘုန်းကြီးတို့ (၇)ရက်၊ (၁၀) ရက် စသည်ဖြင့် တရားဝင်တဲ့ အချိန်အခါ တရား အားထုတ်တဲ့အချိန်မှာ သတိထားကြည့်ပါ။ အိမ်က သွားတဲ့ စိတ်နဲ့ တရားရိပ်သာက ပြန်လာတဲ့စိတ် အခြေအနေချင်း မတူတော့ပါဘူး။ လောဘတွေ လည်း နည်းလာပါတယ်။ မောဟတွေလည်း နည်း လာပါတယ်၊ ဒေါသတွေလည်း နည်းလာပါတယ်။

ဒါပေမဲ့ ဆက်မကျင့်ဘူးဆိုရင် ခုနက ဖြူစင်နေ တဲ့ စိတ်တွေဟာ ပြန်ပြီးတော့ ညစ်နွမ်းသွားပါတယ်။ ပြန်ညစ်နွမ်းသွားပြီဆိုရင်တစ်ခါဘာပြန်လုပ်ရမှာလဲ ဆိုတော့ တရားပြန်ပြီး ကျင့်ရပါမယ်။

ဒီလမ်းစဉ်၊ ဒီလမ်းကြောင်းပဲ ရှိတယ်။ အရိယာ ဆိုတာ ဖြူစင်တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်တွေပါ။ "အရိယာ"ဆိုတဲ့ စကားလုံးဟာ "ဖြူစင်သူ"လို့ အဓိပ္ပါယ် ရပါတယ်။ အရိယာနဲ့ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်နေတဲ့ ပုထုဇဉ် ပုဂ္ဂိုလ်တွေတော့ မည်းညစ်တဲ့သူဆိုတဲ့သဘော ပေါ်ပါတယ်။ မည်းညစ်တဲ့သူက ပုထုဇဉ်၊ ဖြူစင်

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၂၅ တဲ့သူက အရိယာပါ။ ဖြူစင်သန့်ရှင်းတဲ့သူ တစ် ယောက်ဖြစ်လာအောင် စိတ်အညစ်အကြေးတွေ ကင်းဝေးအောင် တရားဓမ္မကို ကျင့်ကြံနေရမယ်၊ ပွားများအားထုတ်နေရပါမယ်။



## သောကကင်းချင် တရားဝင်

"သောကပရိဒေဝါနံ သမတိက္ကမာယ – စိုးရိမ်ပူ ဆွေးငိုကြွေခြင်းတို့ကို ကျော်လွန်နိုင်ဖို့ရာ"

စိတ်ထဲမှာ ပူလောင်နေတာက သောက၊ မျက် ရည်တွေ စီးကျပြီးတော့ ငိုကြွေးရတာက ပရိဒေဝပါ။ သောကကရင်ပူနေတာ၊စိတ်ပူနေတာပါ။စိတ်ထဲမှာ ပူလောင်မှုတွေ သိပ်ကို ပြင်းထန်လာတဲ့ အချိန်အခါ မှာ ဘုန်းကြီးတို့ ဘာဖြစ်လာတတ်ပါသလဲလို့ ကြည့် ရင် မျက်ရည်ကျလာတတ်ပါတယ်။ သောကထက် အဆင့်မြင့်သွားတာပါ။ သောက ကနေ ပရိဒေဝ ဖြစ် လာတာပါ။ သောကလည်း ပူလောင်ပါတယ်။ ပရိဒေ ဝကလည်း ပူလောင်ပါတယ်။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၂၇ စိုးရိမ်ပူဆွေး ငိုကြွေးခြင်းတို့ကို ကျော်လွန်နိုင် ဖို့ရာ ဘာလုပ်ရမလဲဆိုရင် တရားကျင့်ရပါမယ်။ ဘာ ကြောင့် တရားကျင့်လဲဆိုရင် သောကင်းချင်လို့ ကျင့် တယ်လို့ ပြောနိုင်ပါတယ်။

For the overcoming of the sorrow and lamentation လို့ ဖြေလိုက်ပါတယ်။

သောကဖြစ်နေရတယ်၊ ပူနေရတယ်၊ သား သမီးအတွက်လည်း ပူနေရတယ်၊ စီးပွားအတွက် လည်းပူနေရတယ်။အလုပ်ကိစ္စအတွက်လည်းပူနေ ရတယ်။ လူမှုရေး၊ ကျန်းမာရေး၊ ပညာရေးဆိုတဲ့ နေ့ စဉ် ရင်ဆိုင်နေရတဲ့ အရေးတွေကြောင့် ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်ပူလောင်နေတဲ့သောကဆိုတာလူတိုင်းမှာ ရှိကြပါတယ်။ လူတိုင်း လူတိုင်း သောက ကင်းတဲ့လူ ဘယ်သူမှ မရှိပါဘူး။

သောကကင်းပြီးတော့၊ စိတ်အေးလက်အေး နေနိုင်တဲ့သူ ပြပါဆို့ရှိရင် အတော်နည်းပါလိမ်မယ်။ သူ ကြည့်လည်း သူ့ အပူနဲ့သူ၊ ကိုယ့်ကြည့်လည်း ကိုယ့်အပူနဲ့ကိုယ်ပါ။

ကိုယ်အမြင်ကတော့ဖြင့် "ဟာ သူတို့ အေးချမ်း မှာပဲ၊ သူတို့ကြည့်ရတာ အေးချမ်းလိုက်တာ"လို့ မြင်

၂၀ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

တာက ကိုယ့်အမြင်ပါ။ ဒါပေမဲ့ ကာယကံရှင် ကိုယ် တိုင်ကတော့ အပူရုပ်ကို ဟန်လုပ်နေရတာပါ။ လူသိ မှာစိုးလို့၊ ကိုယ်ပူနေတာ သူများသိသွားမှာစိုးလို့ ဟန် လုပ်နေရတာပါ။ ရင်ထဲမှာတော့ လူတိုင်း ပူနေကြ တာပါပဲ။

ပူနေတဲ့ သောက ပူပန်ရတဲ့ သောကတွေ ကင်း ဝေးစေဖို့၊ ငိုကြွေးရတဲ့ ပရိဒေဝတရားတွေ ကင်းဝေး စေဖို့ တရားကျင့်ရပါမယ်။ ဘုရားရှင် လက်ထက် တုန်းကဖြစ်ခဲ့တဲ့ အဖြစ်အပျက်၊ ဖြစ်ရပ်နဲ့ပဲ ဘုန်းကြီး နမူနာပေးချင်ပါတယ်။



# သောကကင်းသွားသူတစ်ယောက်

ဘုရားရှင် သက်တော်ထင်ရှား ရှိစဉ်ကာလ တရားနာပရိသတ် အတော်များများ ကြားဖူးပါလိမ့် မယ်။ သန္တတိအမတ်ကြီးဟာ တိုက်ပွဲတစ်ခုမှာ ထူး ထူးချွန်ချွန် အောင်မြင်လို့ ရှင်ဘုရင်က သူ့ကို ဂုက်ပြ ပါတယ်။ မင်းစည်းစိမ်၊ မင်းချမ်းသာ (၇) ရက် ခံစား စေလို့ ချီးမြှင့်ပါတယ်။

တကယ့် ရှင်ဘုရင် အစစ်တစ်ပါးလိုပဲ စည်းစိမ် ချမ်းသာအပြည့် ခံစားခွင့် (၇) ရက်ပေးလိုက်ပါ တယ်။

အဲဒီ (၇) ရက်အတွင်းမှာ သန္တတိအမတ်ကြီးက ရတဲ့အခွင့်အရေးအပြည့်အဝယူပြီးတော့စည်းစိမ်ခံ စားခွင့်တွေကို အပြည့်အဝ မီးကုန်ယမ်းကုန် ခံစား ပါတယ်။ (၇)ရက်လုံးလုံး နေချင်သလိုနေ၊ စားချင်

၃၀ 💠 မမ္မဒူစ ဒေါက်စာအရှင်းညီဿရ သလို စား၊သောက် ချင် သလို သောက်၊ပျော် ချင် တိုင်း ပျော်ပါတယ်။

သူနဲ့အတူ ပျော်ရွှင်ဘက်ဖြစ်သူကတော့ သူချစ် တဲ့ ကချေသည် အမျိုးသမီးငယ်လေး တစ်ယောက် ပါ။ အသက်အရွယ်ကငယ်ငယ်၊ ချောချောလှလှ နန နယ်နယ်လေးပါ။

သန္တတိအမတ်ကြီးဟာ သူ အင်မတန်မှ နှစ် သက်ချစ်ခင်တဲ့အမျိုးသမီးငယ်လေးနဲ့ (၇) ရက်တိုင် တိုင် ပျော်နေလိုက်ကြတာ မိုးမမြင်လေမမြင်ပါ။ (၇) ရက်မြောက်နေ့မှာ အမှတ်မထင် ကချေသည် အမျိုး သမီးငယ်ကလေးဟာ သူ့မျက်စိအောက်မှာတင် ရုတ်တရက် သေဆုံးကွယ်လွန်သွားရှာပါတယ်။

အကောင်းပကတိ ကျန်းမာရာကနေ ချက်ချင်း ဖြန်းခနဲ သေသွားပါတယ်။ ကိုယ့် မျက်စိရှေ့ မှာပဲ၊ ဘုန်းကြီးတို့ပရိသတ်ရေအင်မတန်ချစ်ခင်ရင်းနှီးတဲ့ သူတစ်ယောက် မျက်စိအောက်မှာတင် အသက် ပျောက်တယ်။ သေဆုံးကွယ်လွန်တယ်ဆိုတော့ သူ သူကိုယ်ကိုယ် စိတ်ဆင်းရဲပါလိမ့်မယ်။

သန္တတိအမတ်ကြီး စိတ်ဆင်းရဲလွန်းလို့ ဘယ် လိုမှ သောကတွေ မဖြေဆည်နိုင်လွန်းလို့၊ နောက် တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၃၁ ဆုံး ဘုရားရှင်ထံကို သွားရောက်ပြီး မြတ်စွာဘုရား၊ ဘုရားတပည့်တော်ကို သနားသောအားဖြင့် သောကပျောက်ကြောင်း နည်းလမ်းကောင်းများ ပေးသနားတော်မူပါ ဘုရား လို့ လျှောက်ထားရှာပါ တယ်။

သောကပျောက်ကြောင်းတရားများ ဟော ကြားတော်မူပါလို့ လျှောက်ထားတောင်းပန်တော့ ဘုရားရှင်က သူ့အတွက် တရားတစ်ပုဒ် ဟောကြား ပေးပါတယ်။

မများပါဘူး၊ မရှည်ပါဘူး၊ ဒီတရားက တိုတို ကျဉ်းကျဉ်းလေးပါ။ ဒါပေမဲ့ ဒီတရားရဲ့ အကျိုးက သက်ရောက်မှုက သန္တတိအမတ်ကြီးကို လူဝတ် ကြောင်ဘဝနဲ့တင် လူအဝတ်အစားနဲ့တင် ရဟန္တာ ဖြစ်သွားစေပါတယ်။ တရားနာကြားပြီး ရဟန္တာ ဖြစ်သွားပါတယ်။

သောကတွေနဲ့ ပူလောင်ပင်ပန်းနေတဲ့ သူတစ် ယောက် သောကလည်း ပျောက်သွားတယ်။ ဘာမှ တရားမသိဘူး၊ သောက်စားမူးရူးနေတဲ့ လူတစ် ယောက် ရဲ့ အနေအထားကနေပြီးတော့ ရဟန္တာဖြစ် တဲ့အထိကို စွမ်းဆောင်နိုင်တဲ့ ဘုရားရှင်ရဲ့ တရား တော်ပါ။ ခု၂ မှ မမ္မဒူက ဒေါက်စာအရှင်းညီဿရ
သောကပျောက်ကြောင်းတရား ဘုရားရှင်
ဟောကြားပေးလိုက်တာက –
"ဟံ ပုဗွေ တံ ဝိသောသေဟိ၊
ပစ္ဆာ တေ မာဟု ကိဉ္စနံ
မရွေ၊ စေ နော ဂဟေဿတိ၊
ဥပသန္တော စရိဿသိ" လို့ပါ။
ယံ ပုဗွေ တံ ဝိသောသေဟိ – အတိတ်ရှေးဟောင်း၊
ရှေး ဇာတ်ကြောင်း ပြန်ပြောင်း မတွေးနဲ့။"

ဘုရားရှင်က သောက ဘာကြောင့်ဖြစ်လဲ၊ စိတ် ထဲမှာ ပူလောင်မှုတွေ ဘာကြောင့်ဖြစ်လဲ ဆိုတာကို ဖော်ထုတ်ပြလိုက်တာပါ။ သောကဖြစ်ရတဲ့ အ ကြောင်းတစ်ချက်က အတိတ်အကြောင်းကို တွေး နေလို့ပါ။

အတိတ်ဆိုတာ ပြီးခဲ့တဲ့ အကြောင်းအရာ ပြီးခဲ့ တဲ့ ဖြစ်ရပ်ပါ။ ဘယ်လိုနေခဲ့တယ်၊ ဘယ်လို စားခဲ့ တယ်၊ ဘယ်လို ပျော်ခဲ့တယ်ဆိုတာတွေကို တွေး နေတဲ့အတွက် ခုချိန်မှာ မရနိုင်တာတွေကို ပြန်တွေး ပြီးတော့ သောက ရောက်ပါတယ်။

ကချေသည်မင်းသမီးလေးနဲ့ (၇)ရက်တိုင်တိုင် ပျော်ရွှင်ခဲ့တယ်။ (၇)ရက်တိုင်တိုင်စည်းစိမ်ချမ်းသာ

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ � ၃၃ တွေကို အပြည့်အဝ ခံစားခဲ့တယ်။ ဒါအရင်တုန်းက ဖြစ်ခဲ့တာတွေပါ။

အခု လက်ရှိအချိန်မှာ ကချေသည် မင်းသမီး ဟာ သေဆုံးကွယ်လွန်သွားပါပြီ။ နောက်ထပ်တစ် ဖန် ဘယ်နည်းနဲ့မှ တွေ့စရာ၊ ကြုံစရာအကြောင်း မရှိတော့ပါဘူး။ အရင်တုန်းကလို မနေနိုင်တော့ပါ ဘူး။ ဟိုးအရင်ကလို ပြန်နေချင်လို့ ပြန်ပျော်ချင်လို့ မဖြစ်တော့ပါဘူး။

ဒါတွေကိုတွေးပြီးတော့သောကဖြစ်နေတဲ့သန္တိ တိ အမတ်ကြီးကို သောကပျောက်အောင် အတိတ် ရှေးဟောင်း၊ ရှေးဇာတ်ကြောင်း၊ ပြန်ပြောင်း မတွေး နွဲ့လို့ဘုရားရှင်ဟောကြားပေးလိုက်တာပါ။သောက ပျောက်ကြောင်းတရားအားလုံး မှတ်မိသွားအောင် မှတ်လိုက်ပါ။

အတိတ်ရေးဟောင်း၊ ရေးဇာတ်ကြောင်း၊ ပြန်ပြောင်း မတွေးနဲ့

လွန်ခဲ့တဲ့ အတိတ်ကကာလ၊ ပြီးခဲ့တဲ့ ဖြစ်ရပ် တွေကိုပြန်ပြီးတော့ တွေးတောပူပန်မနေနဲ့။

## ၃၄ 🍫 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ဘုရားရှင်ရဲ့ဒီဒေသနာ၊ဒီတရားစကားဟာပြော မယ်ဆိုရင် သောက ပျောက်ကြောင်းလို့ ပြောလို့ ရ သလို နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းလို့လည်းပဲ ပြောလို့ ရပါ တယ်။ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း လမ်းကောင်းတစ်ခုပါ ပဲ။

သာမန် ပုထုဇဉ်တစ်ယောက်ရဲ့ အနေအထား ကနေရဟန္တာဖြစ်စေတဲ့အထိကျင့်စဉ်တရားတွေကို တိုတိုကျဉ်းကျဉ်းနဲ့ ပြောလိုက်တာပါ။

တရားကျင့်တဲ့သူတွေ၊ ဘယ်လို ကျင့်ရမယ် ဆို တာကိုပါ ဖော်ပြတဲ့ အဓိပ္ပါယ်လည်း ပါဝင်ပါတယ်။ တရားဓမ္မကျင့်ကြံအားထုတ်တဲ့အခါမှာ အတိတ်ကို မတွေးပါနဲ့။

တရားကျင့်တဲ့သူတွေကို စကာစက ဘုန်းကြီး တို့ သတိပေးရပါတယ်။ တချို့က မျက်စိမှိတ်ပြီး တော့ထိုင်နေတယ်၊လူကတော့ငြိမ်နေတာပဲ။အပြင် က ကြည့်လိုက်ရင် လူက ငြိမ်တယ်။ စိတ်က မငြိမ် ဘူး။စိတ်ကဘာဖြစ်နေသလဲဆိုတော့ပြီးခဲ့တာတွေ ကိုပြန်တွေးချင်တွေးတယ်။ တွေးနေတာဟာ တရား မဟုတ်ပါဘူး။

ပြီးခဲ့တာ ပြန်တွေးတော့လည်း ဘုန်းကြီးတို့ ပရိ သတ် တရားမဖြစ်ပါဘူး။ မရောက်သေးတာတွေ

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ♦ ၃၅ မဖြစ်သေးတာကို ကြိုတွေးနေတော့လည်း တရား မဖြစ်ပါဘူး။ တရားဖြစ်အောင် ဘယ်လို ကျင့်ရမှာလဲ ဆိုရင် အတိတ်ကိုလည်းမတွေးပါနဲ့တဲ့။

"ပစ္ဆာ တေ မာဟု ကိဉ္စနံ - အနာဂတ်နောင်ရေး နောင်ရှုပ်တွေးကြံတွေးမပူနဲ့။"

မရောက်သေးတဲ့ အနာဂတ်၊ မဖြစ်သေးတဲ့ ဖြစ် ရပ်တွေ၊အကြောင်းအရာကိုကြိုတင်တွေးတောကာ စိတ်ထဲမှာ ပူပန်မှုတွေ မဖြစ်စေပါနဲ့၊ ကိုယ်တွေးထား တာ၊ ကိုယ်ထင်ထားတွေဟာ ဖြစ်ချင်မှ ဖြစ်ပါမယ်။ ဘုန်းကြီးတို့၊ ကိုယ့်အတွေးတွေ ကျိန်းသေ ကေန်ဖြစ်လိမ်မယ်လို့မသေချာပါဘူး။ဖြစ်ချင်လည်း

ဖြစ်မယ်၊ မဖြစ်ချင်လည်း မဖြစ်ပါဘူး။

မသေချာ၊ မရေရာတဲ့ အကြောင်းအရာကိစ္စ တွေကို တချို့က လှမ်းတွေးပြီးဖြစ်လာရင် ဘယ့်နယ် လုပ်မလဲ၊ မဖြစ်ရင် ဘယ်လိုလုပ်မလဲဆိုပြီးတော့ ပူလောင်နေကြတာတွေ ရှိပါတယ်။ တကယ်မဖြစ် သေးဘူး၊ အနာဂတ်ဆိုတာ မရောက်သေးတဲ့ ကာလတစ်ခုပါ။ ရှေးနှစ် ဘာဖြစ်မယ် ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်ရေ မသိပါဘူး။ ရှေ့နှစ်ဘာဖြစ်မယ်ဆိုတာ ၃၆ 💠 မမ္မဒူစာ ဒေါက်စာအရှင်ပညိဿရ မသိနိုင်ဘူးဆိုတော့ ရှေ့လဘာဖြစ်မယ်ဆိုတာရော သိလားဆိုရင်တောင် မသိပါဘူး။

မသိသေးတဲ့ အကြောင်းအရာ တွေးပြီးတော့ ရှေ့လကျဘာလုပ်မယ်၊ဘာဖြစ်မယ်၊ရှေ့နှစ်ခါဘယ် လို ဖြစ်လာလိမ့်မယ်၊ ဘာတွေဖြစ်ဦးမှာလဲ စသည် ဖြင့် တွေးတောပူပန်နေရင် အတိတ်ကို တွေးရင် သောကဖြစ်ပါတယ်။

"သန္တတိအမတ်ကြီး သင် သောကကင်းချင် တယ်ဆိုရင်အနာဂတ်ကိုလည်းတွေးမပူပါနဲ့တဲ့။ချစ် စင်ရတဲ့ ကချေသည် အမျိုးသမီးလေးမရှိတော့ ငါ ဘယ်သူနဲ့ နေရမှာလဲ။ ငါ့ကို ဘယ်သူ စောင့်ရှောက် မလဲ။ ဘယ်သူ ပြုစုမလဲလို့ သူတွေးမှာပေ့ါ။ မဟုတ် လား၊ အင်မတန် ချစ်စင်တဲ့ သူနဲ့ အတူ မနေရဘူးဆို ရင်ငါဘယ်သူနဲ့ နေရမှာလဲ၊အရေးကိစ္စကြုံတဲ့အချိန် အခါမှာ ဘယ်သူက ငါ့ကို အကူအညီ ပေးမှာလဲလို့ တွေးတောကာပူပန်နေပါလိမ့်မယ်။ သန္တတိအမတ် ကြီး သင်သည် အနာဂတ်ကို တွေးတောကာလည်း ပူပန်မနေနဲ့ "လို့ ဟောတော်မူပါတယ်။ "မဇွေ၊ စေ နော ဂဟေဿတိ – ဖြစ်ဆဲရုပ်နာမ်၊ ပစ္စုပွန်ကို ရှုမှတ်နေပါ။"

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၃၇ သောကပျောက်ချင်တယ်ဆိုလို့ရှိရင် ဘယ်လို နေရမလဲ၊ ဖြစ်ဆဲရုပ်နာမ်ကို ရှုနေလိုက်ပါ။

### ဖြစ်ဆဲရုပ်နာမ်၊ ပစ္စုပ္ပန် ဇန်ဇန်ရှုပွားပါ

လက်ရှိအချိန်အခါ ပစ္စုပွန်ကာလမှာ ဖြစ်နေတဲ့ ရုပ်နာမ်တွေကိုအဖန်ဖန်အထပ်ထပ်ရှုမှတ်နေလိုက် ပါ။

ဆိုလိုတာက အတိတ်မှာ ကျန်ရစ်မနေနဲ့။ အတိတ်ကို ပြန်သွားပြီးတော့လည်း မနေနဲ့၊ အနာ ဂတ်ကိုကြိုရောက်ပြီးတော့လည်း မနေနဲ့။

ဘယ်မှာနေရမှာလဲ၊ ပစ္စုပွန်မှာ နေရမယ်၊ အခု လက်ရှိရောက်နေတဲ့၊ အချိန်အခါကာလဟာပစ္စုပွန် ပါ။ရောက်နေတဲ့ အချိန်အခါကာလကပစ္စုပွန်၊ကိုယ် ပြန်သွားချင်နေတာက အတိတ်ဆိုရင်လည်း ဘုန်း ကြီးတို့ ပရိသတ်ရေ လူက တခြား၊ အခြေအနေက တစ်ခြားဖြစ်နေပါတယ်။ ကိုယ့်နေနေ တာကပစ္စုပွန် ကိုယ်သွားချင်တာက အနာဂတ် ဆိုလို့ရှိရင်လည်း တလွဲတချော်တွေဖြစ်နေပါပြီ။လောကမှာအံဝင်ခွင် ကျစိတ်ချမ်းသာ၊ ကိုယ်ချင်းသာ၊သောကကင်းကင်း နဲ့ နေချင်တယ်ဆိုရင် ဘယ်မှာနေရမှာလဲ။ ဖြစ်ဆဲ ရုပ်နာမ်ကို အဖန်ဖန် ရှုပွားကာ ပစ္စုပွန်မှာ နေထိုင်ပါ။

၃၀ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

"မဖျွေ စေ နော ဂဟေဿတိ – လက်ရှိအခြေအနေ မှာဖြစ်ပေါ်နေတဲ့ရုပ်နာမ်ဓမ္မတွေကိုအဖန်ဖန်အထပ် ထပ် ရှုမှတ်နေလိုက်ပါ။"

လက်ရှိအချိန်အခါမှာ ဘာဖြစ်နေလဲ၊ ပြန် ကြည့်ပါ။ ကိုယ်ပေါ်မှာဖြစ်တာ ရုပ်တရားပါ။ စိတ်မှာ ဖြစ်တာ နာမ်တရားပါ။

လက်ရှိအခြေအနေမှာ ဘာဖြစ်နေသလဲလို့ ကိုယ့်ခန္ဓာကိုယ်ကိုပြန်ကြည့်လို့ ပူမှု အေးမှု သဘော တရားတစ်ခုခုတွေပြီဆိုရင်ရုပ်လို့ ရှုမယ်၊စိတ်အခြေ အနေကို ပြန်ကြည့်လို့ တွေးမှုကြံမှု သဘောတရား တစ်ခုခုကို ပြန်ကြည့်လို့ တွေးမှုကြံမှု သဘောတရား တစ်ခုခုကို တွေးပြီဆိုရင် နာမ်လို့ ရှုမယ်။ တွေးနေ မယ်၊ကြံနေမယ်၊စိတ်က သိနေမယ်ပေ့ါ့။

တွေးတောကြံစည် သိနေတာက နာမ်တရား ခန္ဓာကိုယ်ကြီးနဲ့ ဆက်စပ်နေတာက ရုပ်တရားလို့ အဖန်ဖန် အထပ်ထပ် ရုပ်နာမ်တွေကို ရှုမှတ်ကာ ပစ္စုပွန်မှာ နေတဲ့သူဟာ သောကကင်းပါလိမ့်မယ်။ သောကကင်းချင်ရင်တရားကျင့်ရပါမယ်။

ဘာလို့တရားဓမ္မတွေကျင့်နေကြတာလဲဆိုရင် သောကကင်းချင်လို့ ကျင့်တယ်။ သောက ဆိုတာ သူရောကိုယ်ရောရှိကြပါတယ်။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ◆ ၃၉ သောကတွေ ကင်းပြီးတော့ စိတ်ချမ်းသာချင် လို့ ဆိုပြီး၊ တချို့က နည်းလမ်းမျိုးစုံနဲ့ ရှာကြပါတယ်။ သောကတွေကင်းပြီးတော့ စိတ်ချမ်းသာ ချင် လို့ဆိုပြီး၊ တချို့က နည်းလမ်းမျိုးစုံနဲ့ ရှာကြပါတယ် ။ ဘယ်လိုနေရင် ချမ်းသာမလဲပေ့ါ။ ကောင်း ကောင်းစားရရင် ချမ်းသာမလားဆိုပြီးတော့ အစား ကောင်းတောင်းစားလည်းအစားကောင်းစားရတိုင်း မချမ်းသာပါဘူး။ ကောင်းကောင်းမွန်မွန် ဝတ်ရ၊ ကောင်းကောင်းမွန်မွန် နေရရင် စိတ်ချမ်းသာမလား ရယ်လို့၊ ပျော်ရွှင်မှုများ ရနိုင်မလားရယ်လို့ ရှာပေ မဲ့လို့ မရနိုင်ပါဘူး။

သောကကင်းကွာ ချမ်းသာစွာနဲ့ နေချင်တယ် ဆိုရင်ဖြစ်ဆဲရုပ်နာမ်ကိုအဖန်ဖန်အထပ်ထပ်ရှုမှတ် နေနိုင်မှ ချမ်းသာပါတယ်။

ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်ကြီးက သန္တတိ အမတ်ကြီးကို ဟောလိုက်တဲ့ တရားဟာ ဒီစကား (၃) ခွန်းပါပဲ။

> အတိတ်ကိုလည်းပြန်မတွေးနဲ့။ အနာဂတ်ကိုလည်းကြိုမသွားနဲ့။ ဘယ်မှာနေ ပစ္စုပွန်မှာထိုင်ပါ။

## ၄ဝ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

"ဖဝံသန္တော စရိဿသိ – ဤကဲ့သို့ ကျင့်လေပါက သောကကင်းကွာမည်။"

သောကတွေ ပျောက်စေဖို့ ဘာလုပ်ရမယ်၊ တရားကျင့်ရမယ်။ သောကနဲ့ ပရိဒေဝတရားတွေ ကို ကျော်လွန်နိုင်ဖို့ရာ တရားကျင့်ရမယ်။

ပရိဒေဝဆိုတာ ငိုကြွေးနေတာ မျက်ရည်ကျ တာပါ။ ဟောဒီပရိသတ်တွေထဲမှာ ငိုချင်တဲ့သူ မပါပါ ဘူး။ဘယ်သူမှမငိုချင်ဘူး၊ငိုရတယ်ဆိုတာဝမ်းနည်း စရာနဲ့ တွေ့ ကြုံလို့ စိတ်ဆင်းရဲစရာနဲ့ တွေ့ ကြုံလို့ မျက်ရည်တွေ စီးကျလာတာပါ။

မျက်ရည်ကျတဲ့ သူတစ်ယောက်ဟာ ဘယ်လို နည်းနဲ့မှစိတ်မချမ်းသာနိုင်ပါဘူး။အဲ့ဒီမျက်ရည်တွေ ရုပ်သိမ်းပြီးတော့ အငိုတိတ်စေဖို့ ဘာလုပ်ရမှာလဲ တရားကျင့်ရပါမယ်။

公 公 公

## ငိုစရာမျိုးစုံ ကြုံခဲ့သူ

ဘုန်းကြီးတို့ ဘုရားသာသနာမှာ ငိုစရာတွေနဲ့ ငိုစရာကောင်းတဲ့ ဖြစ်ရပ်တွေနဲ့ အများဆုံး တွေ ကြုံ ရတဲ့သူကိုပြပါဆိုရင် ပဋာစာရီကိုပြရမှာပါ။

ကျန်တဲ့သူတွေ ငိုချင်စရာတွေ ကြုံတယ်။ စိတ် ဆင်းရဲစရာတွေ ကြုံတယ်ဆိုတာ သူ့ သုံးပုံတစ်ပုံ၊ လေးပုံတစ်ပုံတောင် မရှိပါဘူး။

အင်မတန်ချစ်ခင်တဲ့ ခင်ပွန်းလည်း သေတယ်၊ သားတွေလည်းသေတယ်၊တစ်နေ့တည်းနော်၊သား တွေလည်းသေတယ်၊ခင်ပွန်းလည်းသေတယ်၊မိဘ ရပ်ထံကို အားကိုးကာ ပြန်မယ်လို့ သွားတဲ့အချိန်မှာ မိဘတွေ၊ ဆွေမျိုးတွေ၊ ညီအစ်ကို မောင်နှမတွေ အကုန်လုံးသေဆုံးကွယ်လွန်နေကြတယ်။

### ၄၂ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ပိုင်ဆိုင်တဲ့ ပစ္စည်းဥစ္စာလည်း ဘာတစ်ခုမှ မကျန်ဘူး။ အိမ်ကြီးလည်း မီးလောင်တယ်။ ပျက်စီး လိုက်တာ အတွင်းပစ္စည်းတွေ အပြင်ပစ္စည်းတွေ ဘာတစ်ခုမှ မရ။

အားကိုးအားထားပြုစရာ ဆွေမျိုးသားချင်း လည်း မရှိ၊ ညီအစ်ကို မောင်နှမဆိုတာလည်း မရှိ၊ မိဘဆိုတာလည်း မရှိတဲ့၊ ငိုစရာ အခြေအနေတွေ နဲ့ တွေ့ကြုံတဲ့ ပဋာစာရီဟာ အသည်းအသန် ငိုကြွေး ပါတယ်။ အပြင်းအထန် ငိုကြွေးပါတယ်။

ဘယ်လောက်တောင်မှ စိတ်ဆင်းရဲသွားသလဲ ဆိုလို့ရှိရင်ရူးသွပ်မတတ်ဖြစ်သွားပါတယ်။ပူလောင် မှတွေ အားကြီးလွန်းတဲ့အတွက်ကြောင့်မို့ နောက် ဆုံးအဝတ်အစားတောင် မကပ်နိုင်တော့ဘူး။

အပူများလွန်းလို့၊ အင်္ကျီလည်း မဝတ်နိုင်ဘူး၊ လုံချည်လည်း မဝတ်နိုင်ဘူး။ လမ်းမပေါ် ခုန်ပေါက် ပြေးလွှားရင်းနဲ့ အော်ဟစ်ငိုယိုရင်းနဲ့ ပဋာစာရီဟာ ဘုရားရှင်ထံကို ရောက်သွားရှာပါတယ်။

မြတ်စွာဘုရားရှင် တရားနာပရိသတ်ကို တရား ဟောနေတဲ့အချိန်မှာ ဟိုးနောက်က နေပြီးတော့ ပဋာစာရီ ဝင်လာခဲ့တယ်။ မြင်မကောင်း၊ ရှမကောင်း

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ♦ ၄၃ ပေ့ါ။ သူ့ ကိုယ်ပေါ်မှာ ဘာအဝတ်အစားမှလည်း မရှိ၊ ဖုန်တွေနဲ့၊ ချွေးတွေနဲ့၊ မျက်ရည်တွေနဲ့ပေ့ါ၊ အဲဒီလို ဖြစ်နေတာကို ဘုရားရှင်က မြင်လိုက်တယ် ဆိုရင် လှမ်းပြီး သတိပေးပါတယ်။

"သတိပဋိလဘ ဘဂိနိ"

ဘဂိနိ – ချစ်သမီးပဋာစာရီ

**သတိ –** သတိတရားကို၊

ပဋိလဘ – ဖြစ်စေပါတော့။

ချစ်သမီး သတိထားလိုက်ပါ။ သတိတရားကို ဖြစ်စေလိုက်ပါ။ သတိထားပါလို့ ဘုရားရှင်က မိန့် ကြားလိုက်တဲ့ စကားတစ်ခွန်းဟာ ပဋာစာရီရဲ့သော ကတွေ ပရိဒေဝတွေ အကုန်လုံး ကျေပျက်သွားစေ ပါတယ်။ သောကတွေလည်း ငြိမ်းအေးစေပါတယ်။ ငိုကြွေးနေတာလည်း အငိုတိတ်သွားပါတယ်။

ဘာကြောင့်လဲဆိုရင် သတိထားလိုက်လို့ပါ။ စောစောတုန်းက သောကပရိဒေဝ ဖြစ်စရာတွေနဲ့ တွေ့ကြုံနေတဲ့ အချိန်မှာ သူဟာ သတိလက်လွတ် ဖြစ်နေပါတယ်။

ရှက်ရမှန်းလည်း မသိ၊ ကြောက်ရမှန်းလည်း မသိ၊စားရမယ်ဆိုတာလည်းမသိ၊ဝတ်ရမယ်ဆိုတာ ၄၄ 💠 မမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

လည်း မသိ၊ အရူးတစ်ယောက်လို ဖြစ်နေတဲ့ ပဋာစာ ရီဟာ သတိတရား ပြန်ထားနိုင်တဲ့အချိန်မှာ လူ ကောင်းပကတိ ပြန်ဖြစ်လာပါတယ်။

မငိုတော့ဘူး၊ မျက်ရည်လည်း မကျတော့ဘူး။ မြတ်စွာဘုရားရှင် သူ့ကို ပြောလိုက်တဲ့ စကားဟာ ဘုန်းကြီးတို့အတွက်ကျင့်ရမယ့်တရားအချုပ်ပါပဲ။

တရားချုပ်ရင် သတိ၊ တရားရဲ့အချုပ်ကို သတိ လို့ ပြောရပါမယ်။ စကားရဲ့အချုပ်က ကတိပါ။ စကား တွေ ဘယ်လောက်ပြောပြော အဲဒီစကားတွေကို ချုပ်နှောင်ထားတာဟာ ကတိစကားပါ။ ဘုန်းကြီးတို့ ဘယ်လောက်ပဲ ပြောနေပြောနေ၊ တရားတွေ ဘယ် လောက်ပဲများများ၊ဒီတရားတွေအားလုံးရဲ့အချုပ်က သတိတရားပါ။

မြတ်စွာဘုရားရှင် ဟောကြားတဲ့ တရားထဲမှာ သတိမပါတာ မရှိပါဘူး။ လေးဆယ့် ငါးနှစ်၊ လေး ဆယ့်ငါးဝါတိုင်တိုင်သက်တော်ထင်ရှားရှိစဉ်ကာလ နေ့တိုင်းနေ့တိုင်း ပြောကြားသွားတဲ့ စကားသည် "အပွမာဒေန သမွာဒေထ" မမေ့မလျော့ မပေ့ါမဆ တဲ့ သတိတရားနဲ့ ပြည့်စုံအောင် ကျင့်ကြံကြပါလို့ သတိထားနိုင်းတာပါ။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ◆ ၄၅ ဘဂိနိ - ချစ်သမီး ပဋာစာရီ သတိ ပဋိလဘ - သတိထားလိုက်ပါ။ အဲ့ဒီတော့ သတိထားတယ်ဆိုတာ ဘုန်းကြီး တို့ ပရိသတ် တရားကျင့်လိုက်တာပါ။ တရားဓမ္မကို ကျင့်ကြံပွားများ အားထုတ်နေတယ် ဆိုတာဟာ သတိထားနေတာပါ။ ဘာတွေကို သတိထားရမယ် ဆိုတာတော့ ရှိပါတယ်။

公 公 公

## ကိုယ်စိတ်နှစ်ပါး သတိထားရှုပွား

ကိုယ်နဲ့ စိတ်ကို သတိထားကာ ရှုနေရမယ်။ "တရားဘယ်လိုကျင့်ရမလဲ"လို့ ဘုန်းကြီးကို မေးတဲ့ သူတွေက "အရှင်ဘုရား၊ တပည့်တော်တို့ တရား လည်း ကျင့်ချင်တယ်ဘုရား၊ တရားစကား အများ ကြီး ပြောရင်လည်းပဲ မမှတ်နိုင်ဘူးဘုရားတဲ့၊ တိုတို ကျဉ်းကျဉ်းလေး နားလည်အောင်ပြောပါ၊ ဘယ်လို ကျင့်ရမလဲ"လို့ မေးလာလို့ရှိရင် ဘုန်းကြီးက ဒီ စကားပဲ ပြောလိုက်ပါတယ်။

"ကိုယ်စိတ်နှစ်ပါး သတိထားနေ"လို့ပါ။ ကိုယ် ရယ်၊စိတ်ရယ်လို့ဒီနှစ်ပါးကိုသတိထားနေရင်တရား ဖြစ်ပါလိမ့်မယ်။ တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ◆ ၄၇ လူတိုင်း လူတိုင်းမှာ ကိုယ်ရယ်၊ စိတ်ရယ်လို့ ရှိပါတယ်။ သတ္တဝါတိုင်းမှာ ရှိနေတာကိုယ်ရယ်၊ စိတ် ရယ်ပါ။ ကမ္ဘာလောကကြီးတစ်ခုလုံးမှာ ရှိနေတာ ကိုယ်နဲ့ စိတ်ဆိုတဲ့ ရုပ်နဲ့ နာမ်ပါ။ ရုပ်တရားဟာ ဟော ဒီ ကိုယ်ကိုအကြောင်းပြုပြီးတော့မှ ဖြစ်ပါတယ်။ ကိုယ်ပေါ်မှာ ဖြစ်နေတာတွေ၊ ကိုယ်ပေါ်မျာ ထင်ရှား နေတာတွေဟာ ရုပ်တရားပါ။

ကိုယ်ကို ဘယ်လို သတိထားကြည့်မလဲ။ ခု ကိုယ့်ကိုယ်မှာ ဘုန်းကြီးတို့ ကြည့်လိုက်ပါ။ နည်း နည်းလေး နာရီဝက်၊ လေးဆယ့်ငါးမိနစ်၊ တစ်နာရီ စသည်ဖြင့် ထိုင်နေတဲ့အခါ၊ အထိုင်ကြာလာတဲ့အခါ ခန္ဓာကိုယ်အောက်ပိုင်းမှာပူနေတယ်ဆိုတဲ့သဘော ရှိလာပါတယ်။

ကြမ်းပြင်နဲ့ထိထားတဲ့နေရာကပ်ထားတဲ့နေရာ မှာ ပူနေတယ်ဆိုတာဟာ ဘယ်မှာဖြစ်နေတာလဲဆို ရင် ကိုယ်ပေါ်မှာ ဖြစ်နေတာပါ။ ကိုယ်ပေါ်မှာ ဖြစ်နေ တဲ့ ပူတယ်ဆိုတဲ့ သဘောတရားကို ရုပ်လို့ ပြောတာ ပါ။

ရုပ်၊ နာမ် ခွဲပြောကြဆိုလို့ရှိရင် ယောက်ျား၊ မိန်းမလည်း မဟုတ်ဘူး၊ ပူနေတဲ့ သဘောတရားကို ၄၈ • မမ္မဒူက ဒေါက်တာအရှင်းညီဿရ ဘုန်းကြီးတို့ ဖြူတယ်၊ မည်းတယ်လို့ ပြောလို့ မရ ပါဘူး။ လေးတယ်၊ ပေ့ါတယ်လို့ ပြောလို့မရပါဘူး။ သဘောတရားလေးပဲ ရှိတယ်။

ခန္ဓာကိုယ်ပေါ်မှာဖြစ်နေတဲ့သဘောတရားဟာ ပူတာရှိတယ်။ အေးတာရှိတယ်၊ ညောင်းနေ၊ ကိုက် နေ၊ ထုံကျင်နေတာတွေသာ ရှိပါတယ်။ အခု နည်း နည်းအထိုင်ကြာတော့ ညောင်းလာပါတယ်။

ညောင်းတယ်ဆိုတာ ဘယ်မှာဖြစ်နေသလဲလို့ ကြည့်ပါ။ ကိုယ်ပေါ်မှာ ဖြစ်နေတဲ့ ညောင်းနေတဲ့ သဘောတရားကို ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်က ညောင်း တာဟာ လက်ပဲ၊ ညောင်းတာဟာ ခြေထောက်ပဲလို့ မရပါဘူး။

ညောင်းတဲ့ သဘောတရား၊ ညောင်းတာကို ယောက်ျား၊ မိန်းမ ခွဲခြားလို့ မရပါဘူး။ အသက်ကြီး တယ်၊ အသက်ငယ်တယ်လို့ ပြောလို့ မရပါဘူး။ ပုဂ္ဂိုလ်၊ သတ္တဝါ၊ ယောက်ျား၊ မိန်းမ မဟုတ်ဘဲနဲ့ သဘောတရား သီးသန့်သာ ရှိတဲ့ အခြေအနေ တစ်ခု ကိုယ်ပေါ်မှာ ဖြစ်တဲ့ ဒီအခြေအနေကို ရုပ်လို့ ခေါ်ပါတယ်။ ဒါကို သတိထားနေလို့ ရှိရင် တရားဖြစ် တာပါပဲ။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ♦ ၄၉ နောက်တစ်ခါ စိတ်ကို ပြန်သတိထားတယ် ဆိုတာက ကိုယ့် စိတ် ဘယ်ရောက်နေလဲ၊ ဘာတွေ စဉ်းစားနေလဲ၊ ဘာတွေ တွေးနေလဲပေ့ါ့၊ အကုသိုလ် အကြောင်းတွေးရင်းလည်း အကုသိုလ်ဖြစ်မှန်းသိ၊ ကုသိုလ်အကြောင်းတွေတွေးတောနေရင်းလည်း ကုသိုလ်ဖြစ်မှန်းသိပြီးတော့ စိတ်ကို သတိထားတာ တရားရှုမှတ်နေတာပါ။

ကိုယ်ရယ်၊ စိတ်ရယ်လို့ ကိုယ်စိတ်နှစ်ပါး သတိ ထားနေရင်သောက၊ပရိဒေဝတွေကင်းငြိမ်းပါတယ်။ ဘုန်းကြီးတို့ သောက၊ ပရိဒေဝတွေ ဘာကြောင့် ဖြစ် သလဲဆိုရင် ပတ်ဝန်းကျင်ကို မှီခိုနေလို့ ဖြစ်တာလို့ သုံးသပ်ရပါမယ်။

စိတ်မကောင်းဖြစ်တယ်တို့၊ စိတ်ဆင်းရဲတယ် တို့၊ စိတ်မချမ်းမသာဖြစ်တယ်တို့၊ ငိုရတယ်တို့၊ ပူဆွေးရတယ်တို့ ဆိုတာတွေဟာ ဘာကို မှီလို့ ဖြစ် တာလဲဆိုရင် ပတ်ဝန်းကျင်ကို မှီတွယ်လို့ပါ။

ကိုယ့် ပတ်ဝန်းကျင်မှာ ရှိနေတဲ့ သက်ရှိသက်မဲ့ တွေကို အခြေခံပြီးတော့ ဘုန်းကြီးတို့သောကတွေ ဖြစ်ကြပါတယ်။ ပရိဒေဝတွေ ဖြစ်လာကြတယ်။ စိုးရိမ်ရတယ်၊ ငိုကြွေးရတယ်။ ပူဆွေးရပါတယ်။

### ၅ဝ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

အခု တရားကျင့်နေတယ်ဆိုတာက ပတ်ဝန်း ကျင်အမှီအခိုကင်းအောင် နေလိုက်တာပါ။ ဘာ တစ်ခုကိုမှ ပတ်ဝန်းကျင်ကို မမှီတော့ဘူး။ ကိုယ့် တစ်ယောက်တည်း လွတ်လွတ်နေတယ်။ ကိုယ့် အခြေအနေလေးတစ်ခုနဲ့ ကိုယ်နေတယ်။

ကိုယ်ပေါ်မှာ ဘာဖြစ်နေသလဲလို့ ကြည့်တယ်။ စိတ်မှာ ဘာဖြစ်နေတယ်လို့ ကြည့်တယ်။ ကိုယ်ပေါ် မှာ ဖြစ်တဲ့ အခြေအနေကို သတိထားနေတယ်။ စိတ် မှာ ဖြစ်တဲ့ အခြေအနေကို သတိပြုနေတယ်။ ကိုယ် စိတ်နှစ်ပါး သတိထားကာ ရှုပွားနေရင် သောက၊ ပရိ ဒေဝတွေ ငြိမ်းအေးသွားပါမယ်။

"သောကပရိဒေဝါနံ သမတိက္ကမာယ – စိုးရိမ်၊ပူဆွေး ခြင်း၊ ငိုကြွေးခြင်းတို့ကို ကျော်လွန်နိုင်ဖို့ တရားကျင့် ရပါတယ်။"

ဘုန်းကြီးက သူနားလည်အောင်

"For the overcoming of the sorrow and lamentation"လို့ သူ့စကားအတိုင်း ပြန်ပြောရပါ တယ်။

## ဆင်းရဲကင်းချင် တရားဝင်

နောက်တစ်ချက် ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ် ကြီး၊ သတိပဋ္ဌာန သုတ္တန်မှာ ဖော်ပြတဲ့ အချက်က –

"ဒုက္ခဒေါမနဿာနံ အတ္ထင်္ဂမာယ – ကိုယ်ဆင်းရဲ ခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းတို့ ကင်းပျောက်စေဖို့ရာတရား ကျင့်ရပါမယ်"

မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်ကို ဘုရားရှင် ဟော ကြားတဲ့ရည်ရွယ်ချက်ကသတ္တဝါတွေမှာကိုယ်ဆင်း ရဲခြင်း ဆိုတာလည်း ရှိနေကြတယ်။ စိတ်ဆင်းရဲခြင်း ဆိုတာလည်းပဲ ရှိနေကြတယ်။

ကိုယ်စိတ်နှစ်ဖြာ ဆင်းရဲစွာ နေရတဲ့သူတွေ၊ ဆင်းရဲနေတဲ့ သတ္တဝါတွေကို ကိုယ်စိတ်ချမ်းသာစေ

## ၅၂ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ဖို့ ဒီသုတ္တန်၊ ဒီတရား၊ ဒီကျင့်စဉ်ကို ဘုရားရှင် ဟော ကြားပါတယ်။ "ဘာလို့ကျင့်နေတာလဲ"ဆိုရင်ကိုယ်၊ စိတ်နှစ်ဖြာ ချမ်းသာချင်လို့ တရားကျင့်နေရတာပါ။

ဒုက္ခဒေါမနဿာနံအတ္ထင်္ဂမာယ – ကိုယ်ဆင်းရဲ ခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းတို့ ကင်းပျောက်စေဖို့ရာ ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်ရေ ကိုယ်လည်း မဆင်းရဲချင် ဘူး၊ စိတ်လည်း မဆင်းရဲချင်ဘူး။

"For the disappearance of pains and lamentation"

ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ ကိုယ်ပေါ်မှာ ဖြစ်နေတဲ့ ဆင်းရဲဒုက္ခဆိုတာ ဘုန်းကြီးတို့ ခန္ဓာကိုယ်ရှိတော့၊ ခန္ဓာကိုယ်အကြောင်းပြုပြီးတော့ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း ဆိုတာ မလွဲမသွေ ရှိလာပါတယ်။

ခန္ဓာရှိတဲ့ သူမှန်သမျှ ဆင်းရဲဒုက္ခကိုယ်စီ ရှိကြ ပါတယ်။လူကြီးနဲ့ လူငယ်၊လူငယ်ကတော့ သိပ်မသိ သာသေးဘူး။ ထားလိုက်ပါ။ လူကြီးက ပိုပြီးတော့ ထင်ရှား သိသာပါတယ်။ လမ်းသွားလို့လည်း မကောင်းဘူး။ ဒူးက နာ၊ ခါးက နာ၊ ကျောက နာ၊ အိပ်လို့လည်း မရဘူး။ နေလို့လည်း မကောင်းဘူး၊ ထိုင်လို့လည်း မကောင်းဘူး။ ဘာဆင်းရဲနေတာ လဲဆိုရင် ကိုယ်ဆင်းရဲနေတာပါ။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ◆ ၅၃ နောက်တစ်မျိုးက စိတ်ဆင်းရဲရတာပါ။ ကိုယ် စိတ် နှစ်ပါးရှိကြတဲ့ သူတွေမှာ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း လည်း ရှိပါတယ်။ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းလည်း ရှိပါတယ်။ ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်းတွေ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းတွေ ကင်း ပျောက်စေဖို့ တရားကျင့်ရပါမယ်။

ဘုရားရှင်လက်ထက်တုန်းက ရဟန်းတော် အပါး သုံးဆယ်၊ တောထဲတောင်ထဲသွားပြီးတော့ တရားကျင့်ကြပါတယ်။ တောတောင်အရပ်ဒေသ မှာ တရားရှာကြတယ်။ လူသူဝေးတဲ့ နေရာ၊ အသံဗ လံ ဆူညံမှုတွေ ကင်းဝေးတဲ့ နေရာ၊ တရားရှာမယ်၊ တရားအလုပ်ပဲ ဇောက်ချလုပ်မယ် ဆိုပြီးတော့ ရဟန်းတော်အပါးသုံးဆယ် တောထွက်တရားကျင့် ကြပါတယ်။

တစ်နေရာတည်း နှစ်ပါးမနေဘူး။ သစ်ပင်ရင်း နေတဲ့သူကနေ၊ ချုံပုတ်ထဲ နေတဲ့သူကနေ၊ လွင်တီး ခေါင်နေတဲ့ သူကနေ ချိုင့်ဝှမ်းကြား နေတဲ့သူကနေ၊ တောင်ထိပ်နေသူကနေ သူ့နေရာနဲ့သူ၊ ကိုယ့်နေရာ နဲ့ ကိုယ် သီးခြားစီ နေပြီး ကျင့်နေကြတာပါ။

တစ်နေရာစီ၊ တစ်ပါးစီ လွတ်လွတ်လပ်လပ် ကျင့်ကြံနေရင်း တစ်နေ့ကျတော့ ရဟန်းတော် တစ်

### ၅၄ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ပါး ကျားဆွဲခံရပါတယ်။ အချိန်မတော် ညသန်းခေါင် အလစ်ချောင်းနေတဲ့ ကျားက တရားကျင့်တဲ့ ရဟန်း ကို ကိုက်ချီပြီးတော့ ယူသွားတယ်။ ကျားပါးစပ်ဖျား မှာပါသွားတဲ့ရဟန်းတော်က "ကူပါဦးကယ်ပါဦး" လို့ အကူအညီတောင်းပါတယ်။ ဒီအသံကြားတဲ့အခါမှာ သီတင်းသုံးဖော် ရဟန်းတော်တွေ အမြန်ထွက်လာ ကြပြီးတော့ ကျားကို ခြောက်လှန့်ပါတယ်။ ဒါပေမဲ့ မရပါဘူး။

ကျားဆွဲတဲ့နောက် ပါသွားတဲ့ ရဟန်းတော်ကို ကျန်ခဲ့တဲ့ ရဟန်းတော်တွေက လှမ်းသတိပေးကြ တယ်။ "ငါ့ရှင် ဒီအချိန် ဘယ်သူကမှ ဘယ်သူ့ကို မကယ်နိုင်ဘူး၊ ကိုယ့်တရားကိုသာ ကိုယ် အားကိုး ပါ"လို့ပြောကြပါတယ်။

တကယ်အရေးကြီးတဲ့ အချိန်အခါ ဘုန်းကြီးတို့ ဘေးဒုက္ခတွေနဲ့ ကြုံတဲ့အချိန်အခါမှာ ဘာအားကိုး ရမလဲ။ ကိုယ့်တရားကိုသာ ကိုယ် အားကိုးဖို့ ပြော လိုက်ကြတာပါ။

ပြောတဲ့အတိုင်းပါပဲ။ ခုနကကျားက ဒီရဟန်း တော်ကို ခြေဖဝါးကနေ ကျွတ်ကျွတ်ဝါးစားတာ အသားတွေ၊ အကြောတွေ၊ အရိုးတွေ၊ ဘာတစ်ခုမှ

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၅၅ မကျန်ပါဘူး။ သွေးထွက်သံယို မြင်မကောင်း၊ ရှုမ ကောင်းအောင် အစားခံရချိန်မှာ ခန္ဓာကိုယ်မှာ ဖြစ် ပေါ်နေတဲ့ ဆင်းရဲဒုက္ခ ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်ရေ ဒီ ရဟန်းတော်လောက်ပြင်းထန်တဲ့သူ ရှိပါဦးမလား။

တော်ရံ မဟုတ်ပါဘူး။ ဘုန်းကြီးတို့ ခလုတ် တိုက်မိရင်တောင်မှ၊ ဓားရှရင် တောင်မှ နာလိုက် တာ။ လက်သည်းတွေ ကျွတ်သွားရင်တောင်မှ နား လိုက်တာ။

ခု ကျားစားခံရတဲ့ ရဟန်းတော် ခြေဖဝါးကနေ စားသွားလိုက်တာ ခြေသလုံး၊ ပေါင်၊ ဝမ်းဗိုက်၊ ခန္ဓာ ကိုယ်တစ်ခုလုံး ကုန်ခါနီး၊ ဝမ်းဗိုက်ရောက်လာပြီ။ ဒီအချိန်မှာပျံတော်မမူသေးခင်ကပ်ပြီးတော့ရဟန္တာ ဖြစ်သွားပါတယ်၊ အချိန်မီ ရဟန္တာဖြစ်သွားပါတယ်။ တရားရသွားပါတယ်။

သူ တရားရအောင် ရှုသွားတဲ့နေရာမှာ သက် သက် သာသာ ရှုရတာလား၊ ဆင်းဆင်းရဲရဲ ရှုမှတ် သွားရတာလား သတိထားကြည့်ပါ။ ပင်ပန်း ဆင်းရဲ စွာရှုမှတ်သွားရတာပါ။

ဘုန်းကြီးတို့ တရားထိုင်၊ တရားမှတ်တယ် ဆို ရာမှာ တစ်နာရီလောက် အားထုတ်လို့ရှိရင် ညောင်း

## ၅၆ 💠 မမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

တယ်၊ကိုက်တယ်၊နာတယ်ဆိုပြီးတော့ ဆက်မကျင့် ချင်တော့ဘူး၊ ဟိုပြောင်းဒီရွှေ့လို့မှ မပျောက်ဘူး ဆို လို့ရှိရင် နောက်မှ ကျင့်တော့မယ်။ နောက်မှ အား ထုတ်မယ်ဆိုပြီးတော့ လက်လျှော့သွားကြပါတယ်။

ခုနရဟန်းတော်မှာ ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်ရေ လက်လျှော့ဖို့ အချိန်ဆိုတာလည်း မရှိတော့ဘူး။ နောင်ဆိုတာလည်းပဲ မရှိတော့ဘူး။ ရအောင်ကျင့် ရင်ကျင့်၊ ခုမရရင်လည်း နောင်ရမဖို့ မရှိတော့ဘူး။ တရားကျင့်လည်း သေရမှာပဲ၊ မကျင့်လည်းပဲ သေရ မှာပဲ။ အချိန်ပိုင်းပဲ လိုတော့တယ်ဆိုတာသိတဲ့ ရ ဟန်းတော် အပြင်းအထန် ကျင့်ပါတယ်။

ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်းတွေ ပြင်းထန်စွာ ဖြစ်ပေမဲ့ လို့ ကြိုးစားရှုမှတ်ကျင့်ကြံတဲ့ ရဟန်းတော်ဟာ တရားဓမ္မသိမြင်သွားပါတယ်။ ရဟန္တာအရှင်မြတ် ဖြစ်သွားပါတယ်။

ဒီလို ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်းတွေ လက်တွေ့ ရင်ဆိုင် ရတဲ့ အချိန်မှာ အကောင်းဆုံးရင်ဆိုင်နိုင်ဖို့ ပြင်ဆင် ထားဖို့ လိုပါတယ်။ ခန္ဓာကိုယ်မှာ ဒက်ရာ အနာတရ ဖြစ်ချင်ဖြစ်မှာပဲ။ သွေးထွက်သံယိုမှုတွေ ရှိချင်ရှိမှာ ပဲ။ သွေးထွက်သံယိုမှုတွေ ရှိချင်ရှိမှာပဲ။ မခံရပ်နိုင် တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ � ၅၇ လောက်အောင် ပြင်းပြတဲ့ ရောဂါတွေ ကိုယ်ပေါ်မှာ ပေါ်ချင်ပေါ်မှာပဲ။ ဒီအချိန်အခါမှာ ဒီဒုက္ခတွေကို ရင် ဆိုင်နိုင် ဖြေရှင်းနိုင်ဖို့ တရားကျင့်ရပါမယ်။

ကိုယ်ပေါ်မှာဖြစ်နေတဲ့ ကာယိကဒုက္ခ ကိုယ် ဆင်းရဲတွေ ကင်းအောင်လည်း တရားကျင့်ရပါ တယ်။ စိတ်မှာဖြစ်နေတဲ့ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းတွေ ကင်း အောင်လည်း တရားကျင့်ရပါမယ်။

ခုက္ခဒေါမနဿာနံအတ္ထင်္ဂမာယ - ကိုယ်ဆင်းရဲ ခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲခြင်းတို့ ကင်းပျောက်စေဖို့ရာ ကိုယ် လည်းချမ်းသာ၊ စိတ်လည်းချမ်းသာရပါလို၏။ ကိုယ် စိတ်နှစ်ဖြာ ချမ်းသာကြပါစေ၊ ဆုတောင်း ကိုယ်စီ ကိုယ်ငှ ရှိကြတယ်။ လူတိုင်း တောင့်တတယ်။လို ချင်တယ်၊ ကိုယ်လည်း ချမ်းသာချင်တယ်၊ စိတ် လည်း ချမ်းသာချင်တယ်။ ကိုယ်ချမ်းသာ၊ စိတ် ချမ်းသာ၊ ချမ်းသာသုခနှစ်ဖြာကို ရချင်တယ်ဆိုရင် တရားကျင့်ရမယ်။

ဒါဟာ တတိယ အကြောင်းပြတဲ့ စကားပါ။ တရားကျင့်ခြင်းအားဖြင့်ဘုန်းကြီးတို့ပရိသတ်ဘာရ မှာလဲ၊ ချမ်းသာသုခတွေ ရပါလိမ်မယ်။

## မဂ်ဉာဏ်ရချင် တရားဝင်

"ဉာယဿ အဓိဂမာယ – အရိယာမဂ်ဉာက်ကို ရရှိ စေ ဖို့ရာ။"

အရိယာမဂ်ဉာက်ကိုရဖို့ တရားကျင့် ရပါမယ်။ အရိယာမဂ်ဆိုတာ မှန်ကန်တဲ့ နိဗ္ဗာန်ရောက် ကြောင်း လမ်းစဉ်ပါ။

"For the attainment of the right method " လို့ ဘုန်းကြီးက သူ့ကို ပြောလိုက်တယ်။ right method ဆိုတာက မှန်ကန်တဲ့ နည်းစနစ်၊ မှန်ကန် တဲ့ နည်းလမ်းပါ။

ဒါကို ရရှိစေဖို့ ၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း နည်း လမ်းကောင်းကို ရစေဖို့၊ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း နည်း လမ်းကောင်းတွေကို ရနိုင်စေဖို့ ဘာလုပ်ရမလဲ၊ တရားကျင့်ရပါမယ်။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ 💠 ၅၉ မၛွိုမနိကာယ် မဟာသီဟနာဒသုတ္တန်မှာ ဗုဒ္ဓ မြတ်စွာက အရှင်သာရိပုတ္တရာကို –

"သာရိပုတ္တရာ သတ္တဝါတို့၏ လားရာဂတိတို့ သည်ငရဲဘုံ၊တိရစ္ဆာန်ဘုံ၊ပြိတ္တာဘုံ၊လူ့ဘုံ၊နတ်ဘုံဟူ ၍ငါးမျိုးရှိကုန်၏။သာရိပုတ္တရာငါဘုရားရှင်သည်ထို လားရာဂတိငါးပါးနှင့် ဂတိငါးပါးသို့ ရောက်ကြောင်း အကျင့်တို့ကိုလည်း သိမြင်၏။ ထို ဂတိငါးပါးမှ ကင်း လွတ်ရာနိဗ္ဗာန်နှင့်နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကို လည်း သိမြင်၏" လို့ မိန့်ကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။

မီးကျီးတွင်းနဲ့ တူတဲ့ ငရဲဘုံသို့ သွားရာ လမ်းကြောင်း မစင်တွင်းနဲ့ တူတဲ့ တိရစ္ဆာန်ဘုံသို့ သွားရာလမ်းကြောင်း သစ်ပင်အိုနဲ့ တူတဲ့ လူ့ဘုံသို့ သွားရာလမ်းကြောင်း ပြာသာဒ်ဆောင်နဲ့တူတဲ့ နတ်ဘုံသို့ သွားရာလမ်းကြောင်း တို့ကိုသာမက ချမ်းမြကြည်လင်တဲ့ ရေကန်နဲ့တူတဲ့ နိဗ္ဗာန်သို့ သွားရာလမ်းကြောင်းတို့ကို ကိုယ်တော် ၆၀ 💠 မမ္မဒူက ဒေါက်စာအရှင်းညီဿရ တိုင် သိမြင်သလိုအများဝေနေယျတွေ သိမြင်ကြစေ ဖို့ ဟောကြားတော်မူခဲ့ပါတယ်။

ပူလောင်ကျဲတောက်တဲ့ နေရောက်အောက် မှာ ဆာလောင်ပင်ပန်းစွာ စရီးသွားနေရသူ တစ် ယောက်ဟာ အေးမြတဲ့ အရိပ်အာဝါသကို နားခိုဖို့ တောင့်တပါတယ်။ ရှာဖွေပါတယ်။ ဒါပေမဲ့ လမ်းမှား လျှောက်မိတဲ့အတွက် ရဲရဲတောက် ပူလောင်နေတဲ့ မီးကျီးတွင်းထဲ ကျရောက်သွားသလို အကုသိုလ်စု မကောင်းမှုတွေကို ပြုတဲ့သူဟာ ကောင်းရာ သုဂတိ မရောက်ဘဲ အပါယ်ငရဲရောက်ရပါတယ်။

နောက်လမ်းကြောင်းတစ်ကြောင်းကတိရစ္ဆာန် ဘဝသို့ ရောက်သွားတဲ့ လမ်းကြောင်းပါ။ ရေဆာနေ သူ ရေငတ်တုန်း ရေတွင်းထဲမကျဘဲ မစင်တွင်းထဲ ကျသွားတာနဲ့ တူပါတယ်။ မကောင်းမှု အကုသိုလ် တွေ ပြုပြီး တိရစ္ဆာန်ဘဝမှာ သွားဖြစ်ရတာပါ။ ရုံစရာ နလုံးနာစရာကောင်းတဲ့ဘဝကိုလွဲရော်ရောက်သွား တာပါ။

ပူလောင်ပင်ပန်းမှုတွေ ဖြေဖျောက်ဖို့ အရိပ် ကောင်းကောင်းအောက်မှာ နားခိုချင်သူ တစ် ယောက်ဟာ လမ်းမှန်ကိုမရောက်တဲ့အတွက်အပင်

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ◆ ၆၁ အိုကြီးအောက်ကိုသာ ရောက်သွားရပါတယ်။ အကိုင်းအခက် အရွက်တွေ သွေ့ခြောက်ပြီး ကျိုးတိုး ကျဲတဲ ဖြစ်နေတဲ့ သစ်ပင်အိုကြီးဆီကိုသာ ရောက် သွားတာဟာ ပြိတ္တာဘုံဘဝကို ရောက်သွားရတာနဲ့ တူပါတယ်။

ငတ်မွတ်ခေါင်းပါး အစာရှားတဲ့ ပြိတ္တာဘဝဟာ အေးချမ်းမှု မရှိတဲ့ အပင်ခြောက်အောက်မှာ အရိပ် ခိုရတာနဲ့ တူပါတယ်။ စွဲလမ်းချစ်ခင်မှုတွေ တပ်မက် နှစ်သက်မှုတွေ ဖြတ်တောက်နိုင်ပါမှ ဘဝအေးချမ်း သာယာမယ်ဆိုတာကို နားမလည် မသိမြင်တဲ့ အတွက် အစွဲအလမ်းတွေနဲ့ သေပြီး ပြိတ္တာဖြစ်သူ တွေ လျှောက်လှမ်းသွားကြတဲ့ လမ်းကြောင်းကို လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ဟာ ကောင်းကောင်း သိ မြင်တော်မူပါတယ်။

အရိပ်ခိုဖို့ အပန်းဖြေဖို့ နားခိုစရာရှိရာလမ်းကို ရှာဖွေလျှောက်လှမ်းနေသူဟာ လမ်းမှန် မသိတဲ့ အတွက် ရောက်ချင်ရာကို ရောက်သွားပါတယ်။ သူ ရောက်သွားတဲ့ နေရာက အရိပ်ကောင်းတဲ့ သစ် ပင်ကြီးတွေ အုပ်ဆိုင်းနေတဲ့နေရာ၊ အေးချမ်း ကြည် လင်တဲ့ ရေကန်ကြီးတွေရှိတဲ့နေရာ မဟုတ်ဘဲ

### ၆၂ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

စိုက်ပျိုးပြီးကာစ အပင်ပေါက်လေးတွေသာ ရှိနေတဲ့ နေရာပါ။ အမှန်တကယ် သက်သာအေးချမ်းမှုကို ပေးနိုင်တဲ့ အရိပ်ကောင်း မဟုတ်ဘဲ တော်ရုံတန်ရုံ ချမ်းသာ သုခလောက်သာရှိတဲ့ လူ့ဘဝကို ရောက်ရ တာမျိုးပါ။

နတ်ဘုံဌာန နတ်လောကမှာ ဘုံဗိမာန် စည်းစိမ် ချမ်းသာ အခြွေအရံတွေနဲ့ ပြည့်ပြည့်စုံစုံ နေရာတာ ဟာ နေပူထဲကလူ ဗိမာန်ပြာသာဒ်ဆောင်ပေါ် ခေတ္တ ခကာတက်ရောက် နားခိုခွင့်ရတာနဲ့ တူပါတယ်။ နတ် ပြည်ရောက်ကြောင်း ကုသိုလ်ကောင်းမှုတွေကို ပြု သူတစ်ယောက်လျှောက်နေတဲ့လမ်းဟာ ပြာသာဒ် ပေါ် တက်တဲ့လမ်းပါ။

ပြာသာဒ်ကြီးပေါ် တက်နေရပေမဲ့ ကိုယ်ပိုင် မဟုတ်တော့ အချိန်တန်ရင် ပြန်ဆင်းရသလို တည် တံ့ ခိုင်မြဲတဲ့ ချမ်းသာမျိုးမဟုတ်ဘဲ ခေတ္တခဏသာ ပိုင်ဆိုင်ခွင့်ရှိတဲ့ နတ်ဘဝဟာလည်း တကယ် ကောင်းမွန်ပြည့်စုံတဲ့ ဘဝမျိုး မဟုတ်သေးပါဘူး။ ဒီလမ်းကလည်း အမှန်တကယ် လျှောက်သင့်တဲ့ လမ်းမဟုတ်သေးပါဘူး။

ငရဲ၊ တိရစ္ဆာန်၊ ပြိတ္တာ၊ လူ၊ နတ်ဘဝတွေကို

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ◆ ၆၃ ရောက်စေတဲ့လမ်းဟာ သံသရာလည်တဲ့လမ်းပါ။ ဒုက္ခမကင်းတဲ့ လမ်းပါ။ ဘုံဘဝအမျိုးမျိုးကို ရောက် စေကြောင်းဖြစ်တဲ့ ကုသိုလ် အကုသိုလ်လမ်း ကြောင်းတွေကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် သိမြင် တော်မူပါတယ်။ ဘုံဘဝတွေက လွတ်မြောက်ရာ သံသရာ အလည်ရပ်စေတဲ့ နိဗ္ဗာန်လမ်းကြောင်းကို လည်းမြတ်စွာဘုရားရှင်ဟာ သိမြင်တော်မူပါတယ်။ သတိပဋ္ဌာန်တရား ကျင့်စဉ်လေးပါးဟာ နိဗ္ဗာန် ရောက်ကြောင်းတစ်ခုတည်းသောလမ်းကြောင်းပါ။ နိဗ္ဗာန်သွားဖို့အတွက် တစ်ကြောင်းတည်းသော လမ်းမုန်ပါ။

ရေဆာနေသူဟာ ကြည်လင်သန့်ရှင်းတဲ့ ရေ ကန်ကြီးရှိရာကိုသွားရင် စိတ်ချမ်းသာပါတယ်။ အရိပ်ရှာနေသူဟာ အရိပ်အာဝါသကောင်းတဲ့ တော အုပ်ကြီးထဲ ရောက်သွားရင် စိတ်ချမ်းသာပါတယ်။ သံသရာခရီးထဲမှာ ဆင်းရဲဒုက္ခပေါင်းစုံနဲ့ မွန်းကြပ်နေ သူဟာ နိဗ္ဗာန်ရောက်ပါမှ ချမ်းသာသုခကို အပြည့် အဝ ခံစားခွင့် ရပါတယ်။

အေးငြိမ်းချမ်းသာမှုကို ပြည့်ပြည့်ဝဝ ပေးစွမ်း နိုင်တဲ့ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း ဖြစ်တဲ့ လမ်းကို ကိုယ် ၆၄ 💠 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

တိုင်ရောက်ပြီး ဖြစ်သလို ရောက်လိုသူတွေကို အတိ အကျ ညွှန်ပြနိုင်သူဟာ မြတ်စွာဘုရားပါ။ နိဗ္ဗာန် ရောက်လိုသူတိုင်းဟာ သတိပဋ္ဌာန်တရားကို ဘယ် နည်းနဲ့မဆို မဖြစ်မနေ ကျင့်ကြံအားထုတ်ကြရပါ တယ်။ မဖြစ်မနေ ကြိုးစားကျင့်ကြရပါတယ်။

တရားကျင့်တာဟာ သတိပဋ္ဌာန်လမ်းကြောင်း ကို လျှောက်နေတာပါ။ မှန်ကန်တဲ့ လမ်းကြောင်းပေါ် ရောက်ဖို့ တရားကျင့်ကြရတာပါ။

နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း တရားတွေကို တရား ကျင့်မှ သိပါတယ်။ ဘုန်းကြီးတို့ တရားနာရုံနဲ့လည်း မသိသေးပါဘူး။ တရားစာပေဖတ်ရှုရုံနဲ့လည်း မသိ သေးပါဘူး။

စမ်းတဝါးဝါးနဲ့ သိသလိုလိုရှိတာပဲ ရှိသေးတာ ပါ။ စာတွေ့ကနေ တကယ်သေချာတာကတော့ လက်တွေ့ကျင့်တော့မှ သေချာပါတယ်။ လက်တွေ့ ကျင့်စဉ်တွေ ကျင့်ကြံနေတာကို တရားကျင့်တယ် လို့ ပြောကြတာပါ။နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်းနည်းလမ်း ကောင်းတွေကို တွေ့ရှိစေဖို့ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း နည်းလမ်းကောင်းတွေ ရရှိစေဖို့ တရားကျင့်ရပါ မယ်။

## နိဗ္ဗာန်ရောက်ချင် တရားဝင်

"နိဗ္ဗာနဿ သစ္ထိကိရိယာယ – နိဗ္ဗာန်ကို ကောင်းစွာ သိမြင်နားလည်ဖို့ရာ"

နိဗ္ဗာန်ကို ကောင်းစွာ သိမြင်နားလည်စေဖို့ ဘာလုပ်မလဲဆိုရင်တရားကျင့် For the realization of unbinding လို့ ဘုန်းကြီးက သူ့ကို ပြောပါတယ်။

Unbinding ဆိုတာက ချည်နောင်မှုတွေ တင်း ကြပ်မှုတွေကို ဖြတ်တောက်လိုက်တာပါ။ နိဗ္ဗာန် ဆို တာဟာ တဏှာကင်းရာပါ။ တဏှာဆိုတဲ့ တုပ်နောင် တဲ့ သဘော၊ ချည်နောင်တဲ့ သဘောကို ပြေလွတ် အောင် ကျင့်မှ နိဗ္ဗာန် ရပါတယ်။

အခု သံသရာထဲကမထွက်နိုင်အောင် ဘယ်သူ က ချည်ထားလဲဆိုရင် တကှာက ချည်ထားတယ်။ ၆၆ 🍫 ဓမ္မဒူတ ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

ကိုယ့်အိမ်ကိုယ့်ယာကနေပြီးတော့ ကိုယ့်ပတ်ဝန်း ကျင့်ကနေပြီးတော့မခွာနိုင်အောင်ဘယ်သူကချည် ထားလဲ၊ တဏှာကချည်ထားတယ်။

ဘုန်းကြီးတို့ တောဘက်မှာ ချည်တိုင်မှာ ချည် ထားတဲ့နွား၊ နဖားကြိုးနဲ့ တိုင်နဲ့ ကပ်ချည် ထားလိုက် ပြီး ဆိုလို့ ရှိရင်၊ အဲ့ဒီနွား သွားချင်ရာ သွားလို့ ရလား ဆိုတော့ မရတော့ပါဘူး။ သူအလွန်ဆုံး သွားနိုင်လို့ ရှိရင် ဘယ်လောက်သွားနိုင်လဲ၊ ကြိုးတစ်ဆုံးပဲ သွား လို့ ရတယ်၊ ဒီကြိုး ဘယ်နှစ်ပေရှည်လဲ၊ ဘယ်နှစ် ကိုက်ရှည်လဲ၊ ဒီအတိုင်းအတာပဲ သွားနိုင်ပါတော့ တယ်။ ဒါထက် ပိုပြီးတော့ သွားလို့ မရပါဘူး။

ဘုန်းကြီးတို့ သူသူကိုယ်ကိုယ် အားလုံးသော သတ္တဝါတွေမှာလည်း တဏှာကြိုးချည်ထားတာ ခံရ ပါတယ်။ တဏှာကြိုးက ဘယ်လောက်ရှည်သလဲ ပေါ့။ ဒီအတိုင်းအတာအထိ ရောက်နိုင်ပါတယ်။

တချို့အိမ်ကတောင်မှ မခွာနိုင်ဘူး။ မထွက်နိုင် ဘူး၊ ဘယ်သွားချင်တယ်ဆိုလည်း သွားလို့ မရဘူး။ လာချင်တယ်ဆိုလည်း လာလို့မရဘူး။ လည်ချင် တယ်ဆိုလည်း လည်လို့ မရဘူးလို့ ဖြစ်နေတာဟာ ကြိုးချည်ခံထားရလို့ပါ။

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ ♦ ၆၇ ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်ရဲ့ တကှာကြိုးက မြို့ တစ်ပတ်လောက်ပဲ ရှိတယ် ထင်ပါတယ်။ မြို့ အပြင် ဘက်တောင် မရောက်ဘူး။ ဘယ်သွားမယ် ဆို လည်း မဖြစ်နိုင်ဘူး။ ဘာလုပ်မယ်ဆိုလည်း မလုပ် နိုင်ဘူး။

ခုနက နဖားကြိုးချည်ခံရတဲ့ နွားသည် သူ့အ တွက် သက်သောင့်သက်သာ ဘယ်လိုရှိတုံး၊ နဖား ကြိုးက ရှည်တာ ကောင်းလား၊ တိုတာကောင်းလား၊ ဘယ်ဟာက လွတ်လပ်လဲ၊ ရှည်တာက လွတ်လပ် တယ်၊ တိုတာက မလွတ်လပ်ဘူး၊ တင်းကြပ်တယ်။

ဘုန်းကြီးတို့ ပရိသတ်မှာလည်းပဲ တဏှာကြိုး ရှည်တာကောင်းလား၊ တိုတာကောင်းလားဆိုရင် ရှည်တာကောင်းပါတယ်။ တဏှာကြိုးရှည်တာ ကောင်းသေးတယ်။

မရှိတာက ပိုကောင်းတယ်ဆိုတာ မငြင်းဘူး နော်၊ ရှည်လည်းပဲ ဒုက္ခရောက်တာပဲနော်၊ တိုလည်း ပဲ ဒုက္ခရောက်တာပဲ၊ တကယ်ကောင်းတာက ချည် နောင်မှုတွေကိုဖြတ်တောက်နိုင်မှ For the realization of unbinding ချည်နောင်မှုတွေ တင်းကြပ်မှု တွေ အားလုံးကို ဖြေဖြတ်လိုက်ပါတယ်။ ဖြတ်

၆၈ 💠 မမ္မဒူစာ ဒေါက်စာအရှင်မညိဿရ တောက်လိုက်ပါတယ်။ အဲဒီလို ဖြတ်တောက်ခြင်း သဘောတရားကိုလည်း ကောင်းစွာသိမြင် သွား ပါတယ်။

တကှာကင်းရာ၊ တကှာကုန်ရာ နိဗ္ဗာန်ကို မျက် မှောက်ပြုနိုင်ဖို့ရာ ကိုယ့်မျက်စိအောက်မှာ မြင်ရတဲ့ အရာဝတ္ထုကို သဲသဲကွဲကွဲ၊ ရှင်းရှင်းလင်းလင်း သိသ လိုတဲ့၊ နိဗ္ဗာန်ကို သိမြင်ဖို့အတွက် ဘာလုပ်ရမလဲဆို ရင် တရားကျင့်ရပါမယ်။ "ဘာကြောင့် တရားကျင့် ရတာလဲ" ဆိုတဲ့ မေးခွန်းအတွက် ဘုန်းကြီးကအဖြေ ငါးချက်ပေးပါတယ်။

- (၁) အချက်က ကိလေသာတွေ ကင်းစေဖို့
- (၂) အချက်က သောကပရိဒေဝတွေ ငြိမ်းစေဖို့
- (၃) အချက်က ကိုယ်ဆင်းရဲခြင်း၊ စိတ်ဆင်းရဲ ခြင်းတွေ ကင်းပျောက်စေဖို့
- (၄) အချက်က အရိယာမဂ်ဉာက်ကို ရစေဖို့
- (၅) အချက်က နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုနိုင်ဖို့ တရားကျင့်ရမယ်။

တရားဓမ္မ ကျင့်ကြံရင်လည်း၊ ဒီအကျိုးငါးပါး ရပါတယ်လို့ ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်မြတ်ကြီးသည်

တရားဘာကြောင့်ကျင့်ရတာလဲ � ၆၉ မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ္တန်မှာ အတိအကျ ဟောပြီး သားပါ။

သုတ္တန်ရဲ့ နိဒါန်းမှာကိုပဲ ဘုရားရှင် ကိုယ်တော် မြတ်ကြီး တိတိကျကျ ဟောကြားထားတဲ့ ဒီစကား "ဘာကြောင့် တရားကျင့်ရတာလဲ" ဆိုတဲ့ မေးခွန်းရဲ့ အဖြေလည်းဖြစ်သွားလိမ့်မယ်။

တရားကျင့်ခြင်းအားဖြင့် ဘာအကျိုးတရား ရတယ်ဆိုတဲ့၊ အကျိုးတရားလည်းပဲ ပေါ်လွင်ပါလိမ့် မယ်။

ဒီအကြောင်းအကျိုးတရားတွေကို နားလည် သဘောပေါက်ကာ ကျင့်ကြံနိုင်သဖြင့် ဒုက္ခစပ်သိမ်း ငြိမ်းရာအမှန် မြတ်နိဗ္ဗာန်ကို လျင်မြန်စွာ လွယ်ကူစွာ နဲ့ ရောက်နိုင်ကြပါစေလို့ ဆုတောင်းပြီးတော့ ဒီကနေ့ တရားနိဂုံးချုပ်ကြစို့။

### ဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရ

မ္မေဒူတတောရသာသနာ့ရိပ်သာ ဟံသာဝတီဂေါက်ကွင်းအနီး၊ ဆယ်မိုင်ကုန်း၊ပဲခူးမြူ့

## ဓမ္မဒူတဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရာဘိဝံသ ၏

<u>ဗေးဘားထဲလှဝေဂြီး စာအာဂ္ဂက</u>ါး

၁။ တရားနှင့်နေပါ

၂။ တရားမရခြင်းအကြောင်းရင်း

၃။ အပါယ်တံခါးပိတ်ထားကြစို့

၄။ လမ်းညွှန်တရားဆောင်ပုဒ်များ

၅။ မငိုကြသောမိသားစု

၆။ လိုရင်းတိုရှင်းဝိပဿနာ

၇။ တရားဘယ်လိုကျင့်ရမလဲ

ิ ดแ How To Pratise Meditation

၉။ လိုအင်ဆန္ဒတွေပြည့်ပါစေ

၁၀။ ဘာသာမဲ့သူလေး

၁၁။ သေဘေးဆင်ခြင်ကြိုတင်ကာပြင်

### ဓမ္မဒူတဒေါက်တာအရှင်ပည်ဿရာဘိဝံသ**၏**

## ပေးဘားထဲလှငေဂြီး စာအာဂ္ဂမား

၁၂။ တရားချစ်တဲ့သူ

၁၃။ တစ်နေ့ကုန်သွားရင်

၁၄။ တရားကျင့်သူနှင့်မကျင့်သူ

၁၅။ နမောတဿ ဘုရားရှိခိုး

၁၆။ ဘဝစစ်တမ်း

၁၇။ ပေါင်းစုတူယှဉ်နိဗ္ဗာန်ဝင်

၁၈။ ပေးဆပ်ရမည့်အကြွေး

၁၉။ တရားဘာကြောင့် ကျင့်ရတာလဲ

၂ဝ။ တရားကျင့်ဖို့ ကောင်းတဲ့အချိန်

၂၁။ တရားရနိုင်မရနိုင်

၂၂။ တရားကျောင်းက ခေါင်းလောင်းသံ

၂၄။ နီးလျက်နှင့်ဝေး

၂၅။ အရှုံးထဲကအမြတ်

၂၆။ အမှတ်တမဲ့အမှား

၂၇။ ဘာဝနာဆိုသည်မှာ

၂၈။ တရားကပေးတဲ့ချမ်းသာ

၂၉။ ဓမ္မလမ်းပေါ်မှာ

# ဓမ္မဒူတဒေါက်တာအရှင်ပညိဿရာဘိဝံသ**၏**

<u>ဗေါးဘားထဲလှငေ</u>ဂြီး စာသောဂ္ဂမ<u>ါး</u>

၃၀။ နောင်ဖွဲ့မမြင်သံယောဇဉ် ၃၁။ ဥပုသ်စောင့်တဲ့ရည်ရွယ်ချက် ၃၂။ ကျေးဇူးသိတတ်ကျေးဇူးဆပ် ၃၃။ ဘာအရေးကြီးဆုံးလဲ ၃၄။ ကိုယ့်ရဲ့ကယ်တင်ရှင် ၃၅။ မနက်ဖြန်ဆိုတာ မသေချာ ၃၆။ ကြည့်ရင်းကြည့်ရင်းပျက်ယိုယွင်း ၃၇။ ဘဝထဲမှာ တရားရှာ ၃၈။ ဆုံးမလွယ်သူ ဖြစ်ပါစေ ၃၉။ မကျန်းမမာဖြစ်လာလျှင် ၄၀။ အဆုံးအမတရားတော် ၄၁။ နိဗ္ဗာန်လမ်းဆီသို့ ၄၂။ ကုသိုလ်အစုမျှဝေပြု ၄၃။ ကိလေသာနှောင်အိမ် ၄၄။ အနောင်အဖွဲ့တရားတော်