

ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်၊ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန သာသနာရေးဦးစီးဌာန ဝိသုဒ္ဓိမဂ်စာမေးပွဲ ဝင်ရောက်ဖြေဆိုလိုသူများ နှင့် လေ့လာလိုသူများအတွက်

# <u>ခြေမျို့တာ</u>



# င်္ဘာနို့မဂ္ဂ ဝထမဆင္နီ

မှတ်ခု

သင်တန်းမှူး မေမ္မဗျူဟာ – ဒေါ်ခင်လှတင် မဟာသဒ္ဓမ္မဇောတိကစေ

မွေဗျူဟာသာသနမာမကအဖွဲ့ (လူပုဂ္ဂိုလ်များဆိုင်ရာ ဓမ္မစာပေသင်တန်းကျောင်း)

## သို့ သမ္မည္ပတညဏီတော်အစွမ်း ေ

\* သိရန်မှန်က မကျန်ရအောင် လုံးဝစုံလင် အကုန်မြင် သဗ္ဗဉ်ဉာက်တော် အစွမ်းတည်း၊

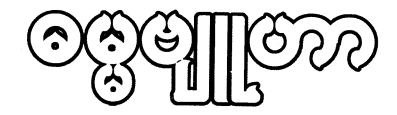
\* သိသည့်တရား များအပြား၌ ဟောထားစဖွယ် နည်းသွယ်သွယ်ကို ခြယ်လှယ်စုံလင် အကုန်မြင် သဗ္ဗဉ်ဉာက်တော် အစွမ်းတည်း၊

\* ကျွတ်ထိုက်ကြပေ များဝေနေ၏ ကူနွေစရိုက် သူ့အကြိုက်ကို နှိက်ချွတ်စုံလင် အကုန်မြင် သဗ္ဗဉ်ဉာက်တော် အစွမ်းတည်း၊

\* သဗ္ဗဉ်ဉာဏ်အား စွမ်းသုံးပါးကြောင့် အများဝေနေ ကျွတ်လွတ်စေဖို့ မနေမနား သက်တော်အားဖြင့် ကြီးမားလေဘိ ရှစ်ဆယ်ပြည့်၍ ပရိနိဗ္ဗာန် စံသည့်တိုင်အောင် သယ်ယူဆောင် ဘုန်းစေါင်....ငါတို့ဘုရားတည်း။

တောင်မြို့-မဟာဂန္ဓာရုံဆရာတော်ဘုရားကြီး

ပြည်ထောင်စုမြန်မာနိုင်ငံတော်၊ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန သာသနာရေးဦးစီးဌာန ဝိသုဒ္ဓိမဂ်စာမေးပွဲ ဝင်ဂျောက်ဖြေဆိုလိုသူများ နှင့် လေ့လာလိုသူများအတွက်





## ర్ధిమ్మక్కి గిర్ధాలకు ఆధ్మాక్టింగ్లలో ఆధ్మాక్టింగ్లలో

သင်တန်းမှူး ဓမ္မဗျူဟာ – ဒေါ်ခင်လှတင် မဟာသဒ္ဓမ္မဇောတိကဓဇ

ဓမ္မဗျူဟာသာသနမာမကအဖွဲ့ (လူပုဂ္ဂိုလ်များဆိုင်ရာ ဓမ္မစာပေသင်တန်းကျောင်း)

## ဝွဘ်ခွီရပ္က ဂထရဆင့် ဓာလွယာ

| စဉ်            | အကြောင်းအရာ                                                                                                                                                                            | φo                              |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
|                |                                                                                                                                                                                        |                                 |
|                | နိဒါန်းစသည် ပြဲဆို့၅က်                                                                                                                                                                 |                                 |
| 511<br>211     | နိဗ္ဗာန်ရောက်ရေး နတ်သား၏ အမေး<br>မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အဖြေ<br>ကျမ်းပြုဆရာအရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသမထေရ်၏ ကျမ်းပြုရခြင်းအကြောင်း, ကျမ်းပြုပုံနှင့်တကွ                                              | ၁<br>၁<br>၂                     |
| ၄။<br>၅။<br>၆။ | ဝိသုဒ္ဓိမဂ်ကျမ်းကိုပြုရန် ဝန်ခံချက်<br>"ဝိသုဒ္ဓိမဂ်" ဟူသောပုဒ်၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်<br>"ဝိသုဒ္ဓိမဂ်" မည်သော ဒေသနာအမျိုးမျိုး<br>အမေးဂါထာ၏ အကျဉ်းချုပ်အဖွင့်                                  | 5<br>1<br>1                     |
| .?II           | အဖြေဂါထာ၏ အကျဉ်းချုပ်အဖွင့်<br>သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ တို့ဖြင့် ပြအပ်သောဂုဏ် ၉–ပါး                                                                                                            | ر<br>ع<br>ع                     |
| _              | အစန်း ၁၊ သီလ နိဗ္ဒေသ                                                                                                                                                                   |                                 |
|                | သီလ၏ သရုပ်စသည်ကို ပြဆိုချက်<br>(၁) သီလ ဟူသည်<br>(၂) သီလ၏ အနက်<br>(၃) သီလ၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္စုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်<br>(၄) သီလ၏အကျိုး                                                          | 6<br>6<br>9                     |
|                | သီလ၏အပြားကို ပြဆိုချက်<br>(၁) သီလတစ်ပါး(ဧကကသီလ) – ၁ မျိုး<br>(၂) သီလနှစ်ပါးအပြား(ဒုကသီလ) – ၇ မျိုး<br>(၃) သီလသုံးပါးအပြား(တိကသီလ) – ၅ မျိုး<br>(၄) သီလလေးပါးအပြား(စတုက္ကသီလ) – ၄ မျိုး | ၁၁<br>၁၁<br>၁၂<br>၁၄<br>၁၅      |
|                | စတုတ္ထ စတုက္ကသီလ အကျယ်ပြဆိုချက်<br>(၁) ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ<br>(၂) ဣန္ဒြိယသံဝရသီလ<br>(၃) အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလ<br>(၄) ပစ္စယသန္နိဿိတသီလ<br>(၅) စတုပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ပြည့်စုံစေပုံ အစီအရင်      | วา<br>วา<br>ม<br>มร<br>รว<br>รว |
| ၄။<br>၅။       | သီလငါးပါးအပြား(ပဉ္စကသီလ) – ၂ မျိုး<br>သီလ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းနှင့် ဖြူစင်ကြောင်း                                                                                                          | 90<br>99                        |
|                | အခန်း ၂။ ဓုတင်္ဂ နိဒ္ဒေသ                                                                                                                                                               |                                 |
|                | ခုတင်ဆိုင်ရာ သိဖွယ်<br>(၁) ခုတင်အကျင့်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းဖြင့် ရနိုင်သောအကျိုးများ<br>(၂) ခုတင် ၁၃–ပါး၏ အနက်သဘော<br>(၃) ခုတင်မည်ပုံ ၃–နည်း (ခုတင်ပုဒ်၏ သဒ္ဒါအနက်)                      | ნე<br>ნე<br>ნç                  |

ii

ဓမ္မဗျူဟာ

| (၄) ဓုတင်၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္စုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်<br>(၅) ဆောက်တည်ပုံနှင့် ကျင့်ပုံအစီအရင်                                                                                                                                                                                                           | ც <sub>ე</sub><br>ცე                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ၂။ ခုတင် ၁၃–ပါး ဖွင့်ဆိုချက် (၁) ပံသုကူခုတင် (၂) တိစီဝရိက်ခုတင် (၃) ပိဏ္ဍပါတ်ခုတင် (၄) သပဒါနစာရိကခုတင် (၅) ဧကာသနိက်ခုတင် (၆) ပတ္တပိုဏ်ခုတင် (၇) ခလုပစ္ဆာဘတ်ခုတင် (၈) အာရညာကင်ခုတင် (၈) အာရညာကင်ခုတင် (၉) ရက္ခမူခုတင် (၁၀) အဗ္ဘောကာသိကခုတင် (၁၁) သုသာန်ခုတင် (၁၁) သုသာန်ခုတင် (၁၁) နိသစ္နိဓုတင် | 6၅<br>67<br>6ຄ<br>70<br>71<br>72<br>79<br>70<br>60 |
| ၃။ ခုတင်္ဂ ပကိဏ္ဏကကထာ (ခုတင်တို့၌ ပြုံးပြွမ်းပြဆိုချက်)<br>(၁) ကုသလတိက်အားဖြင့် ဝေဖန်ခြင်း<br>(၂) ခုတ စသည်တို့ကို ဝေဖန်သောနည်း<br>(၃) ခုတင်တို့ကို ပေါင်းရုံးခြင်း (အကျဉ်း)<br>(၄) ခုတင်တို့ကို အကျယ်ရေတွက်ခြင်း                                                                               | റ്വെ<br>വെ<br>റ്റെ                                 |
| အခန်း ၃။ ကမ္မဋ္ဌာနဂ္ဂဟဏ နိဒ္ဒေ                                                                                                                                                                                                                                                                 | ခွသ                                                |
| ၁။ သမာဓိ ဟူသည်<br>၂။ သမာဓိ၏ အနက်<br>၃။ သမာဓိ၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္စုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်<br>၄။ သမာဓိအပြား<br>(၁) သမာဓိတစ်ပါး – ၁ မျိုး<br>(၂) သမာဓိနှစ်ပါးအပြား – ၄ မျိုး<br>(၃) သမာဓိသုံးပါးအပြား – ၄ မျိုး                                                                                            | ຄາ<br>ຄາ<br>ຄາ<br>ຄາ<br>ຄາ                         |
| (၄) သမာဓိလေးပါးအပြား – ၆ မျိုး<br>(၅) သမာဓိငါးပါးအပြား – ၁ မျိုး<br>၅။ သမာဓိ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းနှင့် ဖြူစင်ကြောင်း                                                                                                                                                                               | იც<br>მ<br>მ                                       |
| ၆။ သမာဓိကို ပွားများပုံ<br>(၁) လောကီသမာဓိပွားနည်း အကျဉ်းပြဆိုချက်<br>(၂) လောကီသမာဓိပွားနည်း အကျယ်ပြဆိုချက်<br>၂.၁ ပလိဗောဓ ၁၀–ပါး<br>၂.၂ ကမ္မဋ္ဌာန်းနှစ်မျိုး<br>၂.၃ မိတ်ဆွေကောင်း(ကလျာဏဓိတ္တ)<br>၂.၄ ဆရာရှိသော ကျောင်းသို့သွားပုံ အစီအရင်                                                      | 99<br>99<br>99<br>99<br>200<br>200<br>200          |

| ဝိသုဒ္ဓိမဂ် (ပထမဆင့်) မာတိကာ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | iii                                           |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| ၇။ စရိုက်ကို ဖွင့်ပြချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2009                                          |  |
| (၁) မူလစရိုက် ၆–ပါး၏ အစွမ်းဖြင့် ပုဂ္ဂိုလ် ၆–မျိုး                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2009                                          |  |
| (၂) စရိုက်တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2009                                          |  |
| (၃) စရိုက်တို့ကို ထင်ရှားပြခြင်း (ဣရိယာပုထိစသည်များ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2007                                          |  |
| (၄) စရိုက်နှင့် သင့်လျော်သောအရာများ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2002                                          |  |
| ၈။ ကမ္မဋ္ဌာန်း–၄၀ ကို ဖွင့်ပြချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ၁၁၄                                           |  |
| (၁) ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့ကို အကျယ်ရေတွက်၍ ပြခြင်း၊                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ၁၁၃                                           |  |
| (၂) ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့ကို ဝေဖန်ပြခြင်းစသည်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ၁၁၃                                           |  |
| ၉။ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ရယူပုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ა]]                                           |  |
| (၁) မြတ်စွာဘုရားနှင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာထံ မိမိကိုယ်ကို အပ်နှင်းခြင်း                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ა]o                                           |  |
| (၂) ပထဝီကသိုဏ်းအတွက် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပုံ ၉–ပါးသောအခြင်းအရာ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ა]o                                           |  |
| အခန်း ၄။ ပထဝီကသိက နိဒ္ဒေသ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ł                                             |  |
| ၁။ မသင့်လျော်သောကျောင်း တစ်ဆယ့်ရှစ်မျိုး                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ၁၂၅                                           |  |
| ၂။ သင့်လျော်လျောက်ပတ်သောကျောင်း                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ၁၂၈                                           |  |
| ၃။ ပလိဗောဓငယ်တို့ကိုဖြတ်ခြင်း                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ၁၂၈                                           |  |
| <ul> <li>၄။ ဘာဝနာပွားခြင်း အစီအရင်</li> <li>(၁) အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့် မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်</li> <li>(၂) ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘာဂနိမိတ် ထူးခြားချက်</li> <li>(၃) သမာဓိနှစ်မျိုး</li> <li>(၄) ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို စောင့်ရှောက်ပုံအစီအရင်</li> <li>၄.၁ သပ္ပါယခုနှစ်ပါးနှင့် အသပ္ပါယခုနှစ်ပါး</li> <li>၄.၂ အပ္ပနာ၌ ကျွမ်းကျင်ကြောင်း အစီအရင်ဆယ်ပါး</li> <li>(၅) နိမိတ်သို့ ရှေးရှုဖြစ်စေခြင်း၌ ပန်းဝတ်မှုန်ဥပမာစသည်</li> </ul> | 566<br>559<br>559<br>559<br>560<br>576<br>576 |  |
| ၅။ ပထမဈာန်ကို ပြဆိုချက် (၁) ပထမဈာန်ရပုံ (၂) ပထမဈာနကထာ အဖွင့် (၃) ကြာမြင့်စွာတည်ခြင်းကို ပြီးစေခြင်း (၄) နိမိတ်ကို ပွားစေခြင်း (၅) ဝသီဘော်ခေါ် နိုင်နင်းခြင်းငါးပါး                                                                                                                                                                                                                                                           | ავა<br>ავე<br>ავე<br>აეგ<br>აეც               |  |
| ၆။ ဒုတိယဈာန်ကို ပြဆိုချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | აჟე                                           |  |
| ၇။ တတိယဈာန်ကို ပြဆိုချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | აცი                                           |  |
| ၈။ စတုတ္ထဈာန်ကို ပြဆိုချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | აცც                                           |  |
| ၉။ ပဥ္စကဈာန်ကို ပြဆိုချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | აეი                                           |  |
| အစန်း ၅။ သေသကသိကာ နိုဒ္ဒေသ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                               |  |
| ၁။ အာပေါကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | აეა                                           |  |
| (၁) အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့် မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | აეა                                           |  |
| (၂) ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘာဂနိမိတ်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | აეა                                           |  |

ဓမ္မီဗျူဟာ

iv

| ၂။ တေဇောကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၃။ ဝါယောကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၄။ နီလကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၅။ ပီတကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၆။ လောဟိတကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၇။ ဩဒါတကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၈။ အာလောကကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်<br>၉။ ပရိစ္ဆိန္နာကာသကို ဖွင့်ပြချက်                               | >71<br>>79<br>>79<br>>79<br>>79<br>>71<br>>71               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ၁၀။ ပြိုးပြွမ်းပြဆိုချက်<br>(၁) ကသိုဏ်းဆယ်ပါးတို့၏ အစွမ်းဖြင့် ပြီးမြောက်သောအကျိုးများ<br>(၂) ကသိုဏ်းတို့၏ အထူးအပြား<br>(၃) ဈာန်မရနိုင်သောပုဂ္ဂိုလ်များ                                                                                                                                                   | ၁၇၆<br>၁၇၆<br>၁၇၇<br>၁၇၈                                    |
| အခန်း ၆။ အသုဘကမ္မင္ဆာန နိဒ္ဒေသ                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                             |
| ၁။ အသုဘဆယ်ပါး အဓိပ္ပါယ်<br>၂။ ဥခ္ခုမာတကကမ္မဋ္ဌာန်း ရှုပုံ<br>(၁) အသုဘနိမိတ်ကိုယူရန်အတွက် သွားပုံအစီအရင်<br>(၂) သူသေကောင် ပတ်ဝန်းကျင်၌ရှိသော နိမိတ်ကို မှတ်သားခြင်း<br>(၃) ၁၁–ပါးသောအခြင်းအရာအားဖြင့် အသုဘနိမိတ်(ဥဂ္ဂဟနိမိတ်)ကို ယူခြင်း<br>(၄) အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်း<br>(၅) အပ္ပနာအစီအရင် | ລາල<br>ລາດ<br>ລຄວ<br>ລຄວ<br>ລຄວ<br>ລຄວ<br>ລຄວ               |
| ၃။ ဝိနီလက–စသော ကမ္မဋ္ဌာန်းရှုပုံ (၁) ဝိနီလကကမ္မဋ္ဌာန်း (၂) ဝိပုဗွကကမ္မဋ္ဌာန်း (၃) ဝိစ္ဆိဒ္ဒကကမ္မဋ္ဌာန်း (၄) ဝိက္ခာယိတကကမ္မဋ္ဌာန်း (၅) ဝိက္ခိတ္တကကမ္မဋ္ဌာန်း (၆) ဟတဝိက္ခိတ္တကကမ္မဋ္ဌာန်း (၇) လောဟိတကကမ္မဋ္ဌာန်း (၇) လောဟိတကကမ္မဋ္ဌာန်း (၈) ပုဋ္ဌုဝကကမ္မဋ္ဌာန်း (၉) အဋ္ဌိကကမ္မဋ္ဌာန်း                       | ാരെ<br>ാരെ<br>ാരെ<br>ാരെ<br>ാരേ<br>ാരേ<br>ാരേ<br>ാരേ<br>ാരെ |
| ၄။ ပြိုးပြွမ်းပြဆိုချက် (၁) အသုဘ ၁ဝ–ပါးအပြား ခွဲခြား၍ ဟောခြင်း (၂) အသုဘတို့၌ ပထမဈာန်မျှကိုသာ ရနိုင်ခြင်း၏အကြောင်း (၃) အသုဘအာရံ၌ ပီတိသောမနဿဖြစ်ခြင်း၏အကြောင်း (၄) လက္ခဏာအားဖြင့် တစ်ပါးတည်းသာ (၅) အသက်ရှင်ဆဲသူလည်း အသုဘသာဖြစ်ပုံ                                                                           | აცე<br>აცე<br>აცე<br>აცე<br>აცე                             |
| အစန်း ၇။ ဆ အန္ဿတိ နိုဒ္ဒေသ                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                             |
| ၁။ အနုဿတိ ၁၀–ပါး အဓိပ္ပါယ်<br>၂။ ဗုဒ္ဓါနုဿတိပ္ပားပုံ ပြဆိုချက်<br>(၁) အရဟံ စသော ဂုဏ်တော် ၉–ပါးအဖွင့်                                                                                                                                                                                                      | ၁၉၅ <sub>)</sub><br>၁၉၆<br>၁၉၆                              |

## ဝိသုဒ္ဓိမဂ် (ပထမဆင့်) မာတိကာ

| (၂) ဗုဒ္ဓါနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၏ ဥပစာရဈာန်သာရပုံ<br>(၃) ဗုဒ္ဓါနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ၂၁၀<br>၂၁၀                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ၃။ ဓမ္မာနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>(၁) သွာက္ခာတ စသော ဂုဏ်တော် ၆–ပါးအဖွင့်<br>(၂) ဓမ္မာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၏ ဥပစာရဈာန်သာရပုံ<br>(၃) ဓမ္မာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး                                                                                                                                                                                                                                                                | ၂၁၁<br>၂၁၁<br>၂၁၆<br>၂၁၆                      |
| ၄။ သံဃာနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>(၁) သုပ္ပဋိပန္နဲ့ စသော ဂုဏ်တော် ၉–ပါးအဖွင့်<br>(၂) သံဃာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၏ ဥပစာရဈာန်သာရပုံ<br>(၃) သံဃာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး                                                                                                                                                                                                                                                              | ) ] o<br>) jo v<br>jo v                       |
| ၅။ သီလာနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>၆။ စာဂါနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>၇။ ဒေဝတာနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>၈။ ပြိုးပြွမ်းပြဆိုချက်<br>(၁) အနုဿတိ ၆–ပါးတို့သည် အရိယာသာဝကတို့အားသာလျှင် ပြီးစီးပြည့်စုံရခြင်း<br>(၂) များစွာသောသုတ်တို့၌ အနုဿတိ ၆–ပါးကို ဟောတော်မူပုံ                                                                                                                                                                                | 719<br>719<br>718<br>717                      |
| အခန်း ဂ။ အန္ဿတိကမ္မင္ဆာန နိဒ္ဒေသ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                               |
| ၁။ မရဏာဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက် (၁) မရဏ-သေခြင်း အလိုမရှိအပ်သော မရဏ-သေခြင်းနှင့် အလိုရှိအပ်သော မရဏ-သေခြင်း (၂) မရဏာဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းပွားပုံ ပြဆိုချက် ၂.၁ နည်းလမ်းမှားယွင်းစွာ နှလုံးသွင်းပုံ ၂.၂ နည်းလမ်းမှန်စွာ နှလုံးသွင်းပုံ ၂.၃ ရှစ်ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် နှလုံးသွင်းပုံ ၂.၄ အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရဈာန်သို့သာလျှင် ရောက်သောဈာန် ဖြစ်ပုံ ၂.၅ မရဏာဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ်ပုံ (၃) မရဏာဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး | 756<br>750<br>716<br>716<br>716<br>716<br>717 |
| ၂။ ကာယဂတာသတိပွားပုံ ပြဆိုချက် (၁) ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို မြတ်စွာဘုရား ချီးကျူးတော်မူပုံ (၂) ၁၄–ပိုင်းတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ညွှန်ကြားတော်မူပုံ (၃) ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းအကျဉ်း (၄) ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းအကျယ် ၄.၁ ဥဂ္ဂဟကောသလ္လကို ပြောကြားပုံ ၇–ပါး ၄.၂ မနည်္ကကာရကောသလ္လကို ပြောကြားပုံ ၁ဝ–ပါး ၄.၃ ပရိက်ပြုပုံ ၄.၄ ကောဋ္ဌာသတို့ကို ပိုင်းခြားပုံ (၅) ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး                     | 19°<br>189<br>180<br>18°<br>180<br>181        |
| ၃။ အာနာပါနဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>(၁) သုတ်ပါဠိတော်မူရင်းနှင့် မြန်မာပြန်<br>(၂) အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ချီးမွမ်းပုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ી၉૦<br>1 <b>၁</b> ၆<br>1 <b>၁</b> ၆           |

ဓမ္မဗျူဟာ vi

| (၃)        | ဦးထိပ်သဖွယ်ဖြစ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း စသည်ကို ဖွင့်ပြချက်                   | ၂၆၁             |
|------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| (9)        | အရည–တော စသည်ကို ဖွင့်ပြချက်                                          | آ©ی             |
| (ე)        | ပထမစတုက္ကအဖွင့်                                                      | ၂၆၄             |
| (G)        | အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်း အားထုတ်ပုံ                                        | ემც             |
|            | ၆.၁ ငါးပိုင်းငါးပုံရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သင်ယူပုံ                    | ၂၆၉             |
|            | ၆.၂ နှလုံးသွင်းပုံ အစီအရင် ၈–မျိုး                                   | ၂၆၉             |
|            | ၆.၃ အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းစီးဖြန်းခြင်း၏ တိုးတက်မှုအဆင့်ဆင့်             | J72             |
|            | ၆.၄ ဝင်သက်ထွက်သက် မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်များ                               | J?9             |
|            | ၆.၅ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်, ပဋိဘာဂနိမိတ် ထင်ပုံ                                 | J?9             |
|            | ၆.၆ အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ဈာန် ၄–ပါး ၅–ပါး ရပုံ                        | <sub>ქ</sub> ენ |
|            | ၆.၇ ဝိပဿနာကူးပုံ အဆင့်ဆင့်                                           | ეენ             |
| $(\gamma)$ | ဒုတိယစတုက္က အဖွင့်                                                   | J??             |
| (െ)        | တတိယစတုက္က အဖွင့်                                                    | ၂၇၈             |
| (გ)        | စတုတ္ထစတုက္က အဖွင့်                                                  | J?@             |
| (၁၀)       | အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး                       | ၂၈၀             |
|            |                                                                      | 10.1            |
| , , _,     | ပမာနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်<br>                                        | ງຄຸງ            |
| (c)<br>(ı) | နိဗ္ဗာန်၏ဂုဏ်ပုဒ်များ<br>ဥပသမာန္ဒဿတိကမဌာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး | ၂၈၂             |
| 1 11       | 202067822000026028102 021612181801 3903111                           | ၂၈၁             |

## ဝိသုဒ္ဓိမဂ် ပထမဆင့်မှတ်စုဆိုင်ရာ မာတိကာ ပြီး၏။



#### နမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမ္ဗုဒ္မွဿ။

## ဝိသုဒ္ဓိမဂ် ပထမဆင့်မှတ်စု

## နိဒါန်းစသည် ပြဆိုချက်

## နိဗ္ဗာန်ရောက်ရေး နတ်သား၏အမေး

သာဝတ္ထိပြည်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူစဉ် မြတ်စွာဘုရားကို သန်းခေါင်ယာမ်အချိန်၌ နတ်သားတစ်ဦးသည် ချဉ်းကပ်လျက် အောက်ပါပြဿနာကို မေးလျှောက်လေ၏။

> "အန္ဘောဇဋာ ဗဟိဇဋာ၊ ဇဋာယ ဇဋိတာ ပဇာ။ တံ တံ ဂေါတမ ပုစ္ဆာမိ၊ ကော ဣမံ ဝိဇဋယေ ဇဋံ။"

" အတွင်းအရှုပ်အထွေး, အပြင်အရှုပ်အထွေးဟူသော် နှစ်မျိုးသော အရှုပ်အထွေးသည် သတ္တဝါအပေါင်းကို ရှုပ်ထွေးစေအပ်ပါ၏၊ အရှင်ဂေါတမ … ထို့ကြောင့် အရှင်ဘုရားကို မေးပါ၏၊ အဘယ်သူသည် ဤအရှုပ်အထွေးကို ဖြေရှင်းနိုင်ပါသနည်း?။"

## မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အမြေ

ဤသို့မေးလျှောက်သည်ရှိသော် – အလုံးစုံသောတရားတို့၌ အပိတ်အပင်အတားအဆီးမရှိသောဉာဏ် ရှိတော် မူသော, နတ်တို့၏ကိုးကွယ်ရာ နတ်မြတ်ဖြစ်တော်မူသော, သိကြားတို့ထက် လွန်ကဲသော သိကြားမင်းကြီးဖြစ်တော် မူသော, ဗြဟ္မာတို့ထက်လွန်ကဲသော ဗြဟ္မာမင်းကြီး ဖြစ်တော်မူသော, လေးပါးသော ဝေသာရစ္ဖဉာဏ်တော်တို့ဖြင့် ရဲရင့် တော်မူသော, ဉာဏ်တော်အား ၁၀–ပါးကို ဆောင်တော်မူသော, အပိတ်အပင်ကင်းသော အနာဝရဏဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံ တော်မူသော, ထက်ဝန်းကျင်မြင်နိုင်သည့် သဗ္ဗညုတဉာဏ်မျက်စိ ရှိတော်မူသော, ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား သည် အောက်ပါဂါထာကို ဟောတော်မူလေ၏။

"သီလေ ပတိဋ္ဌာယ နရော သပညော၊ စိတ္တံ ပညဉ္စ ဘာဝယံ။ အာတာပီ နိပကော ဘိက္ခု၊ သော ဣမံ ဝိဇဋ္ဋယေ ဇဋံ။"

"ပညာရှိသော လူသည် သီလ၌တည်၍၊ ပူပန်စေမှု လုံ့လရှိလျက်၊ ရင့်ကျက်သည်(ဆင်ခြင်ဉာဏ်ရှိသည်)ဖြစ် ၍ စိတ်ကိုလည်းကောင်း, ပညာကိုလည်းကောင်း' ပွားစေသော် ထိုသို့သောရဟန်းသည် ဤအရှပ်အထွေးကို ဖြေရှင်းနိုင် ပေ၏။"

မှတ်ချက် ။ ။ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဤအဖြေဂါထာသည် ဝိသုဒ္ဓိမဂ်တစ်ကျမ်းလုံး၌ ဖွင့်ဆိုသွားမည့် သဂါထာဝဂ် သံယုတ်ပါဠိတော်လာ မူရင်းပါဠိဂါထာ ဖြစ်သည်။

~ ~ ~ ~ ~ ~ ~

ဓမ္မီဗျူဟာ

## ကျမ်းပြုဆရာ အရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသမထေရ်၏ ကျမ်းပြုရခြင်းအကြောင်း, ကျမ်းပြုပုံနှင့်တကွ ဝိသုဒ္ဓိမဂ်ကျမ်းကိုပြုရန် ဝန်ခံချက်

မြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာတော်၌ အလွန်ရခဲသော ရှင်ရဟန်းအဖြစ်ကို ရကုန်ပြီး၍ နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း အကျင့်လမ်းကို မှန်ကန်စွာ မသိကုန်သော ယောဂီတို့သည် နိဗ္ဗာန်ကို အလိုရှိ၍ အားထုတ်ကြသော်လည်း နိဗ္ဗာန်ကို မရဘဲ ရှိနေကြကုန်၏။

ထိုသို့သောယောဂီတို့အား နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြှောက်ခြင်းကိုဖြစ်စေနိုင်သော၊ ကောင်းစွာစင်ကြယ်သည့် အဆုံးအဖြတ်

တို့နှင့်ပြည့်စုံသော မဟာဝိဟာရဝါသီမထေရ်မြတ်တို့၏ ဟောနည်းကို မှီ၍ "ဝိသုဒ္ဓိမဂ်" ကို ဆိုပေအံ့။

နိဗ္ဗာန်ကို အလိုရိုကုန်သော အလုံးစုံသော သင်သူတော်ကောင်းတို့သည် ရှိသေစွာ မှတ်သားပါကုန်လော့။

#### "ဝိသုခ္ဓိမဂ်" ဟူသောပုခ်၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်

ဝိသုဒ္ဓိမဂ် = ဝိသုဒ္ဓိ + မဂ်

J

Oll

ဝိသုဒ္ဓိ = အညစ်အကြေး အလုံးစုံကင်းစင်သော စင်စစ်ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်သော နိဗ္ဗာန်

မဂ္ဂ – မဂ် = ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်လမ်း

ိသုဒ္ဓိမဂ် = စင်ကြယ်သောနိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်လမ်း။

## "ဝိသု့ဇ္ဓိမဂ်" မည်သော ဒေသနာအမျိုးမျိုး

'ဝိသုဒ္ဓိမဂ်'ဟူသောပုဒ်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် အချို့သောသုတ်တို့၌ အစွမ်းအမျိုးမျိုးဖြင့်ဟောကြားတော်မူခဲ့၏ ။

အချို့သုတ်တို့၌ **"ဝိပဿနာမျှ၏အစွမ်း"** အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့၏။

ဟော်ကြားတော်မူပုံမှာ –

"အလုံးစုံသောသင်္ခါရတို့သည် မမြဲကုန်ဟု အကြင်အခါ၌(ဝိပဿနာဉာဏ်)ပညာဖြင့် မြင်၏၊ ထိုအခါ ဝယ် (သင်္ခါရ)ဆင်းရဲ၌ ငြီးငွေ့၏၊ ဤသို့ ငြီးငွေ့ခြင်းသည် ဝိသုဒ္ဓိ(စင်ကြယ်သောနိဗ္ဗာန်)၏ မဂ် (ရောက်ကြောင်းအကျင့်လမ်း) ပေတည်း။"

၂။ အချို့သုတ်တို့၌ **"ဈာန်နှင့် ပညာတို့၏အစွမ်း"** အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့၏။

ဟောကြားတော်မူပုံမှာ –

"အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်၌ ရှုမှု**ဈာန်**သည်လည်းကောင်း၊ သိမှု**ပညာ**သည်လည်းကောင်း ရှိ၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် စင်စစ်နိဗ္ဗာန်၏အနီး၌ တည်၏။"

၃။ အချို့သုတ်တို့၌ **"ကဲစသည်တို့၏အစွမ်း"** အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့၏။

ဟောကြားတော်မူပုံမှာ –

"(မဂ်စေတနာဟူသော) ကံ၊ (သမ္မာဒိဋ္ဌိဟူသော) ဝိဇ္ဇာ၊ (သမ္မာသင်္ကပ္ပ, သမ္မာဝါယာမ, သမ္မာသတိ, သမ္မာသမာဓိဟူသော) အရိယမဂ်တရား၊ (သမ္မာဝါစာ, သမ္မာကမ္မန္တဟူသော) သီလ၊ (သမ္မာအာဇီဝ ဟူသော) မြတ်သောအသက်မွေးမှု၊ ဤတရားအပေါင်းဖြင့် သတ္တဝါတို့သည် စင်ကြယ်ကုန်၏၊ အမျိုးအနွယ်ဖြင့်သော်လည်းကောင်း, ဥစ္စာဖြင့်သော်လည်းကောင်း မစင်ကြယ်ကုန်။"

၄။ အချို့သုတ်တို့၌ **"သီလစသည်တို့၏အစွမ်း"** အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့၏။

ဟောကြားတော်မှုပုံမှာ –

"အခါခပ်သိမ်း သီလနှင့်ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ (လောကီလောကုတ္တရာ)ပညာနှင့်ပြည့်စုံသော ကောင်းစွာ တည်ကြည်သောစိတ်ကို နိဗ္ဗာန်သို့စေလွှတ်ထားလျက် ပြင်းစွာအားထုတ်သည့် လုံ့လရှိသောသူသည် ကူးမြှောက်နိုင်ခဲသော ရေအယဉ်ကို ကူးမြှောက်၏။" ၅။ အချို့သုတ်တို့၌ **"သတိပဋ္ဌာန်စသည်တို့၏အစွမ်း"** အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူခဲ့၏ ။ ဟောကြားတော်မူပုံမှာ –

"ရဟန်းတို့၊ အကြင်**သတိပဋ္ဌာန် ၄–ပါး**တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ဤသတိပဋ္ဌာန်လမ်းသည် သတ္တဝါတို့၏ စင်ကြယ်ရန် အလို့ငှာ ။ ပ ။ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန် အလို့ငှာ တစ်ကြောင်းတည်းသောလမ်း ပေတည်း။"

သမ္မပ္မဓာန် စသည်တို့၌လည်း ဟောပုံမှာ ဤနည်းအတူ ပင်တည်း။

\*\*\* ဤနတ်သားအမေးပြဿနာ၏ အဖြေ၌ကား သီလစသည်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောတော်မူခဲ့ပေ၏။

## အမေးဂါထာ၏ အကျဉ်းချုပ်အဖွင့်

'ဇဌာ–အရုပ်အထွေး' ဟူသည်

ဇဋ္ - အရှပ်အထွေးဟူသော အမည်သည် ကွန်ရက်အရှပ်အထွေးများစွာရှိသော **တဏှာ၏ အမည်** ဖြစ်၏ ။ တဏှာသည် ရူပါရံစသော အာရံ ၆ – ပါးတို့၌ အောက်ရူပါရံစသည်မှ အထက်သို့လည်းကောင်း၊ အထက် ဓမ္မာရံစသည်မှ အောက်သို့လည်းကောင်း၊ ခေါက်တုံ့ခေါက်ပြန်အဖန်ဖန်ဖြစ်ပေါ်ခြင်းကြောင့် ချုပ်စပ်ခြင်းသဘော ရှိ၏ ၊ ထိုချုပ်စပ်ခြင်းသဘောအားဖြင့် ဝါးရံစသည်တို့၏ အခက်အလက်ကွန်ရက်ဟု ဆိုအပ်သော အရှုပ်အထွေးနှင့် တူ၏ ၊ ထို့ကြောင့် တဏှာသည် ဇဋာ – အရှုပ်အထွေး မည်၏ ။

'အရှပ်အထွေးနှစ်မျိုး' ဟူသည်

တဏှာဟူသော အရှုပ်အထွေးသည် မိမိအသုံးအဆောင်, သူတစ်ပါးအသုံးအဆောင်တို့၌ လည်းကောင်း၊ မိမိခန္ဓာကိုယ်, သူတစ်ပါးခန္ဓာကိုယ်တို့၌လည်းကောင်း၊ အတွင်းအာယတန, အပြင်အာယတနတို့၌လည်းကောင်း ဖြစ် တတ်သောကြောင့် **အတွင်းအရုပ်အထွေး, အပြင်အရုပ်အထွေး** ဟူ၍ နှစ်မျိုးနှစ်စား ရှိ၏။

ရုပ်ထွေးစေပုံႛ ဟူသည်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဖြစ်နေသော တဏှာအရှုပ်အထွေးသည် သတ္တဝါအပေါင်းကို ရှုပ်ထွေးစေ၏၊ ဥပမာ အားဖြင့် ဝါးရုံ၏အရှုပ်အထွေးစသည်တို့သည် ဝါးပင်စသည်တို့ကို ရှုပ်ထွေးစေသကဲ့သို့ – တဏှာအရှုပ်အထွေးသည် သတ္တဝါအပေါင်းဟုဆိုအပ်သော (ပဇာဟုခေါ်သော)သတ္တဝါအလုံးစုံကိုလည်း ရှုပ်ထွေးစေ၏, မြွေးယှက်စေ၏, ချုပ်စပ် စေ၏။

'အဘယ်သူသည် ဤအရုပ်အထွေးကို ဖြေရှင်းနိုင်ပါသနည်း' ဟူသည်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓာတ် ၃–ပါး(ကာမ, ရူပ, အရူပဟူသော လောက ၃–ပါး)ကို ရှုပ်ထွေးစေလျက်တည် သော ဤအရှုပ်အထွေးကို အဘယ်သူသည် ဖြေရှင်းနိုင်ပါသနည်းဟု ဆိုလိုသည်။

## အဖြေဂါထာ၏ အကျဉ်းချုပ်အဖွင့်

'သီလေ ပတိဋ္ဌာယ – သီလ၌ တည်၍' ဟူသည်

သီလ၌တည်၍ – ဟူသည် သီလကိုဖြည့်ကျင့်သောအားဖြင့် သီလ၌တည်၍ဟု ဆိုလိုသည်။ မှန်ပေ၏၊ ဤအရာ၌ သီလကိုဖြည့်ကျင့်ဆဲ ပုဂ္ဂိုလ်ကိုသာလျှင် သီလ၌တည်သည်ဟု ဆိုအပ်၏။

**်နရော – လူႛဟူသည်** လူ – ဟူသည် ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါကို ဆိုလိုသည်။ 'သပညော – ပညာရိ' ဟူသည်

ပညာရှိ – ဟူသည် တိဟိတ်ပဋိသန္ဓေ၌ ပါဝင်သော ကမ္မဇပညာနှင့် ပြည့်စုံသူကို ဆိုလိုသည်။

'စိတ္တံ ပညဥ္ ဘာ၀ယံ – စိတ်ကိုလည်းကောင်း, ပညာကိုလည်းကောင်း ပွားစေသည်ရှိသော်' ဟူသည်

သမာဓိကိုလည်းကောင်း, ဝိပဿနာကိုလည်းကောင်း ပွားစေသည်ရှိသော် – ဟု ဆိုလိုသည်။ (ဤဂါထာ၌ စိတ်ကိုဦးခေါင်း(ပဓာန)ပြု၍ သမာဓိကို ညွှန်ပြထား၏၊ ပညာဟူသော အမည်ဖြင့် ဝိပဿနာကို ညွှန်ပြထား၏။)

'အာတာပီ – ပူပန်စေမှုရှိလျက်' ဟူသည်

လုံ့လ်ဝီရိယရှိလျက် – ဟု ဆိုလိုသည်၊ ကိလေသာတို့ကို ရှေးရှု(တိုက်ရိုက်)ပူစေတတ်, ထက်ဝန်းကျင် (သွယ်ဝိုက်၍)ပူစေတတ်သောကြောင့် ဝီရိယကို (အာတာပ)ပူပန်စေမှုဟု ဆိုအပ်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ ထိုသို့သော ပူပန်စေ မှုရှိသောကြောင့် အာတာပီ–ပူပန်စေမှုရှိသူ မည်၏။

'နိပကော – ရင့်ကျက်သည်' ဟူသည်

ရင့်ကျက်သည် – ဟူရာ၌ ပညာကို (နေပက္က)ရင့်ကျက်သူဖြစ်ကြောင်း ဟု ဆိုအပ်၏၊ ထိုရင့်ကျက်ကြောင်း

ပညာနှင့် ပြည့်စုံသည်ဟု ဆိုလိုသည်၊ ဤပုဒ်ဖြင့် ပါရိဟာရိကပညာကို ပြ၏။

အဖြေဂါထာ၌ ပညာသည် ၃–ကြိမ် ပါဝင်၏၊ ပထမအကြိမ်ပညာသည် **ပဋိသန္ဓေပညာ(ကမ္မဧပညာ)** ဖြစ် သည်၊ ဒုတိယအကြိမ်ပညာသည် **ဝိပဿနာပညာ** ဖြစ်သည်၊ တတိယအကြိမ်ပညာသည် အလုံးစုံသောကိစ္စတို့ကို ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်၍ ဆောင်ရွက်တတ်သော **ပါရိဟာရိကပညာ** ဖြစ်သည်။

'ဘိက္စု – ရဟန်း' ဟူသည်

သံသရာ၌ ကြောက်မက်ဖွယ်ဘေးကို မျှော်ရှုတတ်သောကြောင့် ဘိက္ခု–ရဟန်း မည်၏။

## ်သော ဣမံ ဝိဇဋ္ဋယေ ဇဋံ – ထိုသို့သောရဟန်းသည် ဤအရှပ်အထွေးကို ဖြေရှင်းနိုင်ပေ၏ 'ဟူသည်

ဤပြဆိုခဲ့သော ...

(၁) သီလ၊

- (၂) စိတ်ကိုပဓာနပြု၍ ညွှန်ပြထားသောသမာဓိ၊
- (၃) ပဋိသန္ဓေပညာ (ကမ္မဇပညာ)၊

(၄) ဝိပဿနာပညာ၊

(၅) ပါရိဟာရိကပညာ၊

(၆) ပူပန်စေမှုလုံ့လဝီရိယ ဟူသော ဤ ၆–ပါးသော ဂုဏ်အင်္ဂါတရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ထိုရဟန်းသည် ဥပမာအားဖြင့် – ခွန်အားဗလနှင့် ပြည့်စုံသော ယောက်ျားသည် ညီညွတ်သောမြေပြင်၌ ကြံ့ကြံ့ရပ်တည်၍ ကောင်းစွာသွေးထားသော ဓားလက်နက်ကို ချီမြှောက်၍ ကြီးစွာသော ဝါးရုံကို ခုတ်ဖြတ်ဖြေရှင်းရာသကဲ့သို့ –

ထို့အတူပင်

(၁) သီလတည်းဟူသော မြေပြင်၌ ရပ်တည်၍၊

(၂) သမာဓိတည်းဟူသော ကျောက်၌

(၃) ကောင်းစွာသွေးထားသော ဝိပဿနာပညာတည်းဟူသော ဓားလက်နက်ကို

(၄) ဝီရိယတည်းဟူသော ခွန်အားက ထောက်ပံ့အားပေးထားသော

(၅) ပါရီဟာရိကပညာဟူသော လက်ဖြင့် ချီမြောက်၍ မိမိ၏ရုပ်နာမ်အစဉ်သန္တာန်၌ ကျရောက်လျက်ရှိသော အလုံးစုံသော တဏှာအရှုပ်အထွေးကို ဖြေရှင်းနိုင်ပေ၏၊ အကြွင်းမဲ့ ပိုင်းဖြတ်နိုင်ပေ၏။

ရှင်းဦးအံ့ – "ရဟန်းသည် မဂ်ခဲ့ဏ၌ တဏှာအရှုပ်ကို ဖြေရှင်းဆဲ မည်၏၊ ဖိုလ်ခဏ၌ တဏှာအရှုပ်ကို ဖြေ ရှင်းပြီးသည်ဖြစ်၍ နတ်နှင့်တကွသော တစ်လောကလုံး၏ မြတ်သောအလှူကို ခံတော်မူထိုက်သော ရဟန္တာမြတ်ကြီး ဖြစ်သွားပေ၏ "ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သီလ သမာဓိ ပညာ တို့ကို ပဓာနပြုသောအားဖြင့် နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း အကျင့်လမ်း 'ဝိသုဒ္ဓိမဂ်'ကို ဟောကြားတော်မူ၏။

## သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာ တို့ဖြင့် ပြအပ်သောဂုဏ် ၉–ပါး

| ဂုဏ် ၉–ပါး              | သီလ                       | သမာဓိ                    | ပညာ                          |
|-------------------------|---------------------------|--------------------------|------------------------------|
| ၁။ သိက္မွာ ၃–ပါး        | အဓိသီလသိက္ခာ              | အဓိစိတ္တသိက္ခာ           | <u> </u>                     |
| ၂။ ကောင်းခြင်း ၃–ပါး    | သာသနာတော်၏                | သာသနာတော်၏               | သာသနာတော်၏                   |
| (നവ്യാതാ)               | အစကောင်းခြင်း၊            | အလယ်ကောင်းခြင်း၊         | အဆုံးကောင်းခြင်း၊            |
| ၃။ ဥပနိဿယ ၃–ပါး         | တေဝိဇ္ဇ္ဇရဟန္တာဖြစ်ခြင်း၊ | ဆဋ္ဌာဘိညရဟန္တာဖြစ်ခြင်း၊ | ပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ်အထူးဖြစ်ခြင်း၊ |
| ၄။ အကျင့် ၃–ပါး         | ကာမသူခလ္လိကအကျင့်ကို      | အတ္တကိလမထအကျင့်ကို       | မၛ္ဈိမပဋိပဒါအကျင့်ကို        |
|                         | ရောင်ကြဉ်ခြင်း၊           | ရောင်ကြဉ်ခြင်း၊          | မှီဝဲခြင်း၊                  |
| ၅။ လွန်မြောက်ခြင်း၃–ပါး | အပါယ်ဘုံမှ                | ကာမဘုံမှ                 | အလုံးစုံသောဘုံမှ             |
|                         | လွန်မြောက်ခြင်း၊          | လွန်မြောက်ခြင်း၊         | လွန်မြောက်ခြင်း၊             |
| ၆။ ပဟာန် ၃–ပါး          | တဒင်္ဂပဟာန်ဖြင့်          | ဝိက္ခမ္ဘနပဟာန်ဖြင့်      | သမုစ္ဆေဒပဟာန်ဖြင့်           |
|                         | ကိလေသာပယ်ခြင်းကို ပြ၏၊    | ကိလေသာပယ်ခြင်းကိုပြ၏ ၊   | ကိလေသာပယ်ခြင်းကို ပြ၏၊       |
| ၇။ ဆန့်ကျင်ဘက် ၃–ပါး    | ဝီတိက္ကမကိလေသာ၏           | ပရိယုဋ္ဌာနကိလေသာ၏        | အနုသယကိလေသာ၏                 |
|                         | ဆန့်ကျင်ဘက်၊              | ဆန့်ကျင်ဘက်၊             | ဆန့်ကျင်ဘက်၊                 |
| ၈။ သုတ်သင်ခြင်း ၃–ပါး   | ဒုစရိုက်သံကိလေသကို        | တဏှာသံကိလေသကို           | ဒိဋ္ဌိသံကိလေသကို             |
|                         | သုတ်သင်၏၊                 | သုတ်သင်၏၊                | သုတ်သင်၏၊                    |
| ၉။ အရိယာဖြစ်ခြင်း       | သောတာပန်၊သကဒါဂါမ်         | အနာဂါမိဖြစ်ခြင်း         | ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း              |
|                         | ဖြစ်ခြင်းအကြောင်းကိုပြ၏ ။ | အကြောင်းကိုပြ၏ ။         | အကြောင်းကိုပြ၏ ။             |

## ၁။ သိက္နွာ ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

🗕 သီလဖြင့် အဓိသီလသိက္ခာကို ထင်ရှားပြ၏။

🗕 သမာဓိဖြင့် အဓိစိတ္တသိက္ခာကို ထင်ရှားပြ၏။

🗕 ပညာဖြင့် အဓိပညာသိက္ခာကို ထင်ရှားပြ၏။

## ၂။ သာသနာတော်၏ ကောင်းခြင်း ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

🗕 သီလဖြင့် သာသနာတော်၏ အစကောင်းခြင်း(အာဒိကလျာဏ)ကို ထင်ရှားပြ၏။

🗕 သမာဓိဖြင့် သာသနာတော်၏ အလယ်ကောင်းခြင်း(မရွှေကလျာဏ)ကို ထင်ရှားပြ၏။

🗕 ပညာဖြင့် သာသနာတော်၏ အဆုံးကောင်းခြင်း(ပရိယောသာနကလျာဏ)ကို ထင်ရှားပြ၏။

သီလသည် သာသနာတော်၏ အစကောင်းခြင်း

သီလဖြင့် သာသနာတော်၏ အစကောင်းခြင်းကို ပြ၏၊ မှန်ပေ၏။

"ကုသိုလ်တရားတို့၏အစကား အဘယ်နည်း? ကောင်းစွာစင်ကြယ်သောသီလသည်လည်း အစဖြစ် သည်" ဟု ဟောတော်မူသောကြောင့်လည်းကောင်း၊ "အလုံးစုံသောမကောင်းမှုကို မပြုရခြင်းသည် ဘုရားရှင် တို့၏ အဆုံးအမ ဖြစ်သည် " ဟု ဂါထာ၏ အစ၌ ဟောတော်မူထားသောကြောင့်လည်းကောင်း သီလသည် သာသနာတော်၏ အစ(အာဒိ) ဖြစ်၏။

ထိုသီလသည် စိတ်နှလုံးကြည်သာရွှင်လန်းခြင်းစသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ဆောင်တတ်သောကြောင့်

ကောင်းခြင်း(ကလျာဏ) ဖြစ်၏။

သမာဓိသည် သာသနာတော်၏ အလွယ်ကောင်းခြင်း

သမာဓိဖြင့် သာသနာတော်၏ အလယ်၌ကောင်းခြင်းကို ပြ၏၊ မှန်ပေ၏။

"ကုသိုလ်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းသည် ဘုရားရှင်တို့၏အဆုံးအမဖြစ်သည်"ဟု ဤသို့စသည်ဖြင့် ဟော

တော်မူသောကြောင့် သမာဓိသည် သာသနာတော်၏ အလယ်(မဈွေ) ဖြစ်သည်။

ထိုသမာဓိသည် (ဣဒ္ဓိဝိဓ)တန်ခိုးဖန်ဆင်းနိုင်ခြင်း စသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ဆောင်တတ်သော ကြောင့် ကောင်းခြင်း(ကလျာဏ) ဖြစ်၏။ ပညာသည် သာသနာတော်၏ အဆုံးကောင်းခြင်း

ပညာဖြင့် သာသနာတော်၏ အဆုံးကောင်းခြင်းကို ပြု၏၊ မုန်ပေ၏။

"မိမိ၏ စိတ်ကိုဖြူစင်စေခြင်းသည် ဘုရားရှင်တို့၏ အဆုံးအမဖြစ်သည်"ဟု ဟောတော်မူသောကြောင့် လည်းကောင်း၊ ပညာလျှင် အလွန်အကဲဆုံး အမြတ်ဆုံး ရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း ပညာသည် သာသနာ တော်၏ အဆုံး(ပရိယောသာန) ဖြစ်သည်။

ထိုပညာသည် ဣဋ္ဌအနိဋ္ဌ အကောင်းအဆိုးတို့၌ အလားတူရှုနိုင်သည်၏အဖြစ် (တာဒိဘာဝဂုဏ်)ကို

ဆောင်တတ်သောကြောင့် ကောင်းခြင်း(ကလျာဏ) ဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံ –

"တစ်ခဲနက်(တစ်လုံးတစ်ခဲတည်း)သော ကျောက်တောင်သည် အရပ်လေးမျက်နှာမှ လာသော လေ ကြောင့် မတုန်လှုပ်သကဲ့သို့ – ဤအတူပင် ပညာရှိတို့သည် ကဲ့ရဲ့ခြင်း,ရီးမွမ်းခြင်းတို့ကြောင့် မတုန်လှုပ်ကုန်။"

#### ၃။ ဥပနိဿယ ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

– သီလဖြင့် တေဝိဇ္ဇရဟန္တာဖြစ်ခြင်း၏ဥပနိဿယကို ပြ၏၊ မှန်ပေ၏။ သီလပြည့်စုံခြင်းကို မှီ၍ ဝိဇ္ဇာဉာဏ် ၃–ပါးတို့ကို ရောက်နိုင်၏၊ ထို့ထက် အလွန်မရောက်နိုင်။

– သမာဓိဖြင့် ဆဋ္ဌာဘိညရဟန္တာဖြစ်ခြင်း၏ဥပနိဿယကို ပြ၏၊ မှန်ပေ၏။ သမာဓိပြည့်စုံခြင်းကို မှီ၍ အဘိညာဉ် ၆–ပါးတို့ကို ရောက်နိုင်၏၊ ထို့ထက် အလွန်မရောက်နိုင်။

– ပညာဖြင့် ပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ်အထူး၏ဥပနိဿယကို ပြ၏၊ မှန်ပေ၏။ ပညာပြည့်စုံခြင်းကို မှီ၍ ပဋိသမ္ဘိဒါ ၄–ပါးတို့ကို ရောက်နိုင်၏၊ ထိုမှတစ်ပါးသော အကြောင်းဖြင့် မရောက်နိုင်။

## ၄။ အကျင့် ၃–ပါး (ရောင်ကြဉ်ခြင်း ၂–ပါး + မှီဝဲခြင်း ၁–ပါး)ကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

– သီလဖြင့် ကာမချမ်းသာခံစားမှုကို အားထုတ်ခြင်း (ကာမသုခလ္လိကာနုယောဂအကျင့်)ဟု ဆိုအပ်သော အဖို့အစွန်း အယုတ်တရားကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။

– သမာဓိဖြင့် မိမိကိုယ်ကို ပင်ပန်းစေမှုကို အားထုတ်ခြင်း (အတ္တကိလမထာနုယောဂအကျင့်)ဟု ဆိုအပ် သော အဖို့အစွန်း အယုတ်တရားကို ရောင်ကြဉ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။

– ပညာဖြင့် အလယ်အလတ်အကျင့် (မရှိုမပဋိပဒါ)ကို မှီဝဲခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။

## ၅။ လွန်မြောက်ခြင်း ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

– သီလဖြင့် အပါယ်ဘဝ(အပါယ်ဘုံ)ကို လွန်မြောက်ခြင်းအကြောင်းကို ပြ၏။

🗕 သမာဓိဖြင့် ကာမဓာတ်(ကာမဘုံ)ကို လွန်မြောက်ခြင်းအကြောင်းကို ပြ၏။

-- ပညာဖြင့် အလုံးစုံသောဘဝ(အလုံးစုံသောဘုံ)ကို လွန်မြောက်ခြင်းအကြောင်းကို ပြ၏။

## ၆။ ပဟာန် ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

- သီလဖြင့် တဒင်္ဂပဟာန်၏အစွမ်းဖြင့် ကိလေသာပယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြ၏။
- 🗕 သမာဓိဖြင့် ဝိက္ခမ္ဘနပဟာန်၏အစွမ်းဖြင့် ကိလေသာပယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြု၏။
- 🗕 ပညာဖြင့် သမုစ္ဆေဒပဟာန်၏အစွမ်းဖြင့် ကိလေသာပယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြ၏။

## ၇။ ဆန့်ကျင်ဘက် ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

- သင်း၊ သမ်းမှာ မည္သာဗဉ္ဇမွီဗ – သီလဖြင့် ဝီတိက္ကမကိလေသာ (ကာယကံမြောက်လွန်ကျူးမှု, ဝစီကံမြောက်လွန်ကျူးမှု)တို့၏ ဆန့်ကျင် ဘက်ကို ထင်ရှားပြ၏။
- သမာဓိဖြင့် ပရိယုဋ္ဌာနကိလေသာ (စိတ်သန္တာန်၌ ထကြွနှိပ်စက်မှု)တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ကို ထင်ရှားပြ၏။
  - ပညာဖြင့် အနုသယက်လေသာ (အကြောင်းညီညွတ်လျှင် ဖြစ်ပေါ် လာနိုင်သဖြင့် ကိန်းနေသည်ဟု ဆိုအပ် သော ကိလေသာ)တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ကို ထင်ရှားပြ၏။

#### ၈။ သုတ်သင်ခြင်း(ဝိသောဓန) ၃–ပါးကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

- သီလဖြင့် ဒုစရိုက်သံကိလေသကို သုတ်သင်ခြင်း(ဝိသောဓန)ကို ထင်ရှားပြု၏။
- သမာဓိဖြင့် တဏှာသံကိလေသကို သုတ်သင်ခြင်း(ဝိသောဓန)ကို ထင်ရှားပြ၏။
- ပညာဖြင့် ဒိဋ္ဌိသံကိလေသကို သုတ်သင်ခြင်း(ဝိသောဓန)ကို ထင်ရှားပြ၏။

## ၉။ အရိယာဖြစ်ခြင်းအကြောင်းကို ထင်ရှားပြပုံ

သီလ၊ သမာဓိ၊ ပညာတို့တွင်

- သီလဖြင့် သောတာပနိန, သကဒါဂါမိဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို ထင်ရှားပြ၏။
- သမာဓိဖြင့် အနာဂါမ်ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို ထင်ရှားပြ၏ ။
- ပညာဖြင့် ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို ထင်ရှားပြ၏။ မှန်ပေ၏ –
   "သောတာပန်ကိုလည်းကောင်း၊ သကဒါဂါမ်ကိုလည်းကောင်း သီလတို့၌ အပြည့်အစုံဖြည့်ကျင့်သော သူ (သီလေသု ပရိပူရကာရီ)ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏၊ အနာဂါမ်ကို သမာဓိ၌ အပြည့်အစုံဖြည့်ကျင့်သော သူ(သမာဓိသ္မိ ပရိပူရကာရီ)ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏၊ ရဟန္တာကိုကား ပညာ၌ အပြည့်အစုံဖြည့်ကျင့်သောသူ (ပညာယ ပရိပူရကာရီ) ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏"။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဤမျှသောဒေသနာဖြင့် "သိက္ခာ ၃–ပါး ။ ပ ။ အရိယာဖြစ်ခြင်းအကြောင်း"ဟူသော ၉–ပါးသောဂုဏ်တိက်တို့ကို လည်းကောင်း၊ ထိုမှတစ်ပါးသော အလားတူ ဂုဏ်တိက်တို့ကိုလည်းကောင်း ပြအပ်၏။

နိဒါန်းစသည် ပြဆိုချက် ပြီး၏။



စ မွေမျူဟာ

## အခန်း ၁။ သီလ နိဒ္ဓေသ (သီလအကြောင်း အကျယ်ပြဲဆို့ချက်)

ဝိသုဒ္ဓိမဂ်၏ အကျယ်ဝိတ္ထာရကို ပြရန်အလို့ငှာ (သမာဓိ ပညာတို့မှ) ရေးဦးစွာ **သီလ**ကို အကြောင်းပြု၍ အောက်ပါမေးခွန်းတို့ကို ထုတ်ပြအပ်၏ ။

| (က)        | သီလဟူသည် အဘယ်နည်း၊                                     | (ඉට-၈)        |
|------------|--------------------------------------------------------|---------------|
| (e)        | အဘယ်အနက်သဘောကြောင့် သီလမည်သနည်း၊                       | (ඉ~ල)         |
| (ი)        | သီလ၏လဏ္ခဏ, ရသ, ပစ္စုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်တို့ကား အဘယ်နည်း၊ | (နှာ-၉, ၁၀)   |
| (ဃ)        | သီလ၏အကျိုးကား အဘယ်နည်း၊                                | (န္ဘာ-၁o, ၁၁) |
| (c)        | သီလသည် အဘယ်မျှ အပြားရှိသနည်း၊                          | (နှာ–၁၁–၅၃)   |
| (o)        | သီလ၏ညစ်ညူးကြောင်းကား အဘယ်နည်း၊                         | (နှာ-၅၄-၆၀)   |
| $(\infty)$ | သီလ၏ဖြူစင်ကြောင်းကား အဘယ်နည်း။                         | (နှာ-၅၄-၆၀)   |

## ၁။ သီလ၏ သရုပ်ခသည်ကို ပြဆိုချက်

## (က) သီလဟူသည် အဘယ်နည်း၊ (သီလ၏သရုပ်)

သတ္တဝါကိုသတ်ခြင်း အစရိသည်တို့မှ ရောင်ကြဉ်သောသူ၏ လည်းကောင်း၊ ကျင့်ဝတ်ပဋိပတ်ကို ဖြည့်ကျင့် သောသူ၏လည်းကောင်း ကုသိုလ်စေတနာ အစရှိသောတရားတို့သည် သီလ မည်၏။

ထို့ကြောင့် ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ –

" သီလဟူသည်အဘယ်နည်း? စေတနာသည် သီလမည်၏၊ စေတသိက်သည် သီလ မည်၏၊ ဝိတ်ဆို့ စောင့်စည်းခြင်း(သံဝရ)သည် သီလ မည်၏၊ မလွန်ကျူးခြင်း(အဝီတိက္ကမ)သည် သီလ မည်၏ " ဟု ဟော တော်မူ၏။

#### ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌လာသော သီလ ၄–မျိုး

#### ၁။ စေတနာသီလ

သတ္တဝါကိုသတ်ခြင်း အစရှိသည်တို့မှ ရှောင်ကြဉ်သောသူ၏ လည်းကောင်း၊ ကျင့်ဝတ်ပဋိပတ်ကို ဖြည့် ကျင့်သောသူ၏လည်းကောင်း **ကုသိုလ်စေတနာ**သည် စေတနာသီလ မည်၏။

တစ်နည်းအားဖြင့် – သတ္တဝါကိုသတ်ခြင်း အစရှိသည်တို့ကို စွန့်သောသူ၏ **ကုသလကမ္မပထစေတနာ ၇–ပါး**သည် စေတနာသီလ မည်၏။

## ၂။ စေတသိကသီလ

သတ္တဝါကိုသတ်ခြင်း အစရိသည်တို့မှ ရှောင်ကြဉ်သောသူ၏ ရှောင်ကြဉ်မှု **ဝိရတီစေတသိက် ၃–ပါး**သည် စေတသိကသီလ မည်၏။

တစ်နည်းအားဖြင့် – " သူတစ်ပါး၏စည်းစိမ်ကို ရလိုသမှု ရေးရှုကြံခြင်းဟူသော အဘိဓ္ဈာကို ပယ်၍ အဘိဓ္ဈာကင်းသောစိတ်ဖြင့် နေ၏" ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ဟောထားအပ်ကုန်သော **အနဘိဓ္ဈာ**, အဗျာပါဒ, သမ္မာဒိဋ္ဌိ တရားတို့သည် စေတသိကသီလ မည်၏။

#### ၃။ သံဝရသီလ

စောင့်စည်းခြင်း**သံဝရ ၅–ပါး**တို့သည်လည်းကောင်း၊ မကောင်းမှုမှ ကြောက်တတ်သော အမျိုးကောင်း သားတို့၏ တွေ့ကြုံရသော ဒုစရိုက်အမှု(သမ္မတ္တဝတ္ထု)မှ ရောင်ကြဉ်ခြင်းသမ္မတ္တ**ိရတီ**သည်လည်းကောင်း သံဝရ သီလ(ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်း) မည်၏ ။

စောင့်စည်းခြင်းသံဝရသည် ပါတိမောက္ခသံဝရ၊ သတိသံဝရ၊ ဉာဏသံဝရ၊ ခန္တိသံဝရ၊ ဝီရိယသံဝရ ဟူ၍ ၅–ပါး အပြားရှိ၏။

(၁) "ဤပါတိမောက္ခသံဝရနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ကောင်းစွာပြည့်စုံ၏" ဟူသော ဒေသနာ၌ လာသော စောင့်စည်း မှုသည် **ပါတိမောက္ခသံဝရ** ပေတည်း။

" စက္ခုန္ခြေကို စောင့်ရှောက်၏၊ စက္ခုန္ခြေ၌ ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းသို့ရောက်၏ " ဟူသော ဒေသနာ၌ (1)

လာသော စောင့်စည်းမှုသည် သတိသဝရ (ဣန္ဒြိယသဝရ)ပေတည်း။

" အဓိတရသေ့ – လောက၌ အကြင်ကိလေသာရေအယဉ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုကိလေသာရေအယဉ် (5) တို့ကို တားမြစ်စရာကား အမှတ်ရမှု သတိပေတည်း၊ ထိုကိလေသာရေအယဉ်တို့ကို ပိတ်ဆို့စရာကို ပြောပြမည်၊ ၎င်းတို့ကို ပညာဖြင့် ပိတ်ဆို့ရာ၏ " ဟူသော ဒေသနာ၌ လာသော စောင့်စည်းမှုသည် ညာဏသံစရ ပေတည်း၊ ပစ္စည်းလေးပါးတို့ကို မှီဝဲရာ၌ ဆင်ခြင်မှု(ပစ္စယသန္နိဿိတ)သည်လည်း ဤ ဉာဏသံဝရ၌ အကျုံးဝင်၏။

အအေးကို, အပူကို သည်းခံတတ်၏ "ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ဟောထားသော စောင့်စည်းမှု (ç)

သည် **ခန္တိသံဝရ** ပေတည်း။

ĢII

" ဖြစ်ပေါ် လာသော ကာမအကြံအစည်ကို လက်မခံ "ဤသို့အစရှိသောနည်းဖြင့် ဟောထားသော စောင့် (ე) စည်းမှုသည် ဝီရိယသံဝရ ပေတည်း၊ အသက်မွေးမှု၏စင်ကြယ်ခြင်း(အာဓီဝပါရိသုဒ္ဓ)သည်လည်း ဤ ဝီရိယသံဝရ၌ အကျုံးဝင်၏။

အဝီတိက္ကမသီလ သီလဆောက်တည်ထားသောပုဂ္ဂိုလ်၏ ကိုယ်၌ဖြစ်သော မလွန်ကျူးခြင်း၊ နှုတ်၌ဖြစ်သော မလွန်ကျူး ခြင်းသည် အဝီတိက္ကမသီလ မည်၏။

## (ခ) အဘယ်အနက်သဘောကြောင့် သီလ မည်သနည်း၊ (သီလ၏ အနက်)

သီလန္-အနက်သဘောကြောင့် သီလ မည်၏၊ ဤ သီလနအနက်ဟူသည် –

သမာဓာန္ – ကောင်းစွာထားခြင်းသည်လည်း သီလန မည်၏။ (c)ကောင်းစွာထားခြင်း ဟူသည် – ကိုယ်အမှုနှုတ်အမှုတို့ကို ကောင်းသောသီလ ရှိသူဖြစ်ကြောင်း သီလစောင့်မှု အလိုအားဖြင့် ဖရိဖရဲ မကြဲစေခြင်း(ပရမ်းပတာ မဖြစ်စေခြင်း)ကို ဆိုလိုသည်။ ထို့ကြောင့် ဤအဖွင့်အရ – ကာယကံ, ဝစီကံတို့ကို ဖရိုဖရဲ မဖြစ်အောင် ကောင်းစွာထားခြင်း

သမာဓာနသဘောသည် သီလ မည်၏။

ဥပဓာရဏ – လွန်စွာဆောင်ခြင်းသည်လည်း သီလန မည်၏။ (j)လွန်စွာဆောင်ခြင်း ဟူသည် – သမာဓိ, ပညာ ကုသိုလ်တရားတို့၏ အရင်းခံတည်ရာ အလို အားဖြင့် တည်ရာ၏အဖြစ်ကို ဆိုလိုသည်။

ထို့ကြောင့် ဤအဖွင့်အရ – သမာဓိ, ပညာ ကုသိုလ်တရားတို့၏ အဲရင်းခံတည်ရာ ဥပဓာရဏ

သဘောသည် သီလ မည်၏။

ဤအနက်နှစ်ပါးကိုသာ သဒ္ဒါပညာရှင်တို့က ခွင့်ပြုလက်ခံကုန်၏။

အချို့ဆရာတို့ကမူ သီလသည် ဦးခေါင်းနှင့်တူသော သိရ – ဦးခေါင်း ဟူသောအနက်သဘောကြောင့်၊ ကိလေသာအပူကိုငြိမ်း စေတတ်သော 'သီတလ – အေးမြခြင်း' ဟူသောအနက်သဘောကြောင့် သီလ မည်၏ – ဤသို့အစရှိသောနည်းဖြင့် သီလ၏အနက်ကို ဖွင့်ပြကုန်သေး၏။

## (ဂ) သီလ၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္ခုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်တို့ကား အဘယ်နည်း၊

သီလသည် ကာယကံ ဝစီကံတို့ကို ဖရိဖရဲ့ မဖြစ်အောင် ကောင်းစွာထားခြင်း သမာဓာနလက္ခဏာ နှင့် သမာဓိ, ပညာ ကုသိုလ်တရားတို့၏ အရင်းခံတည်ရာ ဥ**ပဓာရဏလက္ခဏာ** ရှိ၏။

သီလသည် များစွာသောအပြားအားဖြင့် ကွဲပြားသော်လည်း သီလနလက္ခဏာ(ကောင်းစွာထားခြင်း–သမာဓာန, လွန်စွာဆောင်ခြင်း–ဥပဓာရဏ)သည် သီလ၏ မှတ်အပ်သော သဘောလ်က္ခဏာ ဖြစ်သည်၊ ဥပမာ – အဆင်းရုပ် ၁၀ မ္မေဗျူဟာ

သည် များစွာသော အပြားအားဖြင့် ကွဲပြားသော်လည်း မျက်စိဖြင့်မြင်အပ်သော သဘောရှိသည်၏အဖြစ်သည် ထို အဆင်းရုပ်၏ မှတ်အပ်သောသဘော လက္ခဏာဖြစ်သကဲ့သို့ ပေတည်း။

်ချဲ့ပြရသော် – အညိုအဝါစသော အပြားအားဖြင့် များစွာကွဲပြားသော်လည်း မြင်အပ်သောသဘော ရှိသည် ၏အဖြစ်သည် အဆင်းရုပ်(ရူပါယတန)၏ မှတ်အပ်သောသဘောလက္ခဏာ ဖြစ်၏၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် အညို စ သောအပြားအားဖြင့် များစွာကွဲပြားသော်လည်း ထိုအဆင်းရုပ်သည် မြင်အပ်သောသဘောရှိသည်၏ အဖြစ်ကို မလွန်

နိုင်သောကြောင့် ပေတည်း။

ထို့အတူ သီလသည် စေတနာအစရှိသော အပြားအားဖြင့် များစွာကွဲပြားသော်လည်း ကာယကံ ဝစီကံတို့ကို ဖရိုဖရဲမဖြစ်အောင် ကောင်းစွာထားခြင်း (သမာဓာန)၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊ သမာဓိ, ပညာ ကုသိုလ်တရား တို့၏အရင်းခံတည်ရာ (ဥပဓာရဏ)၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း ပြဆိုခဲ့သောသီလနသည် ယင်းသီလ၏လက္ခဏာ ဖြစ်၏၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် စေတနာအစရှိသော အပြားအားဖြင့် များစွာကွဲပြားသော်လည်း ထိုသီလသည် ကောင်း စွာထားခြင်းနှင့် အရင်းခံတည်ရာအဖြစ်တို့ကို မလွန်နိုင်သောကြောင့် ပေတည်း။

ရသ – သီလမဲ့သူ၏အဖြစ်ကို ဖျက်ဆီးခြင်း ကိစ္စရသနှင့် အပြစ်ကင်းသောဂုဏ် ဟူသော သမ္မတ္တိရသ ရှိ၏။

ပစ္ခုပဋ္ဌာန် – စင်ကြယ်သည်၏အဖြစ်လျှင် ပစ္စုပဋ္ဌာန် ရှိ၏။ သီလသည် ကာယဒွါရ၌ စင်ကြယ်ခြင်း၊ ဝစီဒွါရ၌ စင်ကြယ်ခြင်း၊ မနောဒွါရ၌ စင်ကြယ်ခြင်း အဖြစ်ဖြင့် ဉာဏ်၌ ရှေးရှုထင်၏။

ပဒဋ္ဌာန် – မကောင်းမှုမှ ရှက်ခြင်း, ကြောက်ခြင်း(ဟိရီနှင့် ဩတ္တပ္ပ)သည် သီလ၏ နီးစွာသောအကြောင်း ပဒဋ္ဌာန် ဖြစ်၏ ။ ချဲ့ပြရသော် – မကောင်းမှုမှ ရှက်ခြင်း, ကြောက်ခြင်းရှိလျှင် သီလသည် ဆောက်တည်သောအားဖြင့် ဖြစ်လည်း ဖြစ်၏, မကျူးလွန်သောအားဖြင့် တည်လည်း တည်၏ ။ (မရိုလျှင်ကား သီလသည် ဖြစ်လည်း မဖြစ်, တည်လည်း မတည်။)

## (ဃ) သီလ၏အကျိုးကား အဘယ်နည်း၊

## စိတ်နှလုံး ကြည်သာရွှင်လန်းခြင်းစသော အကျိုးများ

သီလသည် စိတ်ကြည်သာရွှင်လန်းခြင်းစသော များစွာသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ရခြင်း အကျိုးရှိ၏ ၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် –

"အာနန္ဒာ၊ အပြစ်မရှိ ကောင်းသောသီလအကျင့်တို့သည် စိတ်နှလုံး၏ကြည်သာရွှင်လန်းခြင်း အကျိုးရှိ ကုန်၏၊ စိတ်နှလုံး၏ကြည်သာရွှင်လန်းခြင်း အာနိသင်ရှိကုန်၏" ဟု ဟောတော်မူ၏။

#### ဂဟပတိသီလအကျိုး ၅–ပါး

"သူကြွယ်တို့ – သီလနှင့် ပြည့်စုံသောသူသည်

(၁) မမေ့လျော့ခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကြီးစွာသောစည်းစိမ်အစုကို ရတတ်၏။

(၂) ကောင်းသောကျော်စောသတင်းသည် အနှံ့အပြားကျော်ကြား ဖြစ်ပေါ် ၏။

(၃) မင်းပရိသတ်, ပုဏ္ဏားပရိသတ်, သူကြွယ်ပရိသတ်, ရဟန်းပရိသတ်သို့ ချဉ်းကပ်ဝင်ရောက်လျှင် မကြောက်မရွံ့ ရဲရင့်လျက် ကြည်သာရွှင်လန်းသော မျက်နှာရှိလျက် ချဉ်းကပ်ဝင်ရောက်ရ၏။

(၄) မိမိပြုဖူးသော ကောင်းမှုတို့ကိုသာ ထင်မြင်လျက် မတွေမဝေ သေရ၏။

(၅) ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေပြီးသည်မှ နောက်ကာလ၌ ကောင်းမှုရှိသူတို့၏ လားရောက်ရာ (သုဂတိ)နတ်ပြည် လောကသို့ ရောက်၏ " ဟူ၍လည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူ၏ ။

## သီတင်းသုံးဖော်တို့ ချစ်ခင်ကြည်ညိုခံရမှု စသော အကျိုးများ

"ရဟန်းတို့၊ ရဟန်းသည် အကယ်၍ ဤသို့လိုလားတောင့်တငြားအံ့ – ငါသည် သီတင်းသုံးဖော်တို့ ချစ်ခင်ကြည်ညိုခံရသူ, မေတ္တာအပို့ခံရသူ(အမြတ်နိုးခံရသူ), အလေးပြုခံရသူ, အချီးမွမ်းခံရသူ ဖြစ်ရပါစေဟု လိုလားတောင့်တငြားအံ့၊ သီလတို့၌သာလျှင် အပြည့်အစုံဖြည့်ကျင့်သည် ဖြစ်ရာ၏" ဟု ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူသောကြောင့် သီလနှင့်ပြည့်စုံသောသူသည် သီတင်းသုံး ဖော်တို့ ချစ်ခင်ကြည်ညိုခံရခြင်း၊ အမြတ်နိုးခံရခြင်း၊ အလေးပြုခံရခြင်း၊ အချီးမွမ်းခံရခြင်း အကျိုးစသည်မှ အာသဝေါ တရားကုန်ခြင်း ဟူသော နောက်ဆုံးအကျိုး တိုင်အောင် များစွာသော အကျိုးအာနိသင်တို့ကိုလည်း ရရှိနိုင်သည်။

## သီလကို ချီးကျူးသောစကားများ

- (၁) မြတ်စွာဘုရားသာသနာတော်၌ အမျိုးကောင်းသားတို့အား အကြင်သီလကို ကြဉ်ဖယ်ထား၍ (သီလမှ တစ် ပါးသော) ထောက်တည်ရာမည်သည် မရှိချေ၊ ထိုသီလ၏ အကျိုးအာနိသင်အပိုင်းအခြားကို အဘယ်သူသည် အကုန်အစင် ပြောပြနိုင်ပါအံ့နည်း၊ မပြောပြနိုင်သည် သာတည်း။
- (၂) ဤလောက၌ သတ္တဝါတို့၏ ကိလေသာအညစ်အကြေးကို သီလတည်းဟူသောရေစင်သည် သုတ်သင်စင်ကြယ် စေနိုင်ပေ၏၊ သတ္တဝါတို့၏ ထိုကိလေသာအညစ်အကြေးကို ဂင်္ဂါမြစ်ရေသည် လည်းကောင်း, ယမုနာမြစ်ရေ သည်လည်းကောင်း, အသံတဟဲဟဲမြည်သော သရဘူမြစ်ရေသည်လည်းကောင်း, အစိရဝတီမြစ်ရေသည် လည်းကောင်း, မဟီမည်သော မြစ်ကြီး၏ရေသည်လည်းကောင်း သုတ်သင်စင်ကြယ်စေရန် မစွမ်းနိုင်ချေ။
- (၃) ဤလောက၌ သတ္တဝါတို့၏ ရာဂစသော အပူအလောင်ကို ကောင်းစွာစောင့်ထိန်းထားသော, စင်ကြယ်သော, စင်စစ်အေးမြစွာသော သီလသည် ငြိမ်းအေးစေနိုင်ပေ၏၊ ထို ရာဂစသော အပူအလောင်ကို မိုးရေနှင့်တကွ လေအေးတို့သည်လည်း မငြိမ်းစေနိုင်ကုန်၊ စန္ဒကူးနံ့သာသည်လည်း မငြိမ်းစေနိုင်ကုန်၊ ပုလဲသွယ်တို့သည် လည်း မငြိမ်းစေနိုင်ကုန်၊ မြကျောက်,ပတ္တမြားတို့သည်လည်း မငြိမ်းစေနိုင်ကုန်၊ လရောင်ညွှန့်တို့သည်လည်း မငြိမ်းစေနိုင်ကုန်။
- (၄) သီလ၏အနံ့သည် လေအောက်၌လည်းကောင်း လေညာ၌လည်းကောင်း အညီအမျှ ပျံ့နှံ့ကြိုင်လှိုင်ပေ၏၊ သီလ၏အနံ့နှင့်တူစွာ မွှေးပျံ့ကြိုင်လှိုင်သောအနံ့သည် အဘယ်မှာ ရှိပါအံ့နည်း။
- (၅) နတ်ပြည်သို့တက်ရန် သီလနှင့်တူသော အခြားတစ်ပါးသော စောင်းတန်းလှေကားမည်သည် အဘယ်မှာ ရှိပါ အံ့နည်း၊ နိဗ္ဗာန်မြို့တော်သို့ဝင်ရန် သီလနှင့်တူသော အခြားတစ်ပါးသော တံခါးပေါက်မည်သည် အဘယ်မှာ ရှိပါအံ့နည်း။
- (၆) သီလတည်းဟူသော အဆင်တန်ဆာဖြင့် ဆင်မြန်းကုန်သော ရဟန်းတော်တို့သည် တင့်တယ်ကုန်သကဲ့သို့၊ ပုလဲ ပတ္တမြား အဆင်တန်ဆာဖြင့် ဆင်မြန်းကုန်သော ပြည့်ရှင်မင်းတို့သည် ထို့အတူ မတင့်တယ်ကြကုန်။
- (၇) သီလသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံသောသူတို့အား မိမိကိုယ်ကို မိမိကိုယ်တိုင်စွပ်စွဲခြင်း ဟူသော အတ္တာနုဝါဒဘေး အစရှိသော ဘေးအပေါင်းကို အကြွင်းမဲ့ ဖျက်ဆီးတတ်၏။
- (၈) ဂုဏ်သတင်းကျော်စောခြင်းနှင့် ရွှင်လန်းဝမ်းမြောက်ခြင်းကိုလည်း အခါခပ်သိမ်း ဖြစ်စေတတ်၏။

ဤဆိုခဲ့သော စကားရပ်ကို "လောကီ, လောကုတ္တရာ ဂုဏ်ကျေးဇူး ဟူသမျှတို့၏ အမြစ်အရင်း မူလဘူတ ဖြစ် သော, ကိလေသာဟူသော အပြစ်ဒေါသတို့၏ လွန်ကျူးခြင်းခွန်အားကို ဖျက်ဆီးတတ်သော, သီလ၏အကျိုးအာနိသင် ကို အရိပ်အမြွက်မျှ ပြဆိုသောစကား" ဟု သိအပ်၏။

## ၂။ သီလ၏အပြားကို ပြဆိုချက်

## (င) သီလသည် အဘယ်မျှ အပြားရှိသနည်း၊

သီလတစ်ပါး (ဧကကသီလ) – ၁ မျိုး

အလုံးစုံသော သီလသည် မိမိ၏သီလနဟူသော သဘောလက္ခဏာအားဖြင့် အကွဲအပြားမရှိ တစ်ပါးတည်း သာတည်း။

ဓမ္မဗျူဟာ ၁၂

## သီလ နှစ်ပါးအပြား (ဒုကသီလ) – ၇ မျိုး

စာရိတ္အသီလ – ဝါရိတ္အသီလ (c)

ဤကျင့်ဝတ်ကို ပြုကျင့်အပ်၏ " ဟု မြတ်စွာဘုရား ပညတ်ထားသော သိက္ခာပုဒ်(သီလ)ကို ဖြည့်ကျင့် ခြင်းသည် စာရိတ္တသီလ မည်၏၊ စာရိတ္တသီလကို သခ္ခါနှင့် ဝီရိယဖြင့် ပြီးပြည့်စုံစေအပ်၏။

'ဤအမှုကို မပြုအပ်" ဟု မြတ်စွာဘုရား ပယ်မြစ်ထားသောအမှုကို မပြုခြင်းသည် ဝါရိတ္တသီလ မည်၏ ၊

ဝါရိတ္တသီလကို သဒ္ဓါဖြင့် ပြီးပြည့်စုံစေအပ်၏။

ဆိုလိုချက် ။ ။ 'ထိုသီလကို ကျင့်ခြင်းဖြင့် အကျိုးရှိသည်' ဟု ယုံကြည်သော သဒ္ဓါ, မပျင်းမရိ ကျင့်လို သော ဝီရိယ ဟူသော ဤ ၂–ပါးလုံးနှင့် ပြည့်စုံပါမှ စာရိတ္တသီလကို ပြည့်စုံစေနိုင်သည်၊ မကျင့်လျှင် အပြစ်ဖြစ်သည်, ကျင့်လျှင် အကျိုးရှိသည် ဟု ယုံကြည်သော သဒ္ဓါအား ကောင် ြ ါရိတ္တသီလကို ပြည့်စုံစေနိုင်သည် ဟု ဆိုလို၏။

အာဘိသမာစာရိကသီလ – အာဒိဗြဟ္မစရိယကသီလ (j)

– အဘိသမာစာရ ဟူသည် မြတ်သောအကျင့်တည်း၊ ထိုအဘိသမာစာရသည်ပင်လျှင် အာဘိသမာစာရိက မည်၏။

(တစ်နည်း) အဘိသမာစာရ–မည်သော မြတ်သောအကျင့်(မဂ်သီလ,ဖိုလ်သီလ)ကို ရည်ရွယ်၍

ပညတ်ထားသောသီလအကျင့်သည် **အာဘိသမာစာရိကသီလ** မည်၏။

ြင်းသည် အာဇီဝလျှင် ရှစ်ခုမြောက်ရှိသော(အာဇီဝဋ္ဌမက)သီလမှ ကြွင်းသောသီလ၏အမည် ပေတည်း။]

အရိယမဂ်ဟူသော မြတ်သောအကျင့်(မဂ္ဂဗြဟ္မစရိယ)၏အစ၌ ဖြစ်စေအပ်သောသီလ ဖြစ်သောကြောင့် အာဒိဗြဟ္မစရိယကသီလ မည်၏။

ြငင်းသည် **အာဓိဝဋ္ဌမကသီလ**၏ အမည် ပေတည်း၊] မှန်ပေ၏၊

ထိုသီလသည် ရေးအဖို့ပင်လျှင် ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်စေအပ်သောကြောင့် မင်္ဂ၏အစ၌ ဖြစ်စေ အပ်သည်၏ အဖြစ်သို့ ရောက်ပေ၏။

ထို့ကြောင့် "ဝိပဿနာရှုဆဲ၌ သမာဓိ, ပညာ မဂ္ဂင် ၅–ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ထိုယောဂီရဟန်းအား ကာယကဲသည်လည်းကောင်း၊ ဝစီကဲသည်လည်းကောင်း၊ အသက်မွေးမှု အာဇီဝသည်လည်းကောင်း ရေးအဖို့၌ပင်လျှင် ကောင်းစွာစင်ကြယ်ပြီး ဖြစ်ပေသည်" ဟု ဟောတော်မူပေ၏ ။

တစ်နည်းကား

ခုဒ္ဒါနုခုဒ္ဒက (အသေးအဖွဲ) သိက္ခာပုဒ်တို့သည် အာဘိသမာစာရိကသီလ မည်၏။

ကြွင်းသော သိက္ခာပုဒ် အပေါင်းသည် အာဒိဗြဟ္မစရိယကသီလ မည်၏။

တစ်နည်းကား

ဥဘတောဝိဘင်း၌ ပါဝင်သော သိက္ခာပုဒ်အပေါင်းသည် အာဒိဗြဟ္မစရိယကသီလ မည်၏။

ခန္ဓကဝတ်၌ ပါဝင်သော သိက္ခာပုဒ်အပေါင်းသည် အာဘိသမာစာရိကသီလမည်၏၊ ထိုအာဘိသမာ– စာရိကသီလ ပြည့်စုံပါမှ အာဒိဗြိဟ္မစရိယကသီလ ပြည့်စုံနိုင်၏။

ထို့ကြောင့် ရဟန်းတို့... ထိုရဟန်းသည် အာဘိသမာစာရိက ကျင့်ဝတ်သီလကို မဖြည့်ကျှင့်မူ၍ အာဒိဗြဟ္မစရိယကသီလကို ပြည့်စေနိုင်လိမ့်မည်ဟု ဤသို့သောအကြောင်းသည် မရှိချေ ဟု ဟောတော်မူ၏ ။

ဝိရတီသီလ – အဝိရတီသီလ (5)

သတ္တဝါကိုသတ်ခြင်း စသည်တို့မှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသည် ဝိရတီသီလ မည်၏။

ကြွင်းသော စေတနာအစရှိသော သီလသည် အဝိရတီသီလ (ရှောင်ကြဉ်မှုဝိရတီ မဟုတ်သောသီလ) \_\_ မည်၏ ။

နိဿိတသီလ – အနိဿိတသီလ (6) နိဿယ–မှီရာ ဟူသည် တဏှာဟူသော မှီရာနှင့် ဒိဋ္ဌိဟူသော မှီရာဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိ၏၊ ထိုတွင် – – "ငါသည် ဤသီလဖြင့် ထင်ရှားသောနတ်သော်လည်းကောင်း, မထင်ရှားသောနတ်သော်လည်းကောင်း ဖြစ်ရပေလိမ့်မည်" ဟု ဤသို့ ဘဝသမ္ပတ္တိ(ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သောဘဝ)ကို မျှော်လင့်တောင့်တ၍ ဖြစ် စေအပ်သော သီလသည် တဏှာနိဿိတသီလ(တဏှာကို မှီသောသီလ) မည်၏။

သီလမှုဖြင့် သံသရာဆင်းရဲမှ စင်ကြယ်လွတ်မြှောက်သည်ဟု ဤသို့သော သုဒ္ဓိဒိဋ္ဌိ(စင်ကြယ်ရေး

အယူ)ဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် ဒိဋ္ဌိနိဿိတသီလ(ဒိဋ္ဌိကို မှီသောသီလ) မည်၏။

– လောကုတ္တရာသီလသည်လည်းကောင်း၊ ထို လောကုတ္တရာသီလ၏ အကြောင်းအထောက်အပံ့ဖြစ်သော လောကီသီလသည်လည်းကောင်း အနိဿိတသီလ မည်၏။

#### (၅) ကာလပရိယန္အသီလ – အာပါဏကောဋိကသီလ

- ကာလအပိုင်းအခြားပြု၍ ဆောက်တည်သောသီလသည် ကာလပရိယန္တသီလ(ကာလအပိုင်းအခြားရှိသော သီလ) မည်၏ ။
- အသက်ထက်ဆုံး ဆောက်တည်၍ ထိုဆောက်တည်သည့်အတိုင်းသာလျှင် ဖြစ်စေအပ်သော သီလသည် အာပါဏကောဋိကသီလ(အသက်ထက်ဆုံးသီလ) မည်၏။

(၆) သပရိယန္အသီလ - အပရိယန္အသီလ

- လာဘ်, အခြံအရံ, ဆွ်ေမျိုး, ကိုယ်အင်္ဂါ, အသက်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အဆုံးအပိုင်းအခြား(ပျက်စီးခြင်း) ရှိသော သီလသည် သပရိယန္တသီလ(အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသောသီလ) မည်၏။
- ထိုမှ အပြန်ဖြစ်သောသီလသည် အပရိယန္တသီလ(အဆုံးအပိုင်းအခြားမရှိသောသီလ) မည်၏

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ –

"သပရိယန္တမည်သော ထိုသီလကား အဘယ်နည်း? လာဘ်လျှင်အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသော သီလသည် ရှိ ၏၊ အခြံအရံလျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသော သီလသည် ရှိ၏၊ ဆွေမျိုးလျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသော သီလ သည် ရှိ၏၊ ကိုယ်အင်္ဂါလျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသောသီလသည် ရှိ၏၊ အသက်လျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိ သော သီလသည် ရှိ၏၊

လာဘ်လျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသော ထိုသီလကား အဘယ်နည်း ? ဤလောက၌ အချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဆောက်တည်ထားပြီးသော သိက္ခာပုဒ်ကို လာဘ်ဟူသောအကြောင်းကြောင့် ကျူးလွန်၏၊ ဤသည်ကား လာဘ်

လျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားရှိသော ထိုသီလပေတည်း။"

"အပရိယန္တမည်သော ထိုသီလကား အဘယ်နည်း? လာဘ်လျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားမရှိသော သီလသည် ရှိ၏၊ ဤလောက၌ အချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် ဆောက်တည်ထားပြီးသော သိက္ခာပုဒ်ကို လာဘ်ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် ကျူးလွန်ရန် စိတ်အကြံကို သော်လည်း မဖြစ်ပေ၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် အဘယ်မှာ ကျူးလွန်တော့အံ့နည်း၊ ဤသည်ကား လာဘ်လျှင် အဆုံးအပိုင်းအခြားမရှိသော ထိုသီလပေတည်း။"

ဤနည်းဖြင့် ဤမှတစ်ပါး အခြားသော အခြံအရံလျှင်စသော သီလတို့ကိုလည်း ချဲ့၍ သိအပ်ကုန်၏။

#### $(\gamma)$ လောကီသီလ – လောကုတ္တရာသီလ

- အလုံးစုံသော အာသဝေါ်တို့၏ အာရုံဖြစ်သော သီလသည် လောကီသီလ(လောကိယသီလ) မည်၏။
- အာသဝေါ၏ အာရုံမဖြစ်သော သီလသည် လောကုတ္တရာသီလ မည်၏။

ထို ၂–မျိုးတို့တွင် လောက်ိီသီလသည် – ဘဝအထူးကို ဖြစ်စေတတ်၏၊ ဘဝမှ ထွက်မြောက်ခြင်း၏ အကြောင်းအဆောက်အဦ လည်း ဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောကော်မှုပုံမှာ-

- ် (၁) ဝိနည်းသိက္ခာပုဒ်သည် ကိုယ်နှင့်နှုတ်တို့ကို စောင့်စည်းခြင်း အကျိုး၄ာ ဖြစ်၏ ၊
- (၂) စောင့်စည်းခြင်းသည် စိတ်နှလုံးကြည်သာရွှင်လန်းခြင်း အကျိုးငှာ ဖြစ်၏၊
- (၃) စိတ်နှလုံးကြည်သာရွှင်လန်းခြင်းသည် နှစ်သိမ့်ခြင်း(ပါမောမ္မ) အကျိုး၄၁ ဖြစ်၏၊

(၄) နှစ်သိမ့်ခြင်းသည် ဝမ်းမြောက်ခြင်း(ပီတိ) အကျိုး၄၁ ဖြစ်၏၊

- (၅) ဝမ်းမြောက်ခြင်းသည် ကိုယ်စိတ်၏ငြိမ်းအေးခြင်း(ပဿဒ္ဓိ) အကျိုး၄ာ ဖြစ်၏၊
- (၆) ကိုယ်စိတ်၏ငြိမ်းအေးခြင်းသည် ချမ်းသာခြင်း(သုခ) အကျိုးငှာ ဖြစ်၏၊ (၇) ချမ်းသာခြင်းသည် စိတ်တည်ကြည်ခြင်း(သမာဓိ) အကျိုးငှာ ဖြစ်၏၊
- (၇) ချမ်းသာခြင်းသည် စိတ်တည်ကြည်ခြင်း(သမာဓိ) အကျိုး၄ာ ဖြစ် ၏ ၊ (၈) စိတ်တည်ကြည်ခြင်းသည် မှန်စွာသိမြင်သော ယထာဘူတဉာဏ်အမြင် အကျိုး၄ာ ဖြစ်၏ ၊

- (၉) ယထာဘူတဉာဏ်အမြင်သည် သင်္ခါရတို့၌ ငြီးငွေ့ခြင်း(နိဗ္ဗိဒါ) အကျိုး၄၁ ဖြစ်၏၊
- (၁၀) ငြီးငွေ့ခြင်းသည် ဝိရာဂခေါ် တပ်မက်ကင်းသောမဂ်ဉာဏ် အကျိုး၄၁ ဖြစ်၏၊
- (၁၁) ဝိရာဂသည် ဝိမုတ္တိခေါ် လွတ်မြောက်သောအရဟတ္တဖိုလ် အကျိုးငှာ ဖြစ်၏။

(၁၂) ဝိမုတ္တိသည် ဝိမုတ္တိဉာဏဒဿနခေါ် ပစ္စဝေက္ခဏာဉာဏ် အကျိုးငှာ ဖြစ်၏၊

(၁၃) ဝိမုတ္တိဉာဏဒဿနသည် အစွဲအလမ်းကင်း၍ ဆင်းရဲခပ်သိမ်းငြိမ်းခြင်း (ပရိနိဗ္ဗာန်ဝင်စံခြင်း) အကျိုး ၄၁ ဖြစ်၏။

(၁၄) အစွဲအလမ်းကင်းလျက် စိတ်၏လွတ်မြောက်ခြင်း(ဝိမောက္ခ)သည် ရှိ၏၊ ဝိနည်းကို ပြောဆိုခြင်း သည်, ဝိနည်းကို ဆွေးနွေးစိစစ်ခြင်းသည်, ဝိနည်းကို စောင့်စည်းခြင်း စသော အကြောင်းအဆက် ဆက်သည်, ဝိနည်းကို နာကြားခြင်းသည် ဤလွတ်မြောက်ခြင်း အကျိုးရှိ၏" ဟု ဟောတော်မူ၏။

လောကုတ္တရာသီလသည် – ဘဝမှ လွတ်မြောက်ခြင်းကို ဆောင်တတ်၏၊ ပြန်လှည့်၍ ဆင်ခြင်သောပစ္စဝေက္ခဏာ ဉာဏ်၏ ဖြစ်ရာဘုံ အာရုံလည်း ဖြစ်၏။

#### သီလ သုံးပါးအပြား (တိကသီလ) – ၅ မျိုး

#### (5) ဟီနသီလ - မရွိမသီလ - ပဏီတသီလ

– ယုတ်ညံ့သော ဆန္ဒ, စိတ္တ, ဝီရိယ, ဝီမံသတို့ဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် ဟီနသီလ မည်၏။

– အလယ်အလတ်ဖြစ်သော ဆန္ဒ, စိတ္တ, ဝီရိယ, ဝီမံသတို့ဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် မရွိုမသီလ မည်၏။

– မြတ်သော ဆန္ဒ, စိတ္တ, ဝီရိယ, ဝီမံသတို့ဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် ပဏီတသီလ မည်၏ ။

## တစ်နည်းကား –

🗕 အခြံအရံ အကျော်အစောကို အလိုရှိသဖြင့် ဆောက်တည်သော သီလသည် ဟီနသီလ မည်၏။

– ကောင်းမှု၏အကျိုးကို အလိုရှိသဖြင့် ဆောက်တည်သော သီလသည် မရွှိမသီလ မည်၏။

– 'ဤသီလစောင့်သုံးမှုကို ပြုသင့်သည်သာတည်း 'ဟု စင်ကြယ်ခြင်းကိုမှီ၍ ဆောက်တည်သော သီလ သည် ပဏီတသီလ မည်၏။

#### တစ်နည်းကား –

- 'ငါသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ကောင်းသောအကျင့် ရှိ၏၊ အခြားသောရဟန်းတို့သည်ကား သီလ မရှိ ကုန်၊ ယုတ်မာသောအကျင့် ရှိကုန်၏ 'ဟု ဤသို့ မိမိကိုယ်ကို ချီးမြှောက်ခြင်း, သူတစ်ပါးတို့ကို ရှုတ်ချ ခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ညစ်ညူးသော သီလသည် ဟီနသီလ မည့်၏။
- ထိုကဲ့သို့ မညစ်ညူးသော လောကီသီလသည့် မရွှိမသီလ မည်၏။
- လောကုတ္တရာသီလသည် ပဏီတသီလ မည်၏။

## တစ်နည်းကား –

🗕 တဏှာ၏ အစွမ်းဖြင့် ဘဝသမ္ပတ္တိ ဘောဂသမ္ပတ္တိအလို့ငှာ ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် ဟီနသီလမည်၏ ။

🗕 မိမိ၏ သံသရာမှ လွတ်မြောက်ခြင်းအကျိုးငှာ ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် မရှိုမသီလ မည်၏ ။

– အလုံးစုံသောသတ္တဝါတို့ လွတ်မြောက်ခြင်း အကျိုး၄ာ ဖြစ်စေအပ်သော ပါရမီတာသီလ(ဘုရားအလောင်း တော်တို့၏ ပါရမီတော်သီလ)သည် ပဏီတသီလ မည်၏။

## (၂) အတ္တာဓိပတေယျသီလ – လောကာဓိပတေယျသီလ – ဓမ္မာဓိပတေယျသီလ

– မိမိနှင့် မလျော်ကန်သော မကောင်းမှုကို ပယ်လိုသဖြင့် မိမိကိုယ်ကို အလေးပြု၍ မိမိ၌ ရှိသေလေးစား သောအားဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် အတ္တာမိပတေယျသီလ မည်၏။

– လောက(လူအပေါင်း)၏ကဲ့ရဲ့ခြင်းကို ရောင်လိုသဖြင့် လောကကို အလေးပြု၍ လောက၌ ရိုသေလေးစား သောအားဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် လောကာဓိပတေယျသီလ မည်၏။

– တရား၏မြတ်သည်၏အဖြစ်ကို ပူဇော်လိုသဖြင့် တရားကိုအလေးပြု၍ တရား၌ ရိုသေလေးစားသောအား ဖြင့် ဖြစ်စေအပ်သောသီလသည် ဓမ္မာဓိပတေယျသီလ မည်၏။ (၃) ပရာမဋ္မသီလ - အပရာမဋ္မသီလ - ပဋိပဿဒ္ဓိသီလ

– ဒုက်တို့၌ နိဿိတ်သီလဟုဆိုခဲ့သော သီလသည် တဏှာဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့် မှားယွင်းစွာသုံးသပ်အပ်သောကြောင့် ပရာမဋ္ဌသီလ မည်၏။

ကလျာဏပုထုစဉ်၏ မဂ်၏အကြောင်းအဆောက်အဦဖြစ်သော သီလသည်လည်းကောင်း၊ သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်

တို့၏ မဂ်နှင့်ယှဉ်သော သီလသည်လည်းကောင်း အပရာမဋ္ဌသီလ မည်၏။

- သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်,အသေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ဖိုလ်နှင့်ယှဉ်သောသီလသည် ပဋိပဿဒ္ဓိသီလ (တစ်ဖန်ငြိမ်းစေသော သီလ)မည်၏။

(၄) ဝိသုဒ္ဓသီလ – အဝိသုဒ္ဓသီလ – ဝေမတိကသီလ

– အာပတ်မသင့်စေမူ၍ ဖြည့်ကျင့်သော သီလသည်လည်းကောင်း၊ အာပတ်သင့်လျှင်မူလည်း ကုစားပြီး သော သီလသည်လည်းကောင်း ဝိသုဒ္ဓသီလ မည်၏။

🗕 အာပတ်သင့်ပြီးသော ရဟန်း၏ မကုစားရသေးသောသီလသည် အဝိသုဒ္ဓသီလ မည်၏။

– ဝတ္ထု၌သော်လည်းကောင်း, အာပတ်၌သော်လည်းကောင်း, လွန်ကျူးမှု၌သော်လည်းကောင်း ယုံမှားရှိ သော ရဟန်း၏သီလသည် ဝေမတိကသီလ မည်၏။

(၅) သေက္ခသီလ – အသေက္ခသီလ – နေဝသေက္ခနာသေက္ခသီလ

- အရိယမဂ်လေးပါး, အောက်သာမညဖိုလ်သုံးပါးတို့နှင့် ယှဉ်သောသီလသည် သေက္ခသီလ(ကျင့်ဆဲပုဂ္ဂိုလ် တို့၏သီလ) မည်၏။
- အရဟတ္တဖိုလ်နှင့် ယှဉ်သောသီလသည် အသေက္ခသီလ(ကျင့်ပြီးပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သီလ) မည်၏။

– ကြွင်းသောလောက်သီလသည် နေဝသေက္ခနာသေက္ခသီလ မည်၏။

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောသော သုံးပါးအစု

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ကား –လောက်၌ သတ္တဝါတို့၏ ပကတိပင်ကိုယ်ရင်း အလေ့အကျင့်သဘောကိုလည်း သီလဟု ခေါ်ဆိုကြ၏၊ ယင်းပင်ကိုယ်ရင်းသဘောကိုပင် ရည်ရွယ်၍ 'ဤသူသည် သူတစ်ထူးကို ချမ်းသာစေသော အလေ့အကျင့်(သုခသီလ) ရှိ၏၊ ဤသူသည် ဆင်းရဲစေသောအလေ့အကျင့်(ဒုက္ခသီလ) ရှိ၏၊ ဤသူသည် ရန်ဖြစ်ခြင်း အလေ့အကျင့်(ကလဟသီလ) ရှိ၏၊ ဤသူသည် တန်ဆာဆင်ခြင်းအလေ့အကျင့်(မဏ္ဍနသီလ) ရှိ၏ 'ဟူ၍ ပြောဆို ကြ၏။

ထို့ကြောင့် ထိုလောကဝေါဟာရပရိယာယ်အားဖြင့် 'သီလတို့သည် ကုသိုလ်သီလ – အကုသိုလ်သီလ – အဗျာ့ကတသီလ အားဖြင့် သုံးပါးတို့တည်း' ဟူ၍ ဤသို့ **ကုသိုလ်စသည်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် `၃–ပါးအပြားရှိ၏ဟု** 

ဟောတော်မူထားလေသည်။

သီလနိဒ္ဒေသ၌ ကုသလတိက်ကို မပြရခြင်း

ထိုတွင် အကုသိုလ်သီလသည် ဤအရာ၌ အလိုရှိအပ်သောသီလ၏ လက္ခဏာစသည်တို့တွင် တစ်ခုနှင့်မျှ သော် လည်း မညီချေ၊ ထို့ကြောင့် တိကအုပ်စု၌ ကုသလတိက်ကို မပြဘဲ ခြင်းချက်ထားသည်၊ သို့ဖြစ်၍ ဆိုခဲ့သော တိက် ၅–ခု အရ နည်းဖြင့်သာလျှင် သီလ၏ ၃–ပါးအပြားရှိသည်၏အဖြစ်ကို သိအပ်၏။

## သီလ လေးပါးအပြား (စတုက္ကသီလ) – ၄ မျိုး

## (၁) ဟာနဘာဂိယသီလ – ဋိတိဘာဂိယသီလ – ဝိသေသဘာဂိယသီလ – နိဗ္ဓေတာဂိယသီလ

- ဤသာသနာ၌ ရဟန်းသည် ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို မှီဝဲ၏၊ သီလဝန္ထပုဂ္ဂိုလ်ကို မမှီဝဲ၊ အမြော်အမြင်ပညာ မရှိသည်ဖြစ်၍ အာပတ်သင့်ကြောင်းဝတ္ထုကို လွန်ကျူးခြင်း၌ အပြစ်ကို မမြင်၊ ကာမဝိတက် စသော မှား ယွင်းစွာကြံစည်ခြင်းများသည် ဖြစ်၍၊ မျက်စိစသော ဣန္ဒြေတို့ကို မစောင့်ရောက်၊ ဤသို့သောရဟန်း၏ သီလသည် ဆုတ်ယုတ်သောအဖို့ရှိသောကြောင့် ဟာနဘာဂိယသီလ (ဆုတ်ယုတ်ခြင်းအဖို့ရှိသော သီလ) မည်၏။
- ဤသာသနာ၌ ရဟန်းသည် သီလနှင့်ပြည့်စုံခြင်းမျှဖြင့် ဝမ်းမြောက်အားရလျက် ရှိ၏၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းတရား အားထုတ်ခြင်း၌ လိုလားသောစိတ်ကို မဖြစ်စေ၊ သီလမျှဖြင့် ရောင့်ရဲ၍ ထို့ထက်အလွန် တရားထူးကို

၁၆ ဓမ္မဗျူဟာ

- ရရန် အားမထုတ်သော ထိုရဟန်း၏သီလသည် ရပ်တန့်နေသောကြောင့် **ဠိတိဘာဂိယသီလ** (ရပ်တန့် နေခြင်းအဖို့ရှိသော သီလ) မည်၏။
- အကြင်ရဟန်းသည်ကား ပြည့်စုံစင်ကြယ်သော သီလရှိသည်ဖြစ်၍ ဈာန်သမာဓိအကျိုး၄၁ အားထုတ်၏၊ ဤသို့သော ရဟန်း၏သီလသည် ထူးခြားသောကြောင့် **ဝိသေသဘာဂိယသီလ** (ထူးခြားသောအဖို့ရှိသော သီလ) မည်၏။
- အကြင်ရဟန်းသည် သီလမျှဖြင့် မရောင့်ရဲမူ၍ ငြီးငွေ့ကြောင်း ဝိပဿနာဘာဝနာကို မပြတ်အားထုတ်၏ ထိုရဟန်း၏သီလသည် ကိလေသာကို ဖောက်ခွဲတတ်သောကြောင့် နိဗ္ဗေ<mark>ဘောဂိယသီလ</mark> (ကိလေသာကို ဖောက်ခွဲခြင်းအဖို့ရှိသောသီလ) မည်၏ ။

## (၂) ဘိက္စုသီလ – ဘိက္စုနီသီလ – အနုပသမ္ပန္နသီလ – ဂဟဋ္ဌသီလ

- ရဟန်းတော်တို့ကို အကြောင်းပြု၍ ပညတ်တော်မူသော သိက္ခာပုဒ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ရဟန်းမတို့ အတွက် ပညတ်ထားသော သိက္ခာပုဒ်တို့မှ ရဟန်းတော်တို့ စောင့်ရှောက်အပ်သော သိက္ခာပုဒ်တို့သည် လည်းကောင်း ရှိကုန်၏၊ ဤသိက္ခာပုဒ်တို့နှင့် စပ်သော သီလသည် **ဘိက္ခု(ရဟန်း)သီလ** မည်၏။
- ရဟန်းမတို့ကို အကြောင်းပြု၍ ပညတ်တော်မူသော သိက္ခာပုဒ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ရဟန်းတို့အတွက် ပညတ်ထားသော သိက္ခာပုဒ်တို့မှ ရဟန်းမတို့ စောင့်ရှောက်အပ်သော သိက္ခာပုဒ်တို့သည်လည်းကောင်း ရှိကုန်၏၊ ဤသိက္ခာပုဒ်တို့နှင့် စပ်သော သီလသည် **ဘိက္ခုနီ(ရဟန်းမ)သီလ** မည်၏။
- ရှင်သာမဏေနှင့် ရှင်သာမဏေမတို့၏ ၁၀–ပါးသီလသည် အနုပသမ္ပန္နသီလ(သာမဏေသီလ) မည်၏။
- ဥပါသကာ ဥပါသိကာမတို့သည် အမြဲစောင့်အပ်သော နိစ္စသီလ၏အစွမ်းအားဖြင့် ၅–ပါးသောသိက္ခာပုဒ် တို့သည်လည်းကောင်း၊ စွမ်းနိုင်ပါမူ ၁၀–ပါးသောသိက္ခာပုဒ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ဥပုသ်အင်္ဂါ၏ အစွမ်း အားဖြင့် ၈–ပါးသော သိက္ခာပုဒ်တို့သည်လည်းကောင်း ရှိကုန်၏၊ ဤသီလသည် ဂဟဋ္ဌသီလ (အိမ်နေလူ တို့၏သီလ) မည်၏။

## (၃) ပကတိသီလ – အာစာရသီလ – ဓမ္မတာသီလ – ပုဗ္မဟေတုကသီလ

- မြောက်ကျွန်းသားလူတို့၏ ၅–ပါးသီလတို့ကို မလွန်ကျူးခြင်းသည် **ပကတိသီလ** (ပင်ကိုယ်ရင်းသဘော ဖြစ်သောသီလ) မည်၏။
- လူမျိုးတို့၏လည်းကောင်း, အရပ်ဒေသတို့၏လည်းကောင်း, ပါသဏ္ဍ (ဗုဒ္ဓသာသနာမှအပ ပြင်ပအယူ ဝါဒရှိသူ ပရိဗိုဇ်, ရသေ့, ရဟန်း)တို့၏လည်းကောင်း မိမိတို့၏ အသီးသီးသော စည်းကမ်းကျင့်ဝတ် ဆိုင်ရာ အလေ့အကျင့်သည် **အာစာရသီလ**(အလေ့အကျင့်သီလ) မည်၏။
- "အာနန္ဒာ အကြင်အခါ၌ ဘုရားအလောင်းတော်သည် မယ်တော်၏ဝမ်းတိုက်သို့ သက်ရောက်လျက်ရှိ ၏၊ ထိုအခါ၌ ဘုရားအလောင်း၏မယ်တော်အား ယောက်ျားတို့၌ ကာမဂုဏ်နှင့်စပ်သော သာယာတပ် မက်သောစိတ် မဖြစ်ဘဲ ရှိလေသည်၊ ဤသို့ မဖြစ်ခြင်းသည် ဖြစ်မြဲရိုးရာ ဓမ္မတာပေတည်း" ဟု ဤသို့ ဟောထားသော ဘုရားအလောင်း ပဋိသန္ဓေယူနေစဉ် မယ်တော်၌ ကာမဂုဏ်စိတ် မဖြစ်ပေါ်ခြင်းသည် အစဉ်အလာ ဖြစ်မြဲအကြောင်းဖြစ်သောကြောင့် မယ်တော်၏သီလသည် ဓမ္မတာသီလ မည်၏။
- အရှင်မဟာကဿပ အစရှိသော စင်ကြယ်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ သီလသည်လည်းကောင်း, သီလဝမင်း၏ ဘဝအစရှိသော ထိုထိုဘဝတို့၌ ဘုရားအလောင်းတော်၏ သီလသည်လည်းကောင်း ရှေးဘဝဖြင့်ပြီးသော အကြောင်းရှိသောကြောင့် **ပုဗ္ဓဟေတုကသီလ** (ရှေးအကြောင်းရှိသောသီလ) မည်၏။

## (၄) ပါတိမောက္စ္အသံဝရသီလ – ဣန္ဒြိယသံဝရသီလ – အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလ – ပစ္စယသန္နိဿိတသီလ

- "ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလနှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ (ပါတိမောက်သီလ ဟူသော အပိတ်အဆို့ဖြင့် ကာယ, ဝစီဒွါရတို့ကို အကုသိုလ်မဝင်နိုင်အောင် ပိတ်ဆို့သည်ဖြစ်၍), အကျင့် ကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ နေ၏၊ အဏုမြူမျှ သေးငယ်လှသော အပြစ်တို့၌ သော်လည်း ကြောက်ဖွယ်ဘေးကြီးဟု ရှုမြင်လျက် သိက္ခာပုဒ်တို့၌ ကျင့်ဖွယ်ဟူသမျှကို အကြွင်းမဲ့ သိမ်းယူ၍ ကျင့်၏" ဟု ဤသို့ မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူအပ်သော သီလသည် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ မည်၏။

- "ထိုရဟန်းသည် မျက်စိဖြင့် အဆင်းကိုမြင်လျှင် မိန်းမ, ယောက်ျားစသော ကိလေသာဖြစ်ကြောင်း အပေါင်း ပုံသဏ္ဌာန်နိမိတ်ကိုလည်း မှတ်ယူလေ့ မရှိ၊ အဖန်ဖန်ဆင်ခြင်လျှင် ကိလေသာတို့ကို အဆင့် ဆင့်ထင်ရှား ကြီးထွားလာစေတတ်သော လက်, ခြေ, ပြုံးရယ်ဟန်စသော အသေးစိတ် အင်္ဂါအခြင်းအရာ အနုဗျဥ္စနကိုလည်း မှတ်ယူလေ့မရှိ၊ စက္ခုန္ဒြေကို မပိတ်ဆို့ မစောင့်စည်းဘဲနေခဲ့သော် ထိုမစောင့်စည်း သောပုဂ္ဂိုလ်ကို မစောင့်စည်းဘဲ လွှတ်ထားသော စက္ခုန္ဒြေဟူသော အကြင်အကြောင်းကြောင့် အဘိစ္ဈာနှင့် ဒေါမနဿ ဟူသော ယုတ်မာသော အကုသိုလ်တရားတို့သည် အစဉ် လိုက်လာကုန်ရာ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသို့ လိုက်ပါမလာကြစေရန် ထိုစက္ခုန္ဒြေကို ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းငှာ ကျင့်၏၊ စက္ခုန္ဒြေကို စောင့် ရှောက်၏၊ စက္ခုနွေ၌ ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းသို့ ရောက်၏၊ နားဖြင့် အသံကို ကြားသိလျှင် ။ ပ ။ နှာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နံသိလျှင် ။ ပ ။ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သိလျှင် ။ ပ ။ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိဖွယ် ကို ထိသိလျှင် ။ ပ ။ စိတ်ဖြင့် သဘောအာရုံကို ကြံသိလျှင် – နိမိတ်ကိုလည်း မှတ်ယူလေ့ မရှိ ။ ပ ။ မန်နေ့၌ ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းသို့ ရောက်၏ ဟု ဟောတော်မူအပ်သော သီလသည် ဣန္ဒြိယသံဝရ သီလ မည်၏။
- အသက်မွေးမှုကို အကြောင်းပြု၍ ပညတ်တော်မူအပ်သော ၆–ပါးသော သိက္ခာပုဒ်တို့ကို လွန်ကျူးခြင်း ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သော မိစ္ဆာဇီဝမှ ကြဉ်ရောင်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ ကုဟနာ – သူတစ်ပါး အထင်ကြီးအောင် အံ့ဖွယ်ဟန်ဆောင်ခြင်း၊ လပနာ – ပစ္စည်းလှူရေးလမ်းကြောင်းပေး၍ ပြောဆိုခြင်း၊ နေမိတ္တိကတာ – လျှုလိုစိတ်ပေါ် အောင် အရိပ်နိမိတ် ပြုခြင်း၊ နိပ္ပေသိကတာ – မလှူဘဲ မနေသာအောင် ဖိနှိပ်ကြိတ်ချေ၍ ပြောဆိုခြင်း၊ လာဘေန လာဘဲ နိဖိဂိသနတာ – ရပြီးလာဘ်ဖြင့် မျှား၍ လာဘ်ကို ရှာမှီး ခြင်း" ဤသို့ အစရိုကုန်သော ယုတ်မာသောအကျင့်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့်ဖြစ်သော မိစ္ဆာဇီဝမှ ကြဉ် ရောင်ခြင်းသည် လည်းကောင်း အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏။
- "သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ သင်္ကန်းကို မှီဝဲ၏၊ အအေးကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုး၄ာ သာလျှင် မှီဝဲသုံးဆောင်၏ "ဤသို့ အစရှိသော နည်းဖြင့် ဟောတော်မူအပ်သော ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်သော ပစ္စည်း ၄–ပါးကို သုံးဆောင်ခြင်းသည် ပစ္စယသန္နိဿိတသီလ မည်၏။

မှတ်ချက် ။ ။ နှာ-၁၇ ဤနေရာမှ စ၍ နှာ-၄၉ ထိသည် **ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ, ဣန္ဒြိယသံဝရသီလ,** အာစီဝပါရှိသုဒ္ဓိသီလ, ပစ္စယသန္နိဿိတသီလတို့၏ အကျယ်ဖွင့်ဆိုချက် ဖြစ်သည်။

## စတုတ္ထ စတုက္ကသီလ အကျယ်ပြဆိုချက်

ပါတိဖောက္စသံဝရသီလ ပါဠိတော်

က္ကမ ဘိက္ခု ပါတိမောက္ခသံဝရသံဝုတော ဝိဟရတိ အာစာရဂေါစရသမ္ပန္နော အဏုမတ္တေသု ဝဇ္ဇေသု ဘယဒဿာဝီ သမာဒါယ သိက္မွတိ သိက္ခာပဒေသျ။

## မြန်မာပြန်

ဤ၌ ရဟန်းသည် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလနှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍, အကျင့် ကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံသည် ဖြစ်၍ နေ၏၊ အဏုမြူမျှသေးငယ်လှသော အပြစ်တို့၌သော်လည်း ကြောက်ဖွယ်ဘေးကြီးဟု ရှုမြင်လေ့ရှိ၏၊ သိက္ခာ ပုဒ်တို့၌ ကျင့်ဖွယ်ဟူသမျှကို အကြွင်းမဲ့သိမ်းယူ၍ ကျင့်၏။

#### အထက်ပါဒေသနာ ၏ အဖွင့်

'က္က• – ဤ၌' ဟူသည် – ဤသာသနာတော်၌ ဟု ဆိုလိုသည်။

'ဘိက္ခု – ရဟန်း' ဟူသည် သံသရာ၌ တွေ့ကြုံရမည့် ကြောက်ဖွယ်ဘေးကို မျှော်ရှုတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ တန်ဖိုး အတွေ့ အဆင်းအားဖြင့် ပျက်စီးသော အဝတ်သင်္ကန်းကို ဆောင်တတ်သောသူ စသည်၏အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း ဘိက္ခု (ရဟန်း) မည်၏။

၁၈ ဓမ္မဗျူဟာ

'ဘိက္စု–ရဟန်း' ဟူသည် သာသနာတော်ကို ထွက်မြောက်ကြောင်းဟု ယုံကြည်၍ ရဟန်းပြုသော အမျိုးသား ဟု ဆိုလိုသည်။

'ပါတိမောက္ခသံဝရသံဝုတ' ဟူသည် 🗕

ပါတိမောက္ခ္ ဟူသည် – စာရိတ္တ, ဝါရိတ္တ သိက္ခာပုဒ်တို့ဖြင့် ပညတ်ထားသောသီလ ပေတည်း။

မှန်ပေ၏၊ သိက္ခာပုဒ်သီလကို စောင့်ရှောက်သောသူကို ယင်းသီလက အပါယ်ဆင်းရဲ

စသည်တို့မှ လွတ်စေတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပါတိမောက္စဟု ဆိုအပ်ပေ၏။

ပိတ်ဆို့ကြောင်းသည် သံဝရ မည်၏၊ ၎င်းသည် ကိုယ် နှုတ်၌ ဖြစ်သော မလွန်ကျူးခြင်း သံဝရ ဟူသည်

(လွန်ကျူးမှု၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော စောင့်စည်းမှု)၏ အမည်ပေတည်း။

– ပါတိမောက္ခသည်ပင် အပိတ်အဆိုသံဝရ ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ပါတိမောက္ခ ပါတိမောက္ခသံဝရ ဟူသည် သံဝရ မည်၏။

ပါတိမောက္ခသံဝရသံဝုတ ဟူသည် – ပါတိမောက်သီလဟူသော အပိတ်အဆို့ဖြင့် ပိတ်ဆို့သည်ဖြစ်၍ ဟု ဆိုလိုသည်။

## 'အာစာရဂေါစရသမ္ပန္နဲ – အကျင့်ကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်ႛ ဟူသောပုဒ်အဖွင့် အဘိဓမ္မာ ဈာနဝိဘင်းပါဋ္ဌိတော်၌ လာသောနည်း

အာစာရဂေါစရသမ္ပန္န္ (အကျင့်ကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်) ဟူသောစကားကို ဈာနဝိဘင်းပါဠိတော် ၌ သင့်သောအကျင့်နှင့် မသင့်သောအကျင့် ဟူ၍ နှစ်မျိုး၊ သင့်သောကျက်စားရာနှင့် မသင့်သောကျက်စားရာ ဟူ၍ နှစ်မျိုး ဟောတော်မူထား၏၊ ထိုတွင် 🗕

အာစာရ(အကျင့်)ဟူသည်

(က) မသင့်သောအကျင့်(အနာစာရ)ဟူသည် – ကိုယ်၌ ဖြစ်သောသိက္ခာပုဒ်ကို လွန်ကျူးခြင်း၊ နှုတ်၌ ဖြစ် သောသိက္ခာပုဒ်ကို လွန်ကျူးခြင်း၊ ကိုယ်နှုတ်၌ ဖြစ်သောသိက္ခာပုဒ်ကို လွန်ကျူးခြင်းဟူသော အကျင့် ဆိုးကို ဆိုလိုသည်၊ သီလပျက်သူဖြစ်ကြောင်း အကျင့်အလုံးစုံကိုလည်း မသင့်သောအကျင့်ဟု ဆိုအပ်

သင့်သောအကျင့်(အာစာရ)ဟူသည် – ကိုယ်၌ ဖြစ်သောသိက္ခာပုဒ်ကို မလွန်ကျူးခြင်း၊ နှုတ်၌ ဖြစ် သောသိက္ခာပုဒ်ကို မလွန်ကျူးခြင်း၊ ကိုယ်နှုတ်၌ ဖြစ်သောသိက္ခာပုဒ်ကို မလွန်ကျူးခြင်း ဟူသော အကျင့်ကောင်းကို ဆိုလိုသည်၊ သီလစောင့်စည်းမှုဖြစ်ကြောင်း အကျင့်အလုံးစုံကိုလည်း သင့်သောအ ကျင့်ဟု ဆိုအပ်၏။

မသင့်သောအကျင့်(အနာစာရ)များ (က)

ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောရဟန်းသည်

ဝါးပေးခြင်း၊ သစ်ရွက်ပေးခြင်း၊ ပန်းပေးခြင်း၊ သစ်သီးပေးခြင်း၊ ကသယ်မှုန့်(ဆပ်ပြာ)ပေးခြင်း၊ ဒန်ပူပေးခြင်း၊

ပျူပျူငှာငှာ ပြောဆိုခြင်း၊ ပဲနောက်ဟင်းနှင့်တူစွာ အမှားများ၍ အမှန်နည်းသော စကားကို ပြော

ဒါယကာတို့၏ ကလေးသူငယ်ကို ချီပိုးထိန်းကျောင်းခြင်း၊ ဒါယကာတို့၏ အမှာစကားကို ပို့ ဆောင်ကာ ခြေသလုံးအစေအပါးခံခြင်း၊

မြတ်စွာဘုရား ကဲ့ရဲ့တားမြစ်အပ်သော တစ်မျိုးမျိုးသော မှားသောအသက်မွေးမှုတို့ဖြင့် အသက် မွေးခြင်းတို့ကို ပြု၏၊ ဤပြုမှုတို့သည် မသင့်သောအကျင့်များ ဖြစ်၏။

သင့်သောအကျင့်(အာစာရ)များ (e)

ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောရဟန်းသည် ဝါးပေးခြင်း ။ ပ ။ မြတ်စွာဘုရား ကဲ့ရဲ့တားမြစ်အပ်သော တစ် မျိုးမျိုးသော မှားသောအသက်မွေးမှုတို့ဖြင့် အသက်မွေးခြင်းတို့ကို မပြု၊ ဤသို့မပြုခြင်းတို့သည် သင့်သောအကျင့်များ ဖြစ်၏ ။

ဂေါစရ(ကျက်စားရာ)ဟူသည် မသင့်သောကျက်စားရာ (အဂေါစရ) ဟူသည် – ဆွမ်းစသည်တို့အတွက် ချဉ်းကပ်ရန် မသင့်လျော် သော အရပ်ဒေသ, ပုဂ္ဂိုလ်များကို ဆိုလိုသည်။

(ခ) သင့်သောကျက်စားရာ (ဂေါစရ) ဟူသည် –ဆွမ်းစသည်တို့အတွက် ချဉ်းကပ်ရန် သင့်လျော်သော အရပ်ဒေသ, ပုဂ္ဂိုလ်များကို ဆိုလိုသည်။

(က) မသင့်သောကျက်စားရာ(အဂေါစရ)များ

ပြည့်တန်ဆာမအိမ်, မုဆိုးမအိမ်, အပျိုကြီးအိမ်, ပဏ္ဍုက်အိမ်, ဘိက္ခုနီမ နေရာကျောင်း, သေရည်ဆိုင်နှင့် မင်း, မင်း၏အမတ်ကြီး, တိတ္ထိ, တိတ္ထိတို့၏ တပည့်သာဝကတို့သည် ဆွမ်းခံသွားခြင်း စသည်အလို့ငှာ ရဟန်းတို့ ရင်းရင်းနှီးနှီး ချဉ်းကပ်သွားလာရန် မသင့်သောနေရာများ၊ သိက္ခာ ၃–ပါးအား မလျော်သော ဆက်ဆံခြင်းမျိုးဖြင့်

မဆက်ဆံသင့်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်များဖြစ်သည်။

တစ်နည်းအားဖြင့် – ကံ,ကံ၏အကျိုးကို ယုံကြည်သော သဒ္ဓါတရား မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊ ရတနာ ၃–ပါးကို မကြည်ညိုသောပုဂ္ဂိုလ်၊ စတုဒိသာရေတွင်းရေကန်သဖွယ် မဖြစ်သောပုဂ္ဂိုလ်၊ ရဟန်း,ရဟန်းမ, ဥပါသကာ,ဥပါသိကာမ တို့ကို ဆဲရေးကြိမ်းမောင်းခြင်း, အကျိုးမဲ့ကို အလိုရှိခြင်း, စီးပွားမဲ့ကို အလိုရှိခြင်း, ချမ်းသာစွာနေရခြင်းကို အလိုမရှိခြင်း, ဘေးငြိမ်းခြင်းကို အလိုမရှိခြင်း– ရှိကုန်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ရင်းရင်းနှီးနှီး ပေါင်းသင်း ဆက်ဆံခြင်းသည် လည်း ကောင်း၊ ယင်းပုဂ္ဂိုလ်တို့ နေထိုင်ရာ အရပ်ဒေသများဆီသို့ ချဉ်းကပ်သွားလာခြင်းသည် လည်းကောင်း မသင့်သော ကျက်စားရာ (အဂေါစရ)များ ဖြစ်သည်။

(ခ) သင့်သောကျက်စားရာ(ဂေါစရ)များ

ပြည့်တန်ဆာမအိမ် ။ ပ ။ ထိတ္ထိတို့၏တပည့်သာဝကတို့သည် ဆွမ်းခံသွားခြင်းစသည် အလို့ငှာ ရဟန်းတို့ ရင်းရင်းနှီးနှီး ချဉ်းကပ်သွားလာရန် မသင့်သောနေရာများ၊ သိက္ခာ ၃–ပါးအား မလျော်သော ဆက်ဆံခြင်းမျိုးဖြင့် မဆက်ဆံသင့်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်များဖြစ်သည်၊ ထိုနေရာများသို့ ကျက်စားခြင်းမရှိ, ထိုပုဂ္ဂိုလ်များနှင့် ရောနှောဆက်ဆံခြင်း

မရှိခြင်းသည် သင့်သောကျက်စားရာ(ဂေါစရ)များ ဖြစ်သည်။

တစ်နည်းအားဖြင့် – ကံ, ကံ၏အကျိုးကို ယုံကြည်သော သဒ္ဓါတရားရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊ ရတနာ ၃-ပါးကို ကြည်ညိုသောပုဂ္ဂိုလ်၊ စတုဒိသာ ရေတွင်းရေကန်သဖွယ် ဖြစ်သောပုဂ္ဂိုလ်၊ ရဟန်းတို့၏ သင်္ကန်းရောင်ဖြင့် တောက်ပ သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏အိမ်၊ ရဟန်း, ရဟန်းမ, ဥပါသကာ, ဥပါသိကာမတို့၏ အကျိုးကိုအလိုရှိခြင်း, စီးပွားကို အလို ရှိခြင်း, ချမ်းသာစွာနေရခြင်းကို အလိုရှိခြင်း, ဘေးငြိမ်းခြင်းကို အလိုရှိခြင်း– ရှိကုန်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ရင်းရင်းနှီးနှီး ပေါင်းသင်းဆက်ဆံခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ ယင်းပုဂ္ဂိုလ်တို့ နေထိုင်ရာ အရပ်ဒေသများဆီသို့ ချဉ်းကပ်သွားလာခြင်း သည်လည်းကောင်း သင့်သောကျက်စားရာ (ဂေါစရ)များ ဖြစ်သည်။

#### မဟာနိုဒ္ဓေသပါဠိတော်၌ လာသောနည်း

မဟာနိဒ္ဒေသပါဠိတော်၌ အာစာရ၌ – ကာယိကအာစာရနှင့် ဝါစသိကအာစာရ ဟူ၍ နှစ်မျိုး၊ အနာစာရ၌– ကာယိကအနာစာရနှင့် ဝါစသိကအနာစာရ ဟူ၍ နှစ်မျိုး ဟောတော်မူထား၏။

မသင့်လျော်သောအကျင့်(အနာစာရ)သည် ကိုယ်၌ဖြစ်သော အကျင့်နှင့် နှုတ်၌ဖြစ်သော အကျင့်ဟု နှစ်မျိုးရှိ၏ ၊ ထိုတွင် –

(၁) ကိုယ်၌ဖြစ်သော မသင့်လျော်သောအကျင့် (ကာယိက အနာစာရ) ဟူသည် –

ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောရဟန်းသည် သံဃာ့အစည်းအဝေး၌ ရှိသေမှုကို မပြုဘဲ ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ ကို တိုးဝှေ့ထိပါးလျက် ရပ်ခြင်း, ထိုင်ခြင်း၊ ရေ့၌ရပ်ခြင်း, ထိုင်ခြင်း၊ မြင့်သောနေရာ၌ ထိုင်ခြင်း၊ ဦးခေါင်းရုံလျက် ထိုင်ခြင်း၊ ရပ်လျက် ပြောဆိုခြင်း၊ လက်ရုံးဆန့်တန်းလျက် ပြောဆိုခြင်း၊ ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့သည် ဖိနပ်မစီးဘဲ စင်္ကြာသွားနေကြစဉ် ဖိနပ်စီးလျက် စင်္ကြာသွားခြင်း၊ နိမ့်သောအရပ်၌ စင်္ကြာသွားနေကြစဉ် မြင့်သောအရပ်၌ စင်္ကြာသွားခြင်း၊ မြေပြင်၌ စင်္ကြာသွားနေကြစဉ် စင်္ကြာသွားခြင်း၊ ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ကို တိုးဝှေ့ထိပါးလျက် ရပ်ခြင်း, ထိုင်ခြင်း၊ သီတင်းငယ်ရဟန်းတို့ကို နေရာဖြင့် တားမြစ်ခြင်း၊ ချွေးစရုံးအိမ်၌ ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ကို မပန်ကြားဘဲ ထင်းကို မီးဖို၌ ထည့်ခြင်း, တံခါးပိတ်ခြင်း၊

ရေဆိပ်၌လည်း ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ကို တိုးဝှေထိပါးလျက် သက်ဆင်းခြင်း၊ ရှေ့မှလည်း သက်ဆင်းခြင်း၊ တိုးဝှေ့တိုက်ခိုက်လျက်လည်း ရေချိုးခြင်း၊ ရှေ့မှလည်း ရေချိုးခြင်း၊ တိုးဝှေ့ထိပါးလျက် တက်ခြင်း၊ ရှေ့မှလည်း တက် ခြင်း၊ ရွာတွင်းသို့ဝင်လတ်သော် ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ကို တိုးဝှေ့ထိပါးလျက် သွားခြင်း၊ ရှေ့မှလည်း သွားခြင်း၊ နံပါးမှ

ဖဲကာ ကျော်တက်၍လည်း ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့၏ ရှေ့မှ သွားခြင်း၊

လူတို့၏ အိပ်ရာတိုက်ခန်းတို့သည် လျှို့ဝှက်အပ်ကုန်သည် ဖြစ်၏၊ ယင်းအိပ်ရာတိုက်ခန်းတို့၌ အိမ်ထောင် သည် မိန်းမတို့နှင့် မိန်းမပျိုတို့သည် နေကုန်၏၊ ထိုသို့သော တိုက်ခန်းတို့သို့ အစောတလျင်ဝင်ခြင်း၊ ကလေးငယ်၏ ဦးခေါင်းကို သုံးသပ်ခြင်းအမှုတို့ကို ပြု၏ – ဤဆိုခဲ့သော အပြုအမူ အလုံးစုံသည် ကိုယ်၌ဖြစ်သော မသင့်လျော်သော အကျင့် (ကာယိက အနာစာရ)တို့ ဖြစ်သည်။

နှတ်၌ဖြစ်သော မသင့်လျော်သောအကျင့် (ဝါစသိက အနာစာရ) ဟူသည် 🗕 (I)

ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောရဟန်းသည် သံဃာ့အစည်းအဝေး၌ ရှိသေမှုကို မပြုဘဲ ထေရ်ကြီးရဟန်းတို့ ကို မပန်ကြားဘဲ တရားဟောခြင်း၊ ပြဿနာကို ဖြေခြင်း၊ ပါတိမောက်ကို ပြခြင်း၊ ရပ်လျက်ပြောဆိုခြင်း၊ လက်ရုံး

ဆန့်တန်းလျက် ပြောဆိုခြင်း၊

ရွာတွင်းသို့ ဝင်လတ်သော် အိမ်ထောင်သည်မိန်းမတို့နှင့် မိန်းမပျိုတို့ကို " ဟဲ့၊ ဤအမည်ရှိသော ဒကာမ – အဘယ်စားသောက်ဖွယ် ရှိသနည်း၊ ယာဂုရှိသလော၊ ထမင်းရှိသလော၊ ခဲဖွယ်ရှိသလော၊ အဘယ်ကို ငါတို့ သောက်ရ ကုန်အံ့နည်း၊ အဘယ်ကို ခဲရကုန်အံ့နည်း၊ အဘယ်ကို စားရကုန်အံ့နည်း၊ အဘယ်အရာကို ငါ့အား လှူကုန်အံ့နည်း ကု ပြောဆိုခြင်းတို့ကို ပြု၏၊ ဤပြောဆိုပုံအလုံးစုံသည် နှုတ်၌ဖြစ်သော မသင့်လျော်သောအကျင့် (ဝါစသိက အနာစာရ)

မှတ်ချက်။ ။ သင့်လျော်သောအကျင့်ကို မသင့်လျော်သောအကျင့်၏ ဆန့်ကျင်ဘက်၏အစွမ်းအားဖြင့် သိအပ်၏။

## မဟာနိဒ္ဓေသအင္ဆကထာ၌ လာသောနည်း

အကျင့် အာစာရ ဟူသည် –

ရဟန်းသည် ရှိသေလေးစားခြင်းရှိသည်, တုပ်ဝပ်နှိမ်ချခြင်းရှိသည်ဖြစ်၍၊ အရှက်အကြောက်နှင့် ပြည့်စုံသည်, သေဓိယနှင့်အညီ ကောင်းစွာဝတ်ရုံသည်ဖြစ်၍ ကြည်ညိုဖွယ်ကိုဆောင်သော ရှေ့သို့တက်ခြင်း, နောက်သို့ဆုတ်ခြင်း, တူရုကြည့်ခြင်း, စောင်းငဲ့ကြည့်ခြင်း, ကွေးခြင်း, ဆန့်ခြင်းရှိသည်ဖြစ်၍ ချအပ်သောမျက်လွှာရှိသည် ကြည်ညိုဖွယ် က္ကရိယာပုထိနှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍၊ စက္ခုစသော က္ကန္ဒြေ ၆–ပါးတို့၌ လုံခြုံစွာ ပိတ်ဆို့အပ်သော တံခါးရှိသည် ဖြစ်၍၊ ဘောဇဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိသည်၊ နိုးကြားခြင်းကို အမြဲကြောင့်ကြပြုသည် ဖြစ်၍၊ အမှတ်သတိ သမ္ပဇဉ်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံသည်၊ အလိုနည်းသည်, ရောင့်ရဲလွယ်သည်, အားထုတ်သောလုံ့လရှိသည် ဖြစ်၍၊ အာဘိသမာစာရိက ခေါ် ခုဒ္ဒါနုခုဒ္ဒက သိက္ခာပုဒ်တို့၌ (ဝါ) ခန္ဓကသိက္စာပုဒ်တို့၌ ရိုသေစွာပြုကျင့်လေ့ရှိသည် ဖြစ်၍၊ အလေးပြုသင့်သော အရာ တို့၌ အလေးပြုခြင်းများသည် ဖြစ်၍ နေ၏၊ ဤအလုံးစုံကို အကျင့်အာစာရ ဟု ဆိုအပ်၏။

ကျက်စားရာ ဂေါစရ ဟူသည် –

ဥပနိဿယဂေါ်စရ ခေါ်သီလအစရှိသောဂုဏ်တို့၏ အားကြီးသောမိုရာအကြောင်းဖြစ်သောကျက်စားရာ၊

အာရက္မှငဂါစရ ခေါ် စိတ်၏အစောင့်အရှောက်ဖြစ်သောကျက်စားရာ၊ (၂)

ဥပနိဗန္စဂေါစရ ခေါ် စိတ်ကိုဖွဲ့ ချည်ရာ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံဖြစ်သောကျက်စားရာ ဟူ၍ ၃–ပါးအပြား ရှိ၏။ (2)

(c) ဥပနိဿယဂေါစရ

ဥပနိဿယဂေါစရ ခေါ် သီလအစရှိသောဂုဏ်တို့၏ အားကြီးသောမှီရာအကြောင်းဖြစ်သော ကျက်စားရာ

ဟူသည် ကထာဝတ္ထု ၁ဝ–ပါးနှင့်ပြည့်စုံသော ကလျာဏမိတ္ထပုဂ္ဂိုလ် ပေတည်း။

ယင်းကလျာဏမိတ္တပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီ၍ မကြားဖူးသေးသော တရားကို ကြားနာရ၏၊ ကြားဖူးပြီးသော တရားကို သုတ်သင်ရှင်းလင်းရ၏၊ ယုံမှားသံသယကို လွန်မြောက်နိုင်၏၊ မှန်ကန်သော ဉာဏ်အမြင်ကို ဖြောင့်မတ်စေနိုင်၏၊ စိတ်ကို ကြည်လင်စေနိုင်၏။

\_\_\_\_ တစ်နည်းအားဖြင့် ယင်းကလျာဏမိတ္တပုဂ္ဂိုလ်၏ကျင့်ပုံကို အတုလိုက်၍ ကျင့်သောသူသည် သဒ္ဓါ, သီလ,

သုတ, စာဂ, ပညာဖြင့် တိုးတက်ကြီးပွား၏။

မှတ်ချက်။ ။ ကထာဝတ္ထု ၁၀–ပါးဟူသည်...

- (၁) အပ္ပိစ္ဆာ ကထာ - အလိုနည်းခြင်းနှင့် စပ်သောစကား၊
- ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်းနှင့် စပ်သောစကား၊ (၂) വക്കോവ നയാ
- ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်းနှင့် စပ်သောစက
   ဆိုတ်ငြိမ်ခြင်းနှင့် စပ်သောစကား၊ (၃) ပဝိဝေက ကထာ – မငြိတွယ်ခြင်းနှင့် စပ်သောစကား၊ (၄) အသံသဂ္ဂ ကထာ
- (၅) ဝီရိယာရမ္ဘ ကထာ တင်းတင်းရင်းရင်း အားထုတ်ခြင်းနှင့် စပ်သောစကား၊

(G) သီလ ကထာ သီလနှင့် စပ်သောစကား၊

#### ဝိသုဒ္ဓိမဂ် (ပထမဆင့်) သီလနိဒ္ဒေသ

(၇) သမာဓိ ကထာ – သမာဓိနှင့် စပ်သောစကား၊ (၈) ပညာ ကထာ – ပညာနှင့် စပ်သောစကား၊ (၉) ဝိမုတ္တိ ကထာ – အရိယာဖိုလ်နှင့် စပ်သောစကား၊

(၁၀) ဝိမုတ္တိဉာဏဒဿန ကထာ – ပစ္စဝေက္ခဏာဉာဏ်နှင့် စပ်သောစကား၊

`(၃၂–ပါးသော တိရစ္ဆာနက်ထာတို့ကို ကြဉ်ီ၍ ဤကထာဝတ္ထု ၁၀–ပါးတို့ကို ပြောလေ့ရှိသည်ဟု ဆိုလိုသည်။)

(၂) အာရက္မွဂေါစရ

အာရက္စ္စဂေါစရ် ခေါ် စိတ်၏အစောင့်အရှောက်ဖြစ်သော ကျက်စားရာဟူသည် ရဟန်းသည် ရွာတွင်းသို့ဝင်၍ ဆွမ်းခံရန် လမ်း၌လှည့်လည်သော် မျက်လွှာချလျက် လေးတောင်မျှသာကြည့်လျက် ဣန္ဒြေကို ကောင်းစွာစောင့်စည်း သည် ဖြစ်၍ သွား၏၊ ဆင်, မြင်း, ရထား, ခြေသည်တပ်, မိန်းမ, ယောက်ျားကို မကြည့်မူ၍ သွား၏၊ အထက်သို့ မော်မကြည့်မူ၍, အောက်သို့ ငုံ့မကြည့်မူ၍, တူရူအရပ် အထောင့်အရပ်ကို မကြည့်မူ၍ သွား၏၊ ဤ စက္ခုစသော ဣန္ဒြေ ကို စောင့်ထိန်းသော သတိကို စိတ်၏အစောင့်အရှောက်ဖြစ်သော ကျက်စားရာ (အာရက္စ္စဂေါစရ) ဟု ဆိုအပ်၏။

(၃) ဥပနိဗန္ဓဂေါစရ

ဥပနိဗန္ဓဂေါစရ ခေါ် စိတ်ကိုဖွဲ့ချည်ရာ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံဖြစ်သော ကျက်စားရာဟူသည် သတိပဋ္ဌာန် ၄–ပါး ပေတည်း၊ မှန်ပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့၊ ရဟန်း၏ ခမည်းတော်ဘုရား၏ အမွေဥစ္စာဖြစ်သော ကိုယ်ပိုင် နယ်ပယ်ဖြစ်သော ကျက်စားရာသည် အဘယ်နည်း? ဤ ၄–ပါးသော သတိပဋ္ဌာန်တို့ပင်တည်း" ဟူသော စကားကို ဟောတော်မူ၏။

မှတ်ချက် ။ ။ အထက်ဖေါ်ပြပါ အာစာရ ဂေါစရတို့တွင် သင့်သောအကျင့်, သင့်သောကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်းကို အကျင့် ကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်ဟု ဆို၏။

#### 'အဏုမတ္တေသု ဝဇ္ဓေသု ဘယဒဿာဝီ' ပုဒ်အဖွင့်

'အဏုမတ္တေသု ဝဇ္နေသ ဘယဒဿာဝီ – အဏုမြူမျှ သေးငယ်လှသော အပြစ်တို့၌သော်လည်း ကြောက်ဖွယ် ဘေးကြီးဟု ရှုမြင်လျက်' ဟူသည် အဏုမြူ အတိုင်းအရှည်ရှိသော, လွန်ကျူးလိုသောစေတနာမရှိဘဲ ရောက်မိသော သေနိယဝတ်နှင့် အကုသိုလ်စိတ်ဖြစ်ခြင်းစသော အပြစ်အသေးအငယ်တို့၌သော်လည်း မြင်းမိုရ်တောင်ပမာ ကြီးလှစွာ သော ကြောက်ဖွယ်ဘေးကြီးဟု ရှုလျက်ဟု ဆိုလိုသည်။

#### 'သမာဒါယ သိက္ခတိ သိက္ခာပဒေသု' ပုဒ်အဖွင့်

သမာဒါယ သိက္ခတိ သိက္ခာပဒေသ – သိက္ခာပုဒ်တို့၌ ကျင့်ဖွယ်ဟူသမျှကို အကြွင်းမဲ့ သိမ်းယူ၍ ကျင့်၏ ဟူသည် သိက္ခာပုဒ်တို့၌ မူလပညတ် အနုပညတ်စသော အလုံးစုံသောကျင့်အပ်သော သီလကျင့်ဝတ်ဟူသမျှကို အကြွင်း မဲ့ သိမ်းယူ၍ ကျင့်၏။

(ဈာနဝိဘင်းပါဠိ၌ 'ပါတိမောက္ခသံဝရသီလနှင့် ပြည့်စုံသည်' ဟူသောစကားဖြင့် – ပုဂ္ဂိုလ်လျှင်တည်ရာရှိသော ပုဂ္ဂလဓိဋ္ဌာန်ဒေသနာဖြင့် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလကို ပြတော်မူ၏၊ အကျင့်အာစာရတို့နှင့် ပြည့်စုံသည်' စသော ကြွင်း သော စကားအလုံးစုံကိုမူ – ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ၏ ပြည့်စုံကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်ကိုပြခြင်း အကျိုးငှာ ဟော တော်မူအပ်၏။)

## ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ၏ ပြည့်စုံကြောင်းဖြစ်သော အကျင့်များ

(၁) အကျင့် ကျက်စားရာတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊

(၂) အဏုမြူမျှ သေးငယ်လှသော အပြစ်တို့၌သော်လည်း ကြောက်ဖွယ်ဘေးကြီးဟု ရှုမြင်လေ့ ရှိခြင်း၊

(၃) သိက္စာပုဒ်တို့၌ ကျင့်ဖွယ်ဟူသမျှကို အကြွင်းမဲ့သိမ်းယူ၍ ကျင့်ခြင်းတို့ ဖြစ်သည်။

၂၁

၂၂ ဓမ္မဗျူဟာ

## က္ကန္ဖြဲယသံဝရသီလ

#### ပါဠိတော်

သော **စက္ခုနာ ရုပံ ဒိသွာ** န နိမိတ္တဂ္ဂါဟီ ဟောတိ နာနုဗျဥ္စနဂ္ဂါဟီ၊ ယတွာဓိကရဏမေနံ **စက္ခုန္ဒိယံ** အသံဝုတံ ဝိဟရန္တံ အဘိဇ္ဈာဒေါမနဿာ ပါပကာ အကုသလာ ဓမ္မာ အန္မာဿဝေယျုံ၊ တဿ သံဝရာယ ပဋိပဇ္ဇတိ၊ ရက္စတိ စက္ခုန္ဒိယံ၊ **စက္ခုန္ဒိယေ** သံဝရံ အာပဇ္ဇတိ။

သောတေန သဒ္ဒံ သုတ္တာ ။ ပ ။ ဃာနေန ဂန္စံ ဃာယိတ္တာ ။ ပ ။ ဇိဝှာယ ရသံ သာယိတ္တာ ။ ပ ။ ကာယေန ဖောဋ္ဌဗ္ဗံ ဖုသိတွာ ။ ပ ။ မနသာ ဓမ္မံ ဝိညာယ ။ ပ ။ မနိန္ဒြိယေ သံဝရံ အာပဇ္ဇတိ။

#### ပြန်မာပြန်

ထိုရဟန်းသည် မျက်စိဖြင့် အဆင်းကိုမြင်လျှင် နိမိတ်ကိုလည်း မှတ်ယူလေ့ မရှိ၊ အနုဗျဥ္စနကိုလည်း မှတ်ယူ လေ့ မရှိ၊ စက္ခုန္ဒြေကို မစောင့်စည်းဘဲ နေခဲ့သော် ထိုမစောင့်စည်းသောပုဂ္ဂိုလ်ကို မစောင့်စည်းဘဲ လွှတ်ထားသော စက္ခုန္ဒြေ ဟူသော အကြင်အကြောင်းကြောင့် အဘိစ္ဈာနှင့် ဒေါမနဿဟူသော ယုတ်မာသော အကုသိုလ်တရားတို့သည် အစဉ်လိုက်လာကုန်ရာ၏၊ ထိုစက္ခုန္ဒြေကို ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းငှာ ကျင့်၏၊ စက္ခုန္ဒြေကို စောင့်ရှောက်၏၊ စက္ခုန္ဒြေ ၌ ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းသို့ ရောက်၏။

နားဖြင့် အသံကို ကြားသိလျှင် ။ ပ ။ နှာခေါင်းဖြင့် အနံ့ကို နံသိလျှင် ။ ပ ။ လျှာဖြင့် အရသာကို လျက်သိ လျှင် ။ ပ ။ ကိုယ်ဖြင့် တွေ့ထိဖွယ်ကို ထိသိလျှင် ။ ပ ။ စိတ်ဖြင့် သဘောအာရုံကို ကြံသိလျှင် နိမိတ်ကိုလည်း မှတ်ယူ လေ့ မရှိ ။ ပ ။ မနိန္ဒြေ၌ ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းသို့ ရောက်၏။

#### အထက်ပါဒေသနာ ၏အဖွင့်

်သော – **ထိုရဟန်းသည်ႛ ဟူသည်** – 'ပါတိမောက္ခသံဝရသီလနှင့် ပြည့်စုံသောရဟန်းႛ ဟု ဆိုလိုသည်။

စ်က္ခုနာ ရုပံ ဒိသွာ – မျက်စိဖြင့် အဆင်းကိုမြင်လျှင်ႛ ဟူသည် 🖃

မဆက်ဆံသောအကြောင်း၏အစွမ်းအားဖြင့် (စက္ခု)မျက်စိ ဟု အမည်ရှိသော၊ အဆင်းကိုမြင်ခြင်း၄ာ စွမ်းနိုင် သော စက္ခုဝိညာဏ်ဖြင့် အဆင်းကိုမြင်လျှင်' ဟု ဆိုလိုသည်။

ရေးအဋ္ဌကထာဆရာတို့၏အဖွင့် –

မျက်စိသည် စိတ်မရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့် အဆင်းကို မမြင်တတ်၊ စိတ်သည် မှီရာမျက်စိ မရှိသည်၏အဖြစ် ကြောင့် မမြင်တတ်၊ စင်စစ်သော်ကား စက္ခုဒ္ဓါရနှင့် ရူပါရုံတို့ အချင်းချင်း ထိခိုက်ခြင်းကြောင့် မျက်စိလျှင် မှီရာရှိသော စက္ခုဝိညာဏ်စိတ်ဖြင့် မြင်၏၊ သို့သော်လည်း မျက်စိဖြင့် အဆင်းကိုမြင်၏ ဟူသောစကားသည် လေးဖြင့် ပစ်ဖောက် ၏ စသော စကားတို့ကဲ့သို့ မြင်ခြင်း၏အကြောင်းနှင့်တကွ ဖြစ်သည့်စိတ်ကို ပြသောစကား(သသမ္ဘာရကထာ) မည်၏၊ ထို့ကြောင့် မျက်စိဖြင့် အဆင်းကိုမြင်၏ ဟူသော စကား၌ မျက်စိကိုမှီသော စိတ်ဝိညာဏ်ဖြင့် အဆင်းကို မြင်၏ ဟု ဤသို့သောအနက်ကို မှတ်ရမည်။

- မှတ်ချက် ။ ။ (၁) မျက်စိသက်သက်မှာ မြင်တတ်သောစိတ် မရှိ၊ မြင်တတ်သောစိတ်လည်း မဟုတ်၊ ထို့ကြောင့် မျက်စိရုပ်သက်သက်သည် မမြင်တတ် – ဟု ဆိုလို၏။
  - (၂) စိတ်သည်လည်း မှီရာမျက်စိ မရှိလျှင်(မျက်စိရုပ်ကို မှီ၍မဖြစ်ရလျှင်) မမြင်တတ် ဟုဆိုလို၏။
  - (၃) 'ပစ်ဖောက်၏' ဟူသောစကားသည် ထိုးဖောက်စူးဝင်စေ၏ ဟူသောအနက် ရှိ၏၊ လေးသက် သက်ဖြင့် ထိုးဖောက်ခြင်း စူးဝင်စေခြင်းကို မပြီးနိုင်၊ မြားသက်သက်ဖြင့်လည်း အဝေး၌တည် သောအရာကို မထိုးဖောက် မစူးဝင်စေနိုင်၊ စင်စစ်သော်ကား လေးနှင့်တကွသော မြားဖြင့်သာ လျှင် ထိုကိစ္စကို ပြီးစေနိုင်သည်၊ ထိုသို့ အကြောင်းအဆောက်အဦ လေးနှင့်တကွ မြားဖြင့်ပစ် ဖောက်သည်ကိုပင် 'လေးဖြင့် ပစ်ဖောက်၏' ဟု ဆိုသော 'သသမ္ဘာရကထာ– အကြောင်း အဆောက်အဦနှင့်တကွ ဖြစ်သောစကား ကဲ့သို့ ဟု ဆိုလို၏။

'န နိမိတ္တဂ္ပါဟီ – နိမိတ်ကို မှတ်ယူလေ့ မရိႛဟူသည် –

မိန်းမပုံသဏ္ဌာန်နိမိတ် ယောက်ျားပုံသဏ္ဌာန်နိမိတ်လည်း ဖြစ်သော, တင့်တယ်ဟန် သုဘနိမိတ် စသည်မူ လည်း ဖြစ်သော ကိလေသာဖြစ်ကြောင်း အာရုံနိမိတ်ကို မမှတ်ယူ၊ မြင်ရရုံမျှ၌သာလျှင် ကောင်းစွာတည်၏ 'ဟု ဆိုလို သည်။

်နာနဗျဥ္စနဂ္ဂါဟီ – အနဗျဍ္စနကိုလည်း မှတ်ယူလေ့ မရှိႛ ဟူသည် 🕒

ကိုလေသာတို့ကို အဖန်ဖန်အဆင့်ဆင့် ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်ခြင်းကို ပြုတတ်သောကြောင့် အနုဗျဥ္မန ဟူသော အမည်ရသော လက်, ခြေ, ပြုံးခြင်း, ရယ်ခြင်း, ပြောဆိုခြင်း, တူရုကြည့်ခြင်း, စောင်းငဲ့ကြည့်ခြင်း စသော အသေးစိတ် အခြင်းအရာအဖို့ အစုကိုလည်း မှတ်ယူလေ့ မရှိ၊ ထိုမြင်ရသောကိုယ်၌ ထင်ရှားရှိသော ဆံပင် မွေးညင်း စသော ရွံရာ ဖွယ်အဖို့ အစုကို သာလျှင် (ဝါ) ပရမတ္ထအားဖြင့် ထင်ရှားရှိ၍ စင်စစ်ဟုတ်မှန်သော ဘူတရုပ် ဥပါဒါရုပ်မျှကို သာလျှင် ယူ၏၊ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်ကဲ့သို့ နည်းဟူမူ – စေတိယတောင်၌ သီတင်းသုံးနေလေ့ရှိသော မဟာတိဿမထေရ် ကဲ့သို့ ပင်တည်း။

မဟာတိဿမထေရ်ဝတ္ထု

အမျိုးသမီးတစ်ယောက်သည် လင်နှင့်ရန်ဖြစ်၍ နတ်သမီးကညာကဲ့သို့ ကောင်းစွာ ဖြီးလိမ်းပြင်ဆင်လျက် နံနက်စောစောကပင်လျှင် အနုရာမြေု့မှ ထွက်၍ မိဘဆွေမျိုးအိမ်သို့ သွားလတ်သော် လမ်းခုလတ်၌ စေတိယတောင်မှ အနုရာမြေု့သို့ ဆွမ်းခံရန် ကြွလာသော မဟာတိဿမထေရ်ကို မြင်၍ ရာဂဖြင့် ဖောက်ပြန်သော စိတ်ရှိသောကြောင့် ပြင်းစွာရယ်လေ၏၊ မဟာတိဿမထေရ်သည် ဤရယ်သောအသံကား အဘယ်နည်းဟု ကြည့်ရှုလတ်သော် ထိုအမျိုး သမီး၏သွားရိုး၌ အသုဘသညာကိုရ၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်တော်မူလေ၏၊ ထို့ကြောင့် –

်မဟာတိဿမထေရ်သည် ထိုမိန်းမ၏သွားရိုးကို မြင်၍ ရှေး၌ ရဖူးသော အရိုးစုသညာကို အမှတ်ရလေ၏ ထိုအရပ်၌ပင်လျှင် ရပ်တည်၍ ယင်းမဟာတိဿမထေရ်သည် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်တော်မူလေ၏" ဟု ရှေးဆရာ

တို့ မိန့်ဆိုခဲ့ပေသည်။

ထိုအမျိုးသမီး၏ လင်ယောက်ျားသည် ခရီးစဉ်အတိုင်း လိုက်လာသော် မဟာတိဿမထေရ်ကို တွေ့မြင်၍ 'အရှင်ဘုရား တစ်စုံတစ်ယောက်သောမိန်းမကို တွေ့မြင်ခဲ့ပါသလော' ဟု မေးလျှောက်၏ ၊ မထေရ်သည် ထိုယောက်ျား အား 'ဤအရပ်မှ သွားလေသောသူသည် မိန်းမဖြစ်သည်ဟူ၍လည်းကောင်း, ယောက်ျားဖြစ်သည်ဟူ၍လည်းကောင်း ငါမသိ၊ စင်စစ်မှုကား အရိုးစုဖြစ်သော ထိုသူသည် လမ်းမ၌ သွားလေ၏ 'ဟု ပြန်ကြားပြောဆိုလေသည်။

်ယတွာဓိကၡဏမေနံ – အကြင်စက္ခုန္စြေကို မစောင့်စည်းခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့်ႛဟူသည် –

'အကြင်စက္စုန္ဒြေကို မစောင့်စည်းခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် သတိဟူသော တံခါးရွက်ဖြင့် စက္ခုန္ဒြေကို မစောင့်စည်းသော မျက်စိတံခါး(စက္ခုဒ္ဓါရ)ရှိသည် ဖြစ်၍နေသော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို အဘိဇ္ဈာ အစရှိသော အကုသိုလ်တရား တို့သည် အစဉ်လိုက်လာကုန်ရာ၏ ဟု ဆိုလိုသည်။

'တဿ သံဝရာယ ပဋိပစ္ခတိ – ထိုစက္ခုန္ဒြေကို ပိတ်ဆို့ေစာင့်စည်းခြင်း၄၁ ကျင့်၏' ဟူသည် –

'ထိုစက္ခုန္ဒြေကို သတိတည်းဟူသော တံခါးရွက်ဖြင့် ပိတ်ဆို့ခြင်းအကျိုးငှာ ကျင့်၏၊ ဤသို့ကျင့်သော ရဟန်း ကိုပင်လျှင် စက္ခုန္ဒြေကို စောင့်ရှောက်သည်၊ စက္ခုန္ဒြေကို ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းခြင်းသို့ ရောက်သည်' ဟု ဆိုလိုသည်။ ဤစကားရပ်ဝယ် –

စကျွနွေ၌ စောင့်စည်းခြင်း(သံဝရ), မစောင့်စည်းခြင်း(အသံဝရ) မရှိပုံ၊

စက္ခုန္ဒြေ၌ စောင့်စည်းခြင်း(သံဝရ)သည်လည်းကောင်း, မစောင့်စည်းခြင်း(အသံဂရ)သည်လည်းကောင်း မရှိ ပေ၊ အကြောင်းမှာ – စက္ခုပသာဒကိုမှီ၍ အမှတ်ရမှုသုတိသည်လည်းကောင်း၊ အမှတ်မရခြင်း သတိလွတ်ခြင်း၊ မေ့ခြင်း

သည်လည်းကောင်း မဖြစ်တတ်သောကြောင့် ပေတည်း။

အဆင်းရူပါရုံသည် မျက်စိ၌ ထင်ခြင်းသို့ရောက်လျှင် – ထိုအခါ၌ ဘဝင်နှစ်ကြိမ်ဖြစ်၍ ချုပ်ပြီးလျှင် (ပဉ္စ– ဒါရာဝဇ္ဇန်း ခေါ်) ကြိယာမနောဓာတ်သည် ဆင်ခြင်ခြင်းကိစ္စကို ပြီးစေလျက် ဖြစ်၍ ချုပ်၏၊ ထို့နောင် စက္စုဝိညာဏ် စိတ်သည် မြင်ခြင်းကိစ္စကို, ထို့နောင် (သမ္ပဋိစ္ဆိုင်း ခေါ်) ဝိပါက်မနောဓာတ်သည် လက်ခံခြင်းကိစ္စကို, ထို့နောင် (သန္တီရဏ ခေါ်) ဝိပါက်မနောဝိညာဏဓာတ်သည် စုံစမ်းခြင်းကိစ္စကို, ထို့နောင် (မနောဒျွဲရာဝဇ္ဇန်း ခေါ်) ကြိယာ အဟိတ်မနောဝိညာဏဓာတ်သည် ဆုံးဖြတ်ခြင်းကိစ္စကို ပြီးစေလျက် ဖြစ်၍ ချုပ်၏၊ ထိုဝုဋ္ဌောစိတ်၏ အခြားမဲ့၌ ဇော စိတ်သည် အဟုန်ဖြင့် လျင်စွာဖြစ်၏။

ထိုသို့ဖြစ်ရာ၌ ဘဝင်ဖြစ်ခိုက်၌ စောင့်စည်းခြင်းသည်လည်းကောင်း, မစောင့်စည်းခြင်းသည်လည်းကောင်း မရှိ သေးပေ၊ အာဝဇ္ဇန်းအစ ဝုဋ္ဌောစိတ်အဆုံးရှိသော စိတ်တို့တွင် တစ်ပါးပါးဖြစ်ခိုက်၌လည်း မရှိသေးသည်သာ၊ စင်စစ် သော်ကား ဧောဖြစ်ခိုက်၌ သီလမရှိသူဖြစ်ကြောင်း ကာယ ဝစီဒုစရိုက်သည်လည်းကောင်း၊ သတိ၏ဆန့်ကျင်ဘက် အကုသိုလ်ဟူသော သတိလွတ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ ဉာဏ်၏ဆန့်ကျင်ဘက် မောဟသည်လည်းကောင်း၊ သည်းမခံ ၂၄ ဓမ္မဗျူဟာ

မှု၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ဒေါသသည်လည်းကောင်း၊ ပျင်းရိသောသူ၏အဖြစ်ဟူသော ပျင်းရိခြင်းသည်လည်းကောင်း

အကယ်၍ ဖြစ်ပေါ်လာသည်ရှိသော် –

စောင့်စည်းမှု၏ဆန့်ကျင်ဘက် မပိတ်ဆို့ မစောင့်စည်းခြင်း ဟူသော အသံဝရသည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ အသံဝရ သည် စက္ခုန္ဒြေ၌ မရှိ, ဧောခဏကျမှ ရှိသော်လည်း ထိုဧောခဏ၌ဖြစ်သော မစောင့်စည်းခြင်း အသံဝရကိုပင် "စက္ခုန္ဒြေ ၌ မစောင့်စည်းခြင်း အသံဝရ" ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

<u>ဧဇာခဏ၌ ဖြစ်သော မစောင့်စည်းခြင်း အသံဝရကိုပင် 'စက္ခုနွေ၌ မစောင့်စည်းခြင်း အသံဝရ' ဟု ဆိုရခြင်းအကြောင်း</u>

အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမူ –

– ထိုဇောခဏ၌ မ၄စာင့်စည်းခြင်း အသံဝရ ရှိလတ်သော် ဒွါရသည်လည်း မလုံခြုံ၊ ဘဝင်သည်လည်း မလုံခြုံ၊

အာဝဇ္ဇန်း အစရှိသော ဝီထိစိုတ်တို့သည်လည်း မလုံခြုံကြကုန်သောကြောင့် ပေတည်း။

အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – မြို့၌ တံခါးလေးပေါက်တို့ကို မပိတ်အပ်ကုန်သည်ရှိသော် မြို့တွင်း၌ အိမ်တံခါး တိုက်ခန်း အစရှိသည်တို့ကို ကောင်းစွာပိတ်ထားသော်လည်း မြို့တွင်းရှိ အလုံးစုံသော ဥစ္စာတို့ကို မေစာင့်ရောက်, မလုံခြုံစေသကဲ့သို့ ဖြစ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ မပိတ်အပ်သော မြို့တံခါးမှ ခိုးသူတို့သည် ဝင်ကုန်၍ အလိုရှိရာကို ပြုကုန် သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ဧဇာ၌ ကာယ, ဝစီဒုစရိုက် စသည်တို့ ဖြစ်ကုန်လတ်သော်, ထိုဧဇာ၌ မစောင့်စည်းခြင်း အသံဝရ ရှိလတ်သော် – ဒွါရသည်လည်း မလုံခြုံ၊ ဘဝင်သည်လည်း မလုံခြုံ၊ အာဝဇ္ဇန်းအစရှိသော ဝီထိစိတ်တို့သည်လည်း မလုံခြုံကြကုန်။

သည်လည်း လုံခြုံ၏၊ အာဝဇ္ဇန်းအစရှိသော ဝီထိစိတ်တို့သည်လည်း လုံခြုံကြကုန်၏။

အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – မြို့၌ တံခါးလေးပေါက်တို့ကို ကောင်းစွာပိတ်အပ်ကုန်သည်ရှိသော် မြို့တွင်း၌ အိမ်တံခါး တိုက်ခန်း အစရှိသည်တို့ကို မပိတ်ထားသော်လည်း မြို့တွင်းရှိ အလုံးစုံသောဥစ္စာတို့ကို ကောင်းစွာစောင့် ရှောက်, လုံခြုံစေသကဲ့သို့ ဖြစ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ မြို့တံခါးတို့ကို ပိတ်အပ်ကုန်သည်ရှိသော် ခိုးသူတို့သည် မဝင်နိုင် သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ဇော၌ သီလစသည်တို့ ဖြစ်ကုန်လတ်သော်, ထိုဇော၌ စောင့်စည်းခြင်းသံဝရ ရှိလတ်သော် ဒွါရ သည်လည်း လုံခြုံ၏၊ ဘဝင်သည်လည်း လုံခြုံ၏၊ အာဝဇ္ဇန်းအစရှိသော ဝီထိစိတ်တို့သည်လည်း လုံခြုံကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ဇောခဏ၌ ဖြစ်ငြားသော်လည်း ထိုပိတ်ဆို့စောင့်စည်းမှုသံဝရကို စက္ခုနွေ၌ ပိတ်ဆို့စောင့်စည်းမှုသံဝရ ဟု ဆိုအပ်၏။

'နားဖြင့် အသံကို ကြားပြီး၍' ဤသို့ အစရှိသော စကားတို့၌လည်း ဤဆိုခဲ့သောနည်းအတိုင်း သိအပ်၏။

## အာဇီဝပါရိသု**္ခ်**သီလ

ပါဠိတော်

ယာ ပန အာဇီဝဟေတုပညတ္တာနဲ ဆန္နဲ့ သိက္ခာပဒါနဲ ဝီတိက္ကမဿ, "ကုဟနာ လပနာ နေမိတ္တိကတာ နိပ္မေသိကတာ လာဘေန လာဘဲ နိဖိဂီသနတာ" တိ ဧဝမာဒီနဥ္မွ ပါပဓမ္မာနံ ဝသေန ပဝတ္တာ မိစ္ဆာဇီဝါ ဝိရတိ၊ ဣဒံ အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလံ။

ပြန်ဟပြန်

အသက်မွေးမှုကို အကြောင်းပြု၍ ပညတ်တော်မူအပ်သော ၆–ပါးသောသိက္ခာပုဒ်တို့ကို လွန်ကျူးခြင်း၏ အ စွမ်းအားဖြင့်ဖြစ်သော မိစ္ဆာဇီဝမှ ရောင်ကြဉ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ 'ကုဟနာ, လပနာ, နေမိတ္တိကတာ, နိပ္မေသိ ကတာ, လာဘေန လာဘဲ နိဖိုဂီသနတာ' ဤသို့ အစရှိကုန်သော ယုတ်မာသောအကျင့်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သော မှားယွင်းသောအသက်မွေးမှုမှ ရောင်ကြဉ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း ရှိ၏၊ ဤသို့ ရောင်ကြဉ်ခြင်းသည် အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိ သီလ မည်၏။

## အထက်ပါဒေသနာ၏ အဖွင့်

အသက်မွေးမှုကို အကြောင်းပြု၍ ပညတ်တော်မူအပ်သော ၆–ပါးသော သိက္ခာပုဒ် ဟူသည်–

(၁) အသက်မွေးမှုဟူသော အကြောင်းကြောင့် ယုတ်မာသော အလိုရှိသည်ဖြစ်၍ အလိုရမ္မက် နှိပ်စက်အပ်သည် ဖြစ်၍ (မိမိသန္တာန်၌ မဖြစ်ဖူးသော) ထင်ရှားမရှိသော ဈာန်ရပုဂ္ဂိုလ် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်ဟူသော လူမြတ်တို့၏ဥစ္စာ ဖြစ်သော ဈာန်, မဂ်ဖိုလ်တရားကို ဝါကြွားပြောဆိုခြင်း၊ (ပါရာဓိကအာပတ်သို့ ရောက်၏)။

- (၂) အသက်မွေးမှုဟူသော အကြောင်းကြောင့် အောင်တမန်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော အောင်သွယ်ပေးခြင်း၊ (သံဃာ ဒိသိသ်အာပတ်သို့ ရောက်၏ )။
- (၃) အသက်မွေးမှုဟူသော အကြောင်းကြောင့် 'သင်ဒကာ၏ကျောင်း၌ နေသောရဟန်းသည် ရဟန္တာပေတည်း' ဟု မိမိကိုပင် ရည်ရွယ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊ (ထိုဒကာက နားလည်လျှင် ထုလ္လစ္စည်းအာပတ်သို့ ရောက်၏)။
- (၄) အသက်မွေးမှုဟူသော အကြောင်းကြောင့် ရဟန်းသည် ကျန်းမာပါလျက် အမွန်အမြတ်ဘောဇဉ်တို့ကို မိမိ အကျိုး၄ာ တောင်း၍စားခြင်း၊ (ပါစိတ်အာပတ်သို့ ရောက်၏)။
- (၅) အသက်မွေးမှုဟူသောအကြောင်းကြောင့် ရဟန်းမိန်းမသည် ကျန်းမာပါလျက် အမွန်အမြတ်ဘောဇဉ်တို့ကို မိမိ အကျိုး၄ာ တောင်း၍စားခြင်း၊ (ပါဋိဒေသနီအာပတ်သို့ ရောက်၏)။
- (၆) အသက်မွေးမှုဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဟင်းကိုဖြစ်စေ, ထမင်းကိုဖြစ်စေ, ကျန်းမာပါလျက် မိမိအကျိုး၄၁ တောင်း၍စားခြင်း၊ (ဒုက္ကဋ္ဌိအာပတ်သို့ ရောက်၏)။

#### ခုခ္ခကဝတ္ထု ဝိဘင်းပါဋ္ဌိတော်၌ လာသောနည်း

"အဲ့ဩစေခြင်း – ကုဟနာ" ဟူသည်–

လာဘ်, သက္ကာရနှင့် ကျော်စောခြင်းတို့ကို မီသော ယုတ်မာသောအလိုရှိသော ရဟန်း၏ –

(၁) ပစ္စယပဋိသေဝန် ကုဟန် – ပစ္စည်းကိုမှီဝဲခြင်း ဟု ဆိုအပ်သောပစ္စည်းကို ဖြစ်စေခြင်း၏အကြောင်း အံ့ဩဖွယ် ကို ဖြစ်စေခြင်း ပစ္စယပဋိသေဝန ကုဟနဝတ္ထု

(၂) သာမန္တဖ္မေန ကုဟန – ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ်တရားထူးကို ရသလိုလို ဈာန်နား မဂ်နားသို့ သီကာရိပ်ကာ စကား ပြောခြင်း ဟူသော အံ့ဩဖွယ်ကို ဖြစ်စေခြင်း သာမန္တဖ္မေန ကုဟနဝတ္ထု၊

(၃) ဣရိယာပထ ကုဟန – မိမိကို သူတစ်ပါးက အရိယာဟု ထင်မှတ်စေရန် ဣရိယာပုထ်ကို ကောင်းစွာ ထားခြင်း, အမူအရာကို ကြည်ညိုဖွယ်ရာပြုပြင်ခြင်း, မျက်မှောင်ကုပ်ခြင်း စသည် တို့ဖြင့် အံ့သြဖွယ်ကို ဖြစ်စေခြင်း ဣရိယာပထ ကုဟနဝတ္ထု ဟူ၍ –

ကုဟနဝတ္ထု ၃–ပါး အပြားရှိ၏။

မှတ်ချက်။ ။ လာဘ် = ရအပ်သော သင်္ကန်းစသော သာမန်ပစ္စည်း၊

သက္ကာရ = အရိအသေပြု၍ လှူအပ်သော ထူးခြားသောပစ္စည်း၊

မှီသော = တဏှာဖြင့် မှီသော၊

<mark>ယုတ်မာသောအလိုရှိသော ရဟန်း</mark> = မိမိ၌ မရှိသော သဒ္ဓါ သီလစသောဂုဏ်ကို ရှိလေယောင်<sup>ာ</sup> ဟန်ဆောင်ပြလိုသော ရဟန်း၊

"ရီးမြွှောက်၍ ပြောခြင်း – လပနာ ၁၃–ပါး" ဟူသည်–

လာဘဲ, သက္ကာရနှင့် ကျော်စောခြင်းကို မှီသော ယုတ်မာသော အလိုရှိသောရဟန်း၏ –

(၁) အာလပနာ = လှူရေးနှင့် စပ်သောစကားကို ရေးဦးစွာ စ၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၂) လပနာ = မေး၍ ပြန်ကြားပြောဆိုခြင်း၊ (၃) သလ္လပနာ = ကောင်းစွာအဖန်ဖန် ပြောဆိုခြင်း၊ (၄) ဥလ္လပနာ = မြှောက်ပင့်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၅) သမုလ္လပနာ = အချင်းခပ်သိမ်း မြွောက်ပင့်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၆) ဥန္နဟနာ = မလှူဘဲ မနေသာအောင် အဆင့်ဆင့်တက်ကာ ချည်တုပ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၇) သမုန္နဟနာ = အချင်းခပ်သိမ်း ချည်တုပ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၈) ဥက္ကာစနာ = မြှောက်ပင့်၍ ဖော်ပြခြင်း၊

(၉) သမုတ္တာစနာ = အချင်းခပ်သိမ်း မြှောက်ပင့်၍ ဖော်ပြခြင်း၊

(၁၀) အနုပ္ပိယဘာဏိတာ = အမှန်နှင့်တရားကို မငဲ့ဘဲ အဖန်တလဲလဲ ချစ်ဖွယ်ကိုသာ ပြောဆိုခြင်း၊

(၁၁) စာဋုကမျတာ = ဒကာတို့ ချစ်မြတ်နိုးစေရန် မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်နှိမ့်ချချ ပြောဆိုခြင်း (ဝါ) အောက်ကြို့၍ ခခယယပြောဆိုခြင်း၊

(၁၂) မုဂ္ဂသူပျတာ = ပဲနောက်ဟင်းနှင့်တူသော အမှန်နည်းပါး အမှားများသော စကားကို ပြောဆိုခြင်း၊

(၁၃) ပါရီဘဋ္ဓုတာ = ကလေးထိန်းနှင့်တူစွာ သူငယ်တို့ကို ချီပိုးထိန်းကျောင်းကာ ယုယုယယပြောဆိုခြင်း .. ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းတို့သည် လပနာ ဟု ဆိုအပ်၏။ "နိမိတ်ပြ၍ ပြောခြင်း – နေမိတ္တိကတာ" ဟူသည် 🕒

ဒါယကာတို့အား ပစ္စည်းလှူရန် အမှတ်ရစေတတ်သော ပြုမူ ပြောဆိုခြင်း၊ နိမိတ္တ (c)

အမှတ်နိမိတ်ကို ပြုခြင်း၊ (J) နိမိတ္တကမ္မ

= မိမိအလိုကို အရိပ်ပြသော ပစ္စည်းနှင့် စပ်သောစကား၊ (5) ဩဘာသ

= မိမိလိုချင်သည်ကို အရိပ်ပြသောအမှု၊ ဩဘာသကမ္မ (9)

= လိုချင်သောပစ္စည်းနှင့် ပွတ်သီ၍ ပြောဆိုခြင်း၊ (၅) သာမန္တဧပ္ပန

= ပစ္စည်းရအောင် တရစ်ဝဲဝဲ ထပ်တလဲလဲ ပြောဆိုခြင်း ... (G) ပရိကထာ ဤဆိုခဲ့သော ကိုယ်အမှု နှုတ်အမှု အလုံးစုံသည် နေမိတ္တိကတာ ဟု ဆိုအပ်၏။

"ဖိနှိပ်၍ ပြောခြင်း – နိပ္မေသိကတာ" ဟူသည် 🕒

လာဘ်, သက္ကာရနှင့် ကျော်စောခြင်းကို မှီသော ယုတ်မာသော အလိုရှိသောရဟန်း၏ –

= ဒါယကာတို့အား (ကြောက်လန့်ပြီး လျူအောင်) ဆဲရေးခြင်း၊ (c)အက္ကောသနာ

= ဒါယကာတို့အား (ကြောက်လန့်ပြီး လှူအောင်) ရှုတ်ချပြောဆိုခြင်း၊ (j)ဝမ္တနာ

= ဒါယကာတို့အား (ကြောက်လန့်ပြီး လှူအောင်) ကဲ့ရဲ့ပြစ်တင်ပြောဆိုခြင်း၊ (5) ဂရဟနာ

= ဒါယကာစသည်အဖြစ်မှ ပစ်ပယ်ခြင်း(ဝါ)မလှူဘဲ နေသည်ကိုမြင်၍ သြော် – အလှူရှင် (ç) ဥက္ရေပနာ ပါတကား' ဟု ငေါ့တော့တော့ စကားမျိုးကို ပြောဆိုခြင်း၊

= 'ဪ–အလုူရှင်ကြီးပါတကား'ဟု အလွန်အမင်း ငေါ့တော့တော့ စကားမျိုးကို ပြောဆိုခြင်း၊ (၅) သမုက္ခေပနာ

= ငေါ့၍ စောင်းချိတ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊ ပြက်ရယ်ပြု၍ ပြောဆိုခြင်း၊ (၆) ခ်ပနာ

= လွန်စွာေါ့၍ စောင်းချိတ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊ လွန်စွာပြက်ရယ်ပြု၍ ပြောဆိုခြင်း၊ (၇) သံခ်ပနာ

= မလျူသူ၏ အဖြစ်သို့ရောက်အောင် ပြောဆိုခြင်း၊ (၈) ပါပနာ

= မလူူသူ၏အဖြစ်သို့ရောက်အောင် အချင်းခပ်သိမ်းပြောဆိုခြင်း၊ (၉) သမ္မာပနာ

(၁၀) အဝဏ္ဏဟာရိတာ = အရက်ရ၍ လှူစေရန်ဟူသော အလိုဆိုးဖြင့် ကျေးဇူးမဲ့ကို ရှာဖွေပြောဆိုခြင်း(ဝါ)

မကောင်းသတင်းလွှင့်ခြင်း၊

(၁၁) ပရိပိဋ္ဌိမံသိကတာ = သူတစ်ပါး၏ကျောကုန်းသားကို ခဲစားတတ်သောသူ၏အဖြစ် (ဝါ)မျက်မှောက်၌ ချီးမွမ်း ၍ မျက်ကွယ်၌ ကဲ့ရဲ့ရှတ်ချခြင်း ..

ဤဆိုခဲ့သော ဆဲရေးမှုစသည် အလုံးစုံကို နိပ္ပေသိကတာ ဟု ဆိုအပ်၏။

"လာဘ်ဖြင့် လာဘ်ကို ရှာသောသူ၏ အဖြစ် – လာဘေန လာဘံ နိဖိုဂီသနတာ" ဟူသည် –

လာဘ်, သက္ကာရနှင့် ကျော်စောခြင်းကို မှီသော ယုတ်မာသော အလိုရှိသောရဟန်းသည် ဤအိမ်မှ ရခဲ့သော ဆွမ်းစသော အာမိသကို ထိုအိမ်သို့ ဆောင်၍ ပေး၏၊ ထိုအိမ်မှ ရခဲ့သော ဆွမ်းစသော အာမိသကိုလည်း ဤအိမ်သို့ ဆောင်၍ ပေး၏၊ ဤသို့ ရပြီးသော အာမိသဖြင့် မရသေးသော အာမိသကို ရှာမှီခြင်းသည် လာဘ်ဖြင့် လာဘ်ကို ရှာ သောသူ၏အဖြစ် ဟု ဆိုအပ်၏။

## မဟာနိဒ္ဓေသပါဋ္ဌိတော်၌ လာသောနည်း

## မဟာနိဒ္ဒေသလာ ကုဟနဝတ္ထု ၃–ပါး

(၁) ပစ္စယပဋိသေဝန ကုဟနဝတ္ထု

ဒါယကာတို့က သင်္ကန်းစသည်တို့ကို အလျှုခံရန် ဖိတ်မန်လျှောက်ထားအပ်သည်ရှိသော် ထိုသင်္ကန်းစသည်ကို အလိုရှိပါလျက် ယုတ်မာသော အလိုရှိသည်၏အဖြစ်ကို မှီ၍ ပယ်မြစ်၏၊ ထိုအခါ ထိုဒါယကာတို့သည် ဤအရှင် သည် အလိုနည်းပေစွ၊ တစ်စုံတစ်ခုကိုမျှ ခံယူရန် အလိုမရှိပေ၊ အကယ်၍ အနည်းငယ်မျှသော်လည်း တစ်စုံတစ်ခုကို ခံယူလျှင် ငါတို့မှာ အရတော်ပေစွ ဟု နှလုံးသွင်း၍ အမျိုးမျိုးသော အကြောင်းတို့ဖြင့် လျှောက်ထားကုန်၍ မွန်မြတ် သောသင်္ကန်း စသည်တို့ကို ကပ်လှူကြသော် ထိုဒါယကာတို့ မိမိအပေါ်၌ ကောင်းစွာတည်တံ့သော ကြည်ညိုသဒ္ဓါ ရှိကြကြောင်းကို သိ၍ သင်တို့အား သနား၍သာ အလှူခံရခြင်း ဖြစ်၏၊ ငါကား အလိုမရှိပြီႛ ဟုဆိုကာ ချီးမြွှောက် လို၍သာ အလှူခံရသည့် ပုံစံမျိုးဖြင့် အလှူခံ၏၊ ထိုနေ့မှစ၍ အလှူရှင်တို့ သိရှိကာ သူထက် ငါဦးအောင် လှည်းဖြင့် တိုက်၍ ယူရလောက်အောင် လှူဒါန်းကြတော့သည်။

ဤသို့ ကပ်လှူခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်သော အံ့ဩစေခြင်းကို "ပစ္စယပဋိသေဝန ကုဟနဝတ္ထု" ဟု သိအပ်၏။

မဟာနိဒ္ဒေသပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ

"ပစ္စယပဋိသေဝနဟု ဆိုအပ်သော ကုဟနဝတ္ထုသည် အဘယ်နည်း? ဤလောက၌ လူဒါယကာတို့သည် ရဟန်းကို သင်္ကန်း, ဆွမ်း, ကျောင်း, ဆေးတို့ဖြင့် အလှူခံရန် ဖိတ်မန်လျှောက်ထားကုန်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ယုတ်မာ သော အလိုရှိသည်ဖြစ်၍ အလိုရမ္မက်နှိပ်စက်အပ်သည်ဖြစ်၍ အလိုရှိပါလျက် သင်္ကန်း, ဆွမ်း, ကျောင်း, ဆေးတို့၏ သာ၍ များခြင်းကို အလိုရှိသောကြောင့် ဖိတ်မန်သော သင်္ကန်းကို ပယ်မြစ်၏, ဆွမ်းကို ပယ်မြစ်၏, ကျောင်းကို ပယ်မြစ်၏, ဆေးကို ပယ်မြစ်၏။

ထိုရဟန်းက ဤသို့ ဟန်ဆောင်၍ဆို၏၊ ကိုလေသာငြိမ်းအောင်ကျင့်သော ရဟန်းမှာ အဖိုးတန်သော သင်္ကန်း ဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ ရဟန်းသည် သုသာန်မှ ဖြစ်စေ, အမှိုက်ပုံမှ ဖြစ်စေ, ဈေးအနီးမှ ဖြစ်စေ စုတ်ပြတ် ဟောင်းရိ အနားမရှိကုန်သော အဝတ်တို့ကို ကောက်ယူကာ သင်္ကန်းပြု၍ ဝတ်ရုံရာ၏၊ ဤသို့ ဝတ်ရုံခြင်းသည် သင့်လျော်လျောက်ပတ်၏၊ ရဟန်းမှာ အဖိုးတန်သော ဆွမ်းဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ ရဟန်းသည် ဆွမ်းခံခြင်းဖြင့် ရသော တစ်လုတ်တစ်ခဲဆွမ်းဖြင့် အသက်မွေးခြင်းကို ပြုရာ၏၊ ရဟန်းမှာ အဖိုးတန်သော ကျောင်းဖြင့် အဘယ်အကျိုး ရှိအံ့နည်း၊ ရဟန်းသည် သစ်ပင်အောက်၌ နေလေ့ရှိသည် လည်းကောင်း, ဟင်းလင်းပြင်အရပ်၌ နေလေ့ရှိသည် လည်းကောင်း ဖြစ်ရာ၏၊ ဤသို့ သစ်ပင်အောက် ဟင်းလင်းပြင်၌ နေခြင်းသည် သင့်လျော်လျောက်ပတ်၏၊ ရဟန်းမှာ အဖိုးတန်သော ဆေးဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ ရဟန်းသည် နွားကျင်ငယ်ရေဖြင့်သော်လည်းကောင်း, ဖန်ခါးသီး ပိုင်းဖြင့်သော်လည်းကောင်း ဆေးကိုပြုရာ၏၊ ဤသို့ နွားကျင်ငယ်ရေ ဖန်ခါးသီးကို ဆေးပြု၍ သုံးဆောင်ခြင်းသည် သင့်လျော်လျောက်ပတ်၏ ဟု ဆို၏။

ထိုသို့ ဆိုသော မိမိစကားကို အကြောင်းပြု၍ ခေါင်းပါးယုတ်ညံ့သော သင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံ၏, ခေါင်းပါးယုတ်ညံ့ သော ဆွမ်းကို သုံးဆောင်၏, ခေါင်းပါးယုတ်ညံ့သော ကျောင်းကို မှီဝဲ၏, ခေါင်းပါးယုတ်ညံ့သော ဆေးကို သုံး ဆောင်၏၊ ထိုသို့ အယုတ်အညံ့ကို သုံးဆောင်သော ဤရဟန်းကို လူဒါယကာတို့သည် ဤသို့ အသိအမှတ်ပြုကုန်၏၊ ဤရဟန်းသည် အလိုနည်းလှပေ၏၊ ရောင့်ရဲလွယ်ပေ၏၊ ဆိတ်ငြိမ်ခြင်းကို အလိုရှိပေ၏၊ လူဒါယကာ ဒါယိကာမတို့ နှင့် ရောနှောခြင်း မရှိပေ၊ အပြင်းအထန် အားထုတ်သောလုံ့လ ရှိပေ၏၊ ကိလေသာကို ခါထုတ်ခြင်း ပယ်ခြင်းကို ပြော ဆိုလေ့ရှိပေ၏ ဟု အသိအမှတ်ပြုကာ တိုး၍ တိုး၍ သင်္ကန်း, ဆွမ်း, ကျောင်း, ဆေးတို့ဖြင့် အလှူခံရန် ဖိတ်မန် လျှောက်ထားကုန်၏။

ထိုအခါ ထိုရဟန်းသည် ဤသို့ဆို၏ – သုံးပါးသော အကြောင်းတရားတို့၏ မျက်မှောက်ဖြစ်ခြင်းကြောင့် သဒ္ဓါတရားရှိသောအမျိုးသားသည် များစွာသောကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏၊ (၁) သဒ္ဓါတရား၏ မျက်မှောက်ဖြစ်ခြင်း ကြောင့်, (၂) လှူဖွယ်ဝတ္ထု၏ မျက်မှောက်ဖြစ်ခြင်းကြောင့်, (၃) မြတ်သောအလှူခံပုဂ္ဂိုလ်၏ မျက်မှောက်ဖြစ်ခြင်း ကြောင့် သဒ္ဓါတရားရှိသော အမျိုးသားသည် များစွာသောကောင်းမှုကို ဖြစ်ပွားစေ၏၊ သင်ဒါယကာတို့မှာလည်း ဤ သဒ္ဓါတရားသည် ရှိပေ၏၊ လှူဖွယ်ဝတ္ထုသည်လည်း ထင်ရှားရှိပေ၏၊ အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သော ငါသည်လည်း ထင်ရှား ရှိပေ၏၊ အကယ်၍ ငါက အလှူ မခံငြားအဲ့၊ သို့ဖြစ်လျှင် သင်တို့သည် ကောင်းမှုမှအပ ဖြစ်ကြရချေတော့မည်၊ ငါ့မှာမူ သင်တို့လှူသော ဤပစ္စည်းဖြင့် အလိုမရှိပေ၊ သို့သော်လည်း သင်တို့ကိုသာလျှင် အစဉ်သနားသဖြင့် အလှူခံပါ၏ ဟု ဆို၏၊ ထိုသို့သောစကားကို အစွဲပြု၍ များစွာသောသင်္ကေန်းကိုလည်း ။ ပ ။ များစွာသောဆေးကိုလည်း ခံယူ၏၊ ဤသို့သဘောရှိသော အကြင်မျက်မှောင်ကုပ်ခြင်းသည်, မျက်မှောင်ကုပ်သည်၏အဖြစ်သည်, အဲ့ဩစေခြင်းသည်, အဲ့ဩခြင်းကို ဖြစ်စေသော အခြင်းအရာသည်, အဲ့ဩစေသော သူ၏အဖြစ်သည် ရှိ၏၊ ထိုအလုံးစုံသော အမူအရာများ ကို ပစ္စယပဋိသေဝန ကုဟနဝတ္ထု" ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

(၂) သာမန္တပ္မေန ကုဟနဝတ္ထု

ယုတ်မာသောအလိုရှိသော ရဟန်း၏ သူမြတ်တို့၏တရား ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ်တရားထူးကို ရသလိုလို ဈာန်နား မဂ်နားသို့ သီကာ ရိပ်ကာ စကားပြောခြင်းဖြင့် အံ့ဩစေခြင်းကို သာမန္တဇပ္ပန ကုဟနဝတ္ထု ဟု သိအပ်၏။

မဟာနိဒ္ဒေသပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ

"သာမန္တဖွေနဟု ဆိုအပ်သော ကုဟနဝတ္ထုသည် အဘယ်နည်း? ဤသာသနာတော်၌ အချို့သော ရဟန်း သည် ယုတ်မာသောအလိုရှိသည်ဖြစ်၍, အလိုရမ္မက်နှိပ်စက်အပ်သည်ဖြစ်၍, သူတစ်ပါးက မိမိအား ချီးမွမ်းခြင်းကို အလို ရှိသည်ဖြစ်၍ 'ဤသို့ပြောလျှင် ငါ့ကို လူများက ချီးမွမ်းကြလိမ့်မည်' ဟု ရည်ရွယ်၍ အရိယာတို့၏ မင်္ဂဖိုလ်တရားကို မှီသောစကားကို ပြောဆို၏၊ 'ဤသို့သောသင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံသောရဟန်းသည် တန်ခိုးကြီး၏'ဟု မိမိကိုယ်ပင် ရည်ရွယ်၍ ပြောဆို၏၊ 'ဤသို့သောသပိတ်ကို…, ကြွေးခွက်ကို…, ဓမ္မကရိုဏ်ရေစစ်ကို…, အဝတ်ရေစစ်ကို…, သံကောက်(သော့) ကို…, ခါးပန်းကြိုးကို…, ဖိနပ်ကို သုံးဆောင်သော ရဟန်းသည် တန်ခိုးကြီး၏'ဟု ပြောဆို၏၊ 'အကြင်ရဟန်း၏ ဥပစ္ဈာယ် ဆရာသည် ဤသို့သဘောရှိ၏၊ နိဿရည်းဆရာသည် ဤသို့သဘောရှိ၏၊ ဥပစ္ဈာယ်တူသော သီတင်းသုံးဖော်သည်, ဆရာတူသော သီတင်းသုံးဖော်သည်, မိတ်ဆွေသည်, တွေ့မြင်ဖူးကာမျှ အဆွေသည်, မြဲမြံစွာ ပေါင်းသင်းချဉ်းကပ် ခြင်းရှိသော အဆွေသည် ဤသို့သဘောရှိ၏၊ ထိုရဟန်းသည် တန်ခိုးကြီး၏၊ အကြင်ရဟန်းသည် ဤသို့သဘောရှိ

သောကျောင်း၌ နေ၏၊ တစ်ဖက်စောင်းမိုးကျောင်း၌…, ပြာသာဒ်၌…, ဦးပြည်တိုက်ကတုံး၌…, ဂူ၌…, လိုဏ်၌…, ကုဋီ၌…, အထွတ်တပ်သောကျောင်း၌…, ပစ်စင်ပြအိုး၌…, တန်ဆောင်းဝန်း၌…, ဘဏ္ဍာတိုက်ဂိုဒေါင်၌…, စည်းဝေး ဆောင်၌…, မဏ္ဍပ်၌…, ဤသို့သဘောရှိသော သစ်ပင်ရင်း၌ နေ၏၊ ထိုရဟန်းသည် တန်ခိုးကြီး၏' ဟု မိမိကိုပင်ရည် ရွယ်၍ ပြောဆို၏၊

တစ်နည်းသော်ကား – ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောရဟန်းသည် စက်ဆုပ်ဖွယ်အပြုအမူမျိုးကို အလိုဆိုး ဖြင့် ကိုယ်နှုတ်ကို အကျိုးမဲ့ အလွန်နှိပ်ကွပ်ချုပ်တည်းသည်ဖြစ်၍, အလွန်မျက်မှောင်ကုပ်သည်ဖြစ်၍, အလွန်အံ့ဖွယ်ပြု သည် ဖြစ်၍, အလွန်အပြောကြီးသည်ဖြစ်၍, မိမိစကားမျှဖြင့် သူတစ်ပါး အချီးအမွမ်းခံရသည်ဖြစ်၍ ဤရဟန်းသည် ဤသို့သဘောရှိကုန်သော ငြိမ်သက်သိမ်မွေ့ကုန်သော ဝိဟာရသမာပတ်တို့ကို ရ၏ ဟု မိမိကိုပင် ရည်ရွယ်၍ ထိုသို့သဘောရှိသော နက်နဲသော လျှို့ဝှက်သိမ်မွေ့ဖုံးကွယ်သော လောကုတ္တရာဖြစ်သော သင်္ခါရဆိတ်သုဉ်းရာ နိဗ္ဗာန် နှင့်စပ်သော စကားကို ပြောဆို၏၊ ဤသို့သဘောရှိသော အကြင်မျက်မှောင်ကုပ်ခြင်းသည်, မျက်မှောင်ကုပ်သည်၏ အဖြစ်သည်, အံ့ဩစေခြင်းသည်, အံ့ဩခြင်းကိုဖြစ်စေသော အခြင်းအရာသည်, အံ့ဩစေသောသူ၏အဖြစ်သည် ရှိ၏၊ ဤသို့ မိမိအနီး၌ အံ့ဩဖွယ်ကို ဆောင်၍ ပြောဆိုခြင်းသည် သာမန္တမွေနဟု ဆိုအပ်သော ကုဟနဝတ္ထု မည်၏။"

(၃) ဣရိယာပထ ကုဟနဝတ္ထု

ယုတ်မာသောအလိုရှိသော ရဟန်း၏ မိမိကိုချီးမွမ်းစေလိုသော အလိုဆိုးဖြင့် ပြုလုပ်အပ်သော ဣရိယာပုထ် ဖြင့် အံ့ဩစေခြင်းကို ဣရိယာပထ သန္နိဿိတ (ဣရိယာပုထ်ကို မှီသော) ကုဟနဝတ္ထု ဟု သိအပ်၏။

မဟာနိဒ္ဒေသပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ

"ဣရိယာပုထ် ဟု ဆိုအပ်သော ကုဟနဝတ္ထုသည် အဘယ်နည်း? ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောရဟန်း သည် ယုတ်မာသော အလိုရှိသည်ဖြစ်၍, အလိုရမ္မက်နှိပ်စက်အပ်သည်ဖြစ်၍, သူတစ်ပါးက မိမိအား ချီးမွမ်းခြင်းကို အလိုရှိသည် ဖြစ်၍, ဤသို့ပြုလျှင် ငါ့ကို လူများ ချီးမွမ်းလိမ့်မည်ဟု ရည်ရွယ်၍ သွားခြင်းဣရိယာပုထ်ကို ကောင်းစွာ ပြုပြင်ထား၏၊ ရပ်ခြင်းဣရိယာပုထ်ကို ကောင်းစွာပြုပြင်ထား၏၊ ထိုင်ခြင်းဣရိယာပုထ်ကို ကောင်းစွာပြုပြင်ထား၏၊ အရိယာရဟန္တာဟု ထင်မှတ်စေရန် ရည်သန်တောင့်တ၍ သွား ၏၊ ရည်သန်တောင့်တ၍ ရပ်၏၊ ရည်သန်တောင့်တ၍ ရပ်၏၊ ရည်သန်တောင့်တ၍ ရပ်၏၊ ရည်သန်တောင့်တ၍ လျောင်း၏။ လူများမြင်နိုင်ရာအရပ်၌ ဈာန်ဝင်စားသကဲ့သို့ ပြုလျက် သောသမာဓိ ရှိသကဲ့သို့ သွား၏၊ ရပ်၏၊ ထိုင်၏၊ လျောင်း၏။ လူများမြင်နိုင်ရာအရပ်၌ ဈာန်ဝင်စားသကဲ့သို့ ပြုလျက် နေ၏၊ ဤသို့ သဘောရှိသော ဣရိယာပုထဲကို ရှေးဦးစွာထားခြင်း, ထားသောအခြင်းအရာ, ကောင်းစွာပြုပြင်ထားခြင်း ဟုဆိုအပ်သော အကြင်မျက်မှာင်ကုပ်ခြင်းသည်, မျက်မှောင်ကုပ်သည်၏အဖြစ်သည်, အံ့ဩစေခြင်းသည်, အံ့ဩခြင်း ကို ဖြစ်စေသောအခြင်းအရာသည်, အံ့ဩစေသောသူ၏အဖြစ်သည် ရှိ၏၊ ဤသို့ ဣရိယာပုထ်ပြုပြင်ထားခြင်းကို ဣရိယာပထဟု ဆိုအပ်သော ကုဟနဝတ္ထုဟု ဆိုအပ်၏။ "

### မဟာနိဒ္ဒေသလာ အာလပနာစသည် ၁၃–ပါး

- (၁) အာလပနာ = ကျောင်းသို့ရောက်လာသော လူဒါယကာတို့ကိုမြင်လျှင် 'အမောင်ဒါယကာတို့၊ ဘယ်ကိစ္စအတွက် လာကြသနည်း၊ ရဟန်းတို့ကိုပင့်ရန် လာကြသလော၊ သို့ဖြစ်လျှင် သွားနှင့်ကြဟေ့၊ ငါ ရဟန်း' တို့ကို ပင့်ဆောင်၍ နောက်မှလာခဲ့မည်' ဟု ဤသို့ မေးလျှောက်ခြင်း မရှိပါဘဲ ရှေးဦးစွာ လှူရေးပင့်ရေးနှင့်စပ်၍ လမ်းကြောင်းပေးကာ ပြောဆိုခြင်း။
  - တစ်နည်းကား- 'တိဿထေရ် ဟူသည် ငါပင်တည်း၊ ပြည့်ရှင်မင်းသည် ငါ့ကို ကြည်ညို၏၊ မင်း၏ ဤမည်သောအမတ်ကြီးသည်လည်း ငါ့ကို ကြည်ညို၏' ဟု ဤသို့ မိမိကိုယ်ကို ဆောင်၍ ကိုယ်ရည်သွေးကို ပြခြင်းရှိသော ပြောဆိုခြင်းသည် အာလပနာ မည်၏။
- (၂) လပနာ = 'အရှင်တိဿမထေရ် ဟူသည် အဘယ်မထေရ်ပါနည်း' ဤသို့စသည်ဖြင့် မေးလျှောက်အပ်သည် ဖြစ်၍ ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသော ပြှောခြင်းသည် လပနာ မည်၏။
- (၃) သလ္လပနာ = လူဒါယကာတို့၏ ပျင်းရိငြီးငွေ့ခြင်း၌ စိုးရိမ်သည်ဖြစ်၍ ယင်းဒါယကာတို့အား စကားပြောခွင့် ပေး၍ ကောင်းစွာ အဖန်ဖန် ပြောဆိုခြင်း။
- (၄) ဥလ္လပနာ = 'သူကြွယ်ကြီး လေုပိုင်ရှင်ကြီး အလှူ ရှင်ကြီး' ဟု ဤသို့ အထက်၌ မြှောက်ပင့်၍ ပြောဆိုခြင်း၊
- (၅) သမုလ္လပနာ= အချင်းခပ်သိမ်း အထက်၌ပြု၍ မြှောက်ပင့်၍ ပြောဆိုခြင်း၊
- (၆) ဥန္နဟနာ = 'ဥပါသကာတို့ ရေးက ဤသို့သောကာလ၌ ကောက်သစ်အလျကို သင်တို့ပေးလျူကုန်၏၊ ယခု နှစ်၌ မလျူကြတော့ပြီလော' ဟု ဤသို့စသည်ဖြင့် ပြောသည်ရှိသော် 'လျူပါမည်အရှင်ဘုရား၊ အခွင့်ကိုမရကြသေးပါ' ဟု ဤသို့သော ဝန်ခံစကားကို ပြောဆိုကြသည့်တိုင်အောင် အဆင့် ဆင့်တက်ကာ ချည်တုပ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊ ရစ်ပတ်၍ ပြောဆိုခြင်း ဟု ဆိုလိုသည်။

တစ်နည်းကား- လက်၌ ကြံရှိသူကိုမြင်လျှင် ဥပါသကာ သင်ဘယ်က ယူဆောင်လာခဲ့သနည်း' ဟု မေး၏၊ ကြံခင်းက ယူဆောင်လာခဲ့ပါသည်ဘုရား' ဟု လျှောက်၏၊ ထိုကြံခင်းမှ ကြံသည် ချိုပါ၏လော'ဟု မေးပြန်၏၊ 'စုတ်ကြည့်လျှင် သိနိုင်ပါသည်ဘုရား' ဥပါသကာရေ၊ ရဟန်းမှာ ကြံကို လှူကြပါဟု မပြောကောင်းဘူး' ဟု ဆို၏၊ လူဒါယကာက လွတ်အောင် ဖြေငြားသော် လည်း မလွတ်နိုင်အောင် ရစ်ပတ်လျက် ပြောဆိုခြင်း။

(၇) သမုန္နဟနာ= အချင်းခပ်သိမ်း အဖန်တလဲလဲ ထပ်ကာ ထပ်ကာ ချည်တုပ်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၈) ဥက္ကာစနာ = 'ထိုအမျိုး ထိုအိမ်ထောင်စုလူများသည် ငါ့ကိုသာလျှင် သိ၏ ဤအမျိုး ဤအိမ်ထောင်စု၌ အံ့ ဖွယ်ပစ္စည်း ဖြစ်ပေါ် လာလျှင် ငါ့အားသာလျှင် လျှ၏' ဟု ဤသို့ ဒါယကာ၏ဂုဏ်ကို မြှောက် ပင့်၍ ဖော်ပြခြင်း။

ဤအရာ၌ 'တေလကန္နရိကဝတ္ထု' ကို သိသင့်၏ – ရဟန်းနှစ်ပါးသည် ရွာသို့ဝင်၍ ဆွမ်းစားဧရပ်၌ ထိုင်နေ စဉ် သတို့သမီးတစ်ယောက်ကို မြင်သဖြင့် ခေါ်ယူ၏၊ ထိုသတို့သမီး လာသောအခါ တစ်ပါးက တစ်ခြားတစ်ပါးကို ဤသူငယ်မသည် အဘယ်သူ၏သမီးပါနည်း အရှင်ဘုရား ဟု မေး၏၊ 'ငါတို့၏ အလုပ်အကျွေးဖြစ်သော တေလ–ကန္နရိကာ မည်သော ဒကာမ၏သမီးဖြစ်သည်၊ ဤသူငယ်မ၏ အမိသည် ငါအိမ်သို့ သွားလတ်သော် ထောပတ်ကို လှူလျှင် ထောပတ်အိုးဖြင့်ပင် ကပ်လှူ၏၊ ဤသူငယ်မသည်လည်း သူ၏အမေကဲ့သို့ ထောပတ်အိုးဖြင့်ပင် ကပ်လှူ၏၊ ဤသူငယ်မသည်လည်း သူ၏အမေကဲ့သို့ ထောပတ်အိုးဖြင့်ပင် ကပ်လှူ၏' ဟု ဆိုပေ သည်။

(၉) သမုက္ကာစနာ = အချင်းခပ်သိမ်း အဖန်တလဲလဲ မြှောက်ပင့်၍ ဖော်ပြခြင်း၊

(၁၀) အနုပ္ပိုယဘာဏိတာ = အမှန်အားလျော်သည်ကိုလည်းကောင်း၊ တရားအားလျော်သည်ကိုလည်းကောင်း၊ မငဲ့ ဘဲ အဖန်တလဲလဲ ချစ်ဖွယ်ကိုသာ ဆိုခြင်း၊

(၁၁) စာဋုကမျတာ = မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်နှိမ့်ချချိ ပြောဆိုခြင်း၊ မိမိကိုယ်ကို အောက်အောက်၌ထား၍ ပြောဆို ခြင်း၊

(၁၂) မုဂ္ဂသူပျတာ = ပဲနောက်ဟင်းနှင့်တူသော စကားရှိသူ၏အဖြစ်၊ ချဲ့ပြရသော် – ပဲနောက်တို့ကိုချက် သော် တစ်လုံးတစ်လေသာလျှင် မကျက်ဘဲ ရှိ၏၊ ကြွင်းသောပဲနောက်တို့သည် ကျက် ကုန်နူးနပ်ကုန်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်၏စကား၌ တစ်လုံးတစ်လေသာ လျှင် မှန်၏၊ ကြွင်းသော စကားအလုံးစုံသည် မှား၏၊ ဤသို့သောပုဂ္ဂိုလ်ကို ပဲနောက် ဟင်းနှင့် တူသောစကားရှိသူဟု ခေါ်ဆိုအပ်၏။

(၁၃) ပါရိဘဋ္မတာ = ကလေးထိန်းနှင့်တူစွာ သူငယ်တို့ကို ချီပိုးထိန်းကျောင်းကာ ယုယုယယ ပြောဆိုခြင်း။

### မဟာနိဒ္ဒေသလာ နေမိတ္တိကတာ စသည် ၆–ပါး

(၁) နိမိတ္တ = တစ်ပါးသော လူဒါယကာတို့အား ပစ္စည်းကို ပေးလှူခြင်း၌ အမှတ်သညာကို ဖြစ်စေတတ် သော ကိုယ်အမှု, နှုတ်အမှု ပေတည်း၊

(၂) နိမိတ္တကမ္မ = ခဲဖွယ်ကို ကိုင်ယူ၍သွားသော လူတို့ကို မြင်လျှင် 'အသို့နည်း ခဲဖွယ်ကိုရခဲ့ကုန်သလော' – ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် လှူရန် အမှတ်နိမိတ်ကို ပြုခြင်း၊

(၃) ဩဘာသ = ပစ္စည်းနှင့်စပ်သော စကား ပေတည်း၊

(၄) ဩဘာသကမ္မ = နွားကျောင်းသားတို့ ကိုမြင်လျှင် အသို့ နည်း ဤနွားငယ်တို့ သည် နို့ ရည်စို့ ရသော နွားငယ် တို့လော၊ သို့ မဟုတ် ရက်တက်ရည်သောက်ရသော နွားငယ်တို့လော'ဟု မေးပြီး 'နို့ ရည်စို့ ရ သော နွားငယ်တို့ ပါဘုရား'ဟု ဖြေလတ်သော် 'နို့ ရည်စို့ ရသော နွားငယ်တို့ မဖြစ်နိုင်၊ အကယ်၍ နို့ ရည်စို့ ရသော နွားငယ်တို့ ဖြစ်ငြားအံ့၊ ရဟန်းတို့လည်း နွားနို့ ကို ရကုန် ရာ၏' ဟု အစရှိသောနည်းဖြင့် နွားကျောင်းသား၏ မိဘတို့အား ပြောကြားစေ၍ နွားနို့ ကိုလှူစေ ခြင်း စသော မိမိလိုချင်သည်ကို အရိပ်ပြသောအမှု၊

(၅) သာမန္တဇပ္ပန = အလိုရှိသောပစ္စည်းနှင့် ပွတ်သီ၍ ပြောဆိုခြင်း၊

ဤအရာ၌ 'ကုလူပကရဟန်း'၏ဝတ္ထုကို သိသင့်၏ – ဆွမ်းခံထိုင်အိမ်အဖြစ်ဖြင့် အိမ်သို့ကပ်သော(ကုလူပက) ရဟန်းတစ်ပါးသည် ဆွမ်းစားလိုသည်ဖြစ်၍ အိမ်တစ်အိမ်သို့ဝင်ပြီး ထိုင်နေ၏၊ အိမ်ရှင်မသည် ထိုရဟန်းကို မြင်လျှင် မလှူလိုသောကြောင့် 'ဆန်မရှိ' ဟုဆိုကာ ဆန်ရှာသလိုလိုနှင့် အိမ်နီးချင်းအိမ်သို့ သွားလေ၏၊ ထိုရဟန်းသည်လည်း အိမ်ခန်းအတွင်းသို့ ဝင်ကြည့်သော် တံခါးထောင့်၌ ကြံကိုလည်းကောင်း, အိုးထဲ၌ တင်လဲကိုလည်းကောင်း, ခြင်း တောင်းထဲ၌ ငါးခြောက်ပြားကိုလည်းကောင်း, ဆန်အိုးထဲ၌ ဆန်ကိုလည်းကောင်း, ထောပတ်အိုးထဲ၌ ထောပတ်ကို လည်းကောင်း တွေ့မြင်ပြီးလျှင် အပြင်သို့ထွက်၍ ထိုင်နေ၏၊ အိမ်ရှင်မသည် 'ဆန်မရခဲ့'ဟု ငြီးတွားလျက် ပြန်လာ၏၊

ထိုရဟန်းသည် ဉပါသိကာမရေ—ယနေ့ ဆွမ်းမပြည့်စုံလတ္တံ့ဟု စောစောကပင် နိမိတ်ကို မြင်ခဲ့ပြီ ဟု ဆို၏။ အဘယ်သို့သော နိမိတ်ကိုမြင်ခဲ့ပါသနည်း အရှင်ဘုရား' ဟု မေးလတ်သော် 'တံခါးထောင့်၌ထားသော ကြံချောင်း ကဲ့သို့သော မြွေကို မြင်ခဲ့၏၊ ထိုမြွေကို ပုတ်ခတ်အံ့မာ ကြည့်ရှုလတ်သော် အိုးထဲ၌ထားသော တင်လဲခဲတို့နှင့်တူသော ကျောက်ခဲတို့ကို မြင်ခဲ့၏၊ ကျောက်ခဲဖြင့် ပစ်ခတ်အပ်သော မြွေ၏ပါးပျဉ်းကို ခြင်းတောင်း၌ ထားသော ငါးခြောက် ပြားခြမ်းနှင့်တူစွာ မြင်ခဲ့၏၊ ထိုခဲကို ကိုက်လိုသော မြွေ၏သွားတို့ကို ဆန်အိုးထဲက ဆန်တို့နှင့် တူစွာ မြင်ခဲ့၏၊ ထိုအခါ အမျက်ထွက်သော မြွေ၏ပါးစပ်မှ ထွက်လာသော အဆိပ်နှင့်ရောသောတံထွေးကို ထောပတ်အိုးထဲ၌ ထည့် ထားသော ထောပတ်နှင့်တူစွာ မြင်ခဲ့၏'ဟု ဆို၏၊ ထိုအိမ်ရှင်မသည် ' ဦးပြည်းကို လှည့်စားခြင်းဌာ မစွမ်းနိုင် ' ဟု ဆင်ခြင်၍ ကြံကိုကပ်ပြီးလျှင် ထမင်းကိုချက်၍ ထောပတ် တင်လဲ ငါးခြောက်တို့နှင့်တကွ အလုံးစုံကို ကပ်လှူရ လေ၏၊ ဤသို့ အလိုရှိအပ်သောပစ္စည်းနှင့် အနီးပြု၍, ပွတ်သီ၍ ပြောဆိုခြင်းကို သာမန္တဧပွန ဟု သိအပ်၏။

(၆) ပရိကထာ = အလိုရှိအပ်သော ပစ္စည်းရအောင် တရစ်ဝဲဝဲ ထပ်တလဲလဲ ပြောဆိုခြင်း၊

## မဟာနိဒ္ဒေသလာ နိပ္မေသိကတာ စသည် ၁၁–ပါး

(၁) အက္ကောသနာ = ၁၀-ပါးသော ဆဲရေးကြောင်း ဝတ္ထုတို့ဖြင့် ဆဲရေးခြင်း၊ ၁၀-ပါးသော ဆဲရေးကြောင်း ဝတ္ထုဟူသည် – (၁) အမျိုးဇာတ် (၂) အမည် (၃) အနွယ် (၄) အမှု–အလုပ်အကိုင် (၅) အတတ်ပညာ (၆) အနာရောဂါ (၇) အရပ်အနိမ့်အမြင့်, အသား, အမည်းအဖြူစသော အသွင်သဏ္ဌာန် (၈) လောဘ, ဒေါသစသောကိလေသာ (၉) အာပတ် (၁၀) နွားပဲ, နွေးပဲ, တိရစ္ဆာန်ပဲ စသည်ဖြင့် အထွေထွေဆဲရေးခြင်း ဟူသော ဤ ၁၀-ပါးတို့ ဖြစ်သည်။

(၂) ၀မ္ဘနာ = ရူတ်ချပြောဆိုခြင်း ဟူသည် နှိပ်စက်၍ ဆိုခြင်းတည်း၊

(၃) ဂရဟနာ = ကံ,ကံ၏အကျိုးကို ယုံကြည်သော သဒ္ဓါတရားမရှိ၊ ရတနာသုံးးပါးကို မကြည်ညို ဤသို့

အစရှိသောနည်းဖြင့် ကဲ့ရဲ့အပြစ်တင်ခြင်းတည်း၊

(၄) ဥက္ခေပနာ = 'ဤဒါယကာကို ဤလှူဒါန်းသောအရာ၌ ထည့်၍ မပြောဆိုလင့်' ဟု စကားဖြင့် လှူသူ အဖြစ် စသည်မှ ထုတ်ပယ်ခြင်းတည်း၊

တစ်နည်း – မပေးလျှုသောသူကို မြင်လျှင် 'ဪ…အလှူရှင်ပါတကား'ဟု မြွောက်ပင့်ချီ

ဆောင့်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၅) သမုက္ခေပနာ = ခပ်သိမ်းသော အဖို့အားဖြင့် တည်ရာမှီရာနှင့်တကွ အကြောင်းနှင့်တကွပြု၍ ထုတ်ပယ်

ခြင်းတည်း၊

တစ်နည်း –မပေးလှူသောသူကိုမြင်လျှင် 'ဪ…အလှူရှင်ကြီးပါတကား'ဟု လွန်ကဲစွာ မြှောက်ပင့်ချီဆောင့်၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၆) ရိပနာ = 'မျိုးစေ့ကို စားသုံးနေသော ဤသူ၏ အသက်ရှင်ခြင်းသည် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း' ဟု

ဤသို့စသည်ဖြင့် ပြက်ရယ်ပြု၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၇) သံခိပနာ = ဤဒါယကာကို မပေးလှူတတ်ဟူ၍ အဘယ်ကြောင့် ဆိုကြသနည်း၊ ဤဒကာသည် အမြဲတမ်း ခပ်သိမ်းသောကာလပတ်လုံး အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်တို့အား မရှိဟူသောစကားကို လှူ နေသည်မဟုတ်လောႛ ဟုသာ၍ လွန်စွာပြက်ရယ်ပြု၍ ပြောဆိုခြင်း၊

(၈) ပါပနာ = မပေးလှူသူ၏ အဖြစ်သို့သော်လည်းကောင်း, ကျေးဇူးမဲ့သို့သော်လည်းကောင်း ရောက်စေ

ခြင်း၊

(၉) သမ္မာပနာ = ခပ်သိမ်းသောအဖို့အားဖြင့် ရောက်စေခြင်း၊

(၁၀) အဝဏ္ဏဟာရိတာ = ဤသို့ ကျေးဇူးမဲ့ကိုပြောဆိုသည်ရှိသော် ကြောက်လန့်အရှက်ရပြီး ငါ့အားလှူလတ္တံ့ ဟု မျှော်လင့်၍ တစ်အိမ်မှတစ်အိမ်သို့, တစ်ရွာမှတစ်ရွာသို့ လှည့်ပတ်၍ မကောင်းသတင်း

လွှင့်ခြင်း၊

(၁၁) ပရပိဋ္ဌိမံသိကတာ = မျက်မှောက်၌ ချိုသာသောစကားကိုဆို၍ မျက်ကွယ်၌ ကျေးဇူးခဲ့ကို ပြောဆိုခြင်း၊ ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းသည် မျက်နှာချင်းဆိုင်ကြည့်ရန် မဝံ့သောသူက တစ်ဖက်သို့ မျက်နှာလှည့် နေသောသူ၏ ကျောကုန်းသားကို ခဲစားသည်နှင့် တူ၏။

#### မဟာနိဒ္ဒေသလာ 'လာဘေန လာဘံ နိဖိဂိသနတာ'

အစ,အိမ်မှ စ၍ ရတိုင်း ရတိုင်းသော ဆွမ်းကို ထိုထိုအိမ်၌ အိမ်သားသူငယ်တို့အား ပေး၍ နောက်ဆုံး၌ နွားနို့ယာဂုကို ရသွားသော ရဟန်း၏ဝတ္ထုကို ဤအရာ၌ သိစေအပ်၏။

#### 'အာ**ဓိ**၀ပါရှိသုဒ္ဓိသီလ' ဟူသည်

အာဇီဝ = ပစ္စည်းရှာကြောင်းဖြစ်သော လုံ့လကို စွဲမှီ၍ အသက်ရှင်ကုန်၏၊ ထိုအသက်ရှ**င်**ခြင်း၏ မှီရာ အကြောင်းဖြစ်သော လုံ့လသည် အာဇီဝ မည်၏။

ပါရိသုဒ္ဓိ = ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်သည်၏အဖြစ်သည် ပါရိသုဒ္ဓိ မည်၏။

အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိ = အသက်မွေးကြောင်းဖြစ်သော ပစ္စည်းရှာမှီးသော လုံ့လ၏ ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်းသည် အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိ မည်၏။

အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလ = အသက်မွေးမှုကို အကြောင်းပြု၍ ပညတ်အပ်သော သိက္ခာပုဒ်၆–ပါးတို့ကို လွန်ကျူးခြင်း ၏အစွမ်းအားဖြင့် လည်းကောင်း၊ ကုဟန, လပန, နေမိတ္တိက, နိပ္မေသိက, လာဘေန လာဘနိဇိဂီသန ဟူသော ၅–ပါးသော ယုတ်မာသောအကျင့်တို့၏ အစွမ်း<mark>အားဖြင့်</mark> လည်းကောင်း ဖြစ်သော မိစ္ဆာဇီဝမှ ကြဉ်ရောင်ခြင်း( မိစ္ဆာဇီဝ ဝိရတီ)သည် အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိ သီလ မည်၏။

# ပစ္စယသန္ရွိဿီတသီလ

သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ပစ္စည်းကိုသုံးဆောင်ခြင်းလက္ခဏာရှိသောသီလသည် "ပစ္စယသန္နိ– ဿိတသီလ" မည်၏။

### ၁။ သင်္ကန်း၌ ပစ္စဝေကွဏာဆင်ခြင်ပုံ ပါဠိတော်

ပဋိသင်္ခါ ယောနိသော **စီဝရံ** ပဋိသေဝတိ၊ ယာဝဒေဝ သီတဿ ပဋိ<mark>ဃာတာယ၊ ဥဏှဿ ပဋိဃာတာယ၊ ဍံသ</mark> မကဆ ဝါတာတပ သရိသပ သမ္မဿာနံ ပဋိဃာတာယ၊ ယာဝဒေဝ ဟိရိကောပီနပ**ို့**စ္ဆာဒနတ္ထံ။

### မြန်မာပြန်

သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ အအေးကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုး၄ာ သာလျှင်, အပူကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုး၄ာသာလျှင်, မှက် ခြင် လေ နေပူ မြွေ ကင်းတို့၏ ကိုက်ခဲထိပါးခြင်း အတွေ့ တို့ကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုး၄ာသာလျှင် မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ ဟိရီဂုဏ်ကို ပျက်စေတတ်သော ကိုယ်အင်္ဂါကို ဖုံးလွှမ်းခြင်း အကျိုး၄ာသာလျှင် သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

(မှတ်ချက်။ ။ အထက်ပါစာပိုဒ်ပါ လိုရင်းကျက်မှတ်ရန်မှာ အောက်ပါအတိုင်းဖြစ်၏။)

### သင်္ကန်း၌ ပစ္စဝေက္ခဏာဆင်ခြင်ပုံ (၄)ချက်

(၁) အအေးကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုး၄ာ သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

(၂) အပူကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုးငှာ သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။ (၃) မှက် ခြင် လေ နေပူ မြွေ စသော တွားသွားကောင်တို့၏ အတွေ့တို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုးငှာ သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

ှာပသုံးမောင်း။ (၄) ဟိရီဂုဏ်ကို ပျက်စေတတ်သော ကိုယ်အင်္ဂါကို ဖုံးလွှမ်းခြင်း အကျိုး၄ာ သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

### ဒေသနာအဖွင့်

'ပဋိသင်္ခါ ယောနိသော'ဟူသည် = သင့်သောအကြောင်းဖြင့် နည်းလမ်းမှန်ဖြင့်သိ၍ ဆင်ခြင်၍' ဟု ဆိုလိုသည်။ 'သင်္ကန်းကို' ဟူသည် = သင်းပိုင်အစရှိသည်တို့တွင် တစ်စုံတစ်ခုသောသင်္ကန်းကို ဆိုလိုသည်။ ٤٦ မမ္မေဗျူဟာ

မှီဝဲ၏' ဟူသည် = သုံးဆောင်၏၊ ဝတ်မူလည်း ဝတ်၏၊ ရုံမူလည်း ရုံ၏ ဟု ဆိုလိုသည်။

**်အအေးကိုႛ ဟူသည်** = ကိုယ်တွင်းသန္တာန်၌ ဓာတ်ချောက်ချားခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် သော်လည်းကောင်း, ပြင်ပ၌ ဥတုဖောက်ပြန်ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် သော်လည်းကောင်း ဖြစ်ပေါ်လာသည့်အအေးကို

ဟု ဆိုလိုသည်။

'ပယ်ဖျောက်ခြင်း = ကိုယ်၌နိပ်စက်ခြင်းကို မဖြစ်စေနိုင်အောင် ထိုအအေးကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုးငှာ ဟု အကျိုး၄ာႛ ဟူသည်ဴ ဆိုလို၏၊ မှန်ပေ၏၊ ကိုယ်ကို အအေးနှိပ်စက်လျှင် စိတ်ပျံ့လွင့်သည်ဖြစ်၍ အသင့်လမ်းမှန် အားဖြင့် တရားအားထုတ်ခြင်း၄ာ မစွမ်းနိုင်၊ ထို့ကြောင့် အအေးကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း

အကျိုးငှာ သင်္ကန်းကို မိုဝဲအပ်၏' ဟု မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူပေသည်။

မီးအပူကို ဆိုလိုသည်။ 'အပူကို' ဟူသည်

'ဍံသႛ = ကိုက်တတ်သောယင်ကောင်(မှက်)

'မကသႛ = ခြင်

်ဝါတ–လေႛဟူသည် = မြူမပါသောလေ မြူပါသောလေ စသည်

'ജാഗവ' = နေပူရောင်

= ကိုယ်ဖြင့်တွား၍သွားတတ်သော ကိုယ်ရှည်သောအကောင်မျိုးဖြစ်ကုန်သော မြွေအစရှိကုန် 'သရီသပ'

သော အလုံးစုံသော တွားသွားကောင်တို့တည်း။

ထိုမြွေအစရှိသော တွားသွားကောင်တို့၏အတွေ့သည် ကိုက်ခြင်းအတွေ့, ထိခြင်း အတွေ့အားဖြင့် ၂-ပါးအပြား ရှိ၏၊ ထို ၂-ပါးသောအတွေ့သည် သင်္ကန်းကိုရုံ၍နေသော ရဟန်းကို မနှိပ်စက်နိုင်၊ ထို့ကြောင့် မြွေစသည် ပေါသောဌာနတို့၌ ထိုမြွေစသည်တို့၏ အတွေ့တို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုး၄၁ ရဟန်းသည် သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

= ပုဒ်ကို ထပ်ဟောရခြင်းမှာ အမြဲတမ်းရသောအကျိုး၏ နယ်ပယ်အပိုင်းအခြားကို ပြခြင်း 'ໝາວເສວ' ဟူသော

အကျိုးငှာ ဖြစ်သည်။

မှန်ပေ၏၊ ဟိရိဂုဏ်ကို ပျက်စေတတ်သော ကိုယ်အင်္ဂါကိုဖုံးလွှမ်းခြင်းသည် အမြဲတမ်း ရသောအကျိုး ဖြစ်၏၊ ဤမှတစ်ပါးသော အကျိုးတို့သည်ကား တစ်ခါတစ်ရံ၌သာ ဖြစ် . ကုန်၏။

**ံဟိရိကောပီနဲ ဟူသည်** = ထိုထိုကျဉ်းမြောင်းသော ကိုယ်အင်္ဂါဌာန တည်း။

မှန်ပေ၏၊ အကြင်အကြင် ကိုယ်အင်္ဂါကို မဖုံးဘဲထားလျှင် ရှက်ခြင်းဟူသော ဟိရိ ဂုဏ်သည် ပျက်စီး၏၊ ဟိရိဂုဏ်ကို ပျက်စေတတ်သောကြောင့် ထိုထိုကိုယ်အင်္ဂါကို ဟိရိကောပီန ဟု ဆိုအပ်၏၊ ဟိရိဂုဏ်ကို ပျက်စေတတ်သော ထိုကိုယ်အင်္ဂါကို ဖုံးလွှမ်း ခြင်း အကျိုး၄ှာ ဖြစ်စေသောကြောင့် 'ဟိရိကောပီန ပဋိစ္ဆာဒနတ္ထံ' မည်၏။

### ၂။ ဆွမ်း၌ ပစ္စဝေကွကာဆင်ခြင်ပုံ

ပဋိသင်္ခါ ယောနိသော **ပိဏ္ဍပါတံ** ပဋိသေဝတိ၊ နေဝ ဒဝါယ, န မဒါယ, န မဏ္ဍနာယ, န ဝိဘူသနာယ၊ ယာဝဒေဝ ဣမဿ ကာယဿ ဋိတိယာ ယာပနာယ, ဝိဟိသူပရတိယာ, ဗြဟ္မစရိယာနဂ္ဂဟာယ၊ ဣတိ ပုရာဏဥ္မ ဝေဒနံ ပဋိဟင်္ခါမိ၊ နဝဥ္မွ ဝေဒနံ န ဥပ္ပါဒေဿာမိ၊ ယာတြာ စ မေ ဘဝိဿတိ အနဝန္မတာ စ ဖာသုဝိဟာရော စ။

### ပြန်မာပြန်

သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏၊ ပျော်မြူးရန်အတွက် မဟုတ်သည်သာ၊ မာန်ယစ်ရန်အတွက် မဟုတ်သည်သာ၊ အရေအဆင်းကြည်လင်တင့်တယ်ရန်အတွက် မဟုတ်သည်သာ၊ အသားအသွေး တိုးပွားပြည့်ဖြိုးရန်အတွက် မဟုတ်သည်သာ၊ (စင်စစ်မှာမူ) ဤရုပ်ကိုယ်၏ တည်မြဲတည်ရန် အတွက်သာလျှင်, မျှတ နိုင်ရန် အတွက်သာလျှင်, ဆာလောင်ပင်ပန်းမှုငြိမ်းရန် အတွက်သာလျှင်, အကျင့်မြတ်ကို ကျင့်သုံးချီးမြှောက်နိုင်ရန် အတွက်သာလျှင် မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ ဤသို့ မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် ဆင်းရဲဝေဒနာဟောင်းကိုလည်း ပယ်ဖျောက်အံ့၊ ဆင်းရဲဝေဒနာသစ်ကိုလည်း မဖြစ်စေအံ့၊ ဣရိယာပုထ် ၄–ပါး၏ သွားမြဲသွားခြင်း မျှတခြင်းသည်လည်း ငါ့အား ဖြစ် ပေလိမ့်မည်၊ ကဲ့ရဲ့ဖွယ်အပြစ်ကင်းခြင်း ချမ်းသာစွာနေရခြင်းသည်လည်း ဖြစ်ပေလိမ့်မည်ဟု ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲ သုံးဆောင်၏။

(မှတ်ချက်။ ။ အထက်ပါစာပိုဒ်ပါ လိုရင်းကျက်မှတ်ရန်မှာ အောက်ပါအတိုင်းဖြစ်၏။)

### ဆွမ်း၌ ပစ္စဝေက္စဏာဆင်ခြင်ပုံ (၁၃)ချက်

(၁) ရွာသားငယ်တို့ကဲ့သို့ မြူးတူးပျော်ပါးကစားခြင်း အကျိုးငှာ ဆွမ်းစသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်း မဟုတ်ပါ။

(၂) လက်ဝှေ့သမား လက်ပန်းသမား စသည်တို့ကဲ့သို့ ခွန်အားမာန်, ယောက်ျားမာန်ဖြင့် ယစ်ခြင်း အကျိုး၄ာ ဆွမ်း

စသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်း မဟုတ်ပါ။

(၃) နန်းတွင်းသူ ပြည့်တန်ဆာမှ စသည်တို့ကဲ့သို့ အင်္ဂါကြီးငယ်ကို ပြည့်ဖြိုးစေခြင်း အကျိုးငှာ ဆွမ်းစသော အာဟာရ ကို မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်း မဟုတ်ပါ။

(၄) ကချေသည် ကျွမ်းသမား စသည်တို့ကဲ့သို့ အရေအဆင်း ကြည်လင်တောက်ပစေခြင်း အကျိုး၄၁ ဆွမ်းစသော

အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်း မဟုတ်ပါ။

(၅) မဟာဘုတ် ၄–ပါးကို မှီသော ရုပ်အပေါင်းကိုယ်၏ အဆက်ဆက်ဖြစ်သော ရုပ်အစဉ်အားဖြင့် တည်ခြင်းအကျိုး၄၁ ဆွမ်းစသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏။

(၆) အသက်ခေါ် ဖီဝိတိန္ဒြေ၏ မပြတ်စဲခြင်း အကျိုး၄ာ ဆွမ်းစသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏။

(၇) ဆာလောင်ခြင်းဟူသော နှိပ်စက်ညှဉ်းဆဲတတ်သော အနာ၏ကင်းငြိမ်းခြင်း အကျိုးငှာ ဆွမ်းစသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏။

(၈) သာသနဗြဟ္မစရိယ, မဂ္ဂဗြဟ္မစရိယ ဟူသော အကျင့်မြတ်နှစ်ပါးကို ချီးမြှောက်ခြင်း, ကျင့်ခြင်းအကျိုး၄ာ ဆွမ်း

စသော အာဟာရကို မိုဝဲသုံးဆောင်ပါ၏။

(၉) ဝေဒနာဟောင်းကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုး၄ာ ဆွမ်းစသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏။

(၁၀) ဝေဒနာသစ်ကို မဖြစ်စေခြင်း အကျိုး၄ာ ဆွမ်းစသော အာဟာရကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏။

- (၁၁) ငါ့အား သွားမြဲသွားခြင်း မျှနိုင်ခြင်းသည်လည်း ဖြစ်ပေလိမ့်ဟု ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရမည်။
- (၁၂) ငါ့အား အပြစ်ကင်းသည်၏ အဖြစ်သည်လည်း ဖြစ်ပေလိမ့်ဟု ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရမည်။
- (၁၃) ငါ့အား ချမ်းသာစွာ နေရခြင်းသည်လည်း ဖြစ်ပေလိမ့်ဟု ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရမည်။

### ဒေသနာအပွင့်

**်ပိဏ္ဍပါတံ = ဆွမ်းကိုႛ ဟူသည်** = အမှတ်မရှိတစ်စုံတစ်ခုသော စားအပ်သောအစာအာဟာရကို ဟု ဆိုလိုသည်။ မှန်ပေ၏၊ အမှတ်မရှိတစ်စုံတစ်ခုသောအာဟာရသည် ရဟန်း၏ ဆွမ်းခံခြင်း ဖြင့် သပိတ်၌ကျစေအပ်သောကြောင့် ပိဏ္ဍပါတ မည်၏ (တစ်နည်းကား) အိမ်များ စွာမှ ဆွမ်းတို့၏ အပေါင်းသည် ပိဏ္ဍပါတ မည်၏၊ 'ထိုထိုအိမ်၌ ရအပ်ကုန်သော ဆွမ်းတို့၏ အပေါင်းအစု'ဟု ဆိုလိုသည်။

ရွာသားငယ်တို့ကဲ့သို့ မြူးတူးပျော်ပါးကစားခြင်းအကျိုး၄၁ မဟုတ်ပေ၊ ကစားနိုင်ရန်အတွက် 'နေဝ ဒဝါယ'

မဟုတ်' ဟု ဆိုလိုသည်။

= လက်ဝှေ့သမား လက်ပန်းသမား စသည်တို့ကဲ့သို့ ခွန်အားမာန်, ယောက်ျားမာန်ဖြင့် ယစ်ခြင်း ံန မဒါယႛ အကျိုး၄၁ မဟုတ်ပေ၊ ခွန်အားကိုမှီ၍ဖြစ်သော ယစ်ခြင်းဟူသောအကြောင်းကြောင့် မဟုတ်' ဟု ဆိုလိုသည်။

နန်းတွင်းသူ ပြည့်တန်ဆာမ အစရှိသည်တို့ကဲ့သို့ အင်္ဂါကြီးငယ်ကိုပြည့်ဖြိုးစေခြင်း၄ာ မဟုတ် မဏ္ဍနာယ ပေ၊ 'အင်္ဂါကြီးငယ်တို့၏ ပြည့်ဖြိုးသည်၏ အဖြစ်ဟူသောအကြောင်းကြောင့် မဟုတ်' ဟု ဆို လိုသည်။

ကချေသည်, ကျွမ်းသမား စသည်တို့ကဲ့သို့ အရေအဆင်းကြည်လင်တောက်ပစေခြင်း အကျိုး န ဝိဘူသနာယဲ ၄၁ မဟုတ်ပေ၊ ကြည်လင်တောက်ပသော အရေအဆင်းရှိသည်အဖြစ် ဟူသော အကြောင်း ကြောင့် မဟုတ် 'ဟု ဆိုလိုသည်။

'နေဝ ဒဝါယႛ စသော ၄–ပုဒ်တို့ဖြင့် ပြဆိုချက်များ

'နေဝ ဒဝါယ' စသော ၄–ပုဒ်တို့တွင် 🗕

်နေဝဒဝါယ ဟူသောပုဒ်ကို – မောဟ၏ ဥပနိဿယအကြောင်း ဖြစ်သော ပျော်မြူးခြင်းကို ပယ်ခြင်း၄ာ (ဝါ)မောဟ၏ ဥပနိဿယအကြောင်းဖြစ်သော မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်းကို ပယ်ခြင်းငှာ ဟောတော်မူ၏။

**်န မဒါယ'ဟူသောပုဒ်ကို** – ဒေါသ၏ ဥပနိဿယအကြောင်းဖြစ်သော မာန်ယစ်ခြင်းကို ပယ်ခြင်း၄ာ (ဝါ) ဒေါသ၏ ဥပနိဿယအကြောင်းဖြစ်သော မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်းကို ပယ်ခြင်းငှာ ဟောတော်မူ၏။

်န မဏ္ဍနာယ, န ဝိဘူသနာယႛဟူသော ဤပုဒ် ၂–ခုအပေါင်းကို 🗕

ရာဂ၏ ဥပနိဿယအကြောင်းဖြစ်သော အသွေးအသား တိုးပွားခြင်း, အရေအဆင်း ကြည်လင်တောက်ပခြင်းတို့ကို ပယ်ခြင်းငှာ(ဝါ) ရာဂ၏ ဥပနိဿယအကြောင်းဖြစ်သော မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်းကို ပယ်ခြင်းငှာ ဟောတော်မှု၏။

တစ်နည်းကား–

'နေဝ ဒဝါယ, န မဒါယ' ဟူသော ဤပုဒ် ၂–ခုအပေါင်းကို–

မှီဝဲသုံးဆောင်သူဟူသော မိမိ၌ သံယောဇဉ်ဖြစ်ခြင်းကို တားမြစ်ခြင်း၄ာ ဟောတော်မူအပ်

'န မဏ္ဍနာယ, န ဝိဘူသနာယႛဟူသော ဤပုဒ် ၂–ခုအပေါင်းကို–

တစ်ပါးသောပုဂ္ဂိုလ်၌ သံယောဧဉ်ဖြစ်ခြင်းကို တားမြစ်ခြင်း အကျိုး၄၁ ဟောတော်မူအပ်

တစ်နည်းကား-

ဤ ၄–ပုဒ်လုံး တို့ဖြင့်လည်း–

မသင့်သောအကြောင်းဖြင့် မှီဝဲသုံးဆောင်ခြင်းကို လည်းကောင်း၊ ကာမချမ်းသာ၌ ကပ်ငြီ သောတဏှာဖြင့် သုံးဆောင်ခံစားခြင်း(ကာမသုခလ္လိကာနယောဂ)ကို လည်းကောင်း ပယ် ခြင်းငှာ ဟောတော်မှုအပ်၏။

**်က္ကမဿ ကာယဿႛ** = မဟာဘုတ် ၄−ပါးကို မှီသော ဤရုပ်အပေါင်းကိုယ်၏ ဟု ဆိုလိုသည်။

'ဠိတိယာ' = အဆက်ဆက်ဖြစ်သော ရပ်အစဉ်အားဖြင့် တည်ခြင်း၄ာ ဟု ဆိုလိုသည်။

່ໝາບနາໝໍ ဟူသည်

အသက်ဟုခေါ်သော ဇီဝိတိန္ဒြေ၏ မပြတ်စဲခြင်း အကျိုး၄ာ၊ တစ်နည်းကား– ရုပ်ကိုယ်၏ ရှည်မြင့်စွာသော

သက်တမ်းရှိသမျှ ကာလပတ်လုံး တည်ခြင်းငှာ ဟု ဆိုလိုသည်။

ဥ်ပမာ – အိမ်အိုပိုင်ရှင်သည် မလဲမပြုရန်အတွက် အိမ်ကို ကျားထောက်ကန်ခြင်းကို ပြုသကဲ့သို့ လည်း ကောင်း၊ လှည်းရှင်သည် ညင်သာစွာလိမ့်ရန်အတွက် လှည်းဆီထိုးခြင်းကို ပြုသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဤအတူပင် ရုပ်အပေါင်းကိုယ်၏ တည်မြဲတည်ခြင်း၄၇ လည်းကောင်း၊ ရှည်မြင့်စွာသောကာလပတ်လုံး ဖြစ်မြဲဖြစ်ခြင်း သွားမြဲ သွားစေခြင်း၄၁ လည်းကောင်း ရဟန်းသည် ဆွမ်းကိုသုံးဆောင်၏၊ ပျော်ရွှင်မြူးတူးခြင်း, မာန်ယစ်ခြင်း, အင်္ဂါကြီး ငယ်ပြည့်ဖြိုးစေခြင်း, အရေအဆင်းတောက်ပစေခြင်း အကျိုးငှာ မှီဝဲသုံးဆောင်သည် မဟုတ် ဟု ဆိုလိုသည်။

တစ်နည်းသော်ကား– ဋ္ဌိတိ ဟူသောအမည်သည် ဇီဝိတိန္ဒြေ၏ အမည်တည်း၊ ထို့ကြောင့် 'ဣမဿ ကာယဿ ဋ္ဌိတိယာ ယာပနာယ ဟူသော ဤစကားဖြင့် ဤရုပ်အပေါင်းကိုယ်၏ တည်ကြောင်းဖြစ်သော ဇီဝိတိန္ဒြေကို မပြတ်စေ ခြင်းအကျိုး၄ာ ဟူ၍လည်း ဆိုလိုသည်ဟု သိအပ်၏။

'ဝိဟိသူပရတိယာ' ဟူသည်

နှိပ်စက်ခြင်းသဘောကြောင့် ဆာလောင်ခြင်းသည် ဝိဟိသာ မည်၏၊ ထိုဆာလောင်ခြင်း ဟူသော နှိပ်စက် ညှဉ်းဆဲတတ်သော အနာ၏ကင်းငြိမ်းခြင်း၄ာလည်း ရဟန်းသည် ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏ ဟု ဆိုလိုသည်။

ဥပမာ – အိုင်းအမာရှိသောသူသည် အမာလိမ်းဆေးကို မှီဝဲသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ အပူအအေးစသည်တို့ ရှိ လတ်သော် အအေးအပူစသည်ကို မှီဝဲသကဲ့သို့လည်းကောင်း ရဟန်းသည် ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

ဗြဟ္မစရိယာနဂ္ဂဟာယႛ ဟူသည်

အလုံးစုံသော ဘုရားအဆုံးအမတော်ဟူသော မြတ်သောအကျင့် 'သာသနဗြဟ္မစရိယ' ကို လည်းကောင်း၊ အရိယာမဂ်ဟူသော မြတ်သောအကျင့် 'မဂ္ဂဗြဟ္မစရိယ' ကို လည်းကောင်း ချီးမြွောက်ခြင်း, ကျင့်ခြင်းအကျိုးငှာ ဟု ဆို လိုသည်၊ မှန်ပေ၏။

ရဟန်းသည် ဆွမ်းကိုသုံးဆောင်ခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကိုယ်ခွန်အားကို မှီ၍ သိက္ခာ ၃–ပါးကို အစဉ်မပြတ် ကြောင့်ကြပြုသောအားဖြင့် ဘဝဟူသောခရီးခဲကို ကျော်လွန်ခြင်းငှာ ကျင့်သည်ဖြစ်၍ ၂–ပါးသောအကျင့်

မြတ်ကို ချီးမြွှောက်ခြင်းငှာ ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ? အစာရေမရှိသောခရီးခဲကို ကျော်လွန်လိုသောဇနီးမောင်နှံတို့သည် သား၏အသား ကို မက်မောခြင်းမရှိဘဲ မှီဝဲသုံးဆောင်ကြသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ မြစ်ကို ကျော်လွန်လိုသောသူတို့သည် ဖောင်ကို မက် မောခြင်းမရှိဘဲ မှီဝဲသုံးဆောင်ကြသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ သမုဒ္ဒရာကို ကူးမြောက်လိုသောသူတို့သည် သင်္ဘောကို မက် မောခြင်းမရှိဘဲ မှီဝဲသုံးဆောင်သကဲ့သို့လည်းကောင်း ဖြစ်ပေ၏။

်က္ကတိ ပုရာဏဍ္စ ဝေဒနံ ပဋိဟင်္ခါမိ၊ နဝ္စ္စ ဝေဒနံ န ဥပ္ပါဒေဿာမိႛ ဟူသည်ကား

ကျည့် ဆွမ်းကိုသုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် ဆွမ်းမစားမီ ရှေးအဖို့က ဖြစ်ခဲ့သော ဆာလောင်ခြင်းဝေဒနာနှင့် ဆာလောင် ခြင်းကြောင့်ဖြစ်သောဝေဒနာကိုလည်း ပယ်ဖျောက်အံ့၊ အတိုင်းအရှည်မရှိစားခြင်းလျှင် အကြောင်းရှိသော အသစ်ဖြစ်လတ္တံ့ သောဝေဒနာကိုလည်း လက်ကိုဆွဲထူပါ ဆိုရသည်တိုင်အောင်စားသော ပုဏ္ဏား, ဝမ်းဗိုက်ကား၍ ပုဆိုးမဝတ်နိုင်လောက် အောင်စားသော ပုဏ္ဏား, ဝမ်းဝန်လေးသဖြင့် မထနိုင်၍ ထိုစားရာအရပ်၌ပင် လူးလိမ့်နေရအောင်စားသောပုဏ္ဏား, ခံတွင်းဝ ဆိုက်၍ ကျီးနှိုက်မိအောင်စားသောပုဏ္ဏား, အန်ထွက်အောင်စားသော ပုဏ္ဏားတို့တွင် တစ်ယောက်ယောက်ကဲ့သို့ မဖြစ်စေအံ့ ဟု ဤသို့ နှလုံးသွင်း၍လည်း မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ– သူနာသည် ဆေးကိုမှီဝဲသကဲ့သို့ ပင်တည်း။

တစ်နည်းကား–

'အကြင်ဒုက္ခဝေဒနာသည် မသင့်လျော်သောအစာကို စားခြင်းနှင့် အတိုင်းအရှည်မရှိ စားခြင်းကို စွဲမှီ၍ ယခု ဘဝ၌ ဖြစ်သော်လည်း ရေးကံအကြောင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုဒုက္ခဝေဒနာကို 'ဝေဒနာဟောင်း ဟု (ကာရဏူပစာအားဖြင့်) ဆိုအပ်၏၊ သင့်လျော်သောအစာကို စားခြင်း, တိုင်းထွာချင့်ချိန်၍ စားခြင်းဖြင့် ထိုဝေဒနာ ဟောင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သောကံဟောင်းကို အကျိုးပေးခွင့်မရအောင် ဖျက်ဆီးပယ်ဖျောက်လျက် ထိုဝေဒနာဟောင်းကို

ပယ်ဖျောက်အံ့။'

်ယခုဘဝ၌ ပြုအပ်သော ပစ္စဝေက္ခဏာမဆင်ခြင်ဘဲ သုံးဆောင်ခြင်းဟူသော မသင့်သောသုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် ဆည်းပူးအပ်သောကံကို စွဲမှီ၍ အနာဂတ်ကာလ၌ ဖြစ်လတ္တံ့သောကြောင့် အပါယ်စသည်တို့ဖြစ်မည့် ထိုဒုက္ခဝေဒနာ ကို 'ဝေဒနာသစ်' ဟု ဆိုအပ်၏၊ ပစ္စဝေက္ခဏာဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်ခြင်းဟူသော သင့်သောသုံးဆောင်ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထိုဝေဒနာသစ်၏ အကြောင်းရင်းဖြစ်သော မဆင်ခြင်ဘဲသုံးဆောင်ခြင်းတည်း ဟူသော ကံကို မဖြစ်စေ မူ၍ ထိုဝေဒနာသစ်ကိုလည်း မဖြစ်စေအံ့' ဟု ဤသို့ နှလုံးသွင်း၍ မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ ဤနည်းဖြင့်လည်း ဤပါဌ်၌ အနက်ကို သိအပ်၏။

ပုဒ် ၂–ခု, ပုဒ် ၄–ခုတို့ဖြင့် ပြဆိုချက်များ

်ဝေဒနာဟောင်းကိုလည်း ပယ်ဖျောက်အံ့၊ ဝေဒနာသစ်ကိုလည်း မဖြစ်စေအံ့ 'ဟူသော ဤ ပုဒ် ၂–ခုဖြင့် (ဝါ) 'ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း၏ငြိမ်းခြင်း' စသည်ဖြင့် ဆိုအပ်သော ဤ ပုဒ် ၄–ခုဖြင့် 'လျောက်ပတ်သောသုံးဆောင်ခြင်းကို သိမ်းယူခြင်းကိုလည်းကောင်း, ကိုယ်ပင်ပန်းစေသောအကျင့်(အတ္တကိလမထာနယောဂ)ကိုအားထုတ်ခြင်းကို ပယ်ခြင်း ကိုလည်းကောင်း, တရားနှင့်လျော်သော ချမ်းသာသုခကို မစွန့်ခြင်းကိုလည်းကောင်း ပြ၏။

'ယာတြာ စ မေ ဘဝိဿတိ' ဟူသည်ကား

အတိုင်းအရှည်ရှိသောဘောစဉ်ကို သုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် ဖီဝိတိန္ဒြေကို ဖြတ်တတ်သော (သို့မဟုတ်)ဣရိယာပုထိ ကို ဖျက်စီးတတ်သော ဘေးရန်၏ မရှိခြင်းကြောင့် အကြောင်းနှင့်စပ်၍ ဖြစ်ခြင်းရှိသော ဤရုပ်ကိုယ်၏ ရှည်စွာသော (သက်တမ်းအပိုင်းအခြား)ကာလပတ်လုံး သွားနိုင်ခြင်းဟု ဆိုအပ်သော သွားမြဲသွားခြင်း မျှနိုင်ခြင်းသည်လည်း ငါ့အား ဖြစ်ပေလိမ့်မည် ဟူ၍လည်း ဆင်ခြင်၍ မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ ဥပမာအားဖြင့် – မတ်တတ်နာရောဂါရှိသောသူသည် ထို အနာ၏ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော ဆေးကို (ဝါ) ထိုအနာပျောက်ငြိမ်းကြောင်းဖြစ်သော ဆေးကို မှီဝဲသုံးဆောင် သကဲ့သို့ ပင်တည်း။

'အနဝဇ္ဇတာ စ ဖာသုဝိဟာရော စႛ ဟူသည်ကား

မသင့်သောအားဖြင့် ရှာမှီးခြင်း, ခံယူခြင်း, သုံးဆောင်ခြင်းတို့ကို ကြဉ်သဖြင့် အပြစ်ကင်းသည်၏ အဖြစ်သည် လည်းကောင်း၊ အတိုင်းအရှည်ရှိလျက် သုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် ချမ်းသာစွာ နေရခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ တစ်နည်းကား– မသင့်လျော်သော အာဟာရကို သုံးဆောင်ခြင်း, အတိုင်းအရှည်မရှိ အလွန်အကျွံ သုံးဆောင် ခြင်း ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်တတ်သော ဆိတ်ငြိမ်သောကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်း နှင့် ဘာဝနာကုသိုလ်တရားတို့၌ မပျော်မွေ့ခြင်း, အိပ်ငိုက်ခြင်း, ထိနမိဒ္ဓ နှိပ်စက်သဖြင့် ကိုယ်လက်တဆန့် ငင်ငင် ရှိခြင်း, ပညာရှိတို့၏အကဲ့ရဲ့ခံရခြင်း အစရှိသော အပြစ်များ မရှိသဖြင့် အပြစ်ကင်းသည်၏အဖြစ်သည်လည်းကောင်း၊ သင့်သောအာဟာရကိုသုံးဆောင်ခြင်း, အတိုင်းအရှည်ရှိလျက် သုံးဆောင်ခြင်း ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကာယဗလဖြစ်သဖြင့် ချမ်းသာစွာနေရခြင်းသည် လည်းကောင်း၊

တစ်နည်းကား– အလိုရှိတိုင်း ဝမ်းပြည့်အောင်စားခြင်းကို ကြဉ်သဖြင့် အိပ်နေခြင်းဖြင့် ရအပ်သောချမ်းသာ, ဘယ်ညာနံတောင်းပြောင်း၍ အိပ်ခြင်းဖြင့် ရအပ်သောချမ်းသာ, တမှိန်းမှိန်းအိပ်ခြင်းဖြင့် ရအပ်သောချမ်းသာတို့ကို ပယ်ခြင်းကြောင့် အပြစ်ကင်းသည်၏အဖြစ်သည်လည်းကောင်း, လေးငါးလုတ်ခန့်မျှ လျှော့၍ စားခြင်းဖြင့် ဣရိယာပုထိ ၄–ပါးအား လျော်သည်၏အဖြစ်ကို ပြီးစေခြင်းကြောင့် ချမ်းသာစွာနေရခြင်းသည်လည်းကောင်း – ငါ့အား ဖြစ်ပေလိမ့်

မည် ဟူ၍လည်း ဆင်ခြင်၍ ဆွမ်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ မှန်ပေ၏၊

"လေးငါးလုတ်တို့ကို မသုံးဆောင်မူ၍ ရေကို သောက်ရာ၏၊ ဤသို့ ပြုကျင့်လျှင် ကိုယ်အသက်၌ မငဲ့ပဲ နိဗ္ဗာန်သို့ စိတ်ကိုစေလွှတ်ထားသော ရဟန်းအား ချမ်းသာစွာနေထိုင်ရခြင်းငှာ သင့်လျော်လျှောက်ပတ်ပေ ၏" ဟူသော – ဤစကားကို ဟောတော်မူအပ်ပေ၏။

္က ဤမျှသော 'ယာတြာ စသော စကားရပ်ဖြင့် မမျှာ်လင့်အပ်သော ပယောဇဉ်အကျိုးကို သိမ်းယူခြင်းနှင့် မၛွှိမ

ပဋိပဒါအကျင့်ကို ပြအပ်သည်' ဟူ၍ သိအပ်၏။

# ၃။ ကျောင်း၌ ပစ္စဝေက္ခဏာဆင်ခြင်ပုံ

### ပါဠိတော်

ပဋိသင်္ခါ ယောနိသော **သေနာသနံ** ပဋိသေဝတိ၊ ယာဝဒေဝ သီတဿ ပဋိဃာတာယ၊ ဥဏှဿ ပဋိဃာတာယ၊ ၌သ,မကသ,ဝါတာတပ,သရီသပ သပ္မဿာနံ ပဋိဃာတာယ၊ ယာဝဒေဝ ဥတုပရိဿယဝိနောဒန ပဋိသလ္လာနာရာမတ္ထံ။

### ပြန်မာပြန်

သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ကျောင်းအိပ်ရာနေရာကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ အအေးကို ပယ်ဖျောက်ရုံ မျှ အကျိုးငှာသာလျှင်, အပူကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုးငှာသာလျှင်, မှက် ခြင် လေ နေပူ မြွေ ကင်း တို့၏ ကိုက်ခဲ ထိပါးခြင်း အတွေ့တို့ကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုးငှာသာလျှင် မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ ဥတုဘေးရန်ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းနှင့် ကိန်းအောင်းနေထိုင်ခြင်း အကျိုးငှာသာလျှင် မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

(မှတ်ချက်။ ။ အထက်ပါစာပိုဒ်ပါ လိုရင်းကျက်မှတ်ရန်မှာ အောက်ပါအတိုင်းဖြစ်၏။)

## ကျောင်း၌ ပစ္စဝေက္ခဏာဆင်ခြင်ပုံ (၄)ချက်

(၁) အအေးကိုပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုး၄၁ ကျောင်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

(၂) အပူကိုပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုး၄ာ ကျောင်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏ ။ (၃) မှက် ခြင် လေ နေပူ မြွေစသော တွားသွားကောင်တို့၏ အတွေ့တို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုး၄ာ ကျောင်းကို

မှီဝဲသုံးဆောင်၏။ (၄) ဥတုဘေးရန်ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းနှင့် ကိန်းအောင်းနေထိုင်ခြင်း အကျိုး၄ာသာလျှင် ကျောင်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

### ဒေသနာအဖွင့်

်ဥတုပရိဿယ ဝိနောဒန ပဋိသလ္လာ နာရာမတ္ထံႆ ဟူသည်ကား

ဥတုဘေးရန်ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးငှာ လည်းကောင်း၊ စိတ်လွင့်ပါးရာ အထူးထူးသောအာရုံမှ ဖဲခွါ၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံ၌ စိတ်၏ ကပ်ငြိခြင်းဟူသော ကိန်းအောင်းခြင်းနှင့် မွေ့လျော်ခြင်း အကျိုးငှာ လည်းကောင်း– (ဤကား သဒ္ဒါအနက်)

်နှိပ်စက်တတ်သော အနက်သဘောကြောင့် အအေးအပူ ဥတုသည်ပင်လျှင် ဥတုဘေးရန် မည်၏၊

"ကိုယ်ကို နှိပ်စက်တတ်, စိတ်ပျံ့လွင့်ခြင်းကိုလည်း ပြုတတ်သော မလျောက်ပတ်သောဥတုကို ကျောင်းကို မှီဝဲ သုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် ပယ်ဖျောက်နိုင်၏၊ ထိုမလျောက်ပတ်သောဥတုကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုးငှာလည်းကောင်း၊ အနွေ အရံဟူသော အပေါင်း, ကိုလေသာဟူသော အဖော်မရှိဘဲ တစ်ကိုယ်တည်းနေခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော ဆိတ်ငြိမ်ခြင်းချမ်းသာ

အကျိုး၄ာ လည်းကောင်း" ဟု ဆိုလို၏။

အအေးကိုပယ်ဖျောက်ခြင်း စသည်ဖြင့်ပင်လျှင် ဥတုဘေးရန်ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးကို ဆိုပြီးဖြစ်သော် လည်း သင်္ကန်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရာ၌ ဟိရိဂုဏ်ကို ဖျက်ဆီးတတ်သော ကိုယ်အင်္ဂါကို ဖုံးလွှမ်းခြင်း အကျိုးသည် အမြဲတမ်းအကျိုး ဖြစ်၏, ထိုမှတစ်ပါးသော အအေးအပူကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း စသော အကျိုးတို့သည် တစ်ရံတစ်ခါ၌ သာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏ ဟု ဆိုအပ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ဤကျောင်းကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရာ၌လည်း အမြဲတမ်းအကျိုး ဖြစ်သော ဥတုဘေးရန်ပယ်ဖျောက်ခြင်းကို ရည်၍ ဥတုပရိဿယဝိနောဒနတ္တံ့ – ဟူသောပုဒ်ကို ဟောခြင်းဖြစ်သည်၊ တစ်နည်းကား– အအေးအပူဟူ၍လည်းကောင်း, မလျောက်ပတ်သော ဥတုဘေးရန်ဟူ၍လည်းကောင်း ဆိုခဲ့သော ဤ ဥတုသည် ဥတုသာလျှင် မည်၏, ပရိဿယ မမည်ပေ။

ပ်ရှိဿယႛ မည်သော ဘေးရန်သည်ကား–

ထင်ရှားသောဘေးရန်, မထင်ရှားသောဘေးရန် ဟူ၍ ၂–ပါးအပြား ရှိ၏၊ ထိုတွင် ထင်ရှားသောဘေးရန်တို့ သည် ခြင်္သေ့, ကျား စသည်တို့ ပေတည်း၊ မထင်ရှားသောဘေးရန်တို့သည် ရာဂ, ဒေါသ စသည်တို့ ပေတည်း၊ ယင်း ထင်ရှားသော ရောက်နှင့် ရေးသော ရဟန်းကို မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်၊ ထိုလုံခြုံ သောကျောင်းကို ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ၂–ပါးသောဘေးရန်တို့ မနှိပ်စက်နိုင်ရာ ဟူ၍ အသိအမှတ်ပြုလျက် ဆင်ခြင်၍ မှီဝဲသုံးဆောင်သော ရဟန်းကို သင့်လျော်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ မလျောက်ပတ်သောဥတုနှင့် ထင်ရှား သော, မထင်ရှားသော ဘေးရန်တို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုး၄ာ ကျောင်းကို သုံးဆောင်သည် ဟူ၍ သိအပ်၏။

### ၄။ ဆေး၌ ပစ္စဝေကွဏာဆင်ခြင်ပုံ ပါဠိတော်

ပဋိသင်္ခါ ယောနိသော ဂိလာနပစ္စယဘေသဇ္ဇပရိက္ခာရံ ပဋိသေဝတိ၊ ယာဝဒေဝ ဥပ္ပန္နာနံ ဝဲယျာဗာဓိကာနံ ဝေဒနာနံ ပဋိဃာတာယ၊ အဗျာပစ္ဗျပရမတာယ။

### ပြန်မာပြန်

သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ဆေးကို မှီဝဲသုံးဆောင်ပါ၏၊ ဖြစ်ပေါ်လာကုန်သော အနာရောဂါ ကြောင့်ဖြစ်ကုန်သော ဒုက္ခဝေဒနာတို့ကို ပယ်ဖျောက်ရုံမျှ အကျိုး၄ာသာလျှင်, ဆင်းရဲဒုက္ခကင်းရုံမျှ အကျိုး၄ာသာလျှင် ဆေးကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

်(မှတ်ချက်။ ။ အထက်ပါစာပိုဒ်ပါ လိုရင်းကျက်မှတ်ရန်မှာ အောက်ပါအတိုင်းဖြစ်၏။)

### ဆေး၌ ပစ္စဝေက္စဏာဆင်ခြင်ပုံ (၂)ရက်

(၁) ဓာတ်ချောက်ချားခြင်းကိုလည်းကောင်း, ထိုဓာတ်ချောက်ချားခြင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော နူနာ အိုင်းနာ အဖုလုံးနာ အစရှိသောအနာတို့ကိုလည်းကောင်း, အမျိုးမျိုးသောအခြင်းအရာအားဖြင့် နှိပ်စက်ညှဉ်းဆဲတတ်သောအနာကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော ဒုက္ခဝေဒနာတို့ကိုလည်းကောင်း ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးငှာ ဆေးကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏။

အနာရောဂါကြောင့်ဖြစ်သော ဆင်းရဲမှန်သမျှ ပျောက်ကင်းသည်တိုင်အောင် အတွက်သာလျှင် ဆေးကို မှီဝဲသုံး

ဆောင်၏ ။

#### ဒေသနာအဖွင့်

်ဂိလာနုပစ္စယဘေသဇ္စပရိက္နာရံႛ ဟူသောပုဒ်အဖွင့်

ဆီ, ပျား, တင်လဲ စသော ဆေးသည် ပစ္စယလည်း မည်၏, ဘေသဇ္ဇလည်း မည်၏, ပရိက္ခာရလည်း မည်၏။

– အနာ၏ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော အနက်သဘောကြောင့် ပစ္စယ မည်၏၊ ထို့ကြောင့် အနာရောဂါ ပစ္စယ ပျောက်ရန် သင့်လျော်လျောက်ပတ်သော ဆေးသည် ပစ္စယ မည်၏။

– ဘိသက္က–သမားတော်ကြီးနှင့် တူသော မြတ်စွာဘုရားသည် (ဝါ) ဘိသက္က–သမားတော်ကြီး မည်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ခွင့်ပြုအပ်သော ဆေးဖြစ်သောကြောင့် ဆေးသည် ဘေသစ္စ မည်၏။

ဂိလာနပစ္နယ- သူနာတို့၏ ရောဂါကို ပျောက်စေတတ်သောဆေးသည်ပင်လျှင် ဘေသစ္ခ မည်၏၊ ထို့ကြောင့် ဆေး သည် ဂိလာနပစ္စယ ဘေသစ္စ မည်၏၊ သူနာအား လျောက်ပတ်သော ဆေးသမား၏ အမှုဖြစ်သော ဆီ, ပျား, ဘင်လဲ အစရှိသော တစ်စုံတစ်ခုသော ဆေးပစ္စည်း ဟု ဆိုလို၏၊

ပရိက္နွာရ – သတ္တဟိ နဂရပရိက္နွာရေဟိ သုပရိက္နွတ္တံ ဟောတိ = ၇–ပါးကုန်သော မြို့ကို ရံ၍ စောင့်ရှောက်ကာကွယ်ကုန် သော ကျုံး, မြောင်း, မြို့ရိုးစသည်တို့ဖြင့် ကောင်းစွာရံအပ်၏ – ဤသို့အစရှိသောပါဠိတို့၌ အကွယ်အကာအရံအတား ကို ပရိက္ခာရ ဟု ဆိုအပ်၏။

်ရထော သီလပရိက္ခာရော၊ ဈာနက္ခော စက္ကဝီရိယော = သီလဟူသော အဆင် တန်ဆာရှိ**သော, ဝီရိ**ယ ဟူ သော ဘီးရှိသော, အရိယာမဂ်ီဟူသော ရထားသည် – ဤသို့အစရှိသောပါဠိတို့၌ အဆင်တန်ဆာကို ပရိက္ခာရ ဟု ဆို အပ်၏ ။

'ယေ စ ခေါ ဣမေ ပဗ္ဗဇိတေန ဇီဝိတပရိက္ခရာ သမုဒါနေတဗ္ဗာ = ရဟန်းသည် အလုံးစုံကုန်သော ဤ အသက်၏အကြောင်းအဆောက်အဦတို့ကို ကောင်းစွာစုဆောင်းအပ်ကုန်၏ " – ဤသို့ အစရှိသောပါဠိတို့၌ အကြောင်း အဆောက်အဦကို ပရိက္ခာရ ဟု ဆိုအပ်၏။

'ဂိလာန် ပစ္စယ် ဘေသစ္ခဲ့ ပရိက္ခာရံ' ဟူသော ဤပုဒ်၌ကား အကြောင်းအဆောက်အဦဟူသော အနက်သည်

လည်းကောင်း၊ အကာအကွယ်အရံအတားဟူသော အနက်သည်လည်းကောင်း သင့်၏။

သင့်ပုံကား –သူနာတို့၏ရောဂါကို ပျောက်စေတတ်သောဆေးသည် အသက်ကိုဖျက်ဆီးတတ်သော အနာဖြစ် ခွင့်ကို မပေးမူ၍ စောင့်ရောက်ကာကွယ်တတ်သောကြောင့် အသက်၏ အစောင့်အရောက်အကာအကွယ်လည်း ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ စောင့်ရှောက်ကာကွယ်ကြောင်း ဖြစ်လတ်သော် ရှည်စွာသော သက်တမ်းအပိုင်းအခြား ကာလပတ်လုံး အသက် သည် မပြတ်ဖြစ်လျက် တည်၏၊ ဤသို့သော အခြင်းအရာဖြင့် ထိုအသက်၏ အကြောင်းဖြစ်သောကြောင့် အသက်၏ အကြောင်းအဆောက်အဦလည်း ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပရိက္ခာရ ဟု ဆိုအပ်၏။

ဤဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့် ဆီ, ပျား, တင်လဲ စသော ဆေးသည် သူနာတို့၏ရောဂါကို ပျောက်စေတတ်သော ဆေးသမား၏အမှု 'ဂိလာနပစ္စယဘေသ ဧွ' လည်း မည်၏၊ အသက်၏အကာအကွယ် ပရိက္ခာရ' လည်း မည်၏၊ (ဝါ) အသက်ရှည်စွာတည်ကြောင်း အဆောက်အဦလည်း မည်၏၊ ထို့ကြောင့် 'ဂိလာနပစ္စယ ဘေသစ္စ ပရိက္ခာရ' မည်၏။

'ဂိလာနပစ္နယ ဘေသစ္န္က ပရိက္နွာရ- မည်သော ထိုဆေး' ဟူသည် –

သူနာအား လျောက်ပတ်သော, သမားတော်နှင့်တူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ခွင့်ပြုအပ်သော, ဆီ ပျား တင်လဲ အစရှိသော, အသက်၏အကာအကွယ် အဆောက်အဦဖြစ်သော တစ်စုံတစ်ခုသော ဆေးကို 'ဟု ဆိုလို၏။

#### 'ဥပ္ပန္သာနံႛ = ကိုယ်၌ ဖြစ်ပေါ် ကုန်ပြီးသော၊

်ဝေယျာဗာဓိကာနဲႛ ဟူသည်–

ဓာတ်ချောက်ချားခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ ထိုဓာတ်ချောက်ချားခြင်းကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော နူနာ အိုင်းနာ အဖု လုံးနာ အစရှိသော အနာတို့ကိုလည်းကောင်း အနာရှင်ကို နှိပ်စက်ညှဉ်းဆဲတတ်သောကြောင့် ဗျာဗာဓ-ဟု ဆိုအပ်၏၊ အမျိုးမျိုးသောအခြင်းအရာအားဖြင့် နှိပ်စက်ညှဉ်းဆဲတတ်သောအနာကြောင့်ဖြစ်ကုန်သော ဒုက္ခဝေဒနာတို့သည် ဝေယျာ ဗာဓိက မည်ကုန်၏။

'ဝေဒနာနံႛ ဟူသည်–

ဝေဒနာတို့ဟူသည်မှာ – အကုသလဝိပါက်ဒုက္ခဝေဒနာတို့ ဖြစ်၏။ ထိုသို့သဘောရှိကုန်သော အနာရှင်ကို နှိပ်စက်တတ်သော အနာရောဂါကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော ဒုက္ခဝေဒနာတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးငှာ ဆေးကိုမှီဝဲ၏ ဟု ဆိုလို၏။

'အဗျာဂစ္ခုပၡမတာယ' ဟူသည် –

ဆင်းရဲကင်းရာ ကာလအတိုင်းအရှည် ရှိသည်၏အဖြစ် ဟူသော အကျိုး၄ာ' ဟူသည် – ရောဂါကြောင့်ဖြစ် သော ထိုဆင်းရဲအလုံးစုံသည် ပျောက်ကင်းသည်တိုင်အောင် အတွက်သာလျှင် မှီဝဲသည် ဟု ဆိုလို၏။

ပ်စ္ခယသန္ရွိဿိတသီလဲ ဟူသည်၊ ပ်စ္ခယဲ ဟူသည်၊ ပ်စ္ခယသန္ရွိဿိတဲ ဟူသည်—

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အကျဉ်းအားဖြင့်ဆိုရလျှင် သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့်ဆင်ခြင်၍ ပစ္စည်းကိုသုံးဆောင်

ခြင်း လက္ခဏာရှိသောသီလကို "ပစ္စယသန္နိဿိတသီလ"ဟူ၍ သိအပ်၏။

ဤပုဒ်၌ ဝစနတ္ထကား သင်္ကန်းစသည်တို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်ကုန်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် အသက်အပိုင်းအခြား အဆုံးတိုင်အောင် သွားနိုင်ရောက်နိုင်ကုန်၏, မပြတ်ဖြစ်လျက် တည်ကုန်၏, အသက်ရှင်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် သင်္ကန်း အစရှိသော ပစ္စည်းတို့ကို 'ပစ္စယ' ဟု ဆိုအပ်ကုန်၏၊ ထိုသင်္ကန်း အစရှိသောပစ္စည်းတို့ကို စစ်ခြင်၍ သုံးဆောင် သဖြင့် ကောင်းစွာမှီ၏၊ ထို့ကြောင့် 'ပစ္စယသန္နိဿိတ' မည်၏။

### ပစ္စည်းလေးပါး၌ ပစ္စဝေက္ခဏာဉာဏ်ဖြင့် ဆင်ခြင်ပုံ လင်္ကာများ

သင်္ကန်း(အဝတ်)၌ ဆင်ခြင်ပုံ

ချမ်း, ပူကို ဖျက်၊ ခြင်, မှက်, လေ, နေ၊ ကင်း, မြွေ လွှဲသုန်၊ ဟိရီဂုဏ်ကို၊ ကုန်စေတတ်စွာ၊ ကိုယ်အင်္ဂါကို၊ လုံပါစေလို၊ ကိုယ်ကိုစံပယ်၊ ဆင်ပြင်မယ်ဟု၊ စိတ်ဝယ်မသန်း(မညွှတ်)၊ ဤသင်္ကန်း(အဝတ်)ကို၊ ဖုံးလွှမ်းသုံးဆောင် ပါသတည်း။

ဆွမ်း၌ ဆင်ခြင်ပုံ

ဤသည့်စားဖွယ်၊ အမယ်မယ်ကို၊ မြူးရယ်မာန်ကြ၊ လှပရေဆင်း၊ ပြည့်ဖြိုးခြင်းငှာ၊ မသုံးပါဘူး၊ လေးဖြာ ဓာတ်ဆောင်၊ ဤကိုယ်ကောင်သည်၊ ရှည်အောင်တည်လျက်၊ အသက်မျှတမ်း၊ မမောပန်းငြား၊ ဘုရားသာသနာ၊ ကျင့်နှစ်ဖြာကို၊ ကျင့်ပါနိုင်စေ၊ ဝေဒနာ ဟောင်း, သစ်၊ မဖြစ်စေရ၊ ယာပိုထ်မျှလစ်၊ ခပ်သိမ်းပြစ်ကို၊ မဖြစ်လေအောင်၊ ချမ်းမြေ့အောင်ဟု၊ သုံးဆောင်မှီဝဲ ပါသတည်း။

ကျောင်း၌ ဆင်ခြင်ပုံ

ချမ်း, ပူကို ဖျက်၊ ခြင်, မှက်, လေ, နေ၊ ကင်း, မြွေ ဝေးမှု၊ ဥတုဘေးဘျမ်း၊ မသန်းကင်းစင်၊ စိတ်ကြည် လင်ကြောင်း၊ နေရာကျောင်းကို၊ ကိန်းအောင်းမှီခို ပါသတည်း။

ဆေး၌ ဆင်ခြင်ပုံ

ကျင်နာခံခက်၊ နှိပ်စက်ဖိစီး၊ ဖြစ်ပြီး, ဖြစ်လာ၊ ဝေဒနာကို၊ စွန့်ခွာပယ်လျဉ်း၊ ဆင်းရဲကင်း၍၊ လူမင်းမြတ်စွာ၊ သာသနာကို၊ ကြည်သာရွှင်လန်း၊ ဖြည့်ကျင့်စွမ်းဖို့၊ ရည်မှန်းသုံးဆောင် ပါသတည်း။

ပစ္နည်း ၄–ပါးလုံး၌ ဆင်ခြင်ပုံ

အသက်ရှည်စွာ၊ ဘေးရောဂါတို့၊ ကိုယ်မှာ မကပ်၊ ပရိယတ်နှင့်၊ ပဋိပတ်ရေး၊ မြော်ထောက်တွေး၍၊ ဤဆေး ဤဆွမ်း ဤသင်္ကန်းနှင့် ရွှင်လန်းဖွယ်ကောင်း၊ ဤစံကျောင်းကို၊ မှီအောင်းသုံးစွဲ ပါသတည်း။

~ ~ ~ ~ ~ ~ ~

### စတုပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ပြည့်စုံစေပုံ အစီအရင်

### ပါတိမောက္မွသံဝရသီလကို ပြည့်စုံစေပုံ

ပါတိမောက္ခသံဝရသီလကို ဘုရားကိုယုံကြည်သော သဒ္ဓါတရားဖြင့် ပြီးစီးပြည့်စုံစေအပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ထို ပါတိမောက္ခသံဝရသီလသည် သဒ္ဓါတရားဟူသော ပြီးစီးကြောင်း ရှိ၏၊ အကြောင်းမူကား သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ခြင်းသည် သာဝကတို့၏အရာကို လွန်ခြင်းကြောင့်ပေတည်း (ဝါ)သာဝကတို့ ဉာဏ်မမီနိုင်သောအရာ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်ပေတည်း၊ ဤအရာ၌ သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရန် အရှင်သာရိပုတ္တရာ တောင်းပန်ချက်ကို ပယ်မြစ်ခြင်းသည် သာဓကပေတည်း။

ထို့ကြောင့် ပညတ်တော်မူတိုင်းသော သိက္ခာပုဒ်ကို သဒ္ဓါတရားဖြင့် အကြွင်းမဲ့သိမ်းယူ၍ အသက်ကိုမျှ ငဲ့

ကွက်ခြင်းကို မပြုမူ၍ ကောင်းစွာပြည့်စုံစေအပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ဤဂါထာစကားကို မိန့်ဆိုတော်မူအပ်ပေ၏။

"တီတီတူးငှက်မသည် အသက်ကိုမင့် မိမိဥကို စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ စာမရီ မည်သော သားကောင်သည် မိမိအမြီးဆံကို စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ မိခင်သည် ချစ်အပ်လှစွာသော တစ်ဦး တည်းသောသားကို စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ မျက်စိတစ်ဖက် ပျက်သောသူသည် တစ်ဖက်တည်း သာ ကျန်ရှိသောမျက်စိကို စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း ထို့အတူပင်လျှင် သင်တို့သည် သီလကို အစဉ် စောင့်ရှောက်ကုန်သည်ဖြစ်၍ အလွန်ချစ်ခင်အပ်သော သီလရိုကုန်သည်, အခါခပ်သိမ်း ရှိသေလေးစား ခြင်း ရှိကုန်သည် ဖြစ်ကြပါကုန်လော့။"

ထို့ပြင် အောက်ပါစကားကိုလည်း မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူအပ်ပေ၏။

"ပဟာရာဒီ အသူရိန် … သမုဒြာသည် ကမ်းကို မလွန်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ငါဘုရားပညတ်ထားသော သိက္ခာပုဒ်ကို ငါဘုရား၏တပည့်ဖြစ်သော အရိယာသာဝကတို့သည် အသက်ဟူသော အကြောင်းကြောင့် သော်လည်း မလွန်ကျူးကုန်။"

ခိုးသူတို့ တုပ်နောင်ထားသော မထေရ်တို့ဝတ္ထုသာဓက

မဟာဝတ္တနီမည်သော တောအုပ်၌ တစ်ပါးသောမထေရ်ကို ခိုးသူတို့သည် တခြားသို့သွား၍ မပြောကြားနိုင် စေရန် နွယ်ငန်းတို့ဖြင့် တုပ်နှောင်၍ လဲလျောင်းအိပ်နေစေ၏၊ ထိုမထေရ်သည် လျောင်းမြဲ လျောင်းလျက်သာလျှင် ၇– ရက်ပတ်လုံး ဝိပဿနာကိုပွားစေကာ အနာဂါမိဖိုလ်သို့ရောက်၍ ထိုအရပ်၌သာလျှင် ကွယ်လွန်၍ ဗြဟ္မာ့ပြည်၌ ဖြစ် လေ၏။

အခြားမထေရ်တစ်ပါးကိုလည်း သီဟိုဠ်ကျွန်း၌ ခိုးသူတို့သည် ဆင်သမနွယ်ဖြင့် တုပ်နှောင်၍ လဲလျောင်း အိပ်နေစေ၏၊ ထိုမထေရ်သည်လည်း တောမီးလောင်လတ်သော် နွယ်ကိုမဖြတ်မူ၍ ဝိပဿနာကိုပွါးစေလျက် သမသီသီ ရဟန္တာဖြစ်၍ ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူလေ၏၊ ဒီဃနိကာယ်ဆောင် အဘယမထေရ်သည် ငါးရာသောရဟန်းတို့နှင့် တကွ လာလတ်သော် ထိုမထေရ်၏ အလောင်းကိုတွေ့မြင်၍ မီးသင်္ဂြိုဟ်စေပြီးလျှင် စေတီပြုလုပ် တည်ထားစေ၏။

ထို့ကြောင့် သဒ္ဓါတရားနှင့် ပြည့်စုံလိုသော အမျိုးကောင်သားသည်လည်း– ပါတိမောက္ခသံဝရသီလကို ဖြူစင်စေလိုလျှင် မိမိ၏ အသက်ကိုသော်လည်း စွန့်ရာ၏၊ လူသုံးပါးတို့၏ ကိုးကွယ်ရာ ဘုရားမြတ်သည် ပညတ်အပ်သော သီလစောင့်စည်းမှုကို မဖျက် မစွန့်ရာ။

# ဏ္ဏန္လြိယသံဝရသီလကို ပြည့်စုံစေပုံ

ဣန္ဒြိယသံဝရသီလကို အမှတ်ရမှုသတိဖြင့် ပြီးစီးပြည့်စုံစေအပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ဣန္ဒြိယသံဝရသီလသည် အမှတ်ရမှုသတိဟူသော ပြီးစီးကြောင်း ရှိ၏၊ အကြောင်းမူကား သတိတရားက စောင့်ရှောက်အုပ်ချုပ်အပ်ကုန်သော စက္ခုစသောဣန္ဒြေတို့ကို အဘိဇ္ဈာအစရှိသော အကုသိုလ်တရားတို့သည် အစဉ်မလိုက်နိုင်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း၊ ထို့ကြောင့်–

" ရဟန်းတို့ ရဲရဲပြောင်ပြောင် တောက်လောင်သော ထက်ဝန်းကျင်တောက်ပသော တစ်ခဲနက် မီးလျှံ သဖွယ်ဖြစ်သော လောလောပူသော သံချောင်းဖြင့် စက္ခုန္ဒြေခေါ်သော မျက်စိကို ထက်ဝန်းကျင်မှ သုံးသပ် ထိုးဖောက်ခြင်းသည် ကောင်းမြတ်သေး၏၊ မျက်စိဖြင့် မြင်သိအပ်ကုန်သော ရူပါရုံတို့၌ အနုဗျဉ္ဇန ခေါ်သော အသေးစိတ်အင်္ဂါအားဖြင့် မိန်းမ ယောက်ျား တင့်တယ်ဟန် အစရှိသော ပုံသဏ္ဌာန်နိမိတ်ကို ယူခြင်းသည် မသင့်မြတ်သည်သာလျှင်တည်း။"

ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ဟောထားသော အာဒိတ္တဒေသနာတော်ကို အောက်မေ့ဆင်ခြင်၍ ရူပါရုံ အစရိ ကုန်သော အာရုံတို့၌ စက္ခုဒွါရ စသည်တို့၌ ဖြစ်သော ဧဇာဝိညာဏ်၏ အဘိဋ္ဌာစသည်ကို အစဉ်လိုက်သော နိမိတ်ကို စွဲလမ်းခြင်းကို အမှတ်ရမှုသတိဖြင့် တားမြစ်၍ ဣန္ဒြိယသံဝရသီလကို ကောင်းစွာပြည့်စုံစေအပ်၏။

ဣန္ဒြိယသံဝရသီလကို မပြည့်စုံစေခြင်း၏ အပြစ်ကား –

ဤဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့် ဣန္ဒြိယသံဝရသီလကို မပြည့်စုံစေသည်ရှိသော် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလသည်လည်း အရှည် မတည်တံ့နိုင်ပေ၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမှု – ကောင်းစွာ စီရင်ပြုလုပ်ထားအပ်သည့် ဆူးခက်အရံအတား မရှိ

သော ကောက်ပင်စပါးပင်သည် အရှည်မတည်တုံနိုင်သကဲ့သို့ပင်တည်း။

ထို့ပြင် သူ့ဥစ္စာကို လှယက်ခိုးယူတတ်ကုန်သော လူဆိုးတို့သည် တံခါးဟင်းလင်းပွင့်လျက်ရှိသော ရွာကို နှိပ် စက်ကုန်သကဲ့သို့ စက္ခုန္ခြေစသော တံခါးကို မပိတ်ဘဲ ဟင်းလင်းဖွင့်ထားသော ဤပုဂ္ဂိုလ်ကို ကိလေသာခိုးသူတို့သည် နှိပ်စက်ကုန်၏၊ ဣန္ဒြေကို မစောင့်သော ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ စိတ်ကိုလည်း ရာဂသည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုးဖောက်ဝင်လျက် နှိပ်စက်အံ့၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – မကောင်းသဖြင့် မိုးအပ်သောအိမ်ကို မိုးရေပေါက်သည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုး ဖောက်ဝင်သကဲ့သို့ပင်တည်း။

မှန်ပေ၏၊ အောက်ပါဂါထာစကားကို မိန့်ဆိုဟောကြားတော်မူ၏။

"ရှပါရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, သဒ္ဒါရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, ဂန္ဓာရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, ရသာရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း ဖြစ်လတ္တံ့သော အကျိုးမဲ့မှ စကျစသော ဣန္ဒြေကို စောင့်ရောက်လော့၊ မစောင့်ရောက်ခြင်း၏အပြစ်ကား သူတစ်ပါး၏ဥစ္စာကို လှယက်ခိုးယူတတ်ကုန် သောလူဆိုးတို့သည် တံခါးမပိတ်သောရွာကို လုယက်နှိပ်စက်ကုန်သကဲ့သို့ သတိဟူသော တံခါးရွက်ဖြင့် မ ပိတ်အပ်ိုသည်ဖြစ်၍ ဟင်းလင်းပွင့်ကုန်သော, မစောင့်ရောက်အပ်ကုန်သော ဤစကျွစသော ဒွါရတို့သည် သတိတခါးရွက်ဖြင့် မပိတ်ဆို့ မစောင့်ရောက်သော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို နှိပ်စက်ကုန်၏။

တစ်နည်းကား – ကိလေသာ၏အာရုံဖြစ်သော အဆင်းစသော ဤအာရုံတို့သည် သတိ ဟူသော တံခါးရှက်ဖြင့် မပိတ်အပ်သည်ဖြစ်၍ ဟင်းလင်းပွင့်နေသော မစောင့်ရှောက်အပ်သော စကျွစသော ဒွါရ

ကြောင့် သတိဟူသောတံခါးရွက်ဖြင့် မပိတ်ဆို့ မစောင့်ရှောက်သော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို နှိပ်စက်ကုန်၏ ။ မကောင်းသဖြင့် မိုးအပ်သောအိမ်ကို မိုးရေပေါက်သည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုးဖောက်ဝင်ရောက်သကဲ့ သို့ ဤအတူပင် သမာဓိ ပညာဖြင့် မထုံစေအပ်, မပ္ပားစေအပ်သောစိတ်ကို ရာဂသည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုး ဖောက်ဝင်ရောက်လျက် နှိပ်စက်၏ ။

ပြည့်စုံစေခြင်း၏ အကျိုးကား-

က္ကန္ဒြိယသံဝရသီလကို ပြီးစီးပြည့်စုံစေသည်ရှိသော် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလသည်လည်း အရှည်တည်နိုင်၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်း ဟူမှု – ကောင်းစွာစီရင်ပြုလုပ်ထားအပ်သည့် ဆူးခက်အရံအတားရှိသော ကောက်ပင်စပါးပင်သည်

အရည်တည်တံ့နိုင်သကဲ့သို့တည်း။

ထို့ပြင် သူ့ဥစ္စာကို လုယက်ခိုး ယူတတ်ကုန်သော လူဆိုးတို့သည် ကောင်းစွာတံခါးပိတ်ထားသောရွာကို မနှိပ် စက်နိုင်ကုန်သကဲ့သို့ စက္ခုန္ခြေစသော တံခါးကို ကောင်းစွာပိတ်ဆို့ထားသော ပုဂ္ဂိုလ်ကိုလည်း ကိလေသာခိုးသူတို့သည် မနိပ်စက်နိုင်ကုန်၊ ဣန္ဒြေကို စောင့်စည်းသော ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏စိတ်ကိုလည်း ရာဂသည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုးဖောက်ဝင် လျက် မနိပ်စက်နိုင်၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမှု– ကောင်းစွာမိုးထားသောအိမ်ကို မိုးရေပေါက်သည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုးဖောက်မဝင်နိုင်သကဲ့သို့တည်း။

မှန်ပေ၏၊ အောက်ပါဂါထာစကားကို မိန့်ဆိုဟောကြားတော်မူ၏။

"ရူပါရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, သဒ္ဒါရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, ဂန္ဓာရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, ရသာရုံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း, ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံတို့ကြောင့် လည်းကောင်း ဖြစ်လတ္တံ့သောအကျိုးမဲ့မှ စက္ခုစသော ဣန္ဒြေကို စောင့်ရောက်လော့၊ စောင့်ရောက်ခြင်း၏အကျိုးကား သူတစ်ပါး၏ဥစ္စာကို လုယက်ခိုးယူတတ်ကုန် သောလူဆိုးတို့သည် တံခါးပိတ်ထားသောရွာကို မလုယက်မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်သကဲ့သို့ သတိဟူသော တံခါး ရွက်ဖြင့် ပိတ်၍ ကောင်းစွာစောင့်ရောက်အပ်ကုန်သော ဤစက္ခုစသော ဒွါရတို့သည် သတိတံခါးရွက်ဖြင့် ပိတ်ဆို့စောင့်ရောက်သော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်။

တစ်နည်းကား – ကိလေသာ၏ အာရုံဖြစ်သော အဆင်းစသော ဤအာရုံတို့သည် သတိဟူသော တံခါးရွက်ဖြင့် ပိတ်၍ ကောင်းစွာစောင့်ရောက်အပ်သော စက္ခုစသော ဒွါရကြောင့် သတိဟူသော တံခါးရွက်

ဖြင့် ပိတ်ဆို့စောင့်ရောက်သော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်။

ကောင်းစွာမိုးထားသော အိမ်ကို မိုးရေပေါက်သည် ထက်ဝန်းကျင်မှ ထိုးဖောက် မဝင်နိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် သမာဓိ ပညာဖြင့် ကောင်းစွာထုံစေအပ်, ပွားစေအပ်သော စိတ်ကို ရာဂသည် ထိုးဖောက်ဝင် လျက် မနိပ်စက်နိုင်"။

ဤဆိုခဲ့ပြီးသောဒေသနာသည်ကား အလွန်အကဲအားဖြင့် ဟောထားသော ဒေသနာပေတည်း။ လူတို့၏စိတ် မည်သည်ကား လျင်စွာဖြစ်တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ဖြစ်ပေါ်လာသောရာဂကို အသုဘ ဟု နှလုံး သွင်းခြင်းဖြင့် ပယ်ဖျောက်၍ ဣန္ဒြိယသံဝရသီလကို ပြီးစီးပြည့်စုံစေအပ်၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – ရဟန်းဖြစ်ပြီး ခါစဖြစ်သော ဝင်္ဂိသမထေရ်ကဲ့သို့ ပင်တည်း။

ဝံဂိသမထေရ်ဝတ္ထု

۶J

ရဟန်းဖြစ်ပြီးခါစဖြစ်သော ဝံဂီသမထေရ်မှာ ဆွမ်းခံကြွနေစဉ် တစ်ယောက်သော မိန်းမကိုမြင်၍ ရာဂသည်

ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်ကို –

"ဂေါတမအနွယ်ဖြစ်သော အရှင်အာနန္ဒာ… အကျွန်ုပ်ကို ကာမရာဂဟူသော မီးသည် လောင်ပါ၏၊ အကျွန်ုပ်၏စိတ်ကို ပြင်းစွာလောင်ပါ၏၊ တောင်းပန်ပါ၏၊ အကျွန်ုပ်ကို သနားသဖြင့် ရာဂမီး ငြိမ်းအေး ကြောင်း နည်းလမ်းကောင်းကို ဟောကြားတော်မူပါလော့"ဟု လျှောက်၏။

အရင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် –

"ငါ့ရှင် ဝင်္ဂီသ…အမှတ်သညာ၏ အသုဘ၌ သုဘ ဟု ဖောက်ပြန်ခြင်းကြောင့် သင်၏စိတ်ကို ရာဂမီး ပြင်းစွာ လောင်ချေသည်၊ ရာဂဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော တင့်တယ်ဟန် ထင်သော သုဘနိမိတ်ကို ကြဉ်ရောင်ဘိလော့၊ တစ်ခုတည်းသော အသုဘအာရုံရှိလျက် ကောင်းစွာတည်တံ့အောင် အသုဘဘာဝနာဖြင့် စိတ်ကို ပွားစေလော့၊ သင်္ခါရတရားတို့ကို သူစိမ်းပြင်ပ ဟု ရှုလော့၊ ဒုက္ခဟု အတ္တမဟုတ်ဟူ၍လည်း ရှုလော့၊ ကြီးစွာသော ရာဂမီးကို ငြိမ်းစေလော့ အဖန်တလဲလဲ ထပ်၍ မပူလောင်စေလင့် " ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၏။

အရှင်ဝီဂီသမထေရ်သည် ရာဂကို ပယ်ဖျောက်ပြီးလျှင် ဆက်၍ ဆွမ်းခံကြွတော်မူလေ၏။

စိတ္တဂုတ္တမထေရ်ဝတ္ထု

တစ်နည်းသော်ကား– ဣန္ဒြိယသံဝရသီလကိုဖြည့်လိုသော ရဟန်းသည် ကုရဏ္ဍကလိုဏ်ကြီး၌ သီတင်းသုံးနေ သော စိတ္တဂုတ္တမထေရ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ စောရကကျောင်းတိုက်ကြီး၌ သီတင်းသုံးနေသော မဟာမိတ္တမထေရ်ကဲ့သို့

လည်းကောင်း ဖြစ်သင့်၏။

ကုရဏ္ဍကလိုဏ်ကြီး၌ ဝိပဿီအစရှိသော (၇)ဆူသော မြတ်စွာဘုရားတို့၏ တောထွက်ခန်းပန်းချီကားသည် ကြည့်ရှုသူတို့ နှလုံးမွေ့လျော်ဖွယ်ရှိ၏၊ များစွာသောရဟန်းတို့သည် ကျောင်းစဉ်လှည့်၍ ကြည့်ကုန်လတ်သော် ထို လိုဏ်၌ ပန်းချီဆေးရေးကို မြင်၍ "အရှင်ဘုရား – ပန်းချီဆေးရေးသည် နှလုံးမွေ့လျော်ဖွယ်ရှိပေ၏"ဟု လျှောက် ကုန်၏၊ စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် "ငါ့ရှင်တို့ – ဤလိုဏ်၌ ငါနေသည်မှာ ဝါခြောက်ဆယ်ကျော်ပြီ၊ ပန်းချီဆေးရေး ရှိသည် မရှိသည်ကို ငါမသိပေ၊ ယနေ့မူကား မျက်စိကောင်းသော ငါ့ရှင်တို့ကိုမှီ၍ သိရပေသည်" ဟု မိန့်ဆိုလေသည်၊ စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် ဤမျှ ဝါခြောက်ဆယ်ကျော် ကာလပတ်လုံး လိုဏ်၌ နေပါလျက် မျက်စိကိုဖွင့်၍ လိုဏ်ကို မော် မကြည့်ဖူးပေ။

ထိုမထေရ်၏ လိုဏ်ဝ၌လည်း ကံ့ကော်ပင်ကြီးသည် ရှိ၏၊ ထိုကံ့ကော်ပင်ကြီးကိုလည်း စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် မော်၍ မကြည့်ဖူးပေ၊ နှစ်စဉ်နှစ်တိုင်း မြေပြင်၌ကြွေကျသော ပန်းဝတ်ဆံကို မြင်မှသာလျှင် ထိုကံ့ကော်ပင်ပွင့်ကြောင်း

သိပေ၏။

ကာကဝဏ္ဏတိဿမင်းသည် ထိုမထေရ်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့နှင့်ပြည့်စုံပုံကို ကြားသိရ၍ ဖူးမြော်ကန်တော့လိုသော ကြောင့် သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် ပင့်စေသော်လည်း မထေရ်သည် ကြွ,မလာပေ၊ ထိုအခါ ထိုမဟာဂါမ၌ နို့စို့သူငယ်ရှိကုန် သောမိန်းမတို့၏ သားမြတ်တို့ကို ရင်လွှမ်းဖြင့် ဖွဲ့စည်းစေ၍ မင်းတံဆိပ်ခတ်စေ၏၊ "စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် နန်းတော် သို့ မကြွလာသေးသမျှ ကာလပတ်လုံး သူငယ်တို့သည် နို့ရည်ကို စို့ခွင့် မရစေကုန်သတည်း " ဟု အမိန့်တော်ပြန်၍ မင်းတံဆိပ် ခတ်စေ၏၊ စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် သူငယ်တို့အား သနားတော်မူသဖြင့် မဟာဂါမသို့ ကြွတော်မူလေသည်။

မင်းတံဆိပ် ခတ်စေ၏၊ စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် သူငယ်တို့အား သနားတော်မူသဖြင့် မဟာဂါမသို့ ကြွတော်မူလေသည်။ မင်းသည် မထေရ်ကြွလာကြောင်း ကြားရ၍ " အချင်းအမတ်တို့ သွားချေကုန်၊ မထေရ်ကို နန်းတွင်းသို့ ပင့်ခဲ့ ကုန်လော့၊ သီလတို့ကို ခံယူကုန်အံ့ " ဟု နန်းတော်တွင်းသို့ ပင့်ဆောင်စေပြီးလျှင် ရှိခိုးကန်တော့၍ ဆွမ်းကျေးပြီး သောအခါ " အရှင်ဘုရား – ယနေ့ သီလဆောက်တည်ရန် အခွင့်မရှိပါပြီ၊ နက်ဖြန် သီလတို့ကို ခံယူဆောက်တည်ပါ ကုန်အံ့ " ဟု လျှောက်၍ မထေရ်၏ သပိတ်ကိုယူကာ အနည်းငယ်လိုက်ပို့ပြီးလျှင် မိဖုရားနှင့်တကွ ရှိခိုး၍ ပြန်ခဲ့၏။

စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် မင်းကြီးက ရှိခိုးသည်ဖြစ်စေ, မိဖုရားက ရှိခိုးသည်ဖြစ်စေ "မြတ်သောမင်းကြီး ချမ်းသာ ပါစေ" ဟူ၍ သာလျှင် မိန့်ဆိုဆုပေးတော်မူ၏၊ ဤနည်းဖြင့် (၇)ရက်တို့သည် လွန်လေကုန်၏၊ ရဟန်းတို့သည် "အရှင်ဘုရားသည် မင်းက ရှိခိုးသည် ဖြစ်စေ, မိဖုရားက ရှိခိုးသည်ဖြစ်စေ မင်းကြီး ချမ်းသာပါစေ ဟူ၍သာလျှင် အဘယ်ကြောင့် ဆိုတော်မူပါသနည်း အရှင်ဘုရား" ဟု မေးလျှောက်ကုန်၏၊ စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် 'ငါ့ရှင်တို့ ငါသည် မင်းဟူ၍လည်းကောင်း, မိဖုရားဟူ၍လည်းကောင်း ခွဲခြားခြင်းကို မပြု' ဟုဆို၍ (၇)ရက်လွန်လတ်သော် မထေရ်၏ ဤမဟာဂါမ၌ သီတင်းသုံးရခြင်းသည် ဆင်းရဲပေသည်' ဟု နှလုံးသွင်း၍ မင်းက လွှတ်အပ်သည်ဖြစ်၍ ကုရဏ္ဍက လိုဏ်ကြီးသို့ ပြန်ကြွပြီးလျှင် ညဉ့်အဖို့၌ စင်္ကြံသို့သက်တော်မူ၏။

ကံ့ကော်ပင်စောင့်နတ်သည် မီးရှူးစွဲကိုင်၍ ရပ်တည်လာ၏၊ ထိုအခါ၌ ထိုစိတ္တဂုတ္တမထေရ်အား ကမ္မဋ္ဌာန်း သည် အလွန်သန့်ရှင်းစင်ကြယ်သည်ဖြစ်၍ ထင်ပေါ်လေ၏၊ စိတ္တဂုတ္တမထေရ်သည် အသို့နည်း - ယနေ့ ငါ့အား ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အလွန်ထင်ပေါ်သည် မဟုတ်လော ဟု ဆင်ခြင်လျက် ဝမ်းမြောက်သည်ဖြစ်၍ သန်းခေါင်ယံ၏အခြားမဲ့ ၌ တစ်တောင်လုံးကို တခဲနက် မြည်ဟည်းစေလျက် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်တော်မူ၏။

ထို့ကြောင့် စိတ္တဂုတ္တမထေရ်မှ တစ်ပါးသော မိမိအကျိုးစီးပွါးကို အလိုရှိသော အမျိုးကောင်းသားသည်လည်း– တောကြီး၌ မျောက်ကဲ့သို့လည်းကောင်း, တော၌ မရပ်မတည် လှည့်လည်တုန်လှုပ်နေသော သမင် ကဲ့သို့လည်းကောင်း, မိဘဆွေမျိုး အားကိုးရမည့်သူကင်း၍ ကြောက်လန့်နေသော ကလေးသူငယ်ကဲ့သို့ လည်းကောင်း ထိုထိုဤဤ လှည့်လည်ရှုမျှော် လျှပ်ပေါ်သော မျက်စိရှိသည် မဖြစ်ရာ၊ မျက်စိတို့ကို အောက် သို့ ချရာ၏၊ ရထားထမ်းပိုး တစ်ပြန်မျှသာ ကြည့်လေ့ရှိသည် ဖြစ်ရာ၏၊ တောမျောက်တူလျော် လျှပ်ပေါ်တုန် လှုပ်သော စိတ်၏အလိုနိုင်ငံသို့ မလိုက်ရာ။

မဟာမိတ္တမထေရ်ဝတ္ထု

မဟာမိတ္တမထေရ်၏ မယ်တော်အား ဝိသဂဏ္ဍ ခေါ်သော ဆိပ်အိုင်းနာသည် (ဝါ)နို့ အိုင်းနာသည် ပေါက်၏၊ ထိုဥပါသိကာမကြီး၏သမီးသည်လည်း ဘိက္ခုနီတို့၌ ရဟန်းပြုလျက်ရှိ၏၊ မိခင်ဥပါသိကာမကြီးသည် ထိုဘိက္ခုနီမကို "ရှင်မ – သွားပါချေ၊ သင့်မောင်တော်ထံသို့သွား၍ ငါ၏မကျန်းမှာခြင်းကို ပြောကြား၍ ဆေးကို တောင်းယူခဲ့ပါလော့"

ဟု ဆို၏၊ သမီးဘိက္ခုနီမသည် သွား၍ မောင်တော်အား လျှောက်ကြား၏၊

မဟာမိတ္တမထေရ်သည် ငါကား ဆေးမြစ် စသည်တို့ကို စု၍ ဆေးကို ကြိုချက်ရန် နားမလည်ပေ၊ သို့သော် လည်း ဆေးကို ပြောကြားလိုက်ပေအံ့၊ ငါသည် ရဟန်းပြုပြီးသည်မှ စ၍ တပ်မက်သောလောဘနှင့် တကွဖြစ်သော စိတ်ဖြင့် စက္ခုစသော ဣန္ဒြေတို့ကို ဖျက်၍ မာတုဂါမ၏ အဆင်းကို မကြည့်ဖူးပေ၊ ဤမှန်ကန်သော သစ္စာစကား ကြောင့် ငါ၏မယ်တော်အား ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါစေသတည်း၊ သင်သွားလော့ – ဤသစ္စာစကားကိုဆို၍ ဥပါသိကာမကြီး၏ကိုယ်ကို သုံးသပ်လော့" ဟု ဆို၏၊ နှမတော်ဘိက္ခုနီမသည် မိခင်ထံသို့သွား၍ ဤအကြောင်းကို ပြောကြား ပြီးလျှင် ထိုမထေရ် မိန့်မှာလိုက်သည့်အတိုင်း သစ္စာပြုလေ၏၊ မယ်တော်ဥပါသိကာမကြီး၏ အိုင်းအနာသည် ထိုခဏ ၌ပင်လျှင် ရေမြှုပ်စိုင်ကဲ့သို့ ကျေ၍ ပျောက်လေ၏။

ထိုမယ်တော်ဥပါသိကာမကြီးသည် အိပ်ရာမှ ထ၍ "မြတ်စွာဘုရားသခင်သည် အကယ်၍ ထင်ရှားရှိငြားအံ့၊ ငါ့သားနှင့်တူသော ရဟန်းကောင်း၏ ဦးခေါင်းကို ကွန်ယက်ဇာလက္ခဏာတော်ဖြင့် ဆန်းကြယ်သော ရွှေလက်တော်ဖြင့် အဘယ်ကြောင့် မသုံးသပ်ဘဲ ရှိပါအံ့နည်း သုံးသပ်တော်မူရာသည်သာတည်း" ဟု ရွှင်လန်းဝမ်းမြှောက်သော စကားကို

ကျူးရင့် မိန့်ဆိုလေ၏၊ ထို့ကြောင့် –

ယခုအခါ၌ မဟာမိတ္တမထေရ်မှတစ်ပါးသော အမျိုးသားသည်လည်း သာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုပြီး လျှင် မဟာမိတ္တမထေရ်ကဲ့သို့ မြတ်သော ဣန္ဒြိယသံဝရ၌ တည်ရာ၏။

### အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ပြည့်စုံစေပုံ

အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ဝီရိယဖြင့် ပြီးပြည့်စုံစေအပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ထိုအာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလသည် ဝီရိယ ဟူသော ပြီးစီးကြောင်းရှိ၏၊ အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမူ – ကောင်းစွာအားထုတ်အပ်သော ဝီရိယရှိသော ရဟန်းအား

မိစ္ဆာဇီဝကို ပယ်ခြင်း၏ ဖြစ်သင့်ခြင်းကြောင့်တည်း။

ထို့ကြောင့် ရဟန်းတို့သည် သာသနာတော်အား မလျောက်ပတ်သော အနေသန ခေါ် မသင့်သောရှာမှီးခြင်း ကို ပယ်၍ ဝီရိယဖြင့် ဆွမ်းခံအကျင့် အစရိကုန်သော သင့်သောရှာမှီးခြင်းတို့ဖြင့် စင်ကြယ်စွာသာလျှင် ဖြစ်ကုန်သော ပစ္စည်းတို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်သည်ဖြစ်၍, မစင်မကြယ်ဖြစ်ကုန်သော ပစ္စည်းတို့ကို အဆိပ်ပြင်းသောမြွေဆိုးတို့ကဲ့သို့ ရှောင်ကြဉ်သည်ဖြစ်၍ ဤအာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ပြီးစီးပြည့်စုံစေအပ်၏။

ဓုတင်မဆောင်သော ရဟန်းအား စင်ကြယ်စွာ ဖြစ်သောပစ္စည်း

စင်ကြယ်စွာဖြစ်, မစင်မကြယ်ဖြစ်သော ပစ္စည်း ၂–ပါးတို့တွင် ဓုတင်မဆောင်သော ရဟန်းအား သံဃာမှ ဖြစ်ကုန်သောပစ္စည်း, ဂိုဏ်းမှ ဖြစ်ကုန်သောပစ္စည်း, ထိုရဟန်း၏ စင်ကြယ်သောစိတ်ထားဖြင့် တရားဟောခြင်း အစရှိ သောဂုဏ်တို့ကြောင့် ကြည်ညိုကုန်သောလူတို့၏ထံမှ ဖြစ်ကုန်သောပစ္စည်းတို့သည် စင်ကြယ်စွာဖြစ်သောပစ္စည်းတို့ မည်ကုန်၏။

့ အထူးကား – ဆွမ်းခံခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ဖြစ်ကုန်သောပစ္စည်းတို့သည် အလွန်စင်ကြယ်စွာဖြစ်သောပစ္စည်းတို့

မည်ကုန်၏။

၄၄ ဓမ္မဗျူဟာ

ဓုတင်ဆောင်သော ရဟန်းအား စင်ကြယ်စွာ ဖြစ်သောပစ္စည်း

ခုတင်ဆောင်သော ရဟန်းအားမှု ဆွမ်းခံခြင်း စသည်တို့ဖြင့်လည်းကောင်း, ထို ခုတင်ဆောင်ရဟန်း၏ ခုတင် ဂုဏ်ကျေးဇူး၌ ကြည်ညိုကုန်သောလူတို့ထံမှ ခုတင်၌ သတ်မှတ်အပ်သောအကျင့်အား လျော်သဖြင့်လည်းကောင်း ဖြစ်

သောပစ္စည်းတို့သည် စင်ကြယ်စွာဖြစ်သောပစ္စည်းတို့ မည်ကုန်၏။

အထူးကား – ထိုခုတင်ဆောင်ရဟန်းအား အနာရောဂါကို ငြိမ်းစေခြင်းအကျိုး၄ာ နွားကျင်ငယ်ရေဖြင့် ထုံအပ် သောဖန်ခါးသီးနှင့် စတုမခုဆေးတို့သည် ရှိကုန်လတ်သော် စတုမခုဆေးကို အခြားသီတင်းသုံးဖော်တို့ သုံးဆောင် ပါစေဟု နှလုံးသွင်းကြံစည်၍ မိမိက ဖန်ခါးသီးပိုင်းကိုသာလျှင် သုံးဆောင်လျက် ခုတင်ကိုဆောင်ခြင်းသည် လျောက် ပတ်ပေ၏၊ မှန်ပေ၏၊ ဤသို့သော ခုတင်ဆောင်ရဟန်းကို အရိယာအနွယ်ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်မြတ် ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

# မုတင်ဆောင်, မဆောင် အမှတ်မရှိ တစ်ပါးပါးသောရဟန်းအား အပ်,မအပ် ပစ္စည်<u>း</u>

သင်္ကန်း နှင့် ဆွမ်း

မှတင်ဆောင်သည်ဖြစ်စေ, ဓုတင်မဆောင်သည်ဖြစ်စေ အမှတ်မရှိတစ်ပါးပါးသောရဟန်းအား သင်္ကန်း၌လည်း ကောင်း၊ ဆွမ်း၌လည်းကောင်း နိမိတ်, ဩဘာသ, ပရိကထာ, ဝိညတ်တို့သည် မအပ်ကုန်။

ကျောင်း၌မူကား–

ခုတင်မဆောင်သော ရဟန်းအား နိမိတ်, ဩဘာသ, ပရိကထာတို့သည် အပ်ကုန်၏၊ ထိုနိမိတ် စသည်တို့ တွင် ကျောင်းအလို့ငှာ မြေပြင်ကို သုတ်သင်ခြင်း စသည်တို့ကို ပြုသော ရဟန်းအား "အရှင်ဘုရား အဘယ်အမှုကို ပြုပါသနည်း၊ အဘယ်သူက ပြုစေပါသနည်း" ဟု လူတို့က မေးလတ်သော် "တစ်စုံတစ်ယောက်ကမျှ မပြုစေပါ"ဟု ပြန်ကြားခြင်းသည် အလိုကို သိစေသော နိမိတ္တ မည်၏၊ အခြားတစ်ပါးသော ဤသို့သော အလိုကို သိကြောင်း နိမိတ် တစ်ခုခုကို ပြုခြင်းသည်လည်း နိမိတ္တ မည်၏။

"ဥပါသကာတို့ သင်တို့သည် အဘယ်၌ နေကုန်သနည်း" ဟု မေးပြီးလျှင် "အရှင်ဘုရား ပြာသာဒ်၌ နေပါ ကုန်၏ " ဟု ဆိုလတ်သော် "ဥပါသကာတို့ ရဟန်းတို့အား ပြာသာဒ်သည် နေရန် မအပ်သလော" ဟု ပြောဆိုခြင်း သည် အရိပ်အရောင်ပြသော ဩဘာသ မည်၏၊ အခြားတစ်ပါးသော ဤသို့သော အရိပ်အရောင်ပြခြင်း အမှုတစ်စုံ

တစ်ခုသည့်လည်း ဩဘာသ မည်၏။

" ရဟန်းသံဃာအား ကျောင်းသည် ကျဉ်းမြှောင်း၏ " ဟု ကျောင်းလှူစေရန် ရည်ရွယ်၍ ဆိုခြင်းသည် ပရိယာယ်အားဖြင့်ပြောဆိုသော **ပရိကထာ** မည်၏၊ အခြားတစ်ပါးသော ဤသို့သော ပရိယာယ်အားဖြင့်ဆိုခြင်း တစ်စုံ တစ်ခုသည်လည်း ပရိကထာ မည်၏။

ဆေးပစ္စည်း၌

နှိမိတ်ပြုခြင်းစသော အလုံးစုံသည် အပ်၏။

ဆေးကို ရောဂါပျောက်ကင်းလတ်သော် သုံးဆောင်ခြင်းဌာ အပ်,မအပ်?

"ထိုနိမိတ်ပြုခြင်းစသည်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့်ဖြစ်သော ဆေးကိုမူ ရောဂါပျောက်ကင်းလတ်သော် သုံးဆောင်

ခြင်း၄၁ အပ်သလော" ဟု မေးငြားအံ့ –

ထိုမေးခွန်း၌ ဝိနည်းဆောင်သောဆရာတို့သည် မြတ်စွာဘုရားက သုံးဆောင်ခြင်း၏အခွင့်ကို ပေးတော်မူ အပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် အပ်၏ ဟူ၍ ဆိုကုန်၏၊ သုတ္တန်ဆောင်ဆရာတို့သည်ကား အာပတ်မသင့်ငြားသော်လည်း ကိလေသာကို ခေါင်းပါးစေသော အာဇီဝသီလကို ပျက်စေတတ်သောကြောင့် သလ္လေခ ပဋိပတ်၌ တည်သော ရဟန်း အား မအပ် ဟူ၍သာလျှင် ဆိုကုန်၏။

အလွန်ခေါင်းပါးသော အကျင့်ရှိသောရဟန်း

အကြင်ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား ခွင့်ပြုတော်မူအပ်ကုန်သော်လည်း နိမိတ်, ဩဘာသ, ပရိကထာ ဝိညတ် တို့ကို မပြုမူ၍ အလိုနည်းသည်၏ အဖြစ် အစရှိသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကိုသာလျှင် မှီ၍ သေလောက်သောအနာ စွဲကပ်ဖြစ် ပေါ် လာသော်လည်း ဩဘာသ စသည်တို့ကို ကြဉ်၍သာလျှင် စင်ကြယ်စွာသော ပစ္စည်းတို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်၏၊ ဤ ရဟန်းကို 'အလွန်ခေါင်းပါးသော အကျင့်ရှိသောရဟန်း' ဟူ၍ ဆိုအပ်၏၊ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – အရှင် သာရိပုတ္တရာမထေရ်ကဲ့သို့ပင်တည်း။

အလွန်ခေါင်းပါးသော အကျင့်ရှိသောရဟန်း – သာဓကဝတ္ထု

အရှင်သာရိပုတ္တရာသည် အခါတစ်ပါး၌ အရဟတ္တဖိုလ်သမာပတ်ဟူသော ပဋိပဿဒ္ဓိဝိဝေကကို ပွားလိုသည် ဖြစ်၍ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်နှင့်တကွ တစ်ခုသောတော၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူ၏၊ တစ်နေ့သ၌ အရှင်သာရိပုတ္တရာ အား ဝမ်းဗိုက်၌ လေနာသည်ဖြစ်ပေါ်၍ အလွန်ဆင်းရဲခြင်း ဖြစ်၏၊ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် ညနေချမ်း၌ အရှင်သာရိပုတ္တရာအား ခစားခြင်း၄ာကြွလတ်သော် အရှင်သာရိပုတ္တရာ လျောင်းနေသည်ကို တွေ့မြင်၍ ထိုလျောင်း နေခြင်း၏ အကြောင်းကို မေးပြီးလျှင် "ငါ့ရှင်- ရှေးကာလ၌ သင့်အား အဘယ်ဆေးဖြင့် ချမ်းသာဖူးသနည်း" ဟု မေး ၏၊ အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်က "ငါ့ရှင်- လူဖြစ်စဉ်တုန်းက ငါ၏မယ်တော်သည် ထောပတ် ပျား သကာတို့နှင့် ရော နှော၍ ရေမပါသော ဃနာနို့ထမင်းကို ပေး၏၊ ထိုနို့ထမင်းဖြင့် ငါ့အား ချမ်းသာဖူး၏" ဟု ဆို၏၊ အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန်ကလည်း "ငါ့ရှင်-ထိုသို့ဖြစ်ပါစေ၊ ငါ့အားလည်းကောင်း သင့်အားလည်းကောင်း ဘုန်းကံရှိလျှင် နက်ဖြန်ခါ နို့ဆွမ်းကို ရပါလိမ့်မည်" ဟု ဆို၏။

ထိုမထေရ် ၂–ပါးတို့၏ အပြန်အလှန်ပြောဆိုသောစကားကို စင်္ကြံဦးသစ်ပင်၌နေသော ရုက္စစိုးနတ်သည် ကြား ၍ "နက်ဖြန် အရှင်မြတ်အား ဃနာနို့ဆွမ်းကို ဖြစ်စေအံ့" ဟု ကြံပြီးလျှင် အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်၏ အလုပ်အကျွေး အိမ်သို့ သွား၍ သားကြီး၏ကိုယ်၌ ပူးဝင်၍ နှိပ်စက်ခြင်းကို ပြု၏၊ ထိုအခါ ထိုသားကြီးအား ကုစားရန်အလို့ငှာ စည်းဝေးကုန်သော ဆွေမျိုးတို့ကို "နက်ဖြန်ခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်အား ဤသို့သော ဃနာနို့ဆွမ်းကို အကယ်၍ လှူကုန်ငြားအံ့, ထိုသို့လှူလျှင် သားကြီးကို ငါလွှတ်အံ့" ဟု နတ်က ဆို၏၊ ထိုဆွေမျိုးတို့သည် "သင်နတ်က မပြော သော်လည်း ငါတို့သည် မထေရ်တို့အား အမြဲမပြတ် ဆွမ်းကို လှူနေကုန်၏" ဟု ဆိုပြီးလျှင် နောက်တစ်နေ့၌ ထိုသို့ သဘာရှိသော ဃနာနို့ဆွမ်းကို ချက်ပြုတ်စီမံကုန်၏။

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရိသည် နံနက်စောစောကပင် လာပြီးလျှင် "ငါ့ရှင် သာရိပုတ္တရာ– ငါဆွမ်းခံသွား ပြီး ပြန်လာသည်တိုင်အောင် ဤအရပ်၌သာ နေပါလော့" ဟု ဆို၍ ရွာသို့ ဝင်တော်မူလေ၏၊ အလုပ်အကျွေးဖြစ်သော လူဒါယကာတို့သည် ခရီးဦးကြုဆို၍ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်၏ သပိတ်ကိုယူကာ ဃနာနို့ဆွမ်းဖြင့် ပြည့်စေ၍ ကပ်လှူကုန်၏၊ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည် သွားအံ့သော အခြင်းအရာကို ပြ၏၊ ဒါယကာတို့သည် "အရှင် ဘုရား– ဘုဉ်းပေးတော်မူပါကုန်၊ တစ်ပါးသော ဃနာနို့ဆွမ်းကိုလည်း လှူပါကုန်အံ့" ဟု ဆို၍ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်ကို ဘုဉ်းပေးစေပြီးလျှင် တစ်ဖန် သပိတ်အပြည့် ဃနာနို့ဆွမ်းကို ကပ်လှူကုန်၏၊ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်သည် အရှင်သာရိပုတ္တရာထံသွား၍ "ငါ့ရှင်သာရိပုတ္တရာ – ရော့ယူလော့ ဘုဉ်းပေးလော့" ဟု ဆို၍ ပေး၏။

အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်သည် ထိုဃနာနို့ဆွမ်းကို မြင်လတ်သော် "ဃနာနို့ဆွမ်းသည် အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိ၏ (ဝါ)ကောင်းလှပါပေ၏၊ အဘယ်သို့သော အကြောင်းဖြင့် ဖြစ်ခဲ့လေသနည်း" ဟု ဆင်ခြင်လတ်သော် ထိုနို့ဆွမ်း ၏ ဖြစ်ခဲ့ခြင်းအကြောင်းကို မြင်၍ "ငါ့ရှင် မောဂ္ဂလာန်– ဃနာနို့ဆွမ်းသည် သုံးဆောင်ခြင်း၄ာ မထိုက်" ဟု ဆို၏။

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်သည်လည်း "ငါသို့သောပုဂ္ဂိုလ် ဆောင်ခဲ့သောဆွမ်းကို မသုံးဆောင်ဘဲ ရှိချေ သည်" ဟု ဤသို့သော စိတ်ကွက်ခြင်းမျှကိုသော်လည်း မဖြစ်စေမူ၍ စကားတစ်ခွန်းဖြင့်ပင်လျှင် သပိတ်ကိုကိုင်၍ သင့် တော်သော တစ်နေရာ၌ မှောက်သွန်လေ၏၊ ဃနာနို့ဆွမ်း မြေ၌တည်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ် ၏ လေနာရောဂါသည် ပျောက်ကွယ်လေ၏၊ ထိုအခါမှစ၍ အနှစ်လေးဆယ်ပတ်လုံး တစ်ဖန် မဖြစ်ပေါ်လာတော့ပြီ။

ထို့နောင် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်ကို "ငါ့ရှင် မောဂ္ဂလာန် – ဝစီဝိညတ်ကို မှီ၍ ဖြစ်ပေါ် လာသော ဃနာနို့ ဆွမ်း သည် အူမခွေတို့ထွက်၍ မြေ၌ အစာရှာရန်သွားကုန်သော်လည်း သုံးဆောင်ခြင်း၄ာ မသင့်သောသဘောရှိ၏" ဟု ဆို ၏ ၊ ထိုသို့ ဆိုပြီးလျှင် အောက်ပါဥဒါန်းစကားကိုလည်း ကျူးရင့်မြွက်ဆိုတော်မူ၏ ။

်ဝစီဝိညတ်၏ ပြန့်ခြင်းဟူသောအကြောင်းကြောင့် (ဝါ)နှုတ်မြွက်မိခြင်းကြောင့် ဖြစ်ပေါ်သော ချိုမြိန် သောဃနာနို့ ဆွမ်းကို ငါစားမိလျှင် ငါ၏အသက်မွေးခြင်းသည် သူတော်ကောင်းတို့ကဲ့ရဲ့အပ်သည် ဖြစ်ရာ၏။ ငါ၏အူမခွေသည် တည်ရာမှထွက်၍ အပြင်ပ၌ အစာရာ ကျက်စားသည် ဖြစ်စေကာမှ အသက်ကို

သော်လည်း စွန့်ရစေကာမှု အာဇီဝသီလကို ငါမဖျက်နိုင်သည်သာတည်း။

ငါသည် မိမိစိတ်ကို အစမှစ၍ နှစ်သက်အားရစေအံ့၊ မလျော်သော ရှာမှီးခြင်းကို ကြဉ်ရောင်အံ့၊ မြတ်စွာဘုရား ကဲ့ရဲ့စက်ဆုပ်အပ်သော မသင့်သောရှာမှီးခြင်းကို မပြုအပ်သည်သာတည်း"။

မဟာတိဿမထေရ်ဝတ္ထု

စိရဂ္ဂမ္ဗအရပ်၌နေလေ့ရှိသော သရက်သီးတို့ကို ကောက်ယူ၍ မစားသော မဟာတိဿမထေရ်၏ဝတ္ထုကိုလည်း

ဤအရာ၌ ဆိုသင့်၏။

မဟာတိဿမထေရ်သည် အစာရှားပါးသော ဒုဗ္ဘိက္ခကာလ၌ ခရီးသွားလတ်သော် ဆွမ်းပြတ်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း၊ ခရီးပန်းခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း ခန္ဓာကိုယ်ပင်ပန်း အားနည်းသည် ဖြစ်၍ အသီးရှိသော တစ်ခုသော သရက်ပင်၏အနီး အောက်အရပ်၌ လဲလျောင်းနေရလေ၏၊ များစွာသော သရက်သီးတို့သည် ထိုထိုအရပ်၌ ကြွေကျ လျက် ရှိကုန်၏၊ ထိုအရပ်၌ ထိုမထေရ်ထက် အသက်ကြီးသော ဥပါသကာကြီးတစ်ယောက်သည် မထေရ်၏အထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ပင်ပန်းနေခြင်းကို သိသောကြောင့် သရက်သီးဖျော်ရည်ကို တိုက်၍ မိမိ၏ကျောကုန်းသို့ တင်ပြီးလျှင် မိမိနေရာအရပ်သို့ ဆောင်သွား၏၊ မဟာတိဿမထေရ်သည်–
"ဤဥပါသကာကြီးသည် သင်၏ အဘလည်း မဟုတ်ပေ၊ အဓိလည်း မဟုတ်ပေ၊ ဆွေမျိုးလည်း

"ဤဥပါသကာကြီးသည် သင်၏ အဘလည်း မဟုတ်ပေ၊ အဓိလည်း မဟုတ်ပေ၊ ဆွေမျိုးလည်း မဟုတ်ပေ၊ မိတ်ဆွေလည်း မဟုတ်ပေ၊ သို့ဖြစ်ပါလျက် သီလရှိသည်၏အဖြစ် ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ဤသို့သဘောရှိသော ပခုံးဖြင့်ထမ်းဆောင်ခြင်း အစရှိသောကိစ္စကို ပြုပါပေ၏"ဟု မိမိကိုယ်ကို ဆုံးမပြီးလျှင် ရှုခြင်း,သုံးသပ်ခြင်းကို အားထုတ်၍ ဝိပဿနာကို ပွားစေပြီးလျှင် ဥပါသကာကြီး၏ ကျောကုန်းထက်၌ တည် လျက်ပင် မဂ် ၄–ပါးအစဉ်ဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုတော်မူလေ၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ခပ်သိမ်းသော အပြားအားဖြင့်လည်း–

"သဒ္ဓါဖြင့် ယုံကြည်၍ ရဟန်းပြုသော မြော်မြင်တတ်သောရဟန်းသည် မသင့်သောနည်းဖြင့် ရှာမှီး ခြင်း၄၁ စိတ်ကိုမျှသော်လည်း မဖြစ်စေမူ၍ အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ထက်ဝန်းကျင် ဖြူစင်စေရာ၏။"

### ပစ္စယသန္ဒိဿိတသီလကို ပြည့်စုံစေပုံ

ပစ္စယသန္ရွိဿိတသီလကို ပညာဖြင့် ပြီးစီးပြည့်စုံစေအပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ပစ္စယသန္ရွိဿိတသီလသည် ပညာ ဟူသော ပြီးစီးကြောင်းရှိ၏၊ အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမူ ပညာရှိသောရဟန်းသည် ပစ္စည်း ၄–ပါးတို့၌ (ဣဏပရိဘောဂ နှင့် အာပတ်ဟူသော)အပြစ်နှင့် (ဣဏပရိဘောဂနှင့် အာပတ်မှ လွတ်ခြင်းဟူသော)အကျိုးတို့ကို မြင်နိုင်ခြင်းကြောင့်

ထိုသို့ ပညာဖြင့် ပြီးစေအပ်သောကြောင့် ပစ္စည်းတို့၌ မက်မောသော တဏှာကိုပယ်၍ တရားနှင့်ညီညွတ်သော ကိုယ်, နှုတဲအကျင့်ဖြင့် (ဝါ) တရားနှင့်ညီစွာရသော ပစ္စည်းတို့ကို အအေးကိုပယ်ဖျောက်ခြင်းငှာ အစရှိသည်ဖြင့် ဆို အပ်ခဲ့ပြီးသော အပြားရှိသောအစီအရင်ဖြင့် ပညာဖြင့် ဆင်ခြင်လျက် သုံးဆောင်သည်ဖြစ်၍ ပစ္စယသန္နိဿိတသီလကို

ပြီးစီးပြည့်စုံစေအပ်၏။

ဆင်ခြင်ခြင်း ၂–မျိုး

ထင်ခြင်ခြင်းသည် ပစ္စည်းတို့ကို ရသောကာလ၌ ဆင်ခြင်ခြင်း, သုံးဆောင်သောကာလ၌ ဆင်ခြင်ခြင်း ဟူ၍

၂–ပါးအပြား ရှိ၏။ (၁) ရသောကာလ၌ ဆင်ခြင်ခြင်း

- ဓာတ်၏အစွမ်းအားဖြင့် လည်းကောင်း၊ ပဋိကူလ၏အစွမ်းအားဖြင့် လည်းကောင်း ဆင်ခြင်၍ ထားအပ်ကုန်သော သင်္ကန်း စသည်တို့ကို ထိုကာလမှနောက်၌ သုံးဆာင်သော ရဟန်း၏ သုံးဆောင်ခြင်းသည် အပြစ် မရှိသည် သာတည်း။

(၂) သုံးဆောင်သောကာလ၌ ဆင်ခြင်ခြင်း – ဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်သော ရဟန်း၏ သုံးဆောင်ခြင်းသည်လည်း

အပြစ် မရှိသည် သာလျှင်တည်း။

ထိုသုံးဆောင်သောအခါ ဆင်ခြင်ခြင်း၌ ဤဆိုမည့်စကားသည် ယုံမှားမရှိ ပြီးပြတ်စေနိုင်သော အဆုံးအဖြတ် ဖြစ်၏။ ချဲ့၍ပြအံ့ –

### သုံးဆောင်ခြင်း (ပရိဘောဂ) ၄-ပါး

- ၁။ ထေယျပရိဘောဂ
- ၂။ ဣဏပရိဘောဂ
- ၃။ ဒါယဇ္ဇပရိဘောဂ
- ၄။ သာမိပရိဘောဂ ဟူ၍ ၄–ပါး ဖြစ်၏။

**၁။ ထေယျပရိဘောဂ** သံဃာအလယ်၌ ထိုင်၍ ပစ္စည်းလေးပါးကို မိမိနှင့် မထိုက်တန်ဘဲ သုံးဆောင်သော ဒုဿီလရဟန်း၏ သုံး ဆောင်ခြင်းသည် ခိုးသူ၏အဖြစ်ဖြင့် သုံးဆောင်ခြင်း ထေယျပရိဘောဂ မည်၏။

၂။ ဣဏပရိဘောဂ သီလရှိသောရဟန်း၏ ပစ္စည်းလေးပါးကို မဆင်ခြင်ဘဲ သုံးဆောင်ခြင်းသည် ကြွေးမြီချေးယူ၍ သုံးဆောင် ခြင်းနှင့်တူသော သုံးဆောင်ခြင်း ဣဏပရိဘောဂ မည်၏။

### ပစ္နည်း ၄–ပါးကို ဆင်ခြင်ရမည့်ကာလ

- ၁။ သင်္ကန်းကို ကိုယ်မှ လွှတ်ပြီး နောက်တစ်ဖန် ဝတ်ရုံတိုင်း ဝတ်ရုံတိုင်း ဆင်ခြင်အပ်၏၊
- ၂။ ဆွမ်းကို အလုတ်တိုင်း အလုတ်တိုင်း ဆင်ခြင်အပ်၏

ထိုသို့ ဝတ်ရုံတိုင်း, ဆွမ်းလုတ်တိုင်း ဆင်ခြင်ရန် မစွမ်းနိုင်လျှင် မွန်းမတည့်မီ နံနက်ပိုင်း (ဆွမ်းမစားမီ), မွန်းလွဲညနေပိုင်း (ဆွမ်းစားပြီး), ညဉ့်ဦးယံ, သန်းခေါင်ယံ, မိုးသောက်ယံတို့၌ ၄–ကြိမ်ဖြစ်စေ၊ ၃–ကြိမ်ဖြစ်စေ၊ ၂–ကြိမ် ဖြစ်စေ၊ ၁–ကြိမ်သာ ဖြစ်စေ ဆင်ခြင်အပ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် မဆင်ခြင်မိဘဲ အရုဏ်တက်လတ်သော် ဣဏပရိဘောဂအရာ၌ တည်၏။

၃။ ကျောင်းကို ဝင်တိုင်း ဝင်တိုင်း ဆင်ခြင်အပ်၏၊

ငှဲ။ ဆေးကို ခံခြင်း၌လည်းကောင်း၊ သုံးဆောင်ခြင်း၌လည်းကောင်း သတိဟူသော အကြောင်းရှိသည်၏အဖြစ်သည် သင့်၏၊ သို့သော် ခံခြင်း၌သတိပြု၍, သုံးဆောင်ခြင်း၌သတိမပြုသော ရဟန်းအားသာလျှင် အာပတ်သင့်၏၊ ခံခြင်း၌ သတိမပြုမူ၍, သုံးဆောင်ခြင်း၌ သတိပြုသော ရဟန်းအားမူ အာပတ်မသင့်။

### စင်ကြယ်ကြောင်း သုဒ္ဓိ ၄–ပါး

(၁) ဒေသနာသုဒ္ဓိ (ဒေသနာကြား၍ စင်ကြယ်ခြင်း)

(၂) သဝရသုဒ္ဓိ (စောင့်စည်းခြင်းဖြင့် စင်ကြယ်ခြင်း)

(၃) ပရိယေဋ္ဌိသုဒ္ဓိ (တရားနှင့်ညီညွတ်သော ရှာမိုးခြင်းဖြင့် စင်ကြယ်ခြင်း)

(၄) ပစ္စဝေက္ခဏသုဒ္ဓိ (ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် စင်ကြယ်ခြင်း) ဟူ၍ ၄–ပါးအပြားရှိ၏။

#### သီလ ၄-ပါးနှင့် သုဒ္ဓိ ၄-ပါး တွဲစပ်ပုံ

- (၁) **ပါတိမောက္ခသံ၀ရသီလ**သည် ဒေသနာ ဟူသော စင်ကြယ်ကြောင်းရှိသောကြောင့် **ဒေသနာသုဒ္ဓိ မည်၏**၊ မှန်ပေ၏၊ ပါတိမောက္ခသံဝရသီလကို ဒေသနာပြောကြားခြင်းဖြင့် စင်ကြယ်ခြင်းကြောင့် ဒေသနာသုဒ္ဓိ ဟု ဆိုအပ်၏။
- (၂) **ဣန္ဒြိယသံ၀ရသီလ**သည် သံ၀ရ ဟူသော စင်ကြယ်ကြောင်းရှိသောကြောင့် **သံ၀ရသုဒ္ဓိ မည်၏**၊ မှန်ပေ၏၊ ဣန္ဒြိယသံ၀ရသီလကို "တစ်ဖန် ဤသို့ မပြုအပ်" ဟု စိတ်ကို ဆောက်တည်ခြင်းဖြင့် အထူး ပြုအပ်သော ပိတ်ဆို့စောင့်ရှောက်ခြင်းဖြင့်သာလျှင် စင်ကြယ်ခြင်းကြောင့် သံ၀ရသုဒ္ဓိ ဟု ဆိုအပ်၏။
- (၃) **အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလ**သည် ရှာမှီးခြင်း ဟူသော စင်ကြယ်ကြောင်းရှိသောကြောင့် **ပရိယေဋ္ဌိသုဒ္ဓိ** မည်၏၊ မှန်ပေ၏၊ အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလကို မသင့်သော ရှာမှီးခြင်းကို ပယ်စွန့်ကြဉ်ရောင်၍ တရားနှင့် ညီညွတ်သော ကိုယ်နှုတ်အကျင့်ဖြင့်(ဝါ) တရားနှင့်ညီစွာ ပစ္စည်းတို့ကို ဖြစ်စေသော ရဟန်းအား ရှာမှီးခြင်းဖြင့် စင်ကြယ်ခြင်းကြောင့် ပရိယေဋ္ဌိသုဒ္ဓိ ဟု ဆိုအပ်၏။
- (၄) ပစ္စယသန္နိဿိတသီလသည် ဆင်ခြင်ခြင်း ဟူသော စင်ကြယ်ကြောင်းရှိသောကြောင့် ပစ္စစေကွာဏသုဒ္ဓိ မည်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ပစ္စယသန္နိဿိတသီလကို အအေးကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းငှာ အစရှိသည်ဖြင့် ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသော အပြားရှိသော ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် စင်ကြယ်ခြင်းကြောင့် ပစ္စစေကွာဏသုဒ္ဓိ ဟု ဆိုအပ်၏။ ထို့ကြောင့် "ခံယူခြင်း၌ သတိမပြုမှု၍၊ သုံးဆောင်ခြင်း၌ သတိပြုသော ရဟန်းအား အာပတ်မသင့်" ဟူ၍ ဆိုခဲ့ပေသည်။

#### ၃။ ဒါယစ္နပရိဘောဂ

သေက္ခပုဂ္ဂိုလ် ၇–ပါးတို့၏ ပစ္စည်းကို သုံးဆောင်ခြင်းသည် ဒါယဇ္ဇပရိဘောဂ မည်၏၊ အကြောင်းမှာ– သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏သားတော် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် အဘဘုရား၏ ဥစ္စာဖြစ်ကုန်သော ပစ္စည်း

၄–ပါးတို့၏ အမွေခံဖြစ်ကြလျက် ထိုပစ္စည်း ၄–ပါးတို့ကို သုံးဆောင်ကုန်၏။

မေးခွန်းသွင်း၍ ရှင်းပြဦးအံ့၊ ဤသေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ပစ္စည်းတို့ကို သုံးဆောင်ကုန် သလော (သို့မဟုတ်) လူဒါယကာတို့၏ ပစ္စည်းတို့ကို သုံးဆောင်ကုန်သလော ဟူမူ လူဒါယကာတို့က လျူအပ်ကုန် သည် ဖြစ်ငြားသော်လည်း မြတ်စွာဘုရားက ခွင့်ပြုထားသောပစ္စည်းများ ဖြစ်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရား၏ဥစ္စာမည် ကုန်သည်သာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ပစ္စည်းတို့ကို သုံးဆောင်သည် မည်ကုန်၏' ဟု သိအပ် ၏၊ ဤအရာ၌ ဓမ္မဒါယာဒသုတ်သည်လည်း သာဓကပေတည်း။

#### ၄။ သာမိပရိဘောဂ

ရဟန္တာတို့၏ သုံးဆောင်ခြင်းသည် သာမိပရိဘောဂ မည်၏၊ အကြောင်းမှာ– ရဟန္တာတို့သည် တဏှာ၏ကျွန် အဖြစ်ကို ကျော်လွန်ကြပြီးဖြစ်သောကြောင့် ပိုင်ရှင်ဖြစ်ကြလျက် ပစ္စည်းတို့ကို သုံးဆောင်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ရဟန္တာ တို့၏သုံးဆောင်ခြင်းသည် သာမိပရိဘောဂ မည်၏။ အလုံးစုံသော အရိယာ ပုထုစဉ်တို့အား ဖြစ်သင့်သော ပရိဘောဂ

ဤ ၄–ပါးသော ပရိဘောဂတို့တွင် သာမိပရိဘောဂသည်လည်းကောင်း၊ ဒါယဇ္ဇပရိဘောဂသည်လည်းကောင်း အလုံးစုံသော အရိယာ ပုထုဇဉ်တို့အား ဖြစ်ရန် သင့်ပေ၏၊ ဣဏပရိဘောဂသည်ကား မသင့်၊ ထေယျပရိဘောဂ၌ ဆိုဖွယ် မရှိသည်သာတည်း။

သီလရှိသောသူ၏ ဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်ခြင်း

သီလရှိသောသူ၏ ဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်ခြင်းသည် ဣဏပရိဘောဂ၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်သောကြောင့်

အာဏဏျပရိဘောဂ–ကြွေးမြီကင်းသောသူ၏အဖြစ်ဖြင့်သုံးဆောင်ခြင်းသည်လည်း ဖြစ်၏။

ထို့ပြင် ဒါယဇ္ဇပရိဘောဂ၌လည်း ရေတွက်ခြင်းသို့ ရောက်၏၊ အကြောင်းမှာ သီလရှိသောရဟန်းသည် အဓိသီလဟူသော သိက္ခာနှင့် ပြည့်စုံသောကြောင့် ကျင့်ဆဲ–သေက္ခ ဟူ၍ ဆိုနိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် သီလရှိသောရဟန်း၏ ဆင်ခြင်၍သုံးဆောင်ခြင်းသည် ဒါယစ္စပရိဘောဂ၌သာလျှင် ရေတွက်ခြင်းသို့ ရောက်၏။

မြတ်သော သာမိပရိဘောဂ

၄၈

ပရိဘောဂ ၄–ပါးတို့တွင် သာမိပရိဘောဂသည် မြတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသာမိပရိဘောဂကို တောင့်တသော ရဟန်းသည် ဆိုခဲ့ပြီးသော အပြားရှိသော ပစ္စဝေက္ခဏာဖြင့် ဆင်ခြင်လျက် သုံးဆောင်သည်ဖြစ်၍ ပစ္စယသန္နိဿိတ သီလကို ပြီးပြည့်စုံစေအပ်၏၊ အကျိုးကား ဤဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့် ဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်ခြင်းကို ပြုအပ်သော ရဟန်းသည် ပြုသင့်သောကိစ္စကို ပြုလေ့ရှိသောသူ မည်၏။ မှန်ပေ၏ –

## အောက်ပါ ဂါထာအပေါင်းစကားကို ဟောကြားတော်မူအပ်ပေ၏။

ကြာဖက်၌ ရေပေါက်သည် မကပ်ငြိသော ဥပမာ

မြဲတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်သော သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ သင်္ကန်းကို မှီဝဲ၏ – ဤသို့ အစရှိသော တရားကို ကြားနာ၍ မြတ်သော ပညာရှိသော ဘုရား၏ တပည့်သည် ဆွမ်းကို လည်းကောင်း၊ ကျောင်းကိုလည်းကောင်း၊ ညောင်စောင်း စသော အိပ်ရာနေရာကို လည်းကောင်း၊ သင်္ကန်း၌ ကပ်သော မြူအညစ် အကြေးကို ဆေးလျော်ကြောင်းဖြစ်သော ရေကိုလည်းကောင်း, မြူဖုန်ကို တားမြစ်ကာကွယ်တတ်သော သင်္ကန်းကို လည်းကောင်း ဆင်ခြင်၍သာလျှင် မှီဝဲသုံးဆောင်ရာ၏။

ထိုသို့ ဆင်ခြင်၍ မှီဝဲသောကြောင့် ကြာဖက်၌ ရေပေါက်သည် မကပ်ငြိသကဲ့သို့ ထို့အတူ ရဟန်းသည် ဆွမ်း၌လည်းကောင်း၊ ကျောင်း၌လည်းကောင်း၊ အိပ်ရာနေရာ၌လည်းကောင်း၊ ရေ၌လည်းကောင်း၊ မြူဖုန်ကို တားမြစ်

ကာကွယ်တတ်သော သင်္ကန်း၌လည်းကောင်း ဤပစ္စည်း ၄–ပါးတို့၌ မကပ်ငြိဘဲ ရှိပေသည်။ "

အနာကို အသားနုတက်အောင် ဆေးလိမ်းပုံ ဥပမာ

"သုတ္တနိပါတ် ဓမ္မိကသုတ်တွင် – အရိယာတို့၏ သုံးဆောင်ရာကာလ၌ လူဒါယကာဟူသော သူတစ်ပါးထံမှ ရ၍ ထိုရဟန်းသည် ချီးမြှောက်သောအားဖြင့် ခဲဖွယ်တို့၌လည်းကောင်း၊ စားဖွယ်တို့၌လည်းကောင်း၊ လျက်ဖွယ်တို့၌ လည်းကောင်း အနာကို အသားနုတက်အောင် ဆေးလိမ်းရာ၌ကဲ့သို့ အခါခပ်သိမ်း သတိထင်သည်ဖြစ်၍ များစွာကို ကပ်လှူသော်လည်း အတိုင်းအရှည်ကို သိရာ၏။ "

သား၏အသားကိုသုံးဆောင်ကုန်သော ဇနီးမောင်နှံ ဥပမာ "ခရီးခဲ၌ သား၏အသားကိုသုံးဆောင်ကုန်သော ဇနီးမောင်နှံတို့ကဲ့သို့ လည်းကောင်း၊ လှည်းဝင်ရိုးကို ဆီထိုး သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဤအတူ ကိုယ်ခန္ဓာမျှစေခြင်း၄ာ အစာအာဟာရကို မမက်မော မတွေဝေသည် ဖြစ်၍ သုံးဆောင်

ကုန်ရာ၏။

မဟာသံဃရက္ရွိတ၏ တူတော် သံဃရက္ရွိတသာမဏေ၏ ဝတ္ထု

ပစ္စယသန္နိုဿိတသီလ၏ လုံးဝပြည့်စုံအောင် ပြုကျင့်လေ့ရှိသည်၏အဖြစ်၌ မဟာသံဃရက္ခိတ၏တူတော် သံဃရက္စိတသာမဏေ၏ဝတ္ထုကို ပြောကြားသင့်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ထိုတူတော် သံဃရက္စိတသည် ကောင်းစွာ ဆင်ခြင်၍ သုံးဆောင်ပေ၏၊ သူ၏ မိန့်ဆိုပုံမှာ–

"ကောင်းကောင်း ငြိမ်းအေးပြီးသော သလေးဆွမ်းကိုသုံးဆောင်နေသော ငါ့ကို ဦးရီးတော်ဥပ**စ္စ**ဉာယ် သည် 'သာမဏေ သင်သည် ဆင်ခြင်မှုဖြင့် မစောင့်စည်းဘဲ (ဝါ)မဆင်ခြင်ဘဲ လျှာကို မလောင်စေလင့် ပြူ၍ မိန့်ဆိုလေပြီ၊ ထိုအခါ ငါသည် ဥပစ္ဈာယ်၏ စကားကိုကြား၍ ထိတ်လန့်ခြင်း သံဝေဂကိုရခဲ့ပြီး တစ်နေရာ တည်း၌ ထိုင်လျက်ပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ခဲ့ပြီ၊ ထိုသို့ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ရောက်သော ငါသည် လဆန်း ၁၅–ရက်၌ တက်ထွန်းသော လပြည့်ဝန်းကဲ့သို့ ပြည့်စုံသောနှလုံးအကြံရှိသည်လည်းကောင်း၊ အာသဝေါ ခပ်သိမ်း ကုန်ငြိမ်းပြီးသည်လည်းကောင်း ဖြစ်ပေပြီ၊ ယခုအခါ တစ်ဖန်အသစ် ဖြစ်လတ္တံ့သောဘဝ မရှိပေပြီ" ဟူ၍ ပင်တည်း။

ထို့ကြောင့် သံဃရက္ရွိတသာမဏေမှ တစ်ပါးသော အမျိုးသားသည်လည်း ဆင်းရဲ၏ ကုန်ရာဖြစ် သော အရဟတ္တဖိုလ်ကို လိုချင်တောင့်တလတ်သော် သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ပစ္စည်းတို့ကို မှီဝဲသုံးဆောင်ရာ၏။

### သီလ ငါးပါးအပြား(ပဥ္ၾကသီလ) – ၂ မျိုး

(၁) ပထမ ပဉ္စကသီလ ပထမ ပဉ္စကသီလ၌ လူသာမဏေတို့၏သီလ စသည်တို့၏အစွမ်းအားဖြင့် သီလ ၅–ပါးအပြားရှိ၏။

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံမှာ -

"ပရိယန္တပါရိသုဒ္မွိသီလသည် အဘယ်နည်း? အရေအတွက်အားဖြင့် အပိုင်းအခြားရှိသော သိက္ခာပုဒ်

ရှိကုန်သော လူ, သာမဏောတို့၏ သီလပေတည်း၊ ဤသီလသည် ပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏၊

အပရိယန္တပါရိသုဒ္မွိသီလသည် အဘယ်နည်း? အပိုင်းအခြား မရှိသော သိက္ခာပုဒ် ရှိကုန်သော ဝိပဿနာယောဂ်ီဖြစ်သော ကလျာဏပုထုဇဉ်နှင့် အရိယာတို့မှတစ်ပါးကုန်သော ရဟန်းတို့၏သီလပေတည်း၊ ဤသီလသည် အပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏၊

ပရိပုဏ္ထပါရှိသုံ့ခွိသီလသည် အဘယ်နည်း? ဝိပဿနာကုသိုလ်အကျင့်၌ မပြတ်ယှဉ်ကုန်သော, သေက္ခတရားလျှင် အပိုင်းအခြားရှိသော, (ဂေါတြဘူတိုင်အောင်ဖြစ်သော) ကုသိုလ်တရား၌ အပြည့်အစုံ ဖြည့် ကျင့်လေ့ရှိကုန်သော, ကိုယ်နှင့်အသက်၌ မငဲ့ကုန်မူ၍ စွန့်အပ်သောအသက်ရှိကုန်သော ကလျာဏပုထုဇဉ်တို့ ၏ သီလပေတည်း၊ ဤသီလသည် ပရိပုဏ္ဏပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏၊

အပရာမဋ္အပါရီသုဒ္ဓိသီလသည် အဘယ်နည်း? ၇–ပါးသော သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ သီလပေတည်း၊ ဤ

သီလသည် အပရာမဋ္ဌပါရှိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏၊

ပဋိပဿဒ္မွိပါရှိသုဒ္မွိသီလသည် အဘယ်နည်း? မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်ဖြစ်ကုန်သော ရဟန္တာတို့၏ လည်းကောင်း၊ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတို့၏လည်းကောင်း၊ ရှေးဘုရားတို့နှင့် အလားတူဖြစ်တော်မူကုန်သော ပူဇော်အထူး ကို ခံယူတော်မူထိုက်ကုန်သော သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓမြတ်စွာဘုရားတို့၏လည်းကောင်း သီလပေတည်း၊ ဤသီလ သည် ပဋိပဿဒ္ဓိပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏" ဟူသော ဤစကားကို ဟောတော်မူအပ်၏။

ထိုပါဠိတော်၌ ဟောအပ်သော ၅–ပါးသောသီလတို့ကို အောက်ပါအတိုင်း သိအပ်၏ –

ပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိသီလ က္က, သာမဏေတို့၏သီလသည် အရေအတွက်အားဖြင့် အပိုင်းအခြားရှိသောကြောင့် ပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိ သီလ မည်၏။

အပရိယန္တပါရိသုဒ္ရွိသီလ (a) ရဟန်းတို့၏ သီလသည် အရေအတွက်အားဖြင့် အပိုင်းအခြားမရှိသောကြောင့် အပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိသီလ

မည်၏။

ရဟန်းတို့၏သီလသည် ကုဋေကိုးထောင်တစ်ရာ့ရှစ်ဆယ် ငါးသန်း သုံးသောင်းခြောက်ထောင် (၉၁၈ဝ, ၅၀,၃၆,၀၀၀) ရှိကုန်၏ ဟု ဤသို့ အရေအတွက်အားဖြင့် အပိုင်းအခြားရှိငြားသော်လည်း အကြွင်းအကျိန် မရှိ အောင် ဆောက်တည်ကျင့်သုံးရမည်ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ လာဘ်, အခြံအရံ, ဆွေမျိုး, ကိုယ်အင်္ဂါ အသက်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် မမြင်အပ်သော အပိုင်းအခြားရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း အပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိ သီလ ဟူ၍ ဟောတော်မူအပ်၏။

အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ စိရဂုမ္မအရပ်၌ သီတင်းသုံးသော သရက်သီးတို့ကို ကောက်၍မစားသော မဟာတိဿ

ထေရ်၏ သီလကဲ့သို့ ပေတည်း။

စိရဂုမ္မအရပ်၌ သီတင်းသုံးသော မဟာတိဿထေရ်၏သီလ ထိုအရှင်သည် မြတ်သောကိုယ်အင်္ဂါဟူသော အကြောင်းကြောင့် လမ်းဓားပြစသော ခိုးသူလူဆိုးတို့ နှိပ်စက် အပ်သောလူသည် ဥစ္စာကို စွန့်ရာ၏၊ မြွေကိုက်ခံရသောကာလ စသည်၌ အသက်ကိုစောင့်လိုသောသူသည် ကိုယ်အင်္ဂါ ကို စွန့်ရာ၏၊ သူတော်ကောင်းတရားကို ဆင်ခြင်အောက်မေ့သော သူသည် သုတသောမမင်းကြီး စသည်ကဲ့သို့ ကိုယ်

အင်္ဂါကိုလည်းကောင်း, ဥစ္စာကိုလည်းကောင်း, အသက်ကိုလည်းကောင်း အလုံးစုံကို စွန့်ရာ၏ "ဟူသော–

ဤသူတော်ကောင်းတို့၏ အကျင့်ကို ဆင်ခြင်အောက်မေ့ခြင်းကို မစွန့်သည်ဖြစ်၍ ဆာလောင်ခြင်းကြောင့် သေ အံ့ဖြစ်သော်လည်း အကပ်မခံဘဲ မသုံးဆောင်ရန် တားမြစ်သော သိက္ခာပုဒ်ကို မလွန်ကျူးမှု၍ ထိုအပရိယန္တပါရိသုဒ္ဓိ သီလကိုပင် မှီ၍ ဥပါသကာ၏ကျောက်န်းထက်၌ စီးလျက်ပင်လျှင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်တော်မူလေ၏၊ ထိုအရှင် ၏ မိန့်ဆိုပုံကား–

ဤဥပါသကာကြီးသည် သင်၏အဘလည်း မဟုတ်ပေ၊ အမိလည်း မဟုတ်ပေ၊ ဆွေမျိုး<mark>လည်း မဟုတ်ဝ</mark>ေီ၊ မိတ်ဆွေလည်း မဟုတ်ပေ၊ သို့ဖြစ်ပါလျက် သီလရှိသည်၏ အဖြစ်ဟူသော အကြောင်းကြောင့်သာလျှင် ဤသို့ သဘောရှိသော ပခုံးဖြင့်ထမ်းဆောင်ခြင်း အစရှိသော ကိစ္စကို ပြုပါပေ၏ – ဟု ထိတ်လန့်ခြင်းသံဝေဂကို ဖြစ်စေပြီး လျှင် အသင့်လမ်းမှန်အားဖြင့်သုံးသပ်၍ ထိုဥပါသကာ၏ကျောက်န်းထက်၌ တည်လျက်ပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက် လေ၏" ဟူ၍ပင်တည်း။

(0)ပရိပုဏ္ဏပါရိသုဒ္ရွိသီလ

ကလျာဏပုထုဇဉ်ရဟန်းတို့၏ သီလသည် ပဉ္စင်းဖြစ်သည်မှစ၍ ကောင်းစွာသွေးအပ်ပြီးသော ပတ္တမြားစစ် ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ကောင်းစွာကျင်အပ်ပြီးသော ရွှေစင်ကဲ့သို့လည်းကောင်း အလွန်စင်ကြယ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်, ဖြစ်ကာမျှပင် ဖြစ်သော ကိလေသာအညစ်အကြေးမှ ကင်းသောကြောင့် အရဟတ္တဖိုလ်၏နီးသောအကြောင်း (ပဒဋ္ဌာန်) ဖြစ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ယင်းသီလကို ပရိပုဏ္ဏပါရိသုဒ္ဓိ ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

မဟာသံဃရက္စ္ရွိတမထေရိဝတ္ထုနှင့် တူတော် စူဠသံဃရက္စ္ဓိတမထေရိဝတ္ထု

ဝါတော် ၆၀–ကျော်သော မဟာသံဃရက္ခိတမထေရ်ကြီးသည် သေရာညောင်စောင်း၌ လျောင်းနေစဉ် သံဃာ များက လောကုတ္တရာတရားရခြင်းကို မေးသဖြင့် ငါ့မှာ လောကုတ္တရာတရား မရှိ ဟု ဆို၏၊ ထိုအခါ အလုပ်အကြွေး ဖြစ်သော ရဟန်းငယ်သည် 'အရှင်ဘုရား – အရှင်သည် ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုတော်မူကုန်အံ့ ဟူသော သတင်းကိုကြား၍ ၁၂ – ယူနောတိုင်အောင်သော ပတ်ဝန်းကျင်အရပ်မှ လူတို့သည် စုရုံးရောက်ရှိလျက် နေပါကုန်၏၊ အရှင်ဘုရား၏ ပုထုဇဉ် အဖြစ်ဖြင့် စုတေခြင်းဖြစ်ပါလျှင် များစွာသောလူအပေါင်းတို့အား နှလုံးမသာခြင်း ဖြစ်ပါလိမ့်မည်ႛ ဟု လျှောက်၏။

'ငါ့ရှင်–ငါသည် မေတ္တေယျမြတ်စွာဘုရားကို ဖူးအံ့ ဟုကြံ၍ ဝိပဿနာကို အားမထုတ်ဘဲ နေခဲ့၏၊ ထိုသို့ သင် ပြောသည့်အတိုင်း ဖြစ်ပါမူ ငါ့ကိုထူ၍ အားထုတ်ရန် ခွင့်ပြုဦးလော့' ဟု ဆိုလတ်သော် ရဟန်းငယ်သည် မထေရှ်ကြီးကို ထူပေးပြီးလျှင် အပြင်သို့ထွက်လေ၏၊ မထေရ်ကြီးသည် ထိုရဟန်းငယ် အခန်းပြင်သို့ ထွက်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက်

အရဟတ္တဖိုလ်သို့ရောက်၍ လက်ဖျစ်သံဖြင့် အမှတ်သညာကို ပေး၏။

ရဟန်းသံဃာသည် စည်းဝေးလာရောက်၍ အရှင်ဘုရား ဤသို့ သေခါနီးကာလ၌ လောကုတ္တရာတရားကို ၊ အလျင်အမြန်ဖြစ်စေနိုင်သော ပြုနိုင်ခဲသောအမှုကို အရှင်ဘုရားသည် ပြုတော်မူနိုင်ပါပေကုန်၏ ဟု လျှောက်၏ ၊ 'ငါ့ရှင်တို့ ဤသေခါနီး၌ လောကုတ္တရာတရားကို လျင်မြန်စွာဖြစ်စေခြင်းသည် ခဲယဉ်းသောအမှု မဟုတ်သေး၊ စင်စစ် သော်ကား ခဲယဉ်းသောအမှုကို သင်တို့အား ငါပြောကြားပေအံ့၊ ငါ့ရှင်တို့ ငါ့သည် ရဟန်းဖြစ်သောကာလမှစ၍ အမှတ်သတိ ကင်းသဖြင့် မသိမူ၍ ချွတ်ယွင်းစွာပြုမိသော အမှုမည်သည်ကို မမြင်ပေ ဟု မိန့်ဆိုပြောကြားတော်မူ၏၊ ထိုသံဃရက္စိတမထေရ်၏တူတော်သည်လည်း ဝါငါးဆယ်ရှိသောအခါ၌ ဤအတူပင် အရဟတ္တဖိုလ် ရောက်တော်မူ လေ၏။

### သီလကို ရည်၍ ချီးကျူးသောဂါထာ

ကြားနာအပ်သော တရားသုတ နည်းသည်လည်း ဖြစ်ငြားအံ့၊ သီလ၌လည်း ကောင်းစွာ မတည်ငြားအံ့၊ ထိုသို့သောရဟန်းကို သီလအားဖြင့်လည်းကောင်း, သုတအားဖြင့်လည်းကောင်း ၂–ပါးစုံအားဖြင့် ပညာရှိတို့ သည် ကဲ့ရဲ့ကုန်၏။

နည်းသောသုတ ရှိငြားသော်လည်း သီလ၌ ကောင်းစွာ တည်ငြားအံ့၊ ထိုသို့သောရဟန်းကို သီလအား

ဖြင့် ချီးမွမ်းကုန်၏၊ ထိုရဟန်း၏သုတသည် နည်းသော်လည်း ပြည့်စုံပေ၏။

ကြားနာမှတ်သားထားသော သုတများစွာ ရှိစေကာမူ သီလ၌ ကောင်းစွာ မတည်ငြားအံ့၊ ထိုသို့သော ရဟန်းကို သီလအားဖြင့် ကဲ့ရဲ့ကုန်၏၊ ထိုသီလကင်းသောရဟန်း၏သုတသည် မိမိအကျိုး သူတစ်ပါးအကျိုး ကို မဆောင်နိုင်သောကြောင့် ပြည့်စုံသည် မမည်။

များစွာသောသုတရှိသည် လည်းကောင်း, သီလ၌ ကောင်းစွာတည်သည် လည်းကောင်း ဖြစ်ငြားအံ့၊ ထို သို့သော ရဟန်းကို သီလအားဖြင့်လည်းကောင်း, သုတအားဖြင့်လည်းကောင်း ၂–ပါးစုံအားဖြင့် ပညာရှိတို့ ချီးမွမ်းကုန်၏။

ကြားနာမှတ်သား သုတများသော, သီလစသော ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ဆောင်တတ်သော, လောကီ လောကုတ္တရာပညာနှင့် ပြည့်စုံသော မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်ဖြစ်သော ထိုသို့သောရဟန်းကို အဘယ်သူသည် ကဲ့ရဲ့ခြင်းငှာ ထိုက်အံ့နည်း၊ ဓမ္ဗူရစ်ရွှေစင်၏ တစ်နိက္ခအချိန်ရှိသော ရွှေသားကဲ့သို့ပင် မည်သူမျှ မကဲ့ရဲ့ ထိုက်ပေ၊ နတ်တို့သည်သော်လည်း ထိုရဟန်းကို ချီးမွမ်းကုန်၏၊ ဗြဟ္မာသည်လည်း ချီးမွမ်းထိုက်သည် သာ တည်း။

(ဃ) အပရာမဋ္ဌ ပါရိသုဒ္ဓိသီလ

သေက္စပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သီလသည် ဒိဋ္ဌိ၏အစွမ်းအားဖြင့် မှားယွင်းစွာ မသုံးသပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် အပရာမဋ္ဌ ပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏၊ တစ်နည်းကား – ပုထုစဉ်တို့၏ ဘဝရာဂ၏အစွမ်းအားဖြင့် မသုံးသပ်အပ်သောသီလ သည် အပရာမဋ္ဌ ပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – သူကြွယ်၏သားဖြစ်သော တိဿမထေရ်၏ သီလ ကဲ့သို့ ပေတည်း။

သူကြွယ်၏သား တိဿမထေရ်ဝတ္ထု

အရှင်တိဿသည် ထိုသို့သဘောရှိသော သီလကိုမှီ၍ အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်လိုသောကြောင့် ရန်သူလူဆိုး တို့ကို – "အမောင်တို့ ငါသည် ခြေထောက် ၂–ချောင်းတို့ကို ရိုက်ချိုးပြီးလျှင် သင်တို့ကို တခြားသို့ ထွက်မပြေးမည့် အကြောင်း သိပါစေအံ့၊ ငါသည် ရာဂနှင့်တံကွ သေခြင်းကို စက်ဆုပ်ပါ၏၊ ရှက်နိုးပါ၏" ဟု ပြောဆိုတောင်းပန်ရှာ ၏။

ရာဂနှင့်သေရမည်မှာ စက်ဆုပ်ဖွယ်၊ ရှက်ဖွယ်ဖြစ်သည်ဟု ဤသို့ စဉ်းစားကြံစည်ပြီးလျှင် အသင့်လမ်းမှန် အားဖြင့် သုံးသပ်၍ အရုဏ်တက်ချိန်ရောက်လတ်သော် "ငါသည် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ခဲ့ပေပြီ" ဟု ဥဒါန်း ကျူးရင့်မြွက်ဆိုလေ၏။

မထင်ရှားသော မထေရ်တစ်ပါးဝတ္ထု

မထင်ရှားသော မထေရ်တစ်ပါးသည် အသည်းအထန်မကျန်းမာသည်ဖြစ်၍ မိမိလက်ဖြင့် အာဟာရကို သော် လည်း သုံးဆောင်ခြင်း၄၁ မစွမ်းနိုင်သည်ဖြစ်၍ မိမိ၏ကျင်ကြီးကျင်ငယ်၌ ကျွံနစ်လျက် တပြောင်းပြန်ပြန် လူးလှိမ့်နေ ရ၏၊ ထိုသို့ လူးလှိမ့်နေရသော မထေရ်ကို ရဟန်းငယ်တစ်ပါးကမြင်၍ ဇီဝိတိန္ဒြေနှင့်စပ်သော သင်္ခါရတို့သည် သော်... ဆင်းရဲကုန်စွ 'ဟူ၍ ညည်းတွားပြောဆိုမိ၏။

ထိုရဟန်းငယ်ကို မထေရ်ကြီးက "ငါ့ရှင် ငါသည် ယခုသေသည်ရှိသော် နတ်စည်းစိမ်ကို ရအံ့၊ ဤသို့ ရအံ့ သည်၌ ငါ့မှာ ယုံမှားမရှိပေ၊ သို့သော်လည်း ဤရဟန်းသီလကို ဖျက်၍ရသော နတ်စည်းစိမ်မည်သည် သိက္ခာကို စွန့်၍ ရသော လူ့အဖြစ်နှင့် တူ၏၊ ထို့ကြောင့် အလိုမရှိ" ဟု ဆိုပြီးလျှင် "သီလနှင့်သာ အတူတကွ သေအံ့" ဟု ဆို၏၊ ထိုသို့ ဆိုပြီးနောက် အိပ်ရာ၌ပင်လျှင် လျောင်းလျက် နာကျင်ခံခက်နှိပ်စက်သော ထိုရောဂါဝေဒနာကိုပင် သုံးသပ် လျက် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီးလျှင် ရဟန်းသံဃာအား အောက်ပါဂါထာတို့ဖြင့် ပြောကြားတော်မူလေ၏။

"ငါ့ ရှင်တို့ – တစ်ခုသော အနာရောဂါက တွေ့ထိနှိပ်စက်အပ်သည် ဖြစ်၍ အသည်းအထန်ဆင်းရဲ ရောက်လျက် ဖောက်ပြန်သောကိုယ်ရှိသော ငါ၏ ဤကိုယ်ကောင်သည် နေပူရောင်ဖြင့် ပူလောင်အပ်သော မြေမှုန့်ပေါ်၌ ပစ်ချထားအပ်သော ပန်းကဲ့သို့ လျင်စွာခြောက်သွေ့သွားလတ္တံ့။

အကြင်အပုပ်ကောင်၌ ရာဂကြောင့် မေ့လျော့ကုန်သော, ရာဂဖြင့် မက်မောတွေဝေကုန်သော သတ္တဝါ တို့သည် သုဂတိဘဝသို့ ရောက်ခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်သော သီလကိုသော်လည်း ဆုတ်ယုတ် ပျက်စီးစေကုန် ဘို့၏။

နှစ်သက်ဖွယ်မဟုတ် စက်ဆုပ်ဖွယ် ဖြစ်ပါလျက် နှစ်သက်ဖွယ် ဟု မသိသူတို့က ပြောဆိုအပ်သော၊ မစင်ကြယ်သည်ဖြစ်ပါလျက် စင်ကြယ်သည် ဟု သမုတ်အပ်သော၊ ကျင်ကြီးကျင်ငယ်စသော အပုပ်အမျိုးမျိုး တို့ဖြင့် အတိပြည့်သော၊ (ပညာမျက်စိဖြင့်) မမြင်နိုင်သော လူပြိန်းအား နှစ်သက်ဖွယ် ထင်အောင် အယောင် ဆောင်ပြတတ်သော၊ ရောဂါအမျိုးမျိုးတို့ဖြင့် နာကျင်သော၊ ပုပ်ညီသော အနံ့ရှိသော သန့်ရှင်းစင်ကြယ် တပ်မက်ဖွယ်ကင်းသော၊ နာခြင်းသဘောရှိသော ဤအပုပ်ကောင်ရုပ်ကိုယ်ကို စက်ဆုပ်ရုံရှာခြင်းသည် သင်တို့ အား ဖြစ်ပါစေသတည်း"။

(င) ပဋိပဿဒ္ဓိပါရိသုဒ္ဓိသီလ

ရဟန္တာ, ပစ္စေကဗုဒ္ဓါနှင့် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဘုရားရှင်တို့၏သီလသည် အလုံးစုံသော ကိလေသာပူပန်မှု၏ ငြိမ်း အေးခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း ပဋိပဿဒ္ဓိပါရိသုဒ္ဓိသီလ မည်၏။

- - - - - - - - - - - - -

(၂) ဒုတိယ ပဥ္စကသီလ

ခုတိယ ပဉ္စကသီလ၌ ပါဏာတိပါတ စသည်တို့ကို ပယ်ခြင်းစသည်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် သီလ ၅–ပါး အပြား ရှိ၏။

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံမှာ –

"သီလတို့သည် ငါးပါးတို့တည်း၊ ပါဏာတိပါတကို ပယ်ခြင်း (ပဟာန)သည် (ဝါ)ပယ်ကြောင်းဖြစ် သော ကုသိုလ်စိတ္ထုပ္ပါဒ်သည် သီလ မည်၏၊ ပါဏာတိပါတမှ ကြဉ်ခြင်း (ဝေရမဏိ)သည် သီလ မည်၏၊ ပါဏာတိပါတ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော စေတနာသည် သီလ မည်၏၊ ပါဏာတိပါတကို ပိတ်ဆို့စောင့် ရှောက်ခြင်း(သံဝရ)သည် သီလမည်၏၊ ပါဏာတိပါတကို မလွန်ကျူးခြင်း(အဝီတိက္ကမ)သည် သီလမည်၏၊ ဤသို့ ငါးပါးတို့တည်း။

အဒိန္နာဒါနကို ပယ်ခြင်းသည် ။ ပ ။ အရဟတ္တမဂ်ဖြင့် အလုံးစုံသောကိလေသာတို့ကို ပယ်ခြင်း သည် သီလ မည်၏၊ ကြဉ်ခြင်းသည်, စေတနာသည်, ပိတ်ဆို့စောင့်ရှောက်ခြင်းသည်, မလွန်ကျူးခြင်းသည်

သီလ မည်၏။

ဤသို့သဘောရှိသော သီလတို့သည် စိတ်၏သာယာရွှင်လန်းခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏။ပ။ စင်စစ် ငြီးငွေ့ ခြင်းငှာ, တပ်မက်ကင်းခြင်းငှာ, ချုပ်ခြင်းငှာ, ငြိမ်းခြင်းငှာ, ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိခြင်းငှာ, သစ္စာလေးပါးကို သိခြင်းငှာ, နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏။"

ထိုပါဠိတော်၌ ဟောအပ်သော ၅–ပါးသောသီလတို့ကို အောက်ပါအတိုင်းသိအပ်၏ –

ပဟာန – ပယ်ခြင်း ဟူသည်မှာ – ပါဏာတိပါတ စသည်တို့ကို မဖြစ်စေခြင်းမျှ . မှတစ်ပါး တစ်စုံတစ်ခုသော တရားမည်သည် မရှိပေ၊ သို့သော် ပါဏာတိပါတ စသည်ကို မဖြစ်စေခြင်း ဟူသော ပယ်ခြင်းသည် ဆိုင်ရာ ဆိုင်ရာ နောက်နောက် ကုသိုလ်တရား၏တည်ရာအဖြစ်ဖြင့် လွန်စွာဆောင်တတ်သော တည်ရာ(ဥပဓာရဏ) ဖြစ်ပေ၏၊ တုန်လှုပ် ခြင်း မရှိသည်ကို ပြုသဖြင့် ကောင်းစွာအညီအညှတ်ထားခြင်း(သမာဓာန)လည်း ဖြစ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ဥပဓာရဏ လွန်စွာဆောင်ခြင်း၊ သမာဓာန ကောင်းစွာထားခြင်း ဟူသော သီလအနက်ဖြင့် သီလဟူ၍ ဟောအုပ်ပေသည်။

ဤပဟာနမှ တစ်ပါးကုန်သော ဝေရမဏိ, စေတနာ, သဲဝရ, အဝီတိက္ကမ ဟူသော ၄-ပါးသော တရားတို့ကို ပါဏာတိပါတ စသည်မှ ရောင်ကြဉ်ခြင်း၏အစွမ်းအားဖြင့် လည်းကောင်း၊ ပါဏာတိပါတ စသည်တို့ကို ပိတ်ဆို့ စောင့်ရောက်ခြင်း၏အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း, ထို ၂-ပါးသော ရောင်ကြဉ်ခြင်း, ပိတ်ဆို့စောင့်ရောက်ခြင်းတို့နှင့် ယှဉ်သောစေတနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊ ပါဏာတိပါတ စသည်ကို မလွန်ကျူးသောပုဂ္ဂိုလ်၏ မလွန်ကျူး ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် လည်းကောင်း စိတ်ဖြစ်ခြင်းကို ရည်၍ ဟောအပ်ကုန်၏၊ ဤဆိုအပ်ခဲ့သည့်အတိုင်း ပဟာန သီလ စသည်၏အစွမ်းအားဖြင့် ၅-ပါးအပြားရှိ၏။

သီလ ၅-ပါး

(က) ပဟာနသီလ – ပါဏာတိပါတကို ပယ်ခြင်း (ပဟာန)သည် (ဝါ)ပယ်ကြောင်းဖြစ်သော ကုသိုလ်စိတ္တုပ္ပါဒ် သည် ပဟာနသီလ မည်၏။

(ခ) ဝေရမဏိသီလ – ပါဏာတိပါတမှ ကြဉ်ခြင်း (ဝေရမဏိ)သည် ဝေရမဏိသီလ မည်၏။

(ဂ) စေတနာသီလ – ပါဏာတိပါတ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော စေတနာသည် စေတနာသီလ မည်၏။

(ဃ) သံဝရသီလ – ပါဏာတိပါတကို ပိတ်ဆို့စောင့်ရှောက်ခြင်း (သံဝရ)သည် သံဝရသီလ မည်၏။

(c) အဝီတိက္ကမသီလ – ပါဏာတိပါတကို မလွန်ကျူးခြင်း (အဝီတိက္ကမ)သည် အဝီတိက္ကမသီလ မည်၏။

ဤသို့ ပါဏာတိပါတကို ပယ်, ကြဉ်, ဆန့်ကျင်, ပိတ်ဆို့, မလွန်ကျူးခြင်းဖြင့် သီလ ၅–ပါး ဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူ . .

- (၂) အဒိန္နာဒါနကို (၃) ကာမေသမိစ္ဆာစာရကို (၄) မုသာဝါဒကို (၅) ပိသဏဝါစာကို (၆) ဖရသဝါစာကို
- (၇) သမ္မပ္မလာပကို (၈) အဘိဋ္ဌာကို (၉) ဗျာပါဒကို (၁၀) မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိကို ...၊
- (၁၁) လောကမှ ထွက်မြောက်ကြောင်းဖြစ်သော နေက္ခမ္မဖြင့် (ဝါ) အလောဘပြဋ္ဌာန်းသော ကုသိုလ်စိတ္တုပ္ပါဒ်ဖြင့် ကာမစ္ဆန္ဒကို ပယ်ခြင်းသည်
- (၁၂) မေတ္တာဟူသော အဗျာပါဒဖြင့် **ဗျာပါဒ**ကို ..
- (၁၃) အလင်း၌ အမှတ်သညာဖြင့် **ထိနမိဒ္ဓ**ကို မ

(၁၄) မပျံ့လွင့်ခြင်းဖြင့် ဥဒ္ဓစ္စကို ..

```
ကုသိုလ်စသောတရားတို့ကို ဆုံးဖြတ်ခြင်းဟူသော ဓမ္မဝဝတ္ထာန်ဖြင့် ဝိစိကိစ္ဆာကို ..
(၁၅)
(၁G)
      ဉာဏ်ဖြင့် အဝိဇ္ဇာကို မ
      ပါမော္ဇဖြင့် ဈာန်သမာပတ်တို့၌ မမွေ့လျော်ခြင်းကို မ
(27)
      ပထမဈာန်ဖြင့် နီဝရဏတို့ကို ..
(၁၈)
      ဒုတိယဈာန်ဖြင့် ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ..
(၁၉)
      တတိယဈာန်ဖြင့် ပီတိကို ..
(၂၀)
       စတုတ္ထဈာန်ဖြင့် သုခ ဒုက္ခ္ ကို မ
(c_{\parallel})
       အာကာသာနဥ္စာယတနသမာပတ်ဖြင့် ရုပသညာကိုလည်းကောင်း, ပဋိဃသညာကိုလည်းကောင်း,
(၂၂)
       နာနတ္တသညာ ကိုလည်းကောင်း...
       ဝိညာဏဍ္ဍာယတနသမာပတ်ဖြင့် အာကာသာနဥ္စာယတနသညာကို မ
(35)
       အာကိဥ္စညာယတနသမာပတ်ဖြင့် ဝိညာဏဥ္စာယတနသညာကို ..
(၂၄)
       နေဝသညာနာသညာယတနသမာပတ်ဖြင့် အာကိဥညာယတနသညာကို..
(၂၅)
       အနိစ္စာနုပဿနာဖြင့် နိစ္စသညာကို ..
(၂၆)
       ဒုက္ခာနုပဿနာဖြင့် သုခသညာကို..
(၂၇)
       အနတ္တာနုပဿနာဖြင့် အတ္တသညာကို ..
(၂၈)
       နိဗ္ဗိဒါနုပဿနာဖြင့် အားရနှစ်သက်ခြင်း နန္ဒီကို မ
(၂၉)
       ဝိရာဂါနုပဿနာဖြင့် တပ်မက်သော ရာဂကို ..
(20)
       နိရောဓာနုပဿနာဖြင့် ဖြစ်ခြင်း သမုဒယကို ..
(၃၁)
       ပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿနာဖြင့် စွဲလမ်းခြင်း အာဒါနုကို ..
 (၃J)
       ခယာနုပဿနာဖြင့် တစ်လုံးတစ်ခဲတည်းဟု ထင်သော ဃနသညာကို ..
(55)
       ဝယာနုပဿနာဖြင့် ပေါင်းစုအားထုတ်ခြင်း အာယူဟနကို ..
 (၃၄)
       ဝိပရိဏာမာနုပဿနာဖြင့် မြဲမြဲခိုင်ခဲ့သည်ဟု ထင်သော မှဝသညာကို ..
 (၃၅)
       အနိမိတ္တာနုပဿနာဖြင့် တည်မြဲဟန် နီမိတ်ကို ..
 (2G)
       အပ္ပဏိဟိတာနုပဿနာဖြင့် တောင့်တခြင်း ပဏီမိကို ..
 (<sub>2</sub>7)
        သုညတာနုပဿနာဖြင့် အတ္တဟုမှားသော နှလုံးသွင်းခြင်း အဘိနိဝေသကို ..
 (၃၈)
        အဓိပညာဓမ္မဝိပဿနာဖြင့် အနှစ်ရှိသည်ဟု ယူသော နှလုံးသွင်းခြင်းကို ..
 (၃၉)
       ယထာဘူတဉာဏ်အမြင်ဖြင့် တွေဝေသော နှလုံးသွင်းခြင်း သမ္မောဟဘိန်ဝေသကို ..
 (90)
        အာဒီနဝါနုပဿနာဖြင့် သင်္ခါရတို့၌ အားကိုးရာဟု မှားသောနှလုံးသွင်းခြင်းကို ..
 (çə)
        ပဋိသင်္ခါနုဂဿနာဖြင့် တစ်ဖန်မဖြစ်ခြင်းကို မ
 (\varsigma_{.l})
        ဝိဝဋ္ဌနာနုပဿနာဖြင့် ယှဉ်တွဲငြိကပ်သောအားဖြင့် သင်္ခါရတို့၌ မှားယွင်းစွာ နှလုံးသွင်းခြင်းကို–
 (၄၃)
        သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့် ဒိဋ္ဌိနှင့်အတူ တစ်ဦးတည်း၏သန္တာန်၌တည်သော ကိလေသာတို့ကို ..
 (99)
       သကဒါဂါမိမဂ်ဖြင့် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော ကိလေသာတို့ကို ..
 (ვე)
 (၄၆) အနာဂါမိမဂ်ဖြင့် သိမ်မွေ့သောကိလေသာတို့ကို ..
        အရဟတ္တမဂ်ဖြင့် အလုံးစုံသောကိလေသာတို့ကို
 (\varsigma\gamma)
            ပယ်, ကြဉ်, ဆန့်ကျင်, ပိတ်ဆို့, မလွန်ကျူးခြင်းဖြင့် သီလ ၅–ပါးစီ ဖြစ်ကြကုန်၏။
 ရှင်သာရိပုတ္တရာ ဟောကြားတော်မူအပ်သော သီလ၏အကျိုးအဆက်ဆက်
       ဤသို့သဘောရှိသော သီလတို့သည် –
 (၁) စိတ်၏သာယာရွှင်လန်းခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊
 (၂) နုသောပီတိအလို့ ၄၁ ဖြစ်ကုန်၏၊
 (၃) အားကြီးသောပီတိ အလို့ ၄၁ ဖြစ်ကုန်၏၊
  (၄) ကိုယ်စိတ်ငြိမ်းအေးခြင်းအလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊
```

(၅) ရွှင်လန်းဝမ်းသာခြင်းအလို့ ၄၁ ဖြစ်ကုန်၏ ၊ (၆) သမာဓိကို မှီဝဲထုံခြင်း၄၁ ဖြစ်ကုန်၏ ၊ (၇) သမာဓိကို ပွားခြင်း၄၁ ဖြစ်ကုန်၏ ၊ ၅၄ ဓမ္မဗျူဟာ

(၈) အကြိမ်များစွာ ပြုခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊

(၉) သမာဓိ၏ အဆင်တန်ဆာဖြစ်သော သဒ္ဓိန္ဒြေ စသည်တို့၏ ဖြစ်ခြင်းအလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊

(၁၀) သမာဓိ၏ အထောက်အပံ့အလို့ ၄၁ ဖြစ်ကုန်၏၊

(၁၁) သမာဓိ၏ အခြံအရံဖြစ်သော သတိ, ဝီရိယ စသော တရားအပေါင်း၏ ပြည့်စုံခြင်းအလို့ငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊

(၁၂) သမာဓိ၏ ထက်ဝန်းကျင်ပြည့်စုံခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊

(၁၃) စင်စစ် ငြီးငွေ့ခြင်းငှာ, တပ်မက်ကင်းခြင်းငှာ, ချုပ်ခြင်းငှာ, ငြိမ်းခြင်းငှာ, ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိခြင်းငှာ,

(၁၄) သစ္စာလေးပါးကို သိခြင်းငှာ၊

(၁၅) နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏။

### သီလ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်း၊ ဖြူစင်ကြောင်း

(စ) သီလ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းသည် အဘယ်နည်း? (ဆ) သီလ၏ ဖြူစင်ကြောင်းသည် အဘယ်နည်း?

### သီလ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်း (သီလသံကိလေသ)

လာဘ်, အခြံအရံ, အဆွေအမျိုး, ကိုယ်အင်္ဂါ, အသက် စသည်တို့ကို အကြောင်းပြု၍ ပျက်ခြင်းဖြင့် လည်း ကောင်း၊ ၇–ပါးသော မေထုန်ငယ်တို့နှင့် ယှဉ်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း–သီလ၏ကျိုးခြင်း, ပေါက်ခြင်း, ကျားခြင်း, ပြောက်ခြင်း အစရှိသော အဖြစ်သည် သီလ၏ညစ်နွမ်းကြောင်း(သံကိလေသ) ဖြစ်၏။

### သီလညစ်နွမ်းပုံ ၄–မျိုး နှင့် ဥပမာများ

ကျိုးသောသီလ – 'အနားအစွန်းပြတ်သော အဝတ်ကဲ့သို့' ၇–ပါးသော အာပတ်တို့တွင် အစသိက္ခာပုဒ်၌ လည်း ကောင်း၊ အဆုံးသိက္ခာပုဒ်၌လည်းကောင်း ပျက်သောသီလသည် ကျိုးသောသီလ (စဏ္ဍသီလ) မည်၏။

ပေါက်သောသီလ – 'အလယ်၌ ပေါက်သောအဝတ်ကဲ့သို့ 'အလယ်သိက္ခာပုဒ် ပျက်သောသီလသည် ပေါက်သောသီလ (ဆိဒ္ဒသီလ) မည်၏။

ကျားသောသီလ – 'ကျောကုန်းဝမ်းဗိုက်စသည်တို့၌ အမည်း, အနီစသော မျိုးကွဲအဆင်းများဖြင့် ကြောင်ကြားသော နွားမကဲ့သို့' ၂–ပါး ၃–ပါးသော သိက္ခာပုဒ်များ အစဉ်အတိုင်းပျက်သောသီလသည် ကျားသော သီလ(သဗလသီလ) မည်၏။

ဖြောက်သောသီလ – 'အစက်အပြောက် မျိုးကွဲအဆင်းများရှိသော နွားမကဲ့သို့' အကြားအကြား တစ်ခုကျော်စီ၌ သိက္ခာ ပုဒ်များ ပျက်သောသီလသည် ပြောက်သောသီလ(**ကမ္မာသသီလ**) မည်၏။

ဆောင် - စ, ဆုံးနှစ်ရပ်၊ ပျက်စီးလတ်၊ ကျိုးပြတ်ခေါ် ခဏ္ဍ။ အလယ်အတွင်း၊ ပျက်စီးခြင်း၊ ပေါက်ထွင်းမည် ဆိဒ္ဒ။ စဉ်တိုင်းအများ၊ ပျက်စီးငြား၊ ကြောင်ကျား သဗလ။ အကြားကြားကွက်၊ ပျက်စီးလက်၊ ပြောက်ကွက် ကမ္မာသ။ (ဝိသုဒ္ဓိမဂ်အရသာ)

မေထုန်ငယ် ၇–ပါး

မေထုန်ငယ် ၇–ပါးတို့နှင့် စပ်ယှဉ်သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကျိုးခြင်းစသည်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် မေထုန

သုတ်၌ ဧာဏုဿောဏ်ပုဏ္ဏားအား ဟောတော်မူပုံမှာ –

"ဧာဏုသောာဏိပုဏ္ဏား – ဤလောက၌ အချို့သော သမဏဖြစ်စေ, ဗြဟ္မဏဖြစ်စေ မြတ်သော အကျင့် (သီလ)ကို ကောင်းစွာကျင့်သူဟု ဝန်ခံပါလျက် မာတုဂါမနှင့် အတူတကွ ၂–ယောက် ၂–ယောက်တို့ ရောက်အပ်သော မေထုန်ကြီးသို့ မရောက်သော်လည်း မာတုဂါမ၏ နံ့သာစသည်ဖြင့် လိမ်းကျံပွတ်သပ်ပေး ခြင်း, နှိပ်နယ်ပေးခြင်း, ရေချိုးပေးခြင်း, ဆုပ်နယ်ပေးခြင်းကို သာယာလက်ခံ၏၊ ဤသို့ မာတုဂါမ၏ပြုစုမှုကို သာယာခြင်းစသောအမှုသည် မြတ်သောအကျင့်သီလ၏ ကျိုးပျက်ခြင်းလည်း မည်၏၊ အပေါက်လည်း မည် ၏၊ အကြောင်အကြားလည်း မည်၏၊ အပျောက်အကွက်လည်း မည်၏၊ ဤသို့သော သမဏဗြဟ္မဏကို မေထုန်ငယ်နှင့် စပ်ယှဉ်လျက် မြတ်သောအကျင့်ကို မစင်မကြယ်ကျင့်သူ ဟူ၍ ဆိုအပ်၏၊ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း, အိုခြင်း,သေခြင်း, ပူဆွေးခြင်း,ငိုကြွေးခြင်း, ဆင်းရဲခြင်း, နှလုံးမသာခြင်း, ပြင်းစွာပူပန်ခြင်းတို့မှ မလွတ်သေး၊ ဆင်းရဲမှမလွတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏။ (၁)

ပုဏ္ဏား – တစ်ဖန်တစ်မျိုးကား ဤလောက၌ အချို့သော သမဏ။ ပ။ မာတုဂါမ၏ လိမ်းကျံပွတ် သပ်ပေးခြင်း, ဆုပ်နယ်ခြင်းကို မသာယာငြားသော်လည်း မာတုဂါမနှင့် အတူတကွ ပြင်းစွာရယ်၏၊ ကိုယ် လက် ထိပါးကစား၏၊ ယုယုယယ ပြောဆိုပြုမူ၏၊ ထိုသူသည် ထိုပြင်းစွာရယ်ခြင်းစသည်ကို နှစ်သက် သာယာ၏။ ပ ။ ဆင်းရဲမှ မလွှတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏။ (၂)

ပုဏ္ဏား – တစ်ဖန်တစ်မျိုးကား ဤလောက၌ အချို့သော သမဏ ။ ပ ။ မာတုဂါမနှင့် အတူတကွ ပြင်းစွာ မရယ်, မကစား, မယုယငြားသော်လည်း၊ မာတုဂါမ၏မျက်စိကို မိမိမျက်စိဖြင့် မျက်နှာခြင်းဆိုင် စူးစိုက်၍ ကြည့်၏, တစိတစောင်း စောင်းငဲ့၍ ကြည့်၏၊ ထိုသူသည် ထိုကြည့်ရခြင်းကို သာယာ၏ ။ ပ ။ ဆင်းရဲမှ မလွှတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏။ (၃)

ပုဏ္ဏား – တစ်ဖန်တစ်မျိုးကား ဤလောက၌ အချို့သော သမဏာ။ ပ ။ မာတုဂါမ၏မျက်စိကို မိမိ မျက်စိဖြင့် စူးစိုက်၍ မကြည့်၊ စောင်းငဲ့၍ မကြည့်ငြားသော်လည်း နံရံတစ်ဖက်မှဖြစ်စေ, တံတိုင်းတစ်ဖက်မှ ဖြစ်စေ မာတုဂါမ၏ ရယ်သံ, ပြောဆိုသံ, သီချင်းဆိုသံ, ငိုသံကို နားထောင်၏၊ ထိုသူသည် ထိုအသံကို နှစ်သက်သာယာ၏ ။ ပ ။ ဆင်းရဲမှ မလွတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏။ (၄)

ပုဏ္ဏား – တစ်ဖန်တစ်မျိုးကား ဤလောက၌ အချို့သော သမဏ ။ ပ ။ ငိုသံကို နားမထောင်ငြား သော်လည်း၊ ထိုသမဏဗြဟ္မဏသည် အကျင့်ကို ဆောက်တည်သည်မှ ရှေးကာလ၌ မာတုဂါမနှင့်အတူ ရယ် ရွှင်ပြောဆို ကိုယ်လက်ထိပါးကစားဖူးသော အမူအရာတို့ကို အဖန်ဖန်အောက်မေ့၏၊ ထိုသူသည် ထိုရယ်ရွှင် ပြောဆိုဖူး ကစားဖူးသောအမူအရာတို့ကို နှစ်သက်သာယာ၏။ ပ ။ဆင်းရဲမှ မလွတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏။ (၅)

ပုဏ္ဏား – တစ်ဖန်တစ်မျိုးကား ဤလောက၌ အချို့သော သမဏ။ ပ ။ မာတုဂါမနှင့်အတူ ရယ်ရွှင် ပြောဆို ကစားဖူးသောအမူအရာတို့ကို မအောက်မေ့ငြားသော်လည်း၊ ငါးပါးအာရုံကာမဂုဏ်တို့နှင့် တကွဖြစ် လျက် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ စံပယ်ပျော်ပါးကစားနေသော သူကြွယ်ကိုဖြစ်စေ, သူကြွယ်၏သားကိုဖြစ်စေ သာ ယာသောစိတ်ဖြင့် ကြည့်ရှုတွေ့မြင်၏၊ ထိုသူသည် ထိုတွေ့မြင်ရသောကာမဂုဏ်ကို နှစ်သက်သာယာ၏။ ပ ။ ဆင်းရဲမှ မလွှတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏။ (၆)

ပုဏ္ဏား – တစ်ဖန်တစ်မျိုးကား ဤလောက၌ အချို့သော သမဏ္။ ပ ။ ငါးပါးအာရုံကာမဂုဏ်တို့နှင့် တကွဖြစ်လျက် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ စံပယ်ပျော်ပါးကစားနေသောသူကို သာယာသောစိတ်ဖြင့် မကြည့်ရှုမတွေ့ မြင်ငြားသော်လည်း ငါသည် ဤသီလဖြင့်သော်လည်းကောင်း, ဤကျင့်ဝတ်ဖြင့်သော်လည်းကောင်း, ဤ ပြု နိုင်ခဲသော ခြိုးခြံသောအကျင့်ဖြင့်သော်လည်းကောင်း, ဤမေထုန်မှကြဉ်ရောင်ခြင်းဟူသော အကျင့်မြတ်ဖြင့် သော်လည်းကောင်း – နတ်မင်းသော်လည်း ဖြစ်အံ့၊ သာမန်နတ်သော်လည်းဖြစ်အံ့ ဟု တစ်မျိုးမျိုးသော နတ် ပြည်ကိုတောင့်တ၍ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်၏၊ ထိုသူသည် ထိုနတ်ပြည်ကို နှစ်သက်သာယာ၏၊ အလိုရှိ ၏၊ ဤသို့ နတ်ပြည်ကို သာယာခြင်း စသောအမှုသည် မြတ်သောအကျင့် သီလ၏ကျိုးပျက်ခြင်းလည်း မည်၏၊ အပေါက်လည်း မည်၏၊ အကြောင်အကျားလည်း မည်၏၊ အပြောက်အကွက်လည်း မည်၏၊ ဤသို့ သောသမဏဗြဟ္မဏကို မေထုန်ငယ်နှင့်စပ်ယှဉ်လျက် မြတ်သောအကျင့်ကို မစင်မကြယ်ကျင့်သူဟူ၍ ဆိုအပ်၏၊ ပဋိသန္ဓေနခြင်း, အိုခြင်း, သေခြင်း, ပူဆွေးခြင်း, ငိုကြွေးခြင်း, ဆင်းရဲခြင်း, နှလုံးမသာခြင်း, ပြင်းစွာပူပန်ခြင်းတို့မှ မလွတ်သေး၊ ဆင်းရဲမှ မလွတ်သေး ဟူ၍ ငါဆို၏ "ဟူ၍ပင်တည်း။ (၇)

ဆောင် – ပွတ်သပ် မကျူး၊ ရယ်မြူး မရှိ၊ မျက်စိ မဆုံ၊ သံစုံ မပစ်၊ ရှေးဖြစ် မကြံ၊ မောင်နှံ ငုံ့ရှောင်၊ နတ်ဘောင် မရွယ်၊ ခုနှစ်သွယ်၊ လွတ်ဖွယ် မေထုန်တည်း။

### သီလ၏ ဖြူစင်ကြောင်း (သီလဝေါဒါန)

(၁) သိက္ခာပုဒ်တို့၏ အချင်းခပ်သိမ်း မပျက်ခြင်း၊

(၂) ပျက်သောသိက္ခာပုဒ်တို့ကို ကုစားကောင်းပါက တစ်ဖန်ကုစားခြင်း၊

(၃) မေထုန်ငယ် ၇–ပါးနှင့် မစပ်ယှဉ်ခြင်း၊

(၄) ယုတ်မာသောတရား ၁၄–ပါးတို့၏ မဖြစ်ခြင်း၊

(၅) 'အလိုနည်းခြင်း, ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း, ကိုလေသာကို ခေါင်းပါးစေခြင်း' စသောဂုဏ်ကျေး**ဇူးတို့ ၏ ဖြစ်**ခြင်း– တို့သည် သီလ၏ ဖြူစင်ကြောင်း ဖြစ်၏ ။ ენ ဓမ္မဗျူဟာ

ထိုသို့သော သီလတို့ကို မကျိုးသောသီလ(အ,ခဏ္ဍသီလ)၊ မပေါက်သောသီလ(အ,ဆိဒ္ဒသီလ)၊ မကြောင် ကျားသောသီလ (အ,သဗလသီလ)၊ မပြောက်မကွက်သောသီလ (အ,ကမ္မာသသီလ)ဟု ဆိုအပ်၏။

ထို မကျိုး မပေါက် မကျား မပြောက်သောသီလတို့သည်ပင်လျှင် . .

ဝိဝဋ္ဌူပနိဿယဖြစ်၍ တဏှာ၏ကျွန်အဖြစ်မှ လွတ်စေလျက် တော်လှန်သည်၏ (က) ဘုဓိဿသီလ အဖြစ်ကို ပြုသောကြောင့် ဘုမိဿ(တော်လှန်သော)သီလလည်း မည်၏။

🗕 ပညာရှိတို့ ချီးမွမ်းအပ်သည်၏အဖြစ်ကြောင့် ဝိညူပသဋ္ဌသီလလည်း မည်၏။ (ခ) ဝိညူပသဋ္ဌသီလ

 တဏာဒိဋ္ဌိဖြင့် မှားယွင်းစွာ မသုံးသပ်အပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် အပရာမဋ္ဌသီလ (ဂ) အပရာမဋ္ဌသီလ လည်း မည်၏။

(ဃ) သမာဓိသံဝတ္တနိ ကသီလ – ဥပစာရသမာဓိ, အပ္ပနာသမာဓိကို ဖြစ်စေနိုင်သောကြောင့် သမာဓိသံဝတ္တနိက သီလလည်း မည်၏။

။ ယုတ်မာသောတရား ၁၄–ပါးမှာ– မှတ်ချက် ။

(၂) ရန်ငြိုးဖွဲ့ခြင်း(ဥပနာဟ) (၁) အမျက်ထွက်ခြင်း(ကောဓ)

(၄) ဂုဏ်မြင့်သူနှင့်တန်းတူပြု၍ဘက်ပြိုင်ခြင်း(ပလာသ) (၃) သူ့ကျေးဇူးကို ချေဖျက်ခြင်း(မက္ခ)

(၆) ဝန်တိုခြင်း(မစ္ဆရိယ) (၅) မနာလိုခြင်း(ဣဿာ)

(၇) ကိုယ့်အပြစ်ကို ဖုံးကွယ်လှည့်ပတ်ခြင်း(မာယာ) (၈) ဂုဏ်ရှိဟန်ဆောင်ခြင်း(သာထေယျ)

(၉) အရှိအသေမပြုနိုင်အောင် ခက်ထန်ခြင်း(ထမ္ဘ) (၁၀) သူ့ ထက်သာအောင်ပြု၍ ချုပ်ချယ်ခြင်း(သာရမ္ဘ)

(၁၂) အလွန်မာန်မှုခြင်း(အတိမာန) (၁၁) အထင်ကြီးခြင်း(မာန) (၁၄) မေ့လျော့ခြင်း(ပမာဒ) တို့တည်း။ (၁၃) မာန်ယစ်ခြင်း(မဒ)

# သီလ၏ဖြူစင်ကြောင်းဂုဏ်အပေါင်းနှင့် ပြည့်စုံနိုင်ကြောင်း ၂–ပါး

သီလပျက်စီးခြင်း၏ အပြစ်ကို ရှုမြင်ခြင်း၊

သီလပြည့်စုံစင်ကြယ်ခြင်း၏ အကျိုးကိုရှမြင်ခြင်း ဟူသော အကြောင်း၂–ပါးတို့ဖြင့် သီလ၏ဖြူစင်ကြောင်းဂုဏ် ŢII. အပေါင်းသည် ပြီးစီးပြည့်စုံတတ်ပေသည်။

သီလပျက်စီးခြင်း၏ အပြစ်များကို ရှုမြင်ခြင်း၊

" ရဟန်းတို့ – ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်၏ သီလပျက်စီးခြင်း၏ အပြစ်တို့သည် ဤငါးပါးတို့ပေတည်း " ဤသို့ အစ ရှိသောသုတ်၌ လာသောနည်းဖြင့် သီလပျက်စီးခြင်း၏အပြစ်ကို မှတ်အပ်၏။ (သီလပျက်စီးခြင်း၏အပြစ်တို့ကို သီလ၏အကျိုးငါးပါးနှင့် ဆန့်ကျင်ဘက် ယူပါ။) (နှာ –၁၀ ရှု)

(ခ) တစ်နည်းသော်ကား –

မနှစ်သက် မမြတ်နိုးအပ်ခြင်း၊

သီတင်းသုံးဖော်တို့က မဆုံးမအပ်ခြင်း၊ (J)

သီလပျက်ခြင်းကို အကဲ့ရဲ့ခံရခြင်းကြောင့် လွန်စွာဆင်းရဲရှိခြင်း၊ (5)

သီလရှိသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ချီးမွမ်းလျှင် ငါကား အကျင့်ကောင်းကို မကျင့်မိချေ'ဟု ဤသို့ စသည်ဖြင့် ဆင်ခြင်မိတိုင်း နှလုံးမသာခြင်း၊

သီလပျက်ခြင်းဖြင့် ပိုက်ဆံလျှော်ပုဆိုးကဲ့သို့ (ဂုဏ်အဆင်းကိုယ်အဆင်း ကင်းသည်ဖြစ်၍)အဆင်းမလှခြင်း၊ (ე)

ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်၏ ပြုကျင့်ပုံကို တွေ့မြင်သဖြင့် အတုလိုက်၍ ကျင့်သောရဟန်းတို့အား ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး အပါယ်ဆင်းရဲကို ဆောင်တတ်ဖြစ်စေတတ်သောကြောင့် ဆင်းရဲကို ဖြစ်စေတတ်သော အတွေ့ဆိုး ရှိခြင်း၊

ဒါယကာတို့၏လျူဖွယ်ဝတ္ထုကို ဒုဿီလရဟန်းသည် အလျူခံ၏၊ ထိုအလျူရှင်ဒါယကာတို့အား အကျိုး  $(\gamma)$ များသည်၏ အဖြစ်ကို မပြုခြင်းကြောင့် နည်းသောတန်ဖိုးလည်း ရှိ၏၊

နှစ်ပေါင်းများစွာ စုဝေးနေသော မစင်တို့ဖြင့် ပြည့်သော မစင်တွင်းကဲ့သို့ သုတ်သင်ခြင်း၄ာလည်း ခဲယဉ်း၏ ၊ (െ)

သူသေကောင်ဖုတ်သော ထင်းကုလားကဲ့သို့ လူ့စည်းစိမ်, ရဟန်းစည်းစိမ် ဟူသော ၂–မျိုးသော စည်းစိမ် (B) မှလည်း အပဖြစ်၏၊

ရဟန်းအဖြစ်ကို ဝန်ခံသော်လည်း ရဟန်းအစစ် မဟုတ်သည် သာတည်း၊ ဥပမာ – နွားအုပ်နောက်သို့ (၁၀) အစဉ်လိုက်သော မြည်းနှင့်တူ၏၊

ခပ်သိမ်းသောသူတို့၏ ရန်သူဖြစ်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကဲ့သို့ အမြဲမပြတ် ထိတ်လန့်ရ၏၊ (00)

(၁၂) လူအပေါင်းတို့အလယ်၌ သူသေကောင်ကဲ့သို့ သံဃာ့အလယ်၌ တည်နေသော်လည်း ပေါင်းသင်းဆက်

ဆံခြင်း၄ာလည်း မထိုက်၊

(၁၃) သူသေကောင်ဖုတ်သော သုသာန်မီးသည် မီးပူဇော်သော ဗြာဟ္မဏတို့၏ ပူဇော်ခြင်းကို မထိုက်သကဲ့သို့ သုတစသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့နှင့် ပြည့်စုံပါသော်လည်း သီတင်းသုံးဖော်သံဃာတော်တို့၏ ပူဇော်ခြင်းငှာ မထိုက်ချေ၊

(၁၄) မျက်စိကန်းသူသည် အဆင်းကိုမြင်ခြင်း၌ မဖြစ်ထိုက်သကဲ့သို့ ဈာန် မဂ် ဖိုလ် တရားထူးကို ရခြင်း၄ာ

မဖြစ်ထိုက်တော့ချေ၊

(၁၅) ခွန်းစဏ္ဍားလူငယ်သည် မင်းအဖြစ်၌ မျှော်လင့်တောင့်တခြင်းကင်းသကဲ့သို့ (သမထ ဝိပဿနာ အကျင့် ဟူသော) ပဋိပတ္တိ သဒ္ဓမ္မ၊ (မဂ် ဖိုလ် နိဗ္ဗာန် ဟူသော) ပဋိဝေဓ သဒ္ဓမ္မ၌ မျှော်လင့်တောင့်တခြင်းလည်း ကင်း၏၊

(၁၆) ချမ်းသာသည်ဟု (သူ့ဟာသူ) ထင်မှတ်ရသော်လည်း ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်သည် အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ်၌ ဟော တော်မူအပ်သော ဆင်းရဲခြင်းရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့် ဆင်းရဲနေသည်သာတည်း။

အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ်

ကာမဂုဏ်ငါးပါးကို သုံးဆောင်ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သောချမ်းသာ, သူတစ်ပါးတို့၏ ရှိခိုးခြင်းမြတ်နိုးခြင်း စသည် တို့ကြောင့် ဖြစ်သောချမ်းသာ စသော ချမ်းသာတို့၌ သာယာမက်မောသောစိတ်ရှိသော ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ထိုဆိုခဲ့ သောချမ်းသာတို့၌ သာယာခြင်းလျှင် အကြောင်းရှိသော, ဆင်ခြင်ကြည့်ကာမျှဖြင့် နှလုံးပူပန်ခြင်း သွေးပူအန်ခြင်းကို ဖြစ်စေနိုင်သော, အလွန်ဆိုးဝါးအခံခက်လှစွာသော ဆင်းရဲကို ပြတော်မူလိုသောကြောင့် (ခပ်သိမ်းသောအခြင်းအရာ အားဖြင့် ကံ၏ အကျိူးကို မျက်မှောက်မြင်တော်မူသော) မြတ်စွာဘုရားသည် အဂ္ဂိက္ခန္ဓောပမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူ ပေ၏။

"ရဟန်းတို့ – ရဲရဲတောက်သော ထက်ဝန်းကျင်မှ တောက်ပသော တစ်ခဲနက် မီးလျှံအပေါင်းသဖွယ် ဖြစ်သော ထိုမီးပုံကြီးကို သင်တို့ မြင်ကုန်၏လော"ဟု မေးတော်မူ၏၊ မြင်ပါကုန်၏ ဘုရား" ဟု လျှောက်

ကုန်၏။

"ရဟန်းတို့ – ရဲရဲတောက်သော ထက်ဝန်းကျင်မှ တောက်ပသော တစ်ခဲနက် မီးလျှံအပေါင်းသဖွယ် ဖြစ်သော ထိုမီးပုံကြီးကို ရဟန်းတစ်ပါးသည်ပွေ့ဖက်၍ ကပ်လျက်မူလည်း ထိုင်နေရာ၏၊ ကပ်လျက်မူလည်း အိပ်နေရာ၏၊ သို့မဟုတ် နူးညံ့နုနယ်သော ခြေလက်ရှိသော မင်းမျိုးသမီးကညာကို ဖြစ်စေ၊ ပုဏ္ဏားမျိုးသမီး ကညာကို ဖြစ်စေ၊ သူကြွယ်မျိုးသမီးကညာကို ဖြစ်စေ ပွေ့ဖက်၍ ကပ်လျက်မူလည်း ထိုင်နေရာ၏၊ ကပ်လျက်မူလည်း အိပ်နေရာ၏၊ ဤ ၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ်သည် ကောင်းမြတ်ပါသနည်း?" ဟု မေးတော်မူ၏။

"သမီးကညာကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်းသည် သာလျှင် ကောင်းမြတ်ပါသည် အရှင် ဘုရား၊ မီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်၍ ကပ်လျက် ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်းသည်ကား ဆင်းရဲလှပါသည် အရှင်

ဘုရား" ဟု လျှောက်ကုန်၏။

" ရဟန်းတို့ – ယုတ်မာသောအကျင့်ရှိသူ၊ မစင်ကြယ်သည်ဖြစ်၍ ယုံမှားသဖြင့်အောက်မေ့အပ်သော အကျင့်ရှိသူ၊ ဖုံးလွှမ်းအပ်သောအမှုရှိသူ၊ ရဟန်းမဟုတ်ပါဘဲလျက် ရဟန်းဟု ဝန်ခံနေသူ၊ မြတ်သောအကျင့် ကို ကျင့်သူမဟုတ်ပါဘဲလျက် မြတ်သောအကျင့်ကိုကျင့်သူ ဟု ဝန်ခံနေသူ၊ ကိုယ်တွင်း၌ သီလပျက်ခြင်း ဟူသော အပုပ်ရှိသော ကိလေသာမိုးရည်ဖြင့် စိုစွတ်သူ၊ အမှိုက်သဖွယ်ဖြစ်သူ ဟု ဆိုအပ်သော ထိုဒုဿီလ ရဟန်း၏ မီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်းသည် သာလျှင် ကောင်းမြတ်ပေ၏၊ ထိုသို့ ကောင်းမြတ်သည်ဟု ဆိုရခြင်း၏အကြောင်းကို သင်တို့အား ငါ ပြောကြားပေအံ့။ "

"ခုဿီလရဟန်း၏ မီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်း၏ ကောင်းမြတ်သည်၏ အဖြစ် သည် အဘယ်ကြောင့်နည်းဟူမူ ထိုမီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေသော, အိပ်နေသော ထို ခုဿီလရဟန်း သည် ထိုမီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်း ဟူသော အကြောင်းကြောင့် သေခြင်းသို့မူလည်း ရောက်ရာ၏၊ သေလောက်သော ဆင်းရဲသို့မူလည်း ရောက်ရာ၏၊ သို့သော်လည်း ထိုမီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်း ဟူသောအကြောင်းကြောင့် ကိုယ်ခန္ဓာ ပျက်စီး၍ သေသည်မှ နောက်၌ အပါယ်

ဒုဂ္ဂတိဘုံ၌မူကား မဖြစ်ရာသည်သာတည်း။

ရဟန်းတို့ စင်စစ်သော်ကား – ထိုဒုဿီလ၏ သမီးကညာကို ပွေ့ဖက်၍ ထိုင်နေခြင်း, အိပ်နေခြင်း သည် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး စီးပွားမဲ့အလို့ငှာ, ဆင်းရဲရန်အလို့ငှာ ဖြစ်၏၊ ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး၍ သေ သည်မှ နောက်၌ အပါယ်ဒုဂ္ဂတိဘုံ၌ ဖြစ်ရာ၏" ဟု ဟောတော်မူ၏။

မီးပုံကြီးဥပမာဖြင့် မိန်းမနှင့်စပ်သော ကာမဂုဏ်ငါးပါးကို သုံးဆောင်ခြင်းလျှင် အကြောင်းရှိသော ဆင်းရဲကို ပြတော်မူပြီး၍ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ဆက်လက်ဟောကြားတော်မူ၏ ။ (၁) သားမြီးကြိုး ဥပမာ

"ရဟန်းတို့ ယခုငါဆိုမည့်စကားကို အဘယ်သို့မှတ်ထင်ကုန်သနည်း? အားကောင်းသော ယောက်ျား သည် ခိုင်စွာသော သားမြီးကြိုးဖြင့် ရဟန်း၏ ခြေသလုံး ၂–ဘက်တို့ကို ရစ်ပတ်၍ ပွတ်ဆွဲရာ၏၊ ထို သားမြီး ကြိုးသည် အပေါ် အရေပါးကို ဖြတ်ရာ၏၊ အပေါ် အရေပါးကို ဖြတ်ပြီး၍ အတွင်းအရေထူကို ဖြတ်ရာ၏၊ အတွင်းအရေထူကို ဖြတ်ပြီး၍ အသားကို ဖြတ်ရာ၏၊ အသားကို ဖြတ်ပြီး၍ အကြောကို ဖြတ်ရာ၏၊ အကြာကို ဖြတ်ပြီး၍ အရိုးကို ဖြတ်ရာ၏၊ အရိုးကို ဖြတ်ပြီး၍ ရိုးတွင်းခြင်ဆီကို ထိဆိုက်၍ တည်၏၊ သို့မဟုတ် ခတ္တိယမဟာသာလခေါ် မင်းသူဌေးတို့၏ သော်လည်းကောင်း၊ ဗြာဟ္မဏမဟာသာလခေါ် ပုဏ္ဏား သူဌေးတို့၏သော်လည်းကောင်း၊ ဂဟပတိမဟာသာလခေါ် သူကြွယ်သူဌေးတို့၏သော်လည်းကောင်း ရှိနိုးခြင်း ကို ဒုဿီလရဟန်းသည် သာယာလက်ခံရာ၏၊ ထို ၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ်သည် ကောင်းမြတ်ပါသနည်း?" ဟူ၍ လည်းကောင်း။

(၂) လှံမ ဥပမာ

"ရဟန်းတို့ ယခုငါဆိုမည့်စကားကို အဘယ်သို့မှတ်ထင်ကုန်သနည်း ? အားကောင်းသော ယောက်ျား သည် ဆီဖြင့်သွေးထားသော ထက်စွာသော လှံမဖြင့် ရဟန်း၏ရင်လယ်တည့်တည့်၌ ထိုးရာ၏၊ သို့မဟုတ် မင်းသူဌေးတို့၏။ ပ။ သူကြွယ်သူဌေးတို့၏သော်လည်းကောင်း လက်အုပ်ချီခြင်းအမှုကို ဒုဿီလရဟန်းသည် သာယာလက်ခံရာ၏၊ ထို ၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ်သည် ကောင်းမြတ်ပါသနည်း ?" ဟူ၍ လည်းကောင်း။

(၃) သံပူပြား ဥပမာ

"ရဟန်းတို့ ယခုငါဆိုမည့်စကားကို အဘယ်သို့မှတ်ထင်ကုန်သနည်း ? အားကောင်းသောယောက်ျား သည် လောလောပူသော ရဲရဲတောက်သော ထက်ဝန်းကျင်မှ တောက်ပသော တစ်ခဲနက်မီးလျှံအပေါင်းသဖွယ် ဖြစ်သောသံပြားဖြင့် ရဟန်း၏ကိုယ်ကို ရစ်ပတ်ရာ၏၊ သို့မဟုတ် မင်းသူဌေးတို့။ ပ ။ သူကြွယ်သူဌေးတို့၏ သော်လည်းကောင်း ကံ, ကံ၏အကျိုးနှင့် ရဟန်းသီလကို ယုံကြည်၍ လှူအပ်သော သင်္ကန်းကို ဒုဿီလ ရဟန်းသည် သုံးဆောင်ရာ၏၊ ထို ၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ်သည် ကောင်းမြတ်ပါသနည်း ?" ဟူ၍ လည်း ကောင်း။

(၄) သံညှပ်ကြီး ဥပမာ

"ရဟန်းတို့ ယခုငါဆိုမည့်စကားကို အဘယ်သို့မှတ်ထင်ကုန်သနည်း? အားကောင်းသောယောက်ျား သည် လောလောပူသော ရဲရဲတောက်သော ထက်ဝန်းကျင်မှ တောက်ပသော တစ်ခဲနက် မီးလျှံအပေါင်းသဖွယ် ဖြစ်သော သံညှပ်ကြီးဖြင့် ရဟန်း၏ခံတွင်းကို ဖွင့်၍ လောလောပူသော ရဲရဲတောက်သော ထက်ဝန်းကျင်မှ တောက်ပသော တစ်ခဲနက် မီးလျှံအပေါင်းသဖွယ်ဖြစ်သော သံတွေခဲကို ခံတွင်း၌ ထည့်ရာ၏၊ ထိုသံတွေခဲ သည် ရဟန်း၏နှုတ်ခမ်းကိုလည်း လောင်ရာ၏၊ ခံတွင်းကိုလည်း, လျှာကိုလည်း,လည်ရောင်းကိုလည်း, ဝမ်း ကိုလည်း လောင်ရာ၏၊ အူမအူသိမ်ကိုလည်း လောင်၍ အောက်အဖို့မှ ထွက်သွားရာ၏၊ သို့မဟုတ် မင်း သူဌေးတို့။ ပ ။ သူကြွယ်သူဌေးတို့၏သော်လည်းကောင်း **ယုံကြည်၍ လှူအပ်သော ဆွမ်းကို** ဒုဿီလရဟန်း သည် သုံးဆောင်ရာ၏၊ ထို ၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ်သည်ကောင်းမြတ်ပါသနည်း?" ဟူ၍ လည်းကောင်း။

(၅) သံညောင်စောင်း ဥပမာ

"ရဟန်းတို့ ယခုငါဆိုမည့်စကားကို အဘယ်သို့မှတ်ထင်ကုန်သနည်း? အားကောင်းသောယောက်ျား သည်ရဟန်း၏ ဦးခေါင်း၌ ကိုင်၍ဖြစ်စေ၊ လည်ကုပ်၌ ကိုင်၍ဖြစ်စေ၊ လောလောပူသော ။ပ။ မီးလျှံအပေါင်း သဖွယ်ဖြစ်သော သံသောင်စောင်း၌ သော်လည်းကောင်း၊ သံအင်းပျဉ်၌ သော်လည်းကောင်း ထိုင်နေစေရာ၏၊ အိပ်နေစေရာ၏၊ သို့မဟုတ် မင်းသူဌေးတို့၏ ။ ပ ။ သူကြွယ်သူဌေးတို့၏ သော်လည်းကောင်း ယုံကြည်၍ လူအပ်သော ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်ကို ဒုဿီလရဟန်းသည် သုံးဆောင်ရာ၏၊ ထို ၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ် သည် ကောင်းမြတ်ပါသနည်း?" ဟူ၍လည်းကောင်း။

(၆) သံရည်အိုးကြီး ဥပမာ

"ရဟန်းတို့ ယခုငါဆိုမည့်စကားကို အဘယ်သို့မှတ်ထင်ကုန်သနည်း? အားကောင်းသောယောက်ျား သည် ရဟန်း၏ဦးခေါင်းဇောက်ထိုး ခြေကားမိုးမျှော် ဆွဲကိုင်၍ လောလောပူသော ။ပ။ မီးလျှံအပေါင်းသဖွယ် ဖြစ်သော သံရည်အိုးကြီးထဲ၌ ပစ်ချရာ၏၊ ထိုပစ်ချခံရသောသူသည် အမြှုပ်တစီစီထစေလျက် ကျက်သည် ဖြစ်၍ တစ်ကြိမ်လည်း အထက်သို့ တက်လာရာ၏၊ တစ်ကြိမ်လည်း အောက်သို့ မြုပ်သွားရာ၏၊ တစ်ကြိမ်လည်း ဖီလာသွားရာ၏၊ သို့မဟုတ် မင်းသူဌေးတို့ ။ပ။ သူကြွယ်သူဌေးတို့၏ သော်လည်းကောင်း ယုံကြည်၍ လှူအပ်သော ကျောင်းကို ဒုဿီလရဟန်းသည် သုံးဆောင်ရာ၏၊ ထို၂–မျိုးတို့တွင် အဘယ်သည် ကောင်းမြတ် ပါသနည်း?" ဟူ၍လည်းကောင်း – ဤသို့ မေးတော်မူလျက်–

#### ဝိသုဒ္ဓိမဂ် (ပထမဆင့်) သီလနိဒ္ဒေသ

(၁) မီးပုံကြီး ဥပမာဖြင့် (၂) သားမြီးကြိုး ဥပမာဖြင့်

(၃) ထက်စွာသောလှံမ ဥပမာဖြင့်

(၄) သံပြား ဥပမာဖြင့် (၅) သံတွေခဲ ဥပမာဖြင့်

(၆) သံညောင်စောင်း, သံအင်းပျဉ် ဥပမာဖြင့်

(၇) သံရည်အိုး ဥပမာဖြင့်

ကာမဂုဏ်အာရုံကိုခံစားခြင်း၊ရှိခိုးခြင်းကို သာယာလက်ခံခြင်း၊

လက်အုပ်ချီခြင်းကို သာယာလက်ခံခြင်း၊

သင်္ကန်းကို သုံးဆောင်ခြင်း၊ဆွမ်းကို သုံးဆောင်ခြင်း၊

– ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်ကို သုံးဆောင်ခြင်း၊

- ကျောင်းကို သုံးဆောင်ခြင်းလျှင် အကြောင်းရှိသော ဆင်းရဲကို ပြတော်မူ၏ ။

#### ထို့ကြောင့် သီလပျက်စီးခြင်း၏အပြစ်တို့ကို အောက်ပါအတိုင်း ဆင်ခြင်သင့်ပေသည်။

၁။ မီးပုံကြီးကို ပွေ့ဖက်ခြင်းကြောင့် ဖြစ်သောဆင်းရဲထက် လွန်ကဲသောဆင်းရဲ, အ<mark>လွန်ဆိုးဝါးလှသည့် ဆင်းရဲ</mark> ကို ဖြစ်စေသော ကာမချမ်းသာကို မစွန့်သော သီလပျက်သော ရဟန်းအား အဘယ်မှာ <mark>ချမ်းသာရှိအံ့နည်း။</mark> (မရှိသည်သာတည်း။)

၂။ သားမြီးကြိုးဖြင့် ပွတ်ဆွဲခြင်းကြောင့် ဖြစ်သောဆင်းရဲထက် လွန်ကဲသောဆင်းရဲ, အလွန်ဆိုးဝါးသည့် ဆင်းရဲကို ဖြစ်စေသော လူတို့၏ ရှိခိုးခြင်းကို သာယာ လက်ခံသော သီလပျက်သော ရဟန်းအား ချမ်းသာမည်သည်

အဘယ်မှာ ရှိအံ့နည်း။ (မရှိသည်သာတည်း။)

၃။ ရင်ဝ၌ လှံမဖြင့် ထိုးဆွခြင်းကြောင့် ဖြစ်သောဆင်းရဲထက် လွန်ကဲသောဆင်းရဲ, အလွန်ဆိုးဝါးလှသည့် ဆင်းရဲ ကို ဖြစ်စေသော သဒ္ဓါတရားရှိသော လူတို့၍ လက်အုပ်ချီခြင်းကို သာယာလက်ခံသော သီလပျက်သော

ရဟန်းအား အဘယ်မှာ ချမ်းသာရှိအံ့နည်း။ (မရှိသည်သာတည်း။)

၄။ ကိုယ်, နှတ်, နှလုံးကို မစောင့်သောရဟန်းသည် သင်္ကန်းကို သုံးဆောင်ခြင်းကြောင့် ငရဲ၌ အလျှံတပြောင်ပြောင် တောက်သော သံပြားဖြင့် ရစ်ပတ်ခြင်းအတွေ့ကို ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ခံစားအပ်၏ ကိုယ်, နှတ်, နှလုံးကို မစောင့်သော ထိုဒုဿီလရဟန်း၏ ထိုသင်္ကန်းကို သုံးဆောင်ခြင်းသည် ချမ်းသာဟု သမုတ်အပ် သော်လည်း ထိုချမ်းသာသည် ဆင်းရဲကြောင်းဖြစ်၍ ချမ်းသာမဟုတ် ဆင်းရဲသာတည်း။

၅။ သီလမရှိသော ရဟန်းသည် ဆွမ်းကို သုံးဆောင်ခြင်းကြောင့် ရဲရဲတောက်ကုန်သော သံတွေခဲတို့ကို ရှည်မြင့် စွာသော ကာလပတ်လုံး မျိုအပ်ကုန်၏(ဝါ) မျိုရလတ္တံ့၊ ထိုဆွမ်းသည် ကောင်းသောအရသာ ရှိပါသော်လည်း

ထိုသီလမရှိသော ရဟန်းအား လတ်တလော သေစေတတ်သော အဆိပ်နှင့် တူချေ၏။

၆။ ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်ကို သုံးဆောင်သော ခုဿီလရဟန်းကို ရဲရဲတောက်သော သံညောင်စောင်းအင်းပျဉ် တို့ သည် ငရဲ၌ ရှည်မြင့်စွာသောကာလပတ်လုံး နှိပ်စက်ကုန်လတ္တံ့၊ သီလမရှိသော ရဟန်း၏ ထိုညောင်စောင်း, အင်းပျဉ်ကို သုံးဆောင်ခြင်းသည် ချမ်းသာဟု သမုတ်အပ်သော်လည်း ဆင်းရဲ၏အကြောင်း ဖြစ်၍ ဆင်းရဲသာ တည်း။

၇။ အကြင် ဒုဿီလရဟန်းသည် ရဲရဲတောက်ကုန်သော သံရည်အိုးတို့၌ နေရရာ၏(ဝါ) နေရလတ္တံ့၊ ယုံကြည်၍ လှူအပ်သော ကျောင်း၌ ထိုဒုဿီလရဟန်း၏ ကိန်းအောင်းမွေ့လျော် ထိုနေပျော်ခြင်းသည် အဘယ်သို့သော

နေပျော်ခြင်းပေနည်း (ဝါ) အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း။

၈။ ဒုဿီလရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရား ကဲ့ရဲ့တော်မှုပုံ

(၁) ရွံ့ရှားသဖြင့် အောက်မေ့အပ်သော အကျင့်ရှိသူ ဟူ၍လည်းကောင်း၊

(၂) အမှိုက်သဖွယ်ဖြစ်သူဟူ၍လည်းကောင်း၊

(၃) ကိလေသာမိုးရည်ဖြင့် စိုစွတ်သူ ဟူ၍လည်းကောင်း၊

(၄) ယုတ်မာသောသူ ဟူ၍လည်းကောင်း၊

(၅) ကိုယ်တွင်း၌ အပုပ်ရှိသူဟူ၍လည်းကောင်း ကဲ့ရဲ့တော်မူလေ၏။

၉။ ကိုယ်, နှတ်, နှလုံးကို မစောင့်စည်းသူ၊ ရဟန်းစစ်, ရဟန်းကောင်း မဟုတ်ပါဘဲလျက် ရဟန်းကောင်းအသွင် ကိုဆောင်သူ၊ ကုသိုလ်မူလကို တူးဖြိုသဖြင့် တူးဖြိုအပ်ပြီးဖြစ်သော သီလဗျသနဖြင့် နှိပ်စက်ဖျက်ဆီးအပ်ပြီး သတ်အပ်ပြီးဖြစ်သော အတ္တဘောကို ပြုစုစောင့်ရှောက်သောအားဖြင့် ဆောင်နေသူ ဟူသော ထိုဒုဿီလ၏ အသက်ရှင်နေခြင်းသည် စက်ဆုပ်ရုံရှာဖွယ် ကောင်းလေစွ။

၁၀။ ဤလောက၌ တန်ဆာဆင်လိုသော လုလင်ပျိုတို့သည် မစင်ကို ရောင်ကုန်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ အပုပ် ကောင်ကို ရောင်ကုန်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဒုဿီလရဟန်းကို သီလရှိသောသူတော်ကောင်းတို့သည် ရောင်

ကုန်၏၊ ထိုဒုဿီလရဟန်း၏ အသက်ရှင်ခြင်းသည် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း။

Go ဓမ္မဗျူဟာ

ဒုဿီလရဟန်းသည် အတ္တာနဝါဒစသော အလုံးစုံသောဘေးတို့မှ မလွတ်ရှာချေ၊ ဥပစာဈာန်မှ စ၍ အလုံးစုံ IICC သော ရသင့်ရထိုက်သော ဈာန်မဂ်ဖိုလ်ချမ်းသာတို့မှ လက်လွတ်ဖြစ်ရရှာချေ၏၊ ပိတ်ထားသော နတ်ရွာတံခါး ရှိ၏၊ အပါယ် ၄–ပါးသို့ ရောက်ကြောင်းလမ်းသို့ တက်ရောက်လျက် သွားလျက်ရှိ၏။

ကရဏာကြီးသောသူ၏ သနားခြင်းကရဏာ၏ တည်ရာအာရုံဖြစ်သော ဒုဿီလနှင့်တူသော အခြားတစ်ပါး ၁၂။

သောသူသည် အဘယ်မှာရှိအံ့နည်း၊ မရှိတော့သည်သာတည်း။

ဤဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့် ဒုဿီလအဖြစ်၌ အပြစ်တို့သည် များသောအပြား ရှိကုန်၏ –

ဤသို့ အစရှိသော ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် သီလပျက်စီးခြင်း၌ အပြစ်ကို မြင်ခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ ဆိုခဲ့ပြီးသည်မှ ပြန်သောအားဖြင့် သီလပြည့်စုံခြင်း၌ အကျိုးကို မြင်ခြင်းကိုလည်းကောင်း သိအပ်၏။

#### သီလပြည့်စုံခြင်း၏ အကျိုးတို့ကို အောက်ပါအတိုင်း ဆင်ခြင်သင့်ပေသည်။ J#

အကြင်ရဟန်း၏သီလသည် ကောင်းစွာအညစ်အကြေး ကင်း၏၊ ထိုရဟန်း၏သပိတ်သင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်း၊ (c) သုံးဆောင်ဝတ်ရုံခြင်းသည် ကြည်ညိုဖွယ်ရှိပါပေ၏၊ ထိုရဟန်း၏ ရဟန်းပြုခြင်းသည် အကျိုးရှိပါပေ၏။

အမိုက်တိုက်သည် နေ၏အလင်းရောင်သို့ မဝင်ရောက်နိုင်သကဲ့သို့ – စင်ကြယ်သော သီလရှိသော ရဟန်း၏

စိတ်နှလုံးသို့ အတ္တာနဝါဒစသော ဘေးသည် မဝင်ရောက်နိုင်။

အလင်းရောင်၏ ပြည့်စုံခြင်းဖြင့် လသည် ကောင်းကင်၌တင့်တယ်သကဲ့သို့ - သီလ၏ပြည့်စုံခြင်းဖြင့် ရဟန်း (5) သည် ခြိုးခြံစွာကျင့်ရာဖြစ်သော သာသနာတော်တည်းဟူသော တောအုပ်၌ တင့်တယ်ပေ၏။

သီလရှိသောရဟန်း၏ ကိုယ်အနံ့သည်သော်လည်း နတ်တို့အား နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြှောက်ခြင်းကို ပြုသေး၏၊ သီလ (ç)

ရနံ့၌ကား အဘယ်ဆိုဖွယ်ရာ ရှိအံ့နည်း။

(1)

သီလတည်းဟူသော ရနံ့သည် အလုံးစုံသော နံ့သာတို့၏ ပြည့်စုံခြင်း ကောင်းခြင်းဂုဏ်ကို လွှမ်းမိုးနိုင်၏၊ (၅) အဆီးအတား အပိတ်အပင် မရှိမူ၍ အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နှာတို့သို့ ပျံ့လှိုင်၏၊ သီလရှိသော ရဟန်း၌ ပြုအပ်ကုန်သော ကောင်းမှုတို့သည် အနည်းငယ်ဖြစ်ကုန်သော်လည်း ကြီးမားသောအကျိုး ရှိကုန်၏၊ ထို့ ကြောင့် သီလရှိသောရဟန်းသည် ပူဇော်ခြင်း, တရိတသေပြု၍ လျှခြင်းတို့၏ တည်ရာ ဖြစ်ပေ၏။

သီလရှိသော ရဟန်းကို မျက်မှောက်ဖြစ်သော သတ်ခြင်း နှောင်ဖွဲ့ခြင်း စသော အာသဝ မည်သော ဘေးရန် (G) တို့သည် မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်၊ သီလရှိသောရဟန်းသည် နောင်တမလွန်၌ ဖြစ်မည့် ဆင်းရဲတို့၏ အကြောင်းရင်း

ဖြစ်သော သီလပျက်စီးမှုကို တူးဖြုဖျက်ဆီးနိုင်၏။

လူ့စည်းစိမ်ချမ်းသာသည် လည်းကောင်း နတ်စည်းစိမ်ချမ်းသာသည် လည်းကောင်း ရှိ၏၊ ထို ၂–မျိုးသော  $(\gamma)$ 

စည်းစိမ်ချမ်းသာသည် အလိုရှိပါမူ သီလရှိသောရဟန်းအား ရလွယ်သည်သာတည်း။

နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသည် အပိုင်းအခြား အကန့်အသတ်မရှိ စင်စစ်ငြိမ်းအေးပေ၏၊ သီလရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၏ စိတ် (െ) သည် ထိုနိဗ္ဗာန်စည်းစိမ်ချမ်းသာသို့သာလျှင် အစဉ်ပြေးဝင်လျက် ရှိပေ၏။

ဤဆိုအပ်ခဲ့သော အပြားအားဖြင့် အလုံးစုံသော လောကီ, လောကုတ္တရာ စည်းစိမ်တို့၏ မူလဖြစ်သော သီလ

၌ များစွာသောအခြင်းအရာတို့ဖြင့်ပြမ်းသော အကျိုးအာနိသင်ကို ထင်စွာပြရာ၏။

ထိုသို့ပြုခြင်း၏အကျိုးကား ရဟန်း၏စိတ်သည် သီလပျက်အံ့သည်မှထိတ်လန့်၍ သီလပြည့်စုံခြင်းသို့ ညွှတ် ၏၊ထို့ကြောင့် ဆိုအပ်ခဲ့သော သီလပျက်ခြင်း၏အပြစ်ကိုလည်းကောင်း၊ သီလပြည့်စုံခြင်း၏အကျိုးကိုလည်းကောင်း ကြည့်ရှုမြော်မြင်၍ အကြင်းမဲ့ရှိသေခြင်းဖြင့် သီလကို ဖြူစင်စေအပ်၏။ (ဤကား အနုသာသနီတည်း)။

### သီလနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။



## အခန်း ၂။ ဓုတင်္ဂ နိုဒ္ဓေသ (ဓုတင်အကြောင်း အကျယ်ပြဆိုရက်)

ဆောက်တည်အပ်ပြီးသည့် သီလရှိသော ယောဂီရဟန်းသည် ဓုတင်ဆောက်တည်ခြင်းကို ပြုသင့်၏၊ ဤသို့ ဓုတင်ဆောက်တည်လတ်သော် ရနိုင်သောအကျိုးများမှာ –

### **ဓုတင်အကျင့်ကို ပြည့်စုံစေခြင်းဖြင့် ရနို**င်သောအကျိုးများ

၁။ အလိုနည်းခြင်း၊

၂။ ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း၊

၃။ ကိုလေသာတို့ကို ခေါင်းပါးစေခြင်း၊

၄။ ဆိတ်ငြိမ်ရာ၌ နေခြင်း၊

)။ ကိလေသာတို့ကို ဖျက်ဆီးခြင်း၊

ဖြဲ။ အားထုတ်အပ်သော ဝီရိယရှိခြင်း၊

၇။ မွေးမြူလွယ်ခြင်းစသည့် ဂုဏ်ကျေးဇူးတည်းဟူသော ရေစင်ဖြင့် အညစ်အကြေးကို ဆေးလျော်အပ်သည်အဖြစ်ကြောင့်
– သီလသည်လည်း အထူးစင်ကြယ်နိုင်၏၊ ခုတင်အကျင့်တို့သည်လည်း ပြည့်စုံနိုင်၏၊ ဤသို့ သီလစင်ကြယ်ခြင်း,
ခုတင်ပြည့်စုံခြင်းတို့ ဖြစ်လတ်သော် အပြစ်ကင်းသောသီလနှင့် ခုတင်အကျင့်ဟူသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ဖြင့် စင်ကြယ် သော ကိုယ် နှုတ် စိတ် အမူအရာအကျင့်ရှိသော ယောဂီသည် ဘုရားအစရှိသော ရေးသူတော်ကောင်းတို့၏ဥစ္စာ ဖြစ် သော အရိယဝံသအကျင့် ၃–ပါး၌ တည်၍ လေးခုမြောက်ဖြစ်သော အရိယဝံသကို ရထိုက်ပေ၏။

#### အရိယဝံသတရား ၄–ပါး

၁။ သင်္ကန်း၌ ရောင့်ရဲခြင်း၊

၂။ ဆွမ်း၌ ရောင့်ရဲခြင်း၊

၃။ ကျောင်း၌ ရောင့်ရဲခြင်း၊

၄။ ဘာဝနာ၌ မွေ့လျော်ခြင်း၊

### ဓုတင် ၁၃–ပါး

မြတ်စွာဘုရားသည် လာဘ်များခြင်း စသော လောကာမိသဟူသမျှကို စွန့်လွှတ်သော ကိုယ်နှင့် အသက်ကို ငဲ့ကွက်ခြင်း မရှိ၊ နိဗ္ဗာန်အားလျော်သော ဝိပဿနာဘာဝနာအကျင့်ကို ပြီးစေခြင်း၄ာ အလိုရှိကုန်သော အမျိုးကောင်း သားတို့အား ၁၃–ပါးသောဓုတင်တို့ကို ခွင့်ပြုတော်မူပါသည်၊ ဤခုတင်တို့မှာ –

### ခုတင် ၁၃-ပါး ဖွင့်ဆို၍က်

```
၁၃–ပါးသော ဓုတင်တို့ကို
၁။ အနက်သဘောအားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   (န၁–၆၂)
၂။ လက္ခဏာစသည်တို့ဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   ($2-GG)
၃။ ဆောက်တည်ပုံနှင့် ကျင့်ပုံအစီအရင်အားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   (နာ-၆၄ မှ ၈၁)
၄။ အပြားအားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   II ーC4)
၅။ ဓုတင်ပျက်ခြင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊
                                                                   II -Cな)
၆။ ဓုတင်တို့၏ အကျိုးအာနိသင်အားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   ။ –ငန)
၇။ ကုသလတိက်အားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   (နှာ~၂)
၈။ ဓုတင်စသည်တို့ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   (മുറ-പ്രെ)
၉။ ပေါင်းရုံးခြင်း(အကျဉ်း)အားဖြင့် လည်းကောင်း၊
                                                                   (နှာ–၈၄)
၁၀။ အကျယ်ရေတွက်ခြင်းအားဖြင့် လည်းကောင်း အဆုံးအဖြတ်ကို သိအပ်၏။
                                                                   (နှာ–၈၅)
```

### ၁။ ဓုတင် ၁၃–ပါး၏ အနက်သဘော

### ၁။ ပံသုကူလိကင်္ဂ (ပံ့သကူဓုတင်)

ပံသုကူလ = ပံသု + ကူလ (က) မြေမှုန့် + မြင့်တက် လမ်းခရီး သုသာန် တံမြက်ချေးစု စသော မြေပေါ်တွင် လွှမ်းမိုး ကျရောက်နေသော အဝတ်အထည်။

(ခ) (တစ်နည်း) မြေမှုန့်ကဲ့သို့ + စက်ဆုပ်ဖွယ်သို့ရောက်ခြင်း သုသာန်မြေ စသည်ကဲ့သို့ စက်ဆုပ် ရွံရှာဖွယ်အဖြစ်သို့ ရောက်သော အဝတ်အထည်။

ပံသုကူလိက = ပံသုကူလ + ဣက(ိ-က)

ပံသုကူသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းအလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်။

ပံသူကူလိကင်္ဂ = ပံသုကူလိက + အင်္ဂ ပံသူကူသင်္ကန်းကို ဆောင်လေ့ရှိသူ၏ အကြောင်းအင်္ဂါသည် ပံသုကူလိကင်္ဂ မည်၏၊ (ဝါ) ပံသူကူသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းမှုကွင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာသည် ပံသက္ကလိ-

ပံသုကူသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းခုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာသည် ပံသုကူလိ– ကင်္ဂ မည်၏ ။

#### ၂။ တေစီဝရိကင်္ဂ (တိစီဝရိက်ခုတင်)

တေစီဝရ = နှစ်ထပ်သင်္ကန်းကြီး-ခုကုဋ်၊ ကိုယ်ရုံ-ဧကသီ၊ ခါးပတ်-သင်းပိုင် ဟူသောသင်္ကန်းသုံးထည်၊

တေစီဝရိက = ၃–ထည်သောသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းအလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

တေစီဝရိကင်္ဂ = ၃–ထည်သောသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ) ၃–ထည်သောသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ၊

### ၃။ ပိဏ္ဍပါတိကင်္ဂ (ပိဏ္ဍပါတ်ခုတင်)

ပိဏ္ဍ = ဆွမ်းအာမိသ

ပိဏ္ဍပါတ = သူတစ်ပါးတို့ လောင်းလှူသောဆွမ်းအာမိသတို့သည် သပိတ်၌ ကျရောက်ခြင်း၊ ပိဏ္ဍပါတိက = ဆွမ်းသပိတ်တွင်းသို့ ကျရောက်ရန် လှည့်လည်ခြင်း အလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

ပိဏ္ဍပါတိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

ဆွမ်းအလို့ငှာ လှည့်လည်ခြင်းဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ၊

### ၄။ သပဒါနစာရိကင်္ဂ (သပဒါနစာရိကဓုတင်)

ဒါန = အစဉ်ကိုဖြတ်ခြင်း၊

အပဒါန = အစဉ်ကိုဖြတ်ခြင်းမှကင်းသော၊ အပြတ်အခြား မရှိသော၊

သပဒါန် = အပြတ်အခြားမရှိသည်နှင့်တကျွဖြစ်သော (အပြတ်အခြားကင်းလျက် အိမ်စဉ်အတိုင်း)

သပဒါနစာရိက = အိမ်စဉ်မပြတ် လှည့်လည်ခြင်း အလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

သပဒါနေစာရိကင်္ဂ ဆိုရဟန်း၏အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

အိမ်စဉ်မပြတ် လှည့်လည်ခြင်းခုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ၊

#### ၅။ ဧကာသနိကင်္ဂ (ဧကာသနိက်ဓုတင်)

ဧကာသန = တစ်နေရာတည်း (တစ်ထိုင်တည်း)၌ စားခြင်း၊

ဧကာသနိက = တစ်နေရာတည်း၌သာနေ၍ စားခြင်းအလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

ဧကာသန်ကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

တစ်နေရာတည်း၌သာ စားခြင်းခုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ၊

#### ၆။ ပတ္တပိဏ္ဍိကင်္ဂ (ပတ္တပိုဏ်ခုတင်)

ပတ္တပိဏ္ = နှစ်ခုမြောက်ခွက်ကိုပယ်၍ တစ်ခုသောသပိတ်တွင်းရှိသောဆွမ်း၊

ပတ္တပိဏ္ဍိက = တစ်ခုသောသပိတ်၌ရှိသော ဆွမ်းကိုသာ သုံးဆောင်ခြင်း အလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

ပတ္တပိဏ္ဍိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

တစ်ခုသောသပိတ်၌ရှိသော ဆွမ်းကိုစားခြင်းဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်း စေတနာ၊

#### ၇။ ခလုပစ္ဆာဘတ္တိကင်္ဂ (ခလုပစ္ဆာဘတ်ခုတင်)

လု = တားမြစ်ခြင်း (ဆွမ်းစားစဉ် ကပ်လာသော ဘောဇဉ်ကို တားမြစ်ခြင်း)၊

ပစ္ဆာဘတ္တိ = တားမြစ်မိ၍ ပဝါရိတ်သင့်ပြီးနောက် ရသောဘောဧဉ်၊

ခလုပစ္ဆာဘတ္တိက = ဘောဇဉ်ကို ဝိနည်းကံပြု၍ သုံးဆောင်ထိုက်သော်လည်း သုံးဆောင်ခြင်းအလေ့ မရှိသော

ပုဂ္ဂိုလ်၊

ခလုပစ္ဆာဘတ္တိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ(ဝါ) ကားမြစ်ပြီးမှ ရသောဘောဇဉ်ကို စားလေ့ မရှိခြင်း

ဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ၊

\* မဟာအဋ္ဌကထာကြီး၌ – ခလုမည်သောငှက်သည် နှုတ်သီးဖြင့် သစ်သီးကိုချီယူရာ ထိုသစ်သီးလွှတ်ကျလျှင် အခြား သစ်သီးကို မစားသကဲ့သို့ – ဆွမ်းစားစဉ် တားမြစ်မိ၍ ပဝါရိတ်သင့်ပြီးနောက် ရသော ဘောဇဉ်ကို အတိရိတ်ဝိနည်းကံပြု၍ သုံးဆောင်ကောင်းသော်လည်း မစားခြင်းအလေ့ ရှိ

သောပုဂ္ဂိုလ်၏ ဆောက်တည်ကြောင်စေတနာသည် ခလုပစ္ဆာဘတ္တိကင်္ဂ မည်၏။

### ၈။ အာရည်ကင်္ဂ (အာရညကင်ခုတင်)

အာရည = တော၊

အာရည်က = တော၌ နေလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

အာရည်ကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

တော၌နေခြင်းခုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ။

### ၉။ ရက္စမူလိကင်္ဂ (ရက္စမူခုတင်)

ရုက္ခမူလ = သစ်ပင်ရင်း၊

ရ်က္ခမူလိက = သစ်ပင်ရင်း၌ နေလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

ရုက္ခမူလိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

သစ်ပင်ရင်း၌ နေခြင်းခုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ။

#### ၁၀။ အဗ္ဘောကာသိကင်္ဂ (အဗ္ဘောကာသိကဓုတင်)

အဗ္ဘောကာသ = လွင်တီးခေါင် (အမိုးမရှိသောဟင်းလင်းပြင်)

အဗ္ဘောကာသိက = လွင်တီးခေါင်၌ နေလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊ အဗ္ဘောကာသိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

လွင်တီးခေါင်၌ နေခြင်း ဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ။

### ၁၁။ သောသာနိကင်္ဂမှတင် (သုသာန်မှတင်)

သောသာန = သုသာန်လက္ခဏာရှိသောအရပ်၊

သောသာနိက = သုသာန်လက္ခဏာရှိသောအရပ်၌ နေလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

သောသာနိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

သုသာန်လက္ခဏာရှိသောအရပ်၌ နေခြင်းဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ။

ઉ၄

ဓမ္မဗျူဟာ

၁၂။ ယထာသန္တတိကင်္ဂ (ယထာသန္တတိဓုတင်)

ယထာသန္တတ = ကျောင်းဝေဖန်သောရဟန်းက လက်ဦးညွှန်ပြသော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာ၊

ယထာသန္တတိက = လက်ဦးညွှန်ပြသော ကျောင်းအိပ်ရာနေရာ၌ နေလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

ယထာသန္တတိကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

လက်ဦးညွှန်ပြသောနေရာ၌ နေခြင်းဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ။

၁၃။ နေသဇ္ဇိကင်္ဂ (နိသဇ္ဇိဓုတင်)

နေသစ္ခ = အိပ်ရာခေါင်းအုံးတွင် ခေါင်းချ၍ လျောင်းစက်အိပ်ခြင်းကိုပယ်၍ ထိုင်နေခြင်း၊

နေသစ္နိက = အိပ်ခြင်းကိုပယ်၍ ထိုင်နေခြင်းဖြင့် နေလေ့ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊

နေသဖို့ကင်္ဂ = ထိုရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါ (ဝါ)

အိပ်ခြင်းကိုပယ်၍ ထိုင်နေခြင်းဓုတင်ကို ဆောက်တည်ကြောင်းစေတနာ။

စုတင်မည်ပုံ ၃-နည်း (စုတင်ပုဒ်၏ သဒ္ဒါအနက်)

ခုတင်္ဂ = ခုတ + အင်္ဂ (၁) အလုံးစုံသော ပံသုကူလိကင်္ဂ စသည်တို့သည် ထိုထို ပံသုကူလိကင်္ဂစသည်တို့ကို ဆောက်တည်ခြင်းဖြင့် ခါထုတ်ဖျက်ဆီးအပ်ပြီးသော ကိလေသာရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ပြီးသူ **ဓုတ** မည်သော ရဟန်း၏ **အကြောင်းအင်္ဂါ**တို့ ဖြစ်ကြ၏၊ ထို့ကြောင့် ဓုတင်္ဂ(ခုတင်)မည်၏။

(၂) တစ်နည်း- ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးတတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် **ဓုတ** ဟု ရအပ်သောအမည်ရှိ

သောဉာဏ်သည် ခုတင်ဆောက်တည်ခြင်း၏ **အကြောင်းအင်္ဂါ**ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ခုတင် မည်၏။ (၃) တစ်နည်း– ပံ့သကူခုတင်ဆောက်တည်ခြင်း စသည်တို့သည် ဆန့်ကျင်ဘက်ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ် ဖျက်ဆီးတတ်သောကြောင့် **ခုတ**လည်း မည်၏၊ သီလစသော အကျင့်ပဋိပတ်၏**အကြောင်း**တို့လည်း ဖြစ် ၏၊ ထို့ကြောင့် ခုတင် မည်၏။

# ၂။ ဓုတင်၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္ခုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်

၁။ လက္ခဏ – အလုံးစုံသောဓုတင်တို့သည် ဆောက်တည်ကြောင်းဖြစ်သော စေတနာ (သမာဒါနှစေတနာ) လျှင် မှတ်ကြောင်းလက္ခဏာ ရှိ၏၊ မှန်ပေ၏။

\* မဟာအဋ္ဌကထာကြီး၌ ဆိုထားပုံ

"အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အကြင်ဆောက်တည်ကြောင်း သမ္မယုတ်တရားအပေါင်း (စိတ်,စေတသိက်)တို့ ဖြင့် ဆောက်တည်၏၊ အကြင်ဆောက်တည်ကြောင်း (သမာဒါန)၏အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သော စေတနာသည် ရှိ၏၊ ထိုဆောက်တည်ကြောင်း (သမာဒါန)စေတနာသည် ခုတင် မည်၏"ဟု ရှေးအဋ္ဌကထာ(မဟာအဋ္ဌကထာ ကြီး၌) ဆိုထား၏။

ကြိုအရာ၌ ဆောက်တည်မှုစေတနာကိုသာ ဓုတင် ဟု အရကောက်၍ပြသော်လည်း ကျင့်ဆောင်သော

စေတနာသည်လည်း ဓုတင် မည်သေးသည်သာတည်း။]

ထို့ကြောင့် ဋီကာ၌ ပြဆိုပုံ "သမာဒါန(ဆောက်တည်ကြောင်း)စေတနာကိုသာ ခုတင် ဟု ယူခြင်းသည် ထိုစေတနာလျှင် အရင်းခံ ရှိခြင်းကြောင့် ပေတည်း၊ သို့သော် ဆောက်တည်ထားသည့်အတိုင်း ကျင့်ဆောင်သော စေတနာသည်လည်း ခုတင် မည်သေးသည်သာတည်း" ဟု ပြဆိုထားပေသည်။

၂။ ရသ(ကိစ္စ္ရသ) – (လွန်စွာမက်မောတတ်သော တဏှာ) လောလုပ္ပတဏှာကို ဖျက်ဆီးခြင်းကိစ္စ္ပ၊

၃။ ပစ္စုပဋ္ဌာန် – လောလုပ္ပတဏှာ ကင်းသည်၏အဖြစ်ဖြင့် ဉာဏ်အား ရှေးရှုထင်ခြင်း၊

၄။ ပဒဋ္ဌာန် – စင်ကြယ်သော သီလစသော သူတော်ကောင်းတရားလျှင် နီးသောအကြောင်း၊

### ၃။ ဆောက်တည်ပုံနှင့် ကျင့်ပုံအစီအရင်

မှတင်ဆောက်တည်ရာ ၅–ဌာန ာ။ မြတ်စွာဘုရား ထင်ရှားရှိတော်မူလျှင် မြ**တ်စွာဘုရား**အထံ၌သာ ဆောက်တည်အပ်ကုန်၏။ ၂။ မြတ်စွာဘုရား ပရိနိဗ္ဗာနိစ်တော်မူပြီးလတ်သော် 🗕 မဟာသာဝကကြီးတို့၏ အထံ၌ ဆောက်တည်အပ်ကုန်၏။ ထိုမဟာသာဝက မရှိလတ်သော် ရဟန္တာ၏အထံ၌ ---အနာဂါမ် --- သကဒါဂါမ် --- သောတာပန် ---ပိဋကတ် ၃–ပုံဆောင်–– ၂–ပုံဆောင်–– ၁–ပုံဆောင် –– နိကာယ်ငါးရပ်တွင် တစ်ပါးပါးသော နိကာယ်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်– --**အဋ္ဌကထာ၌** လေ့လာကျေပွန်သော **ဆရာ**၏အထံ၌---**ဓုတင်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်**၏ထံ၌ ဆောက်တည်အပ်ကုန်၏။ ၃။ ထိုအဋ္ဌကထာဆရာ မရှိလတ်သော် စေတီရင်ဖြင့်ကို တံမြက်လှည်းပြီးလျှင် ဆောင့်ကြောင့်ထိုင်၍ ၄။ ဓုတင်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ် မရှိလတ်သော် မြတ်စွာဘုရား၏ အထံ၌လျှောက်ထားသကဲ့သို့ ဆောက်တည် အပ်ကုန်၏ ။

၅။ တစ်နည်းသော်ကား

. \_\_\_ မည်သူ့ထံ မည်သည့်နေရာသို့မျှ မသွားမူ၍ **ကိုယ်တိုင်**လည်း ဆောက်တည်ခြင်း၄ာ အပ်သည်သာလျှင်တည်း၊ သို့သော် ဤသို့ ဆောက်တည်သည်ကို မည်သူကိုမျှ မသိကြရအောင် ဓုတင်ဆောင်ဂုဏ်နှင့်စပ်၍ အလိုနည်းစေသင့်

ဥပမာ – စေတိယတောင်၌ သီတင်းသုံးနေကုန်သော ညီနောင်မထေရ် ၂–ပါးတို့တွင် နောင်တော်မထေရ်၏ နေသဇ္ဇိဓုတင် ဆောက်တည်သည်ကို တစ်စုံတစ်ယောက်မျှ မသိကြချေ၊ တစ်နေ့သ၌ ညအခါ အိပ်ရာညောင်စောင်း၌ ထိုင်နေသည်ကို လျှပ်စစ်ပြက်သော အရောင်ဖြင့် ညီမထေရ်က မြင်၍ အရှင်ဘုရား – နေသမ္နွိဓုတင် ဆောင်ပါသလား ဟု မေးလေ၏၊ နောင်တော်မထေရ်သည် ခုတင်၌ အလိုနည်းခြင်းကြောင့် (ဝါ) ခုတင်ဆောင်သည်ကို မသိစေလိုသော ကြောင့် ထိုခဏ၌ပင် လဲလျောင်းပြီးလျှင် နောက်ကာလ၌ ဆောက်တည်ပြန်လေသည်။ ဤသို့ ဓုတင်ဆောင်ရာ၌ နောင်တော်မထေရ်၏ ဓုတင်ဆောင်ဂုဏ်နှင့်စပ်၍ အလိုနည်းပုံကို အတုယူသင့်၏။

ဤဆိုခဲ့သောစကားတို့သည် အလုံးစုံသောဓုတင်တို့နှင့် သက်ဆိုင်သောစကားတို့ ဖြစ်၏၊ ယခုအခါ၌ တစ်ပါး

တစ်ပါးသောဓုတင်၏ ဆောက်တည်ပုံ, ကျင့်ပုံအစီအရင်, အပြား, ပျက်စီးခြင်း, အကျိုးအာနိသင်တို့ကို ဖွင့်ပြပေအံ့ –

### ၁။ ပံသုကူဓုတင်ကို ပြဆိုရျက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

'ဒါယကာတို့လှူဒါန်းသော သင်္ကန်းကိုပယ်ပါ၏'

ပံသုကူသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏ 'ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

(၁) သောသာနိက = သုသာန်၌ စွန့်ပစ်ထားသောအဝတ်

- (၂) ပါပဏိက = ဈေးတံခါး၌
- = ရထားလမ်းမ၌ -- ။ --(၃) ရထိယစောဠ
- (၄) သင်္ကာရစောဠ = အမှိုက်ပုံ၌ (၂) သောတ္ထိယ = ကိုယ်ဝန်အညစ်အကြွေးသုတ်၍ -- ။ --
- (၆) နှာနစောဠ = မှော်ဆရာတို့က ရေချိုးစေပြီးလျှင် -- ။ ---
- (၇) တိတ္ထစောဋ = ရေချိုးဆိပ်၌ (၈) ဂတပစ္စာဂတ = သု သာန်သို့ ( = သု သာန်သို့ အသွားအပြန်ဝတ်ပြီးလျှင် -- ။ --
- (၉) အဂ္ဂိဍ**ෳ** (၁၀) ဂေါခါယိတ (၉) အဂ္ဂိဍၶ = မီးလောင်၍ -- 11 --
- = နွားစား၍ -- 11 --
- (၁၁) ဥပစိကာခါယိတ = ခြဲစား၍ <del>-- 11 --</del>

= ကြွက်ကိုက်၍ -- 11 --(၁၂) ဉန္ဒူရခါယိတ

(၁၃) အန္တစ္ဆိန္န = အနားပြတ်၍ -- ။ --

= အမြိတ်အဆာပြတ်၍ (၁၄) ဒသာစ္ဆိန္န

= တံခွန်အလံထူသောအဝတ် (၁၅) ဓဇာဟဋ္ဌ

= တောင်ပို့ကို ရစ်ပတ်၍ နတ်ပူဇော်ထားသောသင်္ကန်း (၁၆) ထူပစီဝရ

= ရဟန်းက လျူသောသင်္ကန်း (၁၇) သမၻာစီဝရ

(၁၈) အာဘိသေကိက = မင်း၏ဘိသိက်ခံရာအရပ်၌ စွန့်ပစ်ထားသောအဝတ်

(၁၉) ဣဒ္ဓိမယ = ဧဟိဘိက္ခုခေါ်ခြင်းဖြင့် ဖြစ်ပေါ် လာသောသင်္ကန်း

= လမ်းခရီး၌ ကျနေသောအဝတ်

(၂၁) ပန္ထက (၂၁) ဝါတာဟဋ (၂၁) = လေတိုက်ခိုက် ဆောင်ယူလာသောအဝတ်

(၂၂) ဒေ၀ဒတ္ထိယ = နတ်တို့က လျူသောအဝတ်

= သမုဒ္ဒရာလှိုင်းပုတ်တင်သော အဝတ် (၂၃) သာမုဒ္ဒိယ

ဤ၂၃–မျိုးသော အဝတ်တို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသော အဝတ်ကိုကောက်ယူပြီးလျှင် ခွဲဖြတ်၍ ဆွေးမြည့်သော အပိုင်းကိုပယ်ပြီး ခိုင်သောအပိုင်းတို့ကို ဖွတ်လျှော်၍ သင်္ကန်းချုပ်ပြီး ဒါယကာတို့လှူဒါန်းသော ရှေးသင်္ကန်းဟောင်းကို ပယ်၍ ဝတ်ရုံသုံးဆောင်အပ်၏။

အဝတ် ၂၃–မျိုးဆောင်ပုဒ် (ဝိသုဒ္ဓိမဂ်အရသာ – ညောင်လေးပင်တောရဆရာတော်) သုသာန်, ဈေးတန်း၊ လှည်းကြီးလမ်း၊ လူလမ်း, မှိုက်ပုံပါ၊ ကိုယ်ဝန် ညစ်ပေ၊ ဘုတ်ချိုးရေ၊ စွန့်လေ ချိုးဆိပ်မှာ၊

မီးလောင်, နွားဝါး၊ ကြွက်ကိုက်ထား၊ ခြစား, ပြတ်စွန်း, ဆာ၊

တောင်ပို့, လေယူ၊ ရဟန်းလူ့၊ နတ်လှူ, တံခွန်လွှာ၊ သုသာန်ပြန်ထုတ်၊ ဘိသိက်အုပ်၊ သမုဒ်, တန်ခိုးသာ၊

နှစ်ဆယ့်သုံးဟူ၊ ပံသုကူ၊ ကောက်ယူသုံးဆောင်ရာ။

### ပံသကူသင်္ကန်းမဖြစ်သော သင်္ကန်းများ

်သင်္ကန်းကို သံဃာအား လှူပါ၏ 'ဟု ဆို၍ ပေးလှူသောသင်္ကန်း(သံ**ဃိကသင်္ကန်း**)၊

ဆွမ်းခံလှည့်စဉ် လူတို့လှူသော သင်္ကန်း (အလှူခံ၍ ရလာသောသင်္ကန်း)၊ ထို ၂–မျိုးသောသင်္ကန်းသည် ပံသုကူ ၂၃–မျိုးတို့တွင် ၁၇–ခုမြောက် သမဏစီဝရလည်း မဟုတ်၊ အခြား ၂၂– မျိုးလည်း မဟုတ်သောကြောင့် ပံသုကူ မဖြစ်။

သမဏစီဝရ ခေါ် ရဟန်းက လှူသောသင်္ကန်း၌လည်း ပံသုကူဆောင်ရဟန်းတို့၏ ထေရ်စဉ်ဝါစဉ်အားဖြင့် ရ

သောသင်္ကန်း၊

ကျောင်းနေရဟန်းတို့ သုံးရန် ရည်စူး၍ လှူအပ်သောသင်္ကန်း၊ ထို ၂–မျိုးသော သင်္ကန်းသည် ပံသုကူ မဖြစ်။ (ç)

# ပံသုကူဖြစ်သော သင်္ကန်း

ပံသုကူဆောင်သော ရဟန်း၏ ဝါစဉ်အားဖြင့် မယူစေဘဲ အခြားရဟန်းက မိမိဝါစဉ်ဖြင့်ယူ၍ ပေးလှူအပ် သော သင်္ကန်းသည်သာ ပံသုကူသင်္ကန်း ဖြစ်၏၊ ထိုသင်္ကန်း၌လည်း အောက်ပါအတိုင်း ၃–မျိုးပြား၏။

### ရဟန်းပေးသော ပံသုကူသင်္ကန်းအပြား ၃–ပါး

(၁) ဧကတောသုဒ္ဓိ သင်္ကန်း (တစ်ပါးသောအဖို့မှ စင်ကြယ်ခြင်းရှိသော သင်္ကန်း)

(က) သင်္ကန်းကို ဒါယကာတို့သည် ရဟန်း၏ခြေရင်း၌ ထား၏၊ ထိုရဟန်းက ပံသုကူဓုတင်ဆောင်ရဟန်း၏လက်၌

ထား၍ ပေးအပ်သောသင်္ကန်း၊

(ခ) သင်္ကန်းကို ဒါယကာတို့သည် ရဟန်း၏လက်၌ ထား၏၊ ထိုရဟန်းက ပံသုကူဓုတင်ဆောင်ရဟန်း၏ခြေရင်း၌ ထား၍ ပေးအပ်သောသင်္ကန်း၊

(၂) ဥဘတောသုဒ္ဓိ သင်္ကန်း (နှစ်ပါးသောအဖို့မှ စင်ကြယ်ခြင်းရှိသော သင်္ကန်း ) သင်္ကန်းကို ဒါယကာတို့သည် ရဟန်း၏ခြေရင်း၌ ထား၏၊ ထိုရဟန်းက ပံသုကူဓုတင်ဆောင်ရဟန်း၏ ခြေရင်း၌ ထား၍ ပေးအပ်သောသင်္ကန်း၊

(၃) ဥက္ကဋ္ဌ မဟုတ်သောသင်္ကန်း (အညံ့စား – အနုက္ကဋ္ဌသင်္ကန်း) သင်္ကန်းကို ဒါယကာတို့သည် ရဟန်း၏လက်၌ထား၍ ထိုရဟန်းက ပံသုကူခုတင်ဆောင်ရဟန်း၏ လက်၌ ထား၍ ပေးအပ်သောသင်္ကန်း၊

၃။ ပံသုကူဓုတင်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = သုသာန် အိမ် ဈေး တံခါး စသည်၌ ပစ်စွန့်ထားသောအဝတ်ကို ကောက်ယူသောရဟန်း၊ မရွိျမပုဂ္ဂိုလ် = ရဟန်းသည် ကောက်ယူလတ္တံ့ ဟု ပစ်ထားသောအဝတ်ကို ကောက်ယူသောရဟန်း၊

မုဒိုပုဂ္ဂိုလ် = ခြေရင်း၌ထား၍ ရဟန်းပေးအပ်သောအဝတ်ကို ကောက်ယူသောရဟန်း၊

၄။ ပံသုကူဓုတင်၏ပျက်ခြင်း

ထိုပုဂ္ဂိုလ် ၃–ပါးသည်

(၁) မိမိသုံးဆောင်လိုသောသဘောဖြင့် လည်းကောင်း၊

(၂) ဒါယကာတို့တောင်းပန်သည်ကို သည်းခံသောအားဖြင့် လည်းကောင်း၊ ဒါယကာတို့ ပေးလှူသောသင်္ကန်းကို သာယာသောခဏ၌ ဓုတင်သည် ပျက်၏။

၅။ ပံသုကူဓုတင်၏အကျိုးအာနိသင်

(၁) မိုရာနိဿယ ၄–ပါးတွင် ဒုတိယမိုရာနိဿယနှင့်လျော်သော အကျင့်ပဋိပတ် ရှိခြင်း၊

(၂) အရိယဝံသတရား ၄–ပါးတွင် ပထမအရိယဝံသတရား၌ တည်ခြင်း၊

(၃) သင်္ကန်း၏ အဖိုးမထိုက်တန်သောကြောင့် စောင့်ရှောက်ရသော ဆင်းရဲဒုက္ခ မရှိခြင်း၊

(၄) သူတစ်ပါးနှင့် မစပ်သော အသက်မွေးမှုရှိခြင်း၊

(၅) သူခိုးဘေး မရှိခြင်း၊

(၆) သုံးဆောင်ရာ၌ တပ်မက်သောတဏှာ မဖြစ်ခြင်း၊

(၇) ရဟန်းတို့အား လျောက်ပတ်သော ပရိက္ခရာ ရှိခြင်း၊

(၈) အဖိုးနည်း, ရလွယ်, အပြစ်ကင်းဟု မြတ်စွာဘုရား ချီးမွမ်းအပ်သောပစ္စည်း ဖြစ်ခြင်း၊

(၉) သူတစ်ပါးကြည်ညိုဖွယ် ဆောင်ခြင်း၊ (၁၀) အလိုနည်းခြင်းစသော အကျိုးပြီးခြင်း၊

(၁၁) မြတ်သောအကျင့်ကို ပွားစေခြင်း၊

(၁၂) နောင်လာနောက်သားတို့ မြင်အပ်သောအကျင့်သို့ အစဉ်လိုက်စေခြင်း၊

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

စစ်ဝတ်တန်ဆာ ကောင်းစွာဆင်ယင်ထားသော မင်းသည် စစ်မြေပြင်တွင် တင့်တယ်သကဲ့သို့ ပံသုကူသင်္ကန်းကို

ဆောင်သော ရဟန်းသည် ကိလေသာမာရ်စစ်သည်ကို ပယ်ဖျက်ခြင်းငှာ တင့်တယ်လှပါသည်။

တစ်လောကလုံး ညွှတ်ရုံးပူဇော် အလေးအမြတ်ပြုအပ်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ကာသိတိုင်းဖြစ် အဝတ်ကောင်း တို့ကို ပယ်စွန့်၍ လူသေကောင်ထုပ်သော ပံသုကူသင်္ကန်းကို ဆောင်ယူတော်မူ၏၊ ထိုပံသုကူသင်္ကန်းကို မဂ်ဖိုလ် လိုလားသောသူသည် မဆောင်ဘဲနေနိုင်ပါအံ့နည်း၊ ထို့ကြောင့် ပဉ္စင်းခံစဉ် သံဃာတော်တို့အား ပေးခဲ့သော မိမိ၏ ပဋိညာဉ်ဝန်ခံချက်ကို အောက်မေ့လျက် ယောဂီအကျင့်နှင့် လျော်သော ပံသုကူသင်္ကန်း၌ မွေ့လျော်ရာ၏။

## ၂။ တိစီဝရိက်ဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ (၁) '(၁တ်လောက် ရုံလောက် အဓိဋ္ဌာန်တင်လောက်) လေးထည်မြောက်သောသင်္ကန်းကို ပယ်ပါ၏'

(၂) 'သင်းပိုင်၊ ဧကသီ၊ ဒုကုဋ် ဟူသော သုံးထည်သော သင်္ကန်းကိုဆောင်ခြင်း အလေ့ရှိသောရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့ တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင် သုံးထည်သောသင်္ကန်းကို ဆောင်ခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်းသည် သင်္ကန်းလျာပုဆိုးကို ရပြီးသော်လည်း မကျန်းမာသောကြောင့် ချုပ်လုပ်ရန် မတတ်နိုင်သေး၊ သင်္ကန်းစီရင်တတ်သူကလည်း မရအပ်သေး၊ အပ်စသည်တို့တွင် တစ်စုံတစ်ရာ မပြည့်စုံသေးသမျှ ကာလပတ်လုံး ထားအပ်၏ ၊ မချုပ်ဘဲထားခြင်းကြောင့် အပြစ် မရှိပေ၊ ဆိုးပြီးသော ကာလမှစ၍ ထားခြင်းငှာ မအပ်၊ ထားခဲ့သော် ဓုတင်ခိုး မည်၏ ။

**၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား** ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်

= ရှာနီးကျောင်း၌ နေသောပုဂ္ဂိုလ်သည် သင်္ကန်းဆိုးလိုသောအခါ –

(၁) ရှေးဦးစွာသင်းပိုင်ကို ဆိုး၍ ထိုသင်းပိုင်ကိုဝတ်ပြီး ကိုယ်ရုံကိုဆိုးအပ်၏။ (သို့မဟုတ်) ကိုယ်ရုံကိုသော်လည်း ရှေးဦးစွာဆိုး၍ ထိုကိုယ်ရုံကိုဝတ်ပြီး သင်းပိုင်ကို ဆိုးအပ်၏။

(၂) သင်းပိုင်ကိုဝတ်၍ ကိုယ်ရုံကိုရုံပြီးလျှင် ဒုကုဋ်ကိုဆိုးအပ်၏၊ ဒုကုဋ်ကိုမူ ဝတ်ခြင်း၄ာ မသင့်

လျော်ချေ။

တောကျောင်း၌ နေပါက – သင်းပိုင်, ကိုယ်ရံ ၂–ထည်လုံးကို တစ်ပေါင်းတည်း လျှော်ဖွပ်၍ ဆိုးခြင်း၄ှာ အပ်၏၊ သို့သော် တစ်စုံတစ်ယောက်ကိုမြင်လျှင် သင်္ကန်းကိုဆွဲ၍ ဖုံးလွှမ်းနိုင်ရန် ထိုသင်္ကန်း၏အနီးအရပ်၌ နေသင့်၏။

မရွိျမပုဂ္ဂိုလ် = သင်္ကန်းဆိုးရာ၌ ထိုဆိုးသောအခိုက်အတန့်၌ ဝတ်အပ်သောသင်္ကန်း<mark>ကို ဝတ်ရုံ၍ ဆိုးခြင်း</mark> အမှုကို ပြုခြင်းငှာ အပ်၏။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = သဘောတူသောရဟန်း၏သင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံပြီး ဆိုးခြင်းအမှုကို ပြုခြင်း၄ာ အပ်၏၊ ထို ကျောင်း၌ မိမိဥစ္စာ သူတစ်ပါးဥစ္စာ ဖြစ်သော အိပ်ရာလွှမ်းလည်း အပ်၏၊ သို့သော် သွား လေရာရာ ဆောင်ယူခြင်း၄ာ မအပ်၊ သဘောတူသောရဟန်းတို့၏ သင်္ကန်းကိုလည်း ကြိုး

အလျော်အားဖြင့်ကား ဓုတင်ဆောင်ရဟန်းသည် လေးထည်သောသင်္ကန်း ဖြစ်လတ် သော် အံသကိုဋ်သည်သာလျှင် အပ်၏၊ ထိုအံသကိုဋ်သည်လည်း အနံအားဖြင့် တစ်ထွာ

အလျားအားဖြင့် သုံးတောင်သာလျှင် အပ်၏။

၄။ **ဓုတင်ပျက်ခြင်း** = ဝတ်လောက် ရုံလောက်သော လေးခုမြောက်သင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံသုံးဆောင်၍ သာယာသော ခဏ၌ ဓုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) ကိုယ်ကို ဆောင်နိုင်ရုံမျှ (စောင့်ရောက်နိုင်ရုံမျှ)ဖြစ်သော သင်္ကန်းဖြင့် ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း၊

(၂) ငှက်၏ပျံခြင်းကဲ့သို့ သင်္ကန်းကိုယူ၍ လိုရာသွားနိုင်ခြင်း၊

(၃) နည်းသောကိစ္စ ရှိခြင်း၊

(၄) အဝတ်သင်္ကန်းကို သိုမှီးသိမ်းဆည်းခြင်းမှ ကြဉ်ရှောင်ခြင်း၊

(၅) ပေါ့သော အသက်မွေးမှု ရှိခြင်း၊

(၆) ပိုမိုသောသင်္ကန်း၌ တပ်မက်သောတဏှာကို ပယ်ခြင်း၊

(၇) ခွင့်ပြုသော်လည်း သုံးထည်မျှဖြင့် ခေါင်းပါးသောအသက်မွေးမှု ရှိခြင်း၊

(၈) အလိုနည်းခြင်း။

ှု တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

သုံးထည်ထက်ပိုသော အဝတ်သင်္ကန်း၌ တပ်မက်ခြင်းတဏှာကို ပယ်၍ သိုမှီးသိမ်းဆည်းခြင်းကို ကြဉ်ရှောင် ကာ ရောင့်ရဲခြင်း၏ ချမ်းသာသောအရသာကို သိ၏၊ ထို့ကြောင့် မိမိအတောင်နှင့်တကွ လိုရာပျံနိုင်သော ငှက်ကဲ့သို့ ကိုယ်၌ဝတ်ရံသော သင်္ကန်းနှင့်တကွ ချမ်းသာစွာ လိုရာသွားနိုင်ခြင်းငှာ သင်္ကန်းသုံးထည်မျှကို ဆောင်ခြင်း၌ မွေ့လျော် ပျော်ပိုက် သင့်ပါသည်။

### ၃။ ပိဏ္ဍပါတ်ခုတင် ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) 'ဆွမ်းခံ၍ရသောဆွမ်းမှ ပိုလွန်သောလာဘ်ကို ပယ်ပါ၏။'

(၂) ဆွမ်းခံလှည့်လည်ခြင်း အလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုး တို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

သံဃာအား လှူသောဆွမ်း (သံဃဘတ်)၊ (c)

သံဃာ ၂–ပါး၊ ၃–ပါး စသည် ရည်ညွှန်း၍ လှူသောဆွမ်း (ဥဒ္ဒေသဘတ်)၊ (j)

ပင့်ဖိတ်၍ လှူသောဆွမ်း (နိမန္တနဘတ်)၊ (၃)

စာရေးတံချ၍ လှူသောဆွမ်း (သလာကဘတ်)၊ (9)

လဆန်းပက္ခ လဆုတ်ပက္ခ၌ လျူသောဆွမ်း (ပက္ခိကဘတ်)၊ (ე)

ဥပုသ်နေ့၌ လှူသောဆွမ်း (ဥပေါသထိကဘတ်)၊ (G)

လဆန်း တစ်ရက်, လဆုတ် တစ်ရက်နေ့၌ လှူသောဆွမ်း (ပါဋိပဒိကဘတ်)၊  $(\gamma)$ 

ဧည့်သည်အာဂန္တုကို ရည်၍ လှူသောဆွမ်း (အာဂန္တုကဘတ်)၊ ခရီးသွားရဟန်းကို ရည်၍ လှူသောဆွမ်း (ဂမိကဘတ်)၊ (၈)

(၉)

(၁၀) သူနာရဟန်းကို ရည်၍ လှူသောဆွမ်း (ဂိလာနဘတ်)၊

(၁၁) သူနာထိန်းရဟန်းကို ရည်၍ လျှသောဆွမ်း (ဂိလာနုပဋ္ဌာကဘတ်)၊

(၁၂) ကျောင်းကို ရည်၍ လှူသောဆွမ်း (ဝိဟာရဘတ်)၊

(၁၃) အကြီးအမှူးအိမ်တွင် တည်ထား၍ လှူသောဆွမ်း (ခုရဘတ်)၊

(၁၄) အလှည့်ကျ လှူသောဆွမ်း (ဝါရကဘတ်)၊

ဤ ၁၄–ပါးသော ဆွမ်းတို့ကို မသာယာအပ်ပါ။ (လက်မခံအပ် ၁၄–ဘတ်)

အပ်သောဆွမ်း

- 'သိဃဘတ်ကို ခံယူကြပါကုန်လော့' ဟု အစရှိသောနည်းဖြင့် မဆိုမူ၍ 'အကျွန်ုပ်တို့အိမ်၌ သံဃာသည် ဆွမ်း (c) ကို ခံယူ၏၊ အရှင်တို့သည်လည်း ဆွမ်းကို ခံယူကြပါလော့' ဟု (ဆွမ်းခံဆွမ်း' ဟူသောဝေါဟာရဖြင့်) ဆိုပါ က ထိုဆွမ်းကို လက်ခံခြင်းငှာ အပ်၏။
- သံဃာမှ ရအပ်သော ယာဝကာလိကမှ တစ်ပါးသော ဆေးစသည်နှင့်ယှဉ်သော စာရေးတံတို့သည် အပ်၏။ (J)

ကျောင်း၌ ဒါယကာတို့ ချက်လှူသောဆွမ်းသည် အပ်၏။ (5)

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

- ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = (၁) မရောက်သေးသော ရှေ့အိမ်မှ ကြို၍လည်းကောင်း၊ လွန်ခဲ့ပြီးသော နောက်အိမ်မှ လိုက်၍ လည်းကောင်း ဆောင်ခဲ့သော ဆွမ်းကိုလည်း ခံအပ်၏။
  - (၂) ရောက်ဆဲအိမ်တံခါး၌ ရပ်တည်၍ သပိတ်ကိုယူသော ဒါယကာတို့အားလည်း သပိတ်ကို ပေးအပ်၏။
  - (၃) ဆွမ်းခံပြန်ပြီး ဆွမ်းစားဇရပ်၌ ထိုင်နေစဉ် အိမ်က ဆောင်ယူလာ၍ လှူသောဆွမ်းသည် လည်း အပ်၏။

(၄) သို့သော် ထိုနေ့အဖို့၌ ဖိတ်မန်သော ဆွမ်းလာမည်ဟု မျှော်လင့်၍ ဆွမ်းကို မခံအပ်။

ထိုနေ့အဖို့၌ မျှော်လင့်လျက်နေ၍ လာလျူသောဆွမ်းကို ခံယူအပ်၏၊ မနက်ဖြန်အလို့ငှာ ဖိတ် သောဆွမ်းကိုမူ မခံအပ်။

မနက်ဖြန်အလို့ငှာလည်းကောင်း၊ သဘက်ခါအလို့ငှာလည်းကောင်း ဖိတ်သောဆွမ်းကို လက်ခံ မှဒုပုဂ္ဂိုလ်

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်သည်သာ သူတစ်ပါးနှင့်မစပ်သောချမ်းသာကို ရ၏၊ မရွိုမပုဂ္ဂိုလ်နှင့်မုဒုပုဂ္ဂိုလ်တို့ကား မရကုန်။

သေရိဝိဟာရသုခ (သူတစ်ပါးနှင့် မစပ်သောချမ်းသာ) ပုံဝတ္ထု

ရွာတစ်ရွာ၌ အရိယဝံသသုတ်နှင့်စပ်သော တရားပွဲဖြစ်သောအခါ ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်သည် မရှိုမ နှင့် မုဒုပုဂ္ဂိုလ် တို့အား ငါ့ ရှင်တို့ – တရားနာရန် သွားကြကုန်အံ့ "ဟု ဆို၏၊ မရှိုမ နှင့် မုဒုပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် သူတစ်ပါးဆွမ်းဖိတ်ထားခြင်းကို လက်ခံထားသောကြောင့် သူတစ်ပါးနှင့်မစပ်သောချမ်းသာ (ဝါ) တရားနှင့်စပ်သော ဝမ်းမြှောက်ခြင်းစသော အရသာမှ ဆုံးရှုံးကြကုန်၏၊ ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်သည်ကား စောစောကပင် ဆွမ်းခံပြီးလျှင် တရားပွဲသို့ သွားနိုင်သဖြင့် တရားနှင့်စပ်သော ဝမ်းမြှောက်ခြင်းစသော အရသာကို ခံစားရ၏။

သံဃဘတ်စသော ၁၄–မျိုးသော အတိရေကလာဘ်(ဆွမ်းခံဆွမ်းမှ ပိုလွန်သောလာဘ်)ကို ၄။ မှတင်ပျက်ခြင်း = သာယာသောစဏ၌ ဓုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) မှီရာနီဿယ ၄–ပါးတွင် ပထမနိဿယနှင့်လျော်သော အကျင့်ပဋိပတ် ရှိခြင်း၊

(၂) အရိယဝံသတရား ၄–ပါးတွင် ဒုတိယအရိယဝံသတရား၌ တည်ခြင်း၊

(၃) သူတစ်ပါးနှင့်မစပ်သော အသက်မွေးမှု ရှိခြင်း၊

(၄) တစ်စွန်း တစ်စလောင်း ပေါင်းစုအပ်သောကြောင့် အဖိုးနည်း, ရလွယ်, အပြစ်ကင်းဟု မြတ်စွာဘုရား ရှီးမွမ်းအပ်သော ပစ္စည်းဖြစ်ခြင်း၊

(၅) ဆွမ်းခံရန် ပျင်းရိသည်ကို နှိမ်နင်းနိုင်ခြင်း၊

(G) စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ရှိခြင်း၊

(၇) သေခ်ိယဝတ်နှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊

(၈) သူတစ်ပါးကို မမွေးမြူရသည် ဖြစ်ခြင်း၊

(၉) သူတစ်ပါးတို့ ကုသိုလ်ဖြစ်ရန် ချီးမြှောက်ရခြင်း၊

(၁၀) ယုတ်ညံ့သောအလက်မွေးမှုဖြစ်၍ မာန်မာနကို ပယ်ရခြင်း၊

(၁၁) ရသတဏှာကို ပယ်ရှားနိုင်ခြင်း၊

(၁၂) ဂဏဘော့ နေသိက္ခာပုဒ်, ပရမ္ပရဘော နေသိက္ခာပုဒ်, စာရိတ္တသိက္ခာပုဒ်တို့ဖြင့် အာပတ်မသင့်ခြင်း၊

(၁၃) အလိုနည်းခြင်း၊

(၁၄) ကောင်းမြတ်သောအကျင့်ကို ပွားစေခြင်း၊

(၁၅) နောင်လာနောက်သားတို့ အတုယူကျင့်သုံးစေရန် ချီးမြှင့်ရခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

ဆွမ်းခံဆွမ်းဖြင့် ရောင့်ရဲသော, သူတစ်ပါးနှင့်မစပ်သော အသက်မွေးမှုရှိသော, အစာအာဟာရ၌ တပ်မက်သော လောလုပ္ပတဏှာကို ပယ်ပြီးသော ရဟန်းသည် အရပ်လေးမျက်နှာတို့၌ အပိတ်အပင်ကင်း၍ လိုရာသွားနိုင်ပေ၏၊ ပျင်းရိမှုကိုလည်း ပယ်ဖျောက်နိုင်၏၊ ပိဏ္ဍပါတိကင်္ဂခုတင်ဆောင်ရဟန်း၏ အသက်မွေးမှုသည် စင်ကြယ်၏၊ ထို ၃–ပါး သော အကြောင်းတို့ကြောင့် ပညာရှိသောရဟန်းသည် ဆွမ်းခံအကျင့်ကို မထီမဲ့မြင် မအောက်မေ့ရာ။

ထိုသို့သဘောရှိသော – ကိုယ့်ကိုယ်ကိုသာ မွေးမြူသည်ဖြစ်၍ သူတစ်ပါးကို မမွေးမြူသော, (ဣဋ္ဌာရုံ, အနိဋ္ဌာရုံ ကို အတူပြု၍ ရှုနိုင်သော) တာဒိဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသော, ထိုဆွမ်းခံအကျင့်ကို ကျင့်သောရဟန်းသည် အကယ်၍ လာဘ်

အကျော်အစောကို မမှီပါက နတ်တို့သော်လည်း ချစ်မြတ်နိုးကုန်သေး၏။

# ၄။ သပဒါနစာရိကဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) 'လောလုပ္မတဏှာဖြင့် အိမ်စဉ်ကျော်၍ လှည့်လည်ခြင်းကို ပယ်ပါ၏'

(၂) 'အိမ်စဉ် ရွာစဉ် ခရီးစဉ်မပျက် ဆွမ်းခံခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

သပဒါနစာရိကင်္ဂဓုတင်ဆောင် ရဟန်းသည်

(၁) ရွာတံခါး၌ရပ်၍ ဆင်, မြင်း, ကျွဲ, နွားစသော ဘေးရန်ရှိ, မရှိ မှတ်သားအပ်၏၊ ဘေးရန်ရှိလျှင် ထိုလမ်းကို ပယ်၍ ဘေးရန်မရှိသောရွာသို့ သွားခြင်း၄ာ အပ်၏။

(၂) ထိုအိမ်တံခါး, ခရီးလမ်း, ရွာတို့၌ တစ်စုံတစ်ခုကိုမျှ မရသော် ထိုအိမ်တံခါးစသည်ကို ရွာမဟုတ်ဟု အမှတ် ပြု၍ သွားအပ်၏၊ တစ်စုံတစ်ခုကို ရသော် ထိုအရပ်ကို ပယ်၍ သွားခြင်း၄ာ မအပ်။

(၃) နံနက်စောစောကပင် ရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံသင့်၏၊ အကျိုးကား ဘေးရန်ရှိသောအရပ်ဖြစ်လျှင် ပယ်၍ ဘေး ရန်ကင်းသော အခြားအရပ်သို့ သွားနိုင်ပေသည်။

(၄) ကျောင်းတွင် အလှူပေးသောသူ, လမ်းခရီးအကြား၌ လာသောသူတို့သည် သပိတ်ကိုယူ၍ ဆွမ်းကိုလောင်း လျှပါက ခံယူခြင်းငှာအပ်၏။

(၅) ခရီးသွားစဉ် ဆွမ်းခံသောအချိန်၌ ရောက်သောရွာကို မလွန်စေဘဲ ဆွမ်းခံအပ်၏၊ <mark>ထိုရောက်သောရွာ၌</mark> ဆွမ်းမရသော်လည်းကောင်း၊ အနည်းငယ်ရသော်လည်းကောင်း ရွာစဉ်အတိုင်း သွားအပ်၏။ ၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = ရှေ့အိမ်မှကြို၍ လှူသောဆွမ်း၊ နောက်အိမ်မှလိုက်၍ လူူသောဆွမ်း၊ ဆွမ်းစားဇရပ်တွင် နေ ထိုင်စဉ် လာ၍လျှသောဆွမ်းတို့ကို မခံယူအပ်၊ ရောက်ဆဲအိမ်တံခါး၌ သပိတ်ကို လွှတ်အပ်၏။

ခုတင်၌ အတုမရှိသူ ရှင်မဟာကဿပသည်ပင် ယက်ကန်းသည် ယောင်ဆောင်၍ လူသော (ဥပမာ –

သိကြားမင်းအား သပိတ်ကိုလက်မှ လွှတ်ပေးသောအရာသည် ထင်ရှားရှိ၏။)

ရှေ့အိမ်မှကြို၍ လှူသောဆွမ်း၊ နောက်အိမ်မှလိုက်၍ လှူသောဆွမ်း၊ ဆွမ်းစားဇရပ်တွင် နေ မစ္ဈိမပုဂ္ဂိုလ် = ထိုင်စဉ် လာ၍လှူသောဆွမ်းတို့ကိုလည်း ခံယူအပ်၏၊ ရောက်ဆဲအိမ်တံခါး၌လည်း သပိတ်ကို လွှတ်အပ်၏၊ သို့သော် ယနေ့ဖိတ်မန်ထားသော ဆွမ်းကို မျှော်လင့်ဆိုင်းငံ့၍ မနေအပ်။ (ပိဏ္ဍ ပါတိကင်္ဂမုတင်ဆောင် ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်နှင့် တူ၏။)

မှဒုပုဂ္ဂိုလ် ထိုနေ့အဖို့ ဒါယကာတို့ ဖိတ်မန်ထားသောဆွမ်းကို မျှော်လင့် ဆိုင်းငံ့၍ ခံယူအပ်၏။ (ပိဏ္ဍ

ပါတ်ကင်္ဂဓုတင်ဆောင် မြန္ဈမပုဂ္ဂိုလ်နှင့် တူ၏။)

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း = ဤမျှသော ရွာ၊ အိမ်၊ လမ်းတို့၌ ဆွမ်းကောင်း၊ ဟင်းကောင်း လောင်းလှူအံ့ဟု အစဉ်ကို လွန်၍ သွားခါမျှဖြင့် ဓုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

ဒါယ်ကာတို့၌ အမြဲတမ်း လူသစ်ဖြစ်နေခြင်း၊

စန္ဒာလမင်းနှင့်တူသော ဥပမာရှိခြင်း၊ (J)

ကုလမစ္ဆရိယကို ပယ်ခြင်း၊ (၃)

ဒါယကာတို့အား အတူအမျှ သနားသောသူ ဖြစ်ခြင်း၊ (ç)

ဒါယကာတို့သို့ ချဉ်းကပ်ရောနှောသော အပြစ်မရှိခြင်း၊

ပင့်ခေါ်ဖိတ်ကြားသည်ကို အလိုမရှိခြင်း၊

ပို့သောဆွမ်းကို အလိုမရှိခြင်း၊  $(\gamma)$ 

အလိုနည်းခြင်း။ (െ)

တိုက်တွန်းချက်(အနသာသနီ)

. အိမ်စဉ်မပြတ် ဆွမ်းခံသောရဟန်းသည် ခပ်သိမ်းသောအရပ်၌ မကပ်ငြိသောစိတ်ရှိခြင်း, ဖြူစင်အေးမြသော စိတ်ရှိခြင်းတို့ကြောင့် လမင်းနှင့် တူပေ၏၊ အမြဲတမ်း လူသစ်လည်း ဖြစ်ပေ၏၊ ဒါယကာတို့၌ ဝန်တိုခြင်း ဟူသော ကုလမစ္ဆရိယလည်း ကင်းပေ၏၊ ခပ်သိမ်းသောဒါယကာတို့၌ အညီအမျှသနားခြင်းလည်း ရှိပေ၏၊ ဒါယကာတို့ အိမ်၌ ထိုင်၍ ဆွမ်းဘုဉ်းပေးသော ကုလူပကရဟန်းတို့အား ရောက်တတ်သော အပြစ်မှလည်း လွတ်ပေ၏၊

ထို့ကြောင့် မိမိုအလိုအတိုင်းသွားနိုင်ခြင်းကို အလိုရှိသောပညာရှိသည် လောလုပ္ပတဏှာဖြင့် အိမ်စဉ်ကျော်သွား ခြင်းကိုပယ်၍ ချအပ်သောမျက်လွှာဖြင့် ထမ်းပိုးတစ်ပြန် (၄–တောင်ခန့်) မျှလောက်သာ ကြည့်လေ့ရှိသော အိမ်စဉ်

မပြတ် ဆွမ်းခံကျင့်ဝတ်ကို ကျင့်ရာ၏။

### ၅။ ဧကာသနိက်ဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

'အထူးအထူးသော နေရာတို့၌နေ၍ သုံးဆောင်စားသောက်ခြင်းကို ပယ်ပါ၏'

'တစ်ထိုင်တည်း၌သာ သုံးဆောင်ခြင်း အလေ့ရှိသောရဟန်း၏ အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤ စကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း မှတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင် –

. ဆွမ်းစား ဧရပ်၌ ထိုင်ပါက မထေရ်ကြီးတို့၏ နေရာတွင် မထိုင်မူ၍ မိမိနှင့်သင့်လျော်သောနေရာကို မှတ်၍ <mark>ထိုင</mark>် အပ်၏၊ ဆွမ်းစားမပြီးမီ ဆရာ, ဥပစ္ဈာယ်ဆရာတို့ ရောက်လာပါက ထ၍ ဝတ်ပြုခြင်းငှာ သင့်၏၊ ထိုသို့ ဝတ်ကိုပြုပါ က ဘော့ဧဉ်ကိုကား တစ်ဖန် မသုံးဆောင်သင့်ပါ။

တိပိဋက စူဠာဘယမထေရ်၏ ယူဆချက်

စကာသနိကင်္ဂခုတင်ဆောင် ရဟန်းသည် ဆွမ်းစားဆဲဖြစ်ပါက နေရာသည် (ဆွမ်းစားပြီးသည့်တိုင် မထပါက ခုတင်ပျက်ခြင်းမှ) စောင့်ရာ၏၊ (ဆွမ်းစားဆဲ မဟုတ်ပါက)ဘောဧဉ်သည်မူလည်း စောင့်ရာ၏၊ ထို့ကြောင့် ဆွမ်းစားခြင်း ကိစ္စမပြီးမီ ဆရာ, ဥပစ္ဈာယ်ဆရာတို့ ရောက်လာပါက ထ၍ဝတ်ပြုခြင်းငှာ အပ်သော်လည်း ဘောဧဉ်<mark>ကိုကား တစ်ဖန်</mark> မသုံးဆောင်သင့်ပါ ဟု ဆို၏။

မှတ်ချက် ။ ။ ဆွမ်းစားနေဆဲ ရဟန်းသည် ထ၍ ဆရာ, ဥပစ္ဈာယ်တို့အား ဝတ်ပြုလျှင်– စားဆဲ ဖြစ်သောကြောင့် ဆွမ်းဘောဇဉ်ကလည်း ဓုတင်မပျက်အောင် မစောင့်၊ နေရာမှ ထသောကြောင့် နေရာကလည်း မစောင့်၊ သို့သော် ဆရာ, ဥပစ္ဈာယ်တို့ ရောက်လာသော် ထ၍ ဝတ်ပြုခြင်းငှါ သင့်ခြင်းကြောင့် ဝတ် ကိုကား ထ၍ ပြုပါ၊ စားဆဲဖြစ်သော ဆွမ်းကိုမူကား တစ်ဖန် မစားအပ်ပါ၊ စားလျှင် ဓုတင်ပျက် သည် ဟု ဆိုလို၏။

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = များသည်ဖြစ်စေ, နည်းသည်ဖြစ်စေ သုံးဆောင်အံ့ ဟု လက်ကို <mark>ချမိသော ဘောဇဉ်မှတစ်ပါး</mark> အခြားသောဘောဇဉ်ကို ယူခြင်းငှာ မရ၊ ဒါယကာတို့က မထေရ်အတွက် <mark>ထောပတ် စသည်တို့</mark> ယူဆောင်လာသော် ဆေးအဖို့သာ အပ်၏၊ အစာအာဟာရအလို့ငှာ မအပ်။

မရွိျမပုဂ္ဂိုလ် = သပိတ်၌ ဆွမ်းမကုန်သေးမီအတွင်း တစ်ပါးသောဆွမ်းကို ခံပူခြင်းငှာ အပ်၏၊ ထို့ကြောင့် ဘောဇဉ်ကုန်ခြင်း အဆုံးရှိသောပုဂ္ဂိုလ် မည်၏။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = နေရာမှ မထမချင်း သုံးဆောင်ခြင်း၄ာအပ်၏၊ သပိတ်ဆေးရေ မယူသေးသမျှ သုံးဆောင်ကောင်း ၏ ၊ ထို့ကြောင့် 'သပိတ်ဆေးရေယူခြင်း အဆုံးရှိသောပုဂ္ဂိုလ်' မည်၏ ။

၄။ **ဓုတင်ပျက်ခြင်း** = အထူးထူးနေရာတို့၌ စားသောက်သောခဏ၌ ခုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) အနာရောဂါ ကင်းခြင်း၊

(၂) ကိုယ်၏ဆင်းရဲ ကင်းခြင်း၊

(၃) ပေါ့ပါး လျှင်မြန်စွာ ထနိုင်ခြင်း၊

(၄) ခွန်အားဗလနှင့် ပြည့်စုံခြင်း၊

(၅) ချမ်းသာစွာ နေရခြင်း၊

(၆) အတိရိတ်ဝိနည်းက မပြုဘဲ စားခြင်းကြောင့် ဖြစ်နိုင်သော အာပတ်မသင့်ခြင်း၊

(၇) ရသတဏှာကို ပယ်ဖျောက်နိုင်ခြင်း၊

(၈) အလိုနည်းခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

တစ်နေရာတည်းစားခြင်း၌ မွေ့လျော်သော ရဟန်းကို အကြိမ်ကြိမ်စားခြင်းကြောင့် ဖြစ်တတ်ကုန်သော အနာ ရောဂါတို့သည် မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်၊ ရသတဏှာကို ပယ်နိုင်ခြင်းဖြင့် မိမိပြုအပ်သော ရဟန်းကိစ္စကို မယုတ်လျော့စေဘဲ ပြည့်စုံစေနိုင်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် တဏှာကိုခေါင်းပါးစေသောအကျင့်၌ မွေ့လျော်ခြင်းကို အထူးသဖြင့် စင်ကြယ်သော စိတ်နှလုံးရှိသော ရဟန်းသည် ဖြစ်စေရာ၏။

### ၆။ ပတ္တပိုဏ်ဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) နှစ်ခုမြောက် အာဟာရထည့်သောခွက်ကို ပယ်ပါ၏'

(၂) 'တစ်ခုတည်းသော သပိတ်၌ ရှိသည်ကိုယူ၍ သုံးဆောင်ခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည် ပါ၏ 'ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ခုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် – ၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

ယာဂုသောက်သောအခါ ခွက်၌ထည့်၍ အမဲ, ငါး စသော ဟင်းလျာကို ရသော် ယာဂုကို ဖြစ်စေ၊ အမဲ, ငါးကို ဖြစ်စေ ရှေးဦးစွာ စားအပ်၏၊ အကြောင်းမှာ– ယာဂု၌ အမဲ, ငါးတို့ကိုရောထည့်ပါက အမဲ, ငါးဟင်းလျာတို့ ပုပ်ခဲ့သော် ယာဂုသည် ရွံရှာဖွယ်ဖြစ်ရာ၏၊ စင်စစ် ရုံရှာဖွယ်မဖြစ်အောင် ပြု၍သာလျှင် သုံးဆောင်အပ်သည်၊ ပျားရည်, တင်လဲ စသည်တို့ကား ရွံရှာဖွယ်မဟုတ်၍ ယာဂုနှင့်ရောထည့်ကောင်း၏။

ခံယူသောအခါ၌လည်း ဝမ်းဝလောက်ရံ ပမာဏကို နှိုင်းယှဉ်ဆင်ခြင်၍ ခံယူအပ်၏၊ သရက်ရွက်နှ စသော ဟင်းရွက်စိမ်းကိုမူ လက်ဖြင့်ကိုင်၍ စားခြင်းငှာ အပ်ပါသော်လည်း ကြည်ညိုဖွယ် မဖြစ်သောကြောင့် လက်တကိုင် ကိုင်မပြုဘဲ သပိတ်၌သာလျှင် ထည့်အပ်၏၊ နှစ်ခုမြောက်ခွက်ကို ပယ်အပ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် တစ်ပါးသောခွက်

ဆိုလျှင် ထည့်စရာသစ်ရွက်သည်သော်လည်း မအပ်ပေ။

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ညက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = ကြံစုပ်သောအခါမှတစ်ပါး ငါးရိုး စပါးလုံးစသော စွန့်အပ်သော အမှိုက်ကိုလည်း နှစ်ခုမြောက် သောခွက်၌ ထည့်၍စွန့်ခြင်းငှာ မအပ်၊ ထမင်း, ငါး, အမဲ, မုန့်တို့ကိုလည်း ခွဲ၍ဖြတ်၍ စား ခြင်းငှာ မအပ်။

မရွိမပုဂ္ဂိုလ် = လက်တစ်ဖက်ဖြင့် ခွဲ၍ ဖြတ်၍ စားခြင်းငှာ အပ်၏၊ "ဟတ္ထယောဂီ (လက်ယောဂီ)" မည်၏။ မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကို သပိတ်၌ ထည့်ခြင်းငှာ အပ်၏၊ အလုံးစုံကိုပင် လက်ဖြင့်ဖဲ့၍ လည်းကောင်း၊ သွားဖြင့် ခွဲခြမ်း ဖဲ့စိတ်၍လည်းကောင်း စားခြင်းငှာ အပ်၏၊ "သပိတ်ယောဂီ" မည်၏။

၄။ **ဓုတင်ပျက်ခြင်း** = ဟင်းလျာ စသည် ထည့်သော နှစ်ခုမြောက်ခွက်ကို သာယာ၍ <mark>အကပ်ခံယူသောခဏ၌ ဓုတင်</mark> ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) အထူးထူးသော အရသာရှိသည့် အသီးသီးသောဘောဇဉ်၌ တဏှာကို ပယ်နိုင်ခြင်း၊

(၂) အသီးသီးသော ခွက်၌တည်သော အထူးထူးသောအရသာ၌ တပ်မက်သူ၏အဖြစ်ကို ပယ်ရခြင်း၊

(၃) အစာအာဟာရ၌ ဘုရားခွင့်ပြုတော်မူသော အကျိုးမျှကိုသာ ကြည့်ရှုမြင်လေ့ ရှိသည်ဖြစ်ခြင်း၊

(၄) အပိုအမို ပန်းကန် ခွက်ယောက် စသည်ကို ဆောင်ရ၍ ဖြစ်သော ပင်ပန်းရမှု မရှိခြင်း၊

(၅) စိတ်မပုံ့လွင့်ဘဲ တစ်ခွက်တည်း၌သာ စူးစိုက်သုံးဆောင်လေ့ ရှိခြင်း၊

(၆) အလိုနည်းခြင်း၊

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

ပတ္တပိဏ္ဍိကင်္ဂခုလို ပုဂ္ဂိုလ်သည် အထူးထူးသောခွက်၌ ပျံ့လွင့်သောစိတ်ကို ပယ်စွန့်၍ ရသတဏှာ၏ အမြစ်အရင်းကို တူးဘိသကဲ့သို့ တစ်ခုတည်းသောသပိတ်၌သာ စိုက်၍ကြည့်သော မျက်လွှာရှိသည် ဖြစ်၏၊ မိမိ အတ္တဘော ဟူသော ရုပ်ကို ဆောင်သကဲ့သို့ ရောင့်ရဲခြင်းကိုဆောင်လျက် သပိတ်တစ်လုံးတည်း၌သာ အစာအာဟာရကို သုံးဆောင်ခြင်းကို ပတ္တပိဏ္ဍိကင်္ဂခုတင်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ် မှတစ်ပါး အဘယ်သူ သုံးဆောင်နိုင်ပါအံ့နည်း။

# ၇။ ခလုပစ္ဆာဘတ်ခုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ (၁) 'ပဝါရိတ်သင့်ပြီးနောက် ရသောဆွမ်းကို၊ အတိရိတ်ဝိနည်းကံပြုသော ဆွမ်းကို ပယ်ပါ၏'

(၁) ပဝါရတသင့်ပြီးနောက် ရသောဆွမ်းကို အတိရိတ်ဝိနည်းကံပြု၍ မသုံးဆောင်သော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို (၂) 'ပဝါရိတ်သင့်ပြီးနောက် ရသောဆွမ်းကို အတိရိတ်ဝိနည်းကံပြု၍ မသုံးဆောင်သော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင် – တန်ပြီဟု တားမြစ်ပြီးလျှင် တစ်ဖန် (ဣရိယာပုထ်တစ်ပါး၌ ရသော)ဘောဇဉ်ကို ဝိနည်းကံဖြင့် အပ်အောင်ပြု ၍ မသုံးဆောင်အပ်ပါ။ မှတ်ချက်။ ။ တန်ပြီဟု တားမြစ်မိ၍ ပဝါရိတ်သင့်သော သာမန်ရဟန်းသည် အခြားဣရိယာပုထိ၌ ဘောဇဉ်ကို တစ်ဖန်စားလိုလျှင် ထိုဘောဇဉ်ကို ဝိနည်းတတ်သော ရဟန်းထံ ဆောင်၍ အတိရိတ်(စားကြွင်း)ပြု ပေးပါ – ဟု ဆိုရ၏ ၊ ထိုရဟန်းက အနည်းငယ်ယူ၍ စားပြီးလျှင် စားကြွင်းပြုပေးရ၏ ၊ ထို စားကြွင်း ပြုပြီးသော ဘောဇဉ်ကို ပဝါရိတ်သင့်သော ထိုရဟန်းသည် စားအပ်၏ ၊ သို့သော် ဤဓုတင်ဆောင် ရဟန်းသည်ကား ဝိနည်းကံဖြင့် စားကြွင်းပြု၍ မစားအပ် – ဟု ဆိုလို၏ ။

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ညက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = ပထမဆွမ်းလုတ်၌ ပဝါရိတ်သင့်ခြင်း မည်သည် မရှိ၊ ထိုပထမဆွမ်းလုတ်ကို မျိုပြီးသော် တစ်ပါးသောလာဘ်ကို ပယ်သောပုဂ္ဂိုလ်အား ပဝါရိတ်သင့်သောကြောင့် ဒုတိယဆွမ်းလုတ်ကို မသုံးဆောင်တော့ပေ။

မ၍မပုဂ္ဂိုလ် = ဘောဇဉ်ကိုသုံးဆောင်ခိုက် ပဝါရိတ်သင့်ပါက သပိတ်၌ ကြွင်းသရေ့ကိုသာ သုံးဆောင်၏ ၊ တစ်ပါးသောလာဘ်ကို မသုံးဆောင်ပေ။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = နေရာမှ မထမချင်း ကပ်လာသောဘောဇဉ်ကို သုံးဆောင်၏။

၄။ <mark>ဓုတင်ပျက်ခြင်း</mark> – ပဝါရိတ်သင့်လျက် ဝိနည်းကံဖြင့် အပ်အောင်ပြု၍ သုံးဆောင်စားသောက်သောခဏ၌ ခုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) အတိရိတ်မဟုတ်သော ဘောဇဉ်ကို စားခြင်းကြောင့် သင့်သောအာပတ်မှ ဝေးခြင်း၊

(၂) ဝမ်းအလိုလိုက်လျက် အစားကျူးသည်၏ အဖြစ် မရှိခြင်း၊

(၃) အာမိသ၌ သိုမှီးမှု ကင်းခြင်း၊

(၄) တစ်ဖန် ရှာဖွေမှု မရှိခြင်း၊

(၅) အလိုနည်းခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

ခလုပစ္ဆာဘတ္တိကင်္ဂ ဓုတင်ဆောင် ပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာဘုရား ချီးမွမ်းတော်မူအပ်သော ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း– သန္ဘေသဂုဏ်စသော ကျေးဇူးတို့၏ပွားခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သောကြောင့် မဟိစ္ဆ စသော အပြစ်ဒေါသကို ပယ်လိုသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကျင့်သုံး ဆောက်တည် မှီဝဲရာ၏။

# ၈။ အာရညကင်ခုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) ဉပစာနှင့်တကွသော ရွာတွင်းကျောင်းကို ပယ်ပါ၏

(၂) ရွာ၏အပြင် တော၌ အရုဏ်တက်ခြင်း အလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏ ပူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင် –

ရွာနီးကျောင်း, ရွာကျောင်း၌ အရုဏ်တက်ခြင်းကို ပယ်၍ တော၌ အရုဏ်ကို တက်စေရပါမည်။ ဤစကားရပ်၌ –

ရွာနီးကျောင်း, ရွာကျောင်း

ရွာအနီး ဥပစာနှင့်တကွသော ရွာသည် ရွာနီးကျောင်း, ရွာကျောင်း မည်၏။

ရွာ . တစ်အိမ်တည်းသာ ရှိသည်ဖြစ်စေ၊ အိမ်များစွာ ရှိသည်ဖြစ်စေ၊ အရံအတား ရှိသည်ဖြစ်စေ၊ <mark>အရံအတား မရှိ</mark> သည်ဖြစ်စေ၊ လူရှိသည် ဖြစ်စေ၊ (တခြားသို့ ခေတ္တသွားနေသောကြောင့်)လူမရှိသည် ဖြစ်စေ၊ အမှတ်မ<mark>ရှိ တစ်စုံတစ်</mark>ခု သော လူတို့၏နေရာအရပ်သည် ရွာမည်၏၊ အယုတ်ဆုံးအပိုင်းအခြားအားဖြင့် – မိုးလေးလထက်အလွန် စခန်းချ၍ နေပြီးသော ခြေကုန်သည်, လှည်းကုန်သည်တို့ နေရာသည်ပင် ရွာမည်၏။

အရံရှိသောရွာ၏ ဥပစာ

အနုရာမြို့မှာကဲ့သို့ အရံအတားရှိသောရွာဖြစ်ပြီး တံခါးခုံ နှစ်ခုရှိလျှင် အတွင်းတံခါးခုံ၌ ရပ်လျက် အားအလယ် အလတ်ရှိသော ယောက်ျား၏ ပစ်လွှင့်သော ခဲကျရာအရပ်သည် ရွာ၏အနီးဥပစာ မည်၏။

ထိုခဲကျရာ (ခဲတစ်ကျ)၏လက္ခဏာကို 🗕

ဝိနည်းမိုရ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့က် – လူလင်ပျိုသည် မိမိ၏အားအစွမ်းကို ပြလိုသောကြောင့် လက်မောင်းကိုလွှဲ၍ ခဲကိုပစ် ကြသကဲ့သို့ ဤပုံဤနည်းဖြင့် ပစ်သောခဲ၏ ကျရာအရပ်၏ အတွင်းဘက်ဟူ၍ ဆုံး

ဖြတ်ကုန်၏၊

သုတ္တန်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကမူ – ကျီးခြောက်သည့် နည်းဖြင့် ပစ်လိုက်သောခဲ၏ ကျရာ<mark>အရပ်၏အတွင်းဘက် ဟူ၍ ဆုံး</mark> ဖြတ်ကုန်၏ ၊၊

အရံမရှိသောရွာ၏ ဥပစာ

အိမ်၏ ဥပစာ – အရံအတားမရှိသောရွာ၌ အစွန်ဆုံးဖြစ်သော အိမ်၏ တံခါး၌ ရပ်လျက် မာတုဂါမသည် အိုးခွက်ဖြင့် ရေကို စွန့်ပစ်ရာ၏ ၊ ထိုရေ၏ ကျရာအရပ်သည် အိမ်၏ဥပစာ မည်၏ ၊

ရွာ – ထိုအိမ်၏ ဥပစာမှ ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းအတိုင်း ခဲ့တစ်ကျအရပ်သည် **ရွာ(နယ်ဆုံး) မည်၏** ၊

ရှာ၏ဥပစာ – ထိုခဲတစ်ကျအရပ်(ရွာ)မှ ဒုတိယခဲတစ်ကျအရပ်သည် ရွာ၏ဥပစာ မည်၏။

တောကို သတ်မှတ်ပုံ

ဝိနည်း အလိုအားဖြင့် = ရွာကိုလည်းကောင်း, ရွာ၏ဥပစာကိုလည်းကောင်း ချန်ထား၍ အလုံးစုံသောအရပ်သည် တော မည်၏။

အဘိဓမ္မာ အလိုအားဖြင့် = တံခါးခုံမှထွက်၍ အပြင်ဘက်ဖြစ်သော အလုံးစုံသောအရပ်သည် တော မည်၏။

သုတ္တန်နည်း အားဖြင့် = ရွာမှ ကုလလေးတာ အပြန်ငါးရာရှိသော ကျောင်းသည် ရွာနှင့် အနီးဆုံး တောကျောင်း မည်၏။ (ကုလလေးတာ = တင်ပြီးသောညှို့ရှိသော အတတ်သင်ဆရာ၏ လေးအရှည်)

တောကျောင်း၏ အကွာအဝေးကို သတ်မှတ်ပုံ

ဝိနည်းအဋ္ဌကထာ = အရံအတားရှိသောရွာ ဖြစ်လျှင် တံခါးခုံမှ စ၍၊ အရံအတားမရှိသောရွာ ဖြစ်လျှင် ပထမ ခဲတစ်ကျအရပ်မှ စ၍ ကျောင်းအရံသို့တိုင်အောင် တိုင်းတာပိုင်းခြားအပ်၏၊ ကျောင်း၌ အရံမရှိခဲ့သော် ရှေးဦးစွာတွေ့ရသော ကျောင်း,စေတီ,ဗောဓိပင် စသောအရပ်ကို အပိုင်း အခြား ပြု၍ တိုင်းတာအပ်၏။

မရွိုမနိကာယ်အဋ္ဌကထာ = ရွာ၏ဥပစာကဲ့သို့ အရံမရှိသောကျောင်း၏ဥပစာကိုလည်း ကျီးခြောက်နည်း ခဲတစ်ကျ တို့ဖြင့် ဆောင်၍ ရွာနယ် ကျောင်းနယ်မှ ပစ်သော ခဲကျရာ အရပ်နှစ်ခုတို့၏ အကြား၌ တိုင်းတာအပ်သည်။ (ဤစကားသာ ဓုတင်အရာ၌ ပမာဏပြုသင့်၏။)

ကျောင်းသည် ရှာနှင့်နီး၍ ရွာသူရွာသားတို့၏အသံကို ကြားရစေကာမူ တောင် မြစ် စသည်တို့ ခြားဆီး၍ အဖြောင့် မသွားနိုင်ဘဲ လှေဖြင့်ကူး၍ သွားနိုင်ပါသော်လည်း ထိုပကတိလမ်းဖြင့်သာ ကုလလေးတာ အပြန်ငါးရာကို ယူအပ်၏၊ သို့သော် ရွာနှင့်နီးသောလမ်းကို တောရအင်္ဂါ တာငါးရာပြည့်အောင် ကြံဆောင်၍ ထိုထိုအရပ်မှ ပိတ်ဆို့လျှင်

ထိုရဟန်းသည် ဓုတင်ခိုးသူ မည်၏။

အရညကင်ခုတင်ဆောင်ရဟန်း၏ ဥပစ္ဈာယ်သော်လည်းကောင်း, ဆရာသော်လည်းကောင်း နာမကျန်းဖြစ်၍ တော၌ လျောက်ပတ်သောဆေးဝါးအစာ မရလျှင် ထိုရဟန်းသည် မကျန်းမာသောဆရာကို ရွာနီးကျောင်းသို့ ရွှေ့ ပြောင်း၍ ပြုစုအပ်၏၊ သို့သော် နံနက်စောစောကပင် ရွာကျောင်းမှ ထွက်၍ တောရအင်္ဂါ ရလောက်သောနေရာ၌ အရုဏ်တက်စေအပ်၏၊ အရုဏ်တက်ချိန်၌ ဆရာ, ဥပစ္ဈာယ်၏ အနာတိုးပွားနေပါမူ ထိုဆရာ, ဥပစ္ဈာယ်တို့အား သာလျှင် ဆေးဝါးပေး၍ လုပ်ကျွေးပြုစုအပ်၏၊ ခုတင်ကို စင်ကြယ်အောင် ကြိုးစားရန် မသင့်ပေ။

**၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား** ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ်

= အခါခပ်သိမ်း (ဥတုသုံးပါးလုံး) တော၌ အရုဏ်တက်စေအပ်၏။

မရွှိမပုဂ္ဂိုလ် = မိုးလေးလပတ်လုံး ရွာကျောင်း၌ နေခြင်း၄၁ အပ်၏။

မှဒိုပုဂ္ဂိုလ် = မိုးလေးလအပြင် ဆောင်းလေးလပတ်လုံး ရွာကျောင်း၌ နေခြင်း၄ာ အပ်၏။

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း

ဤပုဂ္ဂိုလ် ၃–ဦးသည် ပိုင်းခြားသောကာလ၌ တောမှလာ၍ ရွာကျောင်း၌ တရားနာနေစဉ် အရဏ်တက် သော် ခုတင် မပျက်၊ တရားနာပြီး၍သွားစဉ် လမ်းခရီး၌ အရဏ်တက်သော်လည်း ခုတင် မပျက်၊ သို့သော် တရား နာပြီးသော်လည်း တစ်ရေးမျှအိပ်၍ သွားအံ့ ဟု ကြံလျက် အိပ်နေစဉ် အရဏ်တက်သော် ဓုတင်ပျက်၏၊ ထို့ပြင် မိမိ၏ အလိုဆန္ဒဖြင့် ရွာကျောင်း၌ အရုဏ်တက်စေသော် ခုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) တောဟူသော အမှတ်ကို နှလုံးသွင်းလျက် မရသေးသော သမာဓိကို ရ၍ ရပြီးသောသမာဓိကို စောင့်ရှောက် ခြင်းငှာ ထိုက်ခြင်း၊

(၂) မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း တော၌နေခြင်းကို နှစ်သက်ဝမ်းမြှောက်တော်မူခြင်း၊

(၃) ရဟန်း၏စိတ်ကို မလျောက်ပတ်သော ရူပါရုံစသည့် အာရုံတို့သည် မပျံ့လွင့်စေနိုင်ခြင်း၊

(၄) ထိတ်လန့်မှု ကင်းခြင်း၊

(၅) အသက်၌ တွယ်တာသော နိကန္တိတဏှာကို စွန့်နိုင်ခြင်း၊

(၆) ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်၌ နေခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော ချမ်းသာဟူသော အရသာကို ခံစားရခြင်း၊

(၇) ပံသုကူမှတင်စသော ကြွင်းမှတင် ၁၂–ပါးတို့ကို ဆောင်ခြင်းသည်လည်း သင့်လျော်လျောက်ပတ်ခြင်း၊

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

ဆိတ်ငြိမ်၍ လူတို့နှင့်မရော အစွန်ကျသောတောကျောင်း၌ မွေ့လျော်သောရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ စိတ်နှလုံးတော်ကို နှစ်သက်စေတတ်၍ မိမိလည်း တစ်ပါးတည်းနေခြင်းကြောင့် ဝိဝေကသုခကို ရ၏၊ ထို ဝိဝေကသုခ

အရသာကို သိကြားမင်းနှင့်တကွ နတ်တို့သော်မှ မခံစားကြရကုန်။

စစ်ဝတ်ချပ်တန်ဆာကို ဝတ်ဆင်လျက် ဆင်တပ် မြင်းတပ်နှင့်တကွ လက်နက်စွဲကိုင်လျက် စစ်မြေပြင်အောင် တပ်သို့ ရောက်သောမင်းသည် ရန်သူကို အောင်မြင်နိုင်သကဲ့သို့ – ပံသုကူသင်္ကန်းကို ချပ်ဝတ်တန်ဆာကဲ့သို့ ဝတ်ဆင် လျက် ကြွင်းသော ခုတင်ဟူသော လက်နက်စွဲကိုင်လျက် တောအရပ်ဟူသော စစ်မြေပြင်သို့ ဝင်ရောက်သော ရဟန်း သည် စစ်တပ်နှင့်တကွသော ကိလေသမာရ် ကိုယ်တွင်းရန်ကို အောင်မြင်ခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် ပညာရှိသည် တော၌ မွေ့လျော်ခြင်းကို ပြုရာ၏။

### ၉။ ရုက္ခမူခုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) 'အုတ်စသော ၅–မျိုးသောအမိုးတို့ဖြင့် မိုးအပ်သော အရိပ်အာဝါသကို ပယ်ပါ၏'

(၂) 'သစ်ပင်ရင်း သစ်ပင်အောက်၌ နေခြင်း အလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ (အမိုး ၅–မျိုး = အုတ်ကြွပ်၊ ကျောက်ပြား၊ အင်္ဂတေ၊ သက်ကယ်မြက်၊ ထန်းရွက်, အင်ဖက် စသော သစ်ရွက်။)

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

(၁) ပြည်ထောင်မင်း ၂–ဦးတို့၏ နယ်ခြား၌ ရှိသောသစ်ပင်၊

(၂) လူတို့ပူဇော်သော နတ်စိုးသစ်ပင်၊

(၃) သစ်စေးပင်စသော အစေးအသုံးဝင်သောသစ်ပင်၊

(၄) သရက် ပိန္နဲ့ စသော အသီးစားသစ်ပင်၊

(၅) လင်းနို့ နေသော သစ်ပင်၊

(၆) မြွေကင်းစသည် အောင်းစရာ အခေါင်းရှိသောသစ်ပင်၊

(၇) အများသွားလာရာ ကျောင်းလယ်၌ ရှိသောသစ်ပင်၊

\* (တိုင်းကြား, နတ်ကြီး၊ အသီး, စေးထွက်၊ ခေါင်းသက်, ကျောင်းလယ်၊ လင်းနို့တွယ်၊ ရှောင်ဖွယ် ခုနှစ်ပင်)

(ခုတင် ပျက်စေ၍ မဟုတ်၊ ဘေးအန္တရာယ်ရှိခြင်း၊ သမာဓိ ရဖွယ် မရှိခြင်းတို့ကြောင့်) ဤသစ်ပင် ၇–မျိုးတို့ကို ရောင်ကြဉ်၍ **ကျောင်း၏ အစွန်းအနား၌တည်သော သစ်ပင်**ကို ယူအပ်၏။ ၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဉက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = နှစ်သက်ရာသစ်ပင်ကို ရွေးချယ်၍ ရှင်းလင်းသုတ်သင်စေခြင်း၄၁ မရ၊ ကြွေကျနေသောသစ်ရွက် သစ်ခက်အမှိုက်တို့ကို ခြေဖြင့် ဖယ်ရှား၍ နေအပ်၏။

မရွိမပုဂ္ဂိုလ် = ထိုသစ်ပင်အနီးသို့ ရောက်လာသောသူတို့ကို သုတ်သင်စေခြင်း၄ာ အပ်၏။

မုဒိုပုဂ္ဂိုလ် = အာရာမ်စောင့်သာမဏောတို့ကို ခေါ်၍ ရှင်းလင်းသုတ်သင်စေပြီး အညီအညွှတ်ပြုခြင်း, သဲကြဲ

ခြင်း, အကာအရံပြုလျက် တံခါးတပ်ကာ နေအပ်၏။

\* အထူးမှာ – လူအများ စုရုံးလာရောက်သောနေ့ (ပူဇော်ပွဲနေ့စသည်)၌ ထိုရုက္စမူခုတင်ဆောင်သူသည် နေမြဲ သစ်ပင်ရင်းတွင် မနေဘဲ တစ်ပါးသော ဖုံးလွှမ်းလျှို့ဝှက်ရာအရပ်၌ နေအပ်၏။

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း

့် အုတ်စသည့် အမိုးရှိသော အရိပ်အာဝါသ၌ နေလိုသောဆန္ဒဖြင့် ဝင်နေသောစဏ၌ ဓုတင်ပျက်၏၊ သိလျက် အမိုးရှိသောနေရာ၌ အရုဏ်တက်စေကာမျှ စဏ၌ ဓုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) တတိယမှီရာနိဿယအား လျော်သော အကျင့်ရှိခြင်း၊

(၂) သစ်ပင်ရင်းသည် ကိစ္စနည်း, ရလွယ်, အပြစ်ကင်း ဟု မြတ်စွာဘုရား ချီးမွမ်းအပ်သော ပစ္စည်းရှိခြင်း၊

(၃) မပြတ် ဖောက်ပြန်ပြောင်းလဲသော သစ်ရွက်တို့ကို မြင်သဖြင့် အနိစ္စသညာကို ဖြစ်စေနိုင်ခြင်း၊

(၄) ကျောင်း၌ ဝန်တိုမှု၊ အမှုသစ်၌ မွေ့လျော်မှု မရှိခြင်း၊

(၅) ရှက္ခစိုးနတ်တို့နှင့် အတူတကွ နေရခြင်း၊

(၆) အလိုနည်းခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

မြတ်စွာဘုရားသည် ချီးမွမ်းအပ်သော, ရဟန်းတို့၏မှီရာနိဿယ ဟူ၍လည်း ဟောတော်မူအပ်သော, သစ်ပင်

ရင်းနှင့် တူသော, ဆိတ်ငြိမ်ရာသည် အဘယ်မှာ ရှိအံ့နည်း။

အာဝါသမစ္ဆရိယကို ပယ်ဖျောက်ရာဖြစ်သော, ရုက္ခစိုးနတ်တို့ စောင့်ရှောက်အပ်သော, ဆိတ်ငြိမ်ရာသစ်ပင်ရင်း ၌ နေသောသူသည် နုစဉ် နီနီရဲရဲဖြစ်၍၊ ရင့်သောအခါ စိမ်းညိုရောင်၊ မှည့်သော် ဝါရော်လျက် ကြွေကျသော သစ်ရွက် တို့ကို တွေ့မြင်ရ၍ မြဲ၏ – ဟူသော သညာကို ပယ်ဖျောက်နိုင်ပေသည်။

ထို့ကြောင့် (မြတ်စွာဘုရား ဖွားရာ, ပွင့်ရာ, ဓမ္မစကြာတရားဟောရာ, ပရိနိဗ္ဗာန်စံဝင်ရာအခါ၌ မှီဝဲအပ်သော ကြောင့်) မြတ်စွာဘုရား၏ အမွေအနှစ်ဖြစ်သော ဆိတ်ငြိမ်ရာ သစ်ပင်ရင်းသည် ဘာဝနာကမ္မဋ္ဌာန်း စီးဖြန်းသူ၏ မွေ့

လျော်ရာနေရာ ဖြစ်သောကြောင့် အကျိုးစီးပွားကို လိုလားသူသည် မထီမဲ့မြင် မပြုရာ။

# ၁၀။ အဗ္ဘောကာသိကဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) 'အမိုးကိုလည်းကောင်း၊ သစ်ပင်ရင်းကိုလည်းကောင်း ပယ်ပါ၏။'

(၂) 'လွင်တီးခေါင်၌နေခြင်း အလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏။' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုး တို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

ကျင့်ပုအစ်အရင် (၁) တရားနာရန် ဥပုသ်ပြုရန်အတွက် ဥပုသ်အိမ်သို့ ဝင်ခြင်းငှာ အပ်၏၊ ဝင်ပြီးသောအခါ မိုးရွာခဲ့သော် မထွက် ဘဲ, မိုးစဲသောအခါမှ ထွက်အပ်၏။

(၂) ဆွမ်းစားဧရပ် မီးတင်းကုပ်တို့သို့ ဝင်၍ မထေရှိကြီးတို့ကို ဝတ်ပြုခြင်း၄၁ အပ်၏။

(၃) ဆွမ်းစားဖရပ်သို့ ဝင်၍ မထေရ်ကြီးတို့ကို ဆွမ်းဖြင့် ပန်ကြားခြင်းငှာ အပ်၏။ (၄) စာချဆရာ၊ စာသင်တပည့်ဖြစ်သော် စာသင်နေချိန်၌ အမိုးအောက်သို့ ဝင်ခြင်းငှာ အပ်၏။ (၅) ပြင်ပ၌ ထားအပ်သော ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်စသည်တို့ကို အတွင်းသို့သွင်းခြင်းငှာအပ်၏။

(၅) ပြင်ပ၌ ထားအပ်သော ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်စသည်တို့ကို အတွင်းသူ့သွင်းခြင်းငှာအပ်၏။ (၆) ခရီးသွားရဟန်းသည် မထေရ်ကြီးတို့၏ပရိက္ခရာကို ယူထားလျှင် မိုးရွာသော် ဧရပ်သို့ဝင်ခြင်းငှာ အပ်၏။ ႎၐဵႝဪၖ

၇၈

(၇) ခရီးသွားစဉ် မထေရ်ကြီးတို့၏ပရိက္စရာကို မဆောင်ယူဘဲ ဧရပ်၌မိုးခိုလိုသော် လျင်သောအဟုန်ဖြင့် မသွား အပ်၊ ပကတိသွားခြင်းဖြင့် ဝင်၍ မိုးစဲသည့်တိုင်အောင် ရပ်၍မူကား နေအပ်၏။ (ရုက္စမူဓုတင်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်သည်လည်း တရားနာရန် စသည်တွင် ဤနည်းအတိုင်း သိအပ်၏။)

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = သစ်ပင် တောင် အိမ်တို့ကိုကပ်မှီ၍ နေခြင်း၄ာ မအပ်၊ လွင်ပြင်၌သာ သင်္ကန်းမိုးသောကျောင်း

ပြုလုပ်၍ နေသင့်၏။

မရွိမပုဂ္ဂိုလ် = သစ်ပင် တောင် အိမ်တို့ကို ကပ်မှီ၍ သစ်ပင်ရင်း, တောင်ခေါင်း, အိမ်တွင်းသို့ မဝင်ဘဲ နေ

ခြင်း၄၁ အပ်၏။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = မိုးရေမဝင်အောင် အမိုးကဲ့သို့ အထက်၌ ပြုအပ်သော အပိုင်းအခြားမရှိသော တောင်ဝှမ်း, သစ် ခက်ကျဲကျဲမိုးသော မဏ္ဍပ်, ကစီတင်သော ဖယောင်းပုဆိုးအမိုး, လယ်စောင့်တို့ စွန့်အပ်သော တဲကုဂ်တို့သည် အပ်၏။

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း

နေခြင်း၄ာ အမိုးအောက်, သစ်ပင်ရင်းသို့ ဝင်ဆဲစဏ၌ ဓုတင်ပျက်၏။ အင်္ဂုတ္တိုရ်နိကာယ်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့က – အမိုးအောက်, သစ်ပင်ရင်း၌ သိလျက် အရဏ်တက်စေကာမျှ၌ ဓုတင် ပျက်၏ –ဟု ဆို၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) အာဝါသပလိဗောဓ ဟူသော ကျောင်း အရိပ်အာဝါသ၌ ကြောင့်ကြဖွယ် ပြတ်ခြင်း၊

(၂) ထိနမိဒ္ဓကို ပယ်ဖျောက်နိုင်ခြင်း၊

(၃) 'သားသမင်ကဲ့သို့ ငြိတွယ်ခြင်း မရှိ၊ နေရာကျောင်း မရှိဘဲ နေကြကုန်၏' ဟု နတ်တို့၏ ချီးမွမ်းခြင်းအား လျော်ခြင်း၊

(၄) အရိပ်အာဝါသ၌ ငြိကပ်မှု မရှိခြင်း၊

(၅) အရပ်လေးမျက်နှာသို့ အပိတ်အပင်မရှိ သွားနိုင်ခြင်း၊

(၆) အလိုနည်းခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

အိမ်ရာမထောင် လူ့ဘောင်စွန့်သော ရဟန်းအဖြစ် အားလျော်သော, ရလွယ်သော၊ ကြယ်တာရာတည်းဟူသော ပတ္တမြားတို့ဖြင့်စီချယ်ထားသော အမိုးမျက်နှာကျက်ရှိသော၊ လမင်းတည်းဟူသော ဆီမီးခွက်ကြီးဖြင့် ကြည်လင်အေးမြ စွာထွန်းလင်းသော လွင်တီးခေါင်၌ တောသမင်ကဲ့သို့ဖြစ်သောစိတ်ဖြင့် ထိနမိဒ္ဓကို ပယ်ဖျောက်၍၊ ဘာဝနာကမ္မဋ္ဌာန်း၌ မွေ့လျော်သောရဟန်းသည် 'ဝိဝေကရသ'တည်းဟူသော သက်သာရာ ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ်ကို မကြာမီ ရနိုင်ပါသည်၊ ထို့ကြောင့် ပညာရှိသောပုဂ္ဂိုလ်သည် လွင်တီးခေါင်၌ မွေ့လျော်ပျော်ပိုက်ရာ၏။

# ၁၁။ သုသာန်ဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) 'သူသာန်လက္ခဏာမှ ကင်းသောအရပ်ကို ပယ်ပါ၏'

(၂) 'သုသာန်လက္ခဏာ ရောက်သောအရပ်၌ နေခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူ သော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

သူသာန်လက္ခဏာရောက်သော အရပ်ံ ရာသစ်ကိုတည်သောလူတို့က ဤအရပ်သည် သုသာန်ဖြစ်စေဟု သတ်မှတ်ထားသော်လည်း သူသေကောင် မဖုတ်မမြှုပ်သေးသောအရပ်သည် သုသာန် မမည်သေးချေ၊ အကြောင်းမူကား သူသေကောင်ကို မဖုတ်မမြှုပ်ရသေးလျှင် မှတ်သားအပ်ကာမျှဖြစ်သော အရပ်သည် သုသာန် မမည်သေးသောကြောင့်ပေတည်း၊ စင်စစ် သူသေကောင်ဖုတ်မြှုပ်ပြီး သောကာလမှ ၁၂–နှစ်တိုင်အောင် စွန့်ပစ်ထားသော အရပ်ဖြစ်စေကာမူ သုသာန် မည်သည်သာ ဖြစ်၏။

သုသာနီလက္ခဏာ ရောက်သောအရပ်၌ နေသောရဟန်းသည် –

စင်္ကြံ, မဏ္ဍပ်စသည်တို့ကို ဆောက်၍ ညောင်စောင်း အင်းပျဉ်ခင်းကာ သောက်ရေသုံးရေကိုတည်ထား၍ တရား စာပေ သင်ကြားပို့ချလျက် ထယ်ထယ်ဝါဝါ မနေသင့်ချေ။

ဖြစ်ပေါ်နိုင်သော ဘေးရန်ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းငှာ သံဃာ့မထေရ်ကိုလည်းကောင်း၊ ရွာသူကြီးစသော မင်းနှင့်စပ် သောသူကိုလည်းကောင်း မိမိသုသာန်၌ နေကြောင်း သိစေ၍ မမေ့မလျော့ နေအပ်၏။

စင်္ကြံသွားရာ၌ ထက်ဝက်သော မျက်စိဖြင့် သူကောင်ဖုတ်ရာကို ငဲ့ကြည့်၍ စင်္ကြံသွားအပ်၏။ (5)

သူသာန်သို့သွားရာ၌လည်း လမ်းမကြီးမှ မသွားဘဲ၊ လမ်းငယ်ဖြင့်သာ(ဖြတ်လမ်းဖြင့်) မိမိကို သုသာန်ဆောင် ပုဂ္ဂိုလ်ဟု မသိအောင် လျှို့ဝှက်သွားအပ်၏။

နေ့ အခါကပင် သစ်ငှတ် သစ်ပင် တောင်ပို့စသော ညဉ့်အခါ၌ မို့မို့မည်းမည်းမြင်<mark>ကောင်းသော အာရုံတို့ကို ပိုင်</mark>း ခြားမှတ်သားရမည်၊ သို့မှသာ ထိုအရာတို့သည် ညဉ့်အခါ၌ ခြောက်လှန့်သော အာရုံများ မဖြစ်ဘဲ ရှိလိမ့်မည်။

ညဉ့်အခါ၌ ဘီလူးပြတ္တာတို့သည် မြည်တမ်းဟစ်ကြွေး၍ လှည့်လည်သော်လည်း လှံ၊ အုတ်၊ ကျောက်တို့ဖြင့် (G) မပစ်ခတ်အပ်။

သုသာန်သို့ တစ်နေ့မျှသော်လည်း မသွားဘဲ မနေအပ်၊ သုသာန်၌ မရွိျမယာမ်ကို ကုန်စေ၍ မိုးသောက်ယာမ်၌ သုံသာန်မှ ဖဲခြင်းငှာ သင့်၏ ဟု အင်္ဂုတ္တရနိကာယ်ဆောင်ဆရာတို့က ဆိုကုန်၏။

ဘီလူးပြုတ္တာတို့ ကြိုက်နှစ်သက်သော (ဆီထွေး) နှမ်းလှော်, ပဲထမင်း, ငါး, အမဲ, နို့, ဆီ, တင်လဲစသော ခဲဖွယ် စားဖွယ်တို့ကို မမှီဝဲအပ်။

သုသာန်မှအပြန်၌ ဒါယကာတို့အိမ်သို့ မဝင်အပ်။ (പ്ര)

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = နေ့စဉ်မပြတ် ဖုတ်သော, အပုပ်နဲ့ နံသော, ငိုကြွေးသံရှိသော သုသာန်၌ နေအပ်၏။

မရွှိမပုဂ္ဂိုလ် = ထို ၃–မျိုးတို့တွင် တစ်ခုခုရှိသော အရပ်၌ နေသင့်၏။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = သုသာန်လက္ခဏာရိကာမျှသော သုသာန်၌ နေခြင်း၄ာ အပ်၏။

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း–

သူသာန်မဟုတ်သောအရပ်၌ နေခြင်းကို ပြုကာမျှဖြင့် ဓုတင်ပျက်၏။ အင်္ဂတ္တရနိကာယ်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့က သုသာန်သို့ မသွားသောနေ့၌ ဓုတင်ပျက်၏ ဟု ဆို၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

(၁) သေရချေအံ့, သေရချေအံ့ဟု အဖန်တလဲလဲ အမှတ်သတိ ရရှိခြင်း၊

မမေ့မလျော့ နေလေ့ရှိခြင်း၊ (J)

သုသာန်၌ စွန့်ပစ်သော အကောင်ပုပ်ကို မြင်ရ၍ အသုဘအာရံနိမိတ်ကို ရခြင်း၊ (5)

ကာမရာဂကို ပယ်ဖျောက်နိုင်ခြင်း၊

အမြဲမပြတ် ကိုယ်ခန္ဓာ၏ စက်ဆုပ်ဖွယ် မစင်ကြယ်သောသဘောကို မြင်နိုင်ခြင်း၊

ထိတ်လန့်သံဝေဂ များစွာရခြင်း၊

အနာကင်းခြင်း, အရွယ်ပျိုခြင်းကြောင့် တက်ကြွသော မာန်ယစ်မှုကို ပယ်နိုင်ခြင်း၊

ဘေးကြီးဘေးငယ် အသွယ်သွယ်ကို သည်းခံနိုင်ခြင်း၊

နတ်တို့ အလေးပြုအပ် ချီးမွမ်းအပ်ခြင်း၊

(၁၀) အလိုနည်းခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

သူသာန်ဓုတင်ဆောင်ရဟန်းသည် မရဏာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၏ အာနုဘော်ကြောင့် အိပ်ပျော်ခြင်းသို့ ရောက် သော်လည်း မေ့လျော့ခြင်းအပြစ်တို့သည် မနှိပ်စက်နိုင်ကုန်၊ များစွာသော အပုပ်ကောင်တို့ကို အစဉ်မပြတ် မြင်ရသော ကြောင့် ဝတ္ထုကာမအာရကို ခုံမင်လိုက်စားသည် မဖြစ်နိုင်၊ ထိတ်လန့်ခြင်းသို့ရောက်သောကြောင့် မာန်ယစ်ခြင်း၊ မေ့ လျော့ခြင်းသို့ မရောက်ဘဲ ငြိမ်းအေးရာ နိဗ္ဗာန်ကို ညွှတ်သောစိတ်ရှိသောသူသည် အသင့်အားဖြင့် လုံ့လပြု၍ သုသာန် ဓုတင်ကို အစဉ်မပြတ် မှီဝဲသင့်ပေ၏။

# ၁၂။ ယထာသန္တတိဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

(၁) 'ကျောင်း၌ လျှပ်ပေါ်လော်လီသော လောလုပ္ပတဏှာကို ပယ်ပါ၏'

(၂) 'လက်ဦးမဆွ် ညွှန်အပ် ရောက်အပ်သော ကျောင်းအိပ်ရာ၌သာ နေခြင်းအလေ့ ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏ 'ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် –

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

- (၁) ်ဤကျောင်းသည် အရှင်ဘုရားအား အစဉ်ရောက်၏ ဟု ဝါစဉ်အားဖြင့် ကျောင်းချထားသောရဟန်းက ညွှန် ချဝေဖန်သော ကျောင်းဖြင့်သာလျှင် ရောင့်ရဲတင်းတိမ်အပ်၏ ။
- (၂) တစ်ပါးသောရဟန်းကို ရပြီးနေရာမှ မထစေအပ်။ (ရေးဦးညွှန်ချသောကျောင်းကို မကြိုက်၍ မလဲလှယ်ကောင်းပါ။)

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = မိမိအား ရောက်သော ကျောင်းကို ဝေးသလော, နီးသလော၊ ဘီလူး, မြွေ, ကင်း စသော ဘေး ဥပါဒ် ရှိသလော, မရှိသလော၊ ပူသလော, အေးသလောဟု မေးမြန်းခြင်း၄၁ မရ။

မၛ္ဈိမပုဂ္ဂိုလ် = ထိုသို့ မေးမြန်းခြင်းငှာ ရ၏၊ သွား၍ ကြည့်ရှုခြင်းငှာမူကား မရ။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = သွားကြည့်ပြီး၍ မနှစ်သက်လျှင် တစ်ပါးသူ မနေသောကျောင်းကို ယူခြင်း၄ာ အပ်၏။

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = အဝေးအနီး စသည်ကို မေးမြန်းခြင်း။

မရွိမပုဂ္ဂိုလ် = သွား၍ ကြည့်ခြင်း၊

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = အပြစ် အနာရောဂါ ကင်းပါလျက် လက်ဦးရသော ကျောင်းကိုစွန့်၍ တစ်ပါးသော ကျောင်းကို ခံယူခြင်း ဟူသော သေနာသနလောလုပ္ပတဏှာ ဖြစ်ကာမျှ၌ ဓုတင်ပျက်၏။

၅။ အကျိုးအာနိသင်

(၁) ရသောကျောင်းဖြင့်သာ ရောင့်ရဲတင်းတိမ်နမည် ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော **အဆုံးအမ**ဩဝါဒ**ကို** လိုက်နာရခြင်း၊

(၂) သီတင်းသုံးဖော်တို့၏ အစီးအပွားကို ရှာရခြင်း၊

(၃) အယုတ်, အမြတ်၊ ကောင်း, မကောင်း ဟု အထူးကြံစည်ခြင်းကို စွန့်ပယ်ရခြင်း၊

(၄) နှစ်သက်, မနှစ်သက် ဆန့်ကျင်ခြင်းတို့ကို ပယ်ခြေင်း၊

(၅) အလွန် အလိုကြီးသော တဏှာ၏အပေါက်ကို ပိတ်ဆို့ ရခြင်း၊

(၆) အလိုနည်းခြင်း။

တိုက်တွန်းချက်(အနသာသနီ)

ယထာသန္တတိဓုတင်ဆောင်ရဟန်းသည် ရသမျှဖြင့် ရောင့်ရဲသောကြောင့် ကောင်း၏, မကောင်း၏ဟု ကြံစည်

ခြင်း ကင်း၍ မြက်သစ်ရွက်အခင်းတို့၌လည်း နှစ်နှစ်ခြုက်ခြုက်နေနိုင်၏။

ထိုရဟန်းသည် မြတ်သောနေရာကိုလည်း မတပ်မက်၊ အယုတ်အညံ့ကိုရသော်လည်း နှလုံးမပျက်၊ သီတင်း သုံးဖော်ငယ်တို့ကို မေတ္တာစိတ်ဖြင့် ချီးမြှောက် မ,စသည် မည်၏၊ ထို့ကြောင့် မုနိတကာတို့၏ အကြီးအမှူး ဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရား ချီးမွမ်းတော်မူအပ်သော ပထမညွှန်ကြားအပ်သော ကျောင်း၌ မွေ့လျော်သောအဖြစ်ကို ပညာရှိသည် အားထုတ်ကြိုးစားရာ၏။

#### റൊ

### ၁၃။ နိသစ္နိဓုတင်ကို ပြဆိုချက်

၁။ ဆောက်တည်ပုံ

'အိပ်ရာ၊ ခေါင်းအုံး၌ ခေါင်းချ၍ အိပ်ခြင်းဣရိယာပုထ်ကို ပယ်ပါ၏'

'ထိုင်ခြင်းဣရိယာပုထိဖြင့် နေခြင်းအလေ့ရှိသော ရဟန်း၏အင်္ဂါကို ဆောက်တည်ပါ၏' ဟူသော ဤစကား ၂–မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောစကားဖြင့် ဆောက်တည်အပ်၏ ။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဓုတင်ဆောက်တည်ပြီးသော ရဟန်းသည် 🗕

၂။ ကျင့်ပုံအစီအရင်

ည်ဥ်သုံးယာမ်တို့တွင် တစ်ခုသောယာမ်၌ စင်္ကြံသွားအပ်၏၊ သွား–ရပ်–ထိုင်–လျောင်းဟူသော ဣရိယာပုထ် တို့တွင် လျောင်းအိပ်ခြင်း ဣရိယာပုထ်သည်သာ မအပ်ပေ။

၃။ ပုဂ္ဂိုလ်အပြား

ဥက္ကဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = နောက်မှီတံကဲပျဉ်၊ ပုဆိုးပတ်၊ အာယောဂပဋ်တို့ မအပ်၊

မရွိမပုဂ္ဂိုလ် = ဤသုံးခုတွင် တစ်ခုခုသည် အပ်၏။

မုဒုပုဂ္ဂိုလ် = နောက်မှီတံကဲပျဉ်၊ ပုဆိုးပတ်၊ အာယောဂပဋ်၊ နောက်မှီအုံး၊ အင်္ဂါငါးပါးရှိသော အင်းပျဉ်ထိုင်ခုံ၊

အင်္ဂါခုနစ်ပါးရှိသော အင်းပျဉ်ထိုင်ခုံတို့သည် အပ်၏။

အင်္ဂါငါးပါးရှိသော အင်းပျဉ် = နောက်မှီတံကဲနှင့်တကွ ပြုလုပ်ထားသော အင်းပျဉ်ငယ်သည် အခြေလေးဘက် နှင့် တကဲရှိသောကြောင့် အင်္ဂါငါးပါးရှိသည် မည်၏။

နောက်မှီတံကဲ၊ ဝဲယာနှစ်ဖက်၌ လက်ရုံးတန်းနှင့် တကွ အခြေလေးခုရှိသော အင်္ဂါခုနစ်ပါးရှိသော အင်းပျဉ် =

အင်းပျဉ်။

(မိဋ္ဌာဘယမထေရ် ပြုလုပ်၏၊ ထိုမထေရ်သည် အနာဂါမ်ဖြစ်၍ ပရိနိဗ္ဗာန် ပြု လေသည်။)

၄။ ဓုတင်ပျက်ခြင်း

အိပ်ရာခေါင်းဆုံး၌ ခေါင်းချ၍ လျောင်းအိပ်ခြင်း ဣရိယာပုထ်ကို ပြုကာမျှဖြင့် ဓုတင်ပျက်၏။

၅။ ဓုတင်အကျိုးအာနိသင်

- အိပ်ရာ၌ တစ်စင်းစင်းအိပ်သော ချမ်းသာ၊ ဝဲယာနံစောင်းပြောင်း၍အိပ်သော ချမ်းသာ၊ တမှိန်းမှိန်းအိပ်သော ချမ်းသာနှင့်ယှဉ်သော စိတ်၏အနှောင်အဖွဲ့ကို ဖြတ်ကြောင်း လက်နက်ကောင်းဖြစ်ခြင်း။
- ခပ်သိမ်းသောကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောသူနှင့် သင့်လျော်ခြင်း၊ (J)

(၃) ကြည်ညိုဖွယ် ဣရိယာပုထ် ရှိခြင်း၊

(၄) လုံ့လအားထုတ်ခြင်းအား အစဉ်လျော်ခြင်း၊

ကောင်းသော အကျင့်ပဋိပတ်ကို ပွားများရခြင်း၊

တိုက်တွန်းချက်(အနုသာသနီ)

f.

ထက်ဝယ်ဖွဲ့ ခွေလျက် ကိုယ်ကိုဖြောင့်မတ်စွာထား၍ ထိုင်နေသော ရဟန်းသည် မာရ်မင်း၏စိတ်ကို တုန်လှုပ်စေ ၏၊ အိပ်စက်ခြင်း၊ ငိုက်မျဉ်းခြင်းတည်းဟူသော ချမ်းသာကိုပယ်စွန့်၍ အားထုတ်အပ်သော ဝီရိယရှိသော, ထိုင်နေခြင်း ၌ မွေ့လျော်သော ရဟန်းသည် ခြိုးခြံသောအကျင့်ကိုကျင့်ရာ သာသနာတော် အင်ကြင်းတောကို တင့်တယ်စေသည်၊ ငါးပါးအာရံ ကာမဂုဏ် ဟူသော အာမိသကင်းသော နှစ်သက်ခြင်း၊ ချမ်းသာခြင်းကို ရနိုင်သောကြောင့် ထိုင်ခြင်း က္ကရိယာပုထ်နှင့် စပ်သောဓုတင်ကို ကောင်းစွာအားထုတ်ရာ၏။

# စုတင်္ဂ ပကိဏ္ဍကကထာ (ခုတင်တို့၌ ပြိုးပြွမ်းပြဆိုချက်)

### ၇။ ကုသလတိက်အားဖြင့် ဝေဖန်ခြင်း

အလုံးစုံသော ခုတင်တို့သည် သေက္ခ, ပုထုစဉ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကုသိုလ်၊ အသေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အဗျာကတတို့ ဖြစ်၏၊ အကုသိုလ်ခုတင် မည်သည်ကား မရှိပေ။

ဝိတဏ္ဍဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အယူဝါဒ

ဝိတဏ္ဍဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်တို့က "ယုတ်မာသောအလိုဆိုးရှိသောကြောင့် တောကျောင်း၌နေသည်ဖြစ်၏" ဤသို့အစရှိ

သည်ကို အင်္ဂုတ္တရနိကာယ်၌ ဟောတော်မူသောကြောင့် "ဓုတင်သည် အကုသိုလ်လည်း ရှိသင့်၏" ဟု ဆိုသည်။ ဖြေရှင်းချက်– ထိုအယူအဆသည် မမှန်ပါ၊ အကုသိုလ်စိတ်ဖြင့် တော၌ မနေ ဟု မဆိုပါ၊ တော၌ နေသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို တောနေရဟန်း ဟု ခေါ်သည်၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ယုတ်မာသောအလိုရှိသည်လည်းကောင်း, နည်းသောအလိုရှိ သည်လည်းကောင်း ဖြစ်နိုင်၏၊ သို့သော် –

အလုံးစုံသော ပံသုကူလိကင်္ဂ စသည်တို့သည် ထိုထို ပံသုကူလိကင်္ဂစသည်ကို ဆောက်တည်ခြင်းဖြင့် ခါထုတ်မျက်ဆီးအပ်ပြီးသော ကိလေသာရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ပြီးသူ ဓုတ မည်သော ရဟန်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါတို့ ဖြစ်ကြ၏၊ ထို့ကြောင့် ဓုတင်္ဂ(ခုတင်) မည်၏၊

တစ်နည်း – ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးတတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ဓုတဟု ရအပ်သောအမည်ရှိ (j)သောဉာဏ်သည် ဓုတင်ဆောက်တည်ခြင်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ဓုတင် မည့်၏၊

တစ်နည်း – ဓုတင်ဆောက်တည်ခြင်းသည် ဆန့်ကျင်ဘက်ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးတတ်သော  $(\varsigma)$ ကြောင့် ဓုတလည်း မည်၏၊ သီလစသော အကျင့်ပဋိပတ်၏အကြောင်းတို့လည်း ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့်

ဓုတင်္ဂ မည်၏ – ဟု ဆိုထားရာ

ထိုတောနေရဟန်း၏ တော၌နေခြင်းသည် ဓုတင်ဆောက်တည်ခြင်း၏ အကြောင်းအင်္ဂါသာ ဖြစ်ကုန်၏။ ရှင်းဦးအံ့ – အကုသိုလ်ဖြင့် ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးနိုင်သော ဓုတမည်သော ပုဂ္ဂိုလ်ဟူသည် မရှိ ရေ၊ ထို့ပြင် အကုသိုလ်သည် ကိလေသာကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးတတ်သော ဉာဏ်ကဲ့သို့ ကိလေသာကို မခါထုတ်တတ်, ထို့ကြောင့် ဉာဏ်ကဲ့သို့ အကြောင်းအင်္ဂါလည်း မဟုတ်ပါ၊ ထို့ပြင် အကုသိုလ်သည် တစ်စုံတစ်ခုသော မကောင်းမှုကို ဖျက်ဆီးနိုင်သည်လည်း မရှိ, အကုသိုလ်သည် သင်္ကန်းစသည်၌ လျှပ်ပေါ်ခြင်းစသော လောလုပ္ပတဏှာ၏ ဆန့်ကျင် ဘက်ကို ဖျက်ဆီးတတ်သည်လည်း မဟုတ်, ပဋိပတ်ကျင့်ဝတ်၏အကြောင်းလည်း မဟုတ်သောကြောင့် အကုသိုလ် ဖြစ်သောဓုတင်ကား မရှိသင့်ပါ။

အဘယဂိရိဝါသီဆရာတို့၏ အယူဝါဒ

အဘယဂိရိဝါသီဆရာတို့ကမူ "ဓုတင်ဟူသည်မှာ ပညတ်မျှသာ" ဟု ဆို၏၊ ထိုဆရာတို့၏ဝါဒ၌ ဓုတင်သည် ကုသလတိက်မှ လွတ်၏၊ ပရမတ္ထအားဖြင့် ခုတင်သည်ပင်လျှင် မရှိတော့ပေ၊ ပရမတ္ထအားဖြင့် ထင်ရှားမရှိသော ပညတ်သည် အဘယ်သို့သော ကိလေသာကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးတတ်သောကြောင့် ဓုတင်မည်သည် ဖြစ်နိုင်ပါအံ့နည်း၊ ထို့ပြင် ထိုဆရာတို့၏ဝါဒသည် ကိလေသာကို ခါထုတ်တတ်သော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ဆောက်တည်၍ ကျင့်၏ ဟူ သော ပါဠိတော်စကားနှင့်လည်း ဆန့်ကျင်ခြင်း အပြစ်သည်လည်း ရောက်သေး၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုဆရာတို့၏စကားကို မယူအပ်ပေ။

### ၈။ ဓုတ စသည်တို့ကို ဝေဖန်သောနည်း

၁။ ဓုတ ထိုထိုဓုတင်ဖြင့် ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်သည်လည်းကောင်း, ကိလေသာတို့ကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီးတတ်သော တရားသည်လည်းကောင်း ဓုတ မည်၏။

၂။ ဓုတဝါဒ (၁) ဓုတ နဓုတဝါဒ

= ဓုတသာ မည်၍၊ ဓုတဝါဒ မမည်သောပုဂ္ဂိုလ်။ မိမိသာ ဓုတင်ဖြင့် ကိလေသာကိုခါထုတ်ဖျက်ဆီး၍ သူတစ်ပါးကိုမူကား ဓုတင် ဖြင့် မဆုံးမသောပုဂ္ဂိုလ် (အရှင်ဗာကုလမထေရ်ကဲ့သို့)။

(၂) နဓုတ ဓုတဝါဒ = ခုတ မမည်မူ၍၊ ခုတဝါဒ မည်သောပုဂ္ဂိုလ်။ ဓုတင်ဖြင့် မိမိ၏ ကိလေသာကို မခါထုတ် မဖျက်ဆီးမှု၍ သူတစ်ပါးတို့ကိုသာ လျှင် ဓုတင်ဖြင့် ဆုံးမသောပုဂ္ဂိုလ် (အရှင်ဥပနန္ဒမထေရိကဲ့သို့)။ ဓုတလည်း မမည်၊ ဓုတဝါဒလည်း မမည်သောပုဂ္ဂိုလ်။ (၃) နေဝဓုတ နဓုတဝါဒ မိမိလည်း ဓုတင်မဆောင်၊ သူတစ်ပါးကိုလည်း ဓုတင်ဖြင့် မဆုံးမသော ပုဂျိုလ် (အရင်လာဠုဒါယီမထေရ်ကဲ့သို့)။ = ဓုတလည်း မည်၍၊ ဓုတဝါဒလည်း မည်သောပုဂ္ဂိုလ်။

(၄) ဓုတ ဓုတဝါဒ မိမိလည်းခုတင်ဆောင်၍ သူတစ်ပါးကိုလည်း ဓုတင်ဖြင့် ဟောကြားဆုံးမတော် မူတတ်သောပုဂ္ဂိုလ် (အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်ကဲ့သို့)။

၃။ ဓုတဓမ္မ

ဓုတင်္ဂစေတနာ၏ အခြံအရံဖြစ်သော တရားငါးပါးသည် ခုတင်အား ကျေး**ဇူး**ပြုတ**တ်**သော တရား<mark>ဖြစ်သေ</mark>ာ ကြောင့် ဓုတဓမ္မ(ကိလေသာကို ခါထုတ်တတ်သောတရား) မည်၏။

စုတစမ္မတရားငါးပါး

| တရား                             |                | တရားကိုယ်            |
|----------------------------------|----------------|----------------------|
| (၁) အလိုနည်းခြင်း                | (အပ္ပိစ္ဆတာ)   | အလောဘ                |
| (၂) ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း            | (သန္တုဋ္ဌိတာ)  | ll II                |
| (၃) ကိလေသာကို ခေါင်းပါးစေတတ်ခြ   | င်း (သလ္လေခတာ) | အလောဘ၊ အမောဟ         |
| (၄) ဆိတ်ငြိမ်မှုကို လိုလားခြင်း  | (ပဝိဝေကတာ)     | 11                   |
| (၅) ဓုတင်၏ကျေးဇူးကို သိတတ်သူဖြစ် |                | æහෙග (න <b>ු</b> ක්) |

**ဓုတဓမ္မတရား ၅**–ပါးတို့၏ တရားကိုယ်တို့တွင်

အလောဘသည် – (၁) ဓုတင်ဖြင့်ပယ်အပ်သော ဒါယကာတို့လှူသော သင်္ကန်းစသောဝတ္ထုတို့၌ ဖြစ်သော လောဘ ကိလေသာကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီး၏။

(၂) ခွင့်ပြုအပ်သောဝတ္ထုတို့ကို မှီဝဲခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော ကိလေသာကာမနှင့်ယှဉ်သော သုခကို ခံစားခြင်းအား ခါထုတ်ဖျက်ဆီး၏။

အမောဟသည် – (၁) ထိုပယ်အပ်သောဝတ္ထုတို့၌ အပြစ်ကို ဖုံးကွယ်တတ်သော မောဟကိလေသာကို ခါထုတ် ဖျက်ဆီး၏။

(၂) ဓုတင်တို့၌ အလွန်အကျူး ခေါင်းပါးစေသောအကျင့်ကို အကြောင်းပြု၍ဖြစ်သော ကိုယ်ပင် ပန်းဆင်းရဲခြင်းနှင့်ယှဉ်သော အယုတ်တရားကို ခါထုတ်ဖျက်ဆီး၏။

၄။ ဓုတင်္ဂ

ပံသုကူလိကင်္ဂဓုတင်စသော ဓုတင် ၁၃–ပါးတို့ဖြစ်၏။

၅။ ဓုတသပ္ပါယ (ဓုတင်ကို မှီဝဲခြင်း၌ လျောက်ပတ်သောသူ)

ဓုတင်ကို မှီဝဲခြင်းသည် ရာဂစရိုက်ရှိသောသူ, မောဟစရိုက်ရှိသောသူအား လျောက်ပတ်ပေ၏။

အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် – ဓုတင်ကိုမှီဝဲခြင်းသည် ဆင်းရဲသောအကျင့်လည်း ဖြစ်၏, ကိလေသာကို ခေါင်းပါး စေသောနေခြင်းလည်း ဖြစ်၏၊ ထိုတွင် ဆင်းရဲသောအကျင့်ကို အမှီပြု၍ ရာဂသည် ငြိမ်း၏၊ ခေါင်းပါးစေသောနေခြင်း ကို အမှီပြု၍ မမေ့မလျော့သောပုဂ္ဂိုလ်အား မောဟသည် ကင်းပျောက်၏။

တစ်နည်းကား– ဒေါသစရိုက်ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်အား အာရညိကင်္ဂမုတင်, ရုက္ခမူလိကင်္ဂမုတင်တို့သည် လျောက်

ပတ်၏။ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော်– ထိုဓုတင်တို့သည် တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူနှင့် မထိခိုက်ဘဲနေရသောကြောင့် ဒေါသသည် ငြိမ်း၏၊ ထို့ကြောင့် လျောက်ပတ်၏။

၈၄

ဓမ္မီဗျူဟာ

# ၉။ ဓုတင်တို့ကိုပေါင်းရုံးခြင်း (အကျဉ်း)

ခုတင်တို့သည် အကျဉ်းအားဖြင့် ခေါင်းတည်အင်္ဂါ ၃–ပါး၊ ရောယှက်ခြင်းမရှိသော သီးသန့်အင်္ဂါ ၅–ပါး ဟူ၍ ၈–ပါးတို့သာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏။

ခေါင်းတည်ဖြစ်သော ဓုတင် ၃-ပါး (သီသင်္ဂ) သပဒါနစာရိကင်္ဂဓုတင် (၂) ဧကာသနိကင်္ဂဓုတင် ခေါင်းတည်အင်္ဂါ – သီသင်္ဂ (၃) အဗ္ဘောကာသိကင်္ဂမတင် ထိုတွင် 🗕 သပဒါနစာရိကင်္ဂဓုတင်ကို စောင့်ရှောက်သည်ရှိသော် ပိဏ္ဍပါတိကင်္ဂဓုတင်ကိုလည်း စောင့်ရှောက်နိုင်၏။ – ဧကာသနိကင်္ဂမုတင်ကို စောင့်ရောက်သည်ရှိသော် ပတ္တပ်ဏ္ဍိကင်္ဂမုတင်၊ ခလုပစ္ဆာဘတ္တိကင်္ဂမုတင်တို့ကိုအ လွယ်တကူ စောင့်ရှောက်နိုင်၏။ – အဗ္ဘောကာသိကင်္ဂခုတင်ကို စောင့်ရှောက်သည်ရှိသော် ရုက္ခမူလိကင်္ဂခုတင်၊ ယထာသန္တတိကင်္ဂခုတင် **တို့ကို** စောင့်ရှောက်ရန် မလိုတော့ပေ။ တစ်ပါးနှင့်မရောမယှက်သော ဓုတင် ၅–ပါး (အသမ္ဘိနှင့်) (၁) ပံသုကူလိကင်္ဂဓုတင် (၂) တေစီဝရိကင်္ဂခုတင် (၃) အာရည်ကင်္ဂခုတင် (၄) သောသာနိကင်္ဂဓုတင် (၅) နေသဇ္ဇိကင်္ဂမှတင် တစ်နည်း – မုတင်အကျဉ်း ၄–ပါး (၁) သင်္ကန်းနှင့်စပ်သောဓုတင် = ၂ – ပါး — (၂) ဆွမ်းနှင့်စပ်သောဓုတင် = ၅ – ပါး ြ ပစ္စယနိဿိတ (ပစ္စည်းကိုမှီသော ဓုတင် ၁၂–ပါး) (၃) ကျောင်းနှင့်စပ်သောဓုတင် = ၅ – ပါး = ၁ – ပါး – ဝီရိယနိဿိတ (ဝီရိယကိုမှီသော ဓုတင် ၁–ပါး) (၄) ဝီရိယနှင့်စပ်သောဓုတင်

တစ်နည်း – ဓုတင်အကျဉ်း ၂–ပါး အလုံးစုံသောခုတင်တို့သည် ပစ္စည်းကိုမှီသော ဓုတင်၁၂–ပါး၊ ဝီရိယကိုမှီသော ဓုတင်၁–ပါး ဟူ၍ မှီရာ၏အစွမ်း အားဖြင့် ၂–ပါးသာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏။

တစ်နည်း – ဓုတင်အကျဉ်း ၂-ပါး အလုံးစုံသောဓုတင်တို့သည် မှီဝဲအပ်သော ဓုတင်၊ မမှီဝဲအပ်သော ဓုတင်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ၂-ပါးသာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏။

မှတင်ကို မှီဝဲအပ်သောပုဂ္ဂိုလ် (သေဝိတဗ္ဗ)

(၁) ဓုတင်ကို မှီဝဲသောကြောင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းတိုးပွားလျှင် မှီဝဲအပ်၏။

(၂) ခုတင်ကို မှီဝဲသည်ဖြစ်စေ မမှီဝဲသည်ဖြစ်စေ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် တိုးတက်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မျိုးသည် နောင်လာနောက် သားတို့ နည်းယူစေရန် ချီးမြှောက်သောအားဖြင့် မှီဝဲအပ်၏။

(၃) ခုတင်ကို မှီဝဲသည်ဖြစ်စေ မမှီဝဲသည်ဖြစ်စေ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် မတိုးတက်ပေ၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မျိုးသည်လည်း နောင် အခါ အလေ့အကျင့် အထုံရစေရန် မှီဝဲအပ်၏။

**မှတင်ကို မမှီဝဲအပ်သောပုဂ္ဂိုလ် (အသေဝိတဗ္ဗ)** (၁) မုတင်ကိုမှီဝဲသောကြောင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းဆုတ်ယုတ်ပါက မမှီဝဲအပ်။

မှတင် ၁–ပါးသာ – ဤသို့ အမျိုးမျိုးပြားသော်လည်း အလုံးစုံသောဓုတင်တို့သည် စေတနာ၏အစွမ်းအားဖြင့် သမာဒါနစေတနာ တစ်ပါးသာ ရှိ၏။

### ၁၀။ ဓုတင်တို့ကို အကျယ်ရေတွက်ခြင်း

အကျယ်အားဖြင့်မူကား ရဟန်းတို့အား ၁၃–ပါး၊ ဘိက္စုနီတို့အား ၈–ပါး၊ သာမဏေတို့အား ၁၂–ပါး၊ သိက္စမာန်နှင့် သာမဏေရီတို့အား ၇–ပါး၊ ဥပါသကာနှင့် ဥပါသိကာမတို့အား ၂–ပါး၊ ဤသို့အားဖြင့် ၄၂–ပါးတို့ ဖြစ် ကုန်၏။

၁။ ရဟန်းတို့နှင့် ဆိုင်သော ဓုတင် ၁၃–ပါး

လွင်တီးခေါင်၌ တောကျောင်းအင်္ဂါနှင့် ပြည့်စုံသော သုသာန်ဖြစ်ပါမူ ရဟန်းတစ်ပါးတည်းသော်လည်း တ**စ်ပြိုင်** နက်တည်းဖြင့် အလုံးစုံသောဓုတင်တို့ကို ကျင့်သုံးနိုင်ပါသည်။

# ၂။ ဘိက္ခုနီမတို့နှင့် ဆိုင်သော ဓုတင် ၈–ပါး

- (၁) ပံသုကူလိကင်္ဂဓုတင်
- (၂) တေစီဝရိကင်္ဂခုတင်
- (၃) ပိဏ္ဍပါတ်ကင်္ဂခုတင်
- (၄) သပ္ဒါနစာရိကင်္ဂခုတင်

- (၅) ဧကာသနိကင်္ဂဓုတင်
- (၆) ပတ္တပိဏ္ဍိကင်္ဂခုတင်
- (၇) ယထာသန္တတိကင်္ဂဓုတင်
- (၈) နေသစ္ဖိကင်္ဂဓုတင်

ဘိက္ခုနီမတို့နှင့် မဆိုင်သော ဓုတင် ၅–ပါး

– အာရည်ကင်္ဂမတင်နှင့် ခလုပစ္ဆာဘတ္တိကင်္ဂမတင်နှစ်မျိုးကို သိက္ခာပုဒ်အားဖြင့် ပယ်အပ်၏။

- အဗ္ဘောကာသိကင်္ဂခုတိုင်၊ ရုက္ခမူလိကင်္ဂခုတင်၊ သောသာနိကင်္ဂခုတင်တို့မူကား ဆောင်နိုင်ခဲလှ၏၊ အဘယ့် ကြောင့်ဆိုသော် ဘိက္ခုနီမတို့မှာ အဖော်နှင့်ကင်း၍ မနေအပ်၊ တူသောဆန္ဒရှိသော အဖော်ကို ရခဲ၏၊ အကယ်၍ ရစေ ကာမူ အပေါင်းအဖော်နှင့် နှီးနှော၍ နေခြင်းမှ မလွတ်နိုင်သောကြောင့် ဝိဝေကအကျိုးသည် မပြည့်စုံနိုင်၊ ထို့ကြောင့် ဘိကျွနီမတို့အား ဓုတင်ငါးပါးလျော့၍ ဓုတင်ရှစ်ပါးသာ ရကုန်၏။
- ၃။ သာမဏေတို့**နှင့် ဆိုင်သော ဓုတင် ၁၂–ပါး** သာမဏေတို့အား တေစီဝရိကင်္ဂမှတင်မှ ကြွင်းသောဓုတင် ၁၂–ပါးသည် ဆိုင်၏။

၄။ သိက္ခမာန်, သာမဏေရီတို့နှင့် ဆိုင်သော ခုတင် ၇–ပါး သိက္ခမာန်, သာမဏေရီတို့အား ဘိကျၘနီမတို့နှင့်ဆိုင်သော ခုတင်၈–ပါးတို့တွင် တေစီဝရိကင်္ဂခုတင်မှ ကြွင်း သော ခုတင် ၇–ပါးသည် ဆိုင်၏။

၅။ ဥပါသကာ ဥပါသိကာမတို့နှင့် ဆိုင်သော ဓုတင်၂–ပါး ဥပါသကာ, ဥပါသိကာမတို့အား ဧကာသနိကင်္ဂမုတင်, ပတ္တပိဏ္ဍိကင်္ဂမုတင်၂– ပါးတို့သည် လျောက်ပတ်၏။

ဓုတင်္ဂနိဒ္ဓေသ ပြီး၏။



### ဝိသုခ္ခ်ိမဂ် လေ့လာလိုသူများအတွက် ဝိသုခ္ခ်ိမဂ်လမ်းပြမြေပုံ

အရှင်မဟာဗုဒ္ဓဃောသမထေရ်မြတ် ရေးသားစီရင်အပ်သည့် **"ဝိသုဒ္ဓိမဂ် အဋ္ဌကထာကျမ်းကြီး"** သည် နိဒါနကထာနှင့်တကွ အခန်းပေါင်း (၂၃) ခန်း ရှိရာ –

```
သီလ, သမာဓိ, ပညာ ဖြင့် ဝေဖန်ရလျှင် –
```

```
၁။ အခန်း (၁) နှင့် အခန်း (၂) သည် သီလပိုင်း၊
```

### ဝိသုဒ္ရွိမဂ် စာမေးပွဲရှုထောင့်မှ ဖေါ်ပြရလျှင် –

```
၁။ ပထမဆင့်သည် နိဒါနကထာနှင့်တကွ အခန်း (၁) မှ အခန်း (၈) အထိ၊
```

- (၂) ကာယဂတာသတိ
- (၃) အာနာပါနဿတိ
- (၄) ဥပသမာနုဿတို

- (၁) အာဟာရေပဋိကူလ ဘာဝနာ
- (၂) စတုဓာတုဝဝတ္ထာန ဘာဝနာ
- (၃) သမာဓိအာနိသံသ

# ပညာ – အခန်း ၁၇ – ပညာဘူမိ နိဒ္ဒေသ

အခန်း

၂၃ – ပညာဘာဝနာနိသံသ နိဒ္ဒေသ

# အခန်း ၃။ ကမ္မဋ္ဌာနဂ္ဂဟဏ နိဒ္ဒေသ (ကမ္မင္ဆာန်းယူပုံကို အကျယ်ပြဲဆိုချက်)

ခုတင်ဆောင်ခြင်းကြောင့် ပြည့်စုံစေအပ်ပြီးဖြစ်သော အလိုနည်းသော ရောင့်ရဲလွယ်သောသူ၏အဖြစ် – အစရှိ သောဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ဖြင့် ထက်ဝန်းကျင်ဖြူစင်သော စတုပါရိသုဒ္ဓိသီလ၌တည်သော ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်သည် စိတ်ကို ပဓာန ပြု၍ ညွှန်ပြအပ်သောသမာဓိကို ပွားစေအပ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသမာဓိ၏ အကျယ်ကိုလည်းကောင်း, ပွားများနည်းကို လည်းကောင်း ပြဆိုပေအံ့။

မေးခွန်း ၈ – ရပ်

| Oll | သမာဓိဟူသည် အဘယ်နည်း။                                      | (နှာ-၈၇)                    |
|-----|-----------------------------------------------------------|-----------------------------|
| J#  | အဘယ်အနက်ကြောင့် သမာဓိဟူ၍ ဆိုအပ်သနည်း။                     | (so-n7)                     |
| ŞII | သမာဓိ၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္စုပဋ္ဌာန်, ပဒဋ္ဌာန်တို့ကား အဘယ်နည်း။ | (so-n7)                     |
|     | သမာဓိသည် အဘယ်မျှ အပြားရှိသနည်း။                           | (နှာ-၈၇ မှ ၉၃)              |
| ၅။  | သမာဓိ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းကား အဘယ်နည်း။                       | (\$9-65)                    |
|     | သမာဓိ၏ ဖြူစင်ကြောင်းကား အဘယ်နည်း။                         | (49-64)                     |
| 711 | သမာဓိကို အဘယ်သို့ ပွားအပ်သနည်း။                           | (နှာ-၉၄ မှ ၁၂၃)             |
| ดแ  | သမာဓိကိုပွားခြင်း၏ အကျိုးထူးကား အဘယ်နည်း။                 | (ပထဝီကသိုဏ်းအဖွင့်၌ ရှုရန်) |

၁။ သမာဓိဟူသည် အဘယ်နည်း?

သမာဓိသည် (ကုသိုလ်သမာဓိ စသည်အားဖြင့်) များသောအပြား ရှိသော်လည်း ဤအရာ၌ အလိုရှိအပ်သော သမာဓိမှာ– ကုသိုလ်ဖြစ်သော စိတ္တေကဂ္ဂတာ (စိတ်၏တစ်အာရုံတည်းရှိခြင်း–တည်ကြည်ခြင်း) ဖြစ်၏။ (သမာဓိ၏ တရားကိုယ် = ကုသိုလ်စိတ်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ)

၂။ အဘယ်အနက်ကြောင့် သမာဓိဟူ၍ ဆိုအပ်သနည်း?

အညီအညွတ်ကောင်းစွာထားခြင်း သမာဓာန အနက်ကြောင့် သမာဓိ မည်၏ ။ အညီအညွတ်ကောင်းစွာထားခြင်း သမာဓာနဟူသည် – တစ်ခုတည်းသောအာရုံ၌ စိတ်စေတသိက်တို့ကို အညီ အညွတ်ထားခြင်း, အထူးအထူးသောအာရုံသို့ မပျံ့လွင့်ဘဲ ဖရိုဖရဲ မကွဲမပြားစေရန် ကောင်းစွာထားခြင်းကို ဆိုလို၏၊ ထို့ကြောင့် စိတ်စေတသိက်တို့သည် သမာဓိ၏အစွမ်းဖြင့် တစ်ခုတည်းသောအာရုံ၌ အညီအညွတ် တည်တံ့ကုန်၏၊ ငြိမ်သက်စွာလည်း တည်ကုန်၏၊ ဤသမာဓိတရားကို သမာဓာန ဟု သိအပ်၏။

၃။ သမာဓိ၏ လက္ခဏ, ရသ, ပစ္စုပင္ဆာန်, ပဒင္ဆာန်တို့ကား အဘယ်နည်း?

- (၁) လက္ခဏ = (သမ္ပယုတ်တရားတို့ကို အထူးထူးသော အာရံသို့) မပျံ့လွင့်ခြင်းလက္ခဏာ၊
- (၂) ကိစ္စရိသ = (စိတ်ကို ထိုထို အာရုံသို့) ပျံ့လွင့်ခြင်း ဥဒ္ဓစ္စကို ဖျက်ဆီးခြင်းကိစ္စ၊ သမ္ပတ္တိရသ = ဥဒ္ဓစ္စကို ဖျက်ဆီးနိုင်သော အစွမ်းသတ္တိနှင့် ပြည့်စုံခြင်းဂုဏ်၊

(၃) ပစ္စုပဋ္ဌာန် = မတုန်မလှုပ်သောအားဖြင့် ဉာဏ်အား ရှေးရှထင်ခြင်း၊

(၄) ပဒဋ္ဌာန် = "ကိုယ်, စိတ် ချမ်းသာသောသူ၏ စိတ်သည် တည်ကြည်၏" ဟု ဟောတော်မူခြင်း ကြောင့် ချမ်းသာခြင်း–သုခသည် သမာဓိ၏ နီးစွာသောအကြောင်း ဖြစ်၏။

# ၄။ သမာဓိသည် အဘယ်မျှ အပြားရှိသနည်း?

# သမာဓိအပြား

သမာဓိတစ်ပါး – ၁ မျိုး – သမာဓိသည် မပျံ့လွင့်ခြင်းလက္ခဏာအားဖြင့် အကွဲအပြားမရှိ တစ်ပါးတည်းသာ ဖြစ်၏။

သမာဓိ နှစ်ပါးအပြား – ၄ မျိုး

- (၁) ဥပစာရ သမာဓိ အပ္ပနာ သမာဓိ
- (၂) လောက်ိသမာဓိ လောကုတ္တရာသမာဓိ

ดด

ဓမ္မဗျူဟာ

- (၃) သပ္မီတိက သမာဓိ နိပ္မီတိက သမာဓိ
- (၄) သုခသဟဂတ သမာဓိ ဥပေက္ခာသဟဂတ သမာဓိ

သမာဓိ သုံးပါးအပြား – ၄ မျိုး

(၁) ဟိန်သမာဓိ- မရွိမသမာဓိ- ပဏီတသမာဓိ

- (၂) သဝိတက္က သဝိစာရသမာဓိ အဝိတက္က ဝိစာရမတ္တသမာဓိ အဝိတက္က အဝိစာရသမာဓိ
- (၃) ပီတိသဟဂတ သမာဓိ သုခသဟဂတ သမာဓိ ဥပေက္ခာသဟဂတ သမာဓိ
- (၄) ပရိတ္တ သမာဓိ မဟဂ္ဂတ သမာဓိ အပ္ပမာဏ သမာဓိ

သမာဓိ လေးပါးအပြား – ၆ မျိုး

- (၁) ဒုက္ခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ သမာဓိ ဒုက္ခပဋိပဒါ ခ်ိပ္ပါဘိညာ သမာဓိ သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ သမာဓိ သုခပဋိပဒါ ခ်ိပ္ပါဘိညာ သမာဓိ
- (၂) ပရိတ္တ ပရိတ္တာရမ္မဏ သမာဓိ ပရိတ္တ အပ္ပမာဏာရမ္မဏ သမာဓိ– အပ္ပမာဏ ပရိတ္တာရမ္မဏ သမာဓိ အပ္ပမာဏ အပ္ပမာဏာရမ္မဏ သမာဓိ
- (၃) ပထိမဈာန်သမာဓိ–ဒုတိယဈာန်သမာဓိ–တတိယဈာန်သမာဓိ **–**စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ **(စတုက္ကဈာန်အင်္ဂါအစွမ်းဖြင့်)**
- (၄) ဟာနဘာဂိယ သမာဓိ ဋိတိဘာဂိယ သမာဓိ ဝိသေသဘာဂိယ သမာဓိ နိဗ္ဗေဓဘာဂိယ သမာဓိ
- (၅) ကာမ်ာဝစရ သမာဓိ ရူပါဝစရ သမာဓိ အရူပါဝစရ သမာဓိ အပရိယာပန္နဲ့ သမာဓိ
- (G) ဆန္န သမာဓိ ဝီရိယ သမာဓိ စိတ္တ သမာဓိ ဝီမံသ သမာဓိ

သမာဓိ ငါးပါးအပြား – ၁ မျိုး (ပဉ္စကဈာန်အင်္ဂါအစွမ်းဖြင့်)

ပထမဈာန်သမာဓိ – ဒုတိယဈာန်သမာဓိ – တတိယဈာန်သမာဓိ – စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ – ပဉ္စမဈာန်သမာဓိ

### သမာဓိတစ်ပါးကို ဖွင့်ပြချက်

တစ်ပါးတည်း အဖို့သာ ရှိသော သမာဓိ

မပျံ့မလွင့်သော လက္ခဏာအားဖြင့် – သမာဓိသည် တစ်ပါးသာ ရှိ၏။

# သမာဓိနှစ်ပါးကို ဖွင့်ပြချက်

### ၁။ ဥပစာရသမာဓိ – အပ္ပနာသမာဓိ

- ဗုဒ္ဓါနည္သတိ, ဓမ္မာနည္သတိ, သံဃာနည္သတိ, သီလာနည္သတိ, စာဂါနည္သတိ, ဒေဝတာနည္သတိ ဟူသော အနည္သတိကမ္မင္ခာန်း ၆-ပါး၊ မရဏည္သတိ၊ ဥပသမာနည္သတိ၊ အာဟာရေပဋိကူလသညာ၊ စတုဓာတု ဝဝတ္ထာန်- ဤ ၁၀-ပါးသောကမ္မင္ခာန်းတို့၏အစွမ်းဖြင့် ရအပ်သော သမာဓိသည်လည်းကောင်း, အပ္ပနာ ဈာန်၏ ရှေ့အဖို့၌ဖြစ်သော သမာဓိသည်လည်းကောင်း ဥပစာရသမာဓိ မည်၏။
- "ပထမဈာန်၏ ပရိက်(မည်သော ဂေါတြဘူ)သည် ပထမဈာန်အား အနန္တရပစ္စည်းအားဖြင့်ကျေးဇူးပြု၏" ဟု ပဋ္ဌာန်းဒေသနာတွင် ဟောတော်မူသောကြောင့် ဂေါတြဘူဟူသော ပရိကံသမာဓိ၏ အခြားမဲ့၌ ဖြစ် သောသမာဓိသည် **အပ္ပနာသမာဓိ** မည်၏။

### ၂။ လောကီသမာဓိ – လောကုတ္တရာသမာဓိ

- ဘုံသုံးပါး၌ဖြစ်သော ကုသိုလ်စိတ်၌ယှဉ်သော ဧကဂ္ဂတာသည် **လောကိသမာဓိ**မည်၏။ (ကာမကုသိုလ်, ရူပကုသိုလ်, အရူပကုသိုလ်တို့နှင့် ယှဉ်သော ဧကဂ္ဂတာ)
- အရိယမဂ်နှင့်ယှဉ်သော ဧကဂ္ဂတာသည် **လောကုတ္တရာသမာဓိ** မည်၏။ (လောကုတ္တရာကုသိုလ်နှင့် ယှဉ်သောဧကဂ္ဂတာ)

# ၃။ ပီတိနှင့်တကျွဖြစ်သော သမာဓိ– ပီတိကင်းသော သမာဓိ (သပ္ပီတိက သမာဓိ– နိပ္ပီတိက သ<mark>မာဓိ</mark>)

– စတုက္ကနည်းအားဖြင့်– ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်တို့၌ ဖြစ်သော ဧကဂ္ဂတာ၊

ပဉ္စကနည်းအားဖြင့် – ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန်တို့၌ ဖြစ်သော ဧကဂ္ဂတာသည် **သပ္ပီတိက** သမာဓိ မည်၏။

– စတုက္ကနည်းအားဖြင့် – တတိယဈာန်, စတုတ္ထဈာန်တို့၌ ဖြစ်သော ဧကဂ္ဂတာ၊ ပဉ္စကနည်းအားဖြင့် – စတုတ္ထဈာန်, ပဉ္စမဈာန်တို့၌ ဖြစ်သော ဧကဂ္ဂတာသည် **နိပ္စိတိက သမာဓိ**မည်၏။

ဥပစာရသမာဓိသည်ကား – အချို့ကား **သပ္ပီတိက သမာဓိ** မည်၏၊ အချို့ကား **နိပ္ပီတိက သမာဓိ** မည်၏။

# ၄။ သုခနှင့်တကွဖြစ်သော သမာဓိ– ဥပေက္ခာနှင့်တကွဖြစ်သော သမာဓိ

#### (သူခသဟဂတသမာဓိ– ဥပေက္ခာသဟဂတ သမာဓိ)

- စတုက္ကနည်းအားဖြင့် ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန်တို့၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ၊ ပဉ္စကနည်းအားဖြင့် – ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန်, စတုတ္ထဈာန်တို့၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ သည် သုခနှင့်တကွဖြစ်သောသမာဓိ (သုခသဟဂတသမာဓိ) မည်၏။
- စတုက္ကနည်းအားဖြင့် စတုတ္ထဈာန်၌ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ၊ ပဉ္စကနည်းအားဖြင့် – ပဉ္စမဈာန်၌ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် ဥပေက္ခာနှင့်တကွဖြစ်သောသမာဓိ **(ဥပေက္ခာ** သ**ဟဂတသမာဓိ)** မည်၏။

ဥပစာရသမာဓိသည်ကား– အချို့ကား **သုခသဟဂတ သမာဓိ** ဖြစ်၏၊ အချို့ကား **ဥပေက္စာသဟဂတ သမာဓိ** ဖြစ်၏။

# သမာဓိသုံးပါးကို ဖွင့်ပြချက်

#### ၁။ ဟီန သမာဓိ – မရွိမ သမာဓိ – ပဏီတ သမာဓိ

🗕 ် ရအပ်ကာမျှဖြစ်သော သမာဓိသည် (ယုတ်သော) **ဟီန သမာဓိ** မည်၏။

– လွန်စွာမပွားစေအပ်သေးသော သမာဓိသည် (အလတ်ဖြစ်သော) မရွှိမ သမာဓိ မည်၏။

– လွန်စွာပွားအပ်ပြီးသော, ဝသီဘော်သို့ရောက်သော သမာဓိသည် (မြတ်သော) **ပဏီတ သမာဓိ** မည်၏။

# ၂။ သဝိတက္က သဝိစာရ သမာဓိ – အဝိတက္က ဝိစာရမတ္တ သမာဓိ – အဝိတက္က အဝိစာရ သမာဓိ

– ဥပစာရသမာဓိနှင့်တကွ ပထမဈာန်သမာဓိသည် **သဝိတက္က သဝိစာရ သမာဓိ** မည်၏။

- ပဉ္စကနည်းအားဖြင့် ဒုတိယဈာန်သမာဓိသည် **အဝိတက္က ဝိစာရမတ္က သမာဓိ** မည်၏၊ အကြောင်းမှာ ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်သည် ဝိတက်၌သာ အပြစ်မြင်ပြီး ဝိစာရ၌ အပြစ်မမြင်မူ၍ ဝိတက်သက်သက်ကို ပယ်ခြင်းမျှ တောင့်တ၍ ပထမဈာန်ကို လွန်ခြင်းကြောင့် ဝိတက်မရ, ဝိစာရမျှသာရှိသော သမာဓိကို ရစေ၏။
- စတုက္ကနည်းအားဖြင့် ဒုတိယဈာန်,တတိယဈာန်,စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ၊ ပဉ္စကနည်းအားဖြင့် တတိယဈာန်, စတုတ္ထဈာန်, ပဉ္စမဈာန် သမာဓိတို့သည် **အဝိတက္က အဝိစာရ သမာဓိ** မည်၏။

### ၃။ ပီတိသဟဂတ သမာဓိ – သုခသဟဂတ သမာဓိ – ဥပေက္ခာသဟဂတ သမာဓိ

- စတုက္ကနည်း – ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် **ပီတိသဟဂတ သမာဓိ** မည်၏။

– စတုက္ကနည်း – တတိယဈာန်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် **သုခသဟဂတ သမာဓိ** မည်၏။

- စတုက္ကနည်း စတုတ္ထဈာန်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် **ဥပေက္ခာသဟဂတ သမာဓိ** မည်၏။ ဥပစာရသမာဓိသည် ပီတိ,သုခနှင့်တကွလည်း ဖြစ်နိုင်ပါသည်၊ ဥပေက္ခာနှင့်တကွလည်း ဖြစ်နိုင်ပါသည်။
- ပဉ္စကနည်း ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် **ဝီတိသဟဂတ သမာဓိ** မည်၏။

– ပဉ္စကနည်း– စတုတ္ထဈာန်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် **သုခသဟဂတ သမာဓိ** မည်၏။

– ပဉ္စကနည်း– ပဉ္စမဈာန်၌ ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် ဥပေက္ခာသဟဂတ သမာဓိ မည်၏။ ဥပစာရသမာဓိသည် ပီတိသုခနှင့်တကွလည်း ဖြစ်နိုင်ပါသည်၊ ဥပေက္ခာနှင့်တကွလည်း ဖြစ်နိုင်ပါသည်။

# ၄။ ပရိတ္တ သမာဓိ – မဟဂ္ဂတ သမာဓိ – အပ္ပမာဏ သမာဓိ

– ဥပစာရသမာဓိနှင့် သမ္ပယုတ်ဖြစ်သော စိတ္တုပ္ပါဒ်၌ရှိသော ဧကဂ္ဂတာသည် **ပရိတ္တ သမာဓိ** မည်၏။

- ရူပါဝစရ၊ အရူပါဝစရကုသိုလ်စိတ်၌ ယှဉ်သော ဧကဂ္ဂတာသည် **မဟဂ္ဂတ သမာဓိ** မည်၏။
- အရိယာမဂ်စိတ်နှင့် ယှဉ်သော ဧကဂ္ဂတာသည် **အပ္ပမာဏ သမာဓိ** မည်၏။

### သမာဓိလေးပါးကို ဖွင့်ပြချက်

### ဒုက္ရပဋိပဒါ ဒန္မာဘိညာ– ဒုက္ရပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါဘိညာ– သုခပဋိပဒါ ဒန္မာဘိညာ– သုခပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါ<mark>ဘိညာသမာဓိ</mark>

(၁) ဒုက္ခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ သမာဓိ = ဆင်းရဲငြိုငြင်သော အကျင့်၊ နေးသော အထူးသိခြင်းရှိသော သမာဓိ။

(၂) ဒုက္ခပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါဘိညာ သမာဓိ = ဆင်းရဲငြိုငြင်သော အကျင့်၊ လျင်မြန်သော အထူးသိခြင်းရှိသော သမာဓိ။

(၃) သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ သမာဓိ = ချမ်းသာသော အကျင့်၊ နှေးသော အထူးသိခြင်းရှိသော သမာဓိ။

(၄) သုံခပဋိပဒါ ခ်ဳပ္ပါတိညာ သမာဓိ = ချမ်းသာသော အကျင့်၊ လျင်မြန်သော အထူးသိခြင်းရှိသော သမာဓိ။

= ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ရှေးဦးစွာ နှလုံးသွင်းသည်မှစ၍ ထိုထိုဈာန်၏ ဥပစာရသမာဓိ ဖြစ်ပေါ်သည့်တိုင်အောင် ပဋိပဒါ ဖြစ်ခဲ့သော သမာဓိဘာဝနာကို ပဋိပဒါ (ရောက်ကြောင်းအကျင့်) ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

= ဥပစာရသမာဓိမှ စ၍ အပ္ပနာဈာန်တိုင်အောင် ဖြစ်သောပညာကို အဘိညာ(အထူးသိမှု) ဟူ၍ ဆိုအပ်

၏။

= ဆင်းရဲငြိုငြင်သောအကျင့်ဟူသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုအားထုတ်ရာ၌ အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်အား ဆင်းရဲငြိုငြင်၏၊ နီဝရဏစသော ဆန့်ကျင်ဘက်တရားတို့၏ဖြစ်ပေါ်ခြင်း ထူထပ်သည်အဖြစ်ကြောင့် ခဲယဉ်း၏၊ ၎င်းကို

မှီဝဲရသည်မှာ မချမ်းသာ(မလွယ်ကူ) ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

= အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်အား ဆန့်ကျင်ဘက်နီဝရဏတရားတို့ ထူထပ်ခြင်းမရှိသောကြောင့် ချမ်းချမ်းသာသာ

(လွယ်ကူစွာ) မှီဝဲပွားများရခြင်းသည် ဖြစ်၏။

= အဘိညာ(အထူးသိမှု)သည် နေး၏၊ နံ့၏၊ မလျင်သောဖြစ်ခြင်း ရှိ၏။ ဒန္ဓာဘိညာ

= အဘိညာ(အထူးသိမှု)သည် လျင်မြန်၏၊ မနံ့နှေး၊ လျင်သောဖြစ်ခြင်း ရှိ၏။ ခ်ဳပ္ပါဘိညာ

### ခုက္ရပဋိပဒါ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၆–ပါး

မလျောက်ပတ်သော အသပ္ပါယ ၇-ပါးကို မှီဝဲခြင်း၊

ပလိဗောဓကို ဖြတ်ခြင်းစသော ပုဗ္ဗကိစ္စကို မပြုဘဲ ဘာဝနာကို အားထုတ်ခြင်း၊ JII

တဏှာ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခြင်း(ရာဂစရိုက်ထူပြောခြင်း)၊ 911

ရေးဘဝက သမထအလုပ်ကို အားထုတ်လေ့ကျက်မှု မရှိခြင်း၊ ĢΙΙ

ကိလေသာ အားကြီးခြင်း၊ ၅။

သဒ္ဒါစသော ဣန္ဒြေနံ့ခြင်း၊

(သုခပဋိပဒါကို - အပြန်အားဖြင့် သိအပ်၏။)

### ဒန္ဓာဘိညာ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၆<u>-</u>ပါး

မလျောက်ပတ်သော အသပ္ပါယ ၇–ပါးကို မိုဝဲခြင်း၊

အပ္ပနာ၌ ကျွမ်းကျင်လိမ္မာမူရှိသော အပ္ပနာကောသလ္လနှင့် မပြည့်စုံခြင်း၊ اال

အဝိမ္မွာ လွမ်းမိုးနှိပ်စက်ခြင်း(မောဟစရိုက်ထူပြောခြင်း)၊ 911

ရေးဘဝက ဝိပဿနာအလုပ်ကို အားထုတ်လေ့ကျက်မှု မရှိခြင်း၊ ÇΙΙ

ကိလေသာ အားကြီးခြင်း၊ ၅#

သဒ္ဒါစသော ဣန္ဒြေနံ့ခြင်း၊ GII

(ခ်ပ္ပါဘိညာကို - အပြန်အားဖြင့် သိအပ်၏။)

### ၁။ သပ္ပါယ – အသပ္ပါယ အားဖြင့် –

- (၁) ဒုက္မွပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = မလျောက်ပတ်သည်ကို မှီဝဲလေ့ရှိသောသူအား ငြိုငြင်ဆင်းရဲသော အကျင့်၊ နံ့နေးသော အသိဉာဏ်သည် ဖြစ်၏။
- (၂) သုခပဋိပဒါ ခ်ိပ္ပါဘိညာ = လျောက်ပတ်သည်ကို မှီဝဲလေ့ရှိသောသူအား ချမ်းသာသော အကျင့်၊ လျင် မြန်သော အသိဉာဏ်သည် ဖြစ်၏။
- (၃) ဒုက္ခပဋိပဒါ ခိပ္ပါဘိညာ = (ဥပစာရဈာန်မရမီ) ရှေ့အဖို့၌ မလျောက်ပတ်သည်ကို မှီဝဲ၍၊ (ဥပစာရ ဈာန်ရသည်မှ) နောက်ကာလ၌ လျောက်ပတ်သည်ကို မှီဝဲခြင်းကို ပြုသော သူအား ဆင်းရဲသော အကျင့်၊ လျင်မြန်သော အသိဉာဏ်သည် ဖြစ်၏။
- (၄) သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = ရှေ့အဖို့၌ လျောက်ပတ်သည်ကို မှီဝဲ၍၊ နောက်ကာလ၌ မလျောက်ပတ် သည်ကို မှီဝဲခြင်းကို ပြုသောသူအား ချမ်းသာသော အကျင့်၊ နံ့နှေးသော အသိဉာဏ်သည် ဖြစ်၏။

### ၂။ ပုဗ္ဗကိစ္မွ, အပ္ပနာကောသလ္လ အားဖြင့် -

- (၁) ဒုက္ခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = ပလိဗောမြေတ်ခြင်း စသော ပုဗ္ဗကိစ္စကို မပြီးစေသည့်အပြင် အပ္ပနာ၌ ကျွမ်းကျင်မှု အပ္ပနာကောသလ္လသည်လည်း မပြည့်စုံသောသူအား ဆင်းရဲ သော အကျင့်၊ နံ့နေးသော အသိဉာဏ်သည် ဖြစ်၏။
- (၂) ဒုက္ခပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါဘိညာ = ပလိဗောမြေတိခြင်း စသောပုဗ္ဗကိစ္စကို မပြီးသော်လည်း အပ္ပနာကောသလ္လ ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်အား ဆင်းရဲသော အကျင့်၊ လျင်မြန်သော အသိဉာဏ် သည် ဖြစ်၏။
- (၃) သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = ပလိဗောမြေတ်ခြင်း စသော ပုဗ္ဗကိစ္စကို ပြီးစေသော်လည်း အပ္ပနာ ကောသလ္လနှင့် မပြည့်စုံသောသူအား ချမ်းသာသော အကျင့်၊ နေ့နေးသော အသိဉာဏ်သည် ဖြစ်၏ ။
- (၄) သုခပဋိပဒါ ခိပ္ပါဘိညာ = ပလိဗောမြေတိခြင်းးစသော ပုဗ္ဗကိစ္စကိုလည်း ပြီးစေ၍, အပ္ပနာကောသလ္လ နှင့် ပြည့်စုံသောသူအား ချမ်းသာသော အကျင့်၊ လျင်မြန်သော အသိဉာဏ် သည် ဖြစ်၏။

### ၃။ တဏှာ - အဝိဇ္ဇာ တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် -

- (၁) ဒုက္ၿပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = တဏှာ အဝိဇ္ဇာ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၂) ´ဒိုက္ခပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါဘိညာ = တဏှာ နှိပ်စက်သော်လည်း အဝိဇ္ဇာ မနှိပ်စက်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၃) သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = တဏှာ မနှိပ်စက်သော်လည်း အဝိဇ္ဇာ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်သော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၄) သုခပဋိပဒါ ခ်ိပ္ပါဘိညာ = တဏှာ အဝိဇ္ဇာ မနှိပ်စက်သော ပုဂ္ဂိုလ်။

### ၄။ သမထ – ဝိပဿနာတို့ကို ပြုကျင့်ဖူးခြင်း ရှိ-မရှိ၏ အစွမ်းအားဖြင့် –

- (၁) ဒုက္ခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = သမထအလုပ်နှင့် ဝိပဿနာအလုပ်တို့ကို ရှေးဘဝက အားထုတ်လေ့ကျက်ဖူး ခြင်း မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၂) ဒုက္ခပဋိပဒါ ခ်ပ္ပါဘိညာ = သမထအလုပ်ကို လေ့ကျက်ဖူးခြင်း မရှိသော်လည်း, ဝိပဿနာအလုပ်ကို ရှေး က အားထုတ်လေ့ကျက်ဖူးသော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၃) သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = သမထအလုပ်ကို ရေးဘဝက လေ့ကျက်ဖူးသော်လည်း, ဝိပဿနာအလုပ်ကို ရေးက လေ့ကျက်ဖူးခြင်းမရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၄) သုခပဋိပဒါ ခ်ိပ္ပါဘိညာ = သမထအလုပ်နှင့် ဝိပဿနာအလုပ်တို့ကို ရှေးဘဝက အားထုတ်လေ့ကျက်ဖူး သော ပုဂ္ဂိုလ်။

# ၅။ ကိလေသာနှင့် ဣန္ဒြေတို့ ထက်ခြင်း - နံ့ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် -

- (၁) ဒုက္မွပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = ထက်သန်သော ကိလေသာ၊ နံ့သော ဣန္ဒြေရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၂) ဒုက္ၿပဋိပဒါ ခ်ိပ္ပါဘိညာ = ထက်သန်သော ကိလေသာ၊ ထက်သန်သော ဣန္ဒြေရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၃) သုခပဋိပဒါ ဒန္ဓာဘိညာ = နံ့သော ကိလေသာ၊ နံ့သော ဣန္ဒြေရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၊
- (၄) သုံခပဋိပဒါ ခိပ္ပါဘိညာ = နဲ့သော ကိလေသာ၊ ထက်သန်သော ဣန္ဒြေရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၊

Gဓမ္မဗူဟာ

ပရိတ္တ ပရိတ္တာရမ္မဏ – ပရိတ္က အပ္မမာဏာရမ္မဏ – အပ္မမာဏ ပရိတ္တာရမ္မဏ – အပ္မမာဏ အပ္မမာဏာ– J۱۱ ရမ္မဏသမာဓိ။

= ကောင်းစွာ မလေ့လာ မပွားများအပ်သေးသောကြောင့် ဝသီဘော်သို့ မရောက်သေး ပရိတ္တသမာဓိ သဖြင့် အထက်ဈာန်၏အကြောင်း ဖြစ်ခြင်းငှာ မတတ်နိုင်သော, နည်းသော

အာနုဘော်ရှိသော သမာဓိသည် ပရိတ္တသမာဓိ မည်၏။

မပ္ထားစေအပ်သော အာရုံရှိသော သမာဓိသည် ကျဉ်းမြောင်းသော အာရုံရှိသော ပရိတ္တာရမ္မဏသမာဓိ

သမာဓိ ပရိတ္တာရမ္မဏသမာဓိ မည်၏။

= ကောင်းစွာ လေ့လာ ပွားများအပ်ပြီးသောကြောင့် အထက်ဈာန်၏အကြောင်း ဖြစ် အပ္ပမာဏသမာဓိ

ခြင်းငှာ တတ်နိုင်သော ကြီးသောအာနတော် ရှိသော သမာဓိသည် အပ္ပမာဏ

သမာဓိ မည်၏။

ပွားစေအပ်သော အာရုံရှိသော သမာဓိသည် ကြီးကျယ်သော အာရုံရှိသော သမာဓိ അറ്റുക്കത്താലുക്കുന്നു കാര് =

သည် အပ္ပမာဏာရမ္မဏသမာဓိ မည်၏။

= နည်းသောအာနုဘော် ကျဉ်းမြောင်းသောအာရံ ရှိသော သမာဓိ၊ (၁) ပရိတ္တ ပရိတ္တာရမ္မဏသမာဓိ

= နည်းသောအာနတော် ကြီးသောအာရံ ရှိသော သမာဓိ၊ (၂) ပရိတ္က အပ္ပမာဏာရမ္မဏသမာဓိ

= ကြီးသောအာနုဘော် ကျဉ်းမြောင်းသောအာရံ ရှိသော သမာဓိ၊ အပ္ပမာဏ ပရိတ္တာရမ္မဏသမာဓိ (5)

အပ္ပမာဏ အပ္ပမာဏာရမ္မဏသမာဓိ = ကြီးသောအာန်ဘော် ကြီးကျယ်သောအာရုံ ရှိသော သမာဓိ၊ (၄)

ပထမဈာန် သမာဓိ – ဒုတိယဈာန် သမာဓိ – တတိယဈာန် သမာဓိ – စတုတ္ထဈာန် သမာဓိ (စတုက္ကဈာန်အင်္ဂါ၏ အစွမ်းဖြင့်)

= ပယ်ခွာအပ်ပြီးသော နီဝရဏ ရိုကုန်သော၊ ဝိတက်, ဝိစာရ, ပီတိ, သုခ, ဧကဂ္ဂတာ (၁) ပထမဈာန်သမာဓိ (သမာဓိ) တို့၏အစွမ်းဖြင့် အင်္ဂါ ၅-ပါးရှိသောသမာဓိ၊

(၂) ဒုတိယဈာန်သမာဓိ = ဝိတက် ဝိစာရ ငြိမ်းသောကြောင့် ပီတိ, သုခ, ဧကဂ္ဂတာ(သမာဓိ) အင်္ဂါ ၃–ပါးရှိသော သမာဓိ၊

(၃) တတိယဈာန်သမာဓိ = ပီတိကို လွန်မြောက်သော သုခ, ဧကဂ္ဂတာ(သမာဓိ) အင်္ဂါ ၂–ပါးရှိသောသမာဓိ၊

(၄) စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ = သုခကို ပယ်၍ ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့် တကွဖြစ်သော ဧကဂ္ဂတာ(သမာဓိ)၏ အစွမ်းဖြင့် အင်္ဂါ ၂–ပါး ရှိသောသမာဓိ၊

ဟာနဘာဂိယ သမာဓိ – ဋိတိဘာဂိယ သမာဓိ – စိသေသဘာဂိယ သမာဓိ – နိုဗ္ဓေတောဂိယ သမာဓိ

(၁) ဟာန်ဘာဂိယ သမာဓိ = ထိုထိုဈာန်၏ ဆန့်ကျင်ဘက်တရားတို့ ဖြစ်ပေါ်သည်၏အစွမ်းအားဖြင့် ဆုတ်ယုတ် ခြင်း အဖို့ရှိသော သမာဓိသည် ဟာနဘာဂိယသမာဓိ မည်၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ– "ပထမဈာန်ရသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ကာမရာဂ နှင့် တကွဖြစ်ကုန်သော အမှတ်သညာနှင့် နှလုံးသွင်းမှုတို့သည် လွှမ်းမိုး၍ ဖြစ် ကုန်ငြားအဲ့၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ပညာသည် ဆုတ်ယုတ်ခြင်းအဖို့ရှိ၏ ဟူ၍ ဖြစ်၏။

(၂) ဋ္ဌိတိဘာဂိယ သမာဓိ ထိုရဆဲဈာန်အားလျော်သော သတိ၏ တည်နေခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ရပ်တန့်ခြင်း

အဖို့ရှိသော သမာဓိသည် ဋ္ဌိတိဘာဂိယ သမာဓိ မည်၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ– "ထိုပထမဈာန်နှင့် လျော်သော သတိရမှု သည် တည်ရှိနေငြားအဲ့၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ပညာသည် ရပ်တန့်ခြင်းအဖို့ရှိ၏" ဟူ၍ ဖြစ်၏ ။

(၃) ဝိသေသဘာဂိယ သမာဓိ = အထက်ဖြစ်သော တရားထူးကို ရစေနိုင်ခြင်း၏အစွမ်းအားဖြင့် ထူးခြားသော အဖို့ ရှိသော သမာဓိသည် ဝိသေသဘာဂိယ သမာဓိ မည့်၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ– "ဝိတက်ကင်းသော ဈာန်နှင့်တကွ ဖြစ် ကုန်သော အမှတ်သညာနှင့် နှလုံးသွင်းမှုတို့သည် လွှမ်းမိုး၍ ဖြစ်ကုန်ငြားအံ့၊ ထို ပုဂ္ဂိုလ်၏ ပညာသည် ထူးသောအဖို့ ရှိ၏ "ဟူ၍ ဖြစ်၏။

(၄) နိဗ္ဗေဘောဂိယ သမာဓိ = သင်္ခါရတို့၏အပြစ်ကိုမြင်၍ ငြီးငွေ့သော ဝိပဿနာဉာဏ်နှင့်တကွ ဖြစ်ကုန်သော အမှတ်သညာနှင့် နှလုံးသွင်းမှုတို့ဖြစ်ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် သစ္စာတို့ကို ဖောက်

ထွင်းသိမြင်ခြင်းအဖို့ရှိသော သမာဓိသည် နိဗ္ဗေစဘာဂိယ သမာဓိ မည်၏။ မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ– "ငြီးငွေ့သော ဝိပဿနာဉာဏ်နှင့် တကွ ဖြစ်ကုန်သော အမှတ်သညာနှင့် နှလုံးသွင်းမှုတို့သည် လွှမ်းမိုး၍ ဖြစ်ကုန်ငြားအံ့၊

ဝိသုဒ္ဓိမဂ် (ပထမဆင့်) ကမ္မဋ္ဌာနဂ္ဂဟဏနိဒ္ဒေသ

ଓ୧

ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ပညာသည် တပ်မက်ကင်းသော မဂ်နှင့်စပ်သည်ဖြစ်၍ သစ္စာတို့ကို ဖောက်ထွင်းသိမြင်ခြင်းအဖို့ ရှိ၏၊" ဟူ၍ ဖြစ်၏။

### ၅။ ကာမာဝစရ သမာဓိ – ရူပါဝစရ သမာဓိ – အရူပါဝစရ သမာဓိ – အပရိယာပန္န သမာဓိ

(၁) ကာမာဝစရ သမာဓိ = အလုံးစုံသော ဥပစာရ ဧကဂ္ဂတာ၊

(၂) ရူပါဝစရ သမာဓိ = ရူပါဝစရကုသိုလ်စိတ်၌ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ၊

(၃) အရူပါဝစရ သမာဓိ = အရူပါဝစရကုသိုလ်စိတ်၌ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ၊

(၄) အပ်ရိယာပန္န သမာဓိ = လောကုတ္တရာကုသိုလ်စိတ် (မဂ်စိတ်)၌ရှိသော ဧကဂ္ဂတာ။

#### ၆။ ဆန္ဒသမာဓိ – ဝီရိယသမာဓိ – စိတ္တသမာဓိ – ဝီမံသသမာဓိ

(၁) ဆန္ဒာဓိပတိ သမာဓိ = ဆန္ဒကို အကြီးအမျူးပြု၍ရသော စိတ်တည်ကြည်မှု သမာဓိ၊

(၂) ဝီရိယာဓိပတိ သမာဓိ = ဝီရိယကို အကြီးအမှူးပြု၍ရသော စိတ်တည်ကြည်မှု သမာဓိ၊

(၃) စိတ္တာဓိပတိ သမာဓိ = စိတ်ကို အကြီးအမျှုံးပြု၍ရသော စိတ်တည်ကြည်မှု သမာဓိ၊

(၄) ဝီမိသာဓိပတိ သမာဓိ = ပညာကို အကြီးအမှူးပြု၍ရသော စိတ်တည်ကြည်မှု သမာဓိ။

#### သမာဓိငါးပါးကို ဖွင့်ပြချက်

### ငါးပါးအပြားရှိသော သမာဓိ (ပဉ္စကဈာန်အင်္ဂါ၏ အစွမ်းဖြင့်) ပထမဈာန်သမာဓိ – ဒုတိယဈာန်သမာဓိ – တတိယဈာန်သမာဓိ – စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ – ပဉ္စမဈာန်သမာဓိ။

(၁) ပထမဈာန်သမာဓိ = ဈာန်အင်္ဂါ ၅– ပါးရှိသော ပထမဈာန်သမာဓိ၊

(၂) ဒုတိယဈာန်သမာဓိ = ဝိတက်မျှကို လွန်ခြင်းကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါ ၄–ပါးရှိသော ဒုတိယဈာန်သမာဓိ၊

(၃) တတိယဈာန်သမာဓိ = ဝိတက် ဝိစာရကိုလွန်ခြင်းကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါ ၃–ပါးရှိသော တတိယဈာန်သမာဓိ၊

(၄) စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ = ပီတိကို လွန်မြောက်သော ဈာန်အင်္ဂါ ၂–ပါးရှိသော စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ၊

(၅) ပဉ္စမ်စျာနီသမာဓိ = သုခကိုပယ်၍ ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့် တကွဖြစ်သော သမာဓိ**၏ အစွမ်းဖြင့် ဈာန်အင်္ဂါ ၂**– ပါးရှိသော ပဉ္စမဈာန်သမာဓိ။

# ၅။ သမာဓိ၏ ညစ်နွမ်းကြောင်းကား အဘယ်နည်း?

ဝိဘင်းပါဠိတော်၌ သမာဓိ၏ ညစ်နှမ်းကြောင်း (သံကိလေသ)ဟူသည်ကား – ဆုတ်ယုတ်သော အဖို့ရှိသော

တရားတည်း' ဟု ဟောတော်မူ၏။

ဤစကားရပ်၌ – ပထမဈာန်ကို ရသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုဈာန်မှထသော် ဝတ္ထုအာရုံကာမဂုဏ်နှင့် တကွဖြစ် သော(အာရုံပြုသော) အမှတ်သညာနှင့် နှလုံးသွင်းခြင်း မနသိကာရတို့သည် ဖြစ်ပေါ်သည်ရှိသော် ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ပညာ သည် ဆုတ်ယုတ်ခြင်းအဖို့ရှိသည် ဖြစ်၏ –ဟု ဆိုလို၏ ။

် (ထိုနည်းတူစွာ – ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန် စသည်တို့၌လည်း ဆုတ်ယုတ်ခြင်း အဖို့ရှိသော တရားကို သိ

အပ်၏။)

### ၆။ သမာဓိ၏ ဖြူစင်ကြောင်းကား အဘယ်နည်း?

ဝိဘင်းပါဠိတော်၌ 'သမာဓိ၏ ဖြူစင်ကြောင်း (ဝေါဒါန)ဟူသည်ကား– ထူးသောအဖို့ရှိသော တရားတည်း'

ဟု ဟောတော်မူ၏ ။

ဤစကားရပ်၌ – ပထမဈာန်ကို ရပြီးသူသည် ထိုဈာန်မှထသော် အဝိတက္ကဒုတိယဈာန်လျှင် အာရုံရှိသော အမှတ်သညာနှင့် နှလုံးသွင်းခြင်း မနသိကာရတို့သည် ဒုတိယဈာန်ရခြင်းအကျိုး၄ာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုပထမဈာန်သည် အထက်ဒုတိယဈာန်အဖို့ ရှိသောကြောင့် ထူးသောအဖို့ရှိသော တရား ဖြစ်၏ – ဟု ဆိုလို၏။

(ထိုနည်းတူစွာ ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန် စသည်တို့၌လည်း ထူးသောအဖို့ရှိသော တရားကို သိအပ်၏။)

ဓမ္မဗျူဟာ

# ၇။ သမာဓိကို အဘယ်သို့ ပွားအပ်သနည်း? သမာဓိကို ပွားများပုံ

'လောကီသမာဓိ, လောကုတ္တရာသမာဓိ၏ အစွမ်းဖြင့် ၂–ပါးအပြား ရှိ၏' ဤသို့စသည်ဖြင့် ပြခဲ့ပြီးသော သမာဓိအပြားတို့၌ အရိယမဂ်နှင့် ယှဉ်သောသမာဓိကို ပြခဲ့၏၊ ထိုအရိယမဂ်နှင့် ယှဉ်သောသမာဓိကို ပွားနည်း သည် ပညာဘာဝနာနည်း၌ အတွင်းဝင်လျက်ရှိ၏၊ အကြောင်းမှာ– မဂ်ပညာကို ပွားသည်ရှိသော် ထိုမဂ်သမာဓိ ကိုလည်း ပွားအပ်ပြီးသည်သာ ဖြစ်သောကြောင့်တည်း၊ ထို့ကြောင့် အရိယမဂ်သမာဓိပွားနည်းကို အသီးအခြား မဆိုတော့ပေ။

## လောကီသမာဓိကို ပွားနည်း – အကျဉ်းပြဆိုချက်

- ၁။ သီလကို သုတ်သင်၍ စင်ကြယ်သော သီလ၌တည်သော ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်သည် –
- ၂။ ပလိဗောဓ ၁၀–ပါးကို ပယ်ဖြတ်၍၊ (နှာ–၉၄ မှ ၁၀၀)
- ၃။ ကမ္မဋ္ဌာန်းပေးတတ်သော မိတ်ဆွေကောင်း(ကလျာဏမိတ္ထ)သို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင်၊ (နာ–၁၀၀ မှ ၁၀၃)
- ၄။ ကမ္မဋ္ဌာန်း ၄၀–တို့တွင် မိမိ၏ စရိုက်အားလျော်သော တစ်ပါးပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုယူ၍၊ (နှာ–၁၀၄ မှ ၁၂၃)
- ၅။ သမာဓိဘာဝနာပွားခြင်း၄ာ မသင့်လျော်သောကျောင်းကိုပယ်ပြီးလျှင် သင့်လျော်သောကျောင်း၌ နေလျက်၊
- ၆။ ပလိဗောဓအငယ်များကို ဖြတ်ပယ်ပြီးလျှင်၊
- ၇။ အလုံးစုံသော ဘာဝနာပွားခြင်း အစီအရင်ကို မယုတ်စေမူ၍ ပွားအပ်၏။

အမှာ။ ။ အထက်ပါ အမှတ်စဉ် ၅, ၆, ၇ တို့၏ အဖွင့်ကို ပထဝီကသိဏနိဒ္ဒေသ၌ ဆက်လက်ရှုရန် ဖြစ်ပါသည်။

# လောကီသမာဓိကို ပွားနည်း – အကျယ်ပြဆိုချက်

၂။ 'ပလိဗောဓ ၁ဝ–ပါးကို ပယ်ဖြတ်၍' ဟူသောပုဒ်အဖွင့် –

### ပလိဗောဓ(အနောင့်အယှက်) ၁ဝ–ပါး

### ပလိဗောဓဟူသည် – ကမ္မဋ္ဌာန်း၏အနှောင့်အယှက် ဘေးရန်တည်း။

- ၁။ အာဝါသ ပလိဗောဓ = ကျောင်း အနောင့်အယှက်၊
- ၂။ ကုလ ပလိဗောဓ = အမျိုးဒါယကာ အနောင့်အယှက်၊
- ၃။ လာဘ ပလိဗောဓ = လာဘ်ရခြင်း အနှောင့်အယှက်၊
- ၄။ ဂဏ ပလိဗောဓ = ဂိုဏ်း အနောင့်အယှက်၊
- y" their dealers their analysis of the
- ၅။ ကမ္မ ပလိဗောဓ = အမှုကိစ္စ အနောင့်အယှက်၊
- ၆။ အဒ္ဓါ ပလိဗောဓ = ခရီးသွားလိုခြင်း အနောင့်အယှက်၊
- ၇။ ဉာတိ ပလိဗောဓ = မိဘစသောဆွေမျိုး အနှောင့်အယှက်၊
- ဂ။ အာဗာဓ ပလိဗောဓ = အနာရောဂါ အနှောင့်အယှက်၊
- ၉။ ဂန္ထ ပလိဗောဓ = ကျမ်းဂန်သင်ကြားခြင်း အနှောင့်အယှက်၊
- ၁၀။ ဣဒ္ဓိ ပလိဗောဓ = တန်ခိုး အနောင့်အယှက်၊

#### ၁။ အာဝါသ ပလိဗောဓ

'ကျောင်းသည်ပင် အာဝါသပလိဗောဓ မည်၏ '–ဟူသော စကားရပ်၌ ကျောင်းဆိုသည်မှာ – တိုက်ခန်းတစ်ခုကို လည်းကောင်း, ပရိဝုဏ်တစ်ခုကိုလည်းကောင်း, အလုံးစုံသော သံဃာ့အာရာမ်ကိုလည်းကောင်း ကျောင်း – ဟူ၍ ဆို အပ်၏။

#### ကျောင်း၌ ပလိဗောမြေစ်ပုံ

ကျောင်းသည် အလုံးစုံသော ယောဂီတို့အား ပလိဗောဓ ဖြစ်သည် မဟုတ်၊ ကျောင်း၌ အမှုကိစ္စ စသည်တို့ကို ကြောင့်ကြစိုက်သူ, များစွာသော ဘဏ္ဍာတို့ကို ဆည်းပူးသိုမှီးထားသူ, အမှတ်မရှိ တစ်ခုခုသော အကြောင်းဖြင့် ထို ကျောင်းကို ငဲ့ကွက်ခြင်း, နှောင်ဖွဲ့ငြိကပ်သောစိတ် ရှိသော ယောဂီအားသာလျှင် ပလိဗောဓ ဖြစ်၏။

် ထိုသို့မဟုတ်သောပုဂ္ဂိုလ်အား ပလိဗောဓ မဖြစ်၊ ထူပါရုံကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်သောမထေရ် ကဲ့သို့ န

တည်း။

ပ္ဝတ္ထု

အနုရာမြို့မှ အမျိုးသားနှစ်ယောက်သည် ထူပါရုံကျောင်းတိုက်၌ ရဟန်းပြုကြ၏၊ တစ်ပါးသော ရဟန်းသည် ဒွေမာတိကာတို့ကို နှုတ်တက် လေ့လာ၍ ငါးဝါ ရသောအခါ ပဝါရဏာ ပြုပြီးလျှင် အနုရာမြို့မှ အရှေ့အရပ်ရှိ ပါစိနခဏ္ဍရာဇိ မည်သော တောအရပ်သို့ ကြွသွားလေသည်၊ တစ်ပါးသော ရဟန်းသည် ထူပါရုံကျောင်းတိုက်၌ပင် နေ ၏။

ပါစိနခဏ္ဍရာဓိအရပ်သို့ ကြွသွားသော ရဟန်းသည် ၁၀–ဝါပြည့်၍ မထေရ်ဖြစ်လတ်သော် "ဤအရပ်ကား သင့်လျော်လျောက်ပတ်လှ၏၊ ထိုအကြောင်းကို ငါ၏ အဆွေရဟန်းအား ပြောကြားအံ့" ဟု ကြံ၍ ထူပါရံကျောင်းသို့ လာလေသည်၊ ကျောင်းသို့ ဝင်လျှင်ဝင်ခြင်းပင် ဝါတူဖြစ်သော မထေရ်က မြင်၍ ခရီးဦးကြိုဆို၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို လှမ်းယူပြီး ဝတ်ပြု၏။

အာဂန္တုမထေရ်သည် ကျောင်းသို့ဝင်ပြီးလျှင် "ယခုအခါ ငါ၏အဆွေသည် ထောပတ် တင်လဲ အဖျော် စသည် တစ်ခုခုကို ပို့လတ္တံ့" ဟုကြံ၍ မျှော်လင့်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ညဉ့်အခါ၌ အဖျော်စသည်ကို မရသော် "နံနက်စောစော၌ ယာဂုခဲဖွယ်တို့ကို ပို့လတ္တံ့" ဟု ကြံမိပြန်၏၊ သို့သော် ယာဂုခဲဖွယ်ပို့သူ မရှိသောကြောင့် "ရွာတွင်းသို့ ဝင်မှသာ ပေး လှူကြသည် ဖြစ်လတ္တံ့" ဟု ကြံ၍ နံနက်စောစော ထိုကျောင်းနေရဟန်းနှင့်အတူ ရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံဝင်လေသည်၊ ဆွမ်းခံလှည့်လည်ရာ တစ်မှုတ်မျှသာ ယာဂုကိုရ၍ ဆွမ်းစားဇရပ်၌ ထိုင်ပြီး သောက်ကြ၏၊ ထို့နောက် အာဂန္တုရဟန်း သည် "ငါ့အဆွေ ရဟန်းမှာ အမြဲနိစ္စ ယာဂုလှူသူ ရှိမည် မထင်၊ သို့ရာတွင် ဆွမ်းစားချိန် တန်သောအခါ၌ကား ဒါယကာတို့သည် မွန်မြတ်သောဆွမ်းကို လှူဒါန်းကြလိမ့်မည် ထင်၏" ဟု ကြံပြန်၏။

ထို့နောက် ဆွမ်းချိန်ရောက်သော် ဆွမ်းခံလှည့်လည်၍ ရသမျှကိုသာ စားကြပြီးလျှင် အဆွေဖြစ်သော ရဟန်း အား "အရှင်ဘုရား အသို့ပါနည်း၊ အခါခပ်သိမ်း ဤကဲ့သို့ပင် မျှတရပါသလော" ဟု မေး၏ ၊ "အို – ငါ့ရှင် ဟုတ်ပါ ၏" ဟု ဆိုလေသော် "အရှင်ဘုရား၊ ပါစိနခဏ္ဍရာဇိအရပ်သည် ချမ်းသာလှပါ၏ ၊ ထိုအရပ်သို့ သွားကြကုန်အံ့" ဟု ဆို လေ၏ ။

ထိုအခါ ထူပါရုံမထေရ်သည် မြို့၏တောင်ဘက်တံခါးမှ ထွက်၍ ကျောင်းသို့မပြန်ဘဲ ပါစိနခဏ္ဍရာဇိအရပ်ရှိရာ လမ်းခရီးသို့ ကြွလေ၏၊ အာဂန္တုရဟန်းက "အရှင်ဘုရား အဘယ်ကြောင့် ဤခရီးကို ကြွတော်မူပါသနည်း" ဟု မေး ၏၊ "အို–ငါ့ရှင်၊ သင်သည် ပါစိနခဏ္ဍရာဇိအရပ်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ပြောကြားသည် မဟုတ်လော" ဟု ဆို၏။

"အရှင်ဘုရား အသို့ပါနည်း၊ အရှင်ဘုရားတို့အား ဤမျှလောက်သော ကာလပတ်လုံး နေသောအရပ်၌ တစ်စုံ

တစ်ရာ ပိုမိုသော ပရိက္ခရာ မရှိပါသလော" ဟု မေးလေ၏။

"အို – ငါ့ရှင် မရှိချေ၊ ညောင်စောင်းအင်ပျဉ်သည် သံဃိကပစ္စည်း ဖြစ်၏၊ ထိုပစ္စည်းများကို သိုမှီးသိမ်းဆည်း အပ်ပြီးသည် သာတည်း၊ ထိုပစ္စည်းမှ တစ်ပါးသော ပစ္စည်းကား မရှိချေ"ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ အာဂန္တုရဟန်းက "အရှင်ဘုရား၊ အကျွန်ုပ်၏ တောင်ဝှေး ဆီကျည် ဖိနပ်အိတ်တို့သည် ထိုကျောင်း၌ ရှိ

သေး၏" ဟု ဆို၏။

ကျောင်းနေရဟန်းက "အို–ငါ့ရှင် သင်သည် တစ်နေ့တစ်ရက်မျှနေပါလျက် ဤမျှသော ပစ္စည်းတို့ကို ထားလေ သလော" ဟု ဆိုသည်ရှိသော် "အရှင်ဘုရား ထားမိသည် မှန်ပါ၏" ဟုဆို၍ အာဂန္တုရဟန်းသည် ကြည်ညိုသောစိတ်

ရှိသည်ဖြစ်၍ မထေရ်ကို ရှိခိုးပြီးလျှင် –

အရှင်ဘုရား – အရှင်မြတ်ကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား အလုံးစုံသော အရပ်၌ပင် တောနေရဟန်း မည်သည်သာ တည်း၊ ထူပါရုံကျောင်းတိုက်သည် လေးဆူသောဘုရားရှင်တို့၏ဓာတ်တော် ဌာပနာရာအရပ်ဖြစ်ပါ၏၊ လောဟပါသာဒ ပြာသာဒ်၌ လျောက်ပတ်သောတရားနာခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ မဟာစေတီတော်ကို ဖူးမြင်ရခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ မထာရေကြီးများကို ဖူးမြင်ရခြင်းကိုလည်းကောင်း ရအပ်ပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏လက်ထက်တော်အခါကဲ့သို့ ဖြစ်ပါ၏၊ အရှင်ဘုရားတို့၏ ဤအရပ်၌ပင် နေတော်မူပါ"ဟု လျှောက်ထား၍ ဒုတိယနေ့၌ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူပြီးလျှင် မိမိ ချည်းသာ ပြန်သွားလေ၏၊ ဤဝတ္ထု၌ ထူပါရုံကျောင်းနေရဟန်းအား ကျောင်းသည် ပလိဗောဓ မဖြစ်ချေ။

၂။ ကုလ ပလိဗောဓ

(ကုလ) ဒါယကာ ဆိုသည်မှာ အဆွေအမျိုးဖြစ်သော ဒါယကာကိုလည်းကောင်း၊ အလုပ်အကျွေးဖြစ်သော ဒါယကာကိုလည်းကောင်း ဆိုလို၏။

အမျိုးဒါယကာ၏ ပလိဗောဓ ဖြစ်ပုံ

"အလုပ်အကျွေးဖြစ်သော ဒါယကာများ ချမ်းသာလျှင် မိမိလည်း ချမ်းသာ၏" အစရှိသောနည်းဖြင့် ဒါယကာ တို့နှင့် အကျွမ်းတဝင် ချစ်ချစ်ခင်ခင်နေသောကြောင့် ပလိဗောဓ ဖြစ်၏ ၊ ထိုသို့သော ရဟန်းသည် အလုပ်အကျွေး လူ ဒါယကာတို့နှင့် ကင်း၍ တရားနာခြင်း၄ာ အနီးအပါးဖြစ်သောကျောင်းသို့ပင် မသွားနိုင်ရှိတတ်၏ ။

အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်ကား အမိအဘပင်ဖြစ်သော်လည်း ပလိဗောဓ မဖြစ်ပေ၊ ကောရဏ္ဍကကျောင်းတိုက်နေ မထေရ်

ကြီး၏တူ ရဟန်းငယ်ကဲ့သို့ပင်တည်း။

၉၆ ဓမ္မဗျူဟာ

००%।

ကောရဏ္ဍကကျောင်းတိုက်နေ မထေရ်ကြီး၏တူ ရဟန်းငယ်သည် ပါဠိသင်ရန်အတွက် ရောဟဏဇနပုဒ်သို့ သွားလေ၏၊ မထေရ်ကြီး၏နှမ ဥပါသိကာမကြီးသည်လည်း သားရဟန်း၏အကြောင်းကို မထေရ်ကြီးအား အမြဲမေး လျှောက်၏၊ မထေရ်သည် တစ်နေ့၌ ရဟန်းငယ်ကို ခေါ်ဆောင်ရန် ရောဟဏဇနပုဒ်ကို ရှေးရှသွားလေ၏။

ရဟန်းငယ်သည်လည်း "ဤ ရောဟဏနေပုဒ်၌ ငါနေသည်မှာ ကြာမြင့်ပြီ၊ ယခုအခါ ဥပစ္ဈာယ်ဆရာကို ဖူးမြင်၍ ဒါယိကာမကြီး၏အကြောင်းကိုလည်း သိရပြီးနောက် တစ်ဖန်ပြန်လာအံ့" ဟု ကြံ၍ ရောဟဏနေပုဒ်မှ ထွက် လာ၏၊ ထိုတူဝရီးနှစ်ယောက်သည် ဂင်္ဂါမြစ်ကမ်းနား၌ ဆုံမိကြလေ၏၊ ရဟန်းငယ်သည် ဦးရီးမထေရ်ကြီးအား ဝတ်ပြ၍ မိမိအကြံရှိသော အကြောင်းကို လျှောက်လေ၏၊ မထေရ်သည် "သင်ကား ကောင်းစွာပြုအပ်ဖေ၏၊ သင်၏ ဒါယိကာမကြီးသည်လည်း အခါမပြတ် မေး၏၊ ငါသည်လည်း သင့်ကို ခေါ်ဆောင်ရန် လာခဲ့ပေ၏၊ သင်သည် သွားချေလော့၊ ငါမှုကား ဤအရပ်တွင်ပင် ဝါတွင်းဝါပ ဝါကပ်ဆိုနေအံ့" ဟု ဆို၍ တူရဟန်းကို လွှတ်လိုက်၏။

ထိုရဟန်းငယ်သည် ဝါကပ်ဆိုသောနေ့၌ပင် ကောရဏ္ဍကကျောင်းတိုက်သို့ ရောက်၍ သီတင်းသုံးနေထိုင်သော ကျောင်းသည်လည်း ထိုရဟန်း၏အဘ ဆောက်လုပ်သော ကျောင်းပင်တည်း၊ ထို့နောက် ရဟန်းငယ်၏ အဘသည် ဒုတိယနေ့၌ ကျောင်းသို့လာ၍ "အဘယ်ရဟန်း မိမိကျောင်းသို့ ရောက်သနည်း"ဟု မေးရာ အာဂန္တုရဟန်းငယ် ကြွ ရောက်လာသည်ဟု ပြောဆိုကြသည်ကို ကြား၍ ထိုရဟန်းငယ်ထံ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် ရှိခိုး၍ "အရှင်ဘုရား–အကျွန်ုပ် တို့၏ကျောင်းမှာ ဝါကပ်သော အရှင့်အား ဝတ်ရှိပါသည်" ဟု လျှောက်လေ၏။

"အို ဒါယကာ – အဘယ်သို့သော ဝတ်ပါနည်း" ဟု မေးလေသော် –

"သုံးလပတ်လုံး အကျွန်ုပ်တို့၏အိမ်၌ ဆွမ်းကိုခံယူ၍ ပဝါရဏာပြုပြီး၍ ပြန်ကြွသွားအံ့သောအခါ ပန်ကြားရ ပါသည်" ဟု လျှောက်လေ၏၊ ထိုရဟန်းငယ်သည် ဆိတ်ဆိတ်နေသဖြင့် သည်းခံ့လေ၏၊ ဥပါသကာဒါယကာသည် လည်း အိမ်သို့ပြန်၍ "ငါတို့၏ကျောင်း၌ အာဂန္တုရဟန်းတော်တစ်ပါး ဝါကပ်ဆိုတော်မူသည်၊ ရှိသေစွာ လုပ်ကျွေးလေ ဟော့" ဟု ကျောင်းဒါယိကာမကြီးအား ပြောပြရာ ဒါယိကာမကြီးလည်း "ကောင်းပါပြီ" ဟု ဝန်ခံ၍ မွန်မြတ်သော ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်တို့ဖြင့် လုပ်ကျွေး၏။

ရဟန်းငယ်သည် ဆွမ်းခံချိန်၌ အမိအဘအိမ်သို့သွားရာ ထိုရဟန်းငယ်ကို တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူမျှ မမှတ်မိကြချေ၊ ထိုရဟန်းသည် သုံးလပတ်လုံး အမိအဘအိမ်၌ ဆွမ်းစား၍ ဝါကျွတ်လေသော် သွားအံ့ဟု ပန်ကြားလေ ရာ အဆွေအမျိုးတို့က နက်ဖြန်ကြွတော်မူပါဦးဟု ပင့်လျှောက်၍ ဒုတိယနေ့၌ အိမ်တွင် ဆွမ်းကျွေးပြီးလျှင် ဆီကျည်ကို ပြည့်စေ၍ တစ်ခုသောတင်လဲခဲ, ကိုးတောင်အရှည်ရှိသော သင်္ကန်းလျာအဝတ်တို့ကိုလှူဒါန်း၍ "အရှင်ဘုရား ကြွတော်မှုပေတော့" ဟု လျှောက်ကြကုန်၏၊ ထိုရဟန်းငယ်သည် အနုမောဒနာပြု၍ ရောဟဏဇနပုဒ်သို့ ရေးရှသွားလေ၏။

ထိုရဟန်းငယ်၏ ဥပစ္ဈာယ်ဆရာသည်လည်း ပဝါရဏာပြုပြီး၍ ပြန်ကြွလာသော် ယခင်တွေ့သော နေရာ၌ပင် ရဟန်းငယ်နှင့် တွေ့ဆုံမိပြန်လေ၏၊ ထိုအခါ ရဟန်းငယ်သည် မထေရ်ကြီးအား ဝတ်ပြုလေ၏၊ မထေရ်ကြီးက "မျက်နှာရွှင်သာသော ငါ့ရှင် – သင်သည် ဒါယိကာမကြီးကို တွေ့ခဲ့ပြီလော" ဟု မေးလေ၏၊ ရဟန်းငယ်က "အရှင် ဘုရား တွေ့ခဲ့ပါပြီ" ဟုဆို၍ အလုံးစုံသော အကြောင်းအရာကို လျှောက်ထားပြီးလျှင် မိဘတို့ လှူလိုက်သောဆီဖြင့် မထေရ်ကြီး၏ခြေတို့ကို သုတ်လိမ်းပေး၍ တင်လဲခဲဖြင့် ဖျော်ရည်ဖျော်ကာ ကပ်ပြီးလျှင် သင်္ကန်းလျာအဝတ်စကိုလည်း မထေရ်ကြီးအား လှူဒါန်း၍ ရှိခိုးပြီးလျှင် "အရှင်ဘုရား – အကျွန်ုပ်အား ရောဟဏဇနပုဒ်သည်သာလျှင် လျောက်ပတ် ပါ၏" ဟု လျှောက်၍ သွားလေ၏၊ မထေရ်ကြီးသည်လည်း ကျောင်းသို့သွား၍ ဒုတိယနေ့၌ ကောရဏ္ဍက ရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံဝင်လေ၏။

ရဟန်းငယ်၏ မိခင်သည်လည်း "ငါ၏မောင်တော် မထေရ်ကြီးက ငါ၏သားရဟန်းကို ခေါ် ဆောင်လာပေ လတ္တံ့" ဟု ပဝါရဏာနေ့မှစ၍ နေ့စဉ်နေ့တိုင်း လမ်းခရီးသို့ မျှော်လျက်သာနေ၏၊ ဥပါသိကာမကြီးသည် မထေရ်ကြီး တစ်ပါးတည်း ပြန်ကြွလာသည်ကိုမြင်သော် "ငါ့သား သေပြီ" ဟု ထင်၍ မထေရ်၏ခြေရင်း၌ ဝပ်ပြီးလျှင် ငိုကြွေးလေ ၏။

မထေရ်ကြီးက "ရဟန်းငယ်သည် အလိုနည်းသောကြောင့် မိမိကိုယ်ကို မသိစေမူ၍ <mark>သွားခြင်းဖြစ်သည်"</mark>ဟု ကြံ၍ ထိုဒါယိကာမအား သက်သာရာရစေလျက် မိမိသွားစဉ် ဂင်္ဂါမြစ်နားမှာ တွေ့ခဲ့သည်မှစ၍ <mark>အလုံးစုံပြောကြားပြီး</mark> ရဟန်းငယ် လျူလိုက်သော ပုဆိုးကိုးတောင်ကို ထုတ်ပြလေသည်။

ထိုအခါ ဥပါသိကာမကြီးသည် ကြည်ညိုလှ၍ သားရဟန်းသွားသော အရပ်သို့ မျက်နှာမူပြီးလျှင် ရင်ဖြင့်ဝပ် လျက် ရှိခိုးပြီးလျှင် "ငါ့သားနှင့်တူသော ရဟန်းကို မျက်မှောက်ထင်ရှား သက်သေထား၍ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ရထဝိနီတသုတ်၌ လာသော အကျင့်မြတ်တို့ကို လည်းကောင်း၊ နာဋကသုတ်၌ လာသော အကျင့်မြတ်တို့ ကိုလည်းကောင်း၊ တုဝဋ္ဋကသုတ်၌ လာသော အကျင့်မြတ်တို့ကိုလည်းကောင်း၊ ပစ္စည်းလေးပါး၌ ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း၊ ဘာဝနာ၌ မွေ့လျော်ခြင်းကို ပြသော မဟာအရိယဝံသသုတ်လာ မြတ်သောအကျင့်တို့ကိုလည်းကောင်း ဟောတော်မူခဲ့ ဟန် တူလေသည်၊ မွေးဖွားသော အမိအိမ်၌ ဝါတွင်း သုံးလပတ်လုံး ဆွမ်းသုံးဆောင်ပါလျက် "ငါကား သင်၏သား၊ သင်ကား ငါ့အမိ ဟူ၍ ဤမျှကိုသော်မှ မဆိုပေ၊ အထူးအံ့သြဖွယ်ကောင်းသော ယောက်ျားမြတ်ပေတည်း" ဟု ဆိုလေ

၏၊ ဤသို့သော သဘောရှိသောပုဂ္ဂိုလ်အား အမိအဘပင် ဖြစ်သော်လည်း ပလိဗောဓ မ**ဖြစ်ကုန်၊ အလုပ်အကျွေး** ဒါယကာတို့၌မူကား ဆိုဖွယ်ရာ မရှိချေ။

၃။ လာဘ ပလိဗောဓ

(လာဘ)လာဘ်ဆိုသည်မှာ ဆွမ်း, သင်္ကန်း, ကျောင်း, ဆေးဟူသော ပစ္စည်းလေးပါး**တို့**ကို ဆိုလိုသည်။

လာဘ်ကြောင့် ပလိဗောဓ ဖြစ်ပုံ

ဘုန်းတန်ခိုးကြီးသော ရဟန်းအား ရောက်လေရာရာ အရပ်၌ လူတို့သည် ကြီးကျယ်သော အခြံအရံရှိသော ပစ္စည်းတို့ကို လျှကြကုန်၏၊ ထိုရဟန်းသည် အလှူဒါယကာတို့အား အနုမောဒနာပြုရသည်ဖြစ်၍, တရားဟောရသည် ဖြစ်၍ ရဟန်းတရားကို အားထုတ်ခြင်း၄၁ အခွင့်မရချေ၊ အရုဏ်တက်ချိန်မှ ပထမယာမ်ကုန်သည့်တိုင်အောင် လူ**တို့နှ**င့် ရောနှော်ခြင်းသည် မပြတ်၊ တစ်ဖန် လင်းအားကြီးအချိန်၌လည်း ပစ္စည်းများခြင်းကို လိုလားသော ပိဏ္ဍပါတ်ခုတင် ဆောင် ရဟန်းတို့သည် လာ၍ "ဤမည်သော အမတ်ကြီးသည်လည်းကောင်း၊ ဤမည်သော အမတ်ကြီးသမီးသည် လည်းကောင်း၊ အရှင်ဘုရားကို ဖူးမြော်လိုကုန်၏" ဟု လျှောက်ကြသည်ရှိသော် သပိတ်သင်္ကန်းကို ဆောင်၍ သွားရ ပြန်၏၊ ဤနည်းဖြင့် အမြဲကြောင့်ကြ ဗျာပါရ စိုက်ရ၏၊ ထိုသို့သော ရဟန်းအားသာလျှင် ပစ္စည်းလေးပါးတို့သည် ပလိဗောဓ ဖြစ်ကုန်၏။

ပလိဗောခ ဖြတ်ရန် – ထိုရဟန်းသည် ဒါယကာအပေါင်းကို စွန့်ချွဲ၍ မိမိကို မသိသောအရပ်၌ တစ်ပါးတည်း ကျင့် အပ်၏ ၊ ဤသို့ကျင့်သော် လာဘ ပလိဗောဓ ပြတ်လေသည်။

၄။ ဂဏ ပလိဗောဓ

ဂိုဏ်းဆိုသည်မှာ – သုတ္တန်ဆောင်သောဂိုဏ်းကိုဖြစ်စေ, အဘိဓမ္မာဆောင်သောဂိုဏ်းကိုဖြစ်စေ ဂိုဏ်း ဟု ဆိုအပ်၏။

ဂိုဏ်း၌ ပလိဗောဓ ဖြစ်ပုံ

ခွင့်မရ၊ ထိုရဟန်းအား ဂိုဏ်းသည် ပလိဗောဓဖြစ်၏။

ပလိဗောဓ ဖြတ်ရန်

သင်ယူသူရဟန်းတို့အား များစွာသင်ကြားပြီးသည်ဖြစ်၍ အကြွင်းအကျန် နည်းလျှင် ထိုအကြွင်းအကျန်ကို အပြီးသတ်စေ၍ တောသို့ ဝင်အပ်၏။

အကယ်၍ အနည်းငယ်သာ သင်ကြားပြီး၍ အကြွင်းအကျန် များပါက တစ်ယူဇနာအတွင်းရှိ တစ်ပါးသော (j)ဂိုဏ်းရှိ ကျမ်းဂန်သင်ကြားသောဆရာသို့ ချဉ်းကပ်ပြီး "ပါဠိသင်ခြင်း စသည်ဖြင့် ချီးမြွှောက်တော်မူပါ" ဟု လျှောက်ထားပြောဆိုအပ်၏။

ဤသို့ လွှဲအပ်ရမည့်ပုဂ္ဂိုလ် မရရှိသော် "ငါ့ ရှင်တို့ – ငါ့အား ကိစ္စတစ်ခုရှိ၏၊သင်တို့သည် အလိုရှိရာ ချမ်းသာ (5) ဆူးရောတို့သို့ သွားကြကုန်လော့"ဟု ဆို၍ ဂိုဏ်းကိုစွန့်ပြီး မိမိ၏ ရဟန်းတရားကို ပြုလုပ်အားထုတ်အပ် ၍။

၅။ ကမ္မ ပလိဗောဓ

(ကမ္မ)အမှုကိစ္စ ဆိုသည်မှာ – အမှုသစ်ကို ဆိုလိုသည်။

ပလိဗောဓ ဖြစ်ပုံ အမှုသစ်ကိုပြုသော ရဟန်းသည် လက်သမားစသည်တို့ လုပ်ခကို ရ၏, မရ၏ကို သိအပ်၏၊ ပြုအပ်ပြီး သည်, မပြီးသည်ကို သိအောင်ပြုရသောအားဖြင့် ကြောင့်ကြစိုက်ရ၏၊ ထို့ကြောင့် အခါခပ်သိမ်း ပလိဗောဓ ဖြစ်၏။

ပလိဗောေ ဖြတ်ပုံ အကယ်၍ နဝကမ္မအမှုတို့သည် မပြီးသေး၊ ကြွင်းသောအရာသည် အနည်းငယ်သာဖြစ်မူ ပြီးဆုံးစေအပ်၏။ အကယ်၍ အကြွင်းများမှု – အမှုကိစ္စသည် သံဃာ၏အမှုကိစ္စဖြစ်ပါက သံဃာအားလည်းကောင်း, သံဃာ့ (1)ဝန်ဆောင်ရဟန်းအားလည်းကောင်း လွှဲအပ်သင့်၏၊ မိမိ၏ ဥစ္စာဖြစ်ပါက မိမိ၏ ဝန်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား လွှဲ အပ်သင့်၏။

**၆၈** ဓမ္မီဗျူဟာ

#### ၆။ အဒ္ဓါ ပလိဗောဓ

(အဒ္ဓါ)အဓွန့်ရှည်သောခရီး ဆိုသည်မှာ – ခရီးသွားခြင်းကို ဆိုလိုသည်။

ပလိဗောဓ ဖြစ်ပုံ

တစ်စုံတစ်ခုသောအရပ်၌ ရှင်ရဟန်းပြုပေးရမည့် ရှင်လောင်းသော်လည်း ရှိငြားအံ့, ရသင့်ရအပ်သောပစ္စည်း သော်လည်း ရှိငြားအံ့, (ထိုရှင်လောင်း) ထိုပစ္စည်းကို မရခဲ့သော် သည်းခံခြင်း၄ာ မတတ်နိုင်သောရဟန်းသည် တောသို့ ဝင်၍ ရဟန်းတရားကို အားထုတ်ပါသော်လည်း ခရီးသွားလိုသောစိတ်သည် ဖျောက်နိုင်ခဲသောကြောင့် ထိုခရီးသွား ခြင်းကိစ္စကို ပြီးစေ၍ ပလိဗောဓကို ဖြတ်အပ်၏။

၇။ ဉာတိ ပလိဗောဓ

(ဉာတိ)ဆွေမျိုး ဆိုသည်မှာ – ကျောင်း၌ ဆရာ, ဥပဏ္ဈာယ်ဆရာ၊ အတူနေတပည့်, အနီးနေတပည့်၊ ဥပဏ္ဈာယ် တူ သီတင်းသုံးဖော်, ဆရာတူ သီတင်းသုံးဖော်တို့သည် ဆွေမျိုးဉာတိ မည်၏၊ အိမ်၌ အမိ, အဘ, ညီအစ်ကို အစ ရှိသောသူတို့သည် ဆွေမျိုးဉာတိ မည်၏။

ပလိဗောဓ ဖြစ်ပုံ

ဆွေမျိုးဉာတိဖြစ်သူတို့ နာဖျား မကျန်းမာဖြစ်ပါက ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်အား ပလိဗောဓ ဖြစ်၏ ။

ပလိဗောဓ ဖြတ်ပုံ

ဆွေမျိုးဉာတိတို့၏ ပကတိအတိုင်း ကျန်းမာသည်အထိ လုပ်ကျွေးပြုစုခြင်းဖြင့် ပလိ**ဗောဓကို ဖြတ်အပ်၏**။

လုပ်ကျွေးပြုစုပုံ

- ၁။ ဥပစ္ဈာယ်ဆရာ နာမကျန်းဖြစ်၍ လျင်မြန်စွာ ရောဂါမှ မပျောက်ခဲ့သော် အသက်ထက်ဆုံး လုပ်ကျွေးပြုစုအပ်၏၊ ထို့အတူ သရဏဂုံပေး၍ ရှင်ပြုပေးသောဆရာ, ကမ္မဝါဖတ်၍ ရဟန်းပြုပေးသောဆရာ, အတူနေတပည့်, မိမိက ကမ္မဝါဖတ်၍ ရဟန်းပြုပေးသော အနီးနေတပည့်, သရဏဂုံပေး၍ ရှင်ပြုအပ်သော အနီးနေတပည့်, ဥပစ္ဈာယ်တူ သီတင်းသုံးဖော်တို့ကိုလည်း အသက်ထက်ဆုံး လုပ်ကျွေးပြုစုအပ်၏။
- ၂။ နိဿရည်းဆရာ, စာပေကျမ်းဂန်သင်ကြားပို့ချသောဆရာ, နိဿရည်းယူတပည့်, ကျမ်းဂန်သင်ယူသည့်တပည့်, ဆရာတူသီတင်းသုံးဖော်တို့ကိုမူကား နိဿရည်းယူခြင်း, ကျမ်းဂန်သင်ကြားခြင်း မပြတ်သေးမီ လုပ်ကျွေးပြုစု အပ်၏၊ စွမ်းနိုင်ပါက နိဿရည်းယူခြင်း, ကျမ်းဂန်သင်ကြားခြင်းပြီးသော်လည်း လုပ်ကျွေးပြုစုအပ်၏။
- ၃။ အမိအဘတို့ကိုလည်း ဥပစ္ဈာယ်ဆရာကဲ့သို့ လုပ်ကျွေးပြုစုအပ်၏၊ မိဘတို့သည် မင်းအဖြစ်၌ တည်နေစေကာမူ သားရဟန်း၏ လုပ်ကျွေးခြင်းကို တောင့်တပါက လုပ်ကျွေးအပ်၏၊ မိဘတို့အား ဆေးမရှိပါက မိမိ၏ဆေးကို ပေးအပ်၏၊ မိမိမှာလည်း မရှိခဲ့သော် ဆေးအလှူခံသော အကျင့်ဖြင့် ရှာမှီး၍ ပေးသင့်၏။
- ၄။ ညီ, အစ်ကို, အစ်မ, နှမ တို့ကိုကား ထိုသူတို့၏ ဆေးကိုသာ ဖော်စပ်၍ ပေးအပ်၏၊ ထိုသူတို့မှာ ဆေးမရှိသော် မိမိ၏ဆေးကို အခိုက်အတန့်မျှ ပေး၍ နောက်၌ ပြန်ရခဲ့သော် ယူအပ်၏, မရခဲ့သော် မတောင်းအပ်တော့ပြီ။
- ၅။ ဆွေမျိုးမတော်သော နှမလင်–ယောက်ဖဖြစ်သူအား ဆေးကုခြင်းငှာ မအပ်၊ "သင်၏လင်အား ပေးလော့" ဟု ဆို ၍ နှမကိုမူကား ပေးအပ်၏၊ အစ်ကို ညီတို့၏ မယားတို့၌လည်း ဤနည်းအတိုင်း မှတ်အပ်၏။
- ၆။ အစ်ကို, အစ်မ, ညီ, နှမတို့၏ သားသမီးတို့သည်လည်း ရဟန်းနှင့် ဆွေမျိုးတော်စပ်၍ ဆေးပေးခြင်း၄ာ အပ်၏။

#### ၈။ အာဗာဓ ပလိဗောဓ

ု (အာဗာဓ)အနာရောဂါ ဆိုသည်မှာ– အမှတ်မရှိ တစ်စုံတစ်ခုသော ရောဂါအနာကို ဆိုလို၏။

ပလိဗောခ ဖြစ်ပုံ – အနာရောဂါနှိပ်စက်ပါက ပလိဗောခ ဖြစ်၏။ ပလိဗောခ ဖြတ်ပုံ

ဆေးဝါးကုသခြင်းဖြင့် ပလိဗောကို ဖြတ်အပ်၏၊ ရက်အနည်းငယ် ဆေးကုသပါသော်လည်း အကယ်၍ မပျောက်ခဲ့သော် "ငါသည် သင်အတ္တဘော၏ ကျွန်မဟုတ်, အစစားလည်း မဟုတ်၊ သင်အတ္တဘောကိုသာလျှင် လုပ် ကျွေးလျက် အစမထင်သော သံသရာဝဋ်၌ ဆင်းရဲဒုက္ခရောက်ခဲ့လုပြီ" ဟု အတ္တဘောကို ကဲ့ရဲ့၍ ရဟန်းတရားကိုသာ လျှင် အားထုတ်အပ်၏။

### ၉။ ဂန္ထံ ပလိဗောဓ

(ဂန္ထ) ကျမ်းဂန်သင်ကြားခြင်း ဆိုသည်မှာ – ပရိယတ်ဆောင်ရွက်ခြင်းကို ဆိုလို၏။

ပလိဗောဓိ ဖြစ်ပုံ

အားထုတ်ခြင်း ဗျာပါ ရရှိသူအား ပလိဗောဓ ဖြစ်၏။

-ပလိဗောဓ မဖြစ်သူ

— ၂၂ ၂ ၂ ထိုသို့ ဗျာပါရ ကြောင့်ကြ မစိုက်ရသူအား ပလိဗောဓ မဖြစ်။

ဂန္ထပလိဗောဓ မဖြစ်သော မထေရ်များ၏ ပုံဝတ္ထု (က) မမ္ဗိုမနိကာယ်ဆောင် အရှင်ဒေဝမထေရ်

မရွိမနိကာယ်ဆောင် ဒေဝမထေရ်သည် မလယအရပ်နေ ဒေဝမထေရ်ထံသို့ သွား၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းတောင်း၏ ၊ မလယဝါသီ အရှင်ဒေဝမထေရ်က "အဘယ်သို့သော ပရိယတ်ကို လေ့လာပါသနည်း" ဟု မေးရာ မရွိမနိကာယ်ကို လေ့လာပါသည် " ဟု လျှောက်လေ၏၊ မလယဝါသီမထေရ်က " မရွိုမနိကာယ်မည်သည် ဆောင်ရန် ခက်ခဲ၏၊ မူလ ပဏ္ဏာသကို ရွတ်ဖတ်သရဲစ္ဆာယ်သူအား မရွိျမပဏ္ဏာသသည် နှုတ်သို့ရောက်လာတတ်၏၊ ထိုမရွိျမပဏ္ဏာသကို ရွတ် ဖတ်သူအား ဥပရိပဏ္ဏာသသည် နှုတ်သို့ ရောက်လာတတ်၏၊ သင့်အား ကမ္မဋ္ဌာန်းယူခြင်း၄ာ <mark>အဘယ်မှာ ဖြစ်နိုင်ပါအ</mark>ံ့ နည်း" ဟု ပြော၏။

် မရွိုမနိုကာယ်ဆောင်အရှင်ကလည်း "အရှင်ဘုရားအထံ၌ က<del>မ္မဋ္ဌာန်းယူပြီးသော် တစ်ဖန်ပြန်၍ မကြည့</del>် တော့ပါ" ဟု ဆိုပြီး ကမ္မဋ္ဌာန်းယူ၍ ချွ-နှစ်ပတ်လုံး သရစ္ဈာယ်ခြင်းမပြုဘဲ ကမ္မဋ္ဌာန်းတရားကို အားထုတ်ရာ အနှစ် ၂၀– မြောက်၌ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လေ၏၊ ထိုအခါ သရမ္ဈာယ်ခြင်း**၄ာ လာကြကုန်သော ရဟန်းတို့အား အစ်မှ** အဆုံးတိုင်အောင် ပြန်လည်ရွတ်ဖတ်ကြရာ အက္ခရာတစ်လုံးမျှ မှားယွင်းခြင်း မရှိပါ၊ ဤသို့ဖြင့် မရွှိမနိကာယ်ဆောင် ဒေဝမထေရ်အား ဂန္ထပလိဗောဓသည် မဖြစ်ပေ။

(a) ကာရှဋ္ဌိယတောင်တွင်နေသော အရှင်နာဂမထေရှ် အရှင်နာဂမထေရ်သည် ၁၈–နှစ်တိုင်တိုင် ပရိယတ္တိကိုစွန့်၍ ပလိဗောဓကို ဖြတ်၏၊ ထို့နောင်မှ ဓာတုကထာ ကို ပို့ချလေ၏၊ အနုရာစမြို့နေ ဂါမဝါသီရဟန်းတို့နှင့် နှီးနောတိုက်ဆိုင်ကြည့်ကြရာ တစ်ခုသောအမေးပုစ္ဆာမျှလည်း အစဉ်ချွတ်ယွင်းခြင်းသည် မဖြစ်ပေ။

(ဂ) ရောဟဏဇနပုဒ် တုလာဓာရတောင်ပေါ်တွင် သီတင်းသုံးနေထိုင်သော ပရိယတ်ပိဋကတ်ကို ဆောင်သော

မဟာဓမ္မရက္ရွိတမထေရ် မဟာဝိဟာရကျောင်းတိုက်ကြီး၌ တိပိဋက စူဠာဘယမထေရ်သည် အဋ္ဌကထာကိုမသင်ယူဘဲ နိကာယ်ငါးရပ် ကိုသင်ကြားပြီး ပိဋကတ်သုံးပုံကို ဖွင့်ပြမည်ဟု တရားစည်ကြီးကို တီး၏၊ ရဟန်းတို့က မိမိဆရာ၏ သင်နည်းကိုသာ ဆိုရမည်, အခြားတစ်ပါးသောနည်းဖြင့် ဆိုခြင်းကို ခွင့်မပေး" ဟု ဆိုကြ၏။

ဥပစ္ဈာယ်ဆရာက "ငါ့ရှင်–အဘယ၊ ဆရာတို့သည် ဤပုဒ်ကို အဘယ်သို့ ဖွင့်ဆိုကြကုန်သနည်း"ဟု မေးရာ "ဤသို့ ဖွင့်ဆိုပါသည်" ဟု လျှောက်လတ်သော် "ဟင်"ဟု ဆို၍ ပယ်၏၊ တစ်ဖန် အခြားအခြားသော ပရိယာယ်ဖြင့်

ကြုံသို့ ဖွင့်ဆိုပါ၏" ဟု သုံးကြိမ်တိုင်လျှောက်၏။

မထေရ်ကြီးလည်း အလုံးစုံကို "ဟင်" ဟုဆိုကာ ပယ်ပြီးလျှင် "အို–ငါ့ရှင်အဘယ၊ သင် ရှေးဦးပထမဆိုသော စကားသာလျှင် ဆရာမြတ်တို့ဖွင့်ဆိုသော အဋ္ဌကထာအစဉ်ပေတည်း၊ ဆရာတို့၏နှုတ်မှ မသင်အပ်သောကြောင့် တည် တံ့စွာ မထားနိုင်၊ ဂင်္ဂါမြစ်တစ်ဖက်ကမ်း ရောဟဏဇနပုဒ် တုလာဓာရတောင်ပေါ် ကျောင်းတွင် သီတင်းသုံးနေသော အလုံးစုံသောပရိယတ်ပိဋကတ်ကို ကောင်းစွာပိုင်နိုင်ကျွမ်းကျင်သော မဟာဓမ္မရက္စိတမထေရ်ထံ စာသင်ရန် သွားလေ" ဟု ဆို၏။

မဟာဓမ္မရက္ရွိတမထေရ်ထံ ရောက်သောအခါ မဟာဓမ္မရက္ရွိတမထေရ်က "ငါ့ ရှင်အဘယ– ဒီဃနိကာယ် မရွိုမ နိကာယ်တို့၌ ငါ့ကို ရီဖန်ရံခါ မေးမြန်းကြသော်လည်း ကြွင်းသောနိကာယ်တို့ကိုမူကား ပြန်၍မျှ မကြည့်ဘူးသည် မှာ အနှစ်–၃၀ ရှိပြီ၊ ညဉ့်အခါ ငါ့အထံတွင် ပါဠိတော်ကို ပြန်ဆိုလော့, နေ့အခါ၌ အဋ္ဌကထာကို ပို့ချပေးမည်

ဒေသနာအပြီးအဆုံးသို့ ရောက်သောအခါ မဟာဓမ္မရက္စိတမထေရ်သည် အဘယမထေရ်ထံ၌ "ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပါ" ဟု တောင်းပန်၏၊ အဘယမထေရ်ကလည်း "အကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဘုရားအထံ၌ နာယူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော၊ အကျွန်ပ်သည် အရှင်တို့ မသိအပ်သော အဘယ်ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောရပါအံ့နည်း" ဟု ဆိုလေ၏၊ ထို အခါ မဟာဓမ္မရက္စိတမထေရ်သည် "အို ငါ့ရှင်–ပဋိပတ်(ကိုယ်တွေ့အကျင့်)ဟူသော သွားခြင်းဖြင့် သွားပြီး သိပြီးသော သူ၏ ဤကမ္မဋ္ဌာန်းဟူသော လမ်းခရီးသည် ပရိယတ်ခရီးမှတစ်ပါး တစ်ခြားပေတည်း" ဟုဆို၏၊ ထိုစဉ်အခါ၌ အဘယမထေရိသည် သောတာပန်တည်ပြီး ဖြစ်၏။

အဘယမထေရ်သည် ကမ္မဋ္ဌာန်းပေး၍ ပြန်လာပြီး ကြေးပြာသာဒ်၌ ပိဋကတ်သုံးပုံကို ဖွင့်ဆိုပို့ချနေ၏၊ မဟာ ဓမ္မရက္စိတမထေရ် ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုသည်ကိုကြားသော် အဘယမထေရ်သည် တပည့်ရဟန်းတို့အား "အို–ငါ့ရှင်တို့၊ ငါတို့ ၏ဆရာအား အရဟတ္တမဂ်သည် လျောက်ပတ်လှ၏၊ ငါတို့၏ဆရာသည် စဉ်းလဲခြင်း မရှိ၊ ဖြောင့်မတ်၏၊ အာဧာနည် ပုဂ္ဂိုလ်မြတ် ပေတည်း၊ ထိုမထေရ်မြတ်သည် မိမိ၏စာသင်တပည့်အထံ၌ ဖျာပေါ်တွင် ထိုင်နေ၍ ငါ့အား ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပါလော့ ဟု တောင်းဆိုပေ၏၊ အို–ငါ့ရှင်တို့ ငါတို့ဆရာမထေရ်မြတ်အား အရဟတ္တမဂ်သည် လျောက်ပတ် သင့်တော်လှစ္စာ၏" ဟု ဆိုလေ၏၊ ဤသို့သော မထေရ်အား ဂန္ထပလိဗောဓ ဖြစ်ခြင်း မရှိပေ။

၁၀။ ဣဒ္ဓိ ပလိဗောဓ

. ၂ (ဣဒ္ဓိ)တန်ခိုး ဟူသည်ကား – ပုထုဇဉ်၌ ဖြစ်သောတန်ခိုးကို ဆိုလို၏။

မှန်ပေ၏၊ပုထုဇဉ်တို့၏တန်ခိုးသည် ပက်လက်အိပ်တတ်ခါမျှဖြစ်သော သူငယ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ နုသော ကောက်ပင်ကဲ့သို့လည်းကောင်း မပျက်အောင် ဆောင်ထားနိုင်ရန် ခက်ခဲလှ၏၊ အနည်းငယ်မျှသော အနှောင့်အယှက်ဖြင့် လည်း ပျက်စီးတတ်၏။

ထိုတန်ခိုးသည် ဝိပဿနာ၏ ပလိဗောသော ဖြစ်၏၊ သမာဓိ၏ ပလိဗောဓ မဖြစ်ပေ၊ အဘယ်ကြောင့်ဆို သော် သမာဓိကိုရောက်ပြီးမှသာ တန်ခိုးဣဒ္ဓိသို့ ရောက်နိုင်ခြင်းကြောင့်တည်း၊ ထို့ကြောင့် ဝိပဿနာကို အလိုရှိသော သူသည် တန်ခိုးဟူသော ပလိဗောဓကိုလည်း ဖြတ်အပ်၏၊ သမာဓိကို အလိုရှိသောသူသည်ကား ဣဒ္ဓိမှကြွင်းသော ပလိဗောဓကိုးပါးတို့ကိုသာ ဖြတ်အပ်ကုန်၏။

၃။ "ကမ္မဋ္ဌာန်းပေးတတ်သော မိတ်ဆွေကောင်းသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင်" ဟူသောပုဒ်အဖွင့် –

#### (၁) ကမ္မဋ္ဌာန်း နှစ်မျိုး

ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် သဗ္ဗတ္ထက ကမ္မဋ္ဌာန်း နှင့် ပါရိဟာရိယ ကမ္မဋ္ဌာန်းဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိ၏။

(က) သဗ္ဗတ္ထက ကမ္မဋ္ဌာန်း

ကျေးစူးများလှသဖြင့် အရာစပ်သိမ်း၌ ရှေ့သွားအဖြစ်ဖြင့် အလိုရှိအပ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ လိုရင်း ဖြစ်သော ဘာဝနာအားထုတ်မှု၏ အကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း အရာစပ်သိမ်း၌ အလိုရှိအပ်သော သဗ္ဗတ္ထကကမ္မဋ္ဌာန်း ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။ ( 'အရာစပ်သိမ်း၌' ဟူသည်– အလုံးစုံသောရဟန်းကိစ္စ၌၊ သို့မဟုတ်– အလုံးစုံသောကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်ခြင်း၌ ဟု ဆိုလိုသည်။)

မေတ္တာကမ္မဋ္ဌာန်းသည်လည်းကောင်း, မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည်လည်းကောင်း သဗ္ဗတ္ထကကမ္မဋ္ဌာန်း မည် ၏၊ အသုဘသညာသည်လည်း သဗ္ဗတ္ထကကမ္မဋ္ဌာန်း မည်၏ ဟူ၍ အချို့က ဆိုကြ၏။

(ခ) ပါရိဟာရိယ ကမ္မဋ္ဌာန်း

ကမ္မဋ္ဌာန်း ၄၀-တို့တွင် ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သောယောဂီ၏ မိမိစရိုက်အား လျော်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ထိုယောဂီက အမြဲအားထုတ်ခြင်းဖြင့် ဆောင်ထားအပ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ အထက်အထက်ဖြစ်သော ဘာဝနာပွားမှု၏ နီးစွာသောအကြောင်းဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း အမြဲဆောင်ထားအပ်သော ပါရိဟာရိယ ကမ္မဋ္ဌာန်း မည်၏။

## သဗ္ဗတ္ထက ကမ္မဋ္ဌာန်း ပွားများပုံနှင့် ရနိုင်သော အကျိုးတရားများ

မေတ္တာကမ္မဋ္ဌာန်း

ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သော ရဟန်းသည် ရှေးဦးစွာ ဤကျောင်း၌ ရှိသည့် အလုံးစုံသောရဟန်းများ ဟု ပိုင်းခြား သတ်မှတ်၍ ဥပစာရသိမ် ခေါ် ကျောင်းတိုက်အတွင်း၌ ရှိသော ရဟန်းသံဃာများကို "ချမ်းသာကြပါစေ၊ စိတ်ဆင်းရဲ ကင်းကြပါစေ" ဟု မေတ္တာကို ပွားစေအပ်၏၊ ထို့နောက် ဥပစာရသိမ်အတွင်းရှိ နတ်တို့၌, ဆွမ်းခံရွာကို အစိုးရသော လူကြီးတို့၌, ဆွမ်းခံရွာ၌ရှိသော လူတို့ကို အစပြု၍ အလုံးစုံသောသတ္တဝါတို့၌ မေတ္တာကို ပွားစေအပ်၏။ ထိုသို့ ပွားစေခြင်း၏အကျိုးကား-

ရဟန်းသံဃာ၌ ပွားစေအပ်သော မေတ္တာကြောင့် – သီတင်းသုံးဖော်တို့၏စိတ်ကို နူးညံ့သိမ်မွေ့စေ၏၊ ထိုအခါ ၌ ထိုကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သော ရဟန်းအား အတူနေ သီတင်းသုံးဖော်ရဟန်းတို့သည် ချမ်းမြေ့ပြေပြစ်သော ဆက်ဆံခြင်း ရှိကုန်၏။

ဥပစာရသိမ်အတွင်းရှိ နတ်တို့၌ ပွားစေအပ်သော မေတ္တာကြောင့် – သိမ်မွေ့နူးညံ့သောစိတ်ရှိသော နတ်တို့ (j)သည် ထိုရဟန်းအား တရားနှင့်လျော်သော စောင့်ရောက်ခြင်းဖြင့် ကောင်းစွာစောင့်ရောက်ကြကုန်၏။

ဆွမ်းခံရွာကို အစိုးရသောလူကြီးတို့၌ ပွားစေအပ်သော မေတ္တာကြောင့် – သိမ်မွေ့နူးညံ့သောစိတ်ရှိသော ထို (5) အစိုးရသူတို့သည် ထိုရဟန်း၏ပရိက္ခရာကို တရားနှင့်လျော်သော စောင့်ရှောက်ခြင်းဖြင့် ကောင်းစွာ စောင့် ရောက်ကြကုန်၏။

(9) ဆွမ်းခံရွာတွင် ရှိသော လူတို့၌ ပွားစေအပ်သော မေတ္တာဖြင့် – ထိုလူတို့၏စိတ်ကို ကြည်လင်စေနိုင်သော ကြောင့် ထိုလူတို့၏ နှိပ်စက်နှောင့်ယှက်ခြင်းမရှိဘဲ ချမ်းသာစွာလှည့်လည်နိုင်၏။

အလုံးစုံသောသတ္တဝါတို့၌ ပွားစေအပ်သော မေတ္တာဖြင့် – အလုံးစုံသော အရပ်မျက်နှာတို့တွင် အထိအခိုက်အ (၅) နောင့်အယှက် မရှိဘဲ လှည့်လည်နိုင်၏။

မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း

မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းဖြင့် " ငါသည် မုချ သေရအံ့၊ သေရအံ့" ဟု အဖန်တလဲလဲ ဆင်ခြင်အောက်မေ့မိသော ကြောင့် မအပ်သောနည်းဖြင့် ပစ္စည်းရှာမှီးခြင်းကို ပယ်၍ အဆင့်ဆင့် သံဝေဂကို ပွားစေလျက် မှန်သောအကျင့်၌ မတွန့် မဆုတ်သောစိတ် ဖြစ်ခြင်း ရှိ၏။

အသုဘသညာ

ကာမဂုဏ်အာရုံတို့ပင် ဖြစ်သော်လည်း လောဘ၏အစွမ်းဖြင့် ထက်ဝန်းကျင်မှ မဆွဲဆောင်နိုင်ကြကုန်၊ တစ်ပါးသော အာရုံတို့မှုကား ဆိုဖွယ်ရာပင် မရှိချေ။

ဤသို့ ကျေးစူးများလှသောကြောင့် (အလုံးစုံသောကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်ခြင်း၌) အရာခပ်သိမ်း၌ ရှေ့သွား အဖြစ်ဖြင့် အလိုရှိအပ်ပါသည်၊ ဤသို့လျှင် နှစ်ပါးအပြားရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပေးတတ်သော ဆရာထံ ချဉ်းကပ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူအပ်၏။

#### (၂) မိတ်ဆွေကောင်း (ကလျာဏမိတ္တ)

နှစ်ပါးအပြားရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပေးတတ်သောပုဂ္ဂိုလ်သည် ကမ္မဋ္ဌာန်းပေးသူ မည်၏၊ ထို ကမ္မဋ္ဌာန်းပေးသူ မိတ်ဆွေကောင်း ဟူသည်မှာ –

သီလစင်ကြယ်၍ **ချစ်ခင်အပ်သောဂုဏ်**၊ (a)

သီလ သမာဓိဂုဏ်တို့ကြောင့် အလေးအမြတ်ပြုအပ်သောဂုဏ်၊ (J)

- **ရီးမွမ်းအပ်သောဂုဏ်** (မေတ္တာရေ မခန်းအောင် ပွားစေအပ်သောဂုဏ်)၊ (5)
- (၄) သူတစ်ပါးကို ကောင်းအောင် ဆုံးမတတ်သောဂုဏ်၊

သူတစ်ပါး၏ အဆုံးအမကို ခံနိုင်သောဂုဏ်၊ (ე)

နက်နဲသောတရားစကားကို ပြောကြားတတ်သောဂုဏ်၊ (G)

မလျောက်ပတ်သောအရာ၌ မတိုက်တွန်းတတ်သောဂုဏ်၊  $(\gamma)$ ဤသို့သောကျေးဇူးဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသော, ဧကန်မုချ အကျိုးစီးပွားကို ရှာလေ့ရှိသော, သီလ သမာဓိ ပညာကြီး ပွားခြင်းအဖို့၌ တည်သောသူသည်သာလျှင် မိတ်ဆွေကောင်း (ကလျာဏမိတ္တ) ဖြစ်၏။

အလုံးစုံသော အခြင်းအရာနှင့် ပြည့်စုံသော မိတ်ဆွေကောင်း (ကလျာဏမိတ္တ) ဟူသည် ? မြတ်စွာဘုရားရှင်သည့် "အာနန္ဒာ – ငါဘုရားတည်းဟူသော မိတ်ဆွေကောင်းကို အကြောင်းပြု၍ ပဋိသန္ဓေန ခြင်းသဘောရှိသော သတ္တဝါတို့သည် ပဋိသန္ဓေနခြင်းသဘောမှ လွတ်မြောက်ကြကုန်၏ "အစရှိသည်ဖြင့် ဟောတော် မူသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်သာလျှင် အလုံးစုံသောအခြင်းအရာနှင့်ပြည့်စုံသော ကလျာဏမိတ္တ မည်ပေ၏။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှိတော်မူလျှင် မြတ်စွာဘုရား၏ အထံတော်၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုယူခြင်းသည် အကောင်းဆုံး ဖြစ်၏ ။

၁၀၂ ဓမ္မဗျူဟာ

# ကမ္မင္အခုန်းပေးတတ်သော ကလျာဏမိတ္တ ဆရာကောင်းများ

ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၊ ၁။ မြဲတ်စွာဘုရားရှင် ရှိတော်မူသော်

၂။ မြတ်စွာဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူပြီးသော် – ရှစ်ကျိပ်သော မဟာသာဝကတို့တွင် ထင်ရှားရှိသော မဟာ

သာဝကများ၊

– စတုက္ကဈာန် ပဉ္စကဈာန်ကို အခြေခံပြုကာ ဝိပဿနာကို ပွား၍ ၃။ မဟာသာဝကတို့ မရှိခဲ့သော် အာသဝေါကုန်ခဲမ်းခြင်းသို့ ရောက်ပြီးသော ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်၊

၄။ ရဟန္ဟာပုဂ္ဂိုလ်တို့ မရှိခဲ့သော် – အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်, သကဒါဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်, သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ်၊

– ဈာန်ရပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်၊ ၅။ အနာဂါမ်ပုဂ္ဂိုလ်စသည်ကို မရခဲ့သော်

- ပုထုဧဉ်ဖြစ်လျက် ပိဋကတ် သုံးပုံဆောင်, နှစ်ပုံဆောင်, တစ်ပုံ ၆။ ဈာန်ရ ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ် မရခဲ့သော် ဆောင် ပုဂ္ဂိုလ်၊

၇။ ပုထုဧဉ်ဖြစ်လျက် ပိဋကတ်တစ်ပုံဆောင်ပုဂ္ဂိုလ် –ဲ နိကာယ်တစ်ခုမျှကို အဋ္ဌကထာနှင့်တကွ ကျေပွန်စွာ လေ့လာ ထားသော လမ္မွီသူတော်ကောင်းပုဂ္ဂိုလ် ကိုသော်လည်း မရခဲ့သော်

တို့အထံ၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူအပ်၏။

အာသဝေါကုန်ခမ်းသော ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည် မိမိကိုယ်ကို ရဟန္တာဟူ၍ ထင်ရှားဖော်ပြပါသလော? "ဘာဝနာအမှုကို ပြုသူ, ကမ္မဋ္ဌာန်း အားထုတ်သူ" ဟု သိလျှင် ပဋိပတ်၏အချည်းနှီး မဟုတ်ကြောင်းကို ပြလို

၍ "ငါ–ရဟန္တာ" ဟု ထင်ရှားပြတတ်၏။

အဿဂုတ္တမထေရ်သည် ကိုယ့်အသက်ကို မငဲ့ကွက်မူ၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်သော ရဟန်းအား ဤရဟန်း သည် ကမ္မဋ္ဌာန်းမှု၌ ပြုအားသန်ပေသောသူတည်း" ဟု သိ၍ ကောင်းကင်၌ သားရေပိုင်းကိုခင်းပြီး ထက်ဝယ်ဖွဲ့နွေ ထိုင်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောဖူး၏၊ ထို့ကြောင့် ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည် မိမိကိုယ်ကို ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ် ဟု မဆိုသင့်သော်လည်း ကမ္မဋ္ဌာန်းမှု၌ ပြုအားသန်သူအား မိမိရဟန္တာအဖြစ်ကို သိစေ၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပေးနိုင်၏။

နိကာယ်တစ်ခုမျှကို အဋ္ဌကထာနှင့်တကွ လေ့လာသော လဇ္ဇီပုဂ္ဂိုလ်ထံ၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းယူခြင်းအကြောင်း

သုတ်ပါဠိတော်ကို မြဲစွာဆောင်သော, (ဘုရားနှင့် ဘုရားတပည့်သာဝကတို့၏ ဂုဏ်ကျေးဇူး) အမျိုးအနွယ်ကို အစဉ်စောင့်ရှောက်သော, ဆရာအစဉ်အဆက်၏ သင်ရိုးကို အစဉ်ထိန်းသိမ်းသော, ဤကဲ့သို့သော ဆရာသည့် မိမိ ဆရာ၏ အယူအဆကိုသာ ပြတတ်၏၊ မိမိ၏အယူကို မပြတတ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ရှေးရှေးမထေရ်ကြီးတို့သည် ပုဂ္ဂိုလ်သည် သာသနာတော်ကို စောင့်ပေလတ္တံ့" ဟု သုံးကြိမ်သုံးခါ ဆိုတော်မူကြ၏။

ဖေါ်ပြခဲ့သော ကမ္မဋ္ဌာန်းပေးဆရာတို့တွင် –

ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်အစရှိသည်တို့သည်လည်း – မိမိရဖူးတွေ့ ဖူးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းလမ်းကြောင်းကိုသာ ပြောဆိုတတ်ကြပေသည်။

အကြားအမြင်များသော ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာသည်ကား– ထိုထိုဆရာတို့ထံ၌ ပါဠိ အဋ္ဌက<mark>ထာတို့ကို သင်ကြားမေးမြှန်းခြင်</mark>း ဖြင့် သုတ်သင်ရှင်းလင်းအပ်ပြီးသည် အဖြစ်ကြောင့် နိကာယ်ငါးရပ်တွင် ထိုထိုနိကာယ်မှ ထိုထိုကမ္မဋ္ဌာန်းနှင့် လျှော် သောသုတ်ကို လည်းကောင်း, ထိုသုတ်သို့ အစဉ်လိုက်သော အကြောင်းယုတ္တိကို လည်းကောင်း ကောင်းစွာမှတ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းတောင်းသူနှင့် လျောက်ပတ်သည်, မလျောက်ပတ်သည်ကို ဆင်ခြင်၍ ချုံပိတ်ပေါင်းထူထပ်သောအရပ်၌ ဖြောင့်ဖြောင့်နင်းသွားနိုင်သော ဆင်ပြောင်ကြီးကဲ့သို့ ကမ္မဋ္ဌာန်းလမ်းစဉ်ကို ကျယ်ဝန်းစွာပြလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟော ကြားပေးနိုင်၏။

ထို့ကြောင့် ဤသို့သဘောရှိသော ကုမ္မဋ္ဌာန်းပေးသူ ဆရာမိတ်ဆွေကောင်းထံ ချဉ်းကပ်၍ ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်ကို

ကျေပွန်အောင်ပြုပြီးလျှင် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူအပ်၏။

အကယ်၍ ထိုသို့သော ဆရာသည် မိမိနှင့် တစ်ကျောင်းတည်းမှာ ရနိုင်ပါက ကောင်းလှ၏၊ မရနိုင်သော် ထို ဆရာရှိသောကျောင်းသို့ သွားအပ်၏။

ဆရာရှိသော ကျောင်းသို့သွားပုံ အစီအရင်

၁။ ရဟန်းသည် ခြေကို ရေဆေး၍ ဆီပြောင်အောင် လိမ်းလျက် ဖိနပ်ကိုစီးပြီးလျှင် ထီးဆောင်းကာ – ဆီပုံး ပျားရည် တင်လဲ စသည့် လက်ဆောင်တို့ကို ယူ၍ တပည့်တို့ဖြင့် ခြံရံကာ ထည်ထည်ဝါဝါ မသွားသင့်ပေ။

ခရီးသွားရဟန်းတို့ ပြုသင့်ပြုအပ်သောဝတ်ကို ပြည့်စုံစေ၍ မိမိသပိတ် သင်္ကန်းကို ကိုယ်တိုင်ယူ၍ လမ်းခရီး အကြား တည်းခိုရာကျောင်းသို့ ဝင်ရာ၌လည်း အာဂန္တုကဝတ်၊ ဂမိကဝတ်များကို ပြုပြီး အဆောင်အယောင် မများ, ပေါ့ပါးသောပရိက္ခရာ ရှိသည်, အလွန်ခေါင်းပါးသော အသက်မွေးခြင်းရှိသည် ဖြစ်၍ သွားသင့်၏။

၃။ ဆရာရှိသော ကျောင်းသို့ ဝင်မည့်ရဟန်းသည် လမ်းခရီးအကြားကပင် ဒန်ပူကို ကပ္ပိစေ၍ ယူဆောင်သွားအပ်၏။ ကျောင်းသို့ရောက်လျှင် "ခဏမျှ အမောအပန်း ဖြေပြီး ခြေကို ရေဆေးခြင်း, ဆီလိမ်းကျံခြင်းတို့ ပြုပြီးမှ ဆရာ ၏အထံသို့ ဝင်မည်" ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် အခြားသော ကျောင်းပရိဝုဏ်သို့ မဝင်သင့်၊ အဘယ့်ကြောင့် ဆိုသော်– ထိုဝင်သောကျောင်း၌ ဆရာနှင့် မသင့်မြတ်သော ရဟန်းရှိပါက ဆရာ၏ ကျေးဇူးခဲ့ကို ပြပြီး "ထိုဆရာ ၏အထံသို့ သွားပါက ပျက်စီးလေရာသည်" ဟု ပြောဆိုခဲ့သော် မိမိမှာ နှလုံးမသာမယာဖြစ်ပြီး ထိုအရပ်မှ ပြန် လှည့်ခဲ့လေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာ သီတင်းသုံးရာအရပ်ကို မေးမြန်း၍ ထိုဆရာရှိရာ ကျောင်းသို့သာ လျှင် ဖြောင့်ဖြောင့်တန်းတန်း သွားသင့်ပေသည်။

ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာထံ ရောက်သောအခါ ပြုကျင့်ရမည့်ဝတ်များ

၁။ ဆရာသည် မိမိထက် ဝါငယ်သူ သီတင်းငယ်ဖြစ်ပါက – ဆရာမှ သပိတ်,သင်္ကန်း လှမ်းယူခြင်းစသည်တို့ကို (ကမ္မဋ္ဌာန်းယူမည့် တပည့်က) မသာယာအပ်ပေ။

ဝါကြီးသူ သီတင်းကြီးဖြစ်ပါက –သွား၍ ရှိခိုးပြီးလျှင် ရပ်နေရမည်၊ "သပိတ်,သင်္ကန်းကို ချလော့" ဟု ဆိုမှ

ချအပ်၏၊ "ရေသောက်ပါ" ဟု ဆိုပါက အလိုရှိလျှင် သောက်အပ်၏။

၂။ "ခြေဆေးပါ" ဟု ဆရာက ပြောကြားလျှင် အလျင်စလို မဆေးသင့်၊ ဆရာခပ်ထားသော ရေဖြစ်နေပါက မသင့် လျော်ပါ၊ "ဆေးသာ ဆေးပါ, ငါခပ်သော ရေမဟုတ်, အခြားသူတို့ ခပ်သောရေ" ဟု ဆရာက ပြောကြားလျှင် ဆရာ မမြင်ရာ အကာအကွယ်ရှိရာ အရပ်၌လည်းကောင်း, အကာအကွယ်မရှိ ဟင်းလင်းဖြစ်နေသော ကျောင်းဖြစ် လျှင် ကျောင်း၏ တစ်ဖက်အစွန်း၌လည်းကောင်း ခြေတို့ကို ရေဆေးအပ်၏။

ဂု။ ဆရာသည် ဆီကျည်ကို ပေးပါက ရိသေစွာ လှမ်းယူအပ်၏၊ ထိုသို့ မယူပါက "ဤရဟန်းသည် ဤအခါမှ စ၍ အတူတကွ သုံးဆောင်ခြင်းကို ပျက်စေ၏ "ဟု ဆရာသည် တစ်မျိုးတစ်မည် ထင်နိုင်၏၊ ယူပြီးလျှင် ခြေတို့ကို စ၍ မလိမ်းသင့်၊ ထိုဆီသည် ဆရာ၏ကိုယ်ကို လိမ်းသောဆီဖြစ်ခဲ့သော် မသင့်လျော်ချေ၊ သို့ဖြစ်၍ နဖူးကို လိမ်းပြီးမှ ပခုံး လည်ကုတ် စသည်ကို လိမ်းအပ်၏၊ ဆရာက "ခြေတို့ကိုလည်း သုတ်လိမ်းပါ"ဟု ခွင့်ပြုမှသာ ခြေတို့ကို လိမ်းအပ်၏။

၄။ လာရောက်သောနေ့၌ပင် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပေးရန် မဆိုသင့်၊ ဒုတိယနေ့မှ စ၍ ဆရာ၏လုပ်ကျွေးနေကျ တပည့်ထံတွင် တောင်းပန်၍ ဝတ်ကို ပြုအပ်၏၊ တောင်းပန်သော်လည်း ခွင့်မပြုခဲ့သော် အခွင့်ရသောအခါ၌ ဝတ်ကို ပြုအပ်၏၊ ဝတ်ပြုသောအခါ ဆရာနှစ်သက်အောင် ပြည့်စုံစွာ ပြုကျင့်ရမည်။ (အကျယ် – မဟာဝါ, စူဋ္ဌဝါခန္ဓက၌ လာ)

၅။ ဆရာက လာခြင်းအကြောင်းကို မမေးဘဲ ဝတ်ပြုသည်ကို သာယာပါက ဆယ်ရက် လခွဲ စသည် ဝတ်ပြုပြီးမှ အခွင့်တောင်း၍ လာခြင်းအကြောင်းကို လျှောက်ထားပြီး ကမ္မဋ္ဌာန်းကို တောင်းအပ်၏။ (စည်၊ ပ–တွဲ၊ နှာ–၂၇၄၊

အောက်ခြေမှတ်ချက် ရှု)

ဖြူ ကမ္မဋ္ဌာန်းတောင်းသော ရဟန်းသည် ဆရာခေါ်သော အချိန်အတိုင်းပင် သွားရမည်၊ ဆရာခေါ်သော အချိန်၌ သည်းခြေနာကြောင့် ဝမ်းမီးပူလောင်ခြင်း, ဝမ်းမီးညံ့၍ အစာမကြေခြင်း, တစ်စုံတစ်ရာ ရောဂါနှိပ်စက်ခြင်း စသည် ရှိခဲ့သော် မိမိ၌ဖြစ်သော အနာကို ဆရာထံ ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ ပြောကြား၍ ကျန်းမာလျောက်ပတ်သော အခါမှသာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူသင့်၏၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် အနာနှိပ်စက်၍ မလျောက်ပတ်သောအခါ၌ ဆရာ ဟောသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးမသွင်းနိုင်သောကြောင့် ဖြစ်၏။

၁၀၄ ဓမ္မဗျူဟာ

# ၄။ "ကမ္မဋ္ဌာန်း (၄၀)တို့တွင် မိမိ၏စရိက်အားလျော်သော တစ်ပါးပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူ၍" ဟူသောပုဒ်အဖွင့်

## ၄.၁။ စရိုက်ကို ဗွင့်ပြချက်

အဖြစ်များခြင်း ဟူသော စရိက်တို့သည် ရာဂစရိက်, ဒေါသစရိက်, မောဟစရိက်, သဒ္ဓါစရိက်, ဗုဒ္ဓိ စရိက်, ဝိတက်စရိက် – ဟူ၍ မူလစရိုက်အားဖြင့် ၆–ပါး ဖြစ်၏။

အချို့သောဆရာတို့၏ အဆိုအားဖြင့် – စရိုက် ၁၄ –ပါး ဖြစ်၏။

(၁) ရာဂ စရိက် (၈) သဒ္ဓါ စရိက် (၂) ဒေါသ စရိက် (၉) ဗုဒ္ဓိ စရိက်

(၃) မောဟ စရိုက် (၁၀) ဝိတက် စရိုက်

(c) ရာဂ-ဒေါ်သ စရိက် (၁၁) သဒ္ဓါ-ဗုဒ္ဓိ စရိက်

(၅) ရာဂ–မောဟ စရိုက် (၁၂) သဒ္ဓါ–ဝိတက် စရိုက် (၆) ဒေါသ–မောဟ စရိုက် (၁၃) ဗုဒ္ဓိ–ဝိတက် စရိုက်

 $(\gamma)$  ရာဂ-ဒေါသ-မောဟ် စရိုက် ()၁၄) သိဒ္ဓါ-ဗုဒ္ဓ-ဝိတက် စရိုက်

စရိုက် (စရိယ) = အဖြစ်များခြင်း၊ ပကတိ = ပင်ကိုယ်ရင်းသဘော၊ ဥဿန္နတာ = ထူပြောလွန်ကဲခြင်း၊

ဤစကား ၃–ခုသည် သဒ္ဒါအားဖြင့်ကွဲသော်လည်း အနက်အားဖြင့် တူကုန်၏။

# မူလစရိုက် ၆–ပါး၏ အစွမ်းဖြင့် ပုဂ္ဂိုလ် ၆–မျိုး

(၁) ရာဂ စရိက် = ရာဂ ထူပြောသောပုဂ္ဂိုလ်

(၂) ဒေါသ စရိုက် = ဒေါသ ထူပြောသောပုဂ္ဂိုလ်

(၃) မောဟ စရိုက် = မောဟ ထူပြောသောပုဂ္ဂိုလ်

(၄) သခ္ခါ စရိက် = သခ္ခါ အားကောင်းသောပုဂ္ဂိုလ်

(၅) ဗုဒ္ဓိ စရိက် = ပညာ အားကောင်းသောပုဂ္ဂိုလ်

(၆) ဝိတက် စရိုက် = ဝိတက် အားကောင်းသောပုဂ္ဂိုလ်

ရာဂ ထူပြောသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့် သဒ္ဓါ အားကောင်းသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ တူသောသဘောရှိပုံ

ရာဂ ထူပြောသော ပုဂ္ဂိုလ်အား ကုသိုလ်ဖြစ်သောအခါ၌ သဒ္ဓါတရား အားကောင်း၏ ၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် – သဒ္ဓါသည် ရာဂနှင့် ဂုဏ်ချင်းနီးသောကြောင့် ဖြစ်၏။ ချဲ့ဦးအံ့ –

၁။ အကုသိုလ်အရာ၌ ရာဂသည် စိုပြေညက်ညော၏, အလွန်ခြောက်သွေ့ကြမ်းတမ်းခြင်း မရှိသကဲ့သို့၊ သဒ္ဓါသည် ကုသိုလ်အရာ၌ စိုပြေညက်ညော၏, အလွန်ခြောက်သွေ့ကြမ်းတမ်းခြင်း မရှိပေ။

၂။ ရာဂသည် ဝတ္ထုကာမတို့ကို ရှာမှီးသကဲ့သို့၊ သဒ္ဓါသည် သီလစ္စသော ဂုဏ်တို့ကို ရှာမှီး၏။

၃။ ရာဂသည် အကျိုးစီးပွားမဲ့ကို မစွန့်သကဲ့သို့၊ သဒ္ဓါသည် အကျိုးစီးပွားကို မစွန့်ပေ။ ထို့ကြောင့် ရာဂ ထူပြောသောသူနှင့် သဒ္ဓါ အားကောင်းသူတို့သည် တူသောသဘော ရှိ၏။

ဒေါသ ထူပြောသူနှင့် ပညာ အားကောင်းသူတို့ တူသောသဘောရှိပုံ

ဒေါသ ထူပြောသော ပုဂ္ဂိုလ်အား ကုသိုလ်ဖြစ်သောအခါ၌ ပညာသည် အားကြီး၏၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် – ပညာသည် ဒေါသနှင့် ဂုဏ်ချင်းနီးသောကြောင့် ဖြစ်၏။ ချဲ့ဦးအံ့–

သည် အဆီအစေး မရှိသောကြောင့် အာရုံကို မကပ်ငြိတတ်ပေ။

၂။ ဒေါ်သသည် မဟုတ်မမှန်သော အပြစ်ကိုသာလျှင် ရှာတတ်သကဲ့သို့၊ ပညာသည် ဟုတ်မှန်<mark>သောအပြစ်</mark>ကို ရှာ တတ်၏။

၃။ ဒေါသသည် သတ္တဝါကို ရောင်ကြဉ်သော အခြင်းအရာအားဖြင့် ဖြစ်သကဲ့သို့၊ ပညာသည် သင်္ခါရ<mark>ကို ရောင်ကြဉ်</mark> , သော အခြင်းအရာအားဖြင့် ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် ဒေါသ ထူပြောသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ပညာ အားကောင်းသောပုဂ္ဂိုလ်နှင့် တူသောသဘော ရှိ၏။ မောဟ ထူပြောသောသူနှင့် ဝိတက် ထူပြောသောသူတို့ တူသောသဘောရှိပုံ

မောဟ ထူပြောသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မဖြစ်သေးသော ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဖြစ်စေခြင်းငှာ လုံ့လပြုသည်ရှိသော် များသောအားဖြင့် အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်သော မိစ္ဆာဝိတက်တို့ ဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏ ၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် – ဝိတက် သည် မောဟနှင့် လက္ခဏာချင်း နီးသောကြောင့် ဖြစ်၏ ။ ချဲ့ဦးအံ့ –

o။ မောဟသည် ထက်ဝန်းကျင် ရှုပ်ထွေးသောကြောင့် မတည်တံ့သကဲ့သို့၊ ဝိတက်သည် အထူးထူးအပြားပြားသော

အာရုံကို ကြံ့စည်တတ်သောကြောင့် မတည်တံ့ပေ။

၂။ မောဟသည် အာရုံ၌ မသက်ဝင်တတ်သောကြောင့် တုန်လှုပ်သကဲ့သို့၊ ဝိတက်သည် လျင်မြန်စွာကြံစည်တတ် သောကြောင့် တုန်လှုပ်၏။

ထို့ကြောင့် မောဟ ထူပြောသူနှင့် ဝိတက် ထူပြောသူတို့သည် တူသောသဘော ရှိ၏။

အပရေဆရာတို့၏ အယူအဆ –

တဏှာ, မာန, ဒိဋ္ဌိတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အခြားသော စရိုက် ၃–မျိုးကိုလည်း မိန့်ဆိုကြကုန်၏၊ သို့သော်–

၁။ တဏှာ စရိုက် = တဏှာသည် ရာဂပင်ဖြစ်သောကြောင့် ရာဂ စရိုက်ပင် ဖြစ်၏။

၂။ မာန စရိုက် = မာနသည်လည်း ရာဂနှင့် သမ္ပယုတ်ဖြစ်သောကြောင့် ရာဂ စရိုက်ပင် ဖြစ်၏။

၃။ ဒိဋ္ဌိ စရိုက် = ဒိဋ္ဌိသည် မောဟလျှင်အကြောင်းအရင်းရှိသောကြောင့် မောဟ စရိုက်သို့သာလျှင် အစဉ်လိုက်၏ ။

စရိုက်နှင့် စပ်သော မေးခွန်း ၃–ရပ်

၀။ စရိက်တို့သည် အဘယ်တရားလျှင် အကြောင်းရှိကုန်သနည်း? (နှာ–၁၀၅)

၂။ ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ရာဂစရိက် ရှိ၏, ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ဒေါသစရိက် ရှိ၏ စသည်တို့တွင် တစ်ပါးပါးသော စရိက် ရှိ၏ ဟု အဘယ်သို့လျှင် သိအပ်ပါသနည်း? (နှာ–၁၀၇)

၃။ အဘယ်စရိုက်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်အား အဘယ်အရာတို့သည် သင့်လျော်ပါသနည်း? (နှာ–၁၁၁)

### ၁။ စရိုက်တို့သည် အဘယ် တရားလျှင် အကြောင်းရှိကုန်သနည်း?

### စရိုက်တို့၍ ဖြစ်ကြောင်းတရား

## စရိုက်တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား (ကေစိဆရာတို့၏ အယူအဆ)

(က) ရှေးဘဝက ပြုလုပ်ခဲ့သော **အလေ့အကျက်** ဟူသောအကြောင်း၊

(ခ) ပထဝီစသော **ဓာတ်** ဟူသောအကြောင်း၊

(ဂ) သလိပ်, လေ စသော **ဒေါသ(အပြစ်)** ဟူသောအကြောင်း ရှိကုန်၏။

(က) ရှေးဘဝက ပြုလုပ်ခဲ့သော **အလေ့အကျက်** ဟူသောအကြောင်း၊

ရာဂ စရိုက် – ရှေးအတိတ်ဘဝက နှစ်သက်ဖွယ် အမူအရာ များသောသူ၊ တင့်တယ်သော အမှုကို ပြုခြင်း များသောသူသည် ရာဂထူပြော၏၊ နတ်ပြည်မှ စုတေ၍ ဤလူ့ပြည်၌ ဖြစ်သောသူသည် လည်း ရာဂ ထူပြော၏။

ဒေါသ စရိက် – ရှေးဘဝက ဖြတ်ခြင်း, သတ်ခြင်း, ရန်မူခြင်း, နှောင်ဖွဲ့ခြင်း များသောသူသည် ဒေါသထူ ပြော၏၊ ငရဲဘုံနှင့် နဂါးမျိုးတို့မှ စုတေ၍ လူ့ပြည်၌ ဖြစ်သောသူသည်လည်း ဒေါသထူပြော

မောဟ စရိုက် – ရှေးဘဝက အရက်သောက်ခြင်း များသောသူ၊ ပညာရှိသူများထံ၌ နာကြားခြင်း မေးမြန်းခြင်း ကင်းသောသူသည် မောဟထူပြော၏၊ တိရစ္ဆာန်ဘဝမှ စုတေ၍ ဤလူ့ပြည်တွင် ဖြစ်သောသူ သည်လည်း မောဟထူပြော၏။

(ခ) ပထဝီစသော **ဓာတ်** ဟူသောအကြောင်း ပထဝီဓာတ် နှင့် အာပေါဓာတ် များပြားသောပုဂ္ဂိုလ်သည် မောဟစရိုက် ထူပြော၏ ။ တေဇောဓာတ် နှင့် ဝါယောဓာတ် များပြားသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ဒေါသစရိုက် ထူပြော၏ ။ အလုံးစုံသောဓာတ် ၄–ပါး ညီမျှသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ရာဂစရိုက် ထူပြော၏ ။ ၁၀၆ ဓမ္မဗျူဟာ

(ဂ) သလိပ်,လေ ဟူသော ဒေါသ(အပြစ်) ဟူသောအကြောင်း သလိပ်လွန်ကဲသူအား ရာဂထူပြော၏ ။ လေလွန်ကဲသူအား မောဟထူပြော၏ ။ တစ်နည်း – သလိပ်လွန်ကဲသူအား မောဟထူပြော၏ ။ လေလွန်ကဲသူအား ရာဂထူပြော၏

ကေစိဆရာတို့၏ စကားကို စိစစ်ရလျှင် – (က) ရေးဘဝက နှစ်သက်ဖွယ် အမူအရာ များသူ၊ တင့်တယ်သောအမှုကို ပြုခြင်းများသူ၊ နတ်ပြည်မှ စုတေ၍ ဤလူ့ ပြည်၌ ဖြစ်လာသောသူ အားလုံးသည် ရာဂထူပြောသောသူချည်းသာ မဟုတ်နိုင်ကုန်၊ ဤမှ တစ်ပါးသောသူတို့ သည်လည်း အားလုံးပင် ဒေါသထူပြောသူ, မောဟထူပြောသူချည်းသာ မဖြစ်နိုင်ကုန်။

- (ခ) ထို့အတူ ဓာတ်တို့၌လည်း အထက်၌ ဆိုခဲ့တိုင်းသောနည်းဖြင့် စရိုက်ကို ကိန်းသေမှတ်အပ်ခြင်း မရှိနိုင်။
- (ခ) သလိပ်စသည်တို့၌လည်း ကိန်းသေမှတ်ရာ၌ ရာဂ မောဟ နှစ်ပါးကို သာလျှင် ဆိုထား၏၊ ထိုနှစ်ပါး၌လည်း ရှေ့နောက် ဆန့်ကျင်နေ၏၊ သဒ္ဓါ, ဗုဒ္ဓိ, ဝိတက်စရိုက်တို့၏ အကြောင်းကိုလည်း မဆိုခဲ့ပေ၊ ထို့ကြောင့် ကေစိ ဆရာတို့၏ စကားသည် ပညာဖြင့် ပိုင်းခြား၍ ဆိုသောစကား မဟုတ်ပေ။

စရိုက်တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား (အဋ္ဌကထာဆရာတို့၏ အယူအဆ)

ဤဆိုလတ္တဲ့သော စရိက်တို့၏အကြောင်းကို ဥဿဒကိတ္တနခေါ် ထူပြောလွန်ကဲသည်ကို ပြဆိုရာ၌ မိန့်ဆိုခဲ့သည်။ "သတ္တဝါတို့သည် ရှေးဘဝက ကံကို အားထုတ်စဉ်စဏ၌ ဖြစ်သော လောဘစသော ဟိတ်ဟူသော သတ်မှတ်ကြောင်းနိယာမဖြင့် လောဘထူပြောသူ၊ ဒေါသထူပြောသူ၊ မောဟထူပြောသူ၊ အလောဘထူပြောသူ၊ အဒေါသထူပြောသူ၊ အမောဟထူပြောသူ၊ ဟူ၍ စရိုက်အမျိုးမျိုး ကွဲပြားကုန်၏။" ချဲ့ဦးအံ့ –

၁။ ရှေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်ခဏ၌– လောဘ အားကြီး၍, အလောဘ အားနည်း၏၊ အဒေါသ အမောဟတို့ အားကြီး၍, ဒေါသ မောဟတို့ အားနည်းကုန်၏၊ ထိုသူ၏ အားနည်းသော အလောဘသည် အားကြီးသော လောဘကို လွှမ်းမိုးခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ပေ၊ အဒေါသ,အမောဟတို့သည်ကား အားကြီးကြသောကြောင့် အားနည်း သော ဒေါသ, မောဟတို့ကို လွှမ်းမိုးခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏။

ထို့ကြောင့် ထိုသူသည် ထိုကံကပေးသော ပဋိသန္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ်လတ်သော်– လောဘကြီး၏, ကိုယ် နှုတ်

စိတ် ပြေပြစ်၏, အမျက်ထွက်လေ့မရှိ , ပညာကြီး၏, ဝရဇိန်မိုးကြိုးစက်နှင့်တူသော ဉာဏ်ရှိ၏။

- ၂။ ရှေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်ခဏ၌ လောဘ ဒေါသတို့ အားကြီး၍, အလောဘ အဒေါသတို့ အားနည်း၏၊ အမောဟ အားကြီး၍, မောဟ အားနည်း၏၊ ထိုသူသည် ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် – ထိုကံက ပေးသော ပဋိသန္ဓေ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်လတ်သော် – လောဘ ကြီး၏, ဒေါသလည်း ကြီး၏, သို့သော် ဒတ္တာဘယမထေရ်ကဲ့သို့ ပညာ ကြီး၏၊ ဝရဖိန်မိုးကြိုးစက်နှင့်တူသော ဉာဏ် ရှိ၏။
- ၃။ ရှေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်ခဏ၌ လောဘ အဒေါသ မောဟတို့ အားကြီး၍, အလောဘ ဒေါသ အမောဟ တို့ အားနည်း၏၊ ထိုသူသည် ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် –ထိုကံက ပေးသော ပဋိသန္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ်လတ်သော် – လောဘ ကြီး၏, ဉာဏ်ပညာ နံ့ထိုင်း၏, သို့သော် ကိုယ် နှုတ် စိတ် ပြေပြစ်၏, အမျက်ထွက်လေ့ မရှိ, ဗာကုလမထေရ်နှင့် အလားတူ၏။
- ၄။ ရေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်ခဏ၌ လောဘ ဒေါသ မောဟတို့ သုံးပါးလုံးအားကြီး၍, အလောဘ အဒေါသ အမောဟတို့ အားနည်း၏၊ ထိုသူသည် ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် – ထိုကံက ပေးသော ပဋိသန္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ် လတ်သော် – လောဘ ကြီး၏, ဒေါသ ကြီး၏, တွေဝေ ဉာဏ်လေးသူ ဖြစ်၏။
- ၅။ ရေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်ခဏ၌ အလောဘ ဒေါသ မောဟတို့ အားကြီး၍, လောဘ အဒေါသ အမောဟ တို့ အားနည်း၏၊ ထိုသူသည် ရေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် – ထိုကံက ပေးသော ပဋိသန္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ်လတ်သော် – လောဘ နည်း၏, ကိလေသာ နည်း၏, နတ်၌ ဖြစ်သောအာရုံနှင့် တွေ့ကြုံသော်လည်း တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိ၊ သို့သော် ဒေါသလည်း ကြီး၍ ဉာဏ်ပညာလည်း နဲ့ထိုင်း၏။
- ၆။ ရှေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်ခဏ၌ အလောဘ အဒေါသ မောဟတို့ အားကြီး၍, လောဘ ဒေါသ အမောဟ တို့ အားနည်း၏၊ ထိုသူသည် ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် – ထိုကံက ပေးသော ပဋိသန္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ်လတ်သော် – လောဘလည်း မကြီးပေ, ဒေါသလည်း မကြီးပေ, ကိုယ် နှုတ် စိတ် ပြေပြစ်၏, သို့သော် ဉာဏ်ပညာ နံ့ထိုင်း၏။

- ရှေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်စဏ၌– အလောဘ ဒေါသ အမောဟတို့ အားကြီး၍, လောဘ အဒေါသ မောဟ 711 တို့ အားနည်း၏ ၊ ထိုသူသည် ရေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် – ထိုကံက ပေးသော ပဋိသ**န္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ်လတ်သော်**– လောဘ မကြီးမူ၍ ပညာ ကြီး၏, သို့သော် ဒေါသ ကြီး၍ အမျက်ထွက်လေ့ ရှိ၏။
- ရှေးဘဝ ကံကို အားထုတ်စဉ်စဏ၌– အလောဘ အဒေါသ အမောဟတို့ သုံးပါးလုံး အားကြီး၍, လောဘ ဒေါ်သ မောဟတို့အားနည်း၏၊ ထိုသူသည် ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် –ထိုကံက ပေးသော ပဋိသန္ဓေအစွမ်းဖြင့် ဖြစ် လတ်သော် – လောဘ ဒေါသ မကြီးမှု၍ ပညာကြီး၏, မဟာသံဃရက္ရွိတမထေရ် ကဲ့သို့တည်း။

အထက်ပါစကားရပ်တို့၌ – လောဘကြီးသူ ဟု ဆိုရာ၌ – ရာဂစရိက် ရှိသူ ဟု သိရမည်။ ဒေါသကြီးသူ ဟု ဆိုရာ၌ – ဒေါသစရိက် ရှိသူ ဟု သိရမည်။ ဉာဏ်ပညာနံ့ထိုင်းသူ ဟု ဆိုရာ၌ – မောဟုစရိုက် ရှိသူ ဟု သိရမည်။ ပညာကြီးသူဟု ဆိုရာ၌ – ဗုဒ္ဓိစရိက် ရှိသူ ဟု သိရမည်။ လောဘမကြီးသူ,ဒေါသမကြီးသူတို့သည် – ပကတိသဘောအားဖြင့် ကြည်လင်ခြင်းရှိသည်ဖြစ်၍

သဒ္ဓါစရိုက် ရှိသူ ဟု သိရမည်။

တစ်နည်းအားဖြင့် – အမောဟခြံရံသော ကံကြောင့်ဖြစ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် - ဗုဒ္ဓိစရိုက် ရှိ၏, အားကြီးသော သဒ္ဓါရ်ရံသော ကံကြောင့် ဖြစ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် – သဒ္ဓါစ်ရိုက် ရှိ၏, ကာမဝိတက်စသည် ခြံရံသောကံကြောင့် ဖြစ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် – ဝိတက်စရိုက် ရှိ၏, လောဘစသည် ရောနှောသော အခြံအရံရှိသောကံကြောင့် – ရောနှောသောစရိုက် ရှိ၏ ဟု ဖြစ်သောပုဂ္ဂိုလ်သည် သိရမည်။

၂။ "ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ရာဂစရိုက် ရှိ၏, ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် ဒေါသစရိုက် ရှိ၏ စသည်တို့တွင် တစ်ပါးပါးသော စရိုက် ရှိ၏ဟု အဘယ်သို့ သိအပ်ပါသနည်း?

### စရိုက်တို့ကို ထင်ရှားပြုခြင်း

၁။ ဣရိယာပထ = ဣရိယာပုထ် အားဖြင့်၊ ၂။ ကိစ္စ = ကိစ္စ အားဖြင့်၊

၃။ ဘောဇန = ဘောဇဉ် အားဖြင့်၊

၄။ ဒဿနာဒိတော = ကြည့်ခြင်း အစရှိသောအားဖြင့်၊

၅။ ပဝတ္ထိကဓမ္မ = မာယာ သာဌေယျ စသောတရားတို့၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောအားဖြင့်၊ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် အဘယ်စရိုက်ရှိ၏ဟု ထင်ရှားသိနိုင်သည်။

### ၁။ ဣရိယာပုထ်အားဖြင့် ထင်ရှားပြုခြင်း

| ဣ <b>ရိ</b> ယာပုထ်      | ရာဂစရိုက် – သဒ္ဓါစရိုက်                                                                                                     | ဒေါသစရိုက် – ဗုဒ္ဓိစရိုက်                                                                          | မောဟစရိုက်–ဝိတက်စရိုက်                                                                               |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| သွားခြင်း               | - ပကတိအတိုင်း သွားသော်<br>ယဉ်ယဉ်ကျေးကျေး တင့်တင့်<br>တယ်တယ် သွား၏၊ ခြေကို<br>ဖြည်းဖြည်းချ၏, ညီညီညာညာ<br>ချ၏၊ ညီညီညာညာ ကြွ၏။ | ခြေဖျားဖြင့် မြေကို<br>တူးသကဲ့သို့ သွား၏၊<br>အဆောတလျင်<br>ကတိုက်ကရိုက် ခြေကို ချ၏၊<br>ခြေကို ကြွ၏။ | ထက်ဝန်းကျင် ဖယ်ယမ်း<br>ဖယ်ယမ်း နှောင့်ယှက်<br>သကဲ့သို့ သွား၏၊<br>ကြောက်ရွံ့လျက် ခြေကို<br>ချ၏၊ ကြွ၏။ |
| ခြေရာ<br>(မာဂဏ္ဍိယသုတ်) | – ခြေရာသည် အလယ်က မထိ<br>သည် ဖြစ်၏(ခုံး၏)၊ ဆောင့်<br>ကြွားကြွား ရှိ၏။<br><sup>ညာအ</sup> မိုးကို ဖြတ်ဈိုး ခွါချပြီးသော ရပ     | ခြေရာသည် နောက်အဖို့သို့<br>ဆွဲငင် သကဲ့သို့ ဖြစ်၏။                                                  | ခြေရာသည် အဆောတလျင်<br>ခြေဖျား ဖနောင့်ဖြင့်သာ နင်း<br>မိ၏။                                            |

#### ဓမ္မီဗျူဟာ

| ရပ်ခြင်း<br>ထိုင်ခြင်း | ကြည်ညိုဖွယ်ကို ဆောင်တတ်<br>၏ ၊ ယဉ်ကျေးတင့်တယ်<br>နှစ်သက်ဖွယ် ရှိ၏။                                                                                             | ကြမ်းတမ်း ခိုင်မာသော<br>အခြင်းအရာ ရှိ၏။                                                        | နှောင့်ယှက်သော<br>အခြင်းအရာ ရှိ၏ ၊<br>မသပ်မရပ် ရှိ၏ ၊                                                                                        |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| လျောင်းခြင်း           | ဖြည်းဖြည်းသာသာ ညီညီညွတ်<br>ညွတ် အိပ်ရာခင်း၍<br>ဖြည်းဖြည်းသက်သာလျောင်း၍<br>ကိုယ်လက်အင်္ဂါတို့ကို<br>ကောင်းစွာထား၍<br>ကြည်ညိုဖွယ်သော<br>အခြင်းအရာအားဖြင့် အိပ်၏။ | အလျင်အမြန်<br>ဖြစ်ကတတ်ဆန်း အိပ်ရာကို<br>ခင်း၍ ကိုယ်ကို ပစ်လှဲ၍<br>မျက်မှောင်ကုတ်လျက်<br>အိပ်၏။ | မတင့်မတယ် ရွဲ့ရွဲ့စောင်း<br>စောင်း အိပ်ရာကို ခင်း၍<br>ကိုယ်အင်္ဂါတို့ကို ကြဲဖြန့်<br>သကဲ့သို့ဖြစ်ကာ များသော<br>အားဖြင့် မှောက်လျက်အိပ်<br>၏။ |
| <b>အိပ်ရာ</b> မှထခြင်း | အိပ်ရာမှ ထရန် နှိုးသောအခါ<br>အဆောတလျင် မထဘဲ ရွံ့ရှား<br>သကဲ့သို့ ဖြည်းဖြည်းသာသာ<br>စကားတုံ့ကို ပြုပြီးမှ ထ၏။                                                   | လျင်မြန်စွာထ၍<br>အမျက်ထွက်သကဲ့သို့<br>မချေမငံ ငေါက်ဆတ်ဆတ်<br>စကားကို ပြောဆိုပြီးမှ<br>ထ၏။      | ဟင်းဟင်းဟဲဟဲ ဝူးဝါး<br>ဟူသော ညည်းညူသံကို<br>ပြု၍ လေးလေးလံလံ ထ၏။                                                                              |

# ၂။ ကိစ္စအားဖြင့် ထင်ရှားပြခြင်း

| ကိစ္ခ             | ရာဂစရိုက် – သဒ္ဓါစရိုက်        | ဒေါသစရိုက် – ဗုဒ္ဓိစရိုက် | မောဟစရိုက်–ဝိတက်စရိုက်         |
|-------------------|--------------------------------|---------------------------|--------------------------------|
| တံမြက်လှည်းခြင်း  | ရှိသေကောင်းမွန်စွာ             | တံမြက်စည်းကို             | တံမြက်စည်းကို လျော့လျော့       |
|                   | တံမြက်စည်းကို ကိုင်၍           | တင်းတင်းကြပ်ကြပ်          | ကိုင်၍ ထိုမှဤမှ သဲအမှိုက်      |
|                   | ဖြည်းဖြည်းသာသာ                 | ကိုင်ဆုပ်၍ လျင်မြန်စွာ    | တို့ကို မွှေနှောက်လျက်         |
|                   | သဲကို ဖရိဖရဲ မပြန့်ကြဲစေဘဲ     | ဝဲယာနှစ်ဖက်သို့           | မပြောင်မစင် မညီမညွတ်           |
|                   | ရေအုန်းနှဲပန်းကို ဖြန့်ခင်း    | သဲများကို ရွေ့ရှားစေလျက်  | လှည်း၏။                        |
|                   | သကဲ့သို့ ပြောင်စင်စွာ          | ကြမ်းတမ်းစွာ မပြောင်မစင်  |                                |
|                   | ညီညီညာညာ လှည်း၏။               | လှည်း၏ ။                  |                                |
| သက်န်းလျော်ခြင်း  | သိမ်သိမ်မွေ့မွေ့ ကောင်းကောင်း  | <u> မြဲမြဲမြဲမြဲ</u>      | မသိမ်မမွေ့ ရှုပ်ရှုပ်ထွေးထွေး၊ |
| ဆိုးခြင်း         | မွန်မွန်၊ ညီညီညွတ်ညွတ်၊ ရှိရို | ကြမ်းကြမ်းတမ်းတမ်း        | မညီမညွတ်၊ မပြေမပြစ်            |
|                   | သေသေ ပြုလုပ်လေ့ ရှိ၏။          | မညီမညွတ် ပြုလေ့ရှိ၏။      | ပြုလေ့ ရှိ၏။                   |
| သက်န်းဝတ်ရုံခြင်း | မတင်းလွန်း မလျော့လွန်းဘဲ       | အလွန်တင်းလွန်းပြီး        | လျော့ရိလျော့ရဲ                 |
| ]                 | အဝန်းညီသည်ဖြစ်၍                | အဝန်းမညီ ဖြစ်၏။           | ရှုပ်ရှုပ်ထွေးထွေး ဖြစ်၏။      |
|                   | ကြည်ညိုဖွယ်ကို ဆောင်၏။         |                           |                                |

# ၃။ ဘောစဉ်အားဖြင့် ထင်ရှားပြခြင်း

| ဘောဇဉ်                 | ရာဂစရိုက် – သဒ္ဓါစရိုက်                                                                                                        | ဒေါသစရိုက် – ဗုဒ္ဓိစရိုက်                                                                                                         | မောဟစရိုက်–ဝိတက်စရိုက်                                                                                                                    |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| နှစ်သက်သော             | နူးညံ့သိမ်မွေ့သော၊                                                                                                             | ကြွမ်းတမ်းသော ဘောဇဉ်၊                                                                                                             | အမှတ်မရှိသော ဘောဇဉ်                                                                                                                       |
| ဘောဇဉ်<br>သုံးဆောင်ပုံ | ကောင်းမွန်ချိုမြိန်သောဘောဇဉ်<br>မကြီးလွန်းသော၊ အဝန်းညီသော                                                                      | ချဉ်သော ဘောဇဉ်၊<br>ခံတွင်းပြည့်အောင် ပလုပ်ပ                                                                                       | (ကိန်းသေသတ်မှတ်မှု မရှိ။)<br>မညီမညွတ် အနည်းငယ်သော                                                                                         |
| သူးဆောင်ပု             | ဆွမ်းလုတ်ကိုပြု၍ အထူးထူး<br>သော အရသာကို ခံစားလျက်<br>မဆောမလျင် စား၏ ၊<br>ကောင်းမွန်သော အရသာကို ရ<br>သော် နှစ်သက်ဝမ်းမြှောက်၏ ။ | ခတ္မွင်းပြည့်အောင် ပလုပ်ပ<br>လောင်းပြု၍ အရသာ မခံဘဲ<br>မြန်မြန် စားတတ်၏၊<br>မနှစ်သက်သော အရသာကို<br>ရခဲ့သော် နှလုံးမသာမယာ<br>ဖြစ်၏။ | ဆွမ်းလုတ်ကို ပြု၍ ခွက်၌<br>ဆွမ်းကို စွန့်ပစ်လျက်<br>ခံတွင်းကို လူးလဲစေလျက်<br>စိတ်ပျံ့လွင့်သည်ဖြစ်၍<br>ထိုထိုအာရုံကို ကြံစည်လျက်<br>စား၏။ |

## ၄။ ရှုမြင်ခြင်းစသည် အားဖြင့် ထင်ရှားပြခြင်း

| ရှမြင်ခြင်းစသည် | ရာဂစရိုက် – သဒ္ဓါစရိုက်                                                                                                                                                                                                                                   | ဒေါသစရိုက် – ဗုဒ္ဓိစရိုက်                                                                                                                                                                                                                                              | မောဟစရိုက်–ဝိတက်စရိုက်                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ရူပါရုံ         | နှစ်သက်သော မွေ့လျော်ဖွယ်<br>ရူပါရုံကိုမြင်လျှင် အံ့ဖွယ်ဖြစ်<br>သကဲ့သို့ ကြာမြင့်စွာကြည့်၏၊<br>အနည်းငယ်သော ဂုဏ် <b>ကျေးဇူး</b><br>၌လည်း ကပ်ငြိ၏၊<br>ဟုတ်မှန်သော အပြစ်ကိုလည်း<br>မယူတတ်၊<br>ဖဲသွားသော်လည်း မလွတ်လို<br>သည်ဖြစ်၍ တငဲ့ကွက်ကွက်<br>ဖဲခွါသွား၏။ | အနည်းငယ်သော နှလုံးမမွေ့<br>လျော်ဖွယ် ရူပါရုံကို မြင်လျှင်<br>ပင်ပန်းသကဲ့သို့ ကြာမြင့်စွာ<br>မကြည့်၊<br>အနည်းငယ်မျှသော<br>အပြစ်ကိုလည်း အမျက်ထွက်<br>ခါ ပင်ပန်းရှာ၏၊<br>ဟုတ်မှန်သော ဂုဏ်ကျေးဇူး<br>ကို မယူတတ်၊<br>ဖဲသွားသောအခါ<br>လွတ်လိုသဖြင့် မငဲ့မကွက်<br>ဖဲခွါသွား၏။ | အမှတ်မရှိ တစ်စုံတစ်ခုသော<br>ရူပါရုံကိုမြင်လျှင် သူတစ်ပါး<br>ကို ပုံ၍ ယုံတတ်၏၊<br>သူတစ်ပါးပြောလျှင်<br>တအင်းအင်းလိုက်၍<br>ယုံကြည်၏၊ သူတစ်ပါး၏<br>ကဲ့ရဲ့သံကို ကြားလျှင် ကဲ့ရဲ့<br>၏၊ ချီးမွမ်းသံကို ကြားလျှင်<br>ချီးမွမ်း၏၊ မိမိသည်ကား<br>မသိခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော<br>လျစ်လျူရှုခြင်းဖြင့်<br>လျစ်လျူရှုခည် ဖြစ်၏။ |

အသံကို ကြားနာရာစသည်တို့၌လည်း ဤနည်းအတိုင်းပင်တည်း။ ဣရိယာပုထ်, ကိစ္စ စသည်အားဖြင့် စရိုက်တို့ကို ထင်ရှားပြရာ၌ ရာဂစရိုက်ရှိသူသည် သဒ္ဓါစရိုက်ရှိသူနှင့် လည်းကောင်း၊ ဒေါသစရိုက်ရှိသူသည် ဗုဒ္ဓိစရိုက်ရှိသူနှင့်လည်းကောင်း၊ မောဟစရိုက်ရှိသူသည် ဝိတက်စရိုက်ရှိသူနှင့် လည်းကောင်း တူသောသဘော ရှိ၏။

### ၅။ တရားတို့၏ ဖြစ်ခြင်းသဘောအားဖြင့် ထင်ရှားပြခြင်း

ရာဂစရိုက်ရှိသူ၌ အဖြစ်များသော တရားများ

(၁) မိမိ၌ ထင်ရှားရှိသောအပြစ်ကို ဖုံးကွယ်လှည့်ပတ်ခြင်း – မာယာ၊

(၂) မိမိ၌ ထင်ရှားမရှိသောဂုဏ်ကို ဖေါ်ပြလျက် စဉ်းလဲခြင်း – **သာဌေယျ**၊

(၃) တက်ကြွထောင်လွှားခြင်း – **မာန**၊

(၄) အလိုဆိုးရှိခြင်း – ပါ**ပိစ္ဆတာ**၊

(၅) အလိုကြီးခြင်း – မဟိစ္ဆတာ၊

(၆) မရောင့်ရဲခြင်း – အသန္တုဋ္ဌိတာ၊

(၇) ပြည်ကြီးသူတို့ကဲ့သို့ စံပယ်ကြောင်း ကိလေသာဟူသော – **သိင်္ဂ**၊

(၈) (မိမိကိုယ်ကို, မိမိ၏ပစ္စည်းပရိက္ခရာတို့ကို တန်ဆာဆင်ခြင်းဖြင့်)လျှပ်ပေါ်သောသူ၏အဖြစ်– **စာပလျ** စသော အကုသိုလ်တရားတို့ အဖြစ်များ၏။

## ခေါသစရိုက်ရှိသူ၌ အဖြစ်များသော တရားများ

(၁) အမျက်ထွက်ခြင်း – ကောဓ၊

(၂) ရန်ငြိုးဖွဲ့ ခြင်း – ဥပနာဟ၊

(၃) သူ့ကျေးဇူးကို ချေဖျက်ခြင်း – မက္ခ၊

(၄) ဂုဏ်ရည်သာသူကို တုပြိုင်ခြင်း – **ပဋ္ဌာသ**၊

(၅) မနာလိုခြင်**း** – **ဣဿာ**၊

(၆) ဝန်တိုခြင်း – မစ္ဆရိယ စသော အကုသိုလ်တရားတို့ အဖြစ်များ၏။

မောဟစရိုက်ရှိသူ၌ အဖြစ်များသော တရားများ

(၁) စိတ်, စေတသိက်တို့၏ ထိုင်းမှိုင်းခြင်း – ထိနေ, မိဒ္ဓ၊

(၂) စိတ်ပျံ့လွင့်ခြင်း – ဥဒ္ဓစ္ဓ၊

(၃) နောင်တတစ်ဖန် ပူပန်ခြင်း – **ကုက္ကုစ္စ**၊

(၄) သို့လော သို့လော တွေးတောယုံမှားခြင်း – **ဝိစိကိစ္ဆာ**၊ (၅) မသင့်သောအားဖြင့် မြဲစွာစွဲလမ်းခြင်း – **အာဓာနဂ္ဂါဟ**၊

(၅) မသင့်သောအားဖြင့် မြဲစွာစွဲလမ်းခြင်း – **အာဓာနဂ္ဂ၊ဟ**၊ (၆) မိမိအယူမှားကို စွန့်နိုင်ခဲသောအဖြစ် – **ဒုပ္ပဋိနိဿဂ္ဂိတာ** စသော အကုသိုလ်တရား<mark>တို့ အဖြစ်များ၏</mark>။ ၁၁၀

မွေဗျူဟာ

## သဒ္ဒါစရိုက်ရှိသူ၌ အဖြစ်များသော တရားများ

လွှတ်လွှတ် စွန့်ကြဲ ပေးကမ်းခြင်း၊ (c)

အရိယာတို့ကို ဖူးမြင်လိုခြင်း၊ (J)

သူတော်ကောင်းတရားကို နာကြားလိုခြင်း၊ (၃)

(9) ရွှင်လန်းဝမ်းမြောက်မှု များခြင်း၊

မစဉ်းလဲခြင်း၊ (ე)

(Ē) မလှည့်ပတ်ခြင်း၊ ကြည်ညိုဖွယ်ဖြစ်သောအရာတို့၌(ရတနာသုံးပါး၌) ကြည်ညိုခြင်း– စသော ကုသိုလ်တရားတို့ အဖြစ်များ၏။  $(\gamma)$ 

#### ဗုဒ္ဓိစရိုက်ရှိသူ၌ အဖြစ်များသော တရားများ

ဆိုဆုံးမ လွယ်ခြင်း၊ (c)

(J) မိတ်ဆွေကောင်း ရှိခြင်း၊

အစာဘောစဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိခြင်း၊ (5)

သတိသမ္ပစဉ် ရှိခြင်း၊ (၄)

နိုးကြားခြင်းကို အဖန်ဖန် အားထုတ်ခြင်း၊ (၅)

ထိတ်လန့်သင့်သော ဇာတိ, ဧရာမရဏ စသောအရာတို့၌ ထိတ်လန့်ခြင်း၊ (G)

ထိတ်လန့်သည့်အတိုင်း နည်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် အားထုတ်ခြင်း– စသော ကုသိုလ်တရားတို့ အဖြစ်များ၏။  $(\gamma)$ 

#### ဝိတက်စရိုက်ရှိသူ၌ အဖြစ်များသော တရားများ

(c) စကားများခြင်း၊

(J)အပေါင်းအဖော်၌ မွေ့လျော်ခြင်း၊

(5) ကုသိုလ်တရားကို အားထုတ်ခြင်း၌ မမွေ့လျော်ခြင်း၊

စိတ် မတည်တုံခြင်း၊ (9)

ညဉ့်အခါ၌ (နောက်တစ်နေ့ ပြုလုပ်ရမည့်ကိစ္စများကို ကြံစည် စဉ်းစားခြင်းဟူသော) အခိုးလွှတ်ခြင်း၊ (ე)

နေ့ အခါ၌ (ထိုညဉ့်က ကြံသောအတိုင်း လုပ်ဆောင်ခြင်းဟူသော) အလျှံထွက်ခြင်း၊ အာရုံအမျိုးမျိုးသို့ စိတ်ကို လွှတ်ပေးခြင်း– စသော အကုသိုလ်တရားတို့ အဖြစ်များ၏။ (G)

 $(\gamma)$ 

ဤဆိုခဲ့သော စရိုက်ကိုထင်စွာပြခြင်းအစီအရင်များသည် ပါဠိတော် အဋ္ဌကထာတို့၌ မလာပေ၊ (အာစရိယဝါဒ) ဆရာတို့၏အယူအဆ သက်သက်သာဖြစ်၍ အနှစ်သာရအားဖြင့် မယုံကြည်အပ်ပေ၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် – ရာဂ စရိုက်ရှိသူ၌ဖြစ်သော ဣရိယာပုထ်စသည်တို့ကို ဒေါသစရိုက်ရှိသူက မမေ့မလျော့နေခြင်းဖြင့် ပြုခြင်းငှာ တတ်နိုင်ကုန် ်၏၊ ရောနှောသောစရိုက်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ဦးတည်းမှာပင် လက္ခဏာကွဲပြားသော ဣရိယာပုထ် စသည်တို့သည် မရှိ သင့်ကုန်၊ ထို့ကြောင့် မယုံကြည်အပ်ပေ။

အဋ္ဌကထာဆရာတို့၏ အဆို

အဋ္ဌကထာတို့၌ဆိုသော စကားကိုသာ အနှစ်သာရအားဖြင့် ယုံကြည်အပ်၏ – "စေတောပရိ<mark>ယဉာဏ်ကို ရသေ</mark>ာ ဆရာသည် စရိုက်ကို သိ၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောလတ္တံ့၊ စေတောပရိယဉာဏ်ကို မရသောဆရာသည် တပည့်ကို မေးအပ် ၏ ပုံ အဋ္ဌကထာတို့၌ ဆိုထား၏၊ ထို့ကြောင့် စေတောပရိယဉာဏ်ဖြင့် ဖြစ်စေ, ကမ္မဋ္ဌာန်းယူမည့်ပုဂ္ဂိုလ်ကိုမေး၍ ဖြစ်စေ, "ဤသူကား ရာဂစရိက်ရှိသူတည်း, ဤသူကား ဒေါသစရိက်ရှိသူတည်း" စသည်ဖြင့် စရိုက်တစ်ပါးပါးရှိသည် ကို သိ၍ သင့်လျော်သောကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပေးနိုင်၏။

အကယ်၍ တပည့်က "မိမိစရိုက်ကို မသိပါ" ဟုဆိုသော် "သင့်အား အဘယ်တရားတို့သည် များစွာဖြစ် သနည်း၊ အဘယ်ကို နှလုံးသွင်းသော သင့်အား ချမ်းသာသနည်း၊ အဘယ်ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ သင်၏စိတ်သည် မွေ့လျော် ညွှတ်ကိုင်း သနည်း" ဤသို့စသောနည်းဖြင့် မေး၍ စရိက်ကို သိအပ်၏၊ ဤသို့ စရိက်ကိုသိ၍ စရိက်အားလျော်သော

ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောအပ်၏။

# ဝိသုဒ္ဓိမဂ် (ပထမဆင့်) ကမ္မဋ္ဌာနဂ္ဂဟဏနိဒ္ဒေသ

# ၃။ အဘယ်စရိက်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်အား အဘယ်အရာတို့သည် သင့်လျော်ပါသနည်း? စရိုက်နှင့် သင့်လျှော်သောအရာများ

| ရာဂစရိက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ဒေါသစရိုက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ကျောင်း -   ညစ်ပတ်သော ဝရံတာရှိသော ကျောင်း၊ မြေပြင် တစ်ထပ်တည်းသာ ရှိ၍ အထက်က မရှိသောကျောင်း၊ မပြုပြင်အပ်သော နံရံ, မြေအမှီရှိသော တောင်ဝှမ်း၊ မြက်မိုးသော ကျောင်း၊ သစ်ရွက်မိုးသော ဧရပ် စသည်တို့ တွင် မြူမှုန်တို့ဖြင့် ပြွမ်းသော, လင်းနို့ငှက်တို့ဖြင့် ပြည့် သော, ကျိုးပေါက်ကွဲပျက်သော, အလွန်မြင့်လွန်းသော, နိမ့်လွန်းသော၊ ကြမ်းသော၊ ငန်သောမြေ ရှိသော ကျောင်း။ | ကျောင်း- မြင့်လွန်း မနိမ့်လွန်းသော အရိပ်ရေနှင့် ပြည့်စုံ သော ကောင်းစွာပြုပြင်အပ်သော နံရံ, တိုင်, စောင်းတန်း, လှေကား ရှိသော၊ ကောင်းစွာပြီးစီးသော ခြူးပန်းခြူးနွယ်၊ အထူးထူး အပြားပြား ပန်းချီဆေးရေး ကားတို့ဖြင့် တပြောင်ပြောင် တောက်ပသော၊ ညီညွတ်ပြေပြစ် နူးညံ့သိမ်မွေ့သော မြေအပြင်ရှိသော၊ ဗြဟ္မာမင်း၏ ဗိမာန်နှင် တူသော၊ ပန်းဆိုင်းတို့ဖြင့် အဆန်းတကြယ် ဆင်ယင်အပ်သော၊ ဆန်းကြယ်သော အဝတ်မျက်နှာကြက်တို့ဖြင့် ကောင်းစွာတပ်ဆင်                                      |
| ကျောင်း၏လမ်းခရီး-<br>ခြင်္သေ့ သစ် ကျားစသည့် ကြောက်ရွံ့ဖွယ်ဘေးရန်ရှိ<br>သော၊ မစင်ကြယ် မညီညွတ်သောခရီးရှိသော ကျောင်း။                                                                                                                                                                                                                                          | ကျောင်း၏လမ်းခရီး -<br>အလုံးစုံသော ဘေးရန်တို့မှ ကင်းလွတ်၍ သန့်ရှင်း<br>ညီညွတ်သော မြေပြင်ရှိသော၊ တန်ဆာဆင်ခြင်း ရှိသော<br>လမ်းခရီး။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ညောင်စောင်းအင်းပျဉ် -<br>ကြမ်းပိုးတို့ဖြင့် ပြည့်၏၊ ဖောက်ပြန်၏၊ မလှသော<br>အဆင်း ရှိ၏၊ မကောင်းသော ပုံပန်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထို<br>ကျောင်းကို ကြည့်သောသူများပင် စက်ဆုပ် ရွံရှာဖွယ်<br>ဖြစ်သော ကျောင်းမျိုးသည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                         | ညောင်စောင်းအင်းပျဉ် - သန့်ရှင်းစင်ကြယ် မွေ့လျော်ဖွယ်သော အခင်းတို့ဖြင့်<br>ခင်းကျင်းအပ်သော၊ ကင်း သန်း ကြမ်းပိုး မြွေ ကြွက်တို့<br>၏ မှီခိုရာကို ဖြတ်တောက် ပယ်ရှားခြင်းငှာ – ကျောင်း<br>ပရိက္ခရာတို့ကို မများစေဘဲ တစ်ခုသော ညောင်စောင်း<br>အင်းပျဉ်သည် သင့်လျော်၏၊ ထိုထိုအရပ်တို့၌ ပန်းကုံး<br>ပန်းခိုင် အခိုးအထုံတို့ဖြင့် တသုန်သုန်မွှေးကြိုင်သော အနံ့<br>ရှိသောကျောင်း၊ မြင်လိုက်ရရုံနှင့်ပင် နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်<br>ခြင်းကို ဖြစ်စေသော ကျောင်းသည် သင့်လျော်၏။ |
| ဝတ်ရုံသော သင်္ကန်း-<br>အနားပြတ်လျက် တွဲလဲကျသောချည်တို့ဖြင့်<br>ရှပ်ထွေးသောသင်္ကန်း၊ မုန့်ကွန်ရက်နှင့်တူသော အပေါက်<br>ရှိသော သင်္ကန်း၊ ပျဉ်ပြားကဲ့သို့ ကြမ်းသောအတွေ့<br>ရှိသော သင်္ကန်း၊ ညစ်နွမ်းလေးလံသော သင်္ကန်း၊<br>စပ်ကြိုစပ်ကြား ချုပ်စပ် ဖာထေးအပ်သည်ဖြစ်၍<br>ပင်ပန်းဆင်းရဲစွာ ဆောင်အပ်သော သင်္ကန်းကို<br>ဝတ်ရံရခြင်းသည် သင့်လျော်လျောက်ပတ်၏။           | ဝက်ရုံသော သင်္ကန်း-<br>တရုတ်ပြည်ဖြစ် ဖဲအဝတ်၊ သောမာရပြည်ဖြစ်<br>အဝတ်၊ နူးညံ့သိမ်မွေ့သော ပိုးချည်ဝါချည်တို့ဖြင့် ပြုလုပ်<br>သော ခေါမတိုင်းဖြစ်အဝတ် စသည့်အဝတ်တို့ဖြင့် ပြုအပ်<br>သော၊ ကောင်းမြတ်သော အဝတ်ဖြင့် ချုပ်လုပ်ထားသော<br>ပေါ့ပါးသောသင်္ကန်း၊ ရဟန်းတော်တို့နှင့်<br>သင့်လျော်အောင် ကောင်းစွာဆိုးအပ်သည်ဖြစ်၍<br>စင်ကြယ်သော အဆင်းရှိသော တစ်ထပ်သင်္ကန်း၊<br>နှစ်ထပ်သင်္ကန်းတို့သည် သင့်လျော်၏။                                                              |
| သပိတ်-<br>လေးသော, မကောင်းသော သဏ္ဌာန် ရှိသော,<br>အဆင်းမလှသော မြေသပိတ်သည် လည်းကောင်း၊ အဖာ<br>အထေးများသော သံသပိတ်သည်လည်းကောင်း သင့်လျော်<br>လျောက်ပတ်၏ ။                                                                                                                                                                                                       | သပိတ်-<br>ရေပွက်ကဲ့သို့ ကောင်းသော သဏ္ဌာန်ရှိသော<br>မြကဲ့သို့ ကောင်းမွန်ပြေပြစ်သော၊ အညစ်အကြေး ကင်း<br>သော၊ ရဟန်းတို့နှင့် သင့်လျော်သောအဆင်းဖြင့်<br>ထက်ဝန်းကျင် အလွန်စင်ကြယ်သော အဆင်းရှိသော<br>သံသပိတ်သည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>ဆွမ်းခံလမ်း-</b><br>မနှစ်သက်ဖွယ်ရှိသော ရွာနှင့် မနီးသော၊ မညီ<br>မညွတ်ဖြစ်သော လမ်းခရီးသည် သင့်လျော်၏ ။                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>ဆွမ်းခံလမ်း-</b><br>ဘေးရန် ကင်းလွတ်၍ ညီညွတ်သော၊ နှလုံးကို<br>ပွားစေတတ်သော၊ မနီးလွန်း မဝေးလွန်းသော အရပ်ရှိ<br>ဆွမ်းခံရွာ ခရီးလမ်းသည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| ရာဂစရိုက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ဒေါသစရိုက်                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ဆွ <b>ပ်းခံရွာ</b> - ရွာ၌ လူတို့သည် မမြင်လေယောင်ပြု၍ သွားလာ<br>ကြကုန်၏၊ တစ်အိမ်၌မျှလည်း ဆွမ်းကို မရ၍ ထွက်လာ<br>သောရဟန်းကို ဆွမ်းစားဇရပ်သို့ခေါ်သွား၍ ယာဂုထမင်း<br>တို့ကို ပေးလှူပြီးလျှင် သွားကြသောအခါ နွားတို့ကို နွား<br>ခြံ၌သွင်း၍ သွားသကဲ့သို့ ငဲ့ကွက်ခြင်းမရှိဘဲ သွားကုန်၏၊<br>ထိုသို့ သဘောရှိသော ဆွမ်းခံရွာသည် သင့်လျော်၏။ | ဆွ <b>ပ်းခံရွာ-</b><br>ရွာ၌ လူတို့သည် ချောမောပြေပြစ်သော အရပ်၌<br>နေရာကိုခင်း၍ ခရီးဦးကြိုဆိုကာ သပိတ်ကိုလှမ်းယူလျက်<br>အိမ်သို့ဝင်စေပြီး ခင်းအပ်သောအရပ်၌ နေစေ၍ မိမိတို့<br>လက်ဖြင့် ရှိသေစွာ လုပ်ကျွေးကုန်၏ ၊ ဤသို့ သဘောရှိ<br>သော ဆွမ်းခံရွာသည် သင့်လျော်၏ ။                       |
| အလုပ်အကျွေး- ကျွန်ဖြစ်စေ၊ အမှုလုပ်ဖြစ်စေ အဆင်းသဏ္ဌာန် မလှ ရှုမကောင်းမြင်မကောင်း ဖြစ်၏၊ ညစ်ပတ်သော အဝတ်တို့ကို ဝတ်ကုန်လျက် နံစော်သော အနံ့အသက် ရှိ၍ ရွံစရာ ကောင်းသော ယာဂုဆွမ်းတို့ကို စွန့်ပစ်<br>သကဲ့သို့ မရိမသေ လုပ်ကျွေး၏၊ ထိုသို့ သဘောရှိမှ<br>သင့်လျော်၏။                                                                      | အလုန်အဆင်း လှ၏၊ ကြည်ညိုဖွယ် ရှိ၏၊<br>အလွန်အဆင်း လှ၏၊ ကြည်ညိုဖွယ် ရှိ၏၊<br>ကောင်းစွာရေချိုး ဖီးလိမ်း၍ အခိုးအထုံ ပန်းရနံ့တို့ဖြင့်<br>မွှေးကြိုင်သော အနံ့ ရှိ၏၊ အထူးထူးသောအရောင်အဆင်း<br>ရှိသော အဝတ်တန်ဆာတို့ကို ဝတ်ဆင်၍ ရှိသေစွာ လုပ်<br>ကျွေးကုန်၏၊ ထိုသို့ သဘောရှိမှ သင့်လျော်၏။ |
| ဟောဇဉ်- ယာဂု၊ ထမင်း၊ ခဲဖွယ်တို့သည် ကြမ်း၍ အဆင်း မကောင်းသောကြိတ်, လမန်း, လူး, ဆန်ကွဲစသည်တို့ဖြင့် ချက်ထားသောဆွမ်း၊ ရက်တက်ပုပ်, ပအုန်းရည်, ဟင်း ရွက်ကြမ်းဖြင့်ချက်သော အရည်သောက်ဟင်း အစရှိသော တစ်စုံတစ်ခုသော စားဖွယ်သောက်ဖွယ်ခဲဖွယ်သည် ဝမ်း ပြည့်ရုံသက်သက်မျှသာလျှင် သင့်လျော်၏။                                                    | ဘောဇဉ်-<br>ယာဂု၊ ထမင်း၊ ခဲဖွယ်တို့သည် အဆင်း, အနံ့,<br>အရသာ, အဆီဩဇာတို့နှင့် ပြည့်စုံ၍ စိတ်နှလုံးကို ပျော်<br>မွေ့စေသော၊ အလွန်မွန်မြတ်ပြီး အလိုရှိသလောက် မျှတ<br>လောက်ငှလျှင် သင့်လျော်၏။                                                                                          |
| <b>က္ကရိယာပုထ်-</b><br>ရပ်ခြင်း၊ စင်္ကြံသွားခြင်းတို့သည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>ဣရိယာပုထ်-</b><br>အိပ်ခြင်း၊ ထိုင်ခြင်းတို့သည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                                                                                                     |
| အာရုံ-<br>နီလကသိုဏ်းအစရှိသော အဆင်းကသိုဏ်းတို့တွင်<br>မစင်ကြယ်သောအဆင်းရှိသောကသိုဏ်းသည် သင့်လျော်<br>၏။                                                                                                                                                                                                                            | <b>အာရုံ-</b><br>နီလကသိုဏ်း စသော ဝဏ္ဏ ကသိုဏ်းတို့တွင်<br>အလွန်စင်ကြယ်သော အဆင်းသည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                                                                     |

သဒ္ဒါစရိုက်ရှိသောပုဂ္ဂိုလ် – ဒေါသစရိက်၌ ပြခဲ့သော အလုံးစုံ သင့်လျော်သောအရာများသည် သဒ္ဒါစရိက်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်အား သင့်လျော်လျောက်ပတ်၏ ၊ သဒ္ဓါစရိုက်ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်အား သင့်လျော်သောအာရုံမှာမူ – ဗုဒ္ဓါနုဿတိ အစရှိ သော အနုဿတိ ၆–ပါး ဖြစ်၏။

ဗုဒ္ဓိစရိုက်ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်အား ကျောင်းစသည်တို့တွင် မသင့်လျော်မလျောက်ပတ်သော အရာဟူ၍ မရှိပါ။

| မောဟစရိုက်                                                                                                                                                                         | ဝိတက်စရိုက်                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ကျောင်း-<br>လွင်တီးခေါင်အရပ်သို့ မျက်နာမူသော မကျဉ်းမြောင်း<br>သောကျောင်း၊ ထိုကျောင်း၌နေသူအား ဟင်းလင်းပွင့်<br>သော အရပ်မျက်နှာတို့ကို ထင်ရှားတွေ့မြင်ရသော<br>ကျောင်းသည် သင့်လျော်၏။ | ကျောင်း- ဟင်းလင်းပွင့်သော အရပ်မျက်နှာသို့ မျက်နှာမူသော<br>ကျောင်း၌ နေသောသူအား အရံဥယျာဉ် ရေကန်တို့သည်<br>လည်းကောင်း၊ ရွာနိဂုံး ဇနပုဒ်သည် လည်းကောင်း၊<br>စိမ်းညို့ညို့ရှိသော တောင်တို့သည် လည်းကောင်း<br>ထင်ပေါ်လာ၏၊ ထိုသို့သော ကျောင်းသည် ဝိတက်<br>ပြေးသွားခြင်း၏ အထောက်အပံ့အကြောင်း ဖြစ်သော<br>ကြောင့် မသင့်လျော်ပါ။ |
|                                                                                                                                                                                    | နက်သော တောင်ချောက်ဝတွင် တောဖြင့် ဖုံးလွှမ်း<br>အပ်သော ဆင်ဝမ်းဗိုက်နှင့်တူသော ဟတ္ထိကုစ္ဆိမည်သော<br>တောင်ဝှမ်း၊ အရှင်မဟိန္နမထေရ်၏ လိုဏ်နှင့် တူသော<br>ကျောင်းမျိုးသည် သင့်လျော်၏။                                                                                                                                     |

၁၁၃

| မောဟစရိုက်                                     | ဝိတက်စရိုက်                                      |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| <b>ဣရိယာပုထ်-</b>                              | <b>ဣရိယာပုထ် -</b>                               |
| စင်္ကြံသွားခြင်းသည် သင့်လျော်၏။                | ရပ်ခြင်း၊ စင်္ကြံသွားခြင်းတို့သည် သင့်လျော်၏ ။   |
| စကောငယ် ပမာဏ၊ စလောင်းဖုံးကြီး ပမာဏ             | တာရှိ-                                           |
| ရှိသော ကျဉ်းသောကသိုဏ်းဝန်းငယ်သည် မသင့်လျော်၊   | ပြန့်ပြောကြီးကျယ်သော ကသိုဏ်းဝန်းသည်              |
| ကျဉ်းမြှောင်းသောအရပ်၌ စိတ်သည် ပကတိထက် အလွန်    | ဝိတက်၏အစွမ်းဖြင့် စိတ်ပြေးသွားခြင်း၏             |
| တွေဝေခြင်းသို့ ရောက်တတ်၏၊ ပြန့်ပြောကြီးကျယ်သော | အထောက်အပံ့ဖြစ်သောကြောင့် မသင့်လျော်၊             |
| ကသိုဏ်းဝန်းကြီးသည် သင့်လျော်၏။                 | ကျဉ်းမြှောင်းသော ကသိုဏ်းဝန်းငယ်မူကား သင့်လျော်၏။ |
| အကြွင်းသည်- ဒေါသစရိုက်ရှိသောသူနှင့် တူ၏။       | တာကြွင်းသည်– ရာဂစရိုက်ရှိသောသူနှင့် တူ၏။         |

# ၄.၂။ ကမ္မင္ဆာန်း ၄၀–ကို ဗွင့်ပြဲချက်

```
"ကမ္မဋ္ဌာန်း ၄၀–တို့တွင် တစ်ပါးပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုယူ၍" ဟူသောစကားရပ်၌–
       ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့ကို အကျယ်ရေတွက်၍ ပြခြင်း၊
Oll
       ဥပစာရဈာန် – အပ္ပနာဈာန်ကို ဆောင်သောအားဖြင့်၊
 اال
       စျာန်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
911
       အင်္ဂါနှင့်အာရုံကို လွန်သောအားဖြင့်၊
ĢΙΙ
       ပွားစေအပ်, မပွားစေအပ်သည်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
၅။
       အာရုံကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
Gıı
        ဘုံကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
711
        ယူအပ်သည်, မယူအပ်သည်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
ଶା
        အကြောင်းကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
GII
        စရိုက်အားလျော်သည်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့်၊
100
        ဤ ၁၀–ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းအဆုံးအဖြတ်ကို သိအပ်၏။
```

### ၁။ ကမ္မဋ္ဌာ န်းတို့ကို အကျယ်ရေတွက်ပြခြင်း -

| ကသိုဏ်း            | = | ၁၀-ပါး         |
|--------------------|---|----------------|
| အသုဘ               | = | ၁၀–ပါး         |
| အနဿတိ              | = | ၁၀-ပါး         |
| ဗြဟ္မဝိဟာရ         | = | ၄–ပါး          |
| အာဟာရေ ပဋိကူလသညာ   | = | ၁–ပါး          |
| စတုဓာတုဝဝတ္ထာန်    | = | ၁–ပါး          |
| အာရပ္ပ             | = | ၄–ပါ <b>း</b>  |
| ပေါင်း ကမ္မဋ္ဌာန်း | = | ço−ပါ <b>:</b> |

#### ကသိုဏ်း ၁၀–ပါး

| Oll  | ပထဝီ ကသိုဏ်း  | Gu          | ပီတ ကသိုဏ်း                            |
|------|---------------|-------------|----------------------------------------|
| . [# | အာပေါ ကသိုဏ်း | اا ؟        | လောဟိတ် ကသိုဏ်း                        |
| Şπ   | တေဇော ကသိုဏ်း | ถแ          | ဩဒါတ ကသိုဏ်း                           |
| ÇII  | ဝါယော ကသိုဏ်း | <b>હ</b> 11 | အာလောက ကသိုဏ်း                         |
| ၅။   | နီလ ကသိုဏ်း   | ၁၀။         | ပရိစ္ဆိန္နာကာသ ကသိုဏ်း (အာကာသ ကသိုဏ်း) |

```
၁၁၄
```

#### ဓမ္မဗူဟာ

#### အသူဘ ၁၀–ပါး

| 3IIC | ဥဒ္ဓုမာတက အသုဘ | Gıı            | ဝိက္ခိတ္တက အသု | ဘ  |
|------|----------------|----------------|----------------|----|
| J۱۱  | ဝီနိလက ။       | ٦ <sub>"</sub> | ဟတဝိက္ခိတ္တက   | H  |
| ۶II  | ဝိပုဗ္ဗက ။     | សារ            | လောဟိတက        | II |
| اا   | ဝိစ္ဆိဒ္ဒက ။   | €11            | ပုဋ္ဌုဝက       | II |
| ၅॥   | ဝိက္ခာယိတက္ ။  | 10c            | အဋိက           | 11 |

#### အနုဿတိ ၁၀–ပါး

```
၁။ ဗုဒ္ဓါနည္ကတိ = ဘုရားရှင်၏ဂုဏ်တော်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။
၂။ ဓမ္မာနည္ကတိ = တရားတော်၏ဂုဏ်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။
၃။ သံဃာနည္ကတိ = သံဃာတော်၏ဂုဏ်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။
```

၃။ သံဃာနုဿတိ = သံဃာတော်၏ဂုဏ်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။ ၄။ သီလာနုဿတိ = မိမိ၏ သီလဂုဏ်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။

၅။ စာဂါနည်္သတိ = မိမိ၏ စွန့်ကြဲပေးကမ်းခြင်းဂုဏ်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။

၆။ ဒေဝတာနုဿတို = နတ်တို့၏သဒ္ဓါအစရှိသောဂုဏ်နှင့် တူသောမိမိဂုဏ်ကို အဖန်တလွဲလဲအောက်မေ့ခြင်း။

၇။ ဥပသမာနုဿတိ = ဒုက္ခခပ်သိမ်း အေးငြိမ်းသောနိဗ္ဗာန်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။

၈။ မရဏာနုဿတိ = သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။

၉။ ကာယဂတာသတိ = ဆံပင်အစရှိသော ၃၂–ကောဋ္ဌာသ ကိုယ်အစုကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။

၁၀။ အာနာပါနဿတိ = ထွက်သက် ဝင်သက်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ခြင်း။

### ဗြဟ္မွ၀ိဟာရ ၄–ပါး

```
၁။ မေတ္တာ၊
```

၂။ ကရုဏာ၊

၃။ မုဒ္ဓတာ၊

၄။ ဥပေက္ခာ။

### အာရုပ္ပ ၄–ပါး

၁။ အာကာသာနဥ္စာယတန

၂။ ဝိညာဏ္ဍာယတန

၃။ အာကိဥ္စညာယတန

၄။ နေဝသညာနာသညာယတန

အာဟာရေ ပဋိကူလ သညာ ၁–ပါး = အာဟာရ၌ စက်ဆုပ်ရွံရှာဖွယ်ဟူသော အမှတ်သညာ

စတုဓာတု ဝဝတ္ထာန် ၁–ပါး = ဓာတ် ၄–ပါးတို့ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားခြင်း

### ၂။ ဥပစာရဈာန် - အပ္ပနာဈာန်ကို ဆောင်သောအားဖြင့် -

#### ဥပစာရဈာန်ကို ဆောင်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း

ကာယဂတာသတိ၊ အာနာပါနဿတိမှ ကြွင်းသော–
အနုဿတိ ကမ္မဋ္ဌာန်း = ၈–ပါး
အာဟာရေ ပဋိကူလ သညာ = ၁–ပါး
စတုဓာတု ဝဝတ္ထာန် = ၁–ပါး ဟူ၍
ဥပစာရဈာန်ကို ဆောင်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း = ၁ဝ–ပါး

```
အပ္ပနာဈာန်ကို ဆောင်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း
ကသိုဏ်း = ၁ဝ-ပါး
အသုဘ = ၁ဝ-ပါး
ကာယဂတာသတိ = ၁-ပါး
အာနာပါနဿတိ = ၁-ပါး
ဗြဟ္မဝိဟာရ = ၄-ပါး
အာရပ္ပ = ၄-ပါး ဟူ၍
အပ္ပနာဈာန်ကို ဆောင်သောကမ္မဋ္ဌာန်း = ၃ဝ-ပါး
```

## ၃။ ဈာန်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -

```
အပ္ပနာကို ဆောင်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း ၃၀–တို့တွင် –
       ကသိုဏ်း ၁၀-ပါး နှင့် အာနာပါနဿတိ သည် - (စတုက္ကနည်း) ရူပါဝစရ ဈာန်လေးပါးတို့၏ အာရုံ
IIC
                                               ဖြစ်၏ ။
       အသုဘ ၁၀–ပါး နှင့် ကာယဂတာသတိ သည် – ရူပါဝစရ ပထမဈာန်၏အာရံ ဖြစ်၏။
111
                                            – ရူပါဝစရ ပထမဈာန်, ဒုတိယဈာန်, တတိယဈာန်တို့၏
       မေတ္တာ၊ ကၡဏာ၊ မုဒိတာ ၃–ပါးသည်
ЯI
                                               အာရုံ ဖြစ်၏။
                                              – ရူပါဝစရ စတုတ္ထစျာန်၏အာရံ ဖြစ်၏။
       ဥပေက္ခာဗြဟ္မဝိဟာရသည်
911
      အာရုပ္ပ ၄–ပါးသည်
                                             – အရူပ စတုတ္ထဈာန်၏အာရံ ဖြစ်၏။
၅။
```

## ၄။ အင်္ဂါနှင့် အာရုံကို လွန်သောအားဖြင့် -

(က) အင်္ဂါကို လွန်မြှောက်ခြင်း နှင့် (ခ) အာရုံကို လွန်မြှောက်ခြင်း ဟူ၍ ၂–မျိုးရှိ၏။

(က) အင်္ဂါကို လွန်မြောက်ခြင်း

၁။ ကသိုဏ်း = ၁၀-ပါး ၂။ အာနာပါနဿတိ = ၁-ပါး ၃။ မေတ္တာ၊ ကရဏာ၊ မုဒိတာ = ၃-ပါး

၄။ ဥပေက္ခာ ဗြဟ္မဝိဟာရ = ၁–ပါး – ပေါင်း ၁၅–ပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည် အင်္ဂါကို

လွန်မြှောက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏။ အကြောင်းမှာ –

ကသိုဏ်း ၁၀–ပါး၊ အာနာပါနဿတိ၊ မေတ္တာ၊ ကရုဏာ၊ မုဒိတာ ဟူသော ၁၄–ပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည် ဝိတက်ဝိစာရ စသော ဈာန်အင်္ဂါတို့ကို လွန်၍ ထိုကမ္မဋ္ဌာန်း၏ အာရံ၌သာလျှင် ဒုတိယဈာန်စသော အထက်ဈာန်တို့ကို ရအပ်သောကြောင့် အင်္ဂါကို လွန်သောကမ္မဋ္ဌာန်း မည်၏။

ဥပေက္ခာဗြဟ္မဝိဟာရသည် မေတ္တာအစရှိသည်တို့ ယူအပ်သော သတ္တဝါပညတ်အာရုံ၌သာ သောမနဿကို လွန်၍ ရအပ်သောကြောင့် အင်္ဂါကိုလွန်ခြင်း မည်၏။

(a) အာရုံကို လွန်မြောက်ခြင်း

အာရပွဲ ၄–ပါးသည် အာရံကို လွန်မြောက်ခြင်းသည် ဖြစ်၏။ အကြောင်းမှာ – ၁။ အာကာသာနဉ္စာယတန ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် – အာကာသကသိုဏ်းကြဉ်သော က**သိုဏ်း၉–**ပါး**တို့တွင်** တစ်

ပါးပါးသော ကသိုဏ်းကို လွန်၍ ရောက်အပ်၏။

၂။ ဝိညာဏဉ္စာယတန ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် – ကောင်းကင်ပညတ်ကို လွန်၍ <mark>ရောက်အပ်၏</mark>။ ၃။ အာကိဉ္စညာယတန ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် – ပထမာရပ္ပဝိညာဏ်ကို လွန်၍ <mark>ရောက်အပ်၏</mark>။

၄။ နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်သည် – နတ္ထိဘောပညတ်ကို လွန်၍ ရောက်အပ်၏။

အင်္ဂါ၊ အာရုံတို့ကို လွန်ခြင်း မရှိသောကမ္မဋ္ဌာန်း

၁။ အပ္ပနာဈာန် မရနိုင်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း = ၁၀-ပါး ၂။ အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်း = ၁၀-ပါး ၃။ ကာယဂတာသတိ = ၁-ပါး ပေါင်း = ၂၁-ပါး

ပေ။

ဓမ္မီဗျူဟာ

# ၅။ ပွားစေအပ်, မပွားစေအပ်သည်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -

ပွားစေအပ်သောကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ.. ကသိုဏ်း ၁၀–ပါး ဖြစ်ပါသည်။

အကျိုးကား ထိုကသိုဏ်းဖြန့်ရာအရပ်အတွင်း၌ ဒိဗ္ဗသောတအဘိညာဏ်ဖြင့် အသံကိုကြားခြင်းငှာ၊ ဒိဗ္ဗစက္ခု အဘိညာဏ်ဖြင့် ရူပါရုံကိုမြင်ခြင်းငှာ၊ စေတောပရိယအဘိညာဏ်ဖြင့် သူတစ်ပါးတို့၏စိတ်ကို သိခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် ကသိုဏ်း ၁ဝ–ပါးသည် ပွားအပ်သောကမ္မဋ္ဌာန်း ဖြစ်ပါသည်။

မပွားစေအပ်သောကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ.. ကြွင်းကမ္မဋ္ဌာန်း ၃ဝ ဖြစ်ပါသည်။

(၁) ကာယဂတာသတိနှင့် အသုဘ ၁၀–ပါး

ကာယဂတာသတိနှင့် အသုဘတို့ကို မပွားအပ်ခြင်းအကြောင်းမှာ မိမိ၏တည်ရာအရပ်ဖြင့် ပိုင်းခြားထားသော ကြောင့် လည်းကောင်း၊ အကျိုးမရှိသောကြောင့် လည်းကောင်း ဖြစ်ပါသည်၊ ကာယဂတာသတိနှင့် အသုဘတို့ကို ပွား စေလျှင် အကောင်အပုပ်အစုသာလျှင် ပွား၏၊ အကျိုးတစ်စုံတစ်ရာ မရှိပေ။

အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းကို မပွားအပ်ခြင်းအကြောင်း

သောပါကသာမဏေ၏ ပြဿနာအဖြေ၌ – သောပါကသာမဏေက "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား – ကသိုဏ်းကို အာရုံပြုသော သညာသည် အလွန်ထင်ရှားပါ၏၊ အရိုးစုကို အာရုံပြုသော သညာသည် မထင်ရှားပါ ဘုရား" ဟု လျှောက်ထား၏၊ ထိုသာဓကစကား၌ – "ကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်ကို ပွားသည်၏အစွမ်းဖြင့် ကသိုဏ်းရပ် ကို အာရုံပြုသော သညာသည် အလွန်ထင်ရှားပါသည်, အဋ္ဌိကပဋိဘာဂနိမိတ်ကို မငွားသည်၏အစွမ်းဖြင့် အရိုးစုကို အာရုံပြုသော သညာသည် မထင်ရှားပါ" ဟု ဆိုထားသောကြောင့် အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းသည် မပွားအပ်ပေ။

စကားနှစ်ရပ် မဆန့်ကျင်ပုံ ထိုသို့ မပွားအပ်သော်လည်း–"အလုံးစုံသော ဤမြေကြီးကို အဋ္ဌိကသညာဖြင့် ပျံ့နှံ့စေပြီ"ဟူသော စကား သည် လွန်ကဲသော ဝသီဘော်သို့ရောက်သော အဋ္ဌိကသညာ ရသည့် ပုဂ္ဂိုလ်ထူးဖြစ်သော မထေရ်အား ထင်ပုံ အခြင်းအရာအားဖြင့် ဟောထားသောစကား ဖြစ်၏၊ နိမိတ်ကို ပွားစေခြင်းအားဖြင့် ဟောတော်မူသောစကား မဟုတ်

ဥပမာပြရသော် – သီရိဓမ္မာသောကမင်းလက်ထက်၌ ကရဝိက်ငှက်သည် ပတ်ဝန်းကျင်မှ မှန်နံရံတို့၌ မိမိ၏ အရိပ်ကို မြင်၍ အလုံးစုံသောအရပ်၌ ကရဝိက်ငှက်အဖော်ရှိ၏ဟု ထင်မှတ်၍ သာယာသောအသံကို ကျူးရင့်သကဲ့သို့ ဤအတူ သိင်္ဂါလပိတုမထေရ်သည်လည်း အဋ္ဌိကသညာကို အလွန်အကဲ ရသောကြောင့် "အလုံးစုံသော အရပ်တို့၌ ဖွေးဖွေးဖြူသော အရိုးစုနိမိတ်ကို မြင်၍ အလုံးစုံသော မြေအပြင်သည် အရိုးစုဖြင့် သာပြည့်၏" ဟု အောက်မေ့ တော်မူ၏၊ ထို့ကြောင့် ထင်သည်၏အစွမ်းဖြင့်သာ ဆိုခြင်း ဖြစ်ပါသည်။

စောဒနာ – အသုဘနိမိတ်ကို မပွားအပ်ဟု ဆိုသော် အသုဘကို အာရုံပြုသောဈာန်တို့၏ အတိုင်းမသိကြီးကျယ်သော အာရုံရှိသည်၏အဖြစ်ကို ဟောတော်မူထားသော ဓမ္မသင်္ဂဏီပါဠိတော်နှင့် ဆန့်ကျင်နေသည် မဟုတ်ပါ လော?

အဖြေ – ဓမ္မသင်္ဂဏီပါဠိတော်နှင့် မဆန့်ကျင်ပါ၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် – အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်သည် ကြီးသော အကောင်ပုပ်, အရိုးတို့၌ နိမိတ်ကိုယူ၏၊ အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်သည် ငယ်သောအကောင်ပုပ်, အနည်းငယ် သောအရိုးစုတို့၌ နိမိတ်ကိုယူ၏၊ ဤသို့အကြောင်းဖြင့် အချို့သည် အပွမာဏာရမ္မဏ ခေါ် ကျယ်သော အာရုံရှိသောဈာန်၊ အချို့သည် ပရိတ္တာရမ္မဏခေါ် ကျဉ်းသောအာရုံရှိသော ဈာန်တို့သည် ဖြစ်၏၊ ထို့ ကြောင့် မဆန့်ကျင်ပါ။

တစ်နည်းအဖြေ – အချို့ပုဂ္ဂိုလ်သည် အသုဘနိမိတ်ကို ပွားခြင်း၌ အပြစ်မမြင်သောကြောင့် ပွား၏ ၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို ရည်၍ ကျယ်ဝန်းသော အာရုံရှိ၏ဟု ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်၏။

ထိုသို့ အပြစ်မမြင်၍ ပွားစေသူကိုရည်ရွယ်၍ ဟောတော်မူသော်လည်း အကျိုးမရှိသောကြောင့် အသုဘနိမိတ် တို့ကို မပွားအပ်ကုန်။

## (၂) အာနာပါနဿတိ

အာနာပါနနိမိတ် မပွားအပ်ခြင်းအကြောင်း အာနာပါနနိမိတ်ကို ပွားစေသော်,ပွားစေလျှင် လေအစုသာလျှင် ပွား၏၊ (နာသီးဖျားနှင့် အထက်နှုတ်ခမ်း စသော) တည်ရာအရပ်ဖြင့် ပိုင်းခြားထားသော ကမ္မဋ္ဌာန်းလည်း ဖြစ်၏၊ ဤသို့ လေအစုမျှသာ ပွားခြင်းဟူသောအပြစ် ရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း, မိမိ၏ တည်ရာအရပ်ဖြင့် ပိုင်းခြားထားသော ကမ္မဋ္ဌာန်းဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း မပွားစေအပ်ပေ။

#### (၃) ဗြဟ္မဝိဟာရ

ဗြဟ္မဝိဟာရကမ္မဋ္ဌာန်း မပွားအပ်ခြင်းအကြောင်း

ဗြဟ္မဝိဟာရတို့သည် သတ္တဝါပညတ်ကို အာရုံပြုကုန်၏၊ ဗြဟ္မဝိဟာရတို့၏ နိမိတ်အာရုံကို ပွားစေလျှင် သတ္တဝါအစုသည်သာလျှင် ပွားရာ၏၊ ထိုသတ္တဝါအစု၏ ပွားခြင်းဖြင့်လည်း အကျိုးမရှိပေ၊ ထို့ကြောင့် ဗြဟ္မဝိဟာရတို့ ၏အာရုံကိုလည်း မပွားစေအပ်ပေ။

"မေတ္တာနှင့်တကွဖြစ်သော စိတ်ဖြင့် တစ်ခုသောအရပ်မျက်နှာကို အာရုံပြုသောအားဖြင့် ဖြန့်၍နေ၏ "ဟု ဟောကြား တော်မူသော စကား၌ –

မသိမ်းဆည်းရသေးသော ဘာဝနာ၏အာရုံကို သိမ်းဆည်းသောအားဖြင့် သာလျှင် ဟောတော်မူအပ်ပေသည်၊ သိမ်းဆည်းအပ်ပြီးသော အာရုံကို ပွားစေသောအားဖြင့် ဟောတော်မူသည်ကား မဟုတ်ပေ။

"တစ်ကျောင်း၌ နေသောပုဂ္ဂိုလ်၊ နှစ်ကျောင်း၌ နေသောပုဂ္ဂိုလ်–စသောအစဉ်ဖြင့် အရပ်မျက်နှာတစ်ခု၌နေသော သတ္တဝါ တို့ကို သိမ်းဆည်း၍ ပွားစေသည်" – ဟူသည်

တစ်ခုသော အရပ်မျက်နှာကို ဖြန့်၍ –ဟု ဆိုခြင်း ဖြစ်၏၊ အာရုံနိမိတ်ကို ပွားစေသည်ဟု ဆိုခြင်း မဟုတ်ပါ။ ဤဗြဟ္မဝိဟာရဘာဝနာ၌ ယောဂီက ပွားစေနိုင်ရာသော ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ပင်လျှင် မရှိပေ (ပဋိဘာဂနိမိတ်

ပင် ထင်ခြင်း မရှိ)၊ ထို့ကြောင့် ဗြဟ္မဝိဟာရတို့၌ အာရုံကို မွှားစေအပ်ဟု ဆိုခြင်း ဖြစ်၏။

ဗြဟ္မဝိဟာရဘာဝနာ၌ သေးငယ်သော(ကျဉ်းသော)အာရံ ရှိခြင်း၊ ကြီးကျယ်သော အာရံရှိခြင်းကိုလည်း ပုဂ္ဂိုလ် (သတ္တဝါ)အနည်းအများကို သိမ်းဆည်းသောအားဖြင့်သာလျှင် သိအပ်၏။

#### (၄) အာရုပ္ပ

- (က) အာကာသာနဉ္စာယတန = ကောင်းကင်ပညတ်သည် ကသိုဏ်းကိုခွာ၍ ရအပ်သော နိမိတ်ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ယင်းပညတ်အာရုံကို မပွားစေအပ်၊ ထိုကောင်းကင်ပညတ်ကို ကသိုဏ်းကင်းကွာ ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်သာ နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ကသိုဏ်းကင်းကွာခြင်းထက် လွန်၍ ပွားခြင်းဖြင့် အကျိုးမရှိပေ။
- (ခ) ဝိညာဏဉ္စာယတန = ပထမာရုပ္ပဝိညာဏ်အာရုံသည် သဘာဝဓမ္မ(ပရမတ်) အာရုံဖြစ်သောကြောင့် ယင်း ပထမာရုပ္ပဝိညာဏ်အာရုံကိုလည်း မပွားစေအပ်၊ မှန်ပေ၏၊ သဘာဝဓမ္မအာရုံကို ပွားစေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ပေ။
- (ဂ) အာကိဥ္စညာယတန = ပထမာရုပ္ပဝိညာဏ်၏ မရှိခြင်းနတ္ထိဘောပညတ်အာရုံသည် ပထမာရုပ္ပဝိညာဏ်၏ မရှိခြင်းမျှသာ ဖြစ်သောကြောင့် ယင်းအာရုံကိုလည်း မပွားစေအပ်။
- (ဃ) နေဝသညာနာသညာ ။ = အာကိဉ္စညာယတနဈာန်စိတ်ကို အာရုံပြုခြင်းဖြစ်၍ သဘာဝဓမ္မ(ပရမတ်) အာရုံ ဖြစ်သောကြောင့် မပွားအပ်။

### (၅) ဗုဒ္ဓါန္ဿတိစသော ကြွင်း ဈာန်မရသော ကမ္မဋ္ဌာန်း

ကြွင်း ဈာန်မရသောကမ္မဋ္ဌာန်း ၁ဝ–ပါးသည် ပဋိဘာဂနိမိတ် အာရံသည်ပင် မဖြစ်သောကြောင့် မပွားစေအပ်၊ မှန်ပေ၏ ၊ ပဋိဘာဂနိမိတ်သာလျှင် ပွားစေနိုင်ကောင်းသည် မည်ရာ၏။

#### GII အာရုံကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -

| စဉ်   | နိမိတ်အာရံ                 | ပေါင်း        | ကမ္မဋ္ဌာန်း                           |
|-------|----------------------------|---------------|---------------------------------------|
| , OII | ပဋိဘာဂနိမိတ်အာရံ           | ၂၂–ပါး        | ကသိုဏ်း ၁၀–ပါး + အာနာပါနဿတိ           |
|       |                            |               | အသုဘ ၁၀–ပါး + ကာယဂတာသတိ               |
|       |                            |               | = ပေါင်း ၂၂–ပါး။                      |
| J۱۱   | ပဋိဘာဂနိမိတ် မဟုတ်သောအာရံ  | ၁၈–ပါး        |                                       |
| (က)   | သဘာဝဓမ္မ အာရံ (ပရမတ်အာရံ့) | ၁၂–ပါး        | ကာယဂတာသတိ၊ အာနာပါနဿတိတို့မှ ကြွင်းသော |
|       |                            |               | အနုဿတိ ၈–ပါး၊ အာဟာရေပဋိကူလသညာ +       |
| ,     |                            |               | စတုဓာတုဝဝတ္ထာန် + ဝိညာဏဥ္စာယတန +      |
|       |                            |               | နေဝသညာနာသညာယတန = ပေါင်း ၁၂–ပါး။       |
| (a)   | သဘာဝနိမိတ် ဟူ၍လည်း         | ઉ–ပ <b>ી∶</b> |                                       |
|       | မဆိုအပ်, ပဋိဘာဂနိမိတ်ဟူ၍   |               | အာကိဥ္စညာယတန = ပေါင်း ၆–ပါး။          |
| 1     | လည်း မဆိုအပ်သော (နဝတ္တဗ္ဗ) |               |                                       |
|       | အာရုံ                      |               |                                       |

လှုပ်သောအာရုံရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်း

ကမ္မဋ္ဌာန်း ၄၀–ပါးတွင် –

= ၀ိပုဗ္ဗက အသုဘ၊ လောဟိတက အသုဘ၊ ပုဋ္ဌုဝက အသုဘ ကမ္မဋ္ဌာန်း၊ အသုဘ ၁၀–ပါးမှ

= အာနာပါနဿတိ ကမ္မဋ္ဌာန်း၊

အနုဿတိ ၁၀–ပါးမှ ကသိုဏ်း ၁၀–ပါးမှ = အာပေါကသိုဏ်း၊ တေဇောကသိုဏ်း၊ ဝါယောကသိုဏ်း၊ အာလောကကသိုဏ်း ၌ နေ စသည်တို့၏ အရောင်အဝန်းအာရုံ ဟူသော ဤ ၈–ပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည် လှုပ်သောအာရုံ ရှိ၏၊ ထို ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည်လည်း ပဋိဘာဂနိမိတ် မဖြစ်ပေါ်မီ ရှေ့အဖို့၌သာ လှုပ်ကုန်၏၊ ပဋိဘာဂနိမိတ်၌ကား မတုန်လှုပ်၊ ငြိမ်သက်သည်သာတည်း။

မလှုပ်သောအာရုံရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်း = ကြွင်းသော ကမ္မဋ္ဌာန်း ၃၂–ပါးတို့သည်ကား မလှုပ်သောအာရုံ ရှိ၏။

#### ဘုံကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -211

| ဘုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | မဖြစ်သော က                  | မွဋ္ဌာန်း |                | ဖြစ်သော ကမ္မဋ                    | ှာန်း              |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----------|----------------|----------------------------------|--------------------|----------------|
| ကာမာဝစရ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | အသုဘ                        | =         | ၁၀-ပါး         | ကသိုဏ်း                          | =                  | ၁၀–ပါး         |
| နတ်ပြည်                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ကာယဂတာသတိ                   | =         | ၁–ပါး          | ဗုဒ္ဓါနဿတိ မှ မရဏဿတိ             | =                  | ၈–ပါး          |
| ၆–ဘုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | အာဟာရေပဋိကူလသညာ             | =         | ၁–ပါး          | အာနာပါနဿတိ                       | =                  | ၁–ပါ <b>း</b>  |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ပေါင်း                      | =         | ၁၂–ပါ <b>း</b> | ဗြဟ္မဝိဟာရ                       | =                  | ၄–ပါ <b>း</b>  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |           |                | အာရုပ္ပ                          | =                  | ´9-01:         |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             |           |                | စတုဓာတုဝဝတ္ထာန်                  | =                  | ၁–ပါ <b>:</b>  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |           |                | ပေါင်း                           | =                  | ၂၈–ပါး         |
| ရူပဗြဟ္မာ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | အသုဘ                        | =         | ၁၀–ပါး         | ကသိုဏ်း                          | =                  | ၁၀–ပါး         |
| ၁၅–ဘုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ကာယဂတာသတိ                   | =         | ၁–ပါး          | ဗုဒ္ဓါန်ဿတိမှ မရဏဿတိ             | =                  | -െഠി:          |
| in the state of th | အာဟာရေပဋိကူလသညာ             | =         | ၁–ပါး          | ဗြဟ္မဝိဟာရ                       | =                  | ၄−ပါ <b>ઃ</b>  |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | အာနာပါနဿတိ                  | =_        | ၁–ပါး          | အာရုပ္ပ                          | =                  | ၄–ပါ <b>း</b>  |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ပေါင်း                      | =         | ၁၃–ပါး         | စတုဓာတ္ဝဝတ္ထာန်                  | =                  | ၁–ပါး          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |           |                | ပေါင်း                           | =                  | ၂၇-ပါ <b>း</b> |
| အရူပဗြဟ္မာဘုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | အာရုပ္ပမှ ကြွင်းကမ္မဋ္ဌာန်း | -         | ၃၆–ပါး         | <b>အာရုပ္ပက</b> မ္မဋ္ဌာန်း       | =                  | ၄–ပါ <b>း</b>  |
| ၄–ဘုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                             |           |                | မိမိနှင့်ဆိုင်ရာကမ္မဋ္ဌာန်းနှင့် |                    |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |           |                | အထက်အထက်ဖြစ်သောကမ္မဋ္ဌက          | ာန်းသ <sub>ွ</sub> | ၁ ဖြစ်နိုင်။   |
| လူ့ဘုံ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | မရှိ                        |           |                | ကမ္မဋ္ဌာန်း =                    | 90                 |                |

# ၈။ ယူအပ်သည်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -

(က) မြင်အပ်သောဝတ္ထု, ကြားအပ်သောဝတ္ထု, တွေ့ထိအပ်သောဝတ္ထုဖြင့် နှလုံးသွင်း<mark>ခြင်း(အာရံကိုယူခြင်း) အားဖြင့်</mark> ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဝေဖန်ပုံမှာ –

| ကမ္မဋ္ဌာန်း                                            | ပေါင်း | အကြောင်း                                        |
|--------------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------|
| (၁) မြင်အပ်သောဝတ္ထုဖြင့် ယူအပ်သောကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ        | ၁၉ .   | ဥဂ္ဂဟနိမိတ်မထင်မီ ရှေ့အဖို့၌ မျက်စီဖြင့် ကြည့်၍ |
| ဝါယောမှ ကြွင်းကသိုဏ်း = ၉–ပါး                          |        | ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ကို ယူအပ်သောကြောင့် ဖြစ်၏။           |
| အသုဘ = ၁၀–ပါး                                          |        |                                                 |
| = ၁၉-ပါး                                               |        |                                                 |
| (၂) မြင်အပ် ကြားအပ်သော (ကြားဖူးသောအခြင်းအရာ)           |        | ၃၂ – ကောဋ္ဌာသမှ –                               |
| ဝတ္ထုဖြင့် ယူအပ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ–                    | ၁      | တစပဥ္စက ကမ္မဋ္ဌာန်း = မြင်အပ်သောဝတ္ထု           |
| ကာယဂတာသတိ                                              |        | ကြွင်းကောဋ္ဌာသ–၂၇ = ကြားအပ်သောဝတ္ထု             |
| (၃) တွေ့ထိခြင်းဖြင့် ယူအပ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ–          |        |                                                 |
| အာနာပါနဿတိ                                             | ၁      |                                                 |
| (၄) မြင်ခြင်း တွေ့ထိခြင်းဖြင့် ယူအပ်သောကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ– |        |                                                 |
| ဝါယောကသိုဏ်း                                           | ၁      |                                                 |
| (၅) ကြားအပ်သောဝတ္ထုဖြင့် ယူအပ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း –        | ၁၈     |                                                 |
| ဗုဒ္ဓါန္ဿတိ မှ မရဏဿတိ = ၈–ပါး                          |        |                                                 |
| ဗြဟ္မဝိဟာရ = ၄–ပါး                                     |        |                                                 |
| အာရုပ္ပ = ၄-ပါး                                        |        |                                                 |
| အာဟာရေပဋိကူလသညာ = ၁–ပါး                                | -      |                                                 |
| စတုဓာတ္ဝဝတ္ထာန် = ၁–ပါး                                |        |                                                 |
| ပေါင်း = ၁၈–ပါး                                        |        |                                                 |

## (ခ) စစ္စာဦး အားမထုတ်သင့်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းမှာ– ဥပေက္ခာ ဗြဟ္မဝိဟာရ = ၁-ပါး

ဥပေက္ခာ ဗြဟ္မဝိဟာရ = ၁-ပါး အာရုပ္ပ = ၄-ပါး ပေါင်း = ၅-ပါး ဖြစ်ပြီး

ကြွင်းကမ္မဋ္ဌာန်း ၃၅–ပါးမှာ– စစ္စာဦး အားထုတ်နိုင်သောကမ္မဋ္ဌာန်း ဖြစ်ပါသည်။

# ၉။ အကြောင်းကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -

| ကမ္မဋ္ဌာန်း                           | အကြောင်း                                                        |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| (၁) အာကာသမှကြွင်းသော ကသိုဏ်း ၉–ပါးသည် | – အာရုပ္ပစျာန် <b>တို့၏ အကြောင်း</b>                            |
| (၂) ကသိုဏ်း ၁၀–ပါးသည်                 | – အဘိညာဏ်၏ <b>အကြောင်း</b> ၊                                    |
| (၃) မေတ္တာ၊ ကရုဏာ၊ မုဒိတာသည်          | – ဥပေက္ခာ ဗြဟ္မဝိဟာရ၏ အကြောင်း၊                                 |
| (၄) အောက်အောက် အရူပဈာန်သည်            | – အထက်အ <b>ထက် အရူပဈာန်၏ အကြောင်း၊</b>                          |
| (၅) နေဝသညာ နာသညာယတနဈာန်သည်            | – နိရောသေမာပ <b>တ်၏ အကြောင်း၊</b>                               |
| (၆) အလုံးစုံသော ကမ္မဋ္ဌာန်း ၄၀–သည်    | – ချမ်းသာစွာနေရခြင်း၊ <mark>ဝိပဿနာရှခြင်း၊ ဘဝသမွတ္တိတို့</mark> |
|                                       | ၏ အကြောင်း ဖြစ်ကုန်၏။                                           |

ဓမ္မဗျူဟာ

## ၁၀။ စရိုက်အား လျော်သည်ကို ဝေဖန်သောအားဖြင့် -

#### စရိုက်နှင့် ကမ္မဋ္ဌာန်း တွဲစပ်ပုံ

| စရိုက်                                | ကမ္မဋ္ဌာန်း                                                      | ပေါင်း          |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------|
| (၁) ရာဂစရိုက်                         | အသုဘ ၁၀-ပါး + ကာယဂတာသတိ ၁-ပါး                                    | = ၁၁–ပါး        |
| (၂) ဒေါသစရိုက်                        | ဗြဟ္မဝိဟာရ ၄–ပါး + ဝဏ္ဏက်သိုဏ်း ၄–ပါး                            | = ၈–ပါး         |
| (၃) မောဟစရိုက် ]<br>(၄) ဝိတက်စရိုက် ] | အာနာပါနဿတိ ၁–ပါး                                                 | = ၁-ပါး         |
| (၅) သဒ္ဓါစရိက်                        | ဗုဒ္ဓါနုဿတိစသော ဆအနုဿတိ ၆–ပါး                                    | = G-ပါ <b>း</b> |
| (၆) ဗုဒ္ဓိစရိက်                       | မရဏဿတိ + ဥပသမာနဿတိ + အာဟာရေပဋိကူလသညာ                             | = ၄-ပါး         |
| (၇) စရိုက် ၆–ပါးလုံး                  | + စတုဓာတုဝဝတ္ထာန်<br>ဓာတ်ကြီး ၄–ပါးကသိုဏ်း+အာကာသ+အာလောက+အာရပ္ပ–၄ | = ၁၀-ပါး        |
|                                       |                                                                  | 90-01 <b>:</b>  |

(အိုးဖုံးစလောင်းကြီးအရွယ်, စကောငယ်အရွယ်) သေးငယ်သော ကသိုဏ်းဝန်းသည် ဝိတက်စရိက်၊ (ကောက် နယ်တလင်းအရွယ် စသည့်) ကြီးသောကသိုဏ်းဝန်းသည် မောဟစရိက်ရှိသူအား သင့်လျော်၏။

ဤဆိုခဲ့သော စရိက်အားလျော်စွာပြဆိုချက်သည် ဖြောင့်ဖြောင့် ဆန့်ကျင်ဘက်၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ အလွန်လျောက်ပတ်သည်၏အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း ဆိုအပ်၏၊ သို့သော်လည်း ရာဂစသည်ကို မခွါတတ်သော, သဒ္ဓါ စသည်တို့အား ကျေးဇူးမပြုတတ်သော (ကမ္မဋ္ဌာန်း) ကုသိုလ်ဘာဝနာမည်သည် မရှိပေ။

မေဃိယသုတ်၌ ဟောကြားပုံ

"လေးပါးသော တရားတို့ကို သီလစသော တရားတို့၌ တည်သည်မှ အထက်၌ တိုးတက်၍ ပွားအပ်ကုန်၏။

၁။ ရာဂကို ပယ်ခြင်း၄၁ ် ့ ် ့ ခ အသုဘဘာဝနာကို ပွားအပ်၏။

၂။ ဒေါသဗျာပါဒကို ပယ်ရန် – မေတ္တာဘာဝနာကို ပွားအပ်၏ ။ ၃။ မိစ္ဆာဝိတက်ကို ဖြတ်ခြင်းငှာ – အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို <mark>ပွားအပ်</mark>၏ ။

၄။ အသို့မာန (ငါသာ တတ်, ငါသာ လိမ္မာသည်ဟု

ထောင်လွှားသောမာန)ကို နှုတ်ပယ်ခြင်းငှာ – အနိစ္စာနုပဿနာကို ပွားအပ်ကုန်၏။"

ရာဟုလာသုတ်၌လည်း –

"ရာဟုလာ– မေတ္တာဘာဝနာကို ပွားလော့"ဟု အစရှိသောနည်းဖြင့် တစ်ပါးတည်းသာ ဖြစ်သော အရှင်ရာဟုလာ မထေရ်အား ကမ္မဋ္ဌာန်း ၇–ပါးတို့ကို ဟောတော်မူ၏။

ထို့ကြောင့် 'ဤမည်သောကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ဤမည်သော စရိက်ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်အား လျော်၏' ဟူသော စကားကို မြဲမြံစွာ စွဲယူခြင်းကို မပြုမူ၍ အလုံးစုံသော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့၌ မိမိနှင့်လျောက်ပတ်သည်ကို သိအောင် ရှာဖွေအပ်၏။ ဤသည်ကား – "ကမ္မဋ္ဌာန်း–၄၀ တို့တွင် တစ်ပါးပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုယူ၍" ဟူသောစကား၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းအဆုံး အဖြတ်ပေတည်း။

# ၄.၃။ ကမ္မင္ဆာန်းကို ရယ္စပ္နံ

ကမ္မဋ္ဌာန်းပေးတတ်သော မိတ်ဆွေကောင်းထံ ချဉ်းကပ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းယူရာ၌ –

၁။ မြတ်စွာဘုရား နှင့်

၂။ ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာထံ မိမိကိုယ်ကို အပ်နှင်း၍

၃။ ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော အလို, ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော နှလုံးသွင်းခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို တောင်း အပ်၏။ ၁။ မြတ်စွာဘုရားအား မိမိကိုယ်ကို အပ်နှင်းပုံ

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား– တပည့်တော်သည် ဤအတ္တဘောကို အ**ရှင်ဘုရားတို့အား စွန့်လျ** ပါ၏" ဟု ဆို၍ မြတ်စွာဘုရားအား မိမိကိုယ်ကို အပ်နှင်းသင့်၏။

မအပ်နှင်းခြင်း၏ အပြစ်

– ဤသို့ မအပ်နှင်းဘဲ အစွန်အဖျားကျသောကျောင်း၌ နေသောသူအား ကြောက်မက်ဖွယ်အာရံ ထင်လာပါက ကြံ့ကြံ့တည်ခိုင်စေခြင်း၄ာ မတတ်နိုင်သောကြောင့် ရွာနီးကျောင်းသို့ဝင်ပြီး လူတို့နှင့်ရောပြွမ်းပြီးလျှင် မအပ် သောရှာမှီးခြင်းသို့ ရောက်၍ အကျိုးမဲ့ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်လေ၏။

အပ်နှင်းခြင်း၏ အကျိုး

- အပ်နှင်းသောပုဂ္ဂိုလ်အား ကြောက်မက်ဖွယ်အာရံထင်သော်လည်း ဘေး မဖြစ်၊ "သင်သည် ရှေးဦးစွာကပင် မိမိ အတ္တဘောကို မြတ်စွာဘုရားအား အပ်နှင်းအပ်ပြီးပြီ မဟုတ်လော" ဟု ဆင်ခြင်၍ ဝမ်းမြောက်ခြင်း ဖြစ်၏ ။ ဥပမာ – ကာသိတိုင်းဖြစ်အဝတ်ကို ကြွက်,ခြကိုက်ခြင်းကြောင့် နှလုံးမသာမယာခြင်း ဖြစ်သော်လည်း ထို အဝတ်ကို သင်္ကန်းမရှိသော ရဟန်းအား ပေး၍ ထိုရဟန်းသည် အပိုင်းပိုင်းဖြတ်သည်ကို တွေ့မြင်သော်လည်း ဝမ်းမြောက်ခြင်းသာ ဖြစ်လေရာ၏။

၂။ ဆရာအား မိမိကိုယ်ကို အပ်နှင်းပုံ "အရှင်ဘုရား– အကျွန်ုပ်သည် ဤအတ္တဘောကို အရှင်ဘုရားတို့အား စွန့်လျှုပါ၏" ဟုဆို၍ အပ်နှင်း အပ်၏။

မအပ်နှင်းခြင်း၏ အပြစ်

- မအပ်နှင်းသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ဆရာက ကြိမ်းမောင်းနိုင်ခွင့် မရှိသူ ဖြစ်၏၊ ဆရာ၏ဆုံးမစကားကို မနာယူတတ် ၍ ဆိုဆုံးမရခက်သူလည်း ဖြစ်၏၊ ဆရာကို မပန်ကြားဘဲ မိမိအလိုရှိရာသို့ သွားချင်ရာသွားတတ်သူလည်း ဖြစ်၏၊ ထိုသို့သောယောဂီကို ဆရာသည် သင်္ကန်းစသော အာမိသဖြင့် ဖြစ်စေ, ဆုံးမသြဝါဒဟူသော ဓမ္မဖြင့် ဖြစ်စေ မချီးမြှောက်၊ လျှို့ဝှက်ခက်ခဲသော စာပေကျမ်းဂန်ကိုလည်း မပို့ချ၊ ထိုရဟန်းသည် အာမိသနှင့်ဓမ္မ ဟူသော နှစ်ပါးသော ချီးမြှောက်ခြင်းကို မခံရသောကြောင့် သာသနာ၌ ထောက်ရာတည်ရာကို မရနိုင်၊ မကြာမီ ဒုဿီလအဖြစ်သို့ ဖြစ်စေ, လူအဖြစ်သို့ ဖြစ်စေ ရောက်နိုင်၏။

အပ်နှင်းခြင်း၏ အကျိုး

- အပ်နှင်းသောပုဂ္ဂိုလ်အား ဆရာက ကြိမ်းမောင်းနိုင်ခွင့်ရှိသူလည်း ဖြစ်၏၊ ဆရာကို မပန်ကြားဘဲ သွားလို ရာရာ မသွားတတ်ပေ၊ ဆိုဆုံးမလွယ်သည်ဖြစ်၍ ဆရာနှင့်စပ်သော အသက်မွေးမှု ရှိသည်ဖြစ်၍ ဆရာထံမှ နှစ်မျိုးသော ချီးမြှောက်ခြင်းကို ရသောကြောင့် သာသနာတော်၌ ကြီးပွားခြင်း, စည်ပင်ခြင်း, ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်၏။

စူဠပိဏ္ဍပါတိကမထေရ်ကြီး၏ တပည့်၃–ဦးသည် ဆရာထံမိမိကိုယ်ကိုအပ်နှင်း၍ ဆရာမ<mark>ထေရ်ကြီး၏ အဆုံး</mark> အမ၌ တည်၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ကြကုန်၏။

ဆရာထံ မိမိကိုယ်ကို အပ်နင်းပုံမှာ –

ပထမရဟန်း – "အရှင်ဘုရား၊ အသူတရာနက်သော ချောက်ကမ်းပါးထဲသို့ ခုန်ချခြင်းဖြင့် အရှင်ဘုရားတို့၏ အကျိုး၄ာ ဖြစ်မည်ဆိုလျှင် အကျွန်ုပ်သည် အသူတရာနက်သော ချောက်ထဲသို့ ခုန်ချ**ဲ့**ပါသည်"ဟု ဆို၏။

ဒုတိယရဟန်း – "အရှင်ဘုရား၊ အကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဘုရားတို့အား အကျိုးရှိမည်<mark>ဆိုလျှင် ဤအကျွန်ုပ်၏ ကိုယ်</mark> အတ္တဘောကို ဖနောင့်မှစ၍ ကျောက်ပြင်တွင် သွေးစေ၍ အကြွင်း<mark>မဲ့ကုန်စေခြင်း၄ာ ပြုဝံ့ပါ၏" ဟု</mark> ဆို၏။

တတိယရဟန်း – "အရှင်ဘုရား၊ အကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဘုရားတို့အား အကျိုးရှိမည်ဆိုလျှင် ထွက်သက် ဝင်သက် ကို ပိတ်ဆို့၍ သေခြင်းကို ပြုဝံ့ပါသည်" ဟု ဆို၏။

ထိုအခါ မထေရ်ကြီးသည် ဤရဟန်းတို့ကား မဂ်၊ ဖိုလ်၊ နိဗ္ဗာန်တို့နှင့်စင်စစ်ဧကန်ထိုက်တန်သော ဘဗ္ဗပုဂ္ဂိုလ် များဖြစ်သည်ဟု အောက်မေ့၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြား၏၊ ထိုရဟန်းတို့သည် ဆရာ၏အဆုံးအမ၌ တည်၍ အရဟတ္တ ဖိုလ်သို့ ရောက်ကြကုန်၏။ ၁၂၂ ဓမ္မဗျူဟာ

## ၃။ "ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော အလို, ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော နှလုံးသွင်းခြင်းရှိသည်ဖြစ်၍" ဟူသည်-

ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော အလို, ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော နှလုံးသွင်းခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူရာ၌ – ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်သည် အလောဘစသော ခြောက်ပါးသော အခြင်းအရာနှင့် ပြည့်စုံသော အဈ္ဈာသယရှိသူ ဖြစ်ရာ ၏၊ ဤသို့ ပြည့်စုံသော အဈ္ဈာသယ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်သည် သမ္မာသမ္ဗောဓိ, ပစ္စေကဗောဓိ, သာဝကဗောဓိတို့တွင် တစ်ပါး ပါးသော ဗောဓိဉာဏ်သို့ ရောက်၏။

မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားပုံမှာ –

"ခြောက်ပါးကုန်သော အရွက်သယတို့သည် ဗောဓိလောင်းတို့အား သမ္မာသမွောဓိ, ပစ္စေကဗောဓိ, သာဝက– ဗောဓိ ဟု ဆိုအပ်သော ဗောဓိဉာဏ်၏ ရင့်စေခြင်းငှာ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဗောဓိလောင်းတို့သည် –

၁။ မတပ်မက်ခြင်း အလောဘ နှလုံးသွင်းအရွက္ခသယ ရှိကုန်၏၊ တပ်မက်ခြင်း လောဘ၏ အပြစ်ကို ရှုကုန်၏။

၂။ အမျက်မထွက်လိုသော အဒေါသ နှလုံးသွင်းအစ္ဈာသယ် ရှိကုန်၏၊ အမျက်ထွက်ခြင်း ဒေါသ၏အပြစ်ကို ရှ ကုန်၏။

၃။ မတွေဝေလိုသော အမောဟ နှလုံးသွင်းအဇ္ဈာသယ ရှိကုန်၏၊ တွေဝေမိုက်မဲခြင်း မောဟ၏အပြစ်ကို ရှုကုန် ၏။

၄။ အိမ်ရာထောင်သော လူ့ဘောင်မှထွက်လိုသော နိက္စမ နှလုံးသွင်းအစ္ဈာသယ ရှိကုန်၏၊ <mark>အိမ်ရာထူထောင်</mark> လူ့ ဘောင်၌နေခြင်း၏ အပြစ်ကို ရူကုန်၏။

၅။ ဝိဝေက ၃-မျိုးသို့ညွတ်သော နှလုံးသွင်းအစ္ဈာသယရှိကုန်၏၊ အပေါင်းအဖော်နှင့်နေခြင်း၏အပြစ်ကို ရှကုန်၏။

၆။ ခပ်သိမ်းသောသင်္ခါရတို့မှ ထွက်မြောက်ကျွတ်လွတ်လိုခြင်း နှလုံးသွင်းအမ္ဈာသယ ရှိကုန်၏၊ အလုံးစုံသော ဘဝ, ဂတိတို့၏ အပြစ်ကို ရှုမြင်ကုန်၏။"

အလုံးစုံသော အတိတ် အနာဂတ် ပစ္စုပ္ပန်တို့၌ ဖြစ်ကုန်သော ခပ်သိမ်းသော သောတာပန်, သကဒါဂါမ်, အနာဂါမ်, ရဟန္တာ, ပစ္စကဗုဒ္ဓါ, သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဘုရားရှင်တို့သည် ဤ ၆-ပါးသော အစ္ဈသယတို့ဖြင့် ပြည့်စုံခြင်းဖြင့် သာလျှင် မိမိတို့ ရောက်အပ် ရအပ်သော တရားထူးတို့သို့ ရောက်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ၆-ပါးသော အခြင်းအရာတို့ ဖြင့် ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော နှလုံးသွင်းအစ္ဈာသယရှိသူ ဖြစ်ရာ၏၊ ထို့ပြင် သမာဓိသို့ ညွှတ်သူ, သမာဓိကို အလေး အမြတ်ပြုသူ, သမာဓိသို့ ကိုင်းရှိုင်းသူ, နိဗ္ဗာန်သို့ ညွှတ်သူ, နိဗ္ဗာန်ကို အလေးအမြတ်ပြုသူ, နိဗ္ဗာန်သို့ ကိုင်းရှိုင်းသူ အဖြစ် ဖြစ်ရာ၏။

်ထိုသို့သော ယောဂီသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းတောင်းသည်ရှိသော် ဆရာသည် အောက်ပါအတိုင်း ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟော

ကြားအပ်ပေ၏။

ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာ ဟောကြားပုံ အပြား ၃–ပါး

၁။ မူလကပင် သင်ယူဖူး နှလုံးသွင်းဖူးသော ယောဂီအား တစ်ထိုင် နှစ်ထိုင်မျှ မိမိမျက်မှောက်၌ **ရွတ်ဆို**သရ**ဇ္ဈာယ်** စေ၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပေးအပ်၏ ။

၂။ အနီး၌နေသော ယောဂီအား လာတိုင်း လာတိုင်းသော ခဏ၌ ဟောအပ်၏။

၃။ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သင်ယူပြီးလျှင် တစ်ပါးသောအရပ်သို့ သွားလိုသော ယောဂီအား မကျဉ်းလွန်း မကျယ်လွန်း သည်ကိုပြု၍ ဟောအပ်၏။

ထိုဟောအပ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့တွင် – အစဉ်အားဖြင့် ရှေးဦးစွာကျရောက်သော ပထ**ီကသိုဏ်းကို ဟောသော** ဆရာသည် အောက်ပါအခြင်းအရာအတိုင်း ဟောအပ်ပေသည် –

## ပထဝီကသိုဏ်းအတွက် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားပုံ အခြင်းအရာ ၉–ပါး

(၁) ကသိုဏ်း၏ အပြစ် ၄–ပါး၊

(၂) ကသိုဏ်း ပြုလုပ်ပုံ၊

- (၃) ပြုလုပ်ပြီးသော ကသိုဏ်းကို ပွားရသောနည်း၊
- (၄) နှစ်ပါးသောနိမိတ်၊

(၅) နှစ်ပါးသောသမာဓိ၊

(၆) ၇–ပါးသော သပ္ပါယ, အသပ္ပါယ၊

(၇) ၁၀–ပါးသော အပ္ပနာကောသလ္လ (အပ္ပနာ၌ လိမ္မာကြောင်း)၊

(၈) ဝီရိယနှင့် သမာဓိ မျှသောအဖြစ်၊

(၉) အပ္ပနာ အစီအရင် ကြင်းကမ္မဋ္ဌာန်းတို့၌လည်း ထိုထိုကမ္မဋ္ဌာန်းအားလျော်စွာ ဟောအပ်၏၊ ဆရာဟောသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယောဂ်ဳပုဂ္ဂိုလ်သည် (မှတ်မိကြောင်း) နိမိတ်ကိုယူ၍ နာအပ်၏။

၁၂၃

'နိမိတ်ကိုယူ၍ ဆိုသည်မှာ'–

ဤသည်ကား အောက်ပုဒ်ဖြစ်သည်, ဤသည်ကား အထက်ပုဒ်ဖြစ်သည်, ဤသည်ကား အနက်, ဤသည် ကား ဆိုလိုသောအဓိပ္ပာယ်, ဤသည်ကား ဥပမာဖြစ်သည် ဟု ထိုထိုအခြင်းအရာတို့ကို စိတ်၌ ကောင်းစွာမှတ်သား၍ ရှိသေစွာ ကုမ္မဋ္ဌာန်ွးကို နာယူအပ်၏ ဟု ဆိုလို၏။

ထိုသို့ ရိုရိသေသေ နာယူသောယောဂီသည်သာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ကောင်းစွာယူအပ်ပြီးဖြစ်ပေ၏၊ ထိုကမ္မဋ္ဌာန်းကို အမှီပြု၍ တရားထူးကိုရခြင်းသည် ပြည့်စုံနိုင်၏၊ တစ်ပါးသောပုဂ္ဂိုလ်အား မပြည့်စုံနိုင်ပေ။

ဤသည်ကား ကမ္မဋ္ဌာန်း–၄ဝ တို့တွင် မိမိ၏စရိက်အားလျော်သော တစ်ပါးပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူ၍ ဟူ သောစကား၏ အဖွင့်ပေတည်း။

ကမ္မဋ္ဌာနဂ္ဂဟဏနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။



#### သီလအပြား သရပ်

သီလတစ်ပါး (ဧကကသီလ) – ၁ မျိုး = မိမိ၏ သီလနဟူသော သဘောလက္ခဏာအားဖြင့် တစ်ပါးတည်းသာ။ သီလ နှစ်ပါးအပြား (ဒုကသီလ) – ၇ မျိုး (a) စာရိတ္တသီလ – ဝါရိတ္တသီလ အာဘိသမာစာရိကသီလ – အာဒိဗြဟ္မစရိယကသီလ (J) (5) ဝိရတီသီလ - အဝိရတီသီလ (၄) (၅) (G) နိဿိတသီလ – အနိဿိတသီလ ကာလပရိယန္အသီလ – အာပါဏကောဋိကသီလ သပရိယန္အသီလ – အပရိယန္အသီလ  $(\gamma)$ လောက်သီလ – လောကုတ္တရာသီလ သီလ သုံးပါးအပြား (တိကသီလ) – ၅ မျိုး ဟီနသီလ – မရွိမသီလ – ပဏီတသီလ (a) (J) အတ္တာဓိပတေယျသီလ – လောကာဓိပတေယျသီလ – ဓမ္မာဓိပတေယျသီလ ပရာမဋ္အသီလ – အပရာမဋ္ဌသီလ – ပဋိပဿဒ္ဓိသီလ (၃) (ç) ဝိသုဒ္ဓသီလ – အဝိသုဒ္ဓသီလ – ဝေမတိကသီလ သေက္ခသီလ – အသေက္ခသီလ – နေဝသေက္ခနာသေက္ခသီလ (ე) သီလ လေးပါးအပြား (စတုက္ကသီလ) – ၄ မျိုး ဟာနုဘာဂိယသီလ – ဋ္ဌိတိဘာဂိယသီလ – ဝိသေသဘာဂိယသီလ – နိဗ္ဓေတာဂိယသီလ (c) ဘိက္ခုသီလ – ဘိက္ခုနီသီလ – အနုပသမ္ပန္နသီလ – ဂဟဋ္ဌသီလ (J) ပကတိသီလ – အာစာရသီလ – ဓမ္မတာသီလ – ပုဗ္ဗဟေတုကသီလ (5)ပါတိမောက္မွသံဝရသီလ – ဣန္ဒြိယသံဝရသီလ – အာဇီဝပါရိသုဒ္မွိသီလ – ပစ္စယသန္နိဿိတသီလ (9) သီလ ငါးပါးအပြား(ပဉ္စကသီလ) – ၂ မျိုး ပရိယန္တပါရိသုဒ္မွိ – အပရိယန္တပါရိသုဒ္မွိ – ပရိပုဏ္ဏပါရိသုဒ္မွိ – အပရာမဋ္ဌပါရိသုဒ္မွိ – ပဋိပဿဒ္မွိပါရိသုဒ္မွိသီလ (a) ပဟာနသီလ – ဝေရမဏိသီလ – စေတနာသီလ – သံဝရသီလ – အဝိတိက္ကမသီလ (j)

#### သမာဓိအပြား သရုပ်

သမာဓိတစ်ပါး (ဧကကသမာဓိ) – ၁ မျိုး = မိမိ၏ မပျံ့လွင့်ခြင်းလက္ခဏာအားဖြင့် တစ်ပါးတည်းသာ။ သမာဓိ နှစ်ပါးအပြား (ဒုကသမာဓိ) – ၄ မျိုး (a) ဥပစာရသမာဓိ – အပ္ပနာသမာဓိ സേന്യയക്കുട്ട് – സേനുത്ലണ്ടാക്കുട്ട് (J) သပ္ပီတိကသမာဓိ – နိပ္ပီတိကသမာဓိ (၃) သုခသဟဂတသမာဓိ – ဥပေက္ခာသဟဂတသမာဓိ (9) သမာဓိ သုံးပါးအပြား (တိကသမာဓိ) – ၄ မျိုး (c) သဝိတက္က သဝိစာရသမာဓိ – အဝိတက္က ဝိစာရမတ္တသမာဓိ – အဝိတက္က အဝိစာရသမာဓိ (j)ပီတိသဟဂတသမာဓိ – သုခသဟဂတသမာဓိ – ဥပေက္ခာသဟဂတသမာဓိ (9)ပရိတ္တသမာဓိ – မဟဂ္ဂတသမာဓိ – အပ္ပမာဏသမာဓိ (၄) သမာဓိ လေးပါးအပြား (စတုက္ကသမာဓိ) – ၆ မျိုး ဒုက္ခပဋိပဒါဒန္မွာဘိညာ – ဒုက္ခပဋိပဒါခ်ဳပ္ပါဘိညာ – သုခပဋိပဒါဒန္မာဘိညာ – သုခပဋိပဒါခ်ဳပ္ပါဘိညာ သမာဓိ (b) ပရိတ္တပရိတ္တာရမ္မဏ – ပရိတ္တအပ္မမာဏာရမ္မဏ – အပ္မမာဏပရိတ္တာရမ္မဏ – အပ္မမာဏအပ္မမာဏာရမ္မဏ သမာဓိ (J) ပထမဈာန်သမာဓိ- ဒုတိယဈာန်သမာဓိ- တတိယဈာန်သမာဓိ- စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ (စတုက္ကဈာန်အင်္ဂါအစွမ်းဖြင့်) (5) ဟာနဘာဂိယသမာဓိ – ဋိတိဘာဂိယသမာဓိ – ဝိသေသဘာဂိယသမာဓိ – နိဗ္ဓေတာဂိယသမာဓိ (9) ကာမာဝစရသမာဓိ – ရူပါဝစရသမာဓိ – အရူပါဝစရသမာဓိ – အပရိယာပန္နွသမာဓိ (ე) ဆန္ဒသမာဓိ – ဝီရိယသမာဓိ – စိတ္တသမာဓိ – ဝီမံသသမာဓိ သမာဓိ ငါးပါးအပြား (ပဉ္စကသမာဓိ) – ၁ မျိုး (ပဉ္စကဈာန်အင်္ဂါအစွမ်းဖြင့်) ပထမဈာန်သမာဓိ – ဒုတိယဈာန်သမာဓိ – တတိယဈာန်သမာဓိ – စတုတ္ထဈာန်သမာဓိ – ပဉ္စမဈာန်သမာဓိ

# အခန်း ၄။ ပထဝီကသိကာ နိခ္ခေသ (ပထဝီကသို့က်းအကြောင်း အကျယ်ပြဆို့ရှက်)

## ၅။ "သမာဓိဘာဝနာနှင့် မလျော်သောကျောင်းကို ပယ်ပြီးလျှင် လျော်သောကျောင်း၌ နေလျက်" ဟူသော ပုဒ်အဖွင့်

ဆရာနှင့်အတူ တစ်ကျောင်းတည်း၌နေကာ ကမ္မဋ္ဌာန်းနှလုံးသွင်းခြင်း၄၁ ချမ်းသာသင့်လျော်ခြင်းရှိလျှင် ရဟန်း သည် ထိုဆရာနေသောကျောင်း၌ပင်လျှင် ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ အခက်အခဲကို အပြည့်အစုံသုတ်သင်လျက် နေသင့်၏၊ အကယ်၍ ထိုကျောင်း၌ မချမ်းသာမသင့်လျော်လျှင် တစ်ဂါဝုတ်ဝေးသော အရပ်၌ဖြစ်စေ, ယူဇနာဝက်ဝေးသော အရပ်၌ဖြစ်စေ, တစ်ယူဇနာလောက်ဝေးသောအရပ်ထိဖြစ်စေ ကမ္မဋ္ဌာန်းနှလုံးသွင်းခြင်း၄၁ သင့်လျော်သော အခြားကျောင်းရှိလျှင် ထို ကျောင်း၌ နေသင့်၏။

ယင်းသို့နေခြင်း၌ အကျိုးကား– ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ တစ်စုံတစ်ခုကို ယုံမှားခြင်း သို့မဟုတ် မေ့လျော့ခြင်း ရှိသော် နံနက်စောစောကပင် ကျောင်း၌ ပြုသင့်သောကျင့်ဝတ်ကို ပြုပြီးလျှင် ကျောင်းမှထွက်ခဲ့ကာ လမ်းခုလတ်၌ ဆွမ်းခံ၍ ဆွမ်းကိစ္စပြီးဆုံးသောအခါ၌သာလျှင် ဆရာနေရာအရပ်သို့ သွား၍ ထိုနေ့တစ်နေ့လုံး ဆရာ၏အထံ၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သုတ်သင်ပြီး နေအပ်၏၊ ဒုတိယနေ့၌ ဆရာကိုရှိခိုးလျှောက်ထားကာ ဆွမ်းခံ၍ မပင်ပန်းဘဲသာလျှင် မိမိနေရာအရပ်သို့ ပြန်လာနိုင်ပေလိမ့်မည်။

အကယ်၍ တစ်ယူဇနာအကွာဝေး၌သော်လည်း ချမ်းသာသင့်လျော်သောအရပ်ကို မရနိုင်ပါမူ ယောဂီသည် ကမ္မဋ္ဌာန်း၏ အနက်အဓိပ္ပာယ် အခက်အခဲတို့ကို ဖြတ်တောက်ရှင်းလင်းကာ ဆင်ခြင်ကာမျှဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အလွန် သန့်ရှင်းစင်ကြယ်လျက် လွယ်ကူစွာထင်ပေါ် လာနိုင်အောင် ပြုပြီးလျှင် ပို၍ဝေးသော အရပ်သို့သော်လည်း သွား၍ သင့် လျော်သောကျောင်း၌ နေသင့်၏။

သင့်လျော်သောကျောင်း, မသင့်လျော်သောကျောင်းနှစ်မျိုးတို့တွင် မသင့်လျော်သောကျောင်းမည်သည် အပြစ် တစ်ဆယ့်ရှစ်မျိုးတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးနှင့်သော်လည်း ပြည့်စုံသောကျောင်းပေတည်း။

## မသင့်လျှော်သောကျောင်း တစ်ဆယ့်ရှစ်မျိုး

- (၁) ကြီးသောကျောင်း၊
- (၂) ကျောင်းသစ်၊
- (၃) အိုမင်းဆွေးမြည့်သောကျောင်း၊
- (၄) လမ်းမကြီးနှင့် နီးသောကျောင်း၊
- (၅) ကျောက်ရေကန် ရှိသောကျောင်း၊
- (၆) ဟင်းရွက်ခင်း ရှိသောကျောင်း၊
- (၇) ပန်းပင်များ ရှိသောကျောင်း၊
- (၈) သစ်သီးပင်များ ရှိသောကျောင်း၊
- (၉) အလေးအမြတ် ချီးမွမ်းအပ်သောကျောင်း၊
- (၁၀) မြို့ရွာနီးသောကျောင်း၊
- (၁၁) သစ်ပင် ဝါးပင် ပေါများသောကျောင်း၊
- (၁၂) လယ်ကွင်းနှင့် စပ်သောကျောင်း၊
- (၁၃) အချင်းချင်း မသင့်မျှသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နေသောကျောင်း၊
- (၁၄) ရေဆိပ် ကုန်းဆိပ်နီးသောကျောင်း၊
- (၁၅) တိုင်းစွန်ပြည်ဖျား၌ ရှိသောကျောင်း၊
- (၁၆) တိုင်းပြည်နယ်ခြား၌ ရှိသောကျောင်း၊
- (၁၇) မလျောက်ပတ်သောကျောင်း၊
- (၁၈) မိတ်ဆွေကောင်း မရှိသောကျောင်း။

#### (၁) ကြီးသောကျောင်း

ကြီးသောကျောင်း၌ အလိုဆန္ဒအမျိုးမျိုးရှိသော ရဟန်းတို့ စုဝေးမိကြကုန်၏၊ ထိုရဟန်းတို့သည် အချင်းချင်း ဆန့်ကျင်ကြခြင်းကြောင့် ဗောဓိယင်္ဂဏ စသောဝတ်ကို မပြုလုပ်ကြကုန်, ဗောဓိရင်ပြင် စသည်တို့ကို တံမြက်မလှည်းကြ ကုန်, သောက်ရေသုံးဆောင်ရေကို မတည်ထားကြကုန်၊ ထိုဝတ်ကြီးဝတ်ငယ် မပြုသောကျောင်း၌ ယောဂီရဟန်းသည် "ဆွမ်းခံရွာ၌ ဆွမ်းခံလှည့်လည်မည်" ဟု ကြံစည်လျက် သပိတ်သင်္ကန်းကိုယူ၍ ထွက်သောအခါ ဗောဓိယင်္ဂဏ စသော

ဝတ်ကို မပြုရသေးသည်ကို မြင်လျှင်ဖြစ်စေ, ရေအိုး၌ ရေမရှိသည်ကို မြင်လျှင်ဖြစ်စေ ဤယောဂီရဟန်းသည် ဝတ်ကို ပြုရ၏, ရေအိုးကို ရေထည့်၍ တည်ထားရ၏၊ ထိုသို့ မပြုလျှင် ဝတ်ပျက်ခြင်းကြောင့် ဒုက္ကဋ်အာပတ်သင့်၏၊ ပြုပြန် လျှင်လည်း အချိန်လွန်သွား၍ နေမြင့်မှ ဆွမ်းခံရသဖြင့် အခြားရဟန်းများအား လောင်းလှူလိုက်ကြ၍ ဆွမ်းကုန်သွား သောအခါ တစ်စုံတစ်ရာမျှ မရလိုက်တော့ပေ၊ တစ်ကိုယ်တည်း ကိန်းအောင်းရာသို့ ကပ်ပြန်လျှင်လည်း ရှင်သာမဏေ များနှင့် ရဟန်းငယ်တို့၏ ကျယ်လောင်စွာ ပြောဆိုကြသောအသံကြောင့်လည်းကောင်း, သံဃာ့အမှုကိစ္စတို့ကို ပြုလုပ် သံတို့ကြောင့်လည်းကောင်း စိတ်ပျံ့လွင့်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

ဝတ်အားလုံးကို ပြုလုပ်ပြီးသည်သာဖြစ်သည့်ပြင် ဝတ်မှကြွင်းသော အခြားထိခိုက်ခြင်းလည်း မရှိပါက ထိုသို့

သောကျောင်းကြီး၌ကား နေသင့်သေးသည်။

(၂) ကျောင်းသစ်

ကျောင်းသစ်၌ ပြုလုပ်ရန်အမှုကိစ္စ များပြား၏၊ မပြုလုပ်သောရဟန်းကို ကဲ့ရဲ့တတ်ကုန်၏၊ "အရှင်မြတ် သည် ချမ်းသာသလို ရဟန်းတရားကို အားထုတ်ပါ၊ အမှုကိစ္စကို တပည့်တော်တို့ လုပ်ကြပါမည်" ဟု ရဟန်းတို့က ပြောဆိုခွင့်ပြုထားပါမူ ထိုသို့သော ကျောင်းသစ်၌ကား နေသင့်သေး၏။

(၃) အိုမင်းဆွေးမြည့်သောကျောင်း

အိုမင်းဆွေးမြည့်သောကျောင်း၌ သုတ်သင်ပြုပြင်ဖွယ်ရာ များစွာရှိသည်၊ အနည်းဆုံး မိမိ၏အိပ်ရာနေရာမျှ ကိုသော်လည်း မသုတ်သင်မပြုပြင်သော ရဟန်းကို ကဲ့ရဲ့တတ်ကုန်၏၊ သုတ်သင်ပြုပြင်သော ရဟန်းအား ကမ္မဋ္ဌာန်း ဆုတ်ယုတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၄) လမ်းမကြီးနှင့် နီးသောကျောင်း

လမ်းမကြီးနှင့် နီးသောကျောင်း၌ နေ့ရောညဉ့်ပါ အာဂန္တုများ လာရောက် စုဝေးကြကုန်၏၊ အချိန်မဲ့ခါကျမှ လာသော အာဂန္တုတို့အား မိမိ၏အိပ်ရာနေရာကိုပေး၍ မိမိကမူ သစ်ပင်ရင်း၌ဖြစ်စေ ကျောက်ဖျာပေါ်၌ဖြစ်စေ နေရ၏၊ နောက်တစ်နေ့၌လည်း ထို့အတူပင် နေရပြန်၏၊ ထို့ကြောင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်ရန် အခွင့်မရတော့ပေ၊ ဤကဲ့သို့ အာဂန္တုကြောင့် နေရာကျဉ်းကျပ်ခြင်း မရှိပါမူ- ထိုသို့သော လမ်းမကြီးနှင့် နီးသောကျောင်း၌ကား နေသင့်သေး၏။

(၅) ကျောက်ရေကန် ရှိသောကျောင်း

ကျောက်ရေကန်ရှိသောကျောင်း၌ ရေခပ်ရန်လူအများ လာရောက်စုဝေးကြ၏၊ မြို့၌သီတင်းသုံးသော မင်းဆရာ မထေရ်တို့၏ အနီးနေတပည့်တို့သည် သင်္ကန်းဆိုးရန်ကိစ္စအတွက် လာကြကုန်၏၊ ဆိုးရေအိုး, သစ်သားဆိုးရေကျင်း, ဆိုးရေကြိုရန်နေရာ စသည်တို့ကို မေးမြန်းလျှင် ထိုရဟန်းတို့အား ဤမည် ဤမည်သော အရပ်၌ ဟု ပြရကုန်၏။ ဤသို့ အခါခပ်သိမ်းလည်း အမြဲကြောင့်ကြစိုက်နေရ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၆) ဟင်းရွက်အမျိုးမျိုး ရှိသောကျောင်း

ဟင်းရွက်အမျိုးမျိုးရှိသောကျောင်း၌ ထိုရဟန်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံကိုယူ၍ နေ့သန့်ရာ၌နေစဉ် အနီးအပါး၌ ဟင်းရွက်ခူးသောအမျိုးသမီးတို့သည် သီချင်းဆိုကာ ဟင်းရွက်ခူးကြလျက် ဝိသဘာဂအသံထိခိုက်ခြင်းဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်း ၏ အန္တရာယ်ကို ပြုကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၇) ပန်းပင်များ ရှိသောကျောင်း

ပန်းအမျိုးမျိုးတို့ ဝေဝေဆာဆာပွင့်လျက် ရှိသောကျောင်း၌လည်း ထိုဟင်းရွက်ခင်း ရှိသောကျောင်း၌ တွေ့ကြုံ ရတတ်သော သဘောရှိသည်သာလျှင်ဖြစ်သော ဘေးရန်အန္တရာယ်ကို တွေ့ကြုံရတတ်၏ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၈) သီးပင်အမျိုးမျိုး ရှိသောကျောင်း

သရက် သပြေ ပိန္နဲစသော သီးပင်အမျိုးမျိုး ရှိသောကျောင်း၌ သစ်သီးလိုချင်သောသူတို့သည် လာ၍တောင်း ကြကုန်၏၊ မပေးသောရဟန်းအား စိတ်ဆိုးကြကုန်၏၊ အနိုင်အထက်လည်း ယူကြကုန်၏၊ ညနေချမ်းအခါဝယ် ကျောင်း၏အလယ်၌ စင်္ကြံလျှောက်သောရဟန်းသည် ထိုသစ်သီးဆွတ်နေသူတို့ကိုမြင်၍ "ဥပါသကာတို့ အဘယ် ကြောင့် ဤသို့ ပြုလုပ်ကြသနည်း" ဟု ပြောဆိုလျှင် အလိုရှိတိုင်း ဆဲရေးတတ်ကြကုန်၏၊ ထိုရဟန်းကို ထိုကျောင်း၌ မနေနိုင်အောင်လည်း လုံ့လပြုတတ်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။ (၉) လူတို့ အလေးအမြတ် ချီးမွမ်းအပ်သောကျောင်း

ဆည်းကပ်ခြင်း စသည်ဖြင့် တောင့်တအပ်သော လူတို့အလေးအမြတ် သမုတ်ထားသော ဒက္ခိဏဂိရိကျောင်း၊ ဟတ္ထိကုစ္ဆိကျောင်း၊ စေတိယဂိရိကျောင်း၊ စိတ္တလပဗ္ဗတကျောင်းတို့နှင့် အလားတူသော ကျောင်းမျိုး၌ နေသော ရဟန်း တို့ကို "ဤအရှင်သည် ရဟန္တာပေတည်း" ဟု ချီးမွမ်း၍ ရှိခိုးကန်တော့လိုကုန်သော လူတို့သည် ထက်ဝန်းကျင်မှ စုရုံး လာရောက်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုယောဂီအား မချမ်းသာပေ၊ သို့ရာတွင် ထိုကျောင်းနှင့် သင့်လျော်လျောက်ပတ် သော ယောဂီသည်ကား နေ့အခါ အခြားနေရာသို့ သွားနေ၍ ညအခါ ထိုကျောင်း၌ နေအပ်၏။

(၁၀) မြို့ရွာနီးသောကျောင်း

မြို့ရွာနီးသောကျောင်း၌ ဝိသဘာဂအာရုံတို့ ထင်ပေါ်လာကုန်၏၊ ရေခပ်ကျွန်မတို့သည်လည်း ရေအိုးတို့ဖြင့် ပွတ်တိုက်တိုးဝှေ့ကုန်လျက် သွားကုန်၏၊ ဘေးသို့ဖယ်၍ လမ်းမပေးကုန်၊ အစိုးရလူတို့သည်လည်း ကျောင်းတိုက် အလယ်၌ တင်းတိမ်လိုက်ကာကို ကာရုံ၍ နေတတ်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၁) သစ်တောဝါးတောကို မိုသောကျောင်း

သစ်တောဝါးတောကို မှီသောကျောင်း၌, ထင်းနှင့်အိမ်စသော အဆောက်အဦး၏အစိတ်အပိုင်း ပြုလုပ်ရန် လျော်သော သစ်ပင်ဝါးပင်တို့ပေါများသောကျောင်း၌ ထင်းနွေသူအမျိုးသမီးတို့သည် ရှေး၌ဆိုခဲ့ပြီးသော ဟင်းရွက်ရူး အမျိုးသမီးတို့ကဲ့သို့ ကမ္မဋ္ဌာန်းနှလုံးသွင်းခြင်းငှာ မချမ်းသာခြင်းကို ပြုတတ်ကုန်၏၊ "ကျောင်း၌ ရှိသော သစ်ပင်တို့ကို ခုတ်ဖြတ်၍ အိမ်တို့ကို ဆောက်လုပ်ကြကုန်အံ့" ဟု ကြံကာ လူတို့သည် လာ၍ ထိုသစ်ပင်တို့ကို ခုတ်ဖြတ်ကြကုန်၏။ အကယ်၍ အဆောင်မှထွက်၍ ကျောင်း၏အလယ်၌ စင်္ကံလျှောက်နေစဉ် ထိုလူတို့ကို မြင်၍ "ဥပါသကာတို့ အဘယ် ကြောင့် ဤသို့ ပြုလုပ်ကြသနည်း" ဟု ပြောဆိုငြားအံ့၊ ထိုလူတို့သည် အလိုရှိတိုင်း ဆဲရေးတတ်ကုန်၏၊ ထိုရဟန်းကို ထိုကျောင်း၌ မနေနိုင်အောင်လည်း အားထုတ်တတ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၂) လယ်ကွင်းနှင့် စပ်သောကျောင်း

ပတ်ဝန်းကျင်၌ လယ်များဝန်းရံလျက် လယ်ကွင်းနှင့် စပ်သောကျောင်း၌ လူတို့သည် ကျောင်း<mark>တိုက်၏ အလယ်</mark> ၌ပင်လျှင် ကောက်နယ်တလင်းကို ပြုလုပ်၍ နယ်ကြကုန်၏၊ ကျောင်းဦးတို့၌လည်း အိပ်ကြကုန်၏၊ အခြားတစ်ပါး များစွာသော မချမ်းသာမှုကိုလည်း ပြုလုပ်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

အကြင်ကျောင်း၌ သံဃာ့အသုံးအဆောင်ဖြစ်သော များစွာသော လယ်ယာ,ရေတို့ ရှိ၏၊ အာရမ်စောင့်တို့သည် ဒါယကာတို့၏ နွားတို့ကို ကောက်တို့ကိုမစားစေရန် ပိတ်ဆို့ကြ၏၊ ဒါယကာတို့၏ လယ်ရေပေးလှည့်ကို တားမြစ် ကြ၏၊ ထို့ကြောင့် ဒါယကာတို့နှင့် အခြင်းများကြကုန်၏၊ ရဟန်းတို့က ဖြေရှင်းကြရကုန်၏၊ လူတို့က တိုင်တန်းကြ သဖြင့် မင်း, မင်း၏ အမတ်ကြီးတို့၏ အိမ်သို့သွားကြရ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌လည်း မနေသင့်ပေ။

(၁၃) အချင်းချင်း မသင့်မျှသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ နေသောကျောင်း

အချင်းချင်း မသင့်မျှသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ ရှိသောကျောင်း၌ အချင်းချင်း သဘောမမျှသဖြင့် ရန်သူဖြစ်နေသော ရဟန်းတို့သည် ငြင်းခုန်ခိုက်ရန်အမှုကို ပြုကြသောအခါ "အရှင်ဘုရားတို့ ဤသို့မပြုကြကုန်လင့်" ဟု ယောဂီရဟန်း က ဖြန်ဖြေတားမြစ်လျှင် "ဤပံသုကူဓုတင်ဆောင် ရဟန်းရောက်လာသောအခါမှစ၍ ငါတို့ပျက်စီးရလေပြီ" ဟု ပြော ဆိုတတ်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၄) ရေဆိပ်ကုန်းဆိပ် နီးသောကျောင်း

ရေဆိပ်ကုန်းဆိပ် နီးသောကျောင်း၌ အမြဲမပြတ် လှေလှည်းတို့ဖြင့် လာကြသောလူတို့သည် "တည်းခွင့်ပေးပါ, သောက်ရေပေးပါ, ဆားပေးပါ" ဟု ပြောဆိုတောင်းရမ်းကာ ဆက်စပ်မှီခိုကြကုန်လျက် မချမ်းသာမှုကို ပြုကြကုန်၏ မ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၅) တိုင်းစွန်ပြည်ဖျား၌ ရှိသောကျောင်း

တိုင်းစွန်ပြည်ဖျား၌ ရှိသောကျောင်းဝယ် လူတို့သည် ရတနာသုံးပါးတို့၌ မကြည်ညိုတတ်ကြကုန်၊ <mark>ထို့ကြောင့်</mark> ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၆) တိုင်းပြည်နယ်ခြား၌ ရှိသောကျောင်း

တိုင်းပြည်နယ်ခြားအနီး၌ရှိသော ကျောင်းဝယ် မင်းဘေးသင့်တတ်၏၊ ထိုအရပ်ကို မင်းတစ်ပါးက သူ၏ အာဏာ၌ မတည် ဟု ယူဆကာ ရိုက်နှက်ပုတ်ခတ်၏၊ အခြားမင်းတစ်ပါးကလည်း သူ၏အာဏာ၌ မတည် ဟု ယူဆ ကာ ရိုက်နှက်ပုတ်ခတ်၏၊ ထိုမင်းနှစ်ပါးတို့၏နှစ်နိုင်ငံတို့တွင် ရဟန်းသည် တစ်ခါတစ်ရံ ဤမင်း၏နိုင်ငံ၌, တစ်ခါ ၁၂၈ ဓမ္မီဗျူဟာ

တစ်ရံ ထိုမင်း၏နိုင်ငံ၌ လှည့်လည်သွားလာသည်ရှိသော် ထိုရဟန်းကို သူလျှိုဟု ထင်မှတ်ကြခြင်းကြောင့် ရဟန်းကို ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်စေတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၇) မလျောက်ပတ်သောကျောင်း

မလျောက်ပတ်သောကျောင်း ဟူသည် ဝိသဘာဂရူပါရံ စသည်တို့၏ လှည့်လည်သွားလာခြင်းကြောင့်ဖြစ်စေ၊

ဘီလူးသိမ်းဆည်းထားသောကြောင့်ဖြစ်စေ မလျောက်ပတ်သောကျောင်းပေတည်း။

မလျောက်ပတ်ပုံ၌ သာဓကဝတ္ထု မထေရ်တစ်ပါးသည် တောကျောင်း၌နေစဉ် ကျောင်းတံခါး၌ ဘီလူးမတစ် ယောက်ရပ်လျက် သီချင်းဆို၏၊ မထေရ်သည် ထွက်၍ တံခါး၌ ရပ်နေ၏၊ ဘီလူးမသည် သွား၍ စင်္ကြံဦး၌ သီချင်းဆို ပြန်၏၊ မထေရ်သည်လည်း စင်္ကြံဦးသို့ သွားပြန်၏၊ ဘီလူးမသည် အသူတစ်ရာနက်သော ချောက်ကမ်းပါးထိပ်၌ ရပ်လျက် သီချင်းဆိုပြန်၏၊ မထေရ်သည် ပြန်လှည့်လာ၏၊ ထိုအခါ ဘီလူးမသည် လျင်မြန်စွာလာ၍ မထေရ်၏ပုခုံးကို ကိုင်လျက် "အရှင်ဘုရား သင်လိုရဟန်းတို့ကို အကျွန်ုပ်စားခဲ့သည်မှာ တစ်ယောက်လည်းမက နှစ်ယောက်လည်းမက များလုပြီ" ဟု ဆိုလေ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်းမျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

(၁၈) မိတ်ဆွေကောင်း မရှိသောကျောင်း

မိတ်ဆွေကောင်းတို့ကို မရသောကျောင်းဟူသည် မိတ်ဆွေကောင်းဖြစ်သော ဆရာကိုဖြစ်စေ, ဆရာနှင့်တူသူကို ဖြစ်စေ, ဥပစ္ဈာယ်ကိုဖြစ်စေ, ဥပစ္ဈာယ်နှင့်တူသူကိုဖြစ်စေ မရနိုင်သောကျောင်းမျိုးတည်း၊ ယင်းကျောင်း၌ ထိုမိတ်ဆွေ ကောင်းတို့ကို မရခြင်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်ရာ၌ ကြီးမားသောအပြစ် စင်စစ်ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ထိုကျောင်း မျိုး၌ မနေသင့်ပေ။

# သင့်လျှော်လျှောက်ပတ်သောကျောင်း

အင်္ဂါငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသောကျောင်းသည် သင့်လျော်သောကျောင်း မည်၏။

(၁) ကျောင်းသည် ဆွမ်းခံရွာနှင့် နီးလည်း မနီးလွန်း, ဝေးလည်း မဝေးလွန်း၊ ဆွမ်းခံရွာသို့ သွားလာရေးအတွက် ဘေးရန်စသည် ကင်းရှင်းသောလမ်းရှိခြင်းကြောင့် သွားလာရန် သင့်လျော်လျောက်ပတ် ပြည့်စုံကောင်းမြတ်၏။

(၂) နေ့အခါ၌ လူတို့နှင့် မရောပြွမ်း၊ ညဉ့်အခါ၌ လူသံတိတ်ဆိတ်၏၊ အုတ်အော်သောင်းတင်း ဆူညံခြင်းလည်း

(၃) မှက်၊ ခြင်၊ လေ၊ နေပူ၊ မြွေ၊ ကင်းတို့၏ ကိုက်ခဲ့ထိပါးခြင်းအတွေ့တို့ မရှိပေ။

(၄) ထိုကျောင်း၌နေသော ယောဂီရဟန်းအား သင်္ကန်း၊ ဆွမ်း၊ ကျောင်းနှင့် သူနာ၏အထောက်အပံ့ကာကွယ်ရေးဆေး

တို့သည် မပင်ပန်းဘဲ လွယ်ကူစွာသာလျှင် ဖြစ်ပေါ်ကုန်၏။

(၅) ထိုကျောင်း၌ ပရိယတ်ကျမ်းဂန်များစွာကို ကြားနာသင်ယူပြီးဖြစ်ကုန်သော, ပရိယတ္တိဓမ္မကို နှုတ်ထက်ရွရွဆောင် ထားကြကုန်သော, သုတ်အဘိဓမ္မာဟူသော ဓမ္မကိုဆောင်ကုန်သော, ဝိနည်းကိုဆောင်ကုန်သော, သုတ်၊ အဘိဓမ္မာ၊ ဝိနည်းတို့၏မာတိကာကို ဆောင်ကုန်သော, ခိုင်မြဲသောသီလ စသောဂုဏ်ထူး ရှိကုန်သော ရဟန်း တော်တို့ သီတင်းသုံးနေထိုင်ကြကုန်၏၊ ယောဂီရဟန်းအား ထိုအရှင်တို့သည် မဖွင့်ရသေးသော အနက်ကိုလည်း ဖွင့်ပြကုန်၏, ပေါ်လွင်အောင် မပြုရသေးသည်ကိုလည်း ပေါ်လွင်အောင် ပြုပေးကုန်၏, များစွာသော သံသယ ဖြစ်ဖွယ်ရာ ခက်ခဲသောပါဠိတို့၌လည်း သံသယကို ပယ်ဖျောက်ပေးကုန်၏။

ဤသို့လျှင် အင်္ဂါငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသောကျောင်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းစီးဖြန်းရန် သင့်လျော်လျောက်ပတ်၏။

## ဗလိဗောငေယ်တို့ကို ပြတ်ခြင်း

သင့်လျော်သောကျောင်း၌ နေသောယောဂီရဟန်းသည် ပလိဗောဓငယ်တို့ကိုလည်း ပယ်ဖြတ်အပ်ကုန်၏၊ ပလိဗောဓငယ်တို့ဟူသည် –

(၁) ရှည်သော ဆံပင်, ခြေသည်းလက်သည်းနှင့် မုတ်ဆိတ်ကျင်စွယ်တို့ကို ဖြတ်အပ်ကုန်၏။

(၂) ဆွေးမြည့်သောသင်္ကန်းတို့ကို ခိုင်မြဲအောင် ဖာထေးခြင်း၊ စုတ်ပြတ်ရာ၌ ချုပ်စပ်ခြင်းအမှုတို့ကို ပြုအပ်၏။

(၃) သဝိတ်၌ အညစ်အကြေးရှိလျှင် သဝိတ်ကို မီးထပ်၍ ဖုတ်အပ်၏။

(၄) ညောင်စောင်းအင်းပျဉ် စသည်တို့ကို သုတ်သင်အပ်ကုန်၏။

## ဘာဝနာပွားခြင်း အခ်ီအရင်

ပလိဗောငေယ်ကို ဖြတ်ပြီးသောယောဂီသည် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီးနောက် ဆွမ်းဆီယစ်ခြင်းကို ပယ်<mark>ဖျောက်ပြီးလျှင်</mark> လူသူတိတ်ဆိတ်သောအရပ်၌ ချမ်းသာစွာထိုင်လျက် ပြုပြင်စီရင်ထားအပ်သောမြေ၌ဖြစ်စေ, ပြုပြင်စီရင်ခြင်း မရှိသော ပကတိမြေ၌ဖြစ်စေ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ကို ယူအပ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

အကြင်ရဟန်းသည် အတိတ်ဘဝ၌ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာသာသနာတော်၌ ဖြစ်စေ၊ ရသေ့ရဟန်းအဖြစ်၌ ဖြစ်စေ ရဟန်း ပြု၍ ပထဝီကသိုဏ်း၌ စတုက္ကဈာန် ပဉ္စကဈာန်တို့ကို ဖြစ်စေဖူး၏၊ ဤသို့သဘောရှိသော သမထဘာဝနာတည်း ဟူသော ကောင်းမှုရှိသော အားကြီးသောအကြောင်းအထောက်အပံ့နှင့် ပြည့်စုံသောယောဂီ (အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်)အား ပြုပြင်စီရင်ခြင်း မရှိသော ပကတိမြေပြင်၌ဖြစ်စေ, လယ်ထွန်ထားရာအရပ်၌ဖြစ်စေ, ကောက်နယ်တလင်း ဝန်း၌ဖြစ်စေ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ဖြစ်ပေါ်၏။

သာဓက – မလ္လကမထေရ်အရှင်အား လယ်ထွန်ထားရာအရပ်၌ ကြည့်စဉ် ထိုထွန်ထားရာအရပ် အတိုင်းအရှည် ရှိသော ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ဖြစ်ပေါ်လေသည်၊ မထေရ်သည် ထိုနိမိတ်ကို ပွားစေပြီးလျှင် ပဉ္စကဈာန်တို့ကို ဖြစ်စေ၍

စျာန်ကို အခြေခံပြုကာ ဝိပဿနာကို ဖြစ်စေ၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လေ၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း သမထဘာဝနာကုသိုလ်ဟူသော လွန်ကဲသောကောင်းမှုကို မပြုဖူးသောယောဂီ (အဓိကာရ ဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်)သည်ကား ဆရာ၏အထံ၌ သင်ယူခဲ့သော ကမ္မဋ္ဌာန်းအစီအရင်ကို မချွတ်မယွင်းစေဘဲ ကသိုဏ်း၏ အပြစ်လေးပါးတို့ကို ရောင်လျက် ကသိုဏ်းဝန်းကို ပြုလုပ်အပ်၏၊ ကသိုဏ်း၏အပြစ်တို့သည် အညို အဝါ အနီ အဖြူရောင်ရှိသော မြေတို့နှင့် ရောသောအားဖြင့် လေးပါးရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် အညိုရောင်စသည့် အဆင်းရှိသော မြေကို မယူမူ၍ ဂင်္ဂါမြစ်ရေဖြင့် တိုက်စားထားရာ ကမ်းပါးအရပ်၌ရှိသော မြေနှင့်တူသည့် အရုဏ်ရောင်ရှိသော မြေညှာ်ဖြင့် ကသိုဏ်းဝန်းကို ပြုလုပ်အပ်၏။

ကသိုဏ်းဝန်းပြုလုပ်ပုံ

ထိုကသိုဏ်းဝန်းကိုလည်း ကျောင်းတိုက်အလယ် သာမဏေ စသည်တို့၏ သွားလာရာအရပ်၌ မပြုလုပ်သင့်ပေ၊ ကျောင်းတိုက်အစွန် ဖုံးကွယ်လျှို့ဝှက်ရာအရပ်၌သော်လည်းကောင်း, တောင်ဝှမ်း၌သော်လည်းကောင်း, သစ်ရွက်မိုး ကျောင်း၌သော်လည်းကောင်း ပြုလုပ်ရမည်။

ဝန်းကိုဖြစ်စေ ပြုလုပ်အပ်၏။

ထိုကသိုဏ်းဝန်း ၂–မျိုးတို့တွင် –

ရွှေ့ပြောင်း၍ ရစကောင်းသော ကသိုဏ်းဝန်းကို တုတ်တံ ၄–ချောင်းတို့၌ အဝတ်နွမ်းစကိုဖြစ်စေ, သားရေကို ဖြစ်စေ, သပေါ့ဖျာကိုဖြစ်စေ ချည်နောင်ပြီးလျှင် ထိုအဝတ်နွမ်းစ စသည်အပေါ်၌ မြက်, သစ်မြစ်, ကျောက်စရစ်, အိုးခြမ်း စသည်တို့ကို ရွေးကောက်ဖယ်ထားသော, ကောင်းစွာနယ်ထားသော မြေညက်ဖြင့် စကောငယ် သို့မဟုတ် စလောင်းဖုံး ကြီး ပမာဏရှိသော အဝန်းအဝိုင်းကို လိမ်းကျံ၍ ပြုလုပ်အပ်၏၊ ထိုရွှေ့ပြောင်း၍ ရစကောင်းသော ကသိုဏ်းဝန်းကို စတင်ရှုသောအခါမှာ မြေပြင်၌ ဖြန့်၍ ကြည့်ရှုအပ်၏။

ထိုအရပ်၌ အမြဲတည်သော ကသိုဏ်းဝန်းကိုမူ မြေပြင်၌ ပဒုမ္မာကြာချပ်သဏ္ဌာန်ဖြင့် သစ်ငုတ်တို့ကို စိုက်ပြီး လျှင် နွယ်တို့ဖြင့် ဖွဲ့ယှက်ချည်နှောင်၍ ပြုလုပ်အပ်၏၊ အကယ်၍ အရဏ်ရောင်မြေညက်သည် မလောက်ငြားအံ့, အောက်၌ အခြားမြေကို ထည့်၍ အထက်၌ ကောင်းစွာသုတ်သင်ထားသော အရဏ်ရောင်မြေညက်ဖြင့် အချင်းတစ်ထွာ

နှင့် လက်လေးသစ်ရှိသော မြေအဝန်းအဝိုင်းကို ပြုလုပ်အပ်၏။

ထိုအချင်းတစ်ထွာနှင့် လက်လေးသစ်ပမာဏကို အဆင်းမတူသော အခြားမြေညက်ဖြင့် အပိုင်းအခြားပြုပြီး လျှင် (စန္ဒကူးစသော သစ်သားလက်ဝါးသည် အရုဏ်ရောင်အဆင်းနှင့် သဘောမတူသော အဆင်းကို ဖြစ်ပေါ် စေတတ် သောကြောင့် ထိုသစ်သားလက်ဝါးကို မယူဘဲ) ကျောက်လက်ဝါးဖြင့် ပွတ်တိုက်၍ ညီညာသောစည်အပြင်နှင့် တူအောင် ပြုအပ်၏၊ ထိုသို့ ပြုပြီးလျှင် ထိုကသိုဏ်းဝန်း ထားရာအရပ်ကို တံမြက်လှည်းထားအပ်၏။

နေရာယူပုံ ရေမိုးချိုးကာ ပြန်လာပြီးလျှင် ကသိုဏ်းဝန်းမှ နှစ်တောင့်ထွာအကွာအရပ်ဝယ် ခင်းထားသော တစ်ထွာနှင့် လက်လေးသစ်အမြင့်ရှိသော ညီညီညာညာချထားသော အင်းပျဉ်၌ ထိုင်အပ်၏၊ နှစ်တောင့်ထွာထက် ဝေးသောအရပ်၌ ထိုင်လျှင် ကသိုဏ်းဝန်း မထင်ပေ၊ နှစ်တောင့်ထွာထက် နီးသောအရပ်၌ ထိုင်လျှင် ကသိုဏ်း၏အပြစ်တို့ ထင်ကုန်၏။

ဓမ္မဗျူဟာ ၁၃၀

တစ်ထွာနှင့်လက်လေးသစ် အမြင့်ရှိသောအင်းပျဉ်ထက် မြင့်သောအင်းပျဉ်၌ ထိုင်လျှင် ယောဂီသည် လည်ကို အောက်သို့ညွတ်၍ ကြည့်ရသည်၊ ထိုပမာဏအောက် နိမ့်သောအင်းပျဉ်၌ ထိုင်လျှင် ယောဂီအား ဒူးဆစ်တို့ နာကျင် ကုန်၏။

ကာမဂုဏ်တို့၏ အပြစ်ကို ဆင်ခြင်ခြင်းနှင့် ရတနာသုံးပါး၏ ဂုဏ်ကို အောက်မေ့ခြင်း

နေရာ၌ ထိုင်ပြီးလျှင် "ကာမဂုဏ်တို့သည် သာယာဖွယ် မရှိကုန်" ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ကာမဂုဏ်တို့ ၏ အပြစ်ကို ဆင်ခြင်၍ ကာမဂုဏ်တို့မှ ထွက်မြောက်ကြောင်းဖြစ်သည့်ပြင် ဒုက္ခအလုံးစုံကို လွန်မြောက်ခြင်း၏ အကြောင်း လည်းဖြစ်သော ဈာန်၌ အလိုဆန္ဒကို ဖြစ်ပေါ် စေလျက် ဘုရားဂုဏ် တရားဂုဏ် သံဃာ့ဂုဏ်တို့ကို အဖန်ဖန်အောက်မေ့ ခြင်းဖြင့် နှစ်သက်ဝမ်းမြှောက်ခြင်းကို ဖြစ်စေ၍ "ယခု ငါကျင့်မည့်အကျင့်သည် အလုံးစုံသောဘုရား ပစ္စေကဗုဒ္ဓါနှင့် အရိယာသာဝကတို့ ကျင့်ကြသည့် အကျင့်ပေတည်း" ဟု အကျင့်၌ ရိသေလေးစားခြင်းကို ဖြစ်စေလျက် "စိတ္တဝိဝေက စသော ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော ချမ်းသာဟူသောအရသာကို ရရှိပေတော့မည်" ဟု တက်ကြွသောလုံ့လကို ဖြစ်စေပြီး လျှင် မျက်စိတို့ကို ညီညီမျှမျှဖွင့်၍ ပထဝီကသိုဏ်း၌ နိမိတ်ကိုယူ၍ စိတ်ဖြင့်မှတ်လျက် ပွားအပ်၏။

ကသိုဏ်းဝန်းကို ကြည့်နည်း

မျက်စိကိုဖွင့်လွန်းသော ယောဂီအား မျက်စိပင်ပန်း၏, ကသိုဏ်းဝန်းသည်လည်း အလွန်ထင်ရှား၏၊ ထို့ကြောင့် ယောဂီအား နိမိတ် မဖြစ်ပေါ် တတ်ပေ၊ အလွန်မှေးမှေးဖွင့်သော ယောဂီအား ကသိုဏ်းဝန်းလည်း မထင်ရှား, စိတ် လည်း တွန့်ဆုတ်၏၊ ထိုယောဂီအားလည်း နိမိတ် မဖြစ်ပေါ် တတ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ကြေးမုံပြင်၌ မျက်နှာရိပ်ကို ကြည့် သောသူကဲ့သို့ ညီမျှသော အခြင်းအရာအားဖြင့် မျက်စိတို့ကိုဖွင့်၍ နိမိတ်ကိုယူလျက် ပွားအပ်၏။

စီးဖြန်းပုံ

ပထဝီကသိုဏ်းဝန်း၏ အဆင်းကို မဆင်ခြင်အပ်ပေ, ခက်မာခြင်းလက္ခဏာကိုလည်း နှလုံးမသွင်းအပ်ပေ၊ စင်စစ်မှု အဆင်းကိုမလွှတ်ဘဲ အဆင်း၏မှီရာ ပထဝီနှင့်တူသော အခြင်းအရာရှိသည်ကိုပြု၍ ပထဝီဓာတ်၏ သတ္တိလွန်ကဲ

သောကြောင့် ပထဝီဟူသော ဝေါဟာရပညတ်၌ စိတ်ကိုထား၍ နှလုံးသွင်းအပ်၏။

ပထဝီ, မဟီ, မေဒိနီ, ဘူမိ, ဝသုဓာ, ဝသုန္တရာ(မြေ) ဤသို့အစရှိသော မြေ၏အမည်တို့တွင် ယောဂီရွတ်ဆို လိုသော့, ထိုယောဂီအား ရှေးကမှတ်ယူဖူးသော အမှတ်သညာ၏အစွမ်းအားဖြင့် လျော်လည်းလျော်သော အမည်ကို ရုတ်ဆိုအပ်၏၊ စင်စစ် အသင့်လျော်ဆုံးမှာ ပထဝီ ဟူသော ဤအမည်သည်သာလျှင် ထင်ရှားသောကြောင့် ယင်း အမည်၏ အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် "ပထဝီ ပထဝီ = မြေ မြေ"ဟု ပွားစေအပ်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ပေါ် အောင် အားထုတ်ပုံ

မျက်စိကို ရံခါဖွင့်၍ ရံခါမှိတ်၍ ဆင်ခြင်နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ဥဂ္ဂဟနိမိတ် မဖြစ်ပေါ်သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး အကြိမ်တစ်ရာ အကြိမ်တစ်ထောင်ဖြစ်စေ ထိုထက်ပိုလွန်၍ပင်ဖြစ်စေ ဤဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့်သာလျှင် ပွားအပ်၏။

ဤဆိုခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ပွားစေသောရဟန်းအား မျက်စိမှိတ်၍ ဆင်ခြင်စဉ် မျက်စိဖွင့်၍ ဆင်ခြင်သောအခါ၌ ကဲ့သို့ပင် စိတ်၌ ပထဝီကသိုဏ်းဝန်း ထင်ပေါ်လာ၏၊ ထိုအခါ၌ ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်သည် မည်၏။

ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ်ပေါ် အောင် အားထုတ်ပုံ

. ထိုဥဂ္ဂဟနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်လာသော အခါမှစ၍ ထိုကသိုဏ်းဝန်းပုံရှိရာ အရပ်၌ မနေသင့်တော့ပေ၊ မိမိနေရာ ကျောင်းခန်းသို့ဝင်၍ ထိုကျောင်းခန်း၌ ထိုင်လျက် ပွားအပ်၏၊ ယောဂီသည် ခြေဆေးခြင်းကိစ္စကြောင့် အချိန်မကုန်စေ ရန် လွှာချင်းဖိနပ်နှင့် ဘေးရန်ကို ကာကွယ်တားဆီးရန် တောင်ဝှေးကို အလိုရှိအပ်၏၊ အကယ်၍ နုသေးသောသမာဓိ သည် မလျောက်ပတ်သော အကြောင်းတစ်စုံတစ်ရာကြောင့် ပျက်သွားလျှင် ယောဂီသည် ဖိနပ်စီးလျက် တောင်ဝှေးကို ယူကာ ကသိုဏ်းဝန်းရှိရာ အရပ်သို့ သွား၍ နိမိတ်ကို ယူပြီးလျှင် ပြန်လာ၍ ချမ်းသာစွာထိုင်လျက် ပွားအပ်၏၊ အကြိမ်ကြိမ်အဖန်ဖန် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ သမ္မာသင်္ကပွ ဟူသော ကြံစည်မှုဖြင့် ထုနှက်သလို နှလုံးသွင်းခြင်း, အထူး ကြံစည်မှုဖြင့် လှည့်ပတ်၍ ထုနှက်သလို အဖန်ဖန် နှလုံးသွင်းခြင်းကို ပြုအပ်၏။

ဤအတိုင်း ပြုလုပ်သော ယောဂီအား ဘာဝနာအစဉ်အားဖြင့် နီဝရဏတို့သည် ကွာကုန်၏၊ ကိလေသာတို့ သည် ငြိမ်ဝပ်ကုန်၏၊ ဥပစာရသမာဓိသည် စိတ်ကိုကောင်းစွာ ထားအပ်၏၊ (ဝါ– ဥပစာရသမာဓိဖြင့် စိတ်သည် တည်

ကြည်၏)၊ ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ်ပေါ် လာ၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘ၁ဂနိမိတ်၏ ထူးခြားချက်

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်၌ ကသိုဏ်း၏လက်ချောင်းရာ လက်ဖနောင့်ရာ စသောအပြစ်သည် ထင်ရှား၏၊ ပဋိဘာဂနိမိတ် သည် အိမ်မှထုတ်အပ်သော ကြေးမုံဝိုင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, ကောင်းစွာဆေးကြောပွတ်တိုက်အပ်ပြီးသော ခရသင်းခွက် ကဲ့သို့လည်းကောင်း, တိမ်တိုက်ကြားမှ ထွက်လာသော လဝန်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း, မိုးတိမ်ဝ၌ ပျံနေသော ဥဗျိုင်း

ကဲ့သို့ လည်းကောင်း ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ကိုထွင်းဖောက်၍ ထွက်လာသကဲ့သို့ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ထက် အဆအရာအထောင်မက ထက်ဝန်းကျင် အလွန်စင်ကြယ်လျက် ထင်လာ၏။

ထို့ပြင် အလွန်စင်ကြယ်စွာထင်လာသော ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်သည် အဆင်းနှင့် ပုံသဏ္ဌာန် မရှိပေ၊ အကယ်၍ အဆင်းနှင့်ပုံသဏ္ဌာန်သဘာ ရှိငြားအံ့၊ စက္စုဝိညာဏ်ဖြင့် သိစကောင်းရာ၏, ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသည်ဖြစ်၍ လက္ခဏာ ရေးသုံးပါးဖြင့် သုံးသပ်နိုင်ကောင်းရာ၏၊ သို့သော် ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ထိုသို့သဘောရှိသည်ကား မဟုတ်ပေ၊ ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ဥပစာရသမာဓိကိုရသော ယောဂီအား ထင်သောအခြင်းအရာမျှဖြစ်၍ ဘာဝနာသညာဖြင့် ဖြစ်စေအပ်ကာ မျှသာတည်း၊ ဤကား ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘာဂနိမိတ်၏ ထူးခြားချက်ပေတည်း။

အလွန်ကြည်လင်တောက်ပသော ပဋိဘာဂနိမိတ်ထင်လာခြင်း အကျိုး

အကျိုးကား အလွန်ကြည်လင်တောက်ပသော ထိုပဋိဘာဂနိမိတ် ထင်သောကာလမှစ၍ နီဝရဏတို့သည် ခွာအပ်ပြီးသာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုနီဝရဏနှင့် အလားတူသော ကိလေသာတို့လည်း ငြိမ်ဝပ်ကြပြီးသာလျှင် ဖြစ်ကုန် ၏၊ ဥပစာရသမာဓိဖြင့် စိတ်ကို ကောင်းစွာထားအပ်ပြီးသာလျှင် ဖြစ်ပေ၏။

သမာဓိနှစ်မျိုး

သမာဓိသည် ဥပစာရသမာဓိ (ဈာန်၏အနီးအနား၌ ဖြစ်သောသမာဓိ) နှင့် အပ္ပနာသမာဓိ (ဈာန်သမာဓိ) ဟူ၍ နှစ်ပါးအပြား ရှိ၏၊ ဈာန်၏ဆန့်ကျင်ဘက် နီဝရဏတရားတို့မှဝေးခြင်း, ခိုင်မြဲခြင်းသို့ရောက်ခြင်း ဟူသော အကြောင်း နှစ်မျိုးတို့ကြောင့် ဥပစာရအခိုက်၌လည်းကောင်း, ဈာန်ကိုရခိုက်၌လည်းကောင်း – စိတ်ကို (ပဋိဘာဂနိမိတ်အာရဲ၌) အညီအညွတ်ကောင်းစွာ ထားနိုင်၏၊ ထိုအခိုက်အတန့်နှစ်မျိုးတို့တွင် ဥပစာရအခိုက်အတန့်၌ နီဝရဏတို့ကင်းခြင်း ကြောင့် စိတ်ကို အညီအညွတ်ကောင်းစွာ ထားနိုင်၏၊ ဈာန်ကိုရခိုက်၌ ဈာန်အင်္ဂါများထင်ရှားဖြစ်ပေါ်ခြင်းကြောင့် စိတ်ကို အညီအညွတ်ကောင်းစွာ ထားနိုင်၏။

ဥပစာရသမာဓိနှင့် အပွနာသမာဓိတို့၏ အသီးအသီး ကွဲပြားခြင်း၏အကြောင်း –

ဥပစာရသမာဓိအခိုက်၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် အားမရှိကြသေး၊ ထိုသို့ ဈာန်အင်္ဂါတို့ အားမရှိကြသေးသောကြောင့် ငယ်ရွယ်နုနယ်သေးသော ကလေးသည် ချီမ,၍ ရုပ်ပေးထားသော်လည်း အကြိမ်ကြိမ်အဖန်ဖန် မြေ၌ လဲကျသကဲ့သို့ ဥပစာရသမာဓိဖြစ်ခိုက်၌ စိတ်သည် ရုံခါပဋိဘာဂနိမိတ်ကို အာရုံပြု၍ ရုံခါဘဝင်သို့ သက်ရောက်၏။

အပ္ပနာဈာန်ဖြစ်ခိုက်၌မူ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် အားရှိကုန်၏၊ ထိုသို့ ဈာန်အင်္ဂါတို့အားရှိသောကြောင့် အားရှိ သော လူကြီးသည် နေရာမှထ၍ တစ်နေ့လုံးသော်လည်း ရပ်နေနိုင်သကဲ့သို့ အပ္ပနာသမာဓိဖြစ်ခိုက်၌ စိတ်သည် ဘဝင် အစဉ်ကို တစ်ကြိမ်ဖြတ်ပြီးလျှင် တစ်ညဉ့်လုံးသော်လည်း, တစ်နေ့လုံးသော်လည်း တည်နေနိုင်၏၊ ဈာန်ကုသိုလ်ဇော အစဉ်၏အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် ဖြစ်နေ၏။

အလွန်ခက်ခဲသောအရာ

ထိုဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ်နှစ်မျိုးတို့တွင် ဥပစာရသမာဓိနှင့်တကွ ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုဖြစ်ပေါ် စေခြင်း မည် သည် အလွန်ခက်ခဲ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုတင်ပလ္လင်ခွေတစ်ထိုင်တည်းဖြင့်သာလျှင် ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပွားစေ၍ အပ္ပနာသို့ ရောက်စေနိုင်ပါမူ ကောင်း၏၊ အကယ်၍ မရောက်နိုင်ပါမူ ယောဂီသည် ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုမမေ့မလျော့ဘဲ စကြဝတေး မင်းလောင်းကိုယ်ဝန်ကို စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့ စောင့်ရှောက်အပ်၏။

အကျိုးကား–ဤသို့ ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို စောင့်ရှောက်သောယောဂီအား ရပြီးသောပဋိဘာဂနိမိတ်၏ ဆုတ်ယုတ် ခြင်းမရှိပေ၊ ယင်းသို့ စောင့်ရှောက်ခြင်း မရှိလျှင် ရတိုင်းရတိုင်းသော ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ပျောက်ပျက်သွားတတ်၏။

# ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို စောင့်ရှောက်ပုံအစီအရင်

ကျောင်း၊ ဆွမ်းခံရွာ၊ စကား၊ ပုဂ္ဂိုလ်၊ ဘောဇဉ်၊ ဥတု၊ ဣရိယာပုထ်တို့နှင့် ဆက်စပ်၍ မလျောက်ပတ် သောအရာ အသပ္ပါယခုနစ်မျိုးတို့ကို ရှောင်ကြဉ်၍ လျောက်ပတ်သောအရာ သပ္ပါယခုနစ်မျိုးတို့ကို မှီဝဲရာ၏၊ အကျိုး ကား– ဤသို့ မလျောက်ပတ်သည်ကိုရှောင် လျောက်ပတ်သည်ကိုဆောင်လျက် ကျင့်သော အချို့ယောဂီအား မကြာမီ ကာလ၌ အပ္ပနာဈာန် ဖြစ်ပေါ်၏။

#### သပ္ပါယခုနစ်ပါးနှင့် အသပ္ပါယခုနစ်ပါး

(၁) ကျောင်း

အကြင်ကျောင်း၌နေသော ယောဂီအား မဖြစ်သေးသော နိမိတ်သည်လည်း မဖြစ်ပေါ်၊ ဖြစ်ပေါ်ပြီးသောနိမိတ် သည်လည်း ပျောက်ပျက်၏၊ မထင်သေးသောသတိသည်လည်း မထင်လာပေ၊ မတည်ကြည်သေးသောစိတ်သည်လည်း မတည်ကြည်လာပေ၊ ဤသို့သောကျောင်းသည် ယောဂီအား မလျောက်ပတ်ပေ။

အကြင်ကျောင်း၌နေသော ယောဂီအား မဖြစ်သေးသောနိမိတ်သည် ဖြစ်လည်းဖြစ်ပေါ်၏၊ ခိုင်မြဲစွာလည်း တည်၏၊ မထင်သေးသောသတိသည်လည်း ထင်လာ၏၊ မတည်ကြည်သေးသောစိတ်သည်လည်း တည်ကြည်လာ၏၊

ဤသို့သောကျောင်းသည် ယောဂီအား လျောက်ပတ်၏။

ကျောင်းဆောင်များစွာရှိသော ကျောင်းတိုက်ဖြစ်မှု ကျောင်းဆောင်တစ်ခု တစ်ခု၌ သုံးရက်သုံးရက်စီ နေကြည့်

၍ ယောဂီသည် မိမိစိတ်တည်ကြည်မှုရရာ ကျောင်းဆောင်၌ နေသင့်ပေသည်။

ထိုသို့ နေခြင်း၌ အကျိုးကို ထင်ရှားအောင်ပြရလျှင် သီဟိုဠ်ကျွန်းဝယ် စူဠနာဂလိုဏ်၌ သီတင်းသုံးနေသော ရဟန်းငါးရာတို့သည် ကျောင်း၏ လျောက်ပတ်ခြင်းကြောင့် ထိုစူဠနာဂလိုဏ်၌ပင်လျှင် ကမ္မဋ္ဌာန်းယူ၍ အားထုတ်ကြ သဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လေကုန်၏၊ ထို့ပြင် သောတာပန်စသည်တို့၏ လည်းကောင်း, အခြားကျောင်း၌ အရိယာဘုံသို့ရောက်၍ ထိုစူဠနာဂလိုဏ်၌ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ရောက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏လည်းကောင်း အရေအတွက် ကား မည်ရွေ့မည်မျှဟု အကန့်အသတ်မရှိ များလှ၏၊ အခြားသော စိတ္တလတောင်ကျောင်းတိုက် စသည်တို့၌လည်း ဤအတူပင်တည်း။

(၂) ဆွမ်းခံရွာ

အကြင်ဆွမ်းခံရွာသည် ကျောင်းတိုက်မှ မြောက်အရပ်၌ဖြစ်စေ, တောင်အရပ်၌ဖြစ်စေ မဝေးလွန်းလှဘဲ တစ် ကောသခွဲအတွင်း၌ ရှိ၏၊ ယင်းရွာ၌ ပြည့်စုံသင့်လျော်သောဆွမ်းကိုလည်း ရလွယ်၏၊ ထိုသို့သော ဆွမ်းခံရွာသည် ယောဂီအား လျောက်ပတ်၏၊ ထိုမှ ပြောင်းပြန်ဖြစ်သော ရွာသည် မလျောက်ပတ်ပေ။

#### (၃) စကား

စကားဟူရာ၌ နတ်ရွာ မဂ်ဖိုလ် နိဗ္ဗာန်တို့နှင့် ဖီလာဆန့်ကျင်သော ၃၂–ပါးသောစကားတို့၌ အကျုံးဝင်သော စကားသည် မလျောက်ပတ်ပေ၊ အပြစ်ကား ထိုမလျောက်ပတ်သောစကားသည် ယောဂီ၏ ရပြီးနိမိတ်ကို ကွယ်ပျောက် စေတတ်၏၊ အပ္ပိစ္ဆတာစသော ကထာဝတ္ထုဆယ်ပါးကိုမှီသော စကားသည် လျောက်ပတ်၏၊ ထိုလျောက်ပတ်သော စကားကိုလည်း အတိုင်းအရှည်ဖြင့်သာ ပြောဆိုသင့်ပေသည်။

## (၄) ပုဂ္ဂိုလ်

လျောက်ပတ်သောပုဂ္ဂိုလ်ဟူသည် နတ်ရွာ မဂ်ဖိုလ် နိဗ္ဗာန်တို့နှင့် ဖီလာဆန့်ကျင်သောစကားကို မပြောဆို သော သီလစသော ဂုဏ်တို့နှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်ပေတည်း၊ ယင်းပုဂ္ဂိုလ်ကိုမှီ၍ မတည်ကြည်သေးသော စိတ်သည် လည်း တည်ကြည်၏၊ တည်ကြည်ပြီးသော စိတ်သည်လည်း ပို၍ခိုင်မြဲလာ၏၊ ဤသို့ သဘောရှိသောပုဂ္ဂိုလ်သည် လျောက်ပတ်၏။

ကိုယ်လက်ကြံ့ခိုင်အောင် ပြုပြင်မွေးမြူရေး၌ အလေ့အလာများသော, နတ်ရွာ မဂ်ဖိုလ် နိဗ္ဗာန်တို့နှင့် ဖီလာ ဆန့်ကျင်သောစကားကို ပြောတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည်ကား မလျောက်ပတ်ပေ၊ အပြစ်ကား– ရွှံ့ညွှန်ရေသည် ရေကြည် ကိုနောက်ကျအောင် ပြုလုပ်တတ်သကဲ့သို့ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ယောဂီကို ညစ်နွမ်းအောင် ပြုတတ်၏၊ ထိုသို့ သဘောရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို အကြောင်းပြု၍ ကောဋပဗ္ဗတကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေသော ရဟန်းငယ်၏ သမာပတ်သည် ပျောက်ပျက် သကဲ့သို့ သမာပတ်သော်လည်း ပျောက်ပျက်တတ်သေး၏၊ ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား အဘယ်ဆိုဖွယ်ရာရှိတော့အံ့နည်း။

(၅) ဘောဇဉ် (၆) ဥတု

အချို့သောယောဂီအား အချိုသည် လျောက်ပတ်၏၊ အချို့သောယောဂီအား အချဉ်သည် လျောက်ပတ်၏။ ဥတုသည်လည်း အချို့သောယောဂီအား အအေးသည် လျောက်ပတ်၏၊ အချို့သောယောဂီအား အပူသည် လျောက် ပတ်၏၊ ထို့ကြောင့် အကြင်ဘောစဉ်, အကြင်ဥတုကို မှီဝဲလျှင် ချမ်းသာ၏, မတည်ကြည်သောစိတ်သည်လည်း တည် ကြည်၏, တည်ကြည်သောစိတ်သည်လည်း ပို၍ ခိုင်မြဲ၏၊ ထိုဘောစဉ် ထိုဥတုသည် ယောဂီအား လျောက်ပတ်၏၊ ဤမှတစ်ပါးသော ဘောစဉ်ဥတုသည် မလျောက်ပတ်ပေ။

#### (၇) ဣရိယာပုထ်

အချို့ယောဂီအား စင်္ကြံလျှောက်ခြင်းသည် လျောက်ပတ်၏၊ အချို့ယောဂီအား အိပ်ခြင်း, ရပ်ခြင်း, ထိုင်ခြင်း တို့တွင် တစ်ပါးပါးသည် လျောက်ပတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ကျောင်းကို စုံစမ်းသကဲ့သို့ ထိုဣရိယာပုထ်တို့ကို ဣရိယာပုထ် တစ်ပါးပါး၌ သုံးရက်စီ အားထုတ်ခြင်းဖြင့် စုံစမ်း၍ "မတည်ကြည်သေးသောစိတ်ကို တည်ကြည်စေသည့်ပြင် တည် ကြည်ပြီးသောစိတ်ကိုလည်း ပို၍ ခိုင်မြဲစေသော ဣရိယာပုထ်သည် ယောဂီအား လျောက်ပတ်၏၊ ဤမှတစ်ပါးသော ဣရိယာပုထ်သည် မလျောက်ပတ်" ဟု သိအပ်ပေသည်။

#### အပ္ပနာ၌ ကျွမ်းကျင်ကြောင်း အစီအရင်ဆယ်ပါး

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကျင့်သော်လည်း အပ္ပနာမဖြစ်သော ယောဂီသည် အပ္ပနာကောသလ္လ ခေါ် အပ္ပနာ၌ ကျွမ်းကျင်ကြောင်း အစီအရင်ဆယ်မျိုးကို ပြည့်စုံစေအပ်၏၊ ယင်းဆယ်ပါးတို့မှာ –

ဝတ္ထုတို့၏ သန့်ရှင်းမှုကို ပြုလုပ်ခြင်း၊

ဣန္ဒြေတို့ကို ညီမျှစေခြင်း၊ JII နိမိတ်၌ ကျွမ်းကျင်ခြင်း၊ 911

စ်တ်ကို ပင့်မြှောက်သင့်သည့်အခါ၌ ပင့်မြှောက်ခြင်း၊ ÇΙΙ

စိတ်ကို နှိပ်သင့်သည့်အခါ၌ နှိပ်ခြင်း၊ அ။

စိတ်ကို ရွှင်စေသင့်သည့်အခါ၌ ရွှင်စေခြင်း၊ Gıı

စိတ်ကို လျစ်လျူရှုသင့်သည့်အခါ၌ လျစ်လျူရှုခြင်း၊ 7II

သမာဓိကင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ရောင်ကြဉ်ခြင်း၊ ଗା

သမာဓိရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲခြင်း၊ **G11** 

ထိုအပ္ပနာသမာဓိသို့ စိတ်ညွတ်ခြင်း ဟို့ပင်တည်း။ OOI

၁။ ဝတ္ထုတို့၏ သန့်ရှင်းမှုကို ပြုလုပ်ခြင်း

ဝိတ္ထုတို့၏သန့်ရှင်းမှုကို ပြုလုပ်ခြင်းဟူသည် အတွင်းအပြင်ဖြစ်သော ဝတ္ထုတို့၏ သန့်ရှင်းမှုကို ပြုလုပ်ခြင်း ဖြစ်၏၊ ဆံပင်၊ ခြေသည်းလက်သည်း၊ မှတ်ဆိတ်ကျင်စွယ်တို့ ရှည်သောအခါ, ကိုယ်ကို ချွေးအညစ်အကြေး စွန်းငြ လူးကပ်သောအခါတို့၌ အတွင်းဝတ္ထု မသန့်ရှင်းမစင်ကြယ်ပေ၊ ယောဂီ၏သင်္ကန်းသည် ဆွေးမြည့်ညစ်နွမ်း၍ အနံ့ဆိုး နံသောအခါ, ကျောင်းသည်မူလည်း အမှိုက်ရှပ်သောအခါတို့၌ အပြင်ဝတ္ထု မသန့်ရှင်း မစင်ကြယ်ပေ။

အတွင်းဝတ္ထု အပြင်ဝတ္ထု မသန့်ရှင်းသောအခါ ဖြစ်ပေါ်သောစိတ်စေတသိက်တို့၌ မှီသောဉာဏ်သည်လည်း

မသန့်ရှင်း မစင်ကြယ်ပေ။

ဥပမာ – မစင်ကြယ်သော ဆီမီးခွက်, မီးစာဆီတို့ကိုမှီ၍ဖြစ်သော ဆီမီးလျှံ၏အလင်းရောင်သည် မစင်ကြယ် သကဲ့သို့ပင်တည်း၊ မစင်ကြယ်သောဉာဏ်ဖြင့် သင်္ခါရတို့ကို သုံးသပ်သောယောဂီအား သင်္ခါရတို့သည်လည်း မထင်ရှား ကုန်၊ သမထကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောယောဂီအား ကမ္မဋ္ဌာန်းသည်လည်း (အင်္ဂါထင်ရှားဖြစ်ခြင်းဖြင့်) ကြီးပွားခြင်းသို့ , (လေ့လာကျေပွန်ခြင်းဖြင့်) စည်ပင်ခြင်းသို့, (အချင်းခပ်သိမ်းဝသီဘော်သို့ ရောက်ခြင်းဖြင့်) ပြန့်ပြောခြင်းသို့ မရောက်ပေ။

အတွင်းဝတ္ထု အပြင်ဝတ္ထု သန့်ရှင်းသောအခါ၌မူ ဖြစ်ပေါ်ကြသည့် စိတ်စေတသိက်တို့၌ မှီသောဉာဏ်သည်

လည်း သန့်ရှင်းစင်ကြွယ်၏။

ဥပမာ- စင်ကြယ်သော ဆီမီးခွက်, မီးစာဆီတို့ကို မှီ၍ဖြစ်သော ဆီမီးလျှံ၏ အလင်းရောင်သည် စင်ကြယ် သကဲ့သို့ ပင်တည်း၊ စင်ကြယ်သောဉာဏ်ဖြင့် သင်္ခါရတို့ကို သုံးသပ်သောယောဂီအား သင်္ခါရတို့သည်လည်း ထင်ရှား ကုန်၏၊ သမထကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောယောဂီအား ကမ္မဋ္ဌာန်းသည်လည်း ကြီးပွားခြင်း, စည်ပင်ခြင်း, ပြန့်ပြော ခြင်းသို့ ရောက်၏။

၂။ က္ကန္ဓြတ္နိုကို ညီမျှစေခြင်း

က္ကန္ဒြေတို့ကို ညီမျှစေခြင်းမည်သည် သဒ္ဓါစသော ဣန္ဒြေတို့၏ ကိစ္စအားဖြင့် မယုတ်မလွန်ညီမျှခြင်းကို ပြုခြင်း ဖြစ်၏ ။

ဣန္ဒြေတစ်ပါး အားကြီး၍ အခြားဣန္ဒြေတို့ အားနည်းငြားအံ့ – ၂.၁

အကယ်၍ ယောဂီအား သဒ္ဓိန္ဒြေအားကြီး၍ အခြားဣန္ဒြေတို့ အားနည်းငြားအံ့ – (m)

ထိုသို့ သဒ္ဓိန္ဒြေအားကြီး၍ အခြားဣန္ဒြေတို့ အားနည်းခြင်းကြောင့် ဝီရိယိန္ဒြေသည် ပင့်မြှောက်ခြင်း ကိစ္စကို, သတိန္ခြေသည် အာရုံသို့ကပ်၍ တည်ခြင်းကိစ္စကို, သမာဓိန္ဒြေသည် မပျံ့လွှင့်ခြင်းကိစ္စကို, ပညိန္ဒြေ သည် သိမြင်ခြင်းကိစ္စကို မပြုလုပ်နိုင်။

ထိုအခါ အကြောင်းအကျိုးစသော တရားသဘောသဘာဝကို စူးစမ်းဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း, သဒ္ဓိန္ဒြေကို အားကြီးစေတတ်သောကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးမသွင်းခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း သဒ္ဓိန္ဒြေကို ယုတ်လျော့စေ အပ်၏၊ ဤသဒ္ဓိန္ဒြေလွန်ရာ၌ ဝက္ကလိမထေရ်၏ဝတ္ထုသည် ပုံစံပြဝတ္ထု ပေတည်း။

(ခ) အကယ်၍ ဝီရိယိန္ဒြေအားကောင်း၍ အခြားဣန္ဒြေတို့ အားနည်းငြားအံ့ –

ထိုသို့ ဝီရိယိန္ဒြေအားကြီး၍ အခြားဣန္ဒြေတို့ အားနည်းလျှင် သဒ္ဓိန္ဒြေသည် ယုံကြည်ခြင်းကိစ္စကို မပြု လုပ်နိုင်, သတိန္ဒြေစသည်တို့သည်လည်း အာရုံသို့ကပ်၍တည်ခြင်း စသော ကိစ္စအထူးကို မပြုလုပ်နိုင်ကုန်၊ ထို့ကြောင့် ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင် စသည်ကို ပွားစေခြင်းဖြင့် ထိုဝီရိယိန္ဒြေကို ယုတ်လျော့စေအပ်၏၊ ထိုဝီရိယိန္ဒြေ လွန်ရာ၌လည်း သောဏမထေရ်၏ဝတ္ထုကို ပုံစံပြအပ်၏။

- (ဂ) ဤအတူပင် ကြွင်းသော သတိ, သမာဓိ, ပည်နြွေတို့တွင် တစ်ပါးအားကောင်းလျှင် အခြားဣန္ဒြေတို့၏ မိမိ ကိစ္စတို့၌ မစွမ်းဆောင်နိုင်ပုံကို သိအပ်ပေသည်။
- ၂ -၂ အထူးသဖြင့် ဣန္ဒြေငါးပါးတို့တွင် သဒ္ဓါနှင့် ပညာ, သမာဓိနှင့် ဝီရိယတို့၏မယုတ်မလွန်ညီမျှခြင်းကို ဆရာ တို့ ချီးမွှမ်းကြကုန်၏၊ အကြောင်းသော်ကား –

(က) သဒ္ဓါလွန်၍ ပညာအားနည်းသော်, ပညာလွန်၍ သဒ္ဓါအားနည်းသော် –

သဒ္ဓါအားကြီး၍ ပညာနည်းသောသူသည် အချည်းနှီးသောပုဂ္ဂိုလ်၌ကြည်ညိုတတ်၏ ၊ဝါ – မစူးစမ်းဘဲ မိုက်မဲစွာ ကြည်ညိုတတ်၏ ၊ ကြည်ညိုဖွယ် မဟုတ်သော ဝတ္ထု၌ ကြည်ညိုတတ်၏ ၊ ပညာအားကြီး၍ သဒ္ဓါ နည်းသောသူသည် ကောက်ကျစ်စဉ်းလဲသောအဖို့သို့ ရောက်တတ်၏ ၊ ဆေးကြောင့်ဖြစ်သော ရောဂါကဲ့သို့ အကုရခက်၏ ၊ သဒ္ဓါပညာနှစ်ပါးတို့ မယုတ်မလွန်ညီမျှလျှင် ကြည်ညိုဖွယ်ဝတ္ထု၌သာလျှင် ကြည်ညို၏ ။

(ခ) သမာဓိလွန်၍ ဝီရိယအားနည်းသော်, ဝီရိယလွန်၍ သမာဓိအားနည်းသော် –

သမာဓိသည် ပျင်းရိသောအဖို့ရှိသောကြောင့် သမာဓိအားကြီး၍ ဝီရိယနည်းသောသူကို ပျင်းရိခြင်းက လွှမ်းမိုးတတ်၏၊ ဝီရိယသည် ပျံ့လွင့်သောအဖို့ ရှိသောကြောင့် ဝီရိယအားကြီး၍ သမာဓိနည်းသောသူကို ပျံ့လွင့်မှုဥဒ္ဓစ္စက လွှမ်းမိုးတတ်၏၊ သမာဓိကို ဝီရိယနှင့် မယုတ်မလွန် ယှဉ်စေလျှင် ယင်းသမာဓိသည် ပျင်းရိ ခြင်းအဖို့၌ မကျနိုင်ပေ၊ ဝီရိယကို သမာဓိနှင့် မယုတ်မလွန် ယှဉ်စေလျှင် ယင်းဝီရိယသည် ပျံ့လွင့်မှု ဥဒ္ဓစ္စ အဖို့၌ မကျနိုင်ပေ။

(ဂ) သ**ွုါနှင့် ပညာ, သမာဓိနှင့် ဝီရိယ နှစ်ပါးစုံတို့ ညီမျှသော်** – သဒ္ဓါနှင့် ပညာ, သမာဓိနှင့် ဝီရိယ နှစ်ပါးစုံကို မယုတ်မလွန် ညီမျှသော ကိစ္စရှိအောင် ပြုအပ်၏၊ အကျိုးမှာ ထိုနှစ်ပါးစုံညီမျှလျှင် အပ္ပနာ ဖြစ်ပေါ်၏။

## ၂**.၃** တစ်နည်းကား

(က) သမထအလုပ်ကို အားထုတ်နေဆဲပုဂ္ဂိုလ်အဖို့ သဒ္ဓါတရားက အနည်းငယ် အားကောင်းလွန်ကဲနေသော်လည်း သင့်ပေ၏ ကြုံသို့ သဒ္ဓါအားကြီးလျှင် ယောဂီသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသော အစီအရင်သည် မချွတ်ပြည့်စုံပေလိမ့်မည် ဟု ယုံကြည်သည် ဖြစ်၍ အာရုံသို့ စုပ်စုပ်မြုပ်အောင် သက်ဝင်လျက် အပ္ပနာသို့ ရောက်ပေလိမ့်မည်။

(ခ) သမာဓိနှင့် ပညာနှစ်ပါးတို့တွင်

– သမထအလုပ်ကို အားထုတ်သောယောဂီအား သမာဓိအားကောင်းလျှင် သင့်လျော်၏ ၊ ဤသို့ သမာဓိအား ကောင်းလျှင် သမထကို အားထုတ်သော ထိုယောဂီသည် အပ္ပနာသို့ ရောက်၏ ။

– ဝိပဿနာအလုပ်ကို အားထုတ်သောယောဂီအား ပညာအားကောင်းလျှင် သင့်လျော်၏ ၊ ဤသို့ ပညာအား ကောင်းလျှင် ဝိပဿနာကို အားထုတ်သော ထိုယောဂီသည် အနိစ္စတာစသော လက္ခဏာကို ထိုးထွင်း သိမြင်ခြင်းသို့ ရောက်၏။

– သမာဓိ ပညာ နှစ်ပါးစုံတို့၏ညီမျှခြင်းဖြင့်လည်း အပ္ပနာဖြစ်သည်သာလျှင်တည်း။

(ဂ) သတိ

အလုံးစုံသော သမထကမ္မဋ္ဌာန်း, ဝိပဿနာကမ္မဋ္ဌာန်းတို့၌ သတိသည်ကား အားကောင်းလျှင် သင့်လျော် ၏၊ အားကောင်းသော သတိသည် စိတ်ကို (ဥဒ္ဓစ္စအဖို့ရှိသော)သဒ္ဓါ, ဝီရိယနှင့် ပညာတို့၏အစွမ်းဖြင့် ပျံ့လွင့်ခြင်းဘက်သို့ ကျခြင်းမှ စောင့်ရှောက်၏၊ ပျင်းရိမှုကောသစ္စအဖို့ ရှိသောသမာဓိကြောင့် ပျင်းရိမှုဘက်သို့ ကျခြင်းမှလည်း စောင့်ရှောက်၏။ ထို့ကြောင့် ဟင်းလျာအားလုံးတို့၌ ဆားခပ်ခြင်းကို အလိုရှိအပ်သကဲ့သို့ လည်းကောင်း, မင်းမှုကိစ္စ အားလုံး၌ အမှုကိစ္စအားလုံးတို့ကို သိနားလည်သောအမတ်ကြီးကို အလိုရှိအပ်သကဲ့သို့လည်းကောင်း သတိကို အလုံးစုံသော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့၌ (ဝါ) အလုံးစုံသော တွန့်ဆုတ်ခြင်း, ပျံ့လွင့်ခြင်းအဖို့တို့၌ အလိုရှိအပ်၏။

ထို့ကြောင့် "သတိကိုမူကား အလုံးစုံ၌ ယှဉ်စေအပ်၏" ဟု မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူအပ်၏။ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် …

– ကုသိုလ်စိတ်သည် သတိလျှင် ကိုးကွယ်လဲလျောင်းရာရှိသောကြောင့် တစ်ကြောင်း၊

- သတိသည် (စိတ်ကိုဘာဝနာအာရုံမှ မတိမ်းမစောင်းရအောင် ထိန်းသိမ်း) စောင့်ရှောက်တတ်သောတရား ဟု ဉာဏ်အား ရေးရှုထင်သောကြောင့် တစ်ကြောင်း၊

– သတိနှင့်ကင်း၍ စိတ်ကို ပင့်မြှောက်ခြင်း, နှိပ်ခြင်း မဖြစ်နိုင်သောကြောင့်တစ်ကြော**င်း ဖြစ်**၏။

၃။ နိမိတ်၌ ကျွမ်းကျင်ခြင်း

ပထဝီကသိုဏ်းစသော မပြုရသေးသော စိတ္တေကဂ္ဂတာ၏အာရုံနိမိတ်ကို ပြုခြင်း၌ လိမ္မွာခြင်း၊ ပြုအပ်ပြီးသော စိတ္တေကဂ္ဂတာ၏ အာရုံနိမိတ်ကို ပွားစေခြင်း၌ လိမ္မာခြင်း၊ ကသိုဏ်းနိမိတ်ကို ပွားစေခြင်းဖြင့် ရအပ်ပြီးသော စိတ္တေ– ကဂ္ဂတာ၏ အာရုံနိမိတ်ကို ဝါ–စိတ္တေကဂ္ဂတာ ဟူသော သမထနိမိတ်ကို စောင့်ရှောက်ခြင်း၌ လိမ္မာခြင်း ဟူ၍ နိမိတ်၌ လိမ္မာခြင်း ၃–ပါး ရှိ၏။

ထိုလိမ္မာခြင်း ၃–ပါးတို့တွင် စောင့်ရှောက်ခြင်း၌ လိမ္မာခြင်းကို (အပ္ပနာ၌ ကျွမ်းကျင်ကြောင်းအစီအရင်ကို ပြ

ဆိုသော) ဤအရာ၌ နိမိတ်၌လိမ္မာခြင်း ဟူ၍ အလိုရှိပေသည်။

၄။ ခိတ်ကို ပင့်မြွှောက်သင့်သည့်အခါ၌ ပင့်မြွှောက်ခြင်း

(ဗောရွှင် ၇–ပါးတို့တွင် ဓမ္မဝိစယသမ္မောရွှင်, ဝီရိယသမ္ဗောရွှင်, ပီတိသမ္ဗောရွှင် ဟူသော ဗောရွှင်တရား ၃–ပါးကား တစ်အုပ်စု၊ ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင်, သမာဓိသမ္ဗောရွှင်, ဥပေက္ခာသမ္ဗောရွှင် ဟူသော ဗောရွှင်တရား ၃–ပါးကား တစ်အုပ်စု ဤသို့အားဖြင့် နှစ်အုပ်စု ရှိ၏။)

စိတ်ကို ပင့်မြှောက်သင့်သောအခါ၌ ပင့်မြှောက်ခြင်းသည် အဘယ်သို့ပါနည်း? – ဝီရိယအလွန်လျော့ခြင်း စ သည်တို့ကြောင့် စိတ်တွန့်ဆုတ်သောအခါ၌ ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင်စသော သုံးပါးတို့ကို မပွားစေဘဲ ဓမ္မဝိစယသမ္ဗောရွှင်

စသော သုံးပါးတို့ကို ပွားစေလျက် ပင့်မြှောက်ခြင်းပေတည်း။

(က) အဂ္ဂိသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ -

"ရဟန်းတို့ … ဥပမာပြရလျှင် ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် အနည်းငယ်သောမီးကို တောက်လောင်စေလို သည်ဖြစ်၍ ထိုမီး၌ မြက်စို, နွားချေးစို, ထင်းစိုတို့ကိုလည်း ထည့်ရာ၏၊ ရေနှင့်ရောသော လေကိုလည်း ပေးရာ၏၊ မြေ မှုန့်ဖြင့်လည်း ဖြူးထည့်ပေးရာ၏၊ ရဟန်းတို့ – ထိုယောက်ျားသည် အနည်းငယ်သော မီးကို တောက်လောင်စေနိုင်ရာ သလော? ဟု မေးတော်မူ၏၊ ဤသို့ တောက်လောက်စေခြင်းသည် မဖြစ်နိုင်ပါဘုရား ဟု လျှောက်ထားကုန်၏။"

"ရဟန်းတို့ – ဤအတူပင် တွန့် ဆုတ်သောစိတ်ဖြစ်သောအခါ၌ ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်းငှာ သင့်လျော် သောအခါ မဟုတ်ပေ၊ သမာဓိသမ္ဗောရွှင်ကို, ဥပေက္ခာသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်းငှာ သင့်လျော်သောအခါ မဟုတ်ပေ၊ ထိုသို့ သင့်လျော်သောအခါမဟုတ်ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း? ရဟန်းတို့ – တွန့်ဆုတ်သောစိတ်ကို ပဿဒ္ဓိ,

သမာဓိ, ဥပေက္ခာသမွောရွှင်တရားတို့ဖြင့် မထစေနိုင်သောကြောင့်ပေတည်း။"

"ရဟန်းတို့ – စိတ်တွန့် ဆုတ်သောအခါ၌ ဓမ္မဝိစယသမ္မောရွှင်ကို ပွားစေခြင်းငှာ သင့်လျော်သောအခါ ဖြစ်ပေ သည်၊ ဝီရိယသမ္မောရွှင်ကို, ပီတိသမ္မောရွှင်ကိုပွားစေခြင်းငှာ သင့်လျော်သောအခါ ဖြစ်ပေသည်၊ ထိုသို့ သင့်လျော်သော အခါဟုတ်ခြင်းသည် အဘယ်အကြောင်းကြောင့်နည်း? ရဟန်းတို့ –ထိုတွန့်ဆုတ်သောစိတ်ကို ဓမ္မဝိစယ, ဝီရိယ, ပီတိ

သမ္ဗောရွှင်တရားတို့ဖြင့် လွယ်ကူစွာ ထစေနိုင်သောကြောင့်ပေတည်း။

"ရဟန်းတို့ –ဥပမာပြရလျှင် ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် အနည်းငယ်သောမီးကို တောက်လောင်စေလိုသည် ဖြစ်၍ ထိုမီး၌ မြက်ခြောက်, နွားချေးခြောက်, ထင်းခြောက်တို့ကိုလည်း ထည့်ရာ၏၊ နှုတ်ဖြင့် မှုတ်သောလေကိုလည်း ပေးရာ၏၊ မြေမှုန့်ဖြင့်လည်း ဖြူးထည့် မပေးရာ၊ ရဟန်းတို့ – ထိုယောက်ျားသည် အနည်းငယ်သောမီးကို တောက် လောင်စေနိုင်ရာသလော? ဟု မေးတော်မူ၏၊ ဤသို့ တောက်လောင်စေခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်ပါသည်ဘုရား ဟု လျှောက် ထားကုန်၏။"

# (ခ) အာဟာရသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံ

၁။ ဓမ္မဝိစယသမ္မောရွှင်ကို ပွားစေပုံ

"ရဟန်းတို့ – ကုသိုလ် အကုသိုလ်တရားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ အပြစ်ရှိ အပြစ်မဲ့တရားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ယုတ် ညံ့သောတရား မွန်မြတ်သောတရားတို့သည် ရှိကုန်၏၊ မည်းညစ်သောအဖို့ ဖြူစင်သောအဖို့ ရှိသောတရားတို့သည် ရှိ ၁၃၆ ဓမ္မဗျူဟာ

ကုန်၏၊ ထိုကုသိုလ်စသော တရားတို့၌ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှုကို များစွာပြုခြင်းသည် မဖြစ်သေး သော ဓမ္မဝိစယသမ္ဗော့ရွှင်ကိုလည်း ဖြစ်ခြင်းငှာ၊ ဖြစ်ပြီးသော ဓမ္မဝိစယသမ္ဗော့ရွှင်ကိုလည်း လွန်စွာ အဖန်ဖန် အထပ် ထပ်ဖြစ်ခြင်းငှာ, ပြန့်ပြောခြင်းငှာ, ပွားမှုဘာဝနာ၏ ထက်ဝန်းကျင် ပြည့်စုံခြင်းငှာ ဖြစ်သောအကြောင်းပေတည်း ။ မှတ်ချက် ။ ။ 'ကုသိုလ် စသည်တို့၌ –ဝါ– ကုသိုလ် စသည်တို့ကို သိရန် အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းခြင်း ယောနိသောမနသိကာရ ဟူသည် သဘာဝလက္ခဏာ သာမညလက္ခဏာတို့ကို ထိုးထွင်း၍သိခြင်း၏ အစွမ်း အားဖြင့် ဖြစ်သော နှလုံးသွင်းမှုကို ခေါ်၏။

၂။ ဝီရိယသမ္မောဇ္ဈင်ကို ပွားစေပုံ

"ရဟန်းတို့ – (စတင်၍အားထုတ်ခြင်း ဟူသော) အာရမ္ဘဓာတ်သည်, (ပျင်းရိခြင်းမှ ထွက်မြောက်အောင် အားထုတ်ခြင်း ဟူသော) နိက္ကမဓာတ်သည်, (အဆင့်ဆင့်တိုးတက်၍ အားထုတ်ခြင်း ဟူသော) ပရက္ကမဓာတ်သည် ရှိ၏၊ ထိုအားထုတ်မှုဓာတ်သုံးပါး၌ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်ဖြင့် နှလုံးသွင်းမှုကို များစွာပြုခြင်းသည် မဖြစ်သေးသော ဝီရိယ သမ္မောရွှင်ကိုလည်း ဖြစ်ခြင်းငှာ၊ ဖြစ်ပြီးသော ဝီရိယသမ္မောရွှင်ကိုလည်း လွန်စွာအဖန်ဖန်အထပ်ထပ် ဖြစ်ခြင်းငှာ, ပြန့်ပြောခြင်းငှာ, ပွားမှုဘာဝနာ၏ ထက်ဝန်းကျင်ပြည့်စုံခြင်းငှာ, ဖြစ်သောအကြောင်းပေတည်း"။

မှတ်ချက် ။ ။ 'အာရမ္ဘဓာတ် စသည်တို့၌ –ဝါ – အာရမ္ဘဓာတ် စသည်တို့ဖြစ်ရန် အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်း ခြင်း ယောနိသောမနသိကာရ' ဟူသည် အာရမ္ဘဓာတ် စသည်တို့ကို ဖြစ်စေသောအားဖြင့် ဖြစ်သော နှလုံး သွင်းမှုကို ခေါ်၏၊ ထိုအာရမ္ဘဓာတ် စသည်တို့တွင် စတင်၍အားထုတ်ခြင်း ဝီရိယကို အာရမ္ဘဓာတ်ဟု ခေါ် သည်၊ ပျင်းရိခြင်းမှ ထွက်မြောက်သောကြောင့် ထိုအာရမ္ဘဓာတ်ထက် သာ၍အားကောင်းသော အားထုတ်မှု ဝီရိယကို နိက္ကမဓာတ်ဟု ခေါ်သည်၊ အဆင့်ဆင့် မြင့်သည်ထက် မြင့်သော အရာဌာနသို့ တိုးတက်သွား သောကြောင့် ထိုနိက္ကမဓာတ်ထက်လည်း သာ၍ အားကောင်းသော အားထုတ်မှုဝီရိယကို ပရက္ကမဓာတ်ဟု

၃။ ပီတိသမ္မောစ္ချင်ကို ပွားစေပုံ

"ရဟန်းတို့ – ပီတိသမ္ဗောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရားတို့သည် ရှိကုန်၏ ၊ ထိုပီတိသမွှောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား တို့၌ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှုကို များစွာပြုခြင်းသည် မဖြစ်သေးသော ပီတိသမ္ဗောရွှင်ကိုလည်း ဖြစ်ခြင်း၄ာ၊ ဖြစ်ပြီးသော ပီတိသမ္ဗောရွှင်ကိုလည်း လွန်စွာ အဖန်ဖန်အထပ်ထပ်ဖြစ်ခြင်း၄ာ, ပြန့်ပြောခြင်း၄ာ, ပွားမှု ဘာဝနာ၏ ထက်ဝန်းကျင်ပြည့် စုံခြင်း၄ာ ဖြစ်သောအကြောင်းပေတည်း။

မှတ်ချက် ။ ။ 'ပီတိသမ္ဗောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရားတို့' ဟူသည် ရှေးရှေးပီတိ၏ အမည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်၊ 'ပီတိ၏ ယောနိသောမနသိကာရ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှု' မည်သည်မှာလည်း ပီတိကို ဖြစ်စေ တတ်သော နှလုံးသွင်းမှုသာလျှင် ဖြစ်ပေသည်။

#### (ဂ) ဝိသုခွိမဂ်အဋ္ဌကထာ၌ တစ်နည်းပြဆိုချက်

#### ဓမ္မဝိစယသမွောစ္ရျင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၇–ပါး

(၁) အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို မေးမြန်းခြင်း၊

(၂) အတွင်းအပြင်ဝတ္ထုတို့၏ သန့်ရှင်းမှုကို ပြုခြင်း၊

(၃) သဒ္ဓါစသော ဣန္ဒြေတို့၏ညီမျှခြင်းကို ပြီးစေခြင်း၊

(၄) ပညာမဲ့သောပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊

(၅) ပညာရှိသောပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲခြင်း၊

(၆) ဉာဏ်နက်နဲသူတို့သာ ကျက်စားနိုင်သော ခန္ဓာ အာယတန စသည်တို့ကို ဆင်ခြင်ခြင်း၊

(၇) ပညာဟူသော ဓမ္မဝိစယသမ္ဗောရွှင်၌ စိတ်နှလုံးညွတ်ခြင်း ဟူသော တရားခုနစ်ပါးတို့သည် ဓမ္မဝိစယသမ္ဗောရွှင် ၏ ဖြစ်ကြောင်းတရားတို့ ပင်တည်း။

### ဝီရိယသမ္မောစ္ခုင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၁၁–ပါး

(၁) အပါယ်အစရှိသော ဘေးကို ဆင်ခြင်ခြင်း၊

(၂) ဝီရိယနှင့်စပ်၍ လောကီ လောကုတ္တရာတရားထူးကို ရခြင်းဟူသောအကျိုးကို ရှလေ့ရှိခြင်း၊

(၃) "ဘုရား ပစ္စေကဗုဒ္ဓါနှင့် မဟာသာဝကတို့ သွားသောလမ်းကို ငါသွားသင့်ပေသည်၊ ထိုလမ်းကိုလည်း ပျင်းရိသူ တို့ မသွားနိုင်" ဟု ဤသို့ သွားအပ်သောလမ်း (ကျင့်အပ်သောအကျင့်)ကို ဆင်ခြင်ခြင်း၊

(၄) ဒါယကာတို့၏ကောင်းမှုကို အကျိုးကြီးအောင်ပြုခြင်းဖြင့် ဆွမ်းကို တုန့်ပြန်ပူဇော်ခြင်း၊ (၅) "ငါ၏ဆက မြက်စာဘုရားသည် ဝီရိယကိုမြဲစာ အားထုတ်ခြင်း၏ဝဏ်ကျေးဇူးတို့ ချီး

(၅) "ငါ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားသည် ဝီရိယကိုမြဲစွာ အားထုတ်ခြင်း၏ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ချီးမွမ်းတော်မူ၏၊ ထိုဆရာ ဘုရား၏ အဆုံးအမကိုလည်း မကျူးကျော် မဖောက်ဖျက်သင့်ပေ၊ ထိုဆရာဘုရားသည် ငါတို့မှာ ကျေးဇူးလည်း များလှပေ၏၊ အကျင့်ဖြင့်သာလျှင် ပူဇော်ပါမှလည်း ကောင်းစွာပူဇော်ရာရောက်ပေသည်၊ <mark>အာမိသဖြင့် ပူဇော်လျှင်</mark> ကောင်းစွာပူဇော်ရာ မရောက်ပေ" ဟု ဤသို့ ဆရာဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရား၏မြင့်မြတ်**ပုံကို ဆင်ခြင်ခြင်း**၊

(၆) "ငါသည်သူတော်ကောင်းတရားတည်းဟူသော မြတ်သောအမွေကို ခံယူသင့်၏၊ ထိုအမွေကိုလ**ည်း ပျင်းရိပေါ့** တန်သူသည် မခံယူနိုင်" ဟု ဤသို့ သူတော်ကောင်းတရားတည်းဟူသော အမွေ၏မြင့်မြတ်ပုံကို ဆင်ခြင်ခြင်း၊

- (၇) အလင်းရောင်၌ဖြစ်ဖူးသော အမှတ်သညာကို နှလုံးသွင်းခြင်း, ဣရိယာပုထ်ပြောင်းလဲခြင်း, ဟင်းလင်းပြင်၌ နေခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ထိန မိဒ္ဓကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း၊
- (၈) ပျင်းရိပေါ့တန်သောပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊

(၉) ဝီရိယကို မြဲစွာအားထုတ်သောပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲခြင်း၊

(၁၀) သမ္မပ္မဓာန်၏ အာနုဘော်ကို ဆင်ခြင်ခြင်း၊

(၁၁) ဝီရိယသမ္ဗောစ္ျင်၌ စိတ်နှလုံးညွှတ်ခြင်း ဟူသော တရား ၁၁–ပါးတို့သည် ဝီရိယသမ္ဗော<mark>စျင်၏ ဖြစ်ကြောင်း</mark> တရားတို့ပင်တည်း။

ပီတိသမ္မွာစျှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၁၁–ပါး

- (၁) မှ (၇) ဗုဒ္ဓါနုဿတိ၊ ဓမ္မာနဿတိ၊ သံဃာနုဿတိ၊ သီလာနုဿတိ၊ စာဂါနုဿတိ၊ ဒေဝတာနုဿတိ၊ ဥပသမာနဿတိ ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့ကို ပွားများအားထုတ်ခြင်း၊
- (၈) ရတနာသုံးပါး၌ကြည်ညိုမှု အဆီအစေး ခြောက်ခန်းသဖြင့် စိတ်နှလုံးကြမ်းတမ်းသောပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊

(၉) ရတနာသုံးပါး၌ကြည်ညိုမှု အဆီအစေးရှိသဖြင့် စိတ်နှလုံးနူးညံ့ညက်ညောသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲခြင်း၊

(၁၀) ကြည်ညိုဖွယ်ကောင်းသော သုတ်တို့ကို ဆင်ခြင်ခြင်း၊

(၁၁) ပီတိသမ္ဗောရွင်၌ စိတ်နှလုံးညွတ်ခြင်း ဟူသော တရား ၁၁–ပါးတို့သည် ပီတိသမ္ဗောရွင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား တို့ပင်တည်း။

၅။ စိတ်ကို နှိပ်သင့်သည့်အခါ၌ နှိပ်ခြင်း

စိတ်ကိုနှိပ်သင့်သောအခါ၌ နှိပ်ခြင်းသည် အဘယ်သို့ပါနည်း? ဝီရိယကို လွန်စွာအားထုတ်ခြင်း စသည်တို့ ကြောင့် စိတ်ပျံ့လွင့်သောအခါ၌ ဓမ္မဝိစယသမ္ဗောရွှင် စသောသုံးပါးတို့ကို မပွားစေဘဲ ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင် စသော သုံးပါးတို့ကို ပွားစေလျက် နှိပ်ခြင်းပေတည်း။

(က) အဂ္ဂိသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ –

"ရဟန်းတို့ – ဥပမာပြရလျှင် ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် ကြီးမားသောမီးပုံကို ငြိမ်းစေလိုသည်ဖြစ်၍ ထို မီးပုံ၌ မြက်ခြောက်တို့ကိုလည်း ထည့်ရာ၏။ ပ ။ မြေမှုန့်ဖြင့်လည်း ဖြူးထည့်မပေးရာ၊ ရဟန်းတို့ –ထိုယောက်ျားသည် ကြီးမားသောမီးပုံကို ငြိမ်းစေနိုင်ရာသလော?ဟု မေးတော်မူ၏၊ ဤသို့ငြိမ်းစေခြင်းသည် မဖြစ်နိုင်ပါဘုရားဟု လျှောက် ထားကြကုန်၏။"

"ရဟန်းတို့ – ဤအတူပင် ပျံ့လွင့်သောစိတ်ဖြစ်သောအခါ၌ ဓမ္မဝိစယသမ္မောရွှင်ကို ပွားစေခြင်း၄ာ သင့်လျော် သောအခါ မဟုတ်ပေ၊ ဝီရိယသမ္ဗောရွှင်ကို, ပီတိသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်း၄ာ သင့်လျော်သောအခါ မဟုတ်ပေ၊ ထိုသို့ သင့်လျော်သောအခါ မဟုတ်ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း ှု ရဟန်းတို့ –ထို့တက်ကြွပျံ့လွင့်သောစိတ်ကို ဓမ္မဝိစယ၊

ဝီရိယ၊ ပီတိသမ္ဗောရွှင်တရားတို့ဖြင့် မငြိမ်းသတ်စေနိုင်သောကြောင့်ပေတည်း။

"ရဟန်းတို့ – စိတ်ပျံ့လွင့်သောအခါ၌ ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်းငှာ, သမာဓိသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်း ငှာ, ဥပေက္ခာသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်းငှာ သင့်လျော်သောအခါ ဖြစ်ပေသည်၊ ထိုသို့ သင့်လျော်သောအခါဖြစ်ခြင်း သည် အဘယ်ကြောင့်နည်း? ရဟန်းတို့ – ထို ပျံ့လွင့်သောစိတ်ကို ပဿဒ္ဓိ၊ သမာဓိ၊ ဥပေက္ခာသမ္ဗောရွှင်တရားတို့ဖြင့် လွယ်ကူစွာငြိမ်းစေနိုင်သောကြောင့် ပေတည်း။"

"ရဟန်းတို့ – ဥပမာပြရလျှင် ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် ကြီးမားသောမီးကို ငြိမ်းစေလိုသည်ဖြစ်၍ ထိုမီးပုံ၌ မြက်စိုတို့ကိုလည်း ထည့်ရာ၏။ ပ ။ မြေမှုန့်တို့ဖြင့်လည်း ဖြူးထည့်ပေးရာ၏၊ ရဟန်းတို့ –ထိုယောက်ျားသည် ကြီးမား သောမီးပုံကို ငြိမ်းစေနိုင်ရာသလော? ဟု မေးတော်မူ၏၊ ငြိမ်းစေနိုင်ရာပါသည် အရှင်ဘုရား ဟု လျှောက်ထားကုန်၏။"

### (ခ) အာဟာရသုတ္တန်၌ မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံ

၁။ ပဿဒ္ဓိသမ္မောရွင်ကို ပွားစေပုံ

"ရဟန်းတို့ – စေတသိက်အပေါင်း ကိုယ်၏ ငြိမ်းအေးခြင်းဟူသော ကာယပဿဋ္ဌိနှင့် စိတ်၏ငြိမ်းအေးခြင်း ဟူသော စိတ္တပဿဋ္ဌိသည် ရှိ၏၊ ထိုကာယပဿဋ္ဌိ စိတ္တပဿဋ္ဌိတရားတို့၌ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှု ကို များစွာပြုခြင်းသည် မဖြစ်သေးသော ပဿဋ္ဌိသမ္ဗောရွှင်ကိုလည်း ဖြစ်ခြင်းငှာ, ဖြစ်ပြီးသော ပဿဋ္ဌိသမ္ဗောရွှင်ကို လည်း လွန်စွာ အဖန်ဖန်အထပ်ထပ်ဖြစ်ခြင်းငှာ, ပြန့်ပြွောခြင်းငှာ, ပွားမှုဘာဝနာ၏ ထက်ဝန်းကျင်ပြည့်စုံခြင်းငှာ ဖြစ် သောအကြောင်းပေတည်း။"

၂။ သမာဓိသမ္မောစ္ခုင်ကို ပွားစေပုံ

"ရဟန်းတို့ – (ရှေးရှေးသမာဓိ ဟူသော) သမထနိမိတ်သည်, (အာရံတစ်ခုတည်းသာ ရှိ၍) အမျိုးမျိုးမရှိသော အဗျဂ္ဂနိမိတ်သည် ရှိ၏၊ ထိုသမထနိမိတ်, အဗျဂ္ဂနိမိတ်တို့၌ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှုကို များစွာပြု ခြင်းသည် မဖြစ်သေးသော သမာဓိသမွှောရွှင်ကိုလည်းဖြစ်ခြင်းငှာ၊ ဖြစ်ပြီးသော သမာဓိသမွှောရွှင်ကိုလည်း လွန်စွာ အဖန်ဖန်အထပ်ထပ်ဖြစ်ခြင်းငှာ, ပြန့်ပြောခြင်းငှာ, ဘာဝနာ၏ထက်ဝန်းကျင်ပြည့်စုံခြင်းငှာ ဖြစ်သောအကြောင်းပေတည်း။"

၃။ ဥပေက္ခာသမွောစျင်ကို ပွားစေပုံ

"ရဟန်းတို့ – ဥပေက္ခာသမွှောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရားတို့သည် ရှိကုန်၏ ၊ ထိုဥပေက္ခာသမွှောရွှင်၏ ဖြစ် ကြောင်းတရားတို့၌ အကြောင်းမှန်လမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှုကို များစွာပြုခြင်းသည် မဖြစ်သေးသော ဥပေက္ခာ– သမ္ဗောရွှင်ကိုလည်း ဖြစ်ခြင်းငှာ၊ ဖြစ်ပြီးသော ဥပေက္ခာသမ္ဗောရွှင်ကိုလည်း လွန်စွာ အဖန်ဖန်အထပ်ထပ်ဖြစ်ခြင်းငှာ, ပြန့်ပြောခြင်းငှာ, ပွားမှုဘာဝနာ၏ ထက်ဝန်းကျင်ပြည့်စုံခြင်းငှာ ဖြစ်သောအကြောင်းပေတည်း။

မှတ်ချက် ။ ။ – ထိုစကားသုံးရပ်၌ – ယောဂီအား ပဿဒ္ဓိ စသောတရားတို့ ဖြစ်ခဲ့ဖူးပုံ အခြင်းအရာကို မှတ်သား၍ ထိုပဿဒ္ဓိ, သမာဓိ, ဥပေက္ခာ သမ္ဗော့ရွှင်တရားတို့ကို ဖြစ်စေခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့်ဖြစ်သော နှလုံးသွင်းမှု သည်ပင်လျှင် ထိုသုံးဝါကျတို့ဖြင့် ပြအပ်သောတရားသုံးပါးတို့ဖြစ်ရန် အကြောင်းလမ်းမှန်အားဖြင့် နှလုံးသွင်း ခြင်း ယောနိသောမနသိကာရ မည်၏ ။
– သမထနိမိတ်ဟူသည် ရှေးရှေးသောသမထ၏ အမည်သာ ဖြစ်ပေသည်၊ အဗျဂ္ဂနိမိတ်ဟူသော အမည် သည်လည်း ပျံ့လွင့်ခြင်း၏ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သောအနက်သဘောကြောင့် ထိုရှေးရှေးသမထ၏အမည်ပင် ဖြစ်ပေသည်။

#### (ဂ) တစ်နည်းပြရလျှင် (ဝိသုဒ္ဓိမဂ်အဋ္ဌကထာ)

ပဿဒ္ရွိသမွှောစျှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၇–ပါး

(၁) သင့်မြတ်ကောင်းမွန်သော ဘောဇဉ်ကို မှီဝဲခြင်း၊

(၂) သင့်လျော်သော ဥတုကို မှီဝဲခြင်း၊

(၃) သင့်လျော်သော ဣရိယာပုထ်ကို မှီဝဲခြင်း၊

(၄) အလယ်အလတ်ဖြစ်သော ကာယ်ကပယောဂကို ဖြစ်စေခြင်း၊

(၅) ကိုယ်စိတ်ပူပန်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊

(၆) ကိုယ်စိတ်ငြိမ်းအေးသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲဆည်းကပ်ခြင်း၊

(၇) ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွင်၌ စိတ်နှလုံးညွတ်ခြင်း ဟူသော တရား ၇–ပါးတို့သည် ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွင်၏ ဖြစ်ကြောင်း တရားတို့ပင်တည်း။

#### သမာဓိသမ္မောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၁၁–ပါး

(၁) အတွင်းအပြင်ဝတ္ထုတို့၏သန့်ရှင်းမှုကို ပြုခြင်း၊

(၂) နိမိတ်၌ လိမ္မာခြင်း၊

(၃) သဒ္ဓါစသော ဣန္ဒြေတို့၏ညီမျှခြင်းကို ပြီးစေခြင်း၊

(၄) စိတ်ကို နှိပ်သင့်သောအခါ၌ နှိပ်ခြင်း၊

(၅) စိတ်ကို ပင့်မြှောက်သင့်သောအခါ၌ ပင့်မြှောက်ခြင်း၊

(၆) ငြိမ်သက်ခြင်းဟူသော သာယာဖွယ်ချမ်းသာကင်းသောစိတ်ကို သဒ္ဓါနှင့်သံဝေဂတို့ဖြင့် ရွှင်လန်းသန်စွမ်းစေခြင်း၊

(၇) ကောင်းစွာအညီအညွတ်ဖြစ်နေသော ဘာဝနာစိတ်ကို (မမြှောက် မနှိပ် မရွှင်စေဘဲ) လျစ်လျူရှုခြင်း၊

(၈) သမာဓိမရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊

(၉) ဥပစာရသမာဓိ အပ္ပနာသမာဓိ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲဆည်းကပ်ခြင်း၊

(၁၀) ဈာန်တည်းဟူသော ဝိမောက္ခတို့ကို အထပ်ထပ် သက်ဝင်၍ ဆင်ခြင်ခြင်း၊

(၁၁) သမာဓိသမ္ဗောစ္ျင်ကို စိတ်နှလုံးညွတ်ခြင်း ဟူသော တရား ၁၁–ပါးတို့သည် သမာဓိသမ္ဗောစ္ဈင်၏ ဖြစ်ကြောင်း တရားတို့ပင်တည်း။

ဥပေက္ခာသမွောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်းတရား ၅–ပါး

(၁) ချစ်ခင်ဖွယ်သတ္တဝါတို့၌သော်လည်း လျစ်လျူရှုခြင်း၊

(၂) သင်္ခါရတို့၌ လျစ်လျူရှုခြင်း၊

(၃) သတ္တဝါသင်္ခါရတို့၌ တွယ်တာစွဲလမ်းခြင်း အားကြီးသူကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း၊

(၄) သတ္တဝါသင်္ခါရတို့၌ လျစ်လျူရှုတတ်သူကို မှီဝဲဆည်းကပ်ခြင်း၊

(၅) ဥပေက္ခာသမွောရွှင်၌ စိတ်နှလုံးညွတ်ခြင်း ဟူသော တရား ၅–ပါးတို့သည် ဥပေက္ခာသမွောရွှင်၏ ဖြစ်ကြောင်း တရားတို့ပင်တည်း။

၆။ စိတ်ကို ရွှင်စေသင့်သည့်အခါ၌ ရွှင်စေခြင်း

စိတ်ကိုရွှင်လန်းစေသင့်သောအခါ ရွှင်လန်းစေခြင်းသည် အဘယ်သို့ပါနည်း ? ယောဂီအား ပညာ၏ကြောင့် ကြစိုက်မှု နုံ့ခြင်းကြောင့်ဖြစ်စေ၊ ငြိမ်သက်ခြင်းဟူသော ချမ်းသာကိုမရခြင်းကြောင့်ဖြစ်စေ ဘာဝနာစိတ်မှာ သာယာဖွယ် ကင်းလျက် ရှိငြားအံ့၊ ထိုအခါ၌ သံဝေဂဝတ္ထုခေါ် ထိတ်လန့်စေတတ်သော အကြောင်းရှစ်ပါးတို့ကို ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် ထိုစိတ်ကို ထိတ်လန့်စေလျက် ရွှင်လန်းသန်စွမ်းစေရ၏။

သံဝေဂဝတ္ထု ရှစ်ပါးမှာ ပဋိသန္ဓေနေခြင်း၊ အိုခြင်း၊ နာခြင်း၊ သေခြင်း၊ အပါယ်ဆင်းရဲ၊ အတိတ်ကာလ၌ ဝဋိ လျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော ဆင်းရဲ၊ အနာဂတ်ကာလ၌ ဝဋိလျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော ဆင်းရဲ၊ ပစ္စုပွန်ဘဝကာလ၌

အာဟာရကို ရှာဖွေရခြင်းလျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော ဆင်းရဲတို့ ဖြစ်သည်။

ထို့ပြင် ဘုရား တရား သံဃာတော်တို့၏ဂုဏ်တို့ကို အဖန်ဖန်အောက်မေ့ခြင်းဖြင့်လည်း စိတ်၏ကြည်လ**င်ခြင်း** ကို ဖြစ်စေရ၏။

၇။ စိတ်ကို လျှစ်လျူရှသင့်သည့်အခါ၌ လျှစ်လျူရှုခြင်း

စိတ်ကိုလျစ်လျူရှုသင့်သောအခါ၌ လျစ်လျူရှုခြင်းသည် အဘယ်သို့ပါနည်း? ယောဂီ၏ဘာဝနာစိတ်သည် မတွန့်ဆုတ် မပျံ့လွင့်သည်ဖြစ်၍ သာယာဖွယ်လည်း မကင်းဘဲ အာရံ၌အညီအမျှ ဖြစ်လျက် သမထအကျင့်လမ်းမှန်၍ သွားနေငြားအံ့၊ ထိုအခါ၌ ယောဂီအား ပင့်မြှောက်ခြင်း, နှိပ်ခြင်း, ရွှင်စေခြင်းတို့၌ ကြောင့်ကြစိုက်ဖွယ် မရှိတော့ပေ၊ အညီအမျှသွားနေသော မြင်းတို့၌ ကြောင့်ကြမစိုက်ရသော ရထားထိန်းကဲ့သို့ပင်တည်း။

၈။ သမာဓိကင်းသောပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း

သမာဓိကင်းသောပုဂ္ဂိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ခြင်း ဆိုသည်မှာ ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်လမ်းသို့ မတက်ဖူး မသွားဖူး သော ကိစ္စများစွာတို့၌ လုံ့လပြုသည်ဖြစ်၍ စိတ်နှလုံးမတည်မတံ့ ပျံ့လွင့်နေသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ဝေးစွာစွန့်ပစ်ဖဲခွာခြင်း ဖြစ်၏။

၉။ သမာဓိရှိသောပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲခြင်း

သမာဓိရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲခြင်းဆိုသည်မှာ ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်လမ်းသို့ သွားဖူး ကျင့်ဖူးသည် ဖြစ်၍ ဥပစာရသမာဓိ အပ္ပနာသမာဓိကို ရသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ထံသို့ ရံဖန်ရံခါ ချဉ်းကပ်ခြင်း ဖြစ်၏။

၁၀။ အပ္ပနာသမာဓိသို့ စိတ်ညွှတ်ခြင်း

အပ္ပနာသမာဓိသို့ စိတ်ညွတ်ခြင်းဆိုသည်မှာ အပ္ပနာသမာဓိကို ဖြစ်စေရန် နှလုံးသွင်းခြင်း မပြတ်အားထုတ် ခြင်းပေတည်း၊ သမာဓိကို အလေးပြုခြင်း, သမာဓိ၌ ညွတ်ခြင်း, သမာဓိ၌ ကိုင်းခြင်း၊ သမာဓိ၌ ရှိုင်းခြင်းဟူသော အနက်ကို ဆိုလို၏။

#### နိမိတ်သို့ ရှေးရှုဖြစ်စေခြင်း

အကျိုးကား- ရအပ်ပြီးသော ပဋိဘာဂနိမိတ်၌ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အပွနာ၌ ကျွမ်းကျင်ကြောင်းအစီအရင် ကို ပြည့်စုံစေသော ယောဂီအား အပွနာသည် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကျင့်သောယောဂီအား အပွနာသည် အကယ်၍ မဖြစ်ငြားအံ့၊ ထိုသို့ အပွနာ မဖြစ်စေကာမူ ပညာရှိသောယောဂီသည် အားထုတ်မှုကို မစွန့်လွှတ်ဘဲ အားထုတ် မြဲ အားထုတ်ရာ၏၊ မှန်စွာအားထုတ်မှုသမ္မာဝါယာမကို စွန့်လွှတ်၍ ဝါ-လျှော့၍ အနည်းငယ်မျှပင်ဖြစ်သော တရား ထူးကို ရနိုင်သောသဘောမည်သည် မရှိပေ။

ထိုသို့ မရှိသောကြောင့် ပညာရှိသည် စိတ်ဖြစ်ပုံအခြင်းအရာကို ကောင်းစွာမှတ်သားလျက် ဝီရိယကို သမာဓိ နှင့် ညီမျှသောကိစ္စရှိအောင် အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် ယှဉ်စေရာ၏၊ အနည်းငယ်မျှသော်လည်း တွန့်ဆုတ်လျှင် စိတ်ကို

ပင့်မြှောက်ပေးရာ၏၊ အားထုတ်လွန်းသော ဝီရိယကို တားမြစ်၍ မလျှော့မတင်းသာလျှင် ဖြစ်စေရာ၏။

ပန်းဝတ်မှုန်၊ ကြာရွက်၊ ပင့်ကူမျှင်၊ လှေ၊ ဆီကျည်တောက်တို့၌ ပျားစသည်တို့၏ ဖြစ်ပုံကို ဥပမာအဖြစ်ဖြင့် အဋ္ဌကထာ၌ ဖွင့်ပြထားသကဲ့သို့ – ထို့အတူ တွန့်ဆုတ်ခြင်း ပျံ့လွင့်ခြင်းတို့မှ လွတ်မြောက်စေ၍ အခါခပ်သိမ်း ပဋိဘာဂနိမိတ်သို့ ဘာဝနာစိတ်ကို ရှေးရှုဖြစ်စေရာ၏။ ၁။ ပန်းဝတ်မှုန်ဥပမာ

မကျမ်းကျင်မလိမ္မာသောပျားသည် ဤမည်သောသစ်ပင်၌ ပန်းပွင့်လေပြီ ဟု သိ၍ လျင်မြန်သောအဟုန်ဖြင့် ပျံသွားသောကြောင့် ထိုသစ်ပင်ကို လွန်သွားပြီးမှ တစ်ဖန် ပြန်လာရသည်ဖြစ်၍ ပန်းဝတ်မှုန်ကုန်မှ ရောက်လာ၏၊ မကျမ်းကျင်မလိမ္မာသော အခြားပျားတစ်ကောင်သည် နှေးသောအဟုန်ဖြင့် ပျံသွားသောကြောင့် ပန်းဝတ်မှုန်ကုန်မှ သာ လျှင် ရောက်၏၊ ကျမ်းကျင်လိမ္မာသော ပျားသည်ကား မနှေးလွန်း မမြန်လွန်းသောအဟုန်ဖြင့် ပျံသွားသောကြောင့် ချမ်းသာစွာ ပန်းအစုသို့ရောက်၍ အလိုရိုတိုင်း ပန်းဝတ်မှုန်ကိုသယ်ယူပြီးလျှင် ပျားရည်ကို ပြည့်စုံစေလျက် ပျားရည်၏ အရသာကို ခံစားရသကဲ့သို့ လည်းကောင်း –

၂။ ရေခွက်၌ ထားသော ကြာရွက်ဥပမာ

ခွဲစိတ်ကုသတတ်သော ဆရာ၏ တပည့်တို့သည် ရေခွက်၌ထားသော ကြာရွက်၌ ဓားငယ်ဖြင့် ခွဲဖောက်ခြင်း စသော အမှုကို သင်ယူကုန်သည်ရှိသော် မကျွမ်းကျင်သော တပည့်တစ်ယောက်သည် အဟုန်ဖြင့် ဓားကိုချသဖြင့် ကြာ ရွက်ကို နှစ်ပိုင်းဖြတ်မိ၏, ရေ၌မူလည်း နှစ်စေ၏၊ မကျွမ်းကျင်သော အခြားတပည့်တစ်ယောက်သည် ကြာရွက်ကို ဖြတ် မိမည်, ရေ၌ နှစ်စေမည်ကို စိုးရိမ်သောကြောင့် ကြာရွက်ကို ဓားငယ်ဖြင့် ထိရုံပင် မထိဝံ့ပေ၊ ကျွမ်းကျင်သော တပည့် သည်ကား မမြန်လွန်း မနှေးလွန်းသော လုံ့လပယောဂဖြင့် ကြာရွက်၌ ဓားရာကိုပြ၍ ခွဲစိတ်ခြင်းအတတ်၌ ပြီးဆုံး အောင်တတ်သည်ဖြစ်၍ ထိုသို့ဖောက်ခွဲ၍ ကုသင့်သောသဘော ရှိသောအရာတို့၌ အကြောဖောက်ခြင်းစသော အမှုကို ပြု၍ ဆေးကုခလာဘ်ကို ရသကဲ့သို့လည်းကောင်း –

၃။ ပင့်ကူမျှင်ဥပမာ

"လေးလံ(၁၆–တောင်)ရှည်သော ပင့်ကူမျှင်ကို ယူဆောင်လာသောသူသည် အသပြာလေးထောင်ရမည်" ဟု ဘုရင်က ကြေညာသည်ရှိသော် မကျွမ်းကျင်သော ယောက်ျားတစ်ယောက်သည် လျင်မြန်စွာ ပင့်ကူမျှင်ကို ငင်ယူသဖြင့် ပင့်ကူမျှင်သည် ထိုထိုအရပ်၌ ပြတ်သည်သာလျှင်တည်း၊ မကျွမ်းကျင်သော အခြားယောက်ျားတစ်ယောက်သည် ပင့်ကူ မျှင် ပြတ်မည်ကို စိုးရိမ်သောကြောင့် လက်ဖြင့် ပင့်ကူမျှင်ကို ထိရုံပင် မထိဝံ့ပေ၊ ကျွမ်းကျင်သော ယောက်ျားတစ်ယောက် သည်ကား အစွန်းမှစ၍ မမြန်လွန်း မနှေးလွန်းသော လုံ့လပယောဂဖြင့် တုတ်တံ၌ ရစ်လျက်ယူသည်ရှိသော် လေးလံ ရှည်သောပင့်ကူမျှင်ကို ယူဆောင်လာနိုင်သောကြောင့် ဆုလာဘ်ကို ရသကဲ့သို့လည်းကောင်း –

၄။ လှေသူကြီးဥပမာ

မကျမ်းကျင်သောလှေသူကြီးသည် အားကြီးသောလေ လာသောအခါ၌ ရွက်ကို လေဖြင့် ပြည့်စေသောကြောင့် လှေကို ရောက်လိုသောအရပ်မှ တစ်ပါးသောအရပ်သို့ ပြေးသွားစေ၏၊ မကျမ်းကျင်သော အခြားလှေသူကြီး တစ် ယောက်သည် အားနည်းသော လေလာသောအခါ၌ ရွက်ကို ချထားသောကြောင့် လှေကို ထိုတည်မြဲနေရာ၌သာလျှင် တည်စေ၏၊ ကျမ်းကျင်သော လှေသူကြီးသည်ကား အားနည်းသော လေလာသောအခါ၌ ရွက်တစ်ရွက်လုံးကို လေဖြင့် ပြည့်စေ၍ အားကြီးသော လေလာသောအခါ၌ ရွက်တစ်ဝက်ကိုသာ လွှင့်၍ လိုရာအရပ်သို့ ချမ်းသာစွာ ရောက်သကဲ့သို့ လည်းကောင်း –

၅။ ဆီကျည်ဥပမာ

"အပေါက်ကျဉ်းသော ကျည်တောက်ကို မဖိတ်မလျှံစေဘဲ ဆီပြည့်အောင် လောင်းထည့်နိုင်သောသူသည် ဆု လာဘ်ရမည်" ဟု ဆရာက တပည့်တို့ကို ပြောသည်ရှိသော် မလိမ္မာသော တပည့်တစ်ယောက်သည် ဆုလာဘ်၌ မက် မောသည်ဖြစ်၍ လျင်မြန်စွာလောင်းထည့်သဖြင့် ဆီဖိတ်၏၊ မလိမ္မာသော အခြားတပည့်တစ်ယောက်သည် ဆီဖိတ်မည် ကို စိုးရိမ်သောကြောင့် လောင်းရုံပင် မလောင်းဝံ့ပေ၊ လိမ္မာသောတပည့်သည်ကား မမြန်လွန်း မနှေးလွန်းသော လုံ့လ ပယောဂဖြင့် လောင်းထည့်၍ ဆုလာဘ်ကိုရသကဲ့သို့ လည်းကောင်း –

ဤအတူပင်လျှင် ရဟန်းတစ်ပါးသည် ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်သည်ရှိသော် "လျင့်မြန်စွာသာလျှင် အပ္ပနာသို့ ရောက်တော့မည်" ဟု ပြင်းထန်စွာ ကြိုးစားအားထုတ်၏၊ ထိုရဟန်း၏ စိတ်သည် ဝီရိယကို လွန်စွာ အားထုတ်ခြင်း ကြောင့် ပျံ့လွင့်ခြင်း၌ ကျရောက်၏၊ ထိုရဟန်းသည် အပ္ပနာသို့ မရောက်နိုင်ပေ။

အခြားရဟန်းတစ်ပါးသည် ဝီရီယကို လွန်စွာအားထုတ်ခြင်း၌ အပြစ်မြင်၍ "ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို ရပြီးသော ယခု အခါ၌ ငါ့အား အပ္ပနာရအောင် ကြောင့်ကြစိုက်ခြင်းဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း ?" ဟု ဝီရိယကို လျှော့လိုက်၏၊ ထို ရဟန်း၏စိတ်သည် ဝီရိယအလွန် တွန့်ဆုတ်လျော့လျည်းသောကြောင့် ပျင်းရိခြင်း၌ ကျရောက်၏၊ ထိုရဟန်းသည် လည်း အပ္ပနာသို့ မရောက်နိုင်ပေ။

အကြင်ရဟန်းသည်ကား အနည်းငယ်မျှသော်လည်း တွန့်ဆုတ်လျှင် ဘာဝနာစိတ်ကို တွန့်ဆုတ်ခြင်းမှ လွတ် စေ၍ အနည်းငယ်မျှသော်လည်း တက်ကြွပျံ့လွင့်လျှင် ဘာဝနာစိတ်ကို တက်ကြွပျံ့လွင့်ခြင်းမှ လွတ်စေ၍ မလျော့မတင်း ညီမျှသော ဝီရိယဖြင့် ဘာဝနာစိတ်ကို နိမိတ်သို့ ရှေးရှုဖြစ်စေ၏၊ ထိုရဟန်းသည် အပ္ပနာသို့ ရောက်၏။

### ပထမဈာန်ကို ပြဆိုချက်

ဤသို့ ဆိုခဲ့သည့် အတိုင်း နိမိတ်သို့ ဘာဝနာစိတ်ကို ရှေးရှုဖြစ်စေသော ယောဂီအား "ယခုအခါ အပ္ပနာပြည့်စုံ တော့မည်" ဟု ဆိုသင့်သောစဏ၌ ဘဝင်ကို ဖြတ်ပြီးလျှင် "မြေ မြေ" ဟု ရှုခြင်း အားထုတ်ခြင်းဖြင့် ဘာဝနာစိတ်၌ ထင်လာသော ထိုပထဝီကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပင်လျှင် အာရုံပြု၍ မနောဒ္ဓါရာဝဇ္ဇန်းသည် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုမနော– ဒွါရာဝဇ္ဇန်းမှ နောက်၌ ထိုပထဝီကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်အာရံ၌ပင်လျှင် ဇောလေးကြိမ်ဖြစ်စေ ငါးကြိမ်ဖြစ်စေ စောကုန် ၏၊ ထို လေးကြိမ် ငါးကြိမ်သော ဇောတို့တွင် နောက်ဆုံးဇောသည် ရူပါဝစရဇောတည်း၊ ကြွင်းသောဇောတို့သည် ကာမာဝစရဇောတို့ပေတည်း။

မန္ဒပညပုဂ္ဂိုလ်၏ အာဒိကမ္မိကဈာနဝီထိပုံစံ = န ဒ မ ပ ဉ နု ဂေါ ဈ ဘဝင် တိက္ခပညပုဂ္ဂိုလ်၏ အာဒိကမ္မိကဈာနဝီထိပုံစံ = န ဒ မ ဉ နု ဂေါ ဈ ဘဝင်

ပကတိစိတ်တို့၌ရှိသော ဝိတက်စသည်တို့ထက် သာ၍ အားကောင်းသည့် ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိ သုခ စိတ္တေ– ကဂ္ဂတာ ရှိကုန်သော ယင်းသုံးကြိမ် လေးကြိမ်သော ကာမာဝစရဇောတို့ကို–

– အပ္ပနာကို ကြိုတင်၍ ပြုပြင်တတ်သောကြောင့် **ပရိကံ** တို့ဟူ၍လည်းကောင်း၊

– ရွာအစရှိသည်တို့၏အနီးအရပ်ကို ရွာ၏ဥပစာ, မြို့၏ဥပစာ ဟု ဆိုအပ်သကဲ့သို့ ထို့အတူ အပ္ပနာနှင့် နီးကပ် သောကြောင့်လည်းကောင်း, အပ္ပနာ၏ မဝေးလှသောအနီး၌ ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း **ဥပစာရ(ဥပစာ)**တို့ ဟူ၍ လည်းကောင်း၊

ဤဧကာဝဇ္ဇနဝီထိမှ ရှေးဖြစ်သော နာနာဝဇ္ဇနဝီထိ၌ ပရိက်တို့နှင့် အထက်အပ္ပနာအား လျော်သောကြောင့်

အနုလောမ(အနုလုံ)တို့ ဟူ၍လည်းကောင်း ဆိုအပ်ကုန်၏။

ဤ ပရိကံ ဥပစာ အနလုံဟူသော သုံးကြိမ် လေးကြိမ်သော ဧစာစိတ်တို့တွင် အားလုံးတို့၌ နောက်ဆုံးဖြစ် သော တတိယစိတ် သို့မဟုတ် စတုတ္ထစိတ်ကိုကား ကာမအနွယ်ကို လွှမ်းမိုးကျော်လွန်တတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း, မဟဂျွတ်အနွယ်ကို ဖြစ်ပွားစေတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း ဂေါ်တြဘူ ဟူ၍လည်း ဆိုအပ်ပေသည်။

ဤသုံးကြိမ် လေးကြိမ်သော စိတ်တို့တွင် ယူအပ်ပြီးကို မယူဘဲ ရေတွက်လျှင် မန္ဒပညပုဂ္ဂိုလ်အတွက် ပထမ စိတ်သည် ပရိကံ, ဒုတိယစိတ်သည် ဥပစာ, တတိယစိတ်သည် အနုလုံ, စတုတ္ထစိတ်သည် ဂေါတြဘူ မည်၏၊ တိက္ခပညပုဂ္ဂိုလ်အတွက် ပထမစိတ်သည် ဥပစာ, ဒုတိယစိတ်သည် အနုလုံ, တတိယစိတ်သည် ဂေါတြဘူ မည်၏၊ စုတုတ္ထစိတ် ဖြစ်စေ, ပဉ္စမစိတ်ဖြစ်စေ အပ္ပနာ(ဈာန်)စိတ် မည်၏။

လေးကြိမ်မြောက်စိတ်သာလျှင်ဖြစ်စေ, ငါးကြိမ်မြောက်စိတ်သာလျှင်ဖြစ်စေ အပွနာဖြစ်ခြင်း

လေးကြိမ်မြောက်စိတ်သာလျှင်ဖြစ်စေ, ငါးကြိမ်မြောက်စိတ်သာလျှင်ဖြစ်စေ အပ္ပနာဖြစ်၏ – ဝါ – အာရံ၌ သက် ဝင်၏ ၊ ထိုသို့ လေးကြိမ်မြောက်ဖြစ်စေ, ငါးကြိမ်မြောက်ဖြစ်စေ ဟု ကိန်းသေမဟုတ်ဘဲ အပ္ပနာဖြစ်ခြင်းသည် ခိပ္ပာ – ဘိညပုဂ္ဂိုလ် ဒန္ဓာဘိညပုဂ္ဂိုလ်တို့ အရအားဖြင့် ထိုက်သလိုဖြစ်ခြင်းပေတည်း၊ ထို့နောက်၌ ဧောစိတ်သည် အဟုန်ကုန် ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ကျလေ၏ ၊ ဘဝင်စိတ်၏အလှည့်သာလျှင် ဖြစ်တော့၏ ။

အာဘိဓမ္မိကဂေါဒတ္တမထေရ်ကမူကား "ရှေးရှေးသော ကုသိုလ်တရားတို့သည် နောက်နောက်သော ကုသိုလ် တရားတို့အား အာသေဝနပစ္စည်းဖြင့် ကျေးဇူးပြု၏" ဟူသော ပဋ္ဌာန်းပါဠိတော်ကို ကိုးကား၍ အာသေဝနပစ္စည်း ကြောင့် နောက်နောက်သောတရားသည် အားကောင်း၏၊ ထို့ကြောင့် ဆဋ္ဌဇောနှင့် သတ္တမဇောအရာ၌လည်း အပ္ပနာဖြစ် သည်ဟု ဆိုလေ၏၊ ထိုစကားကို အဋ္ဌကထာတို့၌ "ဤစကားသည် အာဘိဓမ္မိကဂေါဒတ္တမထေရ်၏ သူ့အကြိုက် သူ့ အယူမျှသာ ဖြစ်သည်" ဟု ဆို၍ ဖယ်မြစ်၏။

စင်စစ်သော်ကား စတုတ္ထနှင့် ပဉ္စမဇောတို့၌သာလျှင် အပ္ပနာဖြစ်၏၊ နောက်၌ ဇောသည် လျှောကျသော မည်သည်ဖြစ်၏၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် ဘဝင်နှင့် နီးသောကြောင့်ဟု အဋ္ဌကထာတို့၌ ဆိုထားပေသည်၊ အဋ္ဌကထာ တို့၌ ဆိုထားသော ထိုစကားသည်သာလျှင် စီစစ်၍ ဆိုထားသည့်စကား ဖြစ်သောကြောင့် ယင်းအဋ္ဌကထာစကားကို

ပယ်ခြင်း၄၁ မစ္စမ်းနိုင်ပေ။

ဥပမာ – ကမ်းပါးပြတ်သို့ ရှေးရှုပြေးသွားသော ယောက်ျားသည် ရပ်လိုပါသော်လည်း ကမ်းပါးစွန်း၌ ခြေကို ထား၍ ရပ်ခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ဘဲ ကမ်းပါးပြတ်၌သာလျှင် ကျသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဆဋ္ဌဇော သို့မဟုတ် သတ္တမဇောအရာ၌ အပ္ပနာဖြစ်ခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ပေ၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် ဘဝင်နှင့် နီးသောကြောင့်ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် စတုတ္ထနှင့် ပဉ္စမဇောအရာတို့၌သာလျှင် အပ္ပနာဖြစ်သည်ဟု သိအပ်ပေသည်။

#### ထိုအပ္ပနာဈာန်ဇောသည်လည်း စိတ္တက္ခဏတစ်ချက်မျှသာလျှင် ရှိ၏။ မှန်ပေ၏ –

(၁) စျာန်သို့ရောက်ခါစ အစဆုံး အပ္ပနာစိတ်၊

(၂) လောက်အဘိညာဉ်၊

ဓမ္မီဗျူဟာ ၁၄၂

မဂ်စိတ်လေးခု၊ (5)

မဂ်၏ နောက် အခြားမဲ့၌ ဆက်၍ဖြစ်သော ဖိုလ်ဇောလေးခု (ç)

ရှုပ အရှုပဘုံတို့၌ ဘဝင်ဖြစ်သော ဈာန်စိတ်၊ (ე)

နိုရောသေမာပတ်အား ကျေးဇူးပြုသော နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်စိတ်၊ (G)

နိုရောဓသမာပတ်မှထသော အနာဂါမ် ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်၏ဖလသမာပတ် ဟူသော ခုနှစ်ဌာနတို့၏ အခွန့်ကာလကို (2)ပိုင်းခြားခြင်းမည်သည် မရှိပေ။ (အခွန့်ကာလပိုင်းခြားခြင်း မရှိသော ခုနစ်ဌာန ဖြစ်၏။) ဤခုနစ်ဌာနတို့တွင် -

မဂ်စိတ်၏နောက် အခြားမဲ့၌ ဆက်၍ဖြစ်သော ဖိုလ်စိတ်သည် သုံးကြိမ်ထက် ပိုလွန်၍ မဖြစ်ပေ၊

– နိရောသေမာပတ်အား ကျေးဇူးပြုသော နေဝသညာနာသညာယတနဈာန်စိတ်သည် နှစ်ကြိမ်ထက်ပိုလွန်၍ မဖြစ်ပေ၊

ရှုပဘုံအရှုပဘုံတို့၌ ဘဝင်စိတ်၏ အကြိမ်အတိုင်းအရှည်ကား မရှိပေ၊

အစဆုံးအပ္ပနာစိတ်၊ လောကီအဘိညာဉ်၊ မဂ်ခဏ၊ နိရောဓသမာပတ်မှထသော အနာဂါမ်, ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်တို့

၏ ဖိုလ်ခဏတို့၌ စိတ်တစ်ကြိမ်သာ ဖြစ်၏၊

ထို့ကြောင့် အစဆုံးအပွနာသည် စိတ္တက္ခဏတစ်ချက်သာလျှင် ရှိ၏၊ ထိုအပွနာဈာန်စိတ် တစ်ကြိမ်မှ နောက်၌ ဘဝင်ကျ၏၊ ထို့နောက် ဘဝင်ကိုဖြတ်၍ ဈာန်ကိုဆင်ခြင်ခြင်း၄၁ အာဝဇ္ဇန်းစိတ် ဖြစ်၏၊ ထို့နောင် ဈာန်ကို ဆင်ခြင် သော ပစ္စဝေက္ခဏာေဇာ ဖြစ်၏ ၊ ဤကား ပထမဈာန်ရပုံ အစဉ်ပေတည်း။

### ဂထၐ၍၁နယထာ အဝိဠ် (ပထမ၅႒န်ကို ပြသောစကား အဖွင့်)

#### ပါဠိတော်

ဝိဝိစ္စေဝ ကာမေဟိ, ဝိဝိစ္စ္က အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ, သဝိတက္တံ သဝိစာရံ, ဝိဝေကဇံ, ပီတိသုခံ, ပထမံ ဈာနံ ဥပသမ္ပဇ္ဇ္ ဝိဟရတိ။

ဧဝမနေန ပဉ္စဂ်ဴဝိပ္ပဟီနံ, ပဉ္စဂ်ံသမန္နာဂတံ, တိဝိကေလျာဏံ, ဒသလက္ခဏသမ္ပန္နံ, ပထမံ ဈာနံ အဓိဂတံ

ဟောတိ။

### ပြန်မာပြန်

ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍(သာလျှင်), ဝိတက် ဝိစာရနှင့် တကွ

ဖြစ်သော, ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော, ပီတိ သုခရှိသော ပထမဈာန်ကို ပြည့်စုံစေလျက် နေ၏။

ဤသို့နေသော ယောဂီသည် အင်္ဂါငါးပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍, အင်္ဂါငါးပါးနှင့်ပြည့်စုံသော, ကောင်းခြင်း သုံးပါးလည်းရှိသော, လက္ခဏာဆယ်ပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံသော, ပထဝီကသိုဏ်းကို အာရုံပြုသော ပထမဈာန်ကိုရပြီး ဖြစ်ပေတော့၏ ။

### ၁။ "ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, အကူသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍(သာလျှင်) " ဟူရာ၌

'ဝတ္ထုကာမ, ကိလေသာကာမတို့မှ ကင်းကွာ၍သာလျှင်, အသီးအခြားဖြစ်၍သာလျှင်, ပယ်သောအားဖြင့် ဖဲခွာ ၍သာလျှင်'ဟု ဆိုလို၏။

"ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟူသော စကား၌ ပါဝင်သော 'သာလျှင်' ဟူသော စကားသည်–

မြဲစေခြင်း, သတ်မှတ်ခြင်း အနက်ရှိ၏၊ ဤသို့သော အနက်ရှိသောကြောင့် 'သာလျှင်' ဟူသော စကားဖြင့် ပထမဈာန်ကို ရနေခိုက်၌ (ထင်ရှားမရှိကြသော်လည်း) ကာမတို့သည် ပထမဈာန်၏ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်ခြင်းကိုလည်း ကောင်း၊ ကာမတို့ကို စွန့်ခြင်းဖြင့်သာလျှင် ပထမဈာန်ကို ရနိုင်သည်၏အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း ပြပေသည်။

"ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟု ဤသို့သတ်မှတ်ခြင်းကြောင့် ရရှိနိုင်သော အကျိုးမှာ –

ကာမတို့သည် ဈာန်၏ဆန့်ကျင်ဘက် စင်စစ်ဖြစ်ကုန်၏ ၊ ယင်းကာမတို့ရှိလျှင် ဈာန်မဖြစ်ပေါ်ပေ၊ ဥပမာ – အမှောင်ရှိလျှင် ဆီမီးရောင်မရှိသကဲ့သို့ပင်တည်း၊

ထိုကာမတို့ကို စွန့်ပယ်ခြင်း(ကင်းစေခြင်း)ဖြင့်သာလျှင် ဈာန်ကိုရခြင်း ဖြစ်သည်၊

ဥပမာ– ဤဘက်ကမ်းကို စွန့်ခြင်းဖြင့် ထိုဘက်ကမ်းကို ရောက်ခြင်းကဲ့သို့ ပေတည်း – ဟု သိရခြင်းအကျိုး ရှိပေသည်။

ရှေ့ပုဒ်၌သာ ဟောတော်မူသော 'သာလျှင်' ဟူသောစကား(သဒ္ဒါ)နှင့် ပတ်သက်၍ မှတ်ဖွယ် 🗕

"သာလျှင်' ဟူသောစကားကို ရှေ့ပုဒ်၌သာ ဟောတော်မူ၍ နောက်ပုဒ်၌ အဘယ့်ကြောင့် ဟောတော် မမူ သနည်း, အကုသိုလ်ဖြစ်သော နီဝရဏတရားတို့မှ မကင်းဆိတ်ဘဲလည်း ဈာန်ကိုပြည့်စုံစေ၍ နေနိုင်ရာသလော?" ဟု တစ်စုံတစ်ယောက်က စောဒနာလာနိုင်၏။

အဖြေကား- ဤစောဒကဆိုသည့်အတိုင်း မမှတ်သင့်ပေ။

ဈာန်သည် ကာမတို့၌ ထွက်သွားရာ ထွက်သွားကြောင်း, ကင်းရာကင်းကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့် 'သာလျှင်' ဟူသောစကားကို ရှေ့ပုဒ်၌ ဟောတော်မူပေသည်၊ မှန်ပေ၏၊ ကာမဘဝမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း အကျင့်ဖြစ်ခြင်း ကြောင့်လည်းကောင်း, ကာမရာဂ၏ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း ဈာန်သည် ကာမတို့၏သာလျှင် ထွက်သွားရာ ထွက်သွားကြောင်း ဖြစ်၏။

"ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌သာလျှင် သောတာပန်ရဟန်းကို ရအပ်၏, ဤသာသနာတော်၌<u>သာလျှင်</u> သကဒါဂါမ်ရဟန်းကို ရအပ်၏" ဟူသော ဤစကားရပ်၌ သာလျှင်' ဟူသောစကားကို <u>နောက်ပုဒ်၌လည်း</u> ဆောင်၍ ဆိုသကဲ့သို့ – ထို့အတူပင် ပထမဈာန်ကိုဆိုရာစကား၌လည်း 'သာလျှင်' ဟူသောစကားကို ရှေ့ပုဒ်၌သာ ဟောတော်မူ

သော်လည်း နောက်ပုဒ်၌လည်း ဆောင်၍ ဆိုသင့်ပေသည်။

မှန်ပေ၏၊ ကာမတို့မှတစ်ပါးသော နီဝရဏဟု ဆိုအပ်ကုန်သော အကုသိုလ်တရားတို့မှလည်း မကင်းဆိတ်ဘဲ ဈာန်ကိုပြည့်စုံစေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်ပေ၊ ထို့ကြောင့် "ဝတ္ထုကာမ ကိလေသာကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, အကုသိုလ် တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟူ၍ ဤသို့ နှစ်ပုဒ်လုံး၌လည်း 'သာလျှင်' ဟူသောသဒ္ဒါကို ဆက်စပ်၍ မှတ်ယူ အပ်ပေ၏။

"ကင်းဆိတ်၍" ဟူသည် –

နှစ်ပုဒ်လုံး၌ ပါဝင်သော "ကင်းဆိတ်၍" ဟူသောစကားဖြင့် တဒင်္ဂဝိဝေက, ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေက, သမုစ္ဆေဒဝိဝေက၊ ပဋိပဿဒ္ဓိဝိဝေက, နိဿရဏဝိဝေကတို့နှင့် ကာယဝိဝေက, စိတ္တဝိဝေက, ဥပဓိဝိဝေကဟူသော ဝိဝေကအလုံးစုံတို့ သည် အတွင်းဝင်ကုန်၏၊

ဤ၌ ယူအပ်သော ဝိဝေက

ထိုသို့ ဝိဝေကအားလုံး အတွင်းဝင်ကြစေကာမူ ကာယဝိဝေက, စိတ္တဝိဝေက, ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေက ဟူသော ဝိဝေက သုံးပါးတို့သာလျှင် ဤဈာန်ကို ပြဆိုရာစကား၌ မှတ်အပ်ပေသည်။

#### ဝိဝေက ၈–ပါး

၁. တဒင်္ဂဝိဝေက = ခေတ္တခဏမျှ ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

၂. ဝိက္မွမ္ဘနဝိဝေက = အချိန်အတော်ကြာကြာ ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

၃. သမုစ္ဆေဒဝိဝေက = အကြင်းမဲ့ ပယ်သတ်ခြင်းဖြင့် ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

၄. ပဋိပဿဒ္ဓိဝိဝေက = ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်း, ငြိမ်းအေးခြင်းတို့ဖြင့် ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

၅. နိဿရဏဝိဝေက = ထွက်မြှောက်ခြင်းဖြင့် ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

၆. ကာယဝိဝေက = ဝတ္ထုကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

၇. စိတ္တဝိဝေက = ကိလေသာကာမ, အလုံးစုံသောအကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်း၊

(ဥပစာရဈာန်၊ အပ္ပနာဈာန်ကို ရခြင်း)

၈. ဥပဓိဝိဝေက = (ကာမုပဓိ၊ ခန္ဓုပဓိ၊ ကိုလေသုပ်ဓိ၊ အဘိသင်္ခါရုပဓိ) ဥပ**ဓိလေးဖြာမှ ကင်းဆိတ်ရာ** နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြုလျက်နေခြင်း၊

ကာမ မည်ပုံ

– ဝတ္ထုကာမ = စိတ်နှလုံးကို ပွားစေတတ်ကုန်သော (ဝါ) နှစ်သက်ဖွယ်ဖြစ်ကုန်သော အဆင်းစသောအာရုံ ၂ ၆–ပါး (မဟာနိဒ္ဒေသ)

- ကိလေသာကာမ = မဟာနိဒ္ဒေသနှင့် ဝိဘင်းကျမ်းတို့၌ - "လိုလားခြင်းဆန္ဒသည် ကာမ မည်၏၊ တပ်မက်ခြင်း ရာဂသည် ကာမ မည်၏၊ လိုလားတပ်မက်ခြင်း ဆန္ဒရာဂသည် ကာမ မည်၏၊ နိမိတ္တနှင့် အနုဗျဉ္စနတို့ကို နှစ်သက်၍ ကြံစည်ခြင်းသင်္ကပ္ပသည် ကာမ မည်၏၊ ထို့ထက် အားကြီးစွာ တပ်စွဲခြင်းသည် ကာမ မည်၏၊ ထို့ထက်သာ၍ အားကြီးစွာကြံစည်တပ်စွဲခြင်း သင်္ကပ္ပရာဂ ဓမ္မီဗျူဟာ

299

သည် ကာမ မည်၏၊ ဤလိုလားခြင်း စသည်တို့ကို ကိလေသာကာမတို့ ဟူ၍ ဆိုအပ်ကုန် ၏" ဟု ဟောတော်မူထား၏။

ဤသို့သိမ်းယူခြင်း၏ အကျိုးကား

ျှို့ မှုပ "ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟူသောစကား၌ "ဝတ္ထုကာမတို့မှလည်း ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟူသော အနက်အဓိပ္ပာယ်သည် သင့်လျော်ပေ၏၊ ထိုဝတ္ထုကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်းဖြှင့် ကာယဝိဝေကကို ဆိုအပ်၏။

– "အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍ (သာလျှင်)" ဟူသော စကား၌ "ကိလေသာကာမနှင့် အလုံးစုံသော အကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဆိတ်၍ (သာလျှင်)" ဟူသော အနက်အဓိပ္ပာယ်သည် သင့်လျော်ပေ၏၊ ထို ကိလေသာ ကာမနှင့် အလုံးစုံသော အကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်းဖြင့် စိတ္တဝိဝေကကို ဆိုအပ်၏။ ဆက်၍ ရှင်းဦးအံ့ –

## "ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, အကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဆိတ်၍ သာလျှင်" ဟူသော စကားနှစ်ရပ်၌ ...

၁။ – 'ကာမတို့မှကင်းဆိတ်၍သာလျှင်' ဟူသောရှေးစကားဖြင့် ဝတ္ထုကာမတို့မှကင်းဆိတ်ခြင်းကို ဟောတော်မူသော ကြောင့် ဝတ္ထုကာမတို့ကို ခံစားသောချမ်းသာကို စွန့်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။

- 'အလုံးစုံသောအကုသိုလ်တို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင် ဟူသော နောက်စကားဖြင့် ကိလေသာတို့မှ ကင်းဆိတ် ခြင်းကို ဟောတော်မူသောကြောင့် ဈာန်ချမ်းသာကို သိမ်းဆည်းလက်ခံခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။

- ၂။ ဤသို့ ဝတ္ထုကာမ, ကိလေသာကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်းကို ဟောတော်မူသောကြောင့်ပင်လျှင် ထိုစကားတို့တွင်
  - \_ ပထမစကားဖြင့် တဏှာအစရှိသော သံကိလေသတို့၏အကြောင်းအာရုံကို ပယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။
  - ခုတိယစကားဖြင့် တဏှာအစရှိသော သံကိလေသတို့ကို ပယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။
- ၃။ ပထမစကားဖြင့် လျှပ်ပေါ် လော်လည်ခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်သော ဝတ္ထုကာမကိုစွန့်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။ – ဒုတိယစကားဖြင့် မိုက်ခြင်း မသိခြင်း ဟူသော အဝိဇ္ဇာ၏အကြောင်းကိုပယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။
- ၄။ ပထမစကားဖြင့် ကိုယ်နှုတ်အမူအရာပယောဂ၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။
  - ဒုတိယစကားဖြင့် အဓ္ဈာသယကို စင်ကြယ်စေလျက် ပွားစေခြင်းကို ထင်ရှားပြသည်။ (ဤဆိုခဲ့ပြီးသည်ကား "ကာမတို့မှ" ဟူသောစကား၌ ဟောထားသော ကာမတို့တွင် ဝတ္ထုကာမအဖို့၌ ရသင့် သောနည်းပေတည်း။)

ကိလေသာကာမအဖို့၌ ကာမစ္ဆန္ဒကိုသာလျှင် ကာမ–ဟု အလိုရှိအပ်၏၊

ကာမစ္ဆန္ဒသည် အကုသိုလ်၌ အကျုံးဝင်သော်လည်း ဝိဘင်း၌ ဈာန်၏ဆန့်ကျင်ဘက်အဖြစ်ဖြင့် ယင်းကာမစ္ဆန္ဒ

ကို သီးခြားဟောထားပေသည်။

တစ်နည်းအားဖြင့်ဆိုရလျှင် ကိလေသာကာမဖြစ်သောကြောင့် 'ကာမတို့မှ' ဟူသော ရှေးစကား၌ ဟောထား ပေသည်၊ အကုသိုလ်၌ အကျုံးဝင်သောကြောင့် 'အကုသိုလ်တရားတို့မှ' ဟူသော ဒုတိယစကား၌ ဟောထားပေသည်။

ထိုကာမသည် များသောအပြားရှိခြင်းကြောင့် "ကာမမှ" ဟု ဧကဝုစ်ဖြင့် မဟောမူ၍ "ကာမတို့မှ" ဟု **ဗဟုဝုစ်ဖြင့်** ဟောထားပေသည်။

\_\_\_\_\_\_

အကုသိုလ်တရားတို့အရ နီဝရဏတို့ကိုသာ ဟောတော်မူခြင်းအကြောင်း

နီဝရဏတို့မှတစ်ပါးသော ဒိဋ္ဌိ မာန စသော တရားတို့သည်လည်း အကုသိုလ်ဖြစ်ကြသော်လည်း "ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟူသောစကားရပ်၌ အကုသိုလ်တရားတို့အရ– ဝိဘင်းကျမ်းဝယ် (ဈာနင်တို့၏ပစ္စနိုက်ရန်သူဖြစ်သော နီဝရဏတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်ခြင်းကို ပြသောအားဖြင့်) နီဝရဏတို့ကိုသာလျှင် ဟောတော်မူအပ်၏။

နီဝရဏတို့သည် ဈာနင်တို့၏(ပစ္စနိက်)ရန်သူ ဖြစ်၏၊ ဈာနင်တို့သည်ပင်လျှင် နီဝရဏတို့၏ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်၏, နီဝရဏတို့ကို ဖျက်ဆီးတတ်သောတရားတို့ ဖြစ်၏, သတ်တတ်သောတရားတို့ ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့်ပင်လျှင်

ပေဋကကျမ်း၌ မိန့်ဆိုပုံမှာ –

"သမာဓိသည် ကာမစ္ဆန္ဒ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်တည်း၊ ပီတိသည် ဗျာပါဒ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်တည်း၊ ဝိတက်သည် ထိနမိဒ္ဓ၏ဆန့်ကျင်ဘက်တည်း၊ သုခသည် ဥဒ္ဓစ္စကုက္ကုစ္စ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်တည်း၊ ဝိစာရသည် ဝိစိကိစ္ဆာ၏ ဆန့်ကျင် ဘက်တည်း"

### ဤသို့သောနည်းဖြင့် ဤစကားရပ်တို့တွင်

(၁) – "ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်" ဟူသောစကားဖြင့် ကာမစ္ဆန္ဒ၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို ဟောတော်မူအပ်၏ ။ – "အကုသိုလ်တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍" ဟူသောစကားဖြင့် နီဝရဏငါးပါးလုံးတို့၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို ဟော တော်မူ၏ ။

မယူရသေးသည်ကို ယူသောနည်းဖြင့် ရေတွက်လျှင် ပထမစကားဖြင့် ကာမစ္ဆန္ဒ၏, ဒုတိယစကားဖြင့် ကြွင်းသော နီဝရဏတရားတို့၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို ဟောတော်မူ၏။

(၂) – ပထမပုဒ်ဖြင့် အကုသိုလ်မူလသုံးပါးတို့တွင် ကာမဂုဏ်ငါးပါးအထူးကို အာရုံပြုသောလောဘ၏ ဝိက္ခမ္ဘန ဝိဝေကကို၊

– ဒုတိယစကားဖြင့် ရန်ငြိုးဖွဲ့ကြောင်းအာဃာတဝတ္ထုကိုးပါးအထူးစသည်ကို အာရံပြုသော ဒေါသနှင့်မောဟ**တို့** ၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို ဟောတော်မူ၏။

(၃) ဩဃအစရှိသော အကုသိုလ်တရားတို့တွင်–

– ပထမစကားဖြင့် ကာမောဃ၊ ကာမယောဂ၊ ကာမာသဝ၊ ကာမုပါဒါန်၊ အဘိဇ္ဈာကာယဂန္ထ၊ ကာမရာဂ သံယောဇဉ်တို့၏,

– ဒုတိယစကားဖြင့် ကြွင်းသောဩဃ၊ ယောဂ၊ အာသဝ၊ ဥပါဒါန်၊ ဂန္ထ၊ သံယောဇဉ်တို့၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို ဟောတော်မူ၏။

(၄) – ပထမစကားဖြင့် တဏှာ၏လည်းကောင်း, ထိုတဏှာနှင့်ယှဉ်ဖက်တရားတို့၏လည်းကောင်း၊ – ဒုတိယစကားဖြင့် အဝိဇ္ဇာ၏လည်းကောင်း, အဝိဇ္ဇာနှင့်ယှဉ်ဖက်တရားတို့၏လည်းကောင်း ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို

ဟောတော်မူ၏ ။

(၅) – ပထမစကားဖြင့် လောဘနှင့်ယှဉ်သော စိတ္တုပ္ပါဒ် ရှစ်ပါးတို့၏,

လ် – ဒုတိယစကားဖြင့် ကြွင်းသော အကုသိုလ်စိတ္တုပ္ပါဒ်လေးပါးတို့၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို ဟောတော်မူ၏ ။

# $_{ m J}$ ။ "ဝိတက်ဝိစာရနှင့် တကွဖြစ်သော" ဟူသောစကား၌

စိတက်ဟူသည် – ကြံစည်ခြင်းသည် ဝိတက် မည်၏။

– အာရံ၌ စိတ်ကို ရှေးရှုတင်ပေးခြင်းလက္ခဏာ ရှိ၏၊

- အာရမ် စတ်ကို ရှေးရှိတ်ဝေးမြေးလေးနှင်း ၂၀၁၈ - အစ၌ ထုနှက်ခေါက်ခြင်း, လှည့်ပတ်၍ခေါက်ခြင်း ကိစ္စရသရှိ၏၊ ယောဂီပုဂ္ဂိုလ်သည် အာရုံကို ဝိတက်ဖြင့် ရှေးဦး စွာခေါက်ခြင်းကို, ဝိတက်ဖြင့် လှည့်ပတ်၍ခေါက်ခြင်းကို ပြုသည်–ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

– အာရုံ၌ စိတ်ကို ဆောင်လာတတ်သောတရား, ဆွဲငင်တတ်သောတရားဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှုထင်တတ်၏။

**ဝိစာရဟူသည်** – အာရံ၌လှည့်လည်ခြင်း၊ ဝါ–ဆင်ခြင်သုံးသပ်ခြင်းသည် ဝိစာရ မည်၏၊ အာရံ၌ အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် လှည့်ပတ်သွားလာခြင်း၊ ဝါ–အာရံ၌ အထပ်ထပ်ကျက်စားခြင်း ဟု ဆိုလို၏။

🗕 အာရုံကို အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် သုံးသပ်ခြင်းလက္ခဏာ ရှိ၏။

အာရုံ၌ တကွဖြစ်ဖက်တရားတို့ကို ယှဉ်စေခြင်းကိစ္စ ရှိ၏။

– စိတ်ကို အာရံ၌ အစဉ်မပြတ် ဖွဲ့ချည်တတ်သောတရား ဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှုထင်တတ်၏။

**ဝိတက်နှင့် ဝိစာရအထူး** ဝိတက်နှင့်ဝိစာရတို့သည် အချို့သောစိတ် (ပထမဈာန်နှင့် ကာမစိတ်)တို့၌ မကွေမကွာယှဉ်ကြသော်လည်း

- (၁) ဝိစာရထက် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအနက်သဘောနှင့် ဝိစာရ၏ <mark>ရှေ့သွားဖြစ်သော အနက်သဘောကြောင့်</mark> ခေါင်းလောင်း၏ ရှေ့ဦးစွာမြည်သောအသံကဲ့သို့ စိတ်၏အာရံသို့ <mark>ရှေးဦးစွာကျခြင်းသဘောသည် ဝိတက်</mark> မည်၏။
  - ဝိတက်အောက် သိမ်မွေ့သော အနက်သဘောနှင့် အာရုံကို အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် သုံးသပ်တတ်သောအနက် သဘောကြောင့် ခေါင်းလောင်း၏ အလျဉ်မပြတ် အထပ်ထပ် မြည်ဟည်းနေသော အသံကဲ့သို့ စိတ်ကိုအာရုံ ၌ အစဉ်မပြတ် ဖွဲ့ချည်တတ်သောသဘောသည် ဝိစာရ မည်၏။
- (၂) ဝိတက်နှင့် ဝိစာရနှစ်ပါးတို့တွင် ဝိတက်သည် လှုပ်ရှား၏၊ ရှေးဦးဖြစ်စ ကာလ၌ စိတ်၏လှုပ်ရှားခြင်း သဘော ဖြစ်ပေ၏။

– ဥပမာ – ကောင်းကင်သို့ ပျံတက်လိုသော ငှက်ကြီး၏အတောင်ခတ်ခြင်းနှင့် တူ၏၊ အနံ့သို့အစဉ်လိုက်သော စိတ်ရှိသောပိတုန်း၏ ပဒုမ္မာကြာပွင့်သို့ရှေးရှုကျခြင်းနှင့်လည်း တူ၏။

– ဝိစာရသည် ငြိမ်သက်သောဖြစ်ခြင်း ရှိ၏၊ စိတ်၏မလှုပ်ရှားလွန်းသော သဘောရှိ၏။

ဥပမာ – ကောင်းကင်သို့ ပျံတက်ပြီးသော ၄က်ကြီး၏အတောင်ကို ဆန့်တန်းထားခြင်းနှင့်တူ၏၊ ပဒုမ္မာကြာပွင့်သို့ ရှေးရှုကျပြီးသော ပိတုန်း၏ ပဒုမ္မာကြာပွင့်၏အထက်၌ ရစ်ဝဲနေခြင်းနှင့် လည်း တူ၏။

ဒုကနိပါတ် အဋ္ဌကထာ၌ကား –

"ကောင်းကင်၌ ပျံသွားသောငှက်ကြီး၏ အတောင်နှစ်ဖက်တို့ဖြင့် လေကိုယူ၍ အတောင်တို့ကို ငြိမ် သက်စေ၍ သွားခြင်းကဲ့သို့ အာရုံ၌ စိတ်ကို ရှေးရှုတတ်စေသောအားဖြင့် ဖြစ်သောသဘောသည် ဝိတက် ပေတည်း၊ လေကိုယူခြင်းငှာ အတောင်တို့ကိုခတ်သော ငှက်ကြီး၏ဖြစ်ပုံကဲ့သို့ အာရုံကို အဖန်ဖန် အထပ်ထပ် သုံးသပ်သောအားဖြင့် ဖြစ်သောသဘောသည် ဝိစာရ ပေတည်း" ဟု ဆိုထားလေသည်။

ထိုစကားသည် ဥပစာ၌ဖြစ်စေ အပ္ပနာ၌ဖြစ်စေ အစဉ်မပြတ်ဖြစ်ခြင်း၌ သင့်လျော်၏၊ ထိုဝိတက်နှင့်

ဝိစာရတို့၏ ထိုအထူးသည် ပထမဈာန်နှင့် ဒုတိယဈာန်တို့၌ ထင်ရှား၏။

(၃) တစ်နည်းပြရလျှင်

- ဝိတက်သည် အညစ်အကြေးစွဲကပ်နေသော ကြေးခွက်ကို လက်တစ်ဖက်ဖြင့် မြဲမြံစွာကိုင်၍ အခြားလက် တစ်ဖက်ဖြင့် ဆပ်ပြာမှုန့်နှင့် ဆီ သုတ်လိမ်းထားသော သိုးမွေးခေါင်းခုခွေဖြင့် လှည့်ပတ်ပွတ်တိုက်သော သူ၏ မြဲမြံစွာကိုင်ထားသောလက်နှင့် တူ၏၊
- ဝိစာရသည် လှည့်ပတ်ပွတ်တိုက်သော လက်နှင့် တူ၏။

(၄) တစ်နည်းပြရလျှင်

- ဝိတက်သည် တုတ်ဖြင့်ပုတ်လျက် အိုးထိန်းစက်ကိုလည်စေ၍ အိုးခွက်ကိုပြုလုပ်သော <mark>အိုးထိန်းသည်၏</mark> မြေကို ဖိနှိပ်သောလက်နှင့် တူ၏၊
- ဝိစာရသည် ထိုမှ ဤမှ လှည့်လည်သုံးသပ်သော လက်နှင့် တူ၏။

(၅) တစ်နည်းပြရလျှင်

- စိတ်ကို အာရံသို့ ရှေးရှုတင်ပေးတတ်သော ဝိတက်သည် ကြေးခွက် စသည်၌ တစ်စုံတစ်ခုသော စက်ဝိုင်း ကို ရေးခြစ်သောသူ၏ စက်ဝိုင်းအလယ်၌ ဖိနှိပ်လျက် တည်သောစူးနှင့် တူ၏၊
- အာရုံကို အထပ်ထပ် သုံးသပ်တတ်သော ဝိစာရသည် ပြင်ပ၌ လှည့်လည်သောစူးနှင့် တူ၏။

ဝိတက် ဝိစာရနှင့် တကွဖြစ်ပုံ

သစ်ပင်သည် အပွင့်အသီးနှင့်တကွဖြစ်သကဲ့သို့ ဝိတက် ဝိစာရတို့နှင့်တကွ ဖြစ်သောကြောင့် ဤဈာန်ကို "ဝိတက်ဝိစာရနှင့် တကွဖြစ်သည်" ဟူ၍ ဆိုအပ်ပေသည်၊ ဝိဘင်းကျမ်း၌ကား "ဤဝိတက်နှင့်လည်းကောင်း, ဤဝိစာရ နှင့်လည်းကောင်း ပြည့်စုံ၏ " ဤသို့အစရှိသောနည်းဖြင့် ပုဂ္ဂိုလ်လျှင်တည်ရာရှိသော ဒေသနာကို ဟောတော်မူအပ်၏။

## ၃။ "ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော" ဟူသောစကား၌ အနက်ကား

ကင်းဆိတ်ခြင်းသည် ဝိဝေက မည်၏၊ နီဝရဏတို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်း ဟူသော အနက်ကို ဆိုလို၏၊ ဤသို့ ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်ခြင်း, ဝိဝေက၌ဖြစ်ခြင်း ဟူသော အကြောင်း ၂–ပါးကြောင့် ပထမဈာန်သည် ဝိဝေကကြောင့် ဖြစ် သည်, ဝိဝေက၌ ဖြစ်သည် မည်၏။

#### ၄။ "ပီတိ သူခရှိသော" ဟူသောစကား၌

ပီတိဟူသည် – နှစ်သိမ့်ရောင့်ရဲစေတတ်သောကြောင့် ပီတိ မည်၏။

– ထိုပီတိသည့် နှစ်သိမ့်ရောင့်ရဲခြင်းလက္ခဏာရှိ၏။

– ကိုယ်စိတ်တို့ကို ပွားစေခြင်းကိစ္စရှိ၏၊ တစ်နည်း – ကောင်းမြတ်သောစိတ္တဇရပ်တို့ဖြင့် ကိုယ်ကိုပျံ့နှံ့စေခြင်းကိစ္စ ရှိ၏။

- ကိုယ်စိတ်တို့၏ တက်ကြွသောသဘောဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှထင်တတ်၏။

#### ပီတိ၏ အမျိုးအစား

(၁) သေးငယ်သော နှစ်သိမ့်မှုဟူသော ခုဒ္ဒိကာပီတိ၊

(၂) တစ်ခဏ တစ်ခဏမျှ တည်သော နှစ်သိမ့်မှုဟူသော ခဏိကာပီတိ၊

(၃) သက်၍ သက်၍ဖြစ်သော နှစ်သိမ့်မှုဟူသော ဩက္ကန္တိကာပီတိ၊

(၄) အထက်သို့ ကြွတက်စေတတ်သော နှစ်သိမ့်မှုဟူသော ဥဗ္ဗေဂါပီတိ၊

်) ကောင်းသောစိတ္တဧရပ်တို့ဖြင့် ကိုယ်ကိုပျံ့နှံ့စေတတ်သောနှစ်သိမ့်မှုဟူသော ဖရဏာပီတိဟူ၍ ငါးပါးအပြားရှိ၏။

ထိုပီတိငါးမျိုးတို့တွင် –

(၁) ခုဒ္ဒိကာပီတိသည် ခန္ဓာကိုယ်၌ ကြက်သီးမွှေးညင်းထခြင်းမျှကို သာလျှင် ပြုနိုင်၏။

(၂) ခဏိကာပီတိသည် ခဏခဏ လျှပ်စီးပြက်ခြင်းနှင့်တူစွာ ဖြစ်တတ်၏။

(၃) ဩက္ကန္တိကာပီတိသည် လှိုင်းတံပိုးသည် သမုဒ္ဒရာကမ်းကို သက်၍သက်၍ ပျက်သကဲ့သို့ ကိုယ်ကို သက်၍ သက်၍ ပြန့်၍ ပြန့်၍ ပျက်တတ်၏။

(၄) ဥဗ္ဗေဂါပီတိသည် အားကြီး၏၊ ကိုယ်ကို အထက်သို့ တက်စေ၍ ကောင်းကင်၌ ခုန်လွှားပျံတက်စေခြင်း အတိုင်း အရှည်သို့ ရောက်၏။

သာဓက– ၁။

ပုဏ္ထဝလ္လိကကျောင်း၌ သီတင်းသုံးသော မဟာတိဿထေရ်သည် လပြည့်နေ့ညချမ်း၌ ထိုပုဏ္ဏဝလ္လိက ကျောင်းတွင်းရှိ စေတီရင်ပြင်သို့ ကြသွား၍ လရောင်ကိုကြည့်ကာ မဟာစေတီဆီသို့ မျက်နှာမူလျက် ဤအချိန်၌ ပရိသတ်လေးပါးတို့သည် မဟာစေတီကို ရှိခိုးနေကြပေလိမ့်မည်" ဟု နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်မိ၍ ပကတိအားဖြင့် ရှေးက မြင်ဖူးသော စေတီတော်အာရုံ၏အစွမ်းအားဖြင့် ဘုရားဂုဏ်ကို အာရုံပြုသော ဥဗ္ဗေဂါပီတိကို ဖြစ်စေ၍ အင်္ဂတေလိမ်း ကျံထားသော သမံသလင်း၌ ပစ်ပေါက်အပ်သော ဆန်းကြယ်သည့် ဂျင်ဘောလုံးကဲ့သို့ ကောင်းကင်၌ ပျံတက်၍ မဟာ စေတီရင်ပြင်၌ တည်ဖူးလေပြီ။

သာဓက– ၂။ ဂိ**ရိကဏ္ဍကကျောင်းအနီးရှိ ဝတ္တကာလရွာ၌ အမျိုးသမီးတစ်ယောက်သည်**လည်း ဘုရားဂုဏ်ကို အာရုံပြုသော

အားကြီးသော ဥဗ္ဗေဂါပီတိဖြင့် ကောင်းကင်၌ ပျံတက်သွားဖူးလေပြီ။

ထိုအမျိုးသမီး၏ မိဘတို့သည် ညနေချမ်း၌ တရားနာခြင်းငှာ ကျောင်းသို့ သွားကြသောအခါ "ချစ်သမီး–သင်သည် ကိုယ်လေးလက်ဝန် ရှိနေသဖြင့် အချိန်မဲ့၌ လှည့်လည်သွားလာခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်၊ ငါတို့သည် သင်၏အဖို့ ကိုပြု၍ တရားနာခဲ့ကြမည်" ဟု ပြောဆိုမှာထား၍ သွားကြကုန်၏၊ ထိုအမျိုးသမီးသည် သွားလိုပါလျက် မိဘတို့၏ စကားကို ငြင်းပယ်ခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်သဖြင့် အိမ်၌ နေရစ်ခဲ့ကာ အိမ်မျက်နှာစာကြမ်းပြင်၌ ရပ်လျက် လရောင်ဖြင့် ဂိရိကဏ္ဍကကျောင်းတိုက်ဝယ် တောင်ထွတ်၌တည်သော စေတီကိုကြည့်လတ်သော် စေတီအား ဆီမီးပူဇော်ထားသည် ကို မြင်လေ၏၊ ပရိသတ်လေးပါးတို့သည် ပန်းနံ့သာအစရှိသည်တို့ဖြင့် စေတီပူဇော်ခြင်းကိုပြု၍ စေတီကို လက်ယာ ရစ်လှည့်ကြသည်ကိုလည်းကောင်း, ရဟန်းသံဃာ၏ အစုလိုက်အပေါင်းလိုက် ရွတ်ဆိုသရဓ္ဈာယ်သံကိုလည်းကောင်း ကြားလေ၏။

ထိုအခါ၌ အမျိုးသမီးသည် "ကျောင်းသို့သွား၍ ဤသို့သဘောရှိသော စေတီရင်ပြင်၌ လှည့်လည်ခြင်း၄ာ, ဤသို့သဘောရှိသော သာယာသောတရားသံကို နာကြားခြင်း၄ာ အခွင့်သာကြသော ဤလူတို့သည် ဘုန်းကံကြီးမား ကြပါပေစွ" ဟု နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်လျက် ပုလဲစု ပုလဲပုံနှင့် တူသော စေတီကို ကြည့်ရှဖူးမြော်နေစဉ်ပင် ဥဗ္ဗေဂါပီတိ ဖြစ်ပေါ် လေ၏၊ ထိုအမျိုးသမီးသည် ထိုဥဗ္ဗေဂါပီတိအစွမ်းဖြင့် ကောင်းကင်၌ ပျံတက်၍ အမိအဘတို့၏ ရှေးဦးစွာ ပင်လျှင် ကောင်းကင်မှ စေတီရင်ပြင်၌ ဆင်းသက်၍ စေတီကို ရှိခိုးပြီးလျှင် တရားနာလျက် တည်နေလေ၏။

ထိုအခါ သူ၏မိဘတို့သည်လာ၍ ထိုအမျိုးသမီးကို ချစ်သမီး – သင်သည် အဘယ်လမ်းဖြင့် လာခဲ့သနည်း" ဟု မေးကြ၏၊ ထိုအမျိုးသမီးက "ကောင်းကင်ဖြင့် လာခဲ့ပါသည်၊ မြေပြင်လမ်းဖြင့် မလာပါ" ဟု ပြောလေလျှင် သူ၏ မိဘတို့က "ချစ်သမီး ကောင်းကင်ဖြင့်မည်သည် ရဟန္တာတို့သာ သွားလာနိုင်ကြသည်၊ သင်သည် အဘယ်သို့ လာနိုင် လိမ့်မည်နည်း" ဟု ပြောဆိုကြ၏၊ ထိုအခါ ထိုအမျိုးသမီးက "ကျွန်မသည် လရောင်ဖြင့် စေတီကို ဖူးမြော်လျက် ရပ်နေစဉ် ဘုရားဂုဏ်ကို အာရံပြုသော အားကြီးသောပီတိ ဖြစ်ပေါ်ပါသည်၊ ထိုအခါ ကျွန်မသည် ရပ်နေသည် ထိုင်နေ သည်ကို မသိတော့ပါ၊ ယူပြီးသောကုသိုလ်အာရံနိမိတ်ကြောင့်သာလျှင် ကောင်းကင်သို့ပျံတက်၍ စေတီရင်ပြင်၌ တည်ပြီး ဖြစ်နေသည်ကိုသာ သိပါတော့သည်"ဟု ပြောလေ၏။

(၅) ဖရဏာပီတိဖြစ်လျှင်ကား ခန္ဓာကိုယ်တစ်ကိုယ်လုံးသည် လေဖြင့်မှုတ်၍ ပြည့်စေအပ်သောစည်ဖောင်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း, ကြီးလှသောရေအလျဉ်စီးဝင်သောတောင်ဝှမ်းကဲ့သို့လည်းကောင်း အစဉ်မပြတ် ထက်ဝန်းကျင် တွေ့ထိပျံ့နှံ့လျက် ရှိ၏။

ပီတိမှ သမာဓိဖြစ်ပုံ အဆင့်ဆင့်

ပီတိငါးပါးသည် (ပဿဋ္ဌိဖြစ်ကြောင်း)ကိုယ်ဝန်ကို ယူလျက်ရင့်ကျက်ခြင်းသို့ ရောက်လျှင် ကာယပဿဋ္ဌိ, စိတ္တပဿဋ္ဌိဟူသော ပဿဋ္ဌိနှစ်ပါးကို ပြည့်စေ၏၊ ပဿဋ္ဌိသည် (သုခြေစ်ကြောင်း)ကိုယ်ဝန်ကို ယူလျက် ရင့်ကျက်ခြင်း သို့ရောက်လျှင် ကာယိကသုခ, စေတသိကသုခ ဟူသော သုခနှစ်ပါးကို ပြည့်စေ၏၊ သုခသည် (သမာဓိဖြစ်ကြောင်း) ကိုယ်ဝန်ကို ယူလျက် ရင့်ကျက်ခြင်းသို့ရောက်လျှင် ခဏိကသမာဓိ, ဥပစာရသမာဓိ, အပ္ပနာသမာဓိ ဟူသော သမာဓိ သုံးပါးကို ပြည့်စေ၏။

ဤအရာ၌ အလိုရှိအပ်သော ပီတိ

ထိုပီတိငါးပါးတို့တွင် အပ္ပနာသမာဓိ၏အရင်းအမြစ်ဖြစ်၍ ရှေး၌ ဥပစာရသမာဓိနှင့် ယှဉ်ခဲ့ပြီးလျှင် အစဉ် အတိုင်း ပွားလျက် အပ္ပနာသမာဓိနှင့် ယှဉ်ခြင်းသို့ရောက်သော ဖရဏာပီတိကို "ပီတိသုခရှိသော" ဟူသော ဤအရာ၌ ပီတိ–ဟု အလိုရှိအပ်ပေသည်။

သုခဟူသည် – ချမ်းသာခြင်းသည် သုခ မည်၏။

တစ်နည်း– ကိုယ်စိတ်၏ နာကျင်ခြင်းကို (ဝါ) ကိုယ်နာစိတ်နာကို ကောင်းစွာစားတတ်သောကြောင့် လည်းကောင်း, တူးဖြုံတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း သုခ မည်၏။

– သာယာစေတတ်သောသဘော ဟူသော မှတ်ကြောင်းလက္ခဏာ ရှိ၏။

– ယှဉ်ဖက်တရားတို့ကို ပွားစေခြင်းကိစ္စရသ ရှိ၏။

🗕 ယှဉ်ဖက်တရားတို့ကို ကျေးဇူးပြုတတ်သောတရားဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှထင်တတ်၏။

ပီတိနှင့် သုခအထူး

- (၁) ပီတိနှင့် သုံစတို့သည် ပထမဈာန်စသော အချို့စိတ်၌ မကွေမကွာယှဉ်ကြသော်လည်း အလိုရှိအပ်သောအာရုံကို ရခြင်းကြောင့် နှစ်သက်ခြင်းသည် ပီတိ မည်၏၊ ရအပ်ပြီးသော အာရုံ၏အရသာကိုခံစားခြင်းသည် သုခ မည် ၏။
- (၂) ပီတိရှိသောစိတ်၌ သုခလည်း ရှိ၏၊ သုခရှိသောစိတ်၌ကား ပီတိသည် ကိန်းသေမြဲသောအားဖြင့်ရှိသည် မဟုတ် ပေ။
- (၃) ပီတိကို သင်္ခါရက္ခန္ဓာဖြင့် သိမ်းယူရေတွက်အပ်၏၊ သုခကို ဝေဒနာက္ခန္ဓာဖြင့် သိမ်းယူရေတွက်အပ်၏။
- (၄) ရေမရှိသောခရီးခဲ့ကို သွားရခြင်းကြောင့် ပင်ပန်းသောခရီးသွားယောက်ျားအား တောအုပ်နှင့်ရေကို မြင်ရကြား ရသောအခါတို့၌ဖြစ်သော နှစ်သက်ခြင်းကဲ့သို့ အလိုရှိအပ်သောအာရုံကို ရသောအခါ၌ဖြစ်သော ပီတိကို မှတ် အပ်၏၊ ထိုယောက်ျားအား တောရိပ်သို့ဝင်သောအခါ, ရေကိုသုံးဆောင်သောအခါတို့၌ ဖြစ်သော ချမ်းသာခြင်း ကဲ့သို့ ရပြီးသောအာရံ၏အရသာကို ခံစားသောအခါ၌ ဖြစ်သော သုခကို မှတ်အပ်ပေသည်။

ပီတိသုခရှိသည်–ဟု ဆိုအပ်ပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ပီတိသည်လည်းကောင်း, သုခသည်လည်းကောင်း ဤဈာန်၌ ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ဤ ဈာန်ကို ပီတိသုခရှိသည် – ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

ပထမဈာန်သည် 'ဝိဝေက ပီတိသုခဈာန်' မည်ပုံ

. တစ်နည်းဖွင့်ပြရလျှင် ပီတိနှင့် သုခ နှစ်ပါးအပေါင်းတို့သည် ပီတိသုခ မည်၏၊ (ဓမ္မဝိနယ–သဒ္ဒါ စသည်တို့ ကဲ့သို့ မှတ်အပ်၏၊) ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော ပီတိနှင့် သုခသည် ထိုဈာန်၌ ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့်လည်း ဝိဝေကကြောင့် ဖြစ်သော ပီတိသုခရှိသောဈာန် မည်၏။

မှန်ပေ၏ – ဈာန်သည် ဝိဝေကကြောင့် ဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဤဈာန်၌ ပီတိသုခသည်လည်း ဝိဝေက ကြောင့်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်။ ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော ယင်းပီတိသုခသည်လည်း ထိုဈာန်မှာရှိသောကြောင့် တစ်ပုဒ် တည်းဖြင့်ပင် "ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော ပီတိသုခရှိသောဈာန်" ဟုလည်း ဆိုသင့်ပေသည်၊ ဝိဘင်းကျမ်း၌ကား "ဤ သုခသည် ဤပီတိနှင့် အတူတကွ ဖြစ်၏ "ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

### ၅။ "ဥပသမ္ပဇ္ဇ္က = ပြည့်ခုံခေ၍" ဟူသည်

ချဉ်းကပ်၍ ရောက်၍ ဟု ဆိုလို၏၊ တစ်နည်းကား ပြည့်စုံစေ၍ ပြီးစေ၍ ဟု ဆိုလို၏၊ ဝိဘင်းကျမ်း၌ကား "ဥပသမ္ပဇ္ဇ္ – ပြည့်စုံစေ၍ ဟူသည်မှာ ပထမဈာန်ကို ရခြင်း,ရောက်ခြင်း, ကောင်းစွာရောက်ခြင်း, ထိတွေ့ခြင်း, မျက် မှောက်ပြုခြင်း, ပြည့်စုံစေခြင်းပေတည်း" ဟု ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

### ၆။ "ဝိဟရတိ = နေ၏" ဟူသည်

ထိုပထမဈာန်အား လျောက်ပတ်သောဣရိယာပုထ်ဟူသော နေခြင်းဖြင့် ဈာန်နှင့်ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ အတ္တဘော ၏ အမူအရာကို, ဖြစ်ခြင်းကို, စောင့်ရှောက်ခြင်းကို, မျှတခြင်းကို, ကျက်စားခြင်းကို ဖြတ်၍ ဆောင်ခြင်းဟူသော နေခြင်းကို ပြီးစေ၏ ဟု ဆိုလို၏၊ ဝိဘင်းကျမ်း၌ "အတ္တဘော၏ အမူအရာကို ပြုလုပ်၏, ဖြစ်စေ၏, အတ္တဘောကို စောင့်ရှောက်၏, မျှစေ၏, ကျက်စား၏, ဖြတ်၍ဆောင်၏" ဟူသော ဤစကားကို ဟောတော်မူပေ၏။

### ၄။ "အင်္ဂါငါးပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍" ဟုရာ၌

ပယ်အပ်သောအင်္ဂါငါးပါးမှာ ကာမစ္ဆန္ဒ, ဗျာပါဒ, ထိနမိဒ္ဓ, ဥခ္ခစ္စက္နက္ကုစ္စ, ဝိစိကိစ္ဆာ ဟူသော နီဝရဏင္ငါးပါး တို့ဖြစ်၏၊ ထိုနီဝရဏတို့ကို မပယ်ရသေးလျှင် ဈာန်မဖြစ်ပေါ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ထိုနီဝရဏတို့ကို ဈာန်၏ပယ်အပ်သော အင်္ဂါတို့ ဟု ဆိုခြင်းဖြစ်၏။

စျာန်ခဏ၌ အခြားအကုသိုလ်တရားတို့ကိုလည်း ဝိက္ခမ္ဘနပဟာန်ဖြင့် ပယ်ပြီးဖြစ်စေကာမူ နီဝရဏတို့သည်

သာလျှင် အထူးသဖြင့် ဈာန်၏အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်ကုန်၏။ ချဲ့ဦးအံ့ –

၁။ ကာမစ္ဆန္ဒက အထူးထူးသောအာရုံဖြင့် ဖြားယောင်းအပ်သောစိတ်သည် အာရုံတစ်ခုတည်း၌ ကောင်းစွာမတည်နိုင် ပေ၊ တစ်နည်း– ကာမစ္ဆန္ဒ၏ အလွှမ်းမိုးခံရသောစိတ်သည် ကာမဓာတ် ကာမဘဝကို ပယ်ရန်အကျင့်ဖြစ်သော ဈာန်ကို မကျင့်နိုင်ချေ။

ဗျာပါဒက နှိပ်စက်အပ်သောစိတ်သည် အာရုံ၌ ပျံ့လွင့်ခြင်းဖြစ်၍ တည်ကြည်ခြင်း မဖြစ်ပေ။

၃။ ထိနမိဒ္မက လွှမ်းမိုးအနှိပ်စက်ခံရသောစိတ်သည် ဘာဝနာအမှု၌ မခဲ့ပေ။(ဝါ–ဘာဝနာအမှုအား မလျောက်ပတ်ပေ။)

၄။ ဥဒ္ဓစ္စကုတ္ထုစ္စ၏ အနိုပ်စက်ခံရသောစိတ်သည် မငြိမ်သက်သည်သာလျှင်ဖြစ်၍ လှည့်လည်လေလွှင့်၏။ ၂။ ဝိစိကိစ္ဆာ၏ အနှိပ်စက်ခံရသောစိတ်သည် ဈာန်ကိုရစေတတ်သောအကျင့်လမ်းသို့ မတက်ရောက်ပေ။

ဤသို့ ဈာန်ကို အထူးသဖြင့် အန္တရာယ်ပြုတတ်သောကြောင့် ဤနီဝရဏငါးပါးတို့ကိုသာလျှင် ပယ်အင်္ဂါတို့ ဟူ၍ ဆိုခြင်းဖြစ်၏။

#### ဂ။ "အင်္ဂါ ၅-ပါးနှင့်ပြည့်စုံခြင်း" ဟူရာ၌

ဝိတက်သည် အာရုံ၌ စိတ်ကို ရှေးရှုတင်ပေးတတ်၏၊ ဝိစာရသည် အာရုံ၌ စိတ်ကို အစဉ်မပြတ် ဖွဲ့ချည်တတ် ၏၊ ထိုဝိတက်ဝိစာရတို့ဖြင့် မပျံ့လွင့်ခြင်းငှာ ဘာဝနာပယောဂကို ပြီးစေခဲ့သောစိတ်၏ ဘာဝနာပယောဂ ပြည့်စုံခြင်း ကြောင့်ဖြစ်သော ပီတိသည် နှစ်သိမ့်ရောင့်ရဲခြင်းကို, သုခသည် ပွားခြင်းကို ပြုတတ်၏။

ထိုသို့ပြုသည်ရှိသော် (ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိ သုခမှ)တစ်ပါးသော ဖဿစသော ယှဉ်ဖက်တရားတို့နှင့် တကွ သော ထိုစိတ်ကို (ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိ သုခတို့က အာရုံ၌ ရှေးရှတင်ပေးခြင်း, အာရုံ၌ အစဉ်မပြတ်ဖွဲ့ ရည်ခြင်း, နှစ်သိမ့်စေခြင်း, ပွားစေခြင်းတို့ဖြင့် ချီးမြှောက်ထောက်ပံ့အပ်သော) ဧကဂ္ဂတာသည် တစ်ခုတည်းသောအာရုံ၌ (ဣန္ဒြေ ငါးပါးညီမျှသဖြင့်) အညီအညွတ် (ဆန့်ကျင်ဘက်တို့မှ ဝေးခြင်း, တွန့်ဆုတ်ခြင်း, ပျံ့လွင့်ခြင်းတို့ ကင်းခြင်းအားဖြင့်) ကောင်းစွာထားအပ်၏၊ ထို့ကြောင့် ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိ သုခ ဧကဂ္ဂတာဟူသော ဈာန်အင်္ဂါငါးပါးတို့ဖြစ်လျှင် ဈာန် ဖြစ်သည် မည်ပေသည်။

ထို့ကြောင့် ထို ဝိတက်စသော တရားငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံခြင်းမှတစ်ပါး အခြားအကြောင်းကြောင့် ဖြစ်သောဈာန် မည်သည် မရှိပေ၊ ဥပမာ – အင်္ဂါမျှ၏အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် အင်္ဂါလေးပါးရှိသော စစ်တပ်, အင်္ဂါငါးပါးရှိသော တူရိယာ, အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော မဂ် ဟု ဆိုအပ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ဈာန်ကိုလည်း အင်္ဂါမျှ၏အစွမ်းအားဖြင့် အင်္ဂါငါးပါး

ရှိသောဈာန်ဟူ၍လည်းကောင်း, အင်္ဂါငါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသောဈာန်ဟူ၍လည်းကောင်း ဆိုအပ်ပေသည်။

ဈာန်စိတ်၌ ဈာန်အင်္ဂါငါးပါး ပြည့်စုံပုံ

ဤအင်္ဂါငါးပါးတို့သည် ပကတိကာမာဝစရစိတ်စဏ၌လည်း ရှိကုန်၏, ဥပစာရစဏ၌လည်း ရှိကုန်၏, ဈာန်စိတ်၌လည်း ရှိကုန်၏၊ သို့သော် ဥပစာရစဏ၌ ပကတိကာမာဝစရစိတ်ထက် သာ၍ အားကြီးကုန်၏၊ ဈာန်စိတ်၌ ဤဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဥပစာရစဏထက်လည်း သာ၍ အားကြီးကုန်၏၊ ရူပါဝစရလက္ခဏာသို့ ရောက်ကုန်၏။

၁။ ဝိတက်သည် အလွန်သန့်ရှင်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့် အာရုံ၌ စိတ်ကိုရေးရှုတင်ပေးလျက် ဖြစ်၏။

၂။ ဝိစာရသည် အာရုံကို အလွန်အကဲဆင်ခြင်သုံးသပ်လျက် ဖြစ်၏။

၃။ ပီတိသည် တစ်ကိုယ်လုံးကို ပျံ့နှံ့စေလျက် ဖြစ်၏။

၄။ သုခသည် တစ်ကိုယ်လုံးကို ပျံ့နှံ့စေလျက် ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့်ပင်လျှင် "ထိုဈာန်ရသောပုဂ္ဂိုလ်၏ အလုံးစုံသော့ကိုယ်၏ ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော ပီတိုသုခဖြင့်

မတွေ့မထိရသော တစ်စုံတစ်ခုသော အစိတ်အပိုင်းမည်သည် မရှိပေ" ဟု မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပေသည်။ ဥပမာ– အောက်ဖြစ်သောအုပ်အစ်အပြင်၌ အထက်အုပ်အစ်အဖုံးအပြင်သည် ကောင်းစွာစေ့စေ့စပ်စပ် ထိသကဲ့သို့ ဧကဂ္ဂတာသည်လည်း အာရံ၌ ကောင်းစွာထိလျက် ဖြစ်၏။

ဤသည်ကား ရူပါဝစရလက္ခဏာသို့ရောက်သော အင်္ဂါငါးပါးတို့၏ အခြားတစ်ပါးသော ဥပစာရအခိုက်၌ ဖြစ်သော အင်္ဂါငါးပါးတို့မှ ထူးခြားချက်ပေတည်း။

ဧကဂ္ဂတာကို သရုပ်ကိုထုတ်၍ မပြသော်လည်း–

ထိုဈာန်အင်္ဂါငါးပါးတို့တွင် ဧကဂ္ဂတာကို "ဝိတက်ဝိစာရနှင့် တကွဖြစ်သော" အစရှိသောစကား၌ သရုပ်ကို ထုတ်၍ မပြသော်လည်း ဝိဘင်းကျမ်း၌ "ဈာန်ဟူသည်မှာ ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိ သုခ ဧကဂ္ဂတာ တရားအပေါင်း ပေတည်း" ဟု ဤသို့ဟောတော်မူသောကြောင့် ဧကဂ္ဂတာသည် ဈာန်အင်္ဂါသာလျှင် ဖြစ်၏။

# ၉။ "ကောင်းခြင်းသုံးပါးလည်း ရှိသော, လက္ခဏာဆယ်ပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံသော" ဟူရာ၌

ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်းသည် ပထမဈာန်၏အစ ဖြစ်၏၊ ဥပေက္ခာ၏ ပွားခြင်းသည် ပထမ ဈာန်၏အလယ် ဖြစ်၏၊ ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်းသည် ပထမဈာန်၏အဆုံး ဖြစ်၏။

အစ၏ လက္ခဏာသုံးပါး

(၁) စိတ်သည် နီဝရဏဟူသော ဘေးရန်မှ စင်ကြယ်ခြင်း၊

(၂) စင်ကြယ်သောကြောင့် အလယ်အလတ်ဖြစ်သော သမာဓိနိမိတ်ကို ကျင့်ခြင်း၊

(၃) ကျင့်သောကြောင့် ထိုသမာဓိနိမိတ်၌ ပြေးဝင်ခြင်း ဟူသော ဤသုံးပါးတို့သည် ပထမဈာန်၏ ရကြောင်းအကျင့် ဟူသော အစ၏လက္ခဏာတို့ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ပထမဈာန်ကို အစ၏ကောင်းခြင်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏, လက္ခဏာသုံးပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏ -ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

အလယ်၏ လက္ခဏာသုံးပါး

(၁) စင်ကြယ်သောစိတ်ကို လျစ်လျူရှုခြင်း၊

(၂) သမထလမ်းမှန်သွားသောစိတ်ကို လျစ်လျူရှုခြင်း၊

(၃) ကိလေသာအဖော်မရှိဘဲ တစ်ခုတည်း၏အဖြစ်၌ တည်သောအပွနာစိတ်ကို လျစ်လျူရှုခြင်း ဟူသော ဤသုံးပါးတို့သည် ပထမဈာန်၏ ဥပေက္ခာ၏ပွားခြင်း ဟူသော အလယ်၏လက္ခဏာတို့ ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ပထမဈာန်ကို အလယ်၏ကောင်းခြင်းနှင့်လည်းပြည့်စုံ၏, လက္ခဏာသုံးပါးနှင့်လည်းပြည့်စုံ၏ –ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

အဆုံး၏ လက္ခဏာလေးပါး

ပထမဈာန်စိတ်၌ ဖြစ်သောတရားတို့၏ အချင်းချင်းမလွန်ခြင်း ဟူသောသဘောဖြင့် ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း၊

ဣန္ဒြေတို့၏ တူသောကိစ္စရှိသော သဘောဖြင့် ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း၊ (J)

ထိုက္ကန္ခြေတို့အား လျော်သော ဝီရိယကိုဆောင်ခြင်း ဟူသောသဘောဖြင့် ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း၊ (5)

ထိုတရားတို့ကိုမှီဝဲခြင်း ဟူသောသဘောဖြင့် ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း ဟူသော

ဤလေးပါးတို့သည် ပထမဈာန်၏ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း ဟူသော အဆုံး၏လက္ခဏာတို့ ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ပထမဈာန်ကို "အဆုံး၏ကောင်းခြင်းလည်း ရှိ၏, လက္ခဏာလေးပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏" ဟု ဆိုအပ်ပေ သည်။

အဘယဂိရိဝါသီဆရာတို့ အဆို

အထက်ပါ ပါဠိတော်စကားရပ်၌

(က) ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်း မည်သည်မှာ (အာဝဇ္ဇန်းကွဲပရိကံဟူသော) အကြောင်းအဆောက်အ**ဦနှင့်** တက္ပသော (အာဝဇ္ဇန်းတူ)ဥပစာ ပေတည်း။

ဥပေက္ခာ၏ ပွားခြင်း မည်သည်မှာ အပ္ပနာ ပေတည်း။

(ဂ) ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း မည်သည်မှာ ဈာန်ကိုဆင်ခြင်သော ပစ္စဝေက္ခဏာ ပေတည်း ဟု ဤသို့ အချို့သော အဘယ်ဂိရိဝါသီဆရာတို့ ဆိုကုန်၏။

သို့ရာတွင် "တူသောကိစ္စရှိသည်၏ အဖြစ်သို့ရောက်သော အပ္ပနာစိတ်သည် ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်းသို့ "တူသောကိစ္စရှိသည်၏ အဖြစ်သို့ရောက်သော အပ္ပနာစိတ်သည် ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်းသို့ လည်း ရောက်၏, ဥပေက္ခာကိုလည်း ပွားစေ၏, ဉာဏ်ကလည်း ယင်းစိတ်ကို ရွှင်လန်းစေအပ်၏" ဟု ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ် ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူသောကြောင့်

အပ္ပနာ၏အတွင်း(ဈာန်ခဏ)၌သာလျှင် (ပရိကံဟူသော)လာခဲ့ရာအကြောင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဈာန်ရကြောင်း အကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို သိအပ်ပေသည်။

– တတြမစ္ဖုတ္တုပေက္ခာ၏ ကိစ္စ၏အစွမ်းအားဖြင့် ဥပေက္ခာ၏ပွားခြင်းကို သိအပ်ပေသည်။

သမာဓိ, ပညာတရားတို့၏ အချင်းချင်း မလွန်ခြင်း အစရှိသည်၏ အဖြစ်ကို ပြီးစေခြင်းဖြင့် ဖြူစင်စေတတ်သော ဉာဏ်၏ ကိစ္စပြီးခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်းကိုလည်း သိအပ်ပေသည်။

သိအပ်ပုံမှာ

(၁) ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်း

အပ္ပနာဖြစ်ရာ ဧဇာဝါရ၌ နီဝရဏဟုဆိုအပ်သော ကိလေသာအပေါင်းသည် ထိုဈာန်၏ဘေးရန် ပေတည်း၊ ထို နီဝရဏဟု ဆိုအပ်သော ဈာန်၏ဘေးရန်မှ စိတ်သည် စင်ကြယ်၏၊ စိတ်စင်ကြယ်သောကြောင့် ပိတ်ပင်ဖုံးလွှမ်းတတ် သော နီဝရဏကင်းသည်ဖြစ်၍ ယင်းစိတ်သည် အလယ်ဖြစ်သော သမာဓိနိမိတ်ကို ကျင့်၏၊ တွန့်ဆုတ်ခြင်း, ပျံ့လွင့် ခြင်းအစွန်းသို့ မရောက်ဘဲ အညီအမျှဖြစ်သော အပ္ပနာသမာဓိသည်ပင်လျှင် အလယ်ဖြစ်သော သမာဓိနိမိတ် မည်၏၊ ထိုအပ္ပနာသမာဓိ၏ ရေးအခြားမဲ့ဖြစ်သော (ဝါ–အပ္ပနာသမာဓိအား ကျေးဇူးပြုတတ်သော ရေးဖြစ်သော) ဂေါ်တြဘူ စိုတ်သည် တစ်ခုတည်းသောသန္တာန်၌ ညွတ်သော ဧကတ္တနည်းဖြင့် ထိုအပ္ပနာသမာဓိ၏ အ<mark>စွမ်းဖြင့် တည်ကြည်ခြင်းသို့</mark> ကပ်ရောက်သည်ဖြစ်၍ အလယ်ဖြစ်သော သမာဓိနိမိတ်ကို ကျင့်သည် မည်၏၊ ဤသို့ ကျင့်ခြင်းကြောင့် အပ္ပနာ သမာဓိ၏ အစွမ်းဖြင့် တည်ကြည်ခြင်းသို့ ရောက်သဖြင့် ယင်းစိတ်သည် သမာဓိနိမိတ်၌ ပြေးဝင်သည် မည်၏၊ ဤ ဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရှေးဂေါ်တြဘူစိတ်၌ အခြင်းအရာတို့ကိုပြီးစေသော ပထမဈာန်၏ ဥပါဒ်ခဏ၌သာလျှင် ပ**ရိက်** ဟူသော လာခဲ့ရာအကြောင်း၏ အစွမ်းဖြင့် ဈာန်ရကြောင်းအကျင့်၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို သိအပ်ပေသည်။

(၂) ဥပေက္ခာ၏ ပွားခြင်း

ဤသို့ စင်ကြယ်ပြီးသောစိတ်ကို နောက်ထပ်တစ်ဖန် စင်ကြယ်အောင် သုတ်သင်ဖွယ် မရှိတော့သောကြောင့် သုတ်သင်ခြင်း၌ ကြောင့်ကြမပြုခြင်းသည် စင်ကြယ်သောစိတ်ကို လျစ်လျူရှုသည် မည်၏၊ သမထအဖြစ်သို့ ရောက် သဖြင့် သမထလမ်းမှန်ကို ကျင့်သောစိတ်ကို ကောင်းစွာထားခြင်း၌ ကြောင့်ကြ မပြုခြင်းသည် သမထအကျင့်လမ်းမှန် ကို လျစ်လျူရှသည် မည်၏၊ သမထလှမ်းမှန်ကို ကျင့်သောကြောင့်ပင်လျှင် ကိလေသာအ<mark>ဖော်ကိုစွန့်၍ တစ်ဦးတည်</mark>း အဖြစ်ဖြင့် တည်သောထိုစိတ်၏ နောက်ထပ်တစ်ဖန် ကိလေသာအဖော်မရှိဘဲ တစ်ဦးတည်း၏အဖြစ်ဖြင့် တည်ခြင်း၌ ကြောင့်ကြ မပြုခြင်းသည် ကိလေသာအဖော်မရှိဘဲ တစ်ဦးတည်း၏ အဖြစ်ဖြင့် တည်သောစိတ်ကို လျစ်လျူရှုသည် မည် ၏၊ ဤသို့ တတြမစ္စုတ္ထုပေက္ခွာ၏ ကိစ္စ၏အစွမ်းဖြင့် ဥပေက္ခွာ၏ ပွားခြင်းကို သိအပ်ပေသည်။

(၃) ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း

ဤသို့ ဥပေက္ခာသည် ပွားစေအပ်သော ဈာန်စိတ်၌ ဖြစ်သော

🗕 သမာဓိ ပညာဟု ဆိုအပ်သော ရှဉ်းစုံဖွဲ့ အပ်သောတရားတို့သည် အချင်းချင်းမလွန်ဘဲ ဖြစ်ကုန်၏၊

- သဒ္ဓါစသော ဣန္ဒြေတို့သည်လည်း ကိလေသာအမျိုးမျိုးတို့မှ လွတ်သောကြောင့် ကိလေသာတို့မှ လွတ်ခြင်းကိစ္စ ဖြင့် တူသောကိစ္စရှိလျက် ဖြစ်ကုန်၏၊

- ယောဂီသည် ထိုအချင်းချင်း မလွန်ခြင်း, ကိစ္စတူခြင်းတို့အား လျော်သော ဝီရိယကိုလည်း ဖြစ်စေ၏ ၊

– ထိုဈာန်၏ဘင်ခဏ၌ဖြစ်သော မှီဝဲခြင်းသည်လည်း ရှိ၏၊

ထိုအလုံးစုံသောအခြင်းအရာတို့သည်လည်း ညစ်ညူးခြင်း, စင်ကြယ်ခြင်းတို့၌ ထိုထိုအပြစ်နှင့် အကျိုးကို ပါရိဟာရိယဉာဏ်ဖြင့် ရှေးမဆွကပင် မြင်ခဲ့၍ အချင်းချင်းမလွန်ဘဲ ဖြစ်စေခြင်းစသော ထိုထိုအခြင်းအရာဖြင့် ရွှင်စေ အပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့်, သုတ်သင်အပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့်, ထက်ဝန်းကျင်ဖြူစင်စေအပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ပြီးစီး ကုန်သည်သာတည်း။

ထိုဘာဝနာစိတ်၌ ဥပေက္ခာ၏အစွမ်းဖြင့် ဉာဏ်သည် ထင်ရှား၏။ ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ–

"ပျင်းရိခြင်း၌ မကျရောက်သောအခြင်းအရာဖြင့် စိတ်ကိုကောင်းစွာ လျစ်လျူရှု၏၊ ဥပေက္ခာ၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း, ပါရိဟာရိယပညာ၏အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း အပ္ပနာပည်န္တြေသည် လွန်ကဲ၏၊ ဥပေက္ခာ၏အစွမ်းဖြင့် သဘောအမျိုးမျိုးရှိသော ကိလေသာတို့မှ စိတ်သည် လွတ်မြောက်၏၊ ကိလေသာတို့မှ လွတ်မြောက်ခြင်း၏အစွမ်းဖြင့်, ပါရိဟာရိယပညာ၏အစွမ်းဖြင့် အပ္ပနာပည်န္တြေသည် လွန်ကဲ၏၊ ကိလေသာတို့မှ လွတ်သောကြောင့် ထိုသဒ္ဓါအစရှိသော တရားတို့သည် တူသောကိစ္စ ရိုကုန်၏။"

ထိုသို့ ဥပေက္ခာ၏ အစွမ်းဖြင့် ဉာဏ်ထင်ရှားခြင်းကြောင့် အပ္ပနာပညာ၏ ကိစ္စဖြစ်သော ရွှင်လန်းကြည်လင်ခြင်း

ကို အဆုံး–ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

# ၁၀။ "ပထဝီကသို့ဏ်းကို အာရှံပြုသော ပထမချာန်ကို ရပြီးဖြစ်ပေတော့၏" ဟူသောစကား၌

့ ပထမ မည်ပုံ

့ – ဈာန်သည် ရေတွက်ခြင်းအစဉ်အားဖြင့် ရှေးကျသောကြောင့် ပထမ မည်၏၊

🗕 ရှေးဦးစွာ ဖြစ်သောကြောင့်လည်း ပထမ မည်၏။

ဈာန် မည်ပုံ

ပထဝီကသိုဏ်းအာရုံကိုကပ်၍ ရှုတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊

– ရန်သူနီဝရဏတရားတို့ကို လောင်တတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း ဈာန် မည်၏။

ပထဝီကသိုဏ်း မည်ပုံ

(၁) အလုံးစုံအကြွင်းမဲ့ရှုအပ်သော အနက်သဘောကြောင့် မြေအဝန်းသည် ပထဝီကသိုဏ်း မည်၏၊

(၂) မြေအဝန်းကိုမှီ၍ ရအပ်သော ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်လည်း ပထဝီကသိုဏ်း မည်၏၊

(၃) ထိုပထဝီကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်၌ ရအပ်သောဈာန်သည်လည်း ပထဝီကသိုဏ်း မည်၏။

ဤအရာ၌ ပထဝီကသိုဏ်းအရ ( ပထဝီကသိုဏ်းကိုအာရုံပြုသော ပထမဈာန်ကိုရပြီး ဖြစ်ပေတော့၏ 'ဟူသော) ဤအရာ၌ ပထဝီကသိုဏ်း အရ ဈာန်ကို ယူအပ်ပေသည်။

(နှာ-၁၄၂ မှ စသော ဈာနကထာအဖွင့် ဤတွင် ပြီး၏။)

### ကြာမြင့်စွာတည်ခြင်းကို ပြီးခေခြင်း

(က) အခြင်းအရာတို့ကို သိမ်းဆည်းမှတ်သားထားအပ်ပုံ

ပထမဈာန်ကိုရလျှင် ယောဂီသည် ဈာန်ကိုရသောအခါက မှီဝဲခဲ့သော ဘောဇဉ်, ပုဂ္ဂိုလ်, ကျောင်း, ဣရိယာပုထ်, အချိန်ကာလ စသည်ကို သေချာမှတ်သား၍ နုသောသမာဓိပျောက်ခဲ့သော် မှတ်သားထားသော ထိုအခြင်းအရာတို့ကို ရှေးကအတိုင်း ပြည့်စုံစေ၍ ဈာန်သမာဓိကို တစ်ဖန်ပြန်၍ ဖြစ်ပေါ်စေနိုင်ပေသည်၊ အဝါးဝစွာ မလေ့လာအပ်သေးသော သမာဓိကိုလည်း လေ့လာလျက် အဖန်ဖန် ဝင်စားနိုင်ပေသည်။

သားမြီးမျှင်ကို မှန်အောင်ပစ်နိုင်သော လေးသမားကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော စားတော်ကဲ

ကဲ့သို့လည်းကောင်း သင့်လျော်သော အခြင်းအရာတို့ကို သိမ်းဆည်း မှတ်သားထားအပ်ကုန်၏။

လေးသမားဥပမာ

အလွန်ကျွမ်းကျင်လိမ္မွာသော လေးသမားသည် သားမြီးမျှင်ကို ပစ်ဖောက်ခြင်းငှာ သင့်လျော်သော လေ့ကျင့်မှု ကို ပြုလတ်သော် သားမြီးမျှင်ကို မှန်အောင်ပစ်မိသော အကြိမ်၌ နင်းထားသောခြေ, လေးကိုင်း, လေးကြိုး, မြှားတို့၏ တည်နေပုံအခြင်းအရာကို "ငါသည် ဤသို့တည်လျက်၊ ဤသို့လေးကိုင်းကို၊ ဤသို့လေးကြိုးကို၊ ဤသို့မြားကိုကိုင်၍ သားမြီးမျှင်ကို မှန်အောင်ပစ်မိလေပြီ" ဟု သိမ်းဆည်း မှတ်သားထားရာ၏၊ ထိုလေးသမားသည် ထိုမှန်အောင်ပစ်နိုင် သော အကြိမ်မှစ၍ မှတ်သားထားသည့် အတိုင်းပင်လျှင် ခြေနင်းပုံ, လေးကိုင်ပုံ စသော အခြင်းအရာတို့ကို ပြည့်စုံစေ လျက် မလွဲစေဘဲ သားမြီးမျှင်ကို ပစ်သကဲ့သို့ –

ဤအတူပင်လျှင် ယောဂီသည်လည်း "ဤမည်သောဘောဇဉ်ကို စား၍, ဤသို့သဘောရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို မှီဝဲ ဆည်းကပ်လျက်, ဤသို့သဘောရှိသော ကျောင်း၌, ဤမည်သော ဣရိယာပုထ်ဖြင့်, ဤအခါ၌ ဤဈာန်ကို ရခဲ့ပေ

သည်" ဟု ဘောဇဉ်၏ လျောက်ပတ်ခြင်း စသော အခြင်းအရာတို့ကို သိမ်းဆည်း မှတ်သားထားအပ်ကုန်၏။

အကျိုးကား- ဤသို့ သိမ်းဆည်း မှတ်သားထားလျှင် ထိုမှတ်သားထားသော အခြင်းအရာတို့ကို ပြည့်စုံစေ၍ တစ်ဖန် ထိုသမာဓိကို ဖြစ်စေခြင်းငှာလည်း စွမ်းနိုင်၏၊ မလေ့လာ မကျေပွန်သေးသော သမာဓိကို လေ့လာကျေပွန် အောင် ပြုလျက် အကြိမ်ကြိမ်အဖန်ဖန် ဝင်စားခြင်းငှာလည်း စွမ်းနိုင်၏။

စားတော်ကဲဥပမာ

စားတော်ကဲအတတ်၌ ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော စားတော်ကဲသည် သခင်ကို ချက်ပြုတ်ကျွေးမွေးသောအခါ ထို သခင် နှစ်နှစ်ခြိုက်ခြိုက် သုံးဆောင်သောဘောဇဉ်ကို မှတ်သားထားပြီးလျှင် ထိုနေ့မှစ၍ သခင် နှစ်ခြိုက်စွာ သုံးဆောင်

သောဘောဇဉ်မျိုးကိုသာလျှင် ချက်ပြုတ်ကျွေးမွေးသည်ရှိသော် ဆုလာဘ်ကို ရသကဲ့သို့ –

ဤအတူပင် ယောဂီသည်လည်း ရှေးဈာန်ရသောအခိုက်၌ ဘောစဉ်စသည်၌ တည်ကုန်သော အခြင်းအရာတို့ ကို သိမ်းဆည်း မှတ်သားထားပြီးလျှင် ထိုအခြင်းအရာတို့ကို ပြည့်စုံစေလျက် သမာဓိပျောက်သွားတိုင်း အကြိမ်ကြိမ် အဖန်ဖန် အပ္ပနာဈာန်ကို ပြန်၍ ရနိုင်၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံမှာ –

"ရဟန်းတို့ – ဥပမာပြရလျှင် စားတော်ကဲအတတ်၌ လေ့လာထားသည့် ပညာရှိသော, ယင်းအတတ်၌ တတ်သိသော, သင့်လျော်သောအရာ၌ ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော စားတော်ကဲသည် မင်းကိုဖြစ်စေ၊ မင်း၏ အမတ်ကြီးကိုဖြစ်စေ အရသာမျိုးစုံရှိသော ဟင်းတို့ဖြင့် လုပ်ကျွေးပြုစုရာ၏၊ ချဉ်သောအရသာရှိသည့် ဟင်းကောင်း, ခါးသောအရသာရှိသည့်ဟင်းကောင်း, စပ်သောအရသာရှိသည့်ဟင်းကောင်း, ချိုသောအရသာရှိ သည့်ဟင်းကောင်း, ခရမ်းသီး မျှစ် စသည်နှင့် ရောသောဟင်းကောင်း, ခရမ်းသီး မျှစ် စသည်နှင့် မရောသော ဟင်းကောင်း, ဆားလေးသောဟင်းကောင်း, ဆားပေါ့သောဟင်းကောင်းတို့ဖြင့် လုပ်ကျွေးပြုစုရာ၏။"

"ရဟန်းတို့ – မညာရှိသော, တတ်သိသော, ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော ထိုစားတော်ကဲသည် မိမိအရှင် သခင်၏ နှစ်နှစ်ခြုံက်ခြုံက် စားတော်ခေါ်ပုံ အခြင်းအရာနိမိတ်ကို ငါ၏အရှင်သည် ယနေ့ ဤဟင်းကို နှစ်သက်၏, ဤဟင်းအတွက်မူလည်း လက်လှမ်း၏, ဤဟင်းကိုမူလည်း များစွာနိုက်၏, ဤဟင်း၏ ဂုဏ် ကျေးရူးကိုမူလည်း ချီးမွမ်းပြောဆို၏၊ ယနေ့ ငါ၏အရှင်သည် ချဉ်သောအရသာရှိသည့် ဟင်းကောင်းအတွက် ကိုမူလည်း နှစ်သက်၏, ချဉ်သောအရသာရှိသည့်ဟင်းကောင်းအတွက်ကိုမူလည်း လက်လှမ်း၏၊ ချဉ်သော အရသာရှိသည့်ဟင်းကောင်းကိုမူလည်း များစွာနိုက်၏၊ ချဉ်သောအရသာရှိသည့် ဟင်းကောင်း၏ ဂုဏ်ကျေးဇူး ကိုမူလည်း ချီးမွမ်းပြောဆို၏။ ပ ။ ဆားပေါ့သောဟင်း၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကိုမူလည်း ချီးမွမ်းပြောဆို၏။ ပ ။ ဆားပေါ့သောဟင်း၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကိုမူလည်း ချီးမွမ်းပြောဆို၏ ဟု မှတ်သားထား၏။"

"ရဟန်းတို့ – ပညာရှိသော တတ်သိသော ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော ထိုစားတော်ကဲသည် အဝတ်အစား ဆုတော်လာဘ်တော်ကိုလည်း ရ၏၊ လခရိက္ခာကိုလည်း ရ၏၊ မင်းအတွက် ဆက်သရန် ယူဆောင်လာသော လက်ဆောင် ဆုလာဘ်တို့ကိုလည်း ရ၏၊ ထိုသို့ရခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း ? ရဟန်းတို့ ပညာရှိသော တတ်သိသော ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော ထိုစားတော်ကဲ့သည် မိမိအရှင်သခင်၏ နှစ်နှစ်ခြိုက်ခြိုက် စားတော်ခေါ်

ပုံ အခြင်းအရာနိမိတ်ကို မှတ်သားထားသောကြောင့်ပေတည်း။"

"ရဟန်းတို့ \_ ဤအတူပင် ကမ္မဋ္ဌာန်းလုပ်ငန်း၌ လေ့လာထားသည့် ပညာရှိသော, ယင်းလုပ်ငန်း၌ တတ်သိသော, သင့်လျော်သည့် အရာ၌ ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော, အချို့သောယောဂီရဟန်းသည် ကိလေသာကို ပူလောင်သွေ့ ခြောက် ကင်းပျောက်စေတတ်သော သမ္မပ္ပဓာန်လုံ့လ၊ အမှတ်ရမှုသတိနှင့် မှန်စွာအပြားအားဖြင့် သိသောပညာ ရှိသည်ဖြစ်၍ ရုပ်အပေါင်း ကိုယ်၌ ရုပ်အပေါင်းမျှ \_ ဟု ရှုလျက် (ဥပါဒါနက္ခန္ဓာငါးပါး ဟူသော လောက၌ မရှမိလျှင် ဖြစ်နိုင်သည့် အဘိစ္ဈာနှင့် ဒေါမနဿကို ပယ်ဖျောက်၍) နေ၏၊ ခံစားမှုမျှ ဖြစ်သော ဝေဒနာတို့၌ ခံစားမှုမျှ ဟု ရှုလျက်နေ၏၊ ကြံသိမှုမျှ ဖြစ်သောစိတ်၌ ကြံသိမှုမျှ – ဟု ရှုလျက်နေ၏၊ သဘော တရားတို့၌ သဘောတရားမျှ ဟု ရှုလျက်နေ၏၊ ထိုယောဂီအား ညစ်ညူးစေတတ်သောတရားတို့သည် ကင်း ပျောက်ကုန်၏၊ ထိုယောဂီရဟန်းသည် ထိုစိတ်တည်ကြည်ကြောင်း ကိလေသာကင်းပျောက်ကြောင်းဖြစ်သော အခြင်းအရာနိမိတ်ကို မှတ်သားထားအပ်၏။"

"ရဟန်းတို့ – ပညာရှိသော တတ်သိသော ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော ထိုယောဂီရဟန်းသည် မျက်မှောက် ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာနေရကြောင်းဖြစ်သော ခဏိက, ဥပစာ, အပ္ပနာဟူသော သုံးပါးသောသမာဓိတရားတို့ကို လည်း ရ၏, အမှတ်ရမှုသတိနှင့် သမ္မဇဉ်ဉာဏ်ကိုလည်း ရ၏၊ ထိုသို့ရခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း? ရဟန်းတို့ – ပညာရှိသော တတ်သိသော ကျွမ်းကျင်လိမ္မာသော ထိုယောဂီရဟန်းသည် မိမိစိတ်၏ တည်ကြည် ကြောင်း, ကိလေသာ ကင်းပျောက်ကြောင်း အခြင်းအရာနိမိတ်ကို မှတ်သားထားသောကြောင့်ပေတည်း။"

(ခ) နီဝရဏတရားတို့ကို ကောင်းစွာစင်ကြယ်အောင်သုတ်သင်ပြီးမှသာ ကြာမြင့်စွာတည်ခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်ပုံ

အခြင်းအရာနိမိတ်ကို မှတ်သားထားခြင်းဖြင့် ထိုမှတ်သားထားတိုင်းသော အခြင်းအရာနိမိတ်တို့ကို ပြည့်စုံ စေသောယောဂီအား အပ္ပနာမျှသာလျှင် ပြည့်စုံ၏, ကြာမြင့်စွာတည်ခြင်းသည် မပြည့်စုံသေးပေ၊ သမာဓိ၏ ဘေးရန်ဖြစ် သော နီဝရဏတရားတို့ကို ကောင်းစွာစင်ကြယ်အောင်သုတ်သင်ပြီးမှသာ ကြာမြင့်စွာတည်ခြင်းသည် ဖြစ်နိုင်ပေသည်။

မှန်ပေ၏ –

ကာမဂုဏ်တို့၏အပြစ်တို့ကို ဆင်ခြင်ခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ကာမစ္ဆန္ဒကို ကောင်းစွာမခွာဘဲ, ကာယပဿဋ္ဌိ၏ အစွမ်းဖြင့် ကိုယ်၏ ပူပန်ခြင်းကို ကောင်းစွာပြိမ်းအေးအောင် မပြုဘဲ, စ၍အားထုတ်ခြင်းအာရမ္ဘဓာတ်ကို နှလုံးသွင်း ခြင်းစသည်ဖြင့် ထိနမိဒ္ဓကို ကောင်းစွာမပယ်ဖျောက်ဘဲ, သမထနိမိတ်ကိုနှလုံးသွင်းခြင်း စသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့် ဥဒ္ဓစ္စ ကုက္ကုစ္စကို ကောင်းစွာမပယ်နတ်ဘဲ, အခြားသော သမာဓိ၏ ဘေးရန်ဖြစ်သည့် (ဝိစိကိစ္ဆာ၏ ဖြစ်ရာတရား မဒ မာန စသော)တရားတို့ကို ကောင်းစွာမသုတ်သင်ဘဲ ဈာန်ကိုဝင်စားသောရဟန်းသည် မသုတ်သင်မရှင်းလင်းရသေးသော ဝါးလုံးခေါင်းသို့ဝင်သော ပိတုန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, ဘေးရန်ကိုမသုတ်သင်မရှင်းလင်းရသေးသော ဥယျာဉ်သို့ ဝင် သော မင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း လျင်မြန်စွာပင် ဈာန်မှ ထွက်ရတတ်၏။

သမာဓိ၏ ဘေးရန်ဖြစ်သော နီဝရဏစသော ကိလေသာတရားတို့ကို ကောင်းစွာသုတ်သင်စင်ကြယ်စေပြီးမှ ဈာန်ဝင်စားသောယောဂီသည်ကား ကောင်းစွာသုတ်သင်ရှင်းလင်းပြီးသော ဝါးလုံးခေါင်းသို့ဝင်သောပိတုန်းကဲ့သို့လည်း ကောင်း, ဘေးရန်ကိုကောင်းစွာရှင်းလင်းသုတ်သင်ပြီးသော ဥယျာဉ်သို့ဝင်သော မင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း တစ်နေ့လုံး

သော်လည်း သမာပတ်အတွင်း၌သာလျှင် တည်လျက်ရှိတတ်၏။

ထို့ကြောင့် ရှေးဆရာတို့သည် –

"ကာမစ္ဆန္ဒ၊ ပဋိဃ၊ ဥဒ္ဒစ္စကုက္ကုစ္စ၊ ထိနမိဒ္ဓနှင့် ငါးခုမြောက် ဝိစိကိစ္ဆာ ဟူသော နီဝရဏကို ပယ်ဖျောက်ရာ၏၊ ယင်းသို့ ပယ်ဖျောက်ပြီးလျှင် နီဝရဏတို့ကင်းဆိတ်ခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော ပါမောဇ္ဇကို ပြုလုပ်တတ် ဖြစ်စေတတ်သော စိတ်ဖြင့် ထောင့်စွန်းပါမကျန်အောင် ဘေးရန်ရှင်းလင်းသုတ်သင်ပြီးဖြစ်သော ဥယျာဉ်သို့ သွား၍နေသောမင်းကဲ့သို့ ထို ဈာန်၌ မွေ့လျော်ရာ၏" ဟုမိန့်ဆိုခဲ့ပေသည်။

ထို့ကြောင့် ကြာမြင့်စွာတည်ခြင်း၄ာအလိုရှိသောယောဂီသည် သမာဓိ၏ဘေးရန်ဖြစ်သောနီဝရဏတို့ကို သုတ် သင်စင်ကြွယ်စေ၍ ဈာန်ကို ဝင်စားအပ်ပေသည်၊ သမာဓိဘာဝနာပြန့်ပြောခြင်း၄ာလည်း ရ,ထားတိုင်းသော ပဋိဘာဂ

နိမိတ်ကို ပွားစေအပ်၏။

ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်၏ ပွားရာဘုံတို့သည် ဥပစာရနှင့် အပွနာ် ဟူ၍ နှစ်ပါးရှိ၏၊ ဥပစာရသို့ ရောက်၍လည်း ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပွားစေခြင်းငှာ သင့်၏၊ အပ္ပနာသို့ရောက်၍လည်း ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို ပွားစေခြင်းငှာသင့်၏၊ ဥပစာရ နှင့် အပ္ပနာတို့တွင် တစ်ခုခုသောအရာ၌ မချွတ်ပွားစေအပ်၏။

## နိမိတ်ကို ပွားစေခြင်း

ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပွားစေပုံနည်းမှာ ယောဂီသည် ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို သပိတ်ခွက်ယောက်ကို ပွားစေသောနည်း, မုန့်ကို ပွားစေသောနည်း, ထမင်းကို ပွားစေသောနည်း, နွယ်ကို ပွားစေသောနည်း, အဝတ်ကို ပွားစေသောနည်းတို့ဖြင့် မပွားစေဘဲ လယ်သမားသည် ထွန်ရမည့်နေရာကို ထွန်ဖြင့်သတ်မှတ်ပိုင်းခြား၍ ထိုအပိုင်းအခြား၏အတွင်း၌သာ ထွန် သကဲ့သို့လည်းကောင်း, သိမ်ကို ဖွဲ့ကြသမုတ်ကြသော ရဟန်းတို့သည် ရှေးဦးစွာ သိမ်နိမိတ်တို့ကို မှတ်သားပြီးလျှင် နောက်မှ ဖွဲ့ကြသမုတ်ကြသကဲ့သို့လည်းကောင်း–

ဤအတူပင် ရ,ထားတိုင်းသော ထိုနိမိတ်၏ တစ်လက်သစ်, နှစ်လက်သစ်, သုံးလက်သစ်, လေးလက်သစ် အတိုင်းအရှည်ကို ပိုင်းခြားပြီးလျှင် ပိုင်းခြားထားတိုင်းသောနိမိတ်ကို ပွားစေအပ်၏, မပိုင်းခြားဘဲ မပွားစေအပ်ပေ၊ ထို့နောက်မှ တစ်ထွာ, တစ်တောင်, ကျောင်းဦး, ကျောင်းဝိုင်း, ကျောင်းတိုက်ဥပစာတို့၏လည်းကောင်း၊ ရွာ, နိဂုံး, နေပုဒ်, တိုင်းပြည်, သမုဒ္ဒရာ နယ်နိမိတ်တို့၏လည်းကောင်း အပိုင်းအခြား၏အစွမ်းဖြင့် တိုးချဲ့လျက် စကြဝဠာအပိုင်း

အခြားဖြင့်ဖြစ်စေ၊ ထိုစကြဝဠာထက် အလွန်ဖြစ်စေ ပိုင်းခြား၍ ပွားစေအပ်၏။

ဥပမာ- ဟင်္သာငယ်တို့သည် အတောင်များပေါက်သော အချိန်မှစ၍ အနည်းငယ် အနည်းငယ်သော အရပ်သို့ ပျံသန်းလျက် အလေ့အကျင့်ပြု၍ အစဉ်အတိုင်း လ နေတို့၏အထံသို့ သွားကြသကဲ့သို့ – ဤအတူပင် ယောဂီရဟန်း သည် ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့် နိမိတ်ကိုပွားစေလျှင် စကြဝဠာအပိုင်းအခြားတိုင်အောင်ဖြစ်စေ, ထို့ထက် အလွန်ဖြစ်စေ ပွားစေနိုင်၏၊ ထိုအခါ၌ နိမိတ်သည် ပွားစေရာ ပွားစေရာအရပ်၌ မြေ၏ မြင့်ရာအရပ်, နိမ့်ရာအရပ်, မြစ်ရေအယဉ် တိုက်စားထားသော ချောက်ကမ်းပါးအရပ်, မညီမညွတ်သော တောင်အရပ်တို့၌ စို့တစ်ရာနှက်၍ ဖြန့်ကြက်ထားသော နွားကြီးသားရေကဲ့သို့ တပြေးတည်းညီစွာ ဖြစ်၏။

# ချာန်ကို ဝင်ခားခြင်းများသူ ဖြစ်ရာ၏, ချာန်ကို ဆင်ခြင်ခြင်းများသူ မဖြစ်ရာ

ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်၌ ပထမဈာန်ကို ရပြီးခါစဖြစ်သော ယောဂီသည် ဈာန်ဝင်စားခြင်းများသူ ဖြစ်ရာ၏၊ ဈာန် ကို ဆင်ခြင်ခြင်းများသူ မဖြစ်ရာ၊ အပြစ်ကား– ဆင်ခြင်ခြင်းများသော ယောဂီအား ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ရုန့်ရင်း ကြမ်းတမ်းကုန်သည် ဖြစ်၍ အားနည်းလျက် ထင်ကုန်၏၊ ထိုအခါ၌ အထက်ဈာန်သို့တက်ခြင်း၏ အကြောင်းအဖြစ်သို့ မရောက်ကုန်၊ ယောဂီသည် ရပြီးပထမဈာန်ကို ကျေပွန်စွာ မဝင်စားလျှင် အထက်ဈာန်ကိုရအောင် အားထုတ်သော် လည်း ရပြီးဈာန်မှလည်း ဆုတ်ယုတ်ဆုံးရှုံးတတ်၏, ဒုတိယဈာန်သို့ ရောက်ခြင်းငှာလည်း မစွမ်းနိုင်ပေ။

ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံမှာ –

"ရဟန်းတို့ – ဥပမာပြရလျှင် တောင်၌များစွာ ကျက်စားလေ့ရှိသော ဆင်ခြင်ဉာဏ်မရှိသဖြင့် မိုက်မဲ သော တောင်တက်မှု၌ မတတ်မသိသော ကျက်စားရာခေတ်ကို မသိသော နားမသည် မညီညွတ်သောတောင် ၌ လှည့်လည်ကျက်စားခြင်း၄ာ မကျွမ်းကျင် မလိမ္မာပေရာ၊ ထိုနွားမအား အကယ်၍ ငါသည် မရောက်ဖူး သော အရပ်သို့မူလည်း ရောက်ရလျှင်, မစားဖူးသောမြက်တို့ကိုမူလည်း စားရလျှင်, မသောက်ဖူးသောရေတို့ ကိုမူလည်း သောက်ရလျှင် ကောင်းလေစွ ဟု ဤသို့သော အကြံအစည် ဖြစ်ပေါ် ရာ၏၊ ထိုနွားမသည် ရှေ့ခြေကို မြဲမြဲစွာမတည်စေဘဲ နောက်ခြေကို ကြွမိရာ၏၊ ထိုသို့ ကြွမိလျှင် နွားမသည် မရောက်ဖူး သေး သောအရပ်သို့လည်း မရောက်ပေရာ, မစားဖူးသော မြက်တို့ကိုလည်း မစားရပေရာ, မသောက်ဖူးသောရေကို လည်း မသောက်ရပေရာ၊ မူလအရပ်သို့လည်း ချမ်းသာစွာ ပြန်မရောက်ပေရာ။"

"ထိုသို့ဖြစ်ရခြင်းမှာ တောင်၌ များစွာကျက်စားလေ့ရှိသော မိုက်မဲသော မတတ်မသိသော ကျက်စားရာ ခေတ်ကို မသိသော နွားမသည် မညီမညွတ်သော တောင်၌ လှည့်လည်ကျက်စားခြင်း၄၁ မကျွမ်းကျင် မလိမ္မာ

သောကြောင့်ပေတည်း။"

"ရဟန်းတို့ – ဤအတူပင် ဤသာသနာတော်၌ သမာဓိ၏ ဘေးရန်တို့ကို သုတ်သင်ဖို့ရာ နားမလည် သော ဈာန်ကို ကျေပွန်အောင် ဝင်စားခြင်း၌ ဉာဏ်မသက်ဝင်, မတတ်သိသော အထက်ဈာန်၏ အခြေခံဖြစ် သောခေတ်ကို မသိသော အချို့သော ရဟန်းသည် ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင် ။ ပ ။ ပထမဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေခြင်းငှာ မကျွမ်းကျင်မလိမ္မာပေ၊ ထိုရဟန်းသည် ထိုနိမိတ်ကို မမှီဝဲ, မပွားစေ, အကြိမ်များစွာ မပြုလုပ်၊ မြဲစွာတည်အောင် မဆောက်တည်၊ ထိုရဟန်းအား ငါသည် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ။ ပ ။ ဒုတိယဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေရလျှင် ကောင်းလေစွ ဟု ဤသို့သော အကြံအစည် ဖြစ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ။ ပ ။ ဒုတိယဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေရလျှင် ကောင်းလေစွ ဟု ဤသို့သော အကြံအစည် ဖြစ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် တာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင် ။ ပ ။ ပထမဈာန်ကိုပြည့်စုံစေ၍ နေရလျှင် ကောင်းလေစွ ဟု ဤသို့သော အကြံအစည် ဖြစ်ပြန်၏၊ ထိုရဟန်းသည် ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင် ။ ပ ။ ပထမဈာန်

၁၅၆ ဓမ္မဗျူဟာ

ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေခြင်း၄ာလည်း မစွမ်းနိုင်ပေ၊ ရဟန်းတို့ ဤရဟန်းကို ပထမဈာန် ဒူတိယ ဈာန်ဟူသော

ဈာန်နှစ်ပါးစုံမှ လျှောကျသူ, ဈာန်နှစ်ပါးစုံမှ ဆုတ်ယုတ်ဆုံးရုံးသူ ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။"

"အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – တောင်၌ များစွာကျက်စားလေ့ရှိသော မိုက်မဲသော မတတ်မသိသော ကျက်စားရာခေတ်ကို မသိသော မညီမညွတ်သည့်တောင်၌ လှည့်လည်ကျက်စားခြင်း၄ာ မကျွမ်းကျင် မလိမ္မာ သော ထိုနွားမ၏ဖြစ်ပုံကဲ့သို့ ပေတည်း။"

ထို့ကြောင့် ယောဂီသည် ပထမဈာန်၌သာလျှင် ငါးပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် နိုင်နင်းအောင် လေ့ကျင့်မှီဝဲ

သူ ဖြစ်ရာ၏။

# ဝသီဘော်ခေါ် နိုင်နင်းခြင်း ငါးပါး

အလိုအတိုင်းဖြစ်ခြင်း –ဝါ– နိုင်နင်းခြင်းဟူသော ဝသီတို့သည် အောက်ပါအတိုင်း ငါးပါးရှိ၏။

၁။ အာဝဇ္ဇနဝသိ

ပထမဈာန်ကို အလိုရှိရာအရပ်၌ အလိုရှိသောအချိန်၌ –ဝါ– အလိုရှိသောဈာန်အင်္ဂါကို အလိုရှိသလောက်

ကာလပတ်လုံး ဆင်ခြင်နိုင်မှု, ဆင်ခြင်ခြင်း၌ နှေးကွေးခြင်း မရှိမှုသည် အာဝဇ္ဇနဝသီ မည်၏။

ပထမဈာန်မှထ၍ ရှေးဦးစွာ ဝိတက်ကို ဆင်ခြင်သော ယောဂီအား ဘဝင်ကိုဖြတ်၍ ဖြစ်သော အာဝဇ္ဇန်း၏ အခြားမဲ့၌ ဝိတက်ကိုပင်လျှင် အာရုံပြုသော ဣန္ဒြေထက်သူအား ဇောလေးကြိမ်, ဣန္ဒြေမထက်လွန်းသူအား ဇောငါး ကြိမ် စောကုန်၏၊ ထိုဇောနောင်မှ ဘဝင်နှစ်ကြိမ်ဖြစ်၏၊ ထိုဘဝင်နောင်မှ တစ်ဖန် ဝိစာရကို အာရုံပြုသော အာဝဇ္ဇန်း ဖြစ်၏၊ ထိုနောင် (ဝိတက်ကို ဆင်ခြင်ရာ၌) ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းအတိုင်းပင်လျှင် ဇောတို့သည် စောကုန်၏၊ ဤသို့ ဈာန်အင်္ဂါငါးပါးတို့၌ အခြားအပြတ်မရှိဘဲ စိတ်ကိုပို့ခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်သောအခါ၌ ထိုယောဂီအား အာဝဇ္ဇနဝသိသည် ပြီးစီး၏။

ဘဝင်နှစ်ကြိမ်ခြား၍ ဇောလေးကြိမ်စောသော အာဝဇ္ဇနဝသီကို မြတ်စွာဘုရား၏ ရေမီးအစုံ စသော တန်ခိုး ပြာဋိဟာကို ပြရာ၌ ရအပ်၏၊ (ခေါင်ထိပ်သို့ ရောက်သောဝသီ ဖြစ်၏၊) (အရှင်သာရိပုတ္တရာ စသော) အခြားပုဂ္ဂိုလ်တို့ ၏လည်း ဤသို့သဘော ရှိသောအခါ၌ ရအပ်၏၊ ဘဝင်နှစ်ကြိမ်ခြား၍ ဇောလေးကြိမ်စောသော ဤအာဝဇ္ဇနဝသီထက်

ပို၍ လျင်မြန်သော အာဝဇ္ဇနဝသီ မည်သည် မရှိပေ။

၂။ သမာပဇ္ဇနဝသီ

ပထမဈာန်ကို အလိုရှိရာအရပ်၌ အလိုရှိသောအချိန်၌ လျင်မြန်စွာဝင်စားနိုင်မှုသည် သမာပ**ု့**နဝသီ မည်၏။ အရှင်မောဂ္ဂလာန်၏ နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်းကို ဆုံးမရာ၌ကဲ့သို့ လျင်မြန်စွာဝင်စားခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်ခြင်းသည် သမာပစ္စနဝသီ ဖြစ်၏။

၃။ အဓိဋ္ဌာနဝသီ

လက်ဖျောက်တစ်ချက်တီး အတိုင်းအရှည်ရှိသော စဏပတ်လုံးဖြစ်စေ၊ လက်ဖျောက်ဆယ်ချက်တီး အတိုင်း အရှည်ရှိသော စဏပတ်လုံးဖြစ်စေ ဈာန်ကိုထားခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်ခြင်းသည် အဓိဋ္ဌာနဝသီ မည်၏။

၄။ ဝုဋ္ဌာနဝသီ

လက်ဖျောက်တစ်ချက်တီးခန့်ဖြစ်စေ, ဆယ်ချက်တီးခန့်ဖြစ်စေ ဈာန်ဝင်စား၍ ဈာန်မှ လျင်မြန်စွာ ထခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်ခြင်းသည် ဝုဋ္ဌာနဝသီ မည်၏။

ထိုအဓိဋ္ဌာနဝသီ, ဝုဋ္ဌာနဝသီနှစ်ပါးကို ပြခြင်း၄ာ ဗုဒ္ဓရက္ခိတထေရ်၏ဝတ္ထုကို ပြဆိုသင့်ပေသည်။

ဗုဒ္ဓရက္စိတမထေရ်သည် ရဟန်းရှစ်ဝါ၌ အရှင်မဟိန္ဒမထေရ်တို့ဆင်းသက်ရာ သရက်ကုန်းတွင် မဟာရောဟဏ ဂုတ္တမထေရ်အား သူနာပြုစုရန် ကြလာသော တန်ခိုးရှင်ရဟန်းတော်သုံးသောင်းတို့၏ အလယ်၌ ထိုင်နေစဉ် မထေရ် အား ယာဂုကပ်သော နဂါးမင်းကို သုတ်ချီမည် ဟု ကောင်းကင်မှ ထိုးဆင်းလာသော ဂဠုန်မင်းကိုမြင်လျှင် ချက်ချင်း ပင် တောင်ကိုဖန်ဆင်း၍ နဂါးမင်းကို လက်မောင်း၌ကိုင်လျက် ထိုဖန်ဆင်းထားသော တောင်ခေါင်းသို့ ဝင်လေ၏၊ ဂဠုန်မင်းသည် တောင်၌ ခိုက်မိ၍ ပြန်ပြေးလေ၏၊ မဟာရောဟဏဂုတ္တမထေရ်က "ငါ့ရှင်တို့ – အကယ်၍သာ ဗုဒ္ဓရက္ခိတ မရှိလျှင် ငါတို့အားလုံးပင် အကဲ့ရဲ့ခံကြရပေတော့မည်" ဟု မိန့်ဆိုလေ၏။

၅။ ပစ္စဝေက္ခဏာဝသီ

ပစ္စဝေက္ခဏာဝသီကိုကား အာဝဇ္ဇနဝသီဖြင့်ပင်လျှင် ဆိုအပ်ပြီးဖြစ်လေပြီ၊ ထိုအာဝဇ္ဇနဝသီမှာ အာဝဇ္ဇန်း၏ အခြားမဲ့၌ ဖြစ်သောဇောတို့သည် ရှဆင်ခြင်တတ်သော ပစ္စဝေက္ခဏာဇောတို့ပင်တည်း။

ပထမဈာန်ကို ပြဆိုချက် ဤတွင်ပြီး၏။

### ခုတိယဈာန်ကို ပြဆိုချက်

ဝသီငါးပါး၌ နိုင်နင်းအောင် လေ့လာမှီဝဲပြီးသော ယောဂီသည် ကျေပွန်အောင် ဝင်စားထားသော ပထမ ဈာန်မှထ၍ "ဤပထမဈာန်သမာပတ်သည် နီဝရဏဟူသော ရန်သူနှင့် နီးကပ်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း, "ဝိတက် ဝိစာရတို့ ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါအားနည်း၏" ဟူ၍လည်းကောင်း ဆင်ခြင်လျက် ထိုပထမဈာန်၌ အပြစ်ကို မြင်လျှင် ဒုတိယဈာန်ကို "ငြိမ်သက်သောတရား"ဟု နှလုံးသွင်းလျက် ပထမဈာန်၌ နှစ်သက်တွယ်တာ ခြင်းကို ကုန်ခန်းစေ၍ ဒုတိယဈာန်ကို ရခြင်း၄ာ ဘာဝနာအားထုတ်ခြင်းကို ပြုအပ်၏။

ထိုသို့ အားထုတ်လျက် ပထမဈာန်မှထ၍ သတိရလျက်, သမ္မဇဉ်ခေါ်ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံလျက်, ဈာန် အင်္ဂါတို့ကို ဆင်ခြင်သော ထိုယောဂီအား ဝိတက် ဝိစာရတို့သည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအားဖြင့် ထင်ကုန်၏၊ ပီတိ နှင့် သုခသည်လည်းကောင်း, ဧကဂ္ဂတာသည်လည်းကောင်း ငြိမ်သက်သောအားဖြင့် ထင်လာ၏၊ ထိုသို့ ထင်လာသော အခါ၌ ယောဂီသည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအင်္ဂါကို ပယ်ခြင်းငှာလည်းကောင်း, ငြိမ်သက်သောအင်္ဂါကို ရခြင်းငှာ လည်းကောင်း ထိုပထဝီကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပင်လျှင် "မြေ မြေ" ဟု အဖန်ဖန် အထပ်ထပ် နှလုံးသွင်းအပ်၏။

ထိုသို့ နှလုံးသွင်းနေစဉ် "ယခုအခါ ဒုတိယဈာန် ဖြစ်ပေါ် တော့မည်" ဟု ဆိုသင့်သော ဧာဝါရ၌ ဘဝင်ကို ဖြတ်၍ ထိုပထဝီကသိုဏ်းနိမိတ်ကိုပင် အာရုံပြုလျက် မနောဒွါရာဝဇ္ဇန်းဖြစ်၏၊ ထို့နောင်မှ ထိုပထဝီကသိုဏ်းအာရုံ၌ ပင်လျှင် ဧာလေးကြိမ် ငါးကြိမ် စောကုန်၏၊ ယင်းဧာလေးကြိမ် ငါးကြိမ်တို့၏အဆုံး၌ တစ်ခုသော စတုတ္ထ သို့မဟုတ် ပဉ္စမဧာသည် ရူပါဝစရဒုတိယဈာန်ဧာ ပေတည်း၊ ကြွင်းသောသုံးကြိမ်လေးကြိမ်သောဧာတို့သည် ပရိုကံ ဥပစာ အနုလုံ ဂေါတြဘူ – ဟူသော ကာမာဝစရဇောတို့ ပေတည်း၊ ဤကား ဒုတိယဈာန်ကို ရပုံအစဉ်ပေတည်း။

#### ခဲ့ဘိယဈာနကထာ အဖွင့် (ခဲ့တိယဈာန်ကို ပြသောစကားအဖွင့်)

#### ပါဠိတော်

ဧသ ဝိတက္ကဝိစာရာနံ ဝူပသမာ အရွုတ္တံ သမ္ပသာဒနံ စေတသော ဧကောဒိဘာဝံ အဝိတက္ကံ အဝိစာရံ သမာဓိဇံ ပီတိသုခံ ဒုတိယံ ဈာနံ ဥပသမွစ္န္ ဝိဟရတိ။

### ပြန်မာပြန်

ယောဂီသည် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့်, အရ္ဈတ္တမိမိသန္တာန်၌ဖြစ်သော, သမ္မသာဒနကြည်လင် သော၊ တစ်နည်း စိတ်ကို ကြည်လင်စေတတ်သော, စိတ်၏ ဧကောဒိမည်သော သမာဓိကို ပွားစေတတ်သော, ဝိတက် မရှိ ဝိစာရမရှိသော, ပထမဈာန်သမာဓိကြောင့်ဖြစ်သော, ပီတိသုခရှိသော, ဒုတိယဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏။

ဤသို့နေသောယောဂီသည် အင်္ဂါနှစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍, အင်္ဂါသုံးပါးနှင့်ပြည့်စုံသော, ကောင်းခြင်းသုံးပါး နှင့်လည်းပြည့်စုံသော, လက္ခဏာဆယ်ပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံသော, ပထဝီကသိုဏ်းကို အာရုံပြုသော ဒုတိယဈာန်ကို ရ၏။

### ၁။ "ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့်" ဟူသည်မှာ

ဝိတက်နှင့် ဝိစာရဟူသော ဤနှစ်ပါးတို့၏ငြိမ်းခြင်းကြောင့်, ဤနှစ်ပါးတို့ကိုလွန်မြောက်ခြင်းကြောင့်, ဒုတိယ ဈာန်ခဏ၌ ထင်ရှားမဖြစ်ခြင်းကြောင့် ဟု ဆိုလို၏။

"ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့်" ဟု ဟောတော်မူခြင်းအကြောင်း

ပထမဈာန်၌ဖြစ်သော ဖဿစသော တရားတို့က တစ်ပါးတခြားတို့သာလျှင် ဖြစ်၍ ဤဒုတိယဈာန်၌ဖြစ်သော ဖဿစသော တရားတို့က တစ်ပါးတခြားတို့သာလျှင် ဖြစ်သောကြောင့် ပထမဈာန်၌ ဖြစ်သောတရားအားလုံးတို့ပင် ထိုဒုတိယဈာန်၌ မရှိကြပေ၊ ထိုသို့ပင် မရှိကြငြားသော်လည်း ရုန့်ရင်း ရုန့်ရင်းသော အင်္ဂါကို လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့် သာ ပထမဈာန်မှ တခြားဖြစ်သော ဒုတိယဈာန်ကိုရပေသည် ဟု ပြတော်မူခြင်းငှာ "ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်း ကြောင့်" ဟု ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

## ၂။ "အရွှတ္တံ = မိမိသန္တာနို၌ ဖြစ်သော" ဟူသော စကား၌

နိယကစ္ဈတ္တကို အလိုရိုအပ်၏၊ ဝိဘင်းကျမ်း၌ကား 'အစ္ဈတ္တံ ပစ္စတ္တံ့' ဟူ၍ ဤမျှကိုသာ ဟောတော်မူအပ်၏၊ ယင်းသို့ နိယကစ္ဈတ္တကိုသာ အလိုရိုအပ်သောကြောင့် 'မိမိသန္တာန်၌ ဖြစ်သော' ဟူသောအနက်ကို ဤအစ္ဈတ္တပုဒ်၌ အလို ရိုအပ်ပေသည်။

ဓမ္မဗျူဟာ ၁၅၈

### ၃။ "သမ္မသာဒနဲ – ကြည်လင်သည်, ကြည်လင်စေသည် " ဟူသော ပုဒ်၌

'သမ္ပသာဒန — ကြည်လင်စေတတ်သောတရား' အရ သဒ္ဓါကို ယူအပ်၏၊ သို့သော် သဒ္ဓါနှင့်ယှဉ်သောကြောင့် ဈာန်ကိုလည်း သမ္မသာဒန္ ဟု ဆိုအပ်၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ ညိုသောအဆင်းနှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့် အဝတ်ကို

အဝတ်ညို ဟု ဆိုရသကဲ့သို့ပင်တည်း။

တစ်နည်း – ဈာန်သည် သဒ္ဓါနှင့် ပြည့်စုံစေသောကြောင့်လည်းကောင်း, တုန်လှုပ်ချောက်ချားတတ်သော ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေသောကြောင့်လည်းကောင်း စိတ်ကို ကြည်လင်စေတတ်၏၊ ထို့ကြောင့်လည်း ဈာန်ကို သမ္မသာဒန ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

### ၄။ "ခေတသော ဧကောဓိဘာဝံ" ဟူသော စကားရပ်၌ -

ဧကောဒိ မည်ပုံ

(ဝိတက် ဝိစာရတို့က မလွှမ်းမိုး မနှိပ်စက်သောကြောင့်) မြတ်သည်ဖြစ်၍ တက်တတ်သောကြောင့် ဧကောဒိ–

မည်၏။ (မှန်ပေ၏ – လောက၌ မြတ်သောသဘောကိုလည်း ဧကော ဟု ဆို၏။ )

တစ်နည်းဖွင့်ပြရလျှင် ဝိတက် ဝိစာရကင်းခြင်းကြောင့် အဖော်မမှီး တစ်ဦးတည်း တက်တတ်၏၊ ဤအကြောင်း

ကြောင့်လည်း ဧကော ဟု ဆိုသင့်၏။

သောအနက်သဘောကြောင့် ဧက–မည်သောတရားသည် ယှဉ်ဖက်တရားတို့ကို ထကြွဖြစ်ပေါ် စေတတ်သော ကြောင့် ဥဒိ လည်း မည်၏၊ ဤအကြောင်းနှစ်ပါးကြောင့် ဧကောဒိ မည်၏။

ဤဧကောဒိ-ဟူသော အမည်သည် သမာဓိ၏အမည်ပေတည်း၊ ဤသို့ ဧကောဒိ မည်သော သမာဓိကို ပွားစေ

တတ်သောကြောင့် ဒုတိယဈာန်သည် ဧကောဒိဘာဝ မည်၏။

ထိုကောဒိသည် စိတ်၏ ဧကောဒိသာတည်း၊ တိတ္ထိတို့ကြံဆအပ်သော သတ္တနှင့် ဧဝ၏ ဧကောဒိ မဟုတ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ဒုတိယဈာန်ကို "စေတသော ဧကောဒိဘာဝံ" ဟု ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

# ဒုတိယဈာန်ကိုသာလျှင် "သမ္မသာဒနံ စေတသော ဧကောဒိဘာဝံ" ဟု ဟောတော်မူခြင်း

သဒ္ဒါသည်လည်းကောင်း, ဧကောဒိမည်သော သမာဓိသည်လည်းကောင်း ပထမဈာန်၌လည်း ရှိ **മോ**3 മോ သည် မဟုတ်ပါလော၊ သို့ပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် ဤဒုတိယဈာန်ကို သာလျှင် "သမ္မသာဒနံ စေတသော ဧကောဒိ ဘာဝံ" ဟု ဟောတော်မူပါသနည်း?

အဖြေကား -

ပထမဈာန်သည် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ လှုပ်ချောက်ချားခြင်းကြောင့် လှိုင်းတံပိုးတို့ဖြင့် ရောပြွမ်းသောရေကဲ့သို့ ကောင်းစွာ မကြည်လင်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ပထမဈာန်၌ သဒ္ဓါရှိသော်လည်း "သမ္မသာဒနံ" ဟု ဟောတော် မမူပေ၊ ထိုမှ တစ်ပါး ကောင်းစွာမကြည်သောကြောင့်ပင် ထိုပထမဈာနိ၌ သမာဓိသည်လည်း ကောင်းစွာမထင်ရှားပေ၊ ထို့ကြောင့် "ဧကောဒိဘာဝံ" ဟူ၍လည်း ဟောတော် မမူပေ။

ဒုတိယဈာန်၌ကား ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ နှောင့်ယှက်ခြင်း မရှိသောကြောင့် အခွင့်ရသည်ဖြစ်၍ သဒ္ဓါသည် အားကောင်း၏၊ အားကြီးသောသဒ္ဓါ ဟူသော အဖော်ကိုရခြင်းကြောင့်ပင်လျှင် သမာဓိသည်လည်း ထင်ရှား၏၊

ထို့ကြောင့် ဒုတိယဈာန်ကိုသာလျှင် "သမ္ဗသာဒနံ စေတသော ဧကောဒိဘာဝံ" ဟု ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်သည်။

ဝိဘင်းကျမ်း၌ကား "သဒ္ဓါသည်, ယုံကြည်ခြင်းသည်, သက်ဝင်ယုံကြည်ခြင်းသည်, အလွန်ကြည်လင်ခြင်း သည် 'သမ္မသာဒန ' မည်၏ ၊ စိတ်၏ တည်ခြင်းသည်။ ပ ။ ကောင်းစွာထားခြင်းသည် 'စေတသော ဧကောဒိဘာဝ မည် ၏ " ဟု ဤမျှသာလျှင် ဟောတော်မူအပ်၏ ၊ ဤသို့ဟောတော်မူအပ်သော ထိုဝိဘင်းပါဠိစကားနှင့် သဒ္ဓါနှင့်ယှဉ်ခြင်း ကြောင့် စသော ဤအနက်အဖွင့်သည် ဤအခြင်းအရာဖြင့် မဆန့်ကျင်, နှီးလည်း နှီးနောမိ၏, ညီလည်း ညီ၏။

### ၅။ "အဝိတက္တံ အဝိခာရံ = ဝိတက်မရှိ ဝိခာရမရှိသော" ဟူသည်

"အဝိတက္ကံ အဝိစာရံ = ဝိတက်မရှိ ဝိစာရမရှိသော" ဟူသည် ဘာဝနာဖြင့် ပယ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် ထိုဈာန်၌

ဝိတက် မရှိ၊ ထို့ကြောင့် ထိုဈာန်သည် အဝိတက္က မည်၏၊ ဤနည်းဖြင့်ပင်လျှင် အဝိစာရ မည်၏။

ဝိဘင်းကျမ်း၌လည်း "ဤသို့လျှင် ဝိတက်သည်လည်းကောင်း, ဝိစာရသည်လည်းကောင်း ငြိမ်းကုန်၏၊ ငြိမ်းစေအပ်ကုန်၏၊ အထူးသဖြင့် ငြိမ်းကုန်၏၊ ချုပ်ခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏၊ အထူးသဖြင့် ချုပ်ခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏၊ ပျက်ခြင်းသို့ ရောက်စေအပ်ကုန်၏၊ အထူးသဖြင့် ပျက်ခြင်းသို့ ရောက်စေအပ်ကုန်၏၊ ခြောက်သွေ့စေအပ်ကုန်၏၊ အထူးသဖြင့် ခြောက်သွေ့စေအပ်ကုန်၏၊ အစွမ်းမျှ မကျန်ရအောင် ကင်းသည်ကို ပြုအပ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထို ဒုတိယဈာန်ကို "အဝိတက္က အဝိစာရံ–ဝိတက်မရှိ ဝိစာရမရှိသော ဟု ဆိုအပ်၏" ဟူ၍ ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

### 'ဝိတက်မရှိ ဝိစာရမရှိသော' ဟု တစ်ဖန် ဟောတော်မူခြင်း

စောဒနာ – "ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့်" ဟူသော ဤစကားဖြင့် ဝိတက် ဝိစာရမရှိခြင်း ဟူသောအနက် သည် ပြီးစီးသည် မဟုတ်ပါလော၊ သို့ဖြစ်ပါလျက် အဘယ်ကြောင့် 'ဝိတက်မရှိ ဝိစာရမရှိသော' ဟု တစ်ဖန် ဟောတော်မူပြန်ပါသနည်း?

အဖြေမှာ –

ဤစောဒကဆရာဆိုသော စကားသည် ဤသို့ဆိုသည့်အတိုင်း မှန်ပေ၏၊ ဝိတက် ဝိစာရ မရှိခြင်း ဟူသော ဤအနက်သည် ပြီးစီးသည်သာတည်း၊ သို့ရာတွင် ဝိတက်ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့် 'ဟူသောစကားသည် ဝိတက် ဝိစာရ မရှိခြင်းမျှ 'ဟူသော အနက်ကိုသာ ပြသည် မဟုတ်ပေ၊ ရုန့်ရင်း ရုန့်ရင်းသော အင်္ဂါကို လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့် ပထမဈာန်မှ တခြားဖြစ်သော ဒုတိယဈာန် စသည်တို့ကို ရပေသည် – ဟု ပြတော်မူခြင်း၄၁ ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်း ခြင်းကြောင့် ဟု ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်၏။

တစ်နည်းပြရလျှင် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ဒုတိယဈာန်သည် ကြည်လင်၏ ၊ နီဝရဏကိလေသာ ဟူသော နောက်ကျူခြင်း၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ကြည်လင်သည် မဟုတ်ပေ၊ ထို့ပြင် ဝိတက် ဝိစာရတို့ ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ဒုတိယဈာန်၌ မြတ်သောသမာဓိကို ပွားစေတတ်၏ ၊ ဥပစာရဈာန်ကဲ့သို့ နီဝရဏတို့ကိုပယ်ခြင်းကြောင့် မြတ်သော သမာဓိကို ပွားစေသည် မဟုတ်ပေ၊ ပထမဈာန်ကဲ့သို့ အင်္ဂါထင်ရှားဖြစ်ခြင်းကြောင့် မြတ်သောသမာဓိကို ပွားစေသည် လည်း မဟုတ်ပေ၊ ဤသို့လျှင် "ဝိတက္က ဝိစာရာနံ ဝူပသမာ = ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းခြင်းကြောင့်" ဟူသော ဤ စကားသည် ကြည်လင်စေခြင်း(သမ္မသာဒန)နှင့် မြတ်သောသမာဓိကို ပွားစေခြင်း(ဧကောဒိဘာဝ)တို့၏ အကြောင်းဖြစ် သည်ကို ဖေါ်ပြု၏ ။

ထို့ပြင် ဒုတိယဈာန်သည် ဝိတက်ဝိစာရတို့၏ငြိမ်းခြင်းကြောင့် ဝိတက်လည်း မရှိ, ဝိစာရလည်း မရှိခြင်း ဖြစ် ၏၊ တတိယဈာန် စတုတ္ထဈာန်တို့ကဲ့သို့လည်းကောင်း, စက္ခုဝိညာဏ်စသည်တို့ကဲ့သို့လည်းကောင်း ပင်ကိုသဘော အားဖြင့်ပင် မရှိခြင်းကြောင့် ဝိတက်လည်း မရှိ, ဝိစာရလည်း မရှိခြင်း မဟုတ်ပေ၊ ဤသို့ ဤ ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ ဝူပသမာ ဟူသော စကားသည် ဝိတက်ဝိစာရ မရှိခြင်း၏အကြောင်းကိုလည်း ပြတတ်၏၊ ဝိတက်ဝိစာရ မရှိခြင်းမျှကို သာ ပြသည် မဟုတ်ပေ။

"အဝိတက္ကံ အဝိစာရံ" ဟူသော ဤစကားသည်ကား ဝိတက်ဝိစာရ မရှိခြင်းမျှကိုသာ ပြတတ်၏၊ <mark>ထို့ကြောင့်</mark> "ဝိတက္က ဝိစာရာနံ ဝူပသမှာ"ဟူသော ရှေ့စကားကို ဆိုပြီးသော်လည်း 'အဝိတက္ကံ အဝိစာရံ' ဟူသော နောက်စကားကို

ဆိုသင့်သည်သာလျှင်တည်း။

### ၆။ 'သမာဓိဇံ – သမာဓိကြောင့် ဖြစ်သော' ဟူသည်

်ယှဉ်ဖက်သမာဓိကြောင့် ဖြစ်သောဈာန် 'ဟူသောအနက်ကို ဆိုလို၏။

'ယှဉ်ဖက်သမာဓိကြောင့် ဖြစ်သည်' ဟူသောစကားရပ်၌ – ပထမဈာန်သည်လည်း ယှဉ်ဖက်သမာဓိကြောင့် ဖြစ်သည်ပင် မှန်သော်လည်း ဤဒုတိယဈာန်သမာဓိကိုသာလျှင် ဝိတက်ဝိစာရတို့၏ လှုပ်ချောက်ချားခြင်း ကင်းသဖြင့် အလွန်လျှင်လှုပ်ခြင်း မရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း, အလွန်ကြည်လင်သောကြောင့်လည်းကောင်း သမာဓိ ဟု ဆို ထိုက်ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် ဒုတိယဈာန်၏ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ချီးမွမ်းခြင်းငှာ ဤဒုတိယဈာန်ကို သာလျှင် "သမာဓိစံ = သမာဓိကြောင့်ဖြစ်သော" ဟု ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

#### ၇။ "ဤသို့နေသော ယောဂီသည် အင်္ဂါနှစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍ ။ ပ ။ ပထဝီကသို့၏းကို အာရုံပြုသော ခုတိယဈာန်ကို ရ၏" ဟူသော ပုခ်အဖွင့်

ဒုတိယမည်ပုံ

- ှ – ရေတွက်ခြင်းအစဉ်အားဖြင့် နှစ်ခုမြောက်ဖြစ်သောကြောင့် ဒုတိယ မည်၏။
- ဤဈာန်ကို နှစ်ကြိမ်မြောက် ဝင်စားစေအပ်သောကြောင့်လည်း ဒုတိယ မည်၏ ။

၁၆ဝ ဓမ္မဗျူဟာ

ပယ်အပ်သော အင်္ဂါနှစ်ပါး

"အင်္ဂါနှစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍ အင်္ဂါသုံးပါးနှင့် ပြည့်စုံသော" ဟူသောစကား၌ ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို

ပယ်ခြင်းအားဖြင့် အင်္ဂါနှစ်ပါးပယ်ပြီးဖြစ်ပုံကို သိအပ်ပေသည်။

ပထမဈာန်၏ ဥပစာခဏ၌ နီဝရဏတို့ကို ပယ်အပ်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဒုတိယဈာန်၏ ဥပစာခဏ၌ ဝိတက်ဝိစာရတို့ကို ပယ်အပ်သည်ကား မဟုတ်ကုန်၊ စင်စစ်သော်ကား ဤဒုတိယဈာန်သည် အပ္ပနာခဏ၌သာလျှင် ထို ဝိတက်ဝိစာရတို့နှင့် ကင်း၍ ဖြစ်ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် ထိုဝိတက်ဝိစာရတို့ကို ဤဒုတိယဈာန်၏ "ပယ်အင်္ဂါတို့" ဟု ဆို ခြင်း ဖြစ်၏။

ပြည့်စုံသော အင်္ဂါသုံးပါး

ပီတိ သုခ စိတ္တေကဂ္ဂတာ ဟူသော ဤသုံးပါးတို့၏ ဖြစ်ခြင်းအားဖြင့် အင်္ဂါသုံးပါးနှင့် ပြည့်စုံပုံကို သိအပ်ပေ

သည်။

ထို့ကြောင့် ဝိဘင်းကျမ်း၌ "ကြည်လင်ခြင်းသမ္မသာဒနသည်, ပီတိသည်, သုခသည်, စိတ္တေကဂ္ဂတာသည် ဈာန်မည်၏" ဟူသော စကားကိုဟောခြင်းသည် အခြံအရံနှင့်တကွဖြစ်သော ဈာန်ကိုပြခြင်း၄ာ ပရိယာယ်အားဖြင့် ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်၊ စင်စစ်သော်ကား သမ္မသာဒနကိုချန်ထား၍ မုချအားဖြင့် စူးစူးစိုက်စိုက်ရှုခြင်းလက္ခဏာ သို့ ရောက်သောအင်္ဂါတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဤဈာန်သည် အင်္ဂါသုံးပါးသာ ရှိပေသည်။

ဒုတိယဈာန်ကို ပြဆိုချက် ဤတွင်ပြီး၏။

### တတိယဈာန်ကို ပြဆိုချက်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဒုတိယဈာန်၌လည်း ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ငါးပါးသောအခြင်းအရာတို့ဖြင့် နိုင်နင်း အောင် လေ့လာမှီဝဲပြီးသည် ဖြစ်၍ ကျေပွန်အောင် ဝင်စားထားသော ဒုတိယဈာန်မှထ၍ "ဤဒုတိယဈာန်သမာပတ် သည် ဝိတက်ဝိစာရဟူသော ရန်သူနှင့် နီးကပ်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း၊ "ထိုဒုတိယဈာန်၌ စိတ်၏ပေါ် လွင်သည့် သဘော ဖြစ်သော –ဝါ– တစ်မျိုးတစ်မည်ဖြစ်၍ တက်ကြခြင်းသဘောဖြစ်သော ပီတိ၏ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းခြင်းကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါ အားနည်း၏" ဟူ၍လည်းကောင်း ဆင်ခြင်လျက် ထိုဒုတိယဈာန်၌ နှစ်သက်တွယ်တာခြင်းကို ကုန်ခန်းစေ၍ တတိယ ဈာန်ကို ရခြင်းငှာ ဘာဝနာအားထုတ်ခြင်းကို ပြုအပ်၏။

ထိုသို့အားထုတ်လျှင် ဒုတိယဈာန်မှထ၍ သတိရလျက်, သမ္ပဧဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့်ပြည့်စုံလျက်, ဈာန် အင်္ဂါတို့ကို ဆင်ခြင်သော ထိုယောဂီအား ပီတိသည် ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအားဖြင့် ထင်လာ၏၊ သုခသည် လည်းကောင်း, ဧကဂ္ဂတာသည်လည်းကောင်း ငြိမ်သက်သောအားဖြင့် ထင်လာ၏၊ ထိုသို့ ထင်လာသောအခါ၌ ယောဂီ သည် ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအင်္ဂါကို ပယ်ခြင်းငှာလည်းကောင်း, ငြိမ်သက်သောအင်္ဂါကို ရခြင်းငှာလည်းကောင်း ထို

ပထဝီကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပင်လျှင် "မြေ မြေ" ဟု အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် နှလုံးသွင်းအပ်၏။

ထိုသို့ နှလုံးသွင်းနေစဉ် "ယခုအခါ၌ တတိယဈာန် ဖြစ်ပေါ်တော့မည်" ဟု ဆိုသင့်သော ဧောဝါရ၌ ဘဝင်ကို ဖြတ်၍ ထိုပထဝီကသိုဏ်းနိမိတ်ကိုပင် အာရုံပြု၍ မနောဒွါရာဝဇ္ဇန်း ဖြစ်၏၊ ထို့နောင်မှ ထိုပထဝီကသိုဏ်းအာရံ၌ပင် လျှင် ဧောလေးကြိမ် ငါးကြိမ် စောကုန်၏၊ ယင်းဧောလေးကြိမ် ငါးကြိမ်တို့၏အဆုံး၌ တစ်ခုသော စတုတ္ထ သို့မဟုတ် ပဉ္စမဧောသည် ရူပါဝစရတတိယဈာန်ဧောပေတည်း၊ ကြွင်းသော သုံးကြိမ် လေးကြိမ်သောဧောတို့သည် ပရိကံ ဥပစာ အနုလုံ ဂေါတြဘူ – ဟု ဆိုအပ်သော ကာမာဝစရဧောတို့ပေတည်း၊ ဤကား တတိယဈာန်ကို ရပုံအစဉ်ပေတည်း။

#### တတိယဈာနကထာ အဖွင့် (တတိယဈာန်ကို ပြသောစကားအဖွင့်)

#### ပါဠိတော်

ဧသ ပီတိယာ စ ဝိရာဂါ ဥပေက္ခကော စ ဝိဟရတိ သတော စ သမ္ပဇာနော သုခဉ္စ ကာယေန ပဋိသံဝေဒေတိ ယံ တံ အရိယာ အာစိက္ခန္တိ ဥပေက္ခကော သတိမာ သုခဝိဟာရီတိ တတိယံ ဈာနံ ဥပသမ္ပဇ္ဇ ဝိဟရတိ။

#### ပြန်မာပြန်

ယောဂီသည် ပီတိကို စက်ဆုပ်ခြင်း(ငြိမ်းစေခြင်း)ကြောင့် – တစ်နည်း– ပီတိကို လွန်မြောက်ခြင်း, ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်းကြောင့်, လျစ်လျူရှုသည်ဖြစ်၍ သတိရှိလျက် သမ္ပစဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံလျက် နေ ၏၊ ကာယိကသုခ စေတသိကသုခကို ရူပကာယ နာမကာယဖြင့် ခံစား၏၊ တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံသော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို ယင်းတတိယဈာန်ကြောင့် ဘုရားအစရှိသော အရိယာအရှင်မြတ်တို့သည် လျစ်လျူရှုသူ, သတိရှိသူ, ချမ်းသာစွာနေလေ့ ရှိသူ–ဟု ပြောဆိုကြ၏၊ ထိုသို့ပြောဆိုရခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော ထိုတတိယဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏။

ဤသို့နေသောယောဂီသည် အင်္ဂါတစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍, အင်္ဂါနှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော, ကောင်းခြင်း သုံးပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံသော, လက္ခဏာဆယ်ပါးနှင့်လည်း ပြည့်စုံသော, ပထဝီကသိုဏ်းကိုအာရုံပြုသော တတိယ

စျာန်ကို ရ၏။

## ၁။ "ပီတိယာ ၈ ဝိရာဂါ = ပီတိကို စက်ဆုပ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း' ဟူရာ၌

ပီတိကို စက်ဆုပ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း, လွန်မြောက်ခြင်းသည်လည်းကောင်း ဝိရာဂါ = စက်<mark>ဆုပ်ခြင်း ဖြစ်</mark> ပေသည်။

စ–သဒ္ဒါ

ပီတိယာနှင့် ဝိရာဂါ နှစ်ပုဒ်တို့၏ အကြား၌ စ–သဒ္ဒါသည် ပေါင်းခြင်း အနက်ရှိ၏၊ ထို စ–သဒ္ဒါသည်

ပီတိကို ငြိမ်းစေခြင်းကိုမူလည်း ပေါင်း၏, ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်းကိုမူလည်း ပေါင်း၏။

ထိုပေါင်းပုံနှစ်မျိုးတို့တွင် ပီတိကို ငြိမ်းစေခြင်းကိုသာလျှင် ပေါင်းသောအခါ၌ "ပီတိကို စက်ဆုပ်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း၊ ပီတိကိုငြိမ်းစေခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း' ဟု ဤသို့ စကားယှဉ်စပ်ခြင်းကို သိအပ်ပေသည်၊ ဤစကား ယှဉ်စပ်ပုံ၌ ဝိရာဂ–သဒ္ဒါသည် စက်ဆုပ်ခြင်းအနက် ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် "ပီတိကို စက်ဆုပ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, ငြိမ်းစေခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း" ဟူသော အနက်ကို မှတ်အပ်သည်။

ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်းကို ပေါင်းသောအခါ၌ "ပီတိကို လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ သည်မျှသာမကသေး ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း" ဟု ဤသို့ စကားယှဉ်စပ်ခြင်းကို သိ အပ်ပေသည်၊ ဤစကားယှဉ်စပ်ပုံ၌ ဝိရာဂ–သဒ္ဒါသည် လွန်မြောက်ခြင်းအနက် ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် "ပီတိကိုလွန်မြောက် ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း" ဟူသောအနက်ကို မှတ်အပ်သည်။

ဝိတက် ဝိစာရတို့သည် ဒုတိယဈာန်၌ပင်လျှင် ငြိမ်းခဲ့ပြီး ဖြစ်ပါလျက် တတိယဈာန်၌ စ–သဒ္ဒါဖြင့် ပေါင်းစည်း၍ တစ်ဖန်ထပ်၍ ဆိုရခြင်းအကြောင်း

ဝိတက် ဝိစာရတို့သည် ဒုတိယဈာန်၌ပင်လျှင် ငြိမ်းခဲ့စေကာမူ တတိယဈာန်၌ လမ်းကြောင်းကိုပြခြင်းငှာ လည်းကောင်း၊ တတိယဈာန်၏ဂုဏ်ကို ချီးမွမ်းခြင်းငှာလည်းကောင်း "ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်းကြောင့်"ဟူ သောစကားကို ပေါင်းစည်း၍ တစ်ဖန်ထပ်၍ ဆိုခြင်း ဖြစ်သည်။

မှန်ပေ၏ – "ဝိတက် ဝိစာရတို့ကိုငြိမ်းစေခြင်းကြောင့် ဟု ဆိုလျှင် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ငြိမ်းခြင်းသည် ဤ

တတိယဈာန်၏ လမ်းကြောင်း စင်စစ်ဖြစ်ပေသည်" – ဟူသောသဘောသည် ပေါ်လွင်ထင်ရှား၏။

ဥပမာပြရလျှင် – တတိယအရိယမဂ်၌ ပယ်အပ်သည် မဟုတ်ကြငြားသော်လည်း သက္ကာယဒိဋ္ဌိ စသည်တို့ကို "ဩရမ္ဘာဂိယသံယောဇဉ်ငါးပါးတို့ကို ပယ်ခြင်းကြောင့်" ဟူ၍ ဤသို့ဟောတော်မူလျှင် ထိုတတိယအရိယမဂ်ကို ချီးမွမ်း ရာ ရောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ထိုတတိယအရိယမဂ်ကို ရခြင်း၄ာ အားထုတ်သောသူတို့၏ အားတက်သရော အားထုတ်ခြင်းကို ဖြစ်စေသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဤအတူပင် ဤတတိယဈာန်၌ ငြိမ်းသည်မဟုတ်ကြငြားသော်လည်း ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ငြိမ်းခြင်းကို ဤ၌ဆိုလျှင် တတိယဈာန်၏ဂုဏ်ကို ချီးမွမ်းရာ ရောက်ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ငြိမ်းစေခြင်းကြောင့် ဟူသောစကားကို စ–သဒ္ဒါဖြင့် ပေါင်းစည်း၍ တစ်ဖန်ထပ်၍ ဆိုရခြင်း ဖြစ်သည်။

### ၂။ "ဥပေက္ခကော စ ဝိဟရတိ = လျှစ်လျှူရှုလျှက်လည်း နေ၏"–ဟူသောစကား၌

ဉပေက္ခွာမည်ပုံ အသင့်အားဖြင့် ရှတတ်သောကြောင့် ဥပေက္ခာ မည်၏၊ အညီအမျှ ရှတတ်၏, သုခ ဒုက္ခတို့တွင် တစ်ဘက် ဘက်၌ မကျဘဲ ရှတတ်၏ –ဟု ဆိုလို၏။

လျစ်လျူရသောသူ (ညစ်ညူးကြောင်း သံကိလေသကင်းသဖြင့်) သန့်ရှင်းသော, (မဟဂ္ဂုတ်အဖြစ်သို့ရောက်သဖြင့်) ကြီးကျယ် ပြန့်ပြောသော, (ပီတိကင်းသဖြင့်) မြဲမြံခိုင်ခံ့တည်တံ့သောအားအစွမ်းသို့ ရောက်သော ဥပေက္ခာနှင့် ပြည့်စုံသောကြောင့် တတိယဈာန်နှင့်ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်ကို "လျစ်လျူရှုသောသူ" ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

#### ဥပေက္မွာ ၁၀–ပါး

ဉပေက္ခာသည် ဆဋ္ဌင်္ဂပေက္ခာ၊ ဗြဟ္မဝိဟာရပေက္ခာ၊ ဗောဇ္ဈင်္ဂပေက္ခာ၊ ဝီရိယုပေက္ခာ၊ သင်္ခါရပေက္ခာ၊ ဝေဒနုပေက္ခာ၊ ဝိပဿနုပေက္ခာ၊ တတြမစ္ဈတ္တုပေက္ခာ၊ ဈာနုပေက္ခာ၊ ပါရိသုဒ္ဓုပေက္ခာ ဟု ဆယ်ပါးအပြားရှိ၏။

(၁) ဆဠင်္ဂပေက္ခာ

"ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် မျက်စိဖြင့် အဆင်းကိုမြင်လျှင် ဝမ်းမြောက်မှုလည်း မဖြစ်, စိတ်မချမ်းသာမှုလည်း မဖြစ်, အမှတ်ရကာ မှန်စွာအပြားအားဖြင့် သိသည်ဖြစ်၍ လျစ်လျူရှုလျက် နေ၏ "ဟူ၍ လာ သော ရဟန္တာ၏ ဒွါရခြောက်ပါးတို့၌ ကောင်း,မကောင်းသော အာရံခြောက်ပါးတွင် တစ်ပါးပါး ထင်လာလျှင် ထက်ဝန်းကျင် (ကိလေသာမှ)စင်ကြယ်ခြင်းဟူသော ပကတိသဘောကိုမစွန့်သော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော ဥပေက္ခာ သည် ဆဋ္ဌင်္ဂပေက္ခာ မည်၏။

(၂) ဗြဟ္မဝိဟာရပေက္ခာ

"ဥပေက္ခာနှင့်တကွဖြစ်သော စိတ်ဖြင့် တစ်ခုသောအရပ်မျက်နှာကို ဖြန့်၍နေ၏" ဟု ဤသို့လာသော သတ္တဝါ တို့၌ ကဲသာလျှင် ကိုယ်ပိုင်ဥစ္စာရှိသည် ဟုရှုလျက် အလယ်အလတ်သဘောရှိသော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော ဥပေက္ခာ သည် ဗြဟ္မဝိဟာရပေက္ခာ မည်၏။

(၃) ဗောရွှင်္ဂပေက္ခာ

"ဝိဝေကကိုမှီသော ဥပေက္ခာသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေ၏" ဟု ဤသို့လာသော တကွဖြစ်ဖက်တရားတို့၌ အလယ် အလတ်သဘောရှိသော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော ဥပေက္ခာသည် ဗောရွှုဂ်ုံပေက္ခာ မည်၏။

(၄) ဝီရိယုပေက္ခာ

"ရုံဖန်ရံခါ အလယ်အလတ်ဖြစ်သော ဝီရိယဟု ဆိုအပ်သော ဥပေက္ခာနိမိတ်ကို နှလုံးသွင်း၏" ဟု ဤသို့ လာသော မတင်းလွန်း မလျော့လွန်းသည့် ဝီရိယဟု ဆိုအပ်သော ဥပေက္ခာသည် ဝီရိယုပေက္ခာ မည်၏။

(၅) သင်္ခါရပေက္ခာ

"အဘယ်မျှသောသင်္ခါရပေက္ခာတို့သည် သမထ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ အဘယ်မျှသော သင်္ခါရပေက္ခာ တို့သည် ဝိပဿနာ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ရှစ်ပါးသော သင်္ခါရပေက္ခာတို့သည် သမထ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ကုန် ၏၊ ဆယ်ပါးသော သင်္ခါရပေက္ခာတို့သည် ဝိပဿနာ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ကုန်၏" ဟု ဤသို့လာသော နီဝရဏ စသည် တို့ကို ရှဆင်ခြင်၍ ကောင်းစွာတည်သော ယူခြင်း၌ အလယ်အလတ်သဘောရှိသော ပညာဟူသော ဥပေက္ခာသည် သင်္ခါရပေက္ခာ မည်၏။

(၉) ဝေဒန္ပေဟ္ခာ

"အကြင်အခါ၌ ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့်တကွဖြစ်သော ကာမာဝစရကုသိုလ်စိတ်ဖြစ်၏" ဟု ဤသို့လာသော ဒုက္ခ လည်းမဟုတ် သုခလည်းမဟုတ် ဟု သမုတ်အပ်သော ဥပေက္ခာသည် ဝေဒနပေက္ခာ မည်၏။

(၇) ၀ိပဿန္ေပက္ခာ

"အကြင်တရားသဘောသည် ရှိ၏၊ အကြင် ခန္ဓာငါးပါးအပေါင်းသည် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုခန္ဓာငါးပါးအပေါင်းကို ပယ်စွန့်၏၊ ထိုသို့ ပယ်စွန့်သောသူသည် ထိုခန္ဓာငါးပါးအပေါင်း၌ လျစ်လျူရှုခြင်း–ဥပေက္ခာကို ရ၏" ဟု ဤသို့ လာသော ဆင်ခြင်သုံးသပ်ခြင်း၌ အလယ်အလတ်သဘောရှိသော ဥပေက္ခာသည် ဝိပဿနုပေက္ခာ မည်၏။

(၈) တတြမၛွတ္ကုပေက္ခာ

"ယေဝါပန—သဒ္ဒါဖြင့် ဟောအပ်သော ဆန္ဒအစရှိသော တရားတို့၌ လာသော တကွဖြစ်ဖက်တရားတို့ကို အညီအမျှဆောင်တတ်သော ဥပေက္ခာသည် တတြမစ္ဈတ္တုပေက္ခာ မည်၏။

(၆) စျာနုပေက္ခာ

"လျစ်လျူရှုလျက်လည်း နေ၏" ဟု ဤသို့လာသော မြတ်သောသုခပင် ဖြစ်စေကာမူ ထိုတတိယဈာန်သုခ၌ တစ်ဖက်သို့ကျခြင်းကို မဖြစ်စေတတ်သော ဥပေက္ခာသည် ဈာနုပေက္ခာ မည်၏။

(၁၀) ပါရိသုစ္မွုပေက္ခာ

ိုဥပေက္ခာကြောင့် သတိ၏ လုံးဝစင်ကြယ်ခြင်းရှိသော စတုတ္ထဈာန်ကို" ဟု ဤသို့လာသော (နီဝရဏ, ဝိတက်, ဝိစာရ စသော) ဆန့်ကျင်ဘက်တရားအားလုံးတို့မှ လုံးဝစင်ကြယ်သော ယင်းဆန့်ကျင်ဘက်တရားတို့ကို ငြိမ်းစေခြင်း ၌လည်း ကြောင့်ကြစိုက်ခြင်းမရှိသော ဥပေက္ခာသည် ပါရိသုဒ္ဓုပေက္ခာ မည်၏။ ထိုဥပေက္ခာဆယ်ပါးတို့တွင် -

တရားကိုယ်တူလျက် အမည်ကွဲပုံ

ဆဋ္ဌဂိုပေက္ခာ၊ ဗြဟ္မဝိဟာရပေက္ခာ၊ ဗောမ္လ္ဆုဂိုပေက္ခာ၊ တတြမရွုတ္တုပေက္ခာ၊ ဈာန္နပေက္ခာ၊ ပါရိသုဒ္မွုပေက္ခာ တို့သည် သရုပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် တူကုန်၏၊ ယင်းသရုပ်တရားကိုယ်မှာ တတြမရွုတ္တုပေက္ခာသာလျှင် ဖြစ်ပေသည်၊ ထိုသို့ သရုပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် တူသော်လည်း ထိုထိုအခိုက်အတန့်အထူးအားဖြင့် တတြမရွုတ္တုပေက္ခာသည်ပင် ဆဋ္ဌဂိုပေက္ခာစသော အမည်အကွဲအပြား ဖြစ်ရပေသည်။

အဘယ်ကဲ့သို့ နည်းဟူမှု – သတ္တဝါတစ်ယောက်တည်းပင် ဖြစ်လျက် သူငယ်, လုလင်ပျို, လူကြီး, စစ်သူကြီး,

မင်း စသည်တို့၏အစွမ်းဖြင့် ကွဲပြားသကဲ့သို့ပေတည်း။

ထိုသို့ အခိုက်အတန့်အထူးအားဖြင့် ကွဲပြားခြင်းကြောင့် ထိုဥပေက္ခာခြောက်ပါးတို့တွင် ဆဋ္ဌင်္ဂပေက္ခာရှိသော စိတ်၌ ဗောရွှုဂ်ုံပေက္ခာ စသည် မရှိ၊ ဗောရွှုဂ်ုံပေက္ခာရှိသော စိတ်၌လည်း ဆဋ္ဌင်္ဂပေက္ခာ စသည်တို့ မရှိကုန် ဟု သိအပ် ပေသည်။

(ဆ၊ ဗြ၊ ဗော၊ တ၊ ဈာနှင့် ပ–ဟူသော) ဤဥပေက္ခာခြောက်ပါးတို့သည် သရပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် တူကုန်

သကဲ့သို့ ထို့အတူ သင်္ခါရပေက္ခာနှင့် ဝိပဿနပေက္ခာတို့လည်း သရုပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် တူကုန်၏။

သင်္ခါရပေက္ခာနှင့် ဝိပဿနပေက္ခာ

သင်္ခါရပေက္ခာနှင့် ဝိပဿနပေက္ခာသည် သရုပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် ပညာသာလျှင်ဖြစ်၍ <mark>ကိစ္စအားဖြင့် နှစ်မျိုး</mark> ကွဲပြားပေသည်။

ဥပမာ– ညနေချမ်း၌ အိမ်သို့ဝင်လာသော မြွေကို ဆိတ်ခွာသဏ္ဌာန်အခြေရှိသော တောင်ဝှေးကိုယူ၍ ရှာဖွေ သောယောက်ျားသည် ထိုမြွေလျောင်းနေသည်ကို မြင်၍ "မြွေ ဟုတ်လေသလော မဟုတ်လေသလာ" ဟု ကြည့်ရှစဉ် လည်ရေးသုံးဆင့်ကိုမြင်၍ ယုံမှားကင်းသဖြင့် "မြွေလော မြွေမဟုတ်လေသလော" ဟု စူးစမ်းဆင်ခြင်ခြင်း၌ လျစ်လျူ ရှုသကဲ့သို့ – ထို့အတူပင် ဝိပဿနာအားထုတ်သော ရဟန်းသည်လည်း ဝိပဿနာဉာဏ်ဖြင့် အနိစ္စစသော လက္ခဏာ ရေးသုံးပါးကို မြင်လျှင် သင်္ခါရတို့၏ မမြဲခြင်းစသည်ကို စူးစမ်းဆင်ခြင်ခြင်း၌ လျစ်လျူရှခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ ဤ လျစ်လျူရှခြင်းသည် ဝိပဿနပေတွာ မည်၏။

ထို့ပြင် ဆီတ်နွာသဏ္ဌာန်အခြေရှိသော တောင်ဝှေးဖြင့် မြွေကို မြဲမြဲကိုင်၍ "အဘယ်သို့လျှင် ဤမြွေကို မညှဉ်း ဆဲဘဲ, ငါ့ကိုလည်း ဤမြွေက မကိုက်စေဘဲ, လွှတ်ရပါမည်နည်း" ဟု လွှတ်ရမည့် အခြင်းအရာကိုသာလျှင် ရှာဖွေ သော ယောက်ျားသည် ဖမ်းကိုင်ထားခြင်း၌ လျစ်လျူရှသကဲ့သို့ – ထိုအတူပင် အနိစ္စစသော လက္ခဏာရေးသုံးပါး အပေါင်းကို ဝိပဿနာဉာဏ်ဖြင့် တွေ့မြင်သောကြောင့် မီးဟုန်းဟုန်းတောက်လောင်နေသော အိမ်တို့ကို တွေ့မြင်နေရ သကဲ့သို့ ဘုံသုံးပါးတို့ကို တွေ့မြင်သော ယောဂီသည် တဏှာဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့် သင်္ခါရတို့ကိုစွဲလမ်းခြင်း၌ လျစ်လျူရှုခြင်း သည် ဖြစ်၏၊ ဤလျစ်လျူရှုခြင်းသည် သင်္ခါရပေတွာ မည်၏။

ဤသို့ ဝိပဿနပေက္ခာပြီးစီးလျှင် သင်္ခါရပေက္ခာလည်း ပြီးစီးသည် သာတည်း၊ ထိုသို့ပင်ပြီးသော်လည်း ဤ ပညာသည် စူးစမ်းဆင်ခြင်ခြင်းနှင့် စွဲလမ်းခြင်းတို့၌ လျစ်လျူရှုခြင်းဟု ဆိုအပ်သော ကိစ္စအားဖြင့် နှစ်မျိုးကွဲပြား ပေ

သည်။

ဝီရိယုပေက္ခာနှင့် ဝေဒနပေက္ခာတို့သည်ကား

သရုပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် အချင်းချင်းလည်း ကွဲပြား၏၊ ကြွင်းသောဥပေက္ခာရှစ်ပါးနှင့်လည်း ကွဲပြားသည် သာတည်း။

ဤအရာ၌ လိုအပ်သောဥပေက္ခွာ

ဥပေက္ခာဆယ်ပါးတို့တွင် 'ဥပေက္ခကော စ ဝိဟရတိ – လျစ်လျူရှုလျက်လည်း နေ၏ – ဟူသော ဤအရာ၌ ဈာနုပေက္ခာကိုသာ အလိုရှိအပ်ပေသည်။

ဈာနုပေက္ခာသည်

– လျစ်လျူရှုခြင်းလက္ခဏာ ရှိ၏။

– မွန်မြတ်သော တတိယဈာန်သုခ၌သော်လည်း နှလုံးမသွင်းခြင်းကိစ္စ ရှိ၏။

- မွန်မြတ်သောသုခကိုသော်လည်း ခံစားရန် ကြောင့်ကြစိုက်ခြင်း မရှိသောတရား ဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှ ထင်တတ်၏။
- ပီတိကို စက်ဆုပ်ခြင်းလျှင် နီးသောအကြောင်း ရှိ၏။

စောဒနာ – "ဤဈာနုပေက္ခာသည် သရုပ်တရားကိုယ်အားဖြင့် တတြမဈ္ဈတ္တုပေက္ခာသည်သာလျှင် ဖြစ်သည် မဟုတ်ပါ

၁၆၄

ဓမ္မဗျူဟာ

လော၊ ထိုတတြမရွုတ္တုပေက္ခာသည်လည်း ပထမဈာန်နှင့်ဒုတိယဈာန်တို့၌လည်း ရှိသည်မဟုတ်ပါလော၊ ထို့ကြောင့် ပထမဈာန်နှင့် ဒုတိယဈာန်တို့၌လည်း ဥပေက္ခကောစ ဝိဟရတိ = လျစ်လျူရှုလျက်လည်း နေ၏ ဟု ဤသို့ တတြမရွုတ္တုပေက္ခာကို ဟောသင့်ပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် ထိုပထမဈာန်နှင့် ဒုတိယ ဈာန်တို့၌ ဟောတော်မမူခဲ့သနည်း? "

အဖြေကား – ထိုဈာန်တို့၌ လျစ်လျူရှုခြင်းကိစ္စ မထင်ရှားသာကြောင့်ပေတည်း။

ချဲ့ဦးအံ့ – ပထမဈာန်နှင့် ဒုတိယဈာန်တို့၌ ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိတို့က လွှမ်းမိုးလျက်ရှိခြင်းကြောင့် တတြမရွုတ္တုပေက္ခာ၏ကိစ္စသည် မထင်ရှားပေ၊ ဤတတိယဈာန်၌ကား ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိတို့က လွှမ်းမိုးခြင်း မရှိ သောကြောင့် တတြမရွုတ္တုပေက္ခာသည် ခေါင်းထောင်လာသကဲ့သို့ဖြစ်၍ ယင်း၏ကိစ္စ ထင်ရှား၏၊ ထို့ကြောင့် တတိယ ဈာန်၌သာမျှင် ဟောတော်မူခြင်းဖြစ်သည်။

## ၃။ "သတော စ သမ္ပဇာနော – သတိရှိလျက် သမ္ပဇဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံလျက်" ဟူသောပုဒ်အဇွင့်

အမှတ်ရတတ်သောကြောင့် အမှတ်ရသူ –သတိရှိသူ မည်၏၊ မှန်စွာအပြားအားဖြင့် သိတတ်သောကြောင့် သမ္ပဇာန – မှန်စွာအပြားအားဖြင့်သိသူ –ဆင်ခြင်ဉာဏ်ရှိသူ မည်၏၊ (သတိရှိသူ၊ ဆင်ခြင်ဉာဏ်ရှိသူ –ဟူသော) ပုဂ္ဂိုလ် ဖြင့် သတိနှင့် သမ္ပဇဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်ကို ဟောတော်မူအပ်၏။

#### သတိ

🗕 သတိသည် အမှတ်ရခြင်းလက္ခဏာ ရှိ၏။

🗕 မမေ့ခြင်းကိစ္စ ရှိ၏။

– ကိလေသာတို့မှ စောင့်ရောက်တတ်သောတရားဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှုထင်တတ်၏။

#### သမ္ပ**ေ**ဉ်

🗕 ိသမ္ပဇဉ်သည် မတွေမဝေ မှန်စွာသိခြင်းလက္ခဏာ ရှိ၏။

ကိစ္စပြီးဆုံးခြင်းဟူသော တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ရောက်အောင်ကူးခပ်ခြင်း ဆုံးဖြတ်ခြင်းကိစ္စ ရှိ၏ ။

– စူးစမ်းဆင်ခြင်တတ်သောတရားဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှထင်တတ်၏။

### ်သတော စ သမ္ပဇာနော – သတိရှိလျက် သမ္ပဇဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံစေလျက်' ဟူသော စကားကို တတိယဈာန်၌သာလျှင် ဟောရခြင်းအကြောင်း

သတိနှင့် သမ္ပဇဉ်သည် ရှေးဖြစ်သော ပထမဈာန် ဒုတိယဈာန်တို့၌လည်း ရှိ၏၊ မှန်ပေသည် – သတိလွတ် လျက် သမ္ပဇဉ်ဉာဏ် မရှိသောသူအား ဥပစာရမျှလည်း မပြည့်စုံပေ, အပ္ပနာမူကား အဘယ်ဆိုဖွယ်ရာ ရှိမည်နည်း။

ထိုသို့ ပထမဈာန် ဒုတိယဈာန်တို့၌လည်း သတိသမွဧဉ်ရှိစေကာမူ ထိုဈာန်တို့၏ ရန် ရင်းကြမ်းတမ်းခြင်း ကြောင့် ဥပမာ– မြေ၌ယောက်ျား၏သွားခြင်းသည် လွယ်ကူသကဲ့သို့ ထိုဈာန်တို့၌ စိတ်၏ဖြစ်ခြင်းသည် လွယ်ကူ၏ ထို့ကြောင့် ထိုဈာန်တို့၌ သတိနှင့်သမွဧဉ်ကိစ္စသည် မထင်ရှားပေ။

တတိယဈာန်မှာမူ ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအင်္ဂါကို ပယ်ခြင်းအားဖြင့် ဈာန်၏သိမ်မွေ့ခြင်းကြောင့် ဥပမာ– သင်တုန်းသွားများ ခင်းထားသောလမ်းပေါ်၌ လျှောက်သောယောက်ျားသည် သတိ သမ္မဇဉ်ဖြင့် သိမ်းဆည်းအပ်သော သွားခြင်းကို အလိုရှိအပ်သကဲ့သို့ – တတိယဈာန်၌ သတိ သမ္မဇဉ်ဖြင့် သိမ်းဆည်းအပ်သည်သာလျှင်ဖြစ်သော စိတ်၏ ဖြစ်ခြင်းကို အလိုရှိအပ်ပေသည်။

ထို့ကြောင့် ဤတတိယဈာန်၌သာလျှင့် "သတော သမ္မဇာနော– သတိရှိလျက် သမ္မ**စဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့်** 

ပြည့်စုံစေလျက်" ဟူသော နှစ်ပုဒ်ကို ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

တစ်နည်း– အမိနားမမှ ခွဲထားသော နို့မကွာသေးသည့် နွားငယ်ကို စောင့်ရှောက်မထားလျှင် အမိနားမသို့ပင် တစ်ဖန်ပြန်၍ကပ်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ဤတတိယဈာန်သုခကို ပီတိမှ ခွဲခွာထားအပ်၏၊ ထိုသို့ ပီတိမှခွဲထားသော တတိယဈာန်သုခသည် သူ့ကို သတိ သမ္ပဧဉ် ဟူသော အစောင့်အရှောက်ဖြင့် စောင့်ရှောက်မထားလျှင် ပီတိသို့သာ တစ်ဖန်ပြန်၍ ကပ်လေရာ၏, ပီတိနှင့် ယှဉ်သည်သာ ဖြစ်လေရာ၏။

တစ်နည်းဆိုသော် – သုခ၌ သတ္တဝါတို့သည် လွန်စွာတပ်မက်တတ်ကုန်၏၊ ဤ တတိယဈာန်သုခသည်လည်း အလွန်ကောင်းမြတ်သောသုခ ဖြစ်၏၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် တတိယဈာန်သုခထက် သာလွန်သောသုခ မရှိသော ကြောင့်တည်း၊ စင်စစ်မှာ သတိ သမ္ပဇဉ် အာနုဘော်ဖြင့် တတိယဈာန်သုခ၌ တပ်မက်မှုမရှိခြင်း ဖြစ်ပေသည်, အခြား သောအခြင်းအရာအားဖြင့် တပ်မက်မှု မရှိခြင်း မဟုတ်ပေ – ဟူသော ဤအနက်ထူးကိုလည်း ပြခြင်းငှာ ဤ သတော သမ္ပဇာနော" ဟူသော နှစ်ပုဒ်ကို ဤတတိယဈာန်၌သာလျှင် ဟောတော်မူအပ်၏ ဟု သိအပ်ပေသည်။

### ၄။ 'သူခဥ္ ကာယေန ပဋိသံဝေဒေတိ = စေတသိကသုခ ကာယိကသုခကိုလည်း နာမကာယ ရှုပကာယဖြင့် ခံစား၏' ဟူသော စကားအဖွင့်

တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်အား သုခကိုခံစားမည် ဟူသော နှလုံးသွင်း မရှိစေကာမူ ထိုပု**ဂ္ဂိုလ်သည်** 

မိမိနာမကာယနှင့် ယှဉ်သော သုခကို ခံစားပေရာ၏။

တစ်နည်းပြရလျှင် – နာမကာယနှင့် ယှဉ်သည့်သုခကြောင့် ဖြစ်သော အလွန်ကောင်းမြတ်သော စိ**တ္တဇရုပ်ဖြင့်** တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံသောယောဂီ၏ တိဧကာယကို ပျံ့နှံ့ထိပါးအပ်၏၊ ယင်းတိဧကာယကို အလွန်**ကောင်းမြတ်**သော စိတ္တဇရုပ်ဖြင့် ပျံ့နှံ့ထိပါးခြင်းကြောင့် ဈာန်မှထသောအခါ၌လည်း ကာယိကသုခကို ခံစားပေရာ၏၊ **ထို့ကြောင့်** 'စေတသိကသုခ ကာယိကသုခကို ခံစားခြင်း ဟူသောအနက်ကို ပြတော်မူလို၍ "သုခဉ္စ ကာယေန ပဋိသံ**ဝေဒေတိ** = စေတသိကသုခ ကာယိကသုခကို နာမကာယ ရုပကာယဖြင့် ခံစား၏" ဟု ဟောတော်မူခြင်းဖြစ်သည်။

၅။ "ထံ တံ အရိယာ အာဓိက္မန္တိ ဥပေက္ခကော သတိမာ သုခဝိဟာရီ – တတိယဈာန်**နှင့် ပြည့်ခို**သော **ထို**ပု**ဂ္ဂို့လ်**ကို ယင်းတတိယဈာန်ကြောင့် ဘုရားအစရှိသော အရိယာအရှင်မြိတ်တို့သည် လျှစ်လျူရှသူ သတိရှိသူ ၅မ်းသာစွာနေလေ့ ရှိသူ ဟု ပြောဆို့တြကုန်၏" ဟူသော စကားအဖွင့်

"တတိယဈာန်ဟူသော အကြောင်းကြောင့် တတိယဈာန်နှင့်ပြည့်စုံသော ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို ဘုရားအစရှိသော **အရိုယာ** အရှင်မြတ်တို့သည် လျစ်လျူရှုသူ သတိရှိသူ ချမ်းသာစွာနေလေ့ရှိသူ ဟု ချီးမွမ်းကုန်၏ "ဟု ဆိုလိုသည်၊

<del>ရီးမွမ်း</del>ထိုက်ပုံ

အဘယ့်ကြောင့် တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်ကို ဘုရားအစရှိသော အရိယာအရှင်မြတ်တို့သည် လျစ်လျှူ ရှသူ သတိရှိသူ ချမ်းသာစွာ နေလေ့ရှိသူ ဟု ဤသို့ ချီးမွမ်းကုန်သနည်း ?– ချီးမွမ်းထိုက်သောကြောင့်ပေတည်း။

ချဲ့၍ ရှင်းပြဦးအံ့၊

– တတိယဈာန်နှင့်ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်သည် အလွန်ကောင်းမြတ်သောသုခရှိသော, သုခအထွတ်အထိပ်သို့ရောက်သော တတိယဈာန်၌သော်လည်း လျစ်လျူရှုနိုင်၏၊ သုခ၌ ကပ်ငြိသောတဏှာက တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်ကို မဆွဲငင်နိုင်ပေ။

- ထ<mark>ို့ပြင် ပီတိမဖြစ်ပေါ်နိုင်အောင်</mark> သတိထင်သောကြောင့် သတိနှင့်လည်း ပြည့်စုံပေ၏။

- ထို့ပြင် အရိယာတို့ နှစ်သက်အပ်သော, အရိယာသူတော်စင်တို့ မှီဝဲအပ်သည်သာလျှင်ဖြစ်သော ညစ်နွမ်းခြင်း မရှိ သောသုခကို နာမကာယဖြင့် ခံစားပေ၏။

ဤအကြောင်းသုံးမျိုးကြောင့် ချီးမွမ်းထိုက်ပေသည်၊ ဤသို့ချီးမွမ်းထိုက်သောကြောင့် တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံ သူကို ဘုရားအစရှိသော အရိယာအရှင်မြတ်တို့သည် "လျစ်လျူရှုသူ သတိရှိသူ ချမ်းသာစွာ နေလေ့ရှိသူ" ဟု ချီးမွမ်း ကြကုန်၏။

#### ၆။ "ဤသို့နေသော ယောဂီသည် အင်္ဂါတစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍ ။ ပ ။ ပထဝီကသို့ဏ်းကိုအာရုံပြုသော တတိယဈာန်ကို ရ၏" ဟူသော ပုခ်အဗွင့်

တတိယ မည်ပုံ

- အရေအတွက်အစဉ်အားဖြင့် သုံးခုမြောက်ဖြစ်သောကြောင့် တတိယ မည်၏။
- ဤဈာန်ကို သုံးကြိမ်မြောက်ဝင်စားအပ်သောကြောင့်လည်း တတိယ မည်၏။

ပယ်အပ်သော အင်္ဂါတစ်ပါး

"အင်္ဂါတစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍ အင်္ဂါနှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော" ဟု ဟောသောစကား၌ ပီတိကို ပယ်ခြင်း အားဖြင့် အင်္ဂါတစ်ပါးပယ်ခြင်းကို သိအပ်ပေသည်။

ဒုတိယဈာန်၏ အပ္ပနာအခိုက်ကျမှသာလျှင် ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို ပယ်အပ်ကုန်သကဲ့သို့ ဤပီတိကိုလည်း တတိယဈာန်၏ အပ္ပနာအခိုက်ကျမှသာလျှင် ပယ်အပ်ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် ပီတိကို တတိယဈာန်၌ ပယ်အင်္ဂါ ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

ပြည့်စုံအပ်သော အင်္ဂါနှစ်ပါး

သုခ စိတ္တေကဂ္ဂတာ ဟူသော ဤအင်္ဂါနှစ်မျိုးတို့၏ဖြစ်ခြင်းအားဖြင့် အင်္ဂါနှစ်ပါးနှင့်ပြည့်စုံပုံကို သိအပ်ပေသည်။ ထို့ကြောင့် ဝိဘင်းကျမ်း၌ "ဥပေက္ခာသည်, သတိသည်, သမ္ပဇညသည်, သုခသည်, စိတ္တေကဂ္ဂတာသည် ဈာန် မည်၏" ဟူသောစကားကို ဟောခြင်းသည် အခြံအရုံနှင့်တကွဖြစ်သော ဈာန်ကိုပြခြင်း၄၁ ပရိယာယ်အားဖြင့် ဟော တော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်၊ စင်စစ်သော်ကား ဥပေက္ခာ, သတိ, သမ္ပဇညတို့ကို ချန်ထား၍ မုချအားဖြင့် စူးစူးစိုက်စိုက် ရှုခြင်းလက္ခဏာသို့ ရောက်သောအင်္ဂါတို့၏အစွမ်းအားဖြင့် ဤဈာန်သည် အင်္ဂါနှစ်ပါးသာ ရှိပေသည်။

တတိယဈာန်ကို ပြဆိုချက် ဤတွင်ပြီး၏။

## စတုတ္တဈာန်ကို ပြဲဆိုချက်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရအပ်ပြီးသော တတိယဈာန်၌လည်း ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ငါးပါးသောအခြင်းအ ရာတို့ဖြင့် နိုင်နင်းအောင်လေ့လာမှီဝဲပြီးသည်ဖြစ်၍ ကျေပွန်အောင်ဝင်စားထားသော တတိယဈာန်မှ ထ၍ "ဤတတိယ ဈာန်သမာပတ်သည် ဝီတိဟူသောရန်သူနှင့် နီးကပ်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း, "ထိုတတိယဈာန်၌ (အကြင်အင်္ဂါကို သုခ –ဟု စိတ်နှလုံးသွင်းမှု ဖြစ်၏၊ ထိုအင်္ဂါဖြင့် ဤတတိယဈာန်ကို ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်း၏ဟူ၍ ဟောတော်မူအပ်၏ –ဟု ဤသို့ဆိုအပ်သော)သုခ၏ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းခြင်းကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါအားနည်း၏" ဟူ၍လည်းကောင်း၊ တတိယဈာန်၌ အပြစ်ကိုမြင်၍ စတုတ္ထဈာန်ကို ငြိမ်သက်သောတရားဟု နှလုံးသွင်းလျက် တတိယဈာန်၌ နှစ်သက်တွယ်တာခြင်းကို ကုန်ခမ်းစေ၍ စတုတ္ထဈာန်ကိုရခြင်းငှာ ဘာဝနာအားထုတ်ခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ထိုသို့အားထုတ်လျှင် တတိယဈာန်မှထ၍ သတိရလျက် သမ္မခဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့်ပြည့်စုံလျက် ဈာန်အင်္ဂါတို့ကိုဆင်ခြင်သော ထိုယောဂီအား စိတ်၌ဖြစ်သော ရွင်လန်းဝမ်းသာမှု ဟု ဆိုအပ်သော သုခသည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအားဖြင့် ထင်လာ၏၊ ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့် စိတ္တေကဂ္ဂတာသည် ငြိမ်သက်သောအားဖြင့် ထင်လာ၏။

ထိုသို့ ထင်လာသောအခါ၌ ယောဂီသည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအင်္ဂါကို ပယ်ခြင်းငှာလည်းကောင်း, ငြိမ် သက်သောအင်္ဂါကို ရခြင်းငှာလည်းကောင်း ထိုပထဝီကသိုဏ်းပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပင် "မြေ မြေ" ဟု အဖန်ဖန်အထပ်

ထပ် နှလုံးသွင်းအပ်၏။

ထိုသို့ နှလုံးသွင်းနေစဉ် "ယခုအခါ၌ စတုတ္ထဈာန် ဖြစ်ပေါ် တော့မည်" ဟု ဆိုသင့်သော ဇောဝါရ၌ ဘဝင်ကို ဖြတ်၍ ထိုပထဝီကသိုဏ်းနိမိတ်ကိုပင် အာရုံပြု၍ မနောဒွါရာဝဇ္ဇန်းဖြစ်၏၊ ထို့နောင်မှ ထိုပထဝီကသိုဏ်းအာရံ၌ ပင် လျှင် ဇောလေးကြိမ် ငါးကြိမ် စောကုန်၏၊ ယင်းဇောလေးကြိမ် ငါးကြိမ်တို့၏ အဆုံး၌ တစ်ခုသော စတုတ္ထ သို့မဟုတ် ပဉ္စမဇောသည် ရူပါဝစရစတုတ္ထဈာန်ဇော ပေတည်း၊ ကြွင်းသောသုံးကြိမ် လေးကြိမ်သော ဇောတို့သည် ပရိကံ ဥပစာ အနုလုံ ဂေါ်တြဘူ –ဟူသော ကာမာဝစရဇောတို့ပေတည်း၊ ဤကား စတုတ္ထဈာန်ကို ရပုံအစဉ်ပေတည်း။

ထူးခြားချက်မှာ – သုခဝေဒနာသည် ဥပေက္ခာဝေဒနာအား အာသေဝနပစ္စည်းဖြင့် ကျေးဇူးမပြုပေ၊ ထို့ပြင် စတုတ္ထဈာန်၌ ဥပေက္ခာဝေဒနာသည် ဖြစ်သင့်၏၊ ထိုအကြောင်းနှစ်ပါးကြောင့် ပရိက ဥပစာ အနလုံ ဂေါ်တြဘူနှင့် စတုတ္ထဈာန်ဇောတို့သည် ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့် ယှဉ်ကုန်၏၊ ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့်သာ ယှဉ်သောကြောင့် ဤစတုတ္ထဈာန်

၌ ပီတိသည်လည်း ယုတ်လျော့၏။

### စတုတ္ထစျာနကထာ အဖွင့် (စတုတ္ထစျာန်ကို ပြသောစကားအဖွင့်)

ပါဋိတော်

ဧသ သုခဿ စ ပဟာနာ ဒုက္ခဿ စ ပဟာနာ ပုဗ္ဗေဝ သောမနဿဒေါမနဿာနံ အတ္ထင်္ဂမာ အဒုက္ခမသုခံ ဥပေက္ခာသတိပါရိသုဒ္ဓိ် စတုတ္ထံ ဈာနံ ဥပသမ္ပစ္ဖ ဝိဟရတိ။

### ပြန်မာပြန်

ယောဂီသည် ရှေးမဆွကပင် သုခ၏လည်း ကင်းခြင်းကြောင့်, ဒုက္ခ၏လည်း ကင်းခြင်းကြောင့်, ရှေးမဆွက ပင် သောမနဿနှင့် ဒေါမနဿတို့၏လည်း ချုပ်ခြင်းကြောင့်, ဆင်းရဲချမ်းသာနှစ်မျိုးလုံး ကင်းသော, ဥပေက္ခာကြောင့်

သတိ၏လုံးဝစင်ကြယ်မှုရှိသော စတုတ္ထဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏။

ဤသို့နေသောယောဂီသည် အင်္ဂါတစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍ အင်္ဂါနှစ်ပါးနှင့်ပြည့်စုံသော, ကောင်းခြင်းသုံးပါး နှင့်လည်းပြည့်စုံသော, လက္ခဏာဆယ်ပါးနှင့်လည်းပြည့်စုံသော, ပထဝီကသိုဏ်းကို အာရုံပြု၍ဖြစ်သော စတုတ္ထဈာန် ကို ရ၏။

၁။ "သူစဿ စ ပဟာနာ ခုက္မွဿ စ ပဟာနာ–သူစ၏လည်း ကင်းခြင်းကြောင့် ခုက္မွ၏လည်း ကင်းခြင်းကြောင့်" ဟူသည် ကာယိကသုခနှင့် ကာယိကဒုက္ခတို့၏ ကင်းခြင်းကြောင့် ဟု ဆိုလို၏။ ၂။ "ရှေးမဆွကပင်" ဟူသည်

ထိုကင်းခြင်းသည်လည်း ရှေးမဆွကပင် ကင်းခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်, စတုတ္ထဈာန်ခဏ၌ ကင်းခြင်းမဟုတ်ဟု ဆိုလို၏။

၃။ "သောမနဿနှင့် ဒေါမနဿတို့၏ ချုပ်ခြင်းကြောင့်" ဟူသည်

စေတသိကသုခနှင့် စေတသိကဒုက္ခ ဟူသောဤနှစ်ပါးတို့လည်း ရှေးမဆွကပင်ချုပ်ခြင်းကြောင့်ဟု ဆိုလို၏။

စောဒနာ(၁) – အဘယ်အခါ၌ သုခ ဒုက္ခ သောမနဿ ဒေါ့မနဿ–ဟူသော ထိုတရားတို့ကို ပယ်သနည်း?

အဖြေ – ဈာန်လေးပါးတို့၏ ဥပစာခဏ၌ ပယ်သည်ဟု ဖြေအပ်၏။

ချဲ့၍ပြအံ့ – သောမနဿကို စတုတ္ထဈာန်၏ ဥပစာစဏ၌သာလျှင် ပယ်အပ်၏၊ ဒုက္ခ ဒေါမနဿနှင့် သုခတို့ ကို ပထမဈာန် ဒုတိယဈာန်နှင့် တတိယဈာန်တို့၏ ဥပစာစဏတို့၌ ပယ်အပ်ကုန်၏။ (ဤသို့ ထိုသုခ ဒုက္ခစသည် တို့ ကို ပယ်သောတရားအစဉ်ဖြင့် မဟောသော်လည်း ဣန္ဒြိယဝိဘင်း၌ဟောထားသော ဣန္ဒြေတို့၏ဥဒ္ဒေသအစဉ်ဖြင့် ပင်လျှင် ဤဈာန်ကိုပြရာစကား၌လည်း ဟောထားအပ်ကုန်သော သုခနှင့်ဒုက္ခ သောမနဿနှင့်ဒေါမနဿတို့ကို ပယ်ခြင်း ၄၁ သိအပ်ပေသည်။)

ဒုက္ခွ, ဒေါမနဿ, သုခ, သောမနဿ ဝေဒနာတို့ ဈာန်လေးပါး၌ ချုပ်ပုံ--

စောဒနာ(၂) – အကယ်၍ ထိုသုခ ဒုက္ခ စသည်တို့ကို ထိုဈာန်၏ ဥပစာခဏ၌သာလျှင် ပယ်အပ်ကုန်ငြားအံ့၊ ထိုသို့

ဖြစ်လျှင် အဘယ်ကြောင့် 🗕

" (မိမိ၏အကြောင်းတို့ကြောင့် ဖြစ်ပေါ်သော)ဒုက္ခိန္ဒြေသည် အဘယ်တရားကြောင့်၊ ဝါ အဘယ် ဈာန်၌ အကြွင်းမဲ့ချုပ်သနည်း၊ ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍ သာလျှင် ။ ပ ။ ပထမဈာန်ကိုပြည့်စုံစေ၍ နေ၏၊ (မိမိ၏အကြောင်းတို့ကြောင့် ဖြစ်ပေါ်သော)ဒုက္ခိန္ဒြေသည် ဤပထမဈာန်၌ အကြွင်းမဲ့ချုပ်၏၊ (မိမိ၏အကြောင်းတို့ကြောင့်ဖြစ်ပေါ်သော) ဒေါမနဿိန္ဒြေသည် – သုခိန္ဒြေ သည် – သောမနဿိန္ဒြေသည် အဘယ်တရားကြောင့်၊ ဝါ –အဘယ်ဈာန်၌ အကြွင်းမဲ့ ချုပ်သနည်း၊ ရဟန်း တို့ – ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် သုခ၏လည်း ကင်းခြင်းကြောင့် ။ ပ ။ စတုတ္ထဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏၊ (မိမိ၏အကြောင်းတို့ကြောင့်ဖြစ်ပေါ်သော)သောမနဿိန္ဒြေသည် ဤစတုတ္ထဈာန်၌ အကြွင်းမဲ့ချုပ်၏"

ဤသို့ ဥပစာခဏ၌ မဟုတ်ဘဲ ဈာန်တို့၌သာလျှင် ထိုသုခ ဒုက္ခစသည်တို့၏ ချုပ်ခြင်းကို ဟောတော်မူအပ်

ပါသနည်း ?

အဖြေ – အလွန်အကဲချုပ်ခြင်းကြောင့်ဟု ဖြေဆိုအပ်ပေသည်။ မှန်ပေ၏ –

သုခ် ဒုက္ခတို့သည် ပထမဈာန်စသည်တို့၌ အလွန်အက်ချုပ်ခြင်းဖြစ်ပေသည်, ချုပ်သည်ဆိုရုံမျှသာ မဟုတ်

ပေ၊ ဥပစာခဏ၌ကား ချုပ်သည်ဆိုရရုံမျှသာ ဖြစ်ပေသည်, အလွန်အကဲချုပ်ခြင်း မဟုတ်ပေ။

ချဲ့ဦးအံ့ – အာဝဇ္ဇန်းကွဲပြားသော ပထမဈာန်၏ဥပစာ၌ ဒုက္ခိန္ဒြေချုပ်ပြီး ဖြစ်ငြားသော်လည်း မှက်ခြင် စသည် တို့၏အတွေ့ကြောင့်ဖြစ်စေ, မညီမညွတ်သောထိုင်ခြင်းကြောင့်ဖြစ်စေ, ပူလောင်ပင်ပန်းခြင်းကြောင့်ဖြစ်စေ ဒုက္ခိန္ဒြေ

သည် ဖြစ်နိုင်ရာ၏၊ အပ္ပနာအတွင်း၌ကား မဖြစ်နိုင်သည်သာတည်း။

တစ်နည်းဆိုရလျှင် ဒုက္ခိန္ဒြေသည် ဥပစာခဏ၌ချုပ်စေကာမူ ကောင်းစွာချုပ်သည် မဟုတ်ပေ၊ အဘယ်ကြောင့် ဆိုလျှင် ဆန့်ကျင်ဘက်တရားက မပယ်သတ်အပ်သေးသောကြောင့်တည်း၊ အပ္ပနာအတွင်း၌ကား ပီတိကြောင့်ဖြစ်သော ရုပ်ကောင်းရုပ်နုတို့က ကိုယ်ကိုပျံ့နှံ့ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ကို သုခသက်ဝင်ပျံ့နှံ့၏၊ ကိုယ်ကို သုခသက်ဝင်ပျံ့နှံ့သောသူ အား ဒုက္ခိန္ဒြေသည် ကောင်းစွာချုပ်၏၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုလျှင် ဆန့်ကျင်ဘက်တရားက ပယ်သတ်ပြီးဖြစ်သော ကြောင့်တည်း။

ထို့ပြင် အာဝဇ္ဇန်းကွဲပြားသည်သာလျှင် ဖြစ်သော ဒုတိယဈာန်၏ဥပစာ၌ ပယ်ပြီးဖြစ်စေကာမူ ဒေါမနဿိန္ဒြေ သည် ဖြစ်နိုင်ရာ၏၊ ဒေါမနဿိန္ဒြေသည် ဝိတက် ဝိစာရကြောင့်ဖြစ်သော ကိုယ်ပင်ပန်းခြင်းနှင့် စိတ်ပင်ပန်းခြင်းရှိလျှင် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ဝိတက် ဝိစာရမရှိလျှင် မဖြစ်ပေါ်ပေ၊ အကြင်ဈာန်၏ဥပစာ၌ ဒေါမနဿိန္ဒြေ ဖြစ်၏၊ ထိုဈာန်၏ ဥပစာ၌

ဝိတက် ဝိစာရရှိသောကြောင့်ပေတည်း။

ရှင်းဦးအံ့၊ ဒုတိယဈာန်၏ဥပစာ၌ ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို မပယ်အပ်ကုန်သေးသည်သာတည်း၊ <mark>ထို့ကြောင့်</mark> ဒုတိယဈာန်၏ဥပစာ၌ ဒေါမနဿိန္ဒြေသည် ဖြစ်နိုင်ရာ၏၊ ဒုတိယဈာန်၌ကား မဖြစ်နိုင်ရာသည်သာတည်း၊ အဘယ့် ကြောင့်ဆိုလျှင် အကြောင်းကို ပယ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း။ ၁၆၈ ဓမ္မဗျူဟာ

ထိုမှတစ်ပါး တတိယဈာန်၏ဥပစာ၌ ပယ်ပြီးဖြစ်စေကာမူ ပီတိကြောင့်ဖြစ်သော ရုပ်ကောင်းရုပ်နုတို့ဖြင့် ပျံ့နှံ့ တွေ့ထိသော ကိုယ်ရှိသူအား သုခိန္ဒြေသည် ဖြစ်နိုင်ရာ၏၊ တတိယဈာန်၌ကား မဖြစ်နိုင်ရာသည်သာတည်း၊ အကြောင်း ကား တတိယဈာန်၌ ကာယိကသုခ၏ အကြောင်းဖြစ်သော ပီတိသည် အလုံးစုံချုပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း။

ထိုမှတစ်ပါး စတုတ္ထရာန်၏ ဥပစာ၌ ပယ်ပြီးဖြစ်စေကာမူ သောမနဿိန္ဒြေသည် ပီတိကဲ့သို့ မဝေးဘဲ နီးကပ် သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ အပ္ပနာသို့ရောက်သော ဥပေက္ခာမရှိသဖြင့် ကောင်းစွာမလွန်သေးသောကြောင့်လည်းကောင်း

ဖြစ်နိုင်ရာ၏၊ စတုတ္ထဈာန်၌ကား မဖြစ်နိုင်ရာသည်သာတည်း။

ထို့ကြောင့်ပင်လျှင် "အကြောင်းတို့ကြောင့် ဖြစ်ပေါ်သောဒုက္စိန္ဒြေသည် အဘ<mark>ယ်တရားကြောင့်၊ ဝါ</mark> –အဘယ် ဈာန်ကြောင့် အကြွင်းမဲ့ချုပ်သနည်း" ဟူ၍ ထိုထိုအရာ၌ အပရိသေသံ "အကြွင်းမဲ့" ဟူသောစကားကိုဆိုခြင်းဖြစ်၏။

တေဒနာ(၃) – ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ထိုထိုဈာန်၏ဥပစာ၌ ပယ်အပ်ကုန်လျက် ဤဝေဒနာတို့ကို အဘယ်ကြောင့် ဤစတုတ္ထဈာန်၌သာ စု၍ ဟောတော်မူအပ်ကုန်သနည်း?

အဖြေ – ယူလွယ်ခြင်းအကျိုးငှာ စု၍ ဟောတော်မူပေသည်။

ချဲ့ဦးအံ့၊ အဒုက္ခမသုခံ-ဟူသောစကား၌ ဟောတော်မူအပ်သော ဒုက္ခလည်းမဟုတ်, သုခလည်း မဟုတ်သော ဥပေက္ခာဝေဒနာသည် သိမ်မွေ့၏, သိရန် ခက်ခဲ၏, လွယ်ကူစွာ ဉာဏ်ဖြင့်ဖမ်းယူခြင်း၄၁ မတတ်နိုင်ပေ၊ ထို့ကြောင့် မည်သည့်နည်းနှင့်မျှ ချဉ်းကပ်၍ ဖမ်းယူခြင်း၄၁ မတတ်နိုင်သော ဆုံးမခက်သောနွားကို လွယ်ကူစွာဖမ်းယူခြင်း၄၁ နွား ကျောင်းသားသည် နွားခြံတစ်ခု၌သွင်း၍ တစ်ကောင်စီကို ပြန်ထုတ်သောအခါ အစဉ်အတိုင်းလာသော ထိုနွားကို ဤ နွားသည် ဆိုဆုံးမခက်သောနွားတည်း၊ ထိုနွားကို ဖမ်းကြလော့" ဟုဆိုကာ ဖမ်းစေသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် မြတ်စွာဘုရား သည် ဉာဏ်ဖြင့် လွယ်ကူစွာဖမ်းခြင်း၄၁ အလုံးစုံသော ထိုဝေဒနာတို့ကို ဤစတုတ္ထဈာန်၌ စု၍ ဟောတော်မူ၏။

ယင်းသို့ဟောတော်မူခြင်း၌ အကျိုးမှာ ဤသို့ စု၍ ဟောတော်မူအပ်ကုန်သော ထိုဝေဒနာတို့ကို ပြပြီးလျှင် သုခလည်းမဟုတ်, ဒုဏ္ခလည်းမဟုတ်, သောမနဿလည်းမဟုတ်, ဒေါမနဿလည်းမဟုတ်သော သဘောတရားသည်

အဒုက္မမသုခ(ဥပေက္မွာ)ဝေဒနာပေတည်း– ဟု ဤ အဒုက္မမသုခဝေဒနာကို ယူစေခြင်း၄ာ စွမ်းနိုင်ပေသည်။

တစ်နည်းပြရလျှင် ဒုက္ခလည်းမဟုတ်, သုခလည်း မဟုတ်သည့် ဝေဒနာရှိသော, စိတ်၏ဆန့်ကျင်ဘက်တို့မှ လွတ်ကြောင်းဖြစ်သော, စတုတ္ထဈာန်သမာပတ်၏ အကြောင်းကိုပြခြင်း အကျိုး၄ာလည်း ထိုဝေဒနာတို့ကို စတုတ္ထဈာန် ၌ စု၍ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်ပေသည်။

ချဲ့၍ရှင်းဦးအံ့ – ဒုက္ခကို ပယ်တတ်သော, ဥပစာနှင့်တကွသော ပထမဈာန်စသည်တို့သည် ထိုစတုတ္ထဈာန်

စေတောဝိမုတ္တိ၏ ရကြောင်းတို့ပေတည်း။ ဤစကားမှာ –

"ငါ့ရှင်မဟာကောဋ္ဌိက- ဒုက္ခလည်းမဟုတ်, သုခလည်းမဟုတ်သည့် ဝေဒနာရှိသော စိတ်၏ဆန့်ကျင် ဘက်တို့မှ လွတ်ကြောင်းဖြစ်သော စတုတ္ထဈာန်သမာပတ်၏အကြောင်းတို့သည် လေးပါးတို့ပေတည်း၊ ငါ့ရှင် မဟာကောဋ္ဌိက- ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် သုခကိုလည်း ပယ်ခြင်းကြောင့် ။ ပ ။ စတုတ္ထဈာန်ကို ပြည့်စုံစေ၍ နေ၏၊ ငါ့ရှင်မဟာကောဋ္ဌိက- ဒုက္ခလည်းမဟုတ် သုခလည်းမဟုတ်သည့် ဝေဒနာရှိသော စိတ်၏ဆန့်ကျင်ဘက်တို့မှ လွတ်ကြောင်းဖြစ်သော စတုတ္ထဈာန်သမာပတ်၏ အကြောင်းတို့သည် ဤလေးပါးတို့ ပေတည်း" ဟု – အရှင်သာရိပုတ္တရာ ဟောတော်မူသည်နှင့်အညီ ဖြစ်ပေသည်။

တစ်နည်းပြရပြန်လျှင် အခြားသောအောက်မဂ်တို့၌ ပယ်ပြီးဖြစ်စေကာမူ သက္ကာယဒိဋ္ဌိ စသည်တို့ကို တတိယ မဂ်၏ဂုဏ်ကို ချီးမွမ်းခြင်း၄ာ ထိုတတိယမဂ်၌ ပယ်အပ်ကုန်၏ – ဟု ဆိုအပ်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဤစတုတ္ထဈာန်၏ ဂုဏ်ကို ချီးမွမ်းခြင်း၄ာလည်း ထိုဝေဒနာတို့ကို ဤစတုတ္ထဈာန်၌ စု၍ ဟောတော်မူအပ်ကုန်၏ –ဟု သိအပ်ပေသည်။

တစ်နည်းဆိုရပြန်လျှင် ဤစတုတ္ထဈာန်၌ အကြောင်းကို ပယ်သတ်ခြင်းဖြင့် ရာဂနှင့် ဒေါသတို့၏ အလွန်

ငေးကွာခြင်းကို ပြခြင်း၄ာလည်း ထိုဝေဒနာတို့ကို ဟောတော်မူအပ်ကုန်၏ – ဟု သိအပ်ပေသည်။

မှန်ပေ၏၊ ထိုဝေဒနာတို့တွင် သုခသည် သောမနဿ၏အကြောင်းဖြစ်၏၊ သောမနဿသည် ရာဂ၏ အကြောင်းဖြစ်၏၊ ဒုက္ခသည် ဒေါမနဿ၏အကြောင်းဖြစ်၏၊ ဒေါမနဿ၏အကြောင်းဖြစ်၏၊ အေါမနဿ၏အကြောင်းဖြစ်၏၊ အေါမနဿသည် ဒေါသ၏အကြောင်းဖြစ်၏၊ ထိုဈာန် သည် သုခစသည်တို့ကို ပယ်သတ်ခြင်းဖြင့် အကြောင်းနှင့်တကွဖြစ်သော ရာဂ ဒေါသတို့ကို ပယ်သတ်ပြီး ဖြစ်သော ကြောင့် အလွန်ဝေးကုန်၏–ဟု သိအပ်ပေသည်။

### ၄၊ "အခုတ္မမသုခံ ဆင်းရဲချမ်းသာနှစ်မျိုးလုံး တင်းသော၊ ဝါ– ခုတ္မလည်း မဟုတ် သုဓလည်း မဟုတ်သည့် ဝေဒနာရှိသော" ဟူသည်တား

ဒုက္ခမရှိခြင်းကြောင့် အဒုက္ခ မည်၏၊ သုခမရှိခြင်းကြောင့် အသုခ မည်၏၊ ဒုက္ခနှင့်သုခကို ပယ်သော ဤ စကားဖြင့် ဤစတုတ္ထဈာန်၌ ဒုက္ခနှင့် သုခတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော တတိယဝေဒနာကို ပြ၏၊ ဒုက္ခသုခ မရှိခြင်း မျှကို ပြသည် မဟုတ်ပေ၊ တတိယဝေဒနာမည်သည်ကား အဒုက္ခမသုခဝေဒနာ ပေတည်း၊ ဥ<mark>ပေက္ခာဝေဒနာ ဟုလည်း</mark> ဆိုအပ်ပေသည်။

အဒုက္မွမသုခဝေဒနာသည်

– (ဣဋ္ဌာရံ အနိဋ္ဌာရံတို့မှ ပြန်သော) မစ္ဈတ္တာရံ မကောင်းမဆိုး အလယ်အလတ်အာရံကို ခံစားခြင်းလက္ခဏာ ရှိ၏။

– လျစ်လျူရှုခြင်းကိစ္စ ရှိ၏။

🗕 (သုခ ဒုက္ခတို့ကဲ့သို့) မထင်ရှားသောတရား ဟု ဉာဏ်အား ရှေးရှုထင်တတ်၏။

🗕 သုခ၏ ချုပ်ရာ (စတုတ္ထဈာန်၏ ဥပစာ)လျှင် နီးသောအကြောင်း ရှိ၏ ။

# ၅။ "ဥပေက္ခာသတိပါရိသူခွဲ = ဥပေက္ခာကြောင့် သတိ၏ လုံးဝစင်ကြယ်ခြင်း ရှိသော" ဟူသည်

ဥပေက္ခာက ဖြစ်စေအပ်သည့် သတိ၏ လုံးဝစင်ကြယ်ခြင်းရှိသော ဟု ဆိုလို၏။

ချဲ့ဦးအံ့၊ ဤဈာန်၌ သတိသည် လွန်စွာစင်ကြယ်၏၊ ထိုသတိ၏ စင်ကြယ်ခြင်းကို ဥပေက္ခာက ပြုအပ်၏, အခြားတရားက ပြုအပ်သည် မဟုတ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ဤစတုတ္ထဈာန်ကို ဥပေက္ခာသတိပါရိသုဒ္ဓိ = ဥပေက္ခာကြောင့် ဖြစ်သော သတိ၏ လုံးဝစင်ကြယ်ခြင်း ရှိသောဈာန် ဟု ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

ဝိဘင်းကျမ်း၌လည်း "ဤသတိသည် ဤဥပေက္ခာကြောင့် သန့်ရှင်း၏၊ လုံးဝစင်ကြယ်၏၊ ပြိုးပြိုးပြက် ဖြူစင်

တောက်ပ၏၊ ထို့ကြောင့် ဥပေက္စာသတိပါရိသုဒ္ဓိ–ဟု ဆိုအပ်၏" ဟု ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

ဤစတုတ္ထဈာန်၌ ဥပေက္ခာကြောင့် သတိ၏စင်ကြယ်ခြင်း ဖြစ်၏၊ ထိုဥပေက္ခာသည် သရုပ်တရားကိုယ်

အားဖြင့် တတြမရွှုတ္တတာ ဖြစ်၏။

ဤစတုတ္ထဈာန်၌ ထိုဥပေက္စာကြောင့် သတိသက်သက်သည်သာလျှင် စင်ကြယ်သည် မဟုတ်ပေ၊ စင်စစ် မူကား အလုံးစုံသောယှဉ်ဖက်တရားတို့သည်လည်း စင်ကြယ်ကုန်၏၊ သို့ရာတွင် သတိကိုခေါင်းတပ်လျက် ဒေသနာကို ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

အောက်ဈာန်သုံးပါးတို့၌ "ဥပေက္ခာသတိပါရိသုဒ္ဓိ" ဟု ဟောတော်မမူခြင်း အကြောင်း

ထိုဈာန်လေးပါးတို့တွင် အောက်ဈာန်သုံးပါးတို့၌လည်း ဥပေက္ခာရှိစေကာမှ နေ့အခါ၌ နေရောင်လွှမ်းမိုးနှိပ် စက်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ ချမ်းအေးခြင်းနှင့် မိမိအားကျေးဇူးပြုခြင်းအားဖြင့် သဘောတူသော ညဉ့်အခါကို မရ ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း လသည် နေ့အခါ ထွန်းတောက်ပလျက်ရှိသော်လည်း မသန့်ရှင်းမစင်ကြယ်သဖြင့် ပြုံးပြုံး

ပြက် မတောက်ပနိုင်သကဲ့သို့ -

ထို့အတူ တတြမရွှတ္တုပေကွာ ဟူသော လရေးသည် ဝိတက် အစရှိသော ရန်သူတရားတို့က လွှမ်းမိုးနှိပ်စက် လျက်ရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း၊ သဘောတူသော ဥပေက္ခာဝေဒနာဟူသော ညဉ့်ကို မရခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ ပထမဈာန်စသော အောက်ဈာန်သုံးပါးတို့၌ ရှိပင်ရှိစေကာမူ မသန့်ရှင်း မစင်ကြယ်ပေ၊ ထိုဥပေက္ခာ မစင်ကြယ်လျှင် နေ့အခါ၌ ထက်ဝန်းကျင် မစင်ကြယ်သော လရေး၏အရောင်ကဲ့သို့ တကွဖြစ်ဖက်ဖြစ်သော သတိစသည်တို့သည်လည်း ထက်ဝန်းကျင်မစင်ကြယ်ကုန်သည်သာတည်း၊ ထို့ကြောင့် ပထမဈာန်စသော အောက်ဈာန်သုံးပါးတို့တွင် တစ်ပါးကိုမျှ "ဥပေက္ခာသတိပါရိသုဒ္ဓိ" ဟု ဟောတော်မမူခြင်း ဖြစ်၏။

စတုတ္ထဈာန်၌ကား ဝိတက်စသော ရန်သူတရားတို့၏ အာနုဘော်က လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခြင်း မရှိသောကြောင့် လည်းကောင်း၊ သဘောတူသော ဥပေက္ခာဝေဒနာဟူသော ညဉ့်ကိုရသောကြောင့်လည်းကောင်း တတြမရွှုတ္တုပေက္ခာ ဟူ သော လရေးသည် အလွန်လျှင် ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်၏၊ ထို တတြမရွှုတ္တုပေက္ခာ ဟူသော လရေးစင်ကြယ်သော ကြောင့် ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်သော လရေး၏အရောင်ကဲ့သို့ တကွဖြစ်ဖက် သတိအစရှိသည်တို့သည်လည်း ထက် ဝန်းကျင် စင်ကြယ်ကုန်လျက် ပြုံးပြုံးပြက်တောက်ပကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ဤစတုတ္ထဈာန်ကိုသာလျှင် "ဥပေက္ခာသတိ ပါရိသုဒ္ဓိ – ဥပေက္ခာကြောင့် သတိ၏ လုံးဝစင်ကြယ်ခြင်း ရှိသည်" ဟု ဟောတော်မူအပ်၏။

### ၆။ "ဤသို့နေသောယောဂီသည် အင်္ဂါတစ်ပါးကို ပယ်ပြီးသည်ဖြစ်၍ ။ ပ ။ ပထဝီကသို့င်္ကားကို အာရုံပြု၍ဖြစ်သော စတုတ္ထဈာန်ကို ရ၏" ဟူသော ပုဒ်အဗွင့်

စတုတ္ထမည်ပုံ – ရေတွက်ခြင်းအစဉ်အားဖြင့် လေးခုမြောက်ဖြစ်သောကြောင့် စတုတ္ထ မည်၏။

🗕 ဤဈာန်ကို လေးကြိမ်မြှောက်ဝင်စားအပ်သောကြောင့်လည်း စတုတ္ထ မည်၏ ။

အင်္ဂါတစ်ပါးကို ပယ်၏

သောမနဿကို ပယ်ခြင်း၏အစွမ်းဖြင့် အင်္ဂါတစ်ပါး ပယ်ပြီးပုံကို သိအပ်ပေသည်၊ ထိုသောမနဿဝေဒနာ ကိုလည်း တစ်ဝီထိတည်းဝယ် ရှေ့ဧောတို့၌ပင်လျှင် ပယ်၏၊ ထို့ကြောင့် သောမနဿကို စတုတ္ထဈာန်၏ ပယ်အင်္ဂါ ဟူ ၍ ဆိုအပ်ပေသည်။

အင်္ဂါနှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံ၏

ဥပေက္ခာဝေဒနာနှင့် စိတ္တေကဂ္ဂတာ ဟူသော ဤနှစ်ပါးတို့၏ ဖြစ်ခြင်းအားဖြင့် အင်္ဂါနှစ်ပါးနှင့်ပြည့်စုံပုံကို သိ အပ်ပေသည်၊ ကြွင်းသော သိဖွယ်ဟူသမျှသည် ပထမဈာန်၌ ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းရှိသည်သာလျှင်တည်း။

စတုတ္ထဈာန်ကို ပြဆိုချက် ဤတွင်ပြီး၏။

### ပဥ္စကဈာန်ကို ပြဆိုချက်

ဈာန်ငါးပါးအပေါင်း ဟူသော ပဉ္စကဈာန်ကို ဖြစ်စေလိုသော ယောဂ်ီသည် ကျေပွန်အောင် ဝင်စားထားသော ပထမဈာန်မှထ၍ "ဤပထမဈာန်သမာပတ်သည် နီဝရဏဟူသော ရန်သူနှင့် နီးကပ်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း၊ "ဝိတက် ၏ ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းခြင်းကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါအားနည်း၏" ဟူ၍လည်းကောင်း ထိုပထမဈာန်၌ အပြစ်ကိုမြင်၍ ဒုတိယ ဈာန်ကို ငြိမ်သက်သောတရားဟု နှလုံးသွင်းလျက် ပထမဈာန်၌ နှစ်သက်တွယ်တာခြင်းကို ကုန်ခမ်းစေ၍ ဒုတိယ ဈာန်ကိုရခြင်းငှာ ဘာဝနာအားထုတ်ခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ထိုသို့ အားထုတ်လျှင် ပထမဈာန်မှထ၍ သတိရလျက် သမ္ပဧဉ် ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံလျက် ဈာန်အင်္ဂါတို့ကိုဆင်ခြင်သော ထိုယောဂ်အား ဝိတက်မျှသာ ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်း သောအားဖြင့် ထင်လာကုန်၏၊ ဝိစာရ စသည်တို့သည် ငြိမ်သက်သိမ်မွေ့သောအားဖြင့် ထင်လာကုန်၏၊ ထိုသို့ ထင် လာသောအခါ၌ ယောဂ်ီသည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအင်္ဂါကို ပယ်ခြင်းငှာလည်းကောင်း, ငြိမ်သက်သိမ်မွေ့သော အင်္ဂါကို ရခြင်းငှာလည်းကောင်း ထိုပထဝီကသိုဏ်း ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပင်လျှင် "မြေ မြေ" ဟု အဖန်ဖန် အထပ်ထပ် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ထိုသို့ နလုံးသွင်းနေစဉ် ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ဒုတိယဈာန် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုဒုတိယဈာန်၏ ပယ်အင်္ဂါကား ဝိတက်မျှသာတည်း၊ ဝိစာရစသော လေးပါးတို့သည် ပြည့်စုံသောအင်္ဂါတို့ ပေတည်း၊ ကြွင်းသောသိဖွယ် ဟူသမျှသည် ဆိုခဲ့ပြီးသောအပြား ရှိသည်သာလျှင်တည်း။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရအပ်သော ထိုဒုတိယဈာန်ကိုလည်း ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ငါးပါးသောအခြင်း အရာတို့ဖြင့် နိုင်နင်းအောင် လေ့လာမှီဝဲသည်ဖြစ်၍ ကျေပွန်အောင် ဝင်စားထားသော ထိုဈာန်မှ ထ၍ "ဤဒုတိယဈာန် သမာပတ်သည် ဝိတက်ဟူသော ရန်သူနှင့် နီးကစ်၏" ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ "ဝိစာရ၏ ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းခြင်းကြောင့် ဈာန်အင်္ဂါအားနည်း၏" ဟူ၍လည်းကောင်း ထိုဒုတိယဈာန်၌ အပြစ်ကိုမြင်၍ တတိယဈာန်ကို ငြိမ်သက်သောတရား ဟု နှလုံးသွင်းလျက် ဒုတိယဈာန်၌ နှစ်သက်တွယ်တာခြင်းကို ကုန်ခမ်းစေ၍ တတိယဈာန်ကိုရခြင်းငှာ ဘာဝနာအား ထုတ်ခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ထိုသို့ အားထုတ်လျှင် ဒုတိယဈာန်မှထ၍ သတိရလျက် သမ္ပစဉ်ခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံလျက် ဈာန်အင်္ဂါတို့ကို ဆင်ခြင်သော ထိုယောဂီအား ဝိစာရမျှသာ ရန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအားဖြင့် ထင်လာ၏၊ ပီတိစသည်တို့သည် ငြိမ်သက်သိမ်မွေ့သောအားဖြင့် ထင်လာကုန်၏၊ ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီသည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောအားဖြင့် ထင်လာကန်၏၊ ပယ်ခင်းငှာလည်းကောင်း၊ ငြိမ်သက်သိမ်မွေ့သောအင်္ဂါကို ရခြင်းငှာလည်းကောင်း၊ ထိုပထဝီကသိုဏ်း ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုပင်လျှင် "မြေ မြေ" ဟု အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ထိုသို့ နှလုံးသွင်းနေစဉ် ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် တတိယဈာန် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုတတိယဈာန်၏ ပယ်အင်္ဂါသည် ဝိစာရမျှသာတည်း၊ စတုက္ကနည်း၏ ဒုတိယဈာန်၌ကဲ့သို့ ဝီတိအစရှိသော သုံးပါးသည် ပြည့်စုံသောအင်္ဂါတို့ ပေတည်း၊ ကြွင်းသောသိဖွယ် ဟူသမျှသည် ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းရှိသည်သာလျှင်တည်း။

ဤသို့ စတုက္ကနည်း၌ ဟောတော်မူသော ဒုတိယဈာန်ကို နှစ်မျိုးခွဲလျှင် ပဉ္စကနည်း၌ ဒုတိယဈာန်နှင့် တတိယဈာန် ဖြစ်၏၊ ထိုစတုက္ကနည်း၌ ဟောတော်မူသော တတိယဈာန်နှင့် စတုတ္ထဈာန်တို့သည်လည်း ပဉ္စကနည်း၌ စတုတ္ထဈာန်နှင့် ပဉ္စမဈာန်တို့ ဖြစ်ကုန်၏၊ ပထမဈာန်မူကား ပထမဈာန်သာလျှင်တည်း။

ပထဝီကသိဏနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။

# အစန်း ၅။ သေသကသိဏ နိုဒ္ဒေသ (ကြွင်းကသိုဏ်းများကို အကျယ်ပြဆို့၅က်)

### အာပေါကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်

ပထဝီကသိုဏ်းကိုပွားစေသကဲ့သို့ပင် အာပေါကသိုဏ်းကို ပွားစေလိုသော ယောဂီသည် ချမ်းသာစွာထိုင်လျက် ရေ၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏၊ "ပြုပြင်စီရင်ထားသော ရေ၌ဖြစ်စေ, ပြုပြင်စီရင်ခြင်းမရှိသော ပကတိရေ၌ဖြစ်စေ" ဤသို့ အစရှိသော အလုံးစုံကို ချဲ့၍သိအပ်၏။

ထို့ပြင် ဤအာပေါကသိုဏ်း၌ကဲ့သို့ပင် တေဇောကသိုဏ်းစသော ကြွင်းသောကသိုဏ်းတို့၌လည်း အလုံးစုံကို ချဲ့၍ သိအပ်၏၊ ဤအာပေါကသိုဏ်းမှ နောက်၌ ဤမျှကိုပင် မဆိုတော့ဘဲ အထူးမျှကိုသာလျှင် ဆိုသွားတော့မည်။)

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

အာပေါ် ကသိုဏ်း၌ လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသော ယောဂီ အား ရေကန်၌ဖြစ်စေ, တစ်ဖက်ဆည်ကန်၌ဖြစ်စေ, ဒီအိုင်(ဆားကျင်း)၌ဖြစ်စေ, သမုဒ္ဒရာ၌ဖြစ်စေ ပြုပြင်စီရင်ခြင်း မရှိ သာရေ၌သော်လည်း နိမိတ်ဖြစ်ပေါ်နိုင်၏ ။

သာကေ – စူဠသိဝထေရ်အား ဖြစ်ပေါ်ဖူးသကဲ့သို့ပင်တည်း၊ လာဘ်**ပူဇော်သက္ကာကိုပယ်စွန့်၍ ကင်းဆိတ်** သောနေခြင်းဖြင့် နေမည်ဟု ရည်ရွယ်လျက် မဟာတိတ္ထမည်သော သင်္ဘောဆိပ်၌ သင်္ဘော**စီး၍ ဇမ္ဗ**ူဒိပ်**ကျွန်း အိန္ဒိယ** နိုင်ငံသို့ ကြွသော ထိုအရှင်စူဋသိဝထေရ်အား သမုဒ္ဒရာခရီး၌ သမုဒ္ဒရာရေပြင်ကို ကြည့်နေစဉ် ထိုကြည့်ရာအရပ်နှင့် ပုံတူဖြစ်သော အာပေါကသိုဏ်းနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသော ဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုဖူးသောယောဂီသည်ကား ကသိုဏ်း၏အပြစ်လေးပါးတို့ကို ရှောင် လျက် အညို အဝါ အနီ အဖြူဟူသော အဆင်းတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသောအဆင်းရှိသောရေကိုမယူဘဲ မြေသို့မရောက်သေး သော စင်ကြယ်သောအဝတ်ဖြင့် ယူအပ်သောရေဖြင့်ဖြစ်စေ, မြေသို့မရောက်သေးသောရေမှ တစ်ပါးသော ကောင်းကင်၌ ဖြစ်သောရေနှင့် အလားတူသည့် အလွန်ကြည်လင်၍ မနောက်ကျုသောရေဖြင့်ဖြစ်စေ – သပိတ်ခွက်၌လည်းကောင်း, ကရား၌လည်းကောင်း အနားရစ်နှင့်အမျှ ပြည့်စေ၍ ကျောင်းအစွန်း၌ အမိုးအကာရှိရာအရပ်၌ ထား၍ ချမ်းသာစွာထိုင် လျက် ရှအပ်၏။

ရေ၏အဆင်းကို မဆင်ခြင်အပ်ပေ, ယိုစီးခြင်းလက္ခဏာကိုလည်း နှလုံးမသွင်းအပ်ပေ၊ စင်စစ်မှု အဆင်းကို မလွှတ်ဘဲ မှီရာရေနှင့် တူသောအခြင်းအရာရှိသည်ကို ပြု၍ အာပေါဓာတ်၏ သတ္တိလွန်ကဲသောအားဖြင့် အာပေါ–ရေ ဟူသော ဝေါဟာရပညတ်၌ စိတ်ကိုထား၍ "အမ္ဗု, ဥဒက, ဝါရိ, သလိက" စသော ရေ၏အမည်တို့တွင် ထင်ရှားသော အမည်အားဖြင့် သာလျှင် "ရေ ရေ" ဟု ပွားစေအပ်၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ပွားစေသော ယောဂီအား ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းဖြင့်ပင်လျှင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ် နှစ်ပါးသည် အစဉ်အတိုင်း ဖြစ်ပေါ်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်

အာပေါကသိုဏ်း၌ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် လှုပ်သကဲ့သို့ ထင်၏၊ အကယ်၍ ရေမြှုပ်ရေပွက်နှင့်ရောသော ရေဖြစ် လျှင် ထိုသို့သဘောရှိသော ဥဂ္ဂဟုနိမိတ် ထင်၏၊ လှိုင်းတံပိုးထခြင်း, ရေမြှုပ်ရေပွက်နှင့်ရောခြင်း စသော ကသိုဏ်း၏ အပြစ်သည် ထင်၏။

ပဋိဘာဂနိမိတ်

ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား လှုပ်ရှားခြင်းမရှိဘဲ ကောင်းကင်၌ထားအပ်သော မြယပ်ဝန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ မြ ကြေးမုံဝန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း ထင်၏။

ယောဂ်ီသည် ထိုပဋိဘာဂနိမိတ် ထင်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက်ပင်လျှင် ဥပစာရဈာန်သို့လည်းကောင်း၊ ဆိုအပ် ပြီးသောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် စတုက္ကဈာန် ပဉ္စကဈာန်တို့သို့လည်းကောင်း ရောက်၏။

~ ~ ~ ~ ~ ~ ~

## တေရောကသို့ဏ်းကို ဖွင့်ပြချွက်

တေဇောကသိုဏ်းကို ပွားလိုသော ယောဂီသည် မီး၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

တေဇောကသိုဏ်း၌ လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသော ယောဂီအား ပြုပြင်စီရင်ခြင်းမရှိသောမီး၌ နိမိတ်ကိုယူလျှင် ဆီမီးလျှံ၌ဖြစ်စေ, မီးဖိုမီး၌ဖြစ်စေ, သပိတ်ဖုတ်ရာအရပ်၌ ဖြစ်စေ, တောမ်ိဳးလောင်ရာ၌ဖြစ်စေ တစ်နေရာရာ၌ မီးလျှံကိုကြည့်စဉ် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ်ပေါ် ၏ ။

သာဓက – စိတ္တဂုတ်မထေရ်အား ဖြစ်ပေါ် ဖူးသကဲ့သို့ ပင်တည်း၊ ထိုအရှင်စိတ္တဂုတ်မထေရ်အား တရားနာရာ ဥပုသ်နေ့၌ သိမ်အတွင်း ဥပုသ်အိမ်သို့ဝင်လျက် ဆီမီးလျှံကို ကြည့်စဉ်ပင်လျှင် နိမိတ်ဖြစ်ပေါ် ၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသော ဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုဖူးသောယောဂီသည်ကား တေဇောကသိုဏ်းကို ပြုပြင်စီရင်အပ်၏၊ တေဇောကသိုဏ်းပြုလုပ်ပုံအစီအရင်မှာ – ယောဂ်ိသည် အစေးအနှစ်ရှိသော ထင်းတို့ကိုခွဲ၍ ခြောက်သွေ့စေပြီးလျှင် အပိုင်းအပိုင်း ပြုလုပ်၍ သင့်လျော်သော သစ်ပင်ရင်းသို့ဖြစ်စေ, မဏ္ဍပ်သို့ဖြစ်စေ သွားပြီးလျှင် သပိတ်ဖုတ်သကဲ့သို့ စုပုံကာ မီးညှိပြီးလျှင် ဖျာသင်ဖြူး၌ဖြစ်စေ, သားရေပိုင်း၌ဖြစ်စေ, အဝတ်ပိုင်း၌ဖြစ်စေ တစ်ထွာလက်လေးသစ် ပမာဏ ရှိသောအပေါက်ကို ဖောက်အပ်၏၊ ထိုအပေါက်ဖောက်ထားသော ဖျာသင်ဖြူးစသည်တစ်ခုခုကို ရှေ့၌ထား၍ ဆိုခဲ့ပြီး သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ထိုင်လျက် အောက်၌ မြက်ခင်းကိုဖြစ်စေ, အထက်၌ မီးခိုးကိုဖြစ်စေ နှလုံးမသွင်းဘဲ အလယ်၌ တစ်ခဲနက်သော မီးလျှံ၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏။

အညို အဝါ ဤသို့အစရှိသောအားဖြင့် အဆင်းကို မဆင်ခြင်အပ်ပေ၊ ပူသည်၏အစွမ်းအားဖြင့် လက္ခဏာကို လည်း နှလုံးမသွင်းအပ်ပေ၊ စင်စစ်မူ အဆင်းကိုမလွှတ်ဘဲ မှီရာမီးနှင့် တူသောအခြင်းအရာ ရှိသည်ကိုသာလျှင် ပြု၍ တေဇောဓာတ်၏သတ္တိလွန်ကဲသောအားဖြင့် တေဇောဟူသော ဝေါဟာရပည်တ်၌ စိတ်ကိုထား၍ "ပါဝက, ကဏှဝတ္တနီ, ဇာတဒေဝ, ဟုတာသန<sup>ို</sup> ဤသို့ အစရှိသော မီး၏အမည်တို့တွင် ထင်ရှားသော အမည်အားဖြင့်သာလျှင် "မီး မီး" ဟု ပွားစေအပ်၏ ။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ပွားစေသော ယောဂီအား အစဉ်အတိုင်း ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းဖြင့်ပင်လျှင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ် နှစ်ပါးဖြစ်ပေါ်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် မီးလျှံပြတ်၍ ကျသည်နှင့်တူစွာ ထင်၏ ပြုပြင်စီရင်ခြင်းမရှိသော ပကတိမီး၌ နိမိတ် ယူသောယောဂီအားမူ ကသိုဏ်း၏အပြစ်ထင်၏၊ မီးစဖြစ်စေ မီးကျီးစုဖြစ်စေ ပြာဖြစ်စေ မီးခိုးဖြစ်စေ ထင်တတ်၏။

ပဋိဘာဂနိမိတ်

ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ကောင်းကင်၌ မလှုပ်မရှား ထားအပ်သော ကမ္ဗလာနီအပိုင်းကဲ့သို့ဖြစ်စေ၊ ရွှေတိုင်ကဲ့သို့

ဖြစ်စေ၊ ရွှေယပ်ဝန်းကဲ့သို့ဖြစ်စေ ထင်တတ်၏။

ထိုယောဂီသည် ပဋိဘာဂနိမိတ်ထင်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက်ပင်လျှင် ဥပစာရဈာန်သို့လည်းကောင်း၊ ဆိုခဲ့ပြီး သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် စတုက္ကဈာန် ပဉ္စကဈာန်သို့လည်းကောင်း ရောက်၏။

## ဝါယောကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်

ဝါယောကသိုဏ်းကို ပွားလိုသော ယောဂီသည် **လေ၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏၊** ဝါယောကသိုဏ်းနိမိတ်ကို အမြင်အားဖြင့်လည်းကောင်း, အတွေ့အားဖြင့်လည်းကောင်း ယူအုပ်၏။

အမြင်အားဖြင့် နိမိတ်ယူပုံ

ဦးခေါင်းနှင့်အညီတည်သော တစ်ခဲနက်အရွက်စည်ပင်သော ကြံ့ပင်ကိုဖြစ်စေ, ဝါးပင်ကိုဖြစ်စေ, သစ်ပင်ကို ဖြစ်စေ, လက်လေးသစ်ခန့် ရှည်သည့် ဆံပင်ထူသောယောက်ျား၏ ဦးခေါင်းကိုဖြစ်စေ လေတိုက်ခြင်းကြောင့် လှုပ်သည် ကိုမြင်၍ "ဤလေသည် ဤနေရာ၌ တိုက်ခတ်၏" ဟု သတိကို ဖြစ်စေ၍ – (တစ်နည်းပြရလျှင်) –

အတွေ့အားဖြင့် နိမိတ်ယူပုံ

လေသာပြတင်းအကြားဖြင့်ဖြစ်စေ, နံရံပေါက်ဖြင့်ဖြစ်စေ ဝင်လာသောလေ တိုက်ခတ်မိရာ ကိုယ်အစိတ်အပိုင်း ၌ သတိကို ဖြစ်စေ၍ – "ဝါတ, မာလုတ, အနိလ" စသော လေ၏အမည်တို့တွင် ထင်ရှားသော အမည်အားဖြင့် သာလျှင် "လေ လေ" ဟု ပွားစေအပ်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ခုံလောက်မှ ချကာမျှဖြစ်သော နို့ဆွမ်း၏အငွေ့လုံးနှင့်တူစွာလှုပ်ရှားလျက် ထင်တတ်၏။

ပဋ္ဌိဘာဂနိမိတ်

. ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် အလွန်ငြိမ်သက်သည်ဖြစ်၍ လှုပ်ရှားခြင်း မရှိပေ။

# နီလကသိုဏ်းကို ဗွင့်ပြချက်

နီလကသိုဏ်းကိုယူသော ယောဂီသည် **ညိုသောအဆင်း၌ နိမိတ်ကိုယူအပ်၏**။

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုခဲ့ဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသောယောဂီအား အညိုရောင် ပန်းတို့ ဝေဆာစွာပွင့်နေသော ပန်းချုံကိုဖြစ်စေ, ပူဇော်ရာဌာနတို့၌ ပန်းအခင်းကိုဖြစ်စေ, အဝတ်ညိုနှင့် ပတ္တမြားညိုတို့ တွင် တစ်ခုခုကိုဖြစ်စေ မြင်လျှင်ပင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသော ဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုခဲ့ဖူးသော ယောဂိသည်ကား ကြာညိုပွင့် အောင်မဲညိုပွင့် အစရှိသော ပန်းတို့ကို ယူ၍ ဝတ်ဆံနှင့် အညှာမထင်အောင် ပန်းတောင်းကိုလည်းကောင်း၊ ပန်းကပ်အဖုံးကိုလည်းကောင်း (ဝတ်ဆံ အညှာ မရောယှက် သက်သက်သော) အပွင့်အဖတ်တို့ဖြင့်သာလျှင် အနားရစ်နှင့် အညီအမျှပြည့်စေ၍ ခင်းထားအပ်၏၊ ညိုသောအဆင်းရှိသော အဝတ်ဖြင့်မူလည်း အထုတ်ထုတ်စေ၍ ပြည့်စေအပ်၏၊ ထိုပန်းတောင်း သို့မဟုတ် ပန်းကပ်ဖုံး ၏ မျက်နှာဝ၌မူလည်း စည်မျက်နှာပြင်ကဲ့သို့ ဖွဲ့အပ်၏၊ ကြေးညို, သစ်ရွက်ညို, မျက်စဉ်းညိုတို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးသော ဓာတ်ဖြင့်မူလည်း ပထဝီကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းဖြင့် ရွှေ့ပြောင်း၍ ရာကောင်းသောကသိုဏ်းဝန်းကိုဖြစ်စေ, နံရံ ၌ ရွှေ့ပြောင်း၍ မရာကောင်းသော ကသိုဏ်းဝန်းကိုဖြစ်စေ ပြုလုပ်၍ မတူသော အဆင်းတစ်ခုခုဖြင့် အပိုင်းအခြားပြု လုပ် အပ်၏၊ ထိုနောင်မှ ပထဝီကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့် "အညို အညို" ဟူ၍ နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်၌ ကသိုဏ်း၏အပြစ် ထင်တတ်၏၊ ဝတ်ဆံ ပန်းညှာတံ အရွက်၏အကြား စသည်တို့သည် ထင် တတ်ကုန်၏။

ပဋိဘာဂနိမိတ်

. ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ကသိုဏ်းဝန်းမှလွတ်၍ ကောင်းကင်၌ ဣန္ဒနီလာပတ္တမြားယပ်ဝန်းနှင့်တူစွာ ထင်တတ်၏ ။

## ပီတကသို့ဏ်းကို ဗွင့်ပြချက်

ပီတကသိုဏ်းကို ယူသော ယောဂီသည် **ဝါသောအဆင်း၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏။** 

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသော ယောဂီအား အညိုရောင် ပန်းတို့ ဝေဆာစွာပွင့်နေသောပန်းချုံကိုဖြစ်စေ, ဝါသောပန်းခင်းကိုဖြစ်စေ, ဝါသောအဝတ်, ဝါသောကျောက်ဓာတ်တို့

တွင် တစ်ပါးပါးကိုဖြစ်စေ မြင်လျှင်ပင် နီမိတ်ဖြစ်ပေါ် ၏။

သာဓက – စိတ္တဂုတ်ထေရ်အား ဖြစ်ပေါ် ဖူးသကဲ့သို့ ပင်တေည်း၊ ထိုအရှင်စိတ္တဂုတ်ထေရ်အား စိတ္တလတောင်၌ ပတ္တင်္ဂမည်သောပန်းချုံမှ ပန်းတို့ဖြင့် ပြုလုပ်ထားသော စေတီရင်ပြင်၌ ပူဇော်ထားသည့်ပန်းအခင်းကို ကြည့်ရှုစဉ် မြင် သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက်ပင်လျှင် ထိုအခင်းပမာဏရှိသော နိမိတ်ဖြစ်ပေါ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုခဲ့ဘူးသောယောဂီသည်ကား မဟာလှေကားပန်းပွင့် စသည်ဖြင့်ဖြစ်စေ, ဝါသောအဝတ်ဖြင့်ဖြစ်စေ, ဝါသောကျောက်ဓာတ်ဖြင့်ဖြစ်စေ နီလကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းဖြင့်ပင်လျှင် ကသိုဏ်း ဝန်းကိုပြုလုပ်၍ "အဝါ အဝါ" ဟု နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်ပေသည်၊ ကြွင်းသောသိဖွယ်ဟူသမျှသည် ထိုဆိုခဲ့ပြီး သောကသိုဏ်းတို့နှင့် တူသည်သာလျှင်တည်း။

# လောဟိတကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်

လောဟိတကသိုဏ်းကိုယူသော ယောဂီသည် **နီသောအဆင်း၌ နိမိတ်ကိုယူအပ်၏။** 

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသေ ၁ဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုခဲ့ဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသော ယောဂီအား အနီရောင် ပန်းတို့ ဝေဆာစွာပွင့်နေသော မိုးစွေပန်းအစရှိသော ပန်းချုံကိုဖြစ်စေ, ပန်းအခင်းကိုဖြစ်စေ, နီသောအဝတ်, (ပတ္တမြားနီ စသော) နီသောကျောက်, နီသောဓာတ်တို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးကိုဖြစ်စေ မြင်လျှင်ပင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ် ပေါ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှု မပြုခဲ့ဖူးသော ယောဂီသည်ကား ခေါင်ရမ်း မိုးစွေ လိပ်ဆူးနီစသော ပန်းတို့ ဖြင့်ဖြစ်စေ, နီသောအဝတ်ဖြင့်ဖြစ်စေ, နီသောကျောက်ဓာတ် မြေဓာတ်ဖြင့်ဖြစ်စေ နီလကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်း ဖြင့်ပင်လျှင် ကသိုဏ်းဝန်းပြုလုပ်၍ "အနီ အနီ" ဟု နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်၏၊ ကြွင်းသောသိဖွယ်ဟူသမျှ သည် ထိုဆိုခဲ့ပြီးသော ကုသိုဏ်းတို့နှင့် တူသည်သာလျှင်တည်း။

# ဩခါတကသို့ဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်

ဩဒါတကသိုဏ်းကိုယူသော ယောဂီသည် ဖြူသောအဆင်း၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုခဲ့ဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသော ယောဂီအား အဖြူ ရောင်ပန်းတို့ ဝေဆာစွာပွင့်နေသော ပန်းချုံကိုဖြစ်စေ, ဇွန်ပန်း မြတ်လေးပန်းစသော ပန်းအခင်းကိုဖြစ်စေ, ကုမုဒြာကြာ ပန်း ပဒုမ္မာကြာပန်း အစုကိုဖြစ်စေ, ဖြူသောအဆင်းရှိသော အဝတ် ဖြူသောအဆင်းရှိသော ကျောက်ဓာတ် မြေဓာတ် တို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးကိုဖြစ်စေ မြင်လျှင်ပင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ်ဖြစ်ပေါ်၏၊ သလွဲဖြူပြားဝန်း, ငွေပြားဝန်း, လဝန်းတို့၌လည်း နိမိတ်ဖြစ်ပေါ်သည်သာတည်း။ အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုခဲ့ဖူးသောယောဂီသည်ကား ဆိုခဲ့ပြီးသော အပြားရှိသော ပန်းဖြူဖြင့် ဖြစ်စေ, အဝတ်ဖြူဖြင့်ဖြစ်စေ, ကျောက်ဓာတ် မြေဓာတ်ဖြူဖြင့်ဖြစ်စေ နီလကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့် ပင်လျှင် ကသိုဏ်းဝန်းကို ပြုလုပ်၍ "အဖြူ အဖြူ" ဟု နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်၏၊ ကြွင်းသောသိဖွယ်ဟူသမျှသည် ထို ဆိုခဲ့ပြီးသောကသိုဏ်းတို့နှင့် တူသည်သာတည်း။

## အာလောကကသိုဏ်းကို ဖွင့်ပြချက်

အာလောကကသိုဏ်းကိုယူသော ယောဂီသည် **နေရောင်လရောင် အလင်း၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏။** 

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုခဲ့ဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသော ယောဂီအား နံရံပေါက် စသည်တို့တွင် တစ်ခုခုဖြင့် နေရောင် သို့မဟုတ် လရောင် ဝင်လာ၍ နံရံ၌ဖြစ်စေ, မြေ၌ဖြစ်စေ ထင်ပေါ်သော အရောင်ဝန်း၌သော်လည်းကောင်း၊ အရွက်ထူထပ်သော သစ်ပင်၏အကိုင်းအခက်ကြားဖြင့်ဖြစ်စေ, ပိတ်နေအောင် ထူ ထပ်သော သစ်ခက်မဏ္ဍပ်ကြားဖြင့်ဖြစ်စေ ထွက်၍ မြေ၌ထင်ပေါ်သော အရောင်ဝန်းကိုသော်လည်းကောင်း မြင်လျှင်ပင် နိမိတ်ဖြစ်ပေါ်၏။

အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုခဲ့ဖူးသောယောဂီသည် ထိုဆိုအပ်ပြီးသော အပြားရှိသော အရောင်ဝန်း

ကိုပင်လျှင် "အရောင် အရောင်" ဟု ဖြစ်စေ, "အလင်း အလင်း" ဟု ဖြစ်စေ ပွားစေအပ်၏။

ထိုနေရောင်ဝန်း လရောင်ဝန်းကိုရှုလျက် ပွားစေခြင်းဖြင့် နိမိတ်ကိုဖြစ်ပေါ် စေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်သော ယောဂီ သည် အိုးအတွင်း၌ ဆီမီးကိုညှိထွန်းလျက် အိုးဝကိုပိတ်၍ အိုး၌အပေါက်ဖောက်ပြီးလျှင် ယင်းအပေါက်ကို နံရံ ဘက် သို့ မျက်နှာမူလျက် ထားအပ်၏၊ ထိုအပေါက်မှ ဆီမီးရောင်ထွက်၍ နံရံ၌ အဝန်းအဝိုင်း ထင်ပေါ်၏၊ ထိုဆီမီးရောင် ဝန်းကို "အလင်း အလင်း" ဟု ပွားစေအပ်၏၊ ဤဆီမီးရောင်ဝန်းသည် အခြားသော နေရောင်ဝန်း လရောင်ဝန်း တို့ ထက် ကြာမြင့်စွာတည်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်

ဤအာလောကကသိုဏ်း၌ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် နံရံ၌ဖြစ်စေ,မြေ၌ဖြစ်စေ ထင်ပေါ်သော ပက<mark>တိအရောင်အဝန်း</mark> နှင့် တူသည်သာလျှင်ဖြစ်၏။

ပဋိဘာဂနိမိတ်

. ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် တစ်ခဲနက် အလွန်ကြည်လင်သော အရောင်စုနှင့် တူ၏။

## ပရိစ္ဆိန္နာကာသကို မွင့်ပြချက်

ထက်ဝန်းကျင် ပိုင်းခြားအပ်သောဟင်းလင်းအပြင် ဟူသော ပရိစ္ဆိန္နာကာသကသိုဏ်း၌ အာကာသက**သိုဏ်း** ကိုယူသော ယောဂီသည် **ဟင်းလင်းအပြင်တစ်ခုခု၌ နိမိတ်ကို ယူအပ်၏**။

အဓိကာရဘာဝနာ ရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို ပြုခဲ့ဖူးသည်ဖြစ်၍ သမထဘာဝနာကုသိုလ်ရှိသောယောဂီအား နံရံပေါက် စသည်တို့တွင် တစ်ခုခုသောဟင်းလင်ပြင်ကို မြင်လျှင်ပင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်၏။

#### အဓိကာရဘာဝနာ မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်

လွန်ကဲသောဘာဝနာကောင်းမှုကို မပြုခဲ့ဖူးသောယောဂီသည် နေပြောက်မထိုးအောင် ကောင်းစွာမိုးထားသော မဏ္ဍပိ၌ဖြစ်စေ, သားရေဖျာစသည်တို့တွင် တစ်ခုခု၌ဖြစ်စေ တစ်ထွာနှင့်လက်လေးသစ် အချင်းရှိသောအပေါက် ဖောက်၍ ထိုအပေါက်ကိုဖြစ်စေ, နံရံပေါက်စသောအပေါက်ကိုဖြစ်စေ "ကောင်းကင် ကောင်းကင်" ဟု ပွားစေအပ်၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ထိုအပေါက်ကို ပိုင်းခြားကြောင်းဖြစ်သော နံရံအစွန်းစသည်တို့နှင့်တကွ ထိုမူလအပေါက် နှင့်တူသည်သာ ဖြစ်၏၊ ပွားစေအပ်သော်လည်း ယင်းဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် မပွားပေ။

ပဋိဘာဂနိမိတ်

ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ဟင်းလင်းပြင်အဝန်းသာဖြစ်လျက် ထင်၏၊ ပွားစေအပ်လျှင်လည်း ယင်းပဋိဘာဂနိမိတ် သည် ပွား၏၊ ကြွင်းသောသိဖွယ်ဟူသမျှကို ပထဝီကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းဖြင့်ပင်လျှင် သိအပ်ပေသည်။

## ပြုံးပြွမ်းပြဆိုချက်

### ကသိုဏ်းဆယ်ပါးတို့၏အခွမ်းဖြင့် ပြီးမြောက်သောအကျိုးများ

၁။ ပထဝီကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) တစ်ယောက်တည်းဖြစ်လျက် အများအပြားဖြစ်ခြင်း၊

(၂) ကောင်းကင်၌ဖြစ်စေ, ရေ၌ဖြစ်စေ မြေကိုဖန်ဆင်း၍ ခြေဖြင့်သွားခြင်း, ရပ်ခြင်း, ထိုင်ခြင်း စသည်ကိုပြုခြင်း၊

(၃) ပရိတ္တ အပ္ပမာဏနည်းဖြင့် အဘိဘာယတနကိုရခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီးမြှောက်ကုန်၏။

### ၂။ အာပေါကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) မြေ၌ ငုပ်ခြင်းပေါ်ခြင်း၊

(၂) မိုးရေမိုးပေါက်ရွာသွန်းခြင်းကို ဖြစ်စေခြင်း၊

(၃) မြစ် သမုဒ္ဒရာ စသည့်တို့ကို ဖန်ဆင်းခြင်း၊

(၄) မြေ တောင် ပြာသာဒ် စသည်တို့ကို လှုပ်စေခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီးမြောက်ကုန်၏။

၃။ တေဇောကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) အခိုးလွှတ်ခြင်း, အလျှံလွှတ်ခြင်း, မီးကျီးမိုးရွာစေခြင်း၊

(၂) မိမိတနိုခိုးအရှိန်ဖြင့် သူတစ်ပါး၏တန်ခိုးအရှိန်ကို ကုန်ခန်းစေခြင်း၊

(၃) လောင်စာအမျိုးမျိုးထဲမှ မိမိလောင်ကျွမ်းစေလိုသောအရာကိုသာ လောင်ကျွမ်းစေခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်ခြင်း၊

(၄) ဒိဗ္ဗစက္ခုအဘိညာဉ်ဖြင့် အဆင်းကိုကြည့်ရှုခြင်း၄၁ အလင်းရောင်ကို ပြုလုပ်ခြင်း၊

(၅) ပရိနိဗ္ဗာန်စံသောအခါ၌ ကိုယ်ကိုလောင်ကျွမ်းစေခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီးမြောက်ကုန်၏။

၄။ ဝါယောကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) လေ၏အလား လျင်မြန်စွာသွားနိုင်ခြင်း၊

(၂) လေဟုန် လေပြင်း ဖြစ်စေခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီးမြှောက်ကုန်၏။

၅။ နီလကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) ညိုသောအဆင်းကို ဖန်ဆင်းခြင်း၊

(၂) မှောင်အောင် ပြုလုပ်ခြင်း၊

(၃) စင်ကြယ်သောအဆင်း, မစင်ကြယ်သောအဆင်း ရှိသောနည်းဖြင့် အဘိဘာယတနကိုရခြင်း၊

(၄) သုဘဝိမောက္ခကိုရခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီးမြောက်ကုန်၏။

၆။ ပီတကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

- (၁) ဝါသောအဆင်းကို ဖန်ဆင်းခြင်း၊
- (၂) ရွှေဖြစ်အောင် အဓိဋ္ဌာန်ခြင်း၊

- (၃) စင်ကြယ်သောအဆင်း မစင်ကြယ်သောအဆင်း ရှိသောနည်းဖြင့် အဘိဘာယတနကိုရခြင်း၊
- (၄) သုဘဝိမောက္ခကိုရခြင်း အစရှိသောအကျိုးတို့ ပြီးမြောက်ကုန်၏။

### ၇။ လောဟိတကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) နီသောအဆင်းကို ဖန်ဆင်းခြင်း၊

(၂) ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းဖြင့်ပင်လျှင် အဘိဘာယတနကို ရခြင်း၊

(၃) သဘဝိမောက္ခကိုရခြင်း အစရှိသောအကျိုးတို့ ပြီးမြောက်ကုန်၏။

#### ၈။ ဩဒါတကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) ဖြူသောအဆင်းကို ဖန်ဆင်းခြင်း၊

(၂) ထိနမိဒ္ဓကို ဝေးအောင်ပြုခြင်း၊

(၃) အမှောင်ကို မှုတ်လွှင့်ပယ်ဖျောက်ခြင်း၊

(၄) ဒိဗ္ဗစ်က္ခုအဘိညာဉ်ဖြင့် အဆင်းကိုကြည့်ရှခြင်း၄ာ အလင်းရောင်ကိုပြုလုပ်ခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီး မြောက်ကုန်၏။

#### ၉။ အာလောကကသိုဏ်း၏အစွမ်းဖြင့်

(၁) အရောင်ရှိသောအဆင်းကို ဖန်ဆင်းခြင်း၊

(၂) ထိနမိဒ္ဓကို ဝေးအောင် ပြုခြင်း၊

(၃) အမှောင်ကို မူတ်လွှင့် ပယ်ဖျောက်ခြင်း၊

(၄) ဒိဗ္ဗစက္ခုအဘိညာဉ်ဖြင့် အဆင်းကိုကြည့်ရှခြင်း၄ာ အလင်းရောင်ကိုပြုလုပ်ခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီး မြောက်ကုန်၏။

#### ၁၀။ အာကာသကသိုဏ်း၏ အစွမ်းဖြင့်

(၁) ဖုံးအုပ်ကွယ်ကာလျက်ရှိသောဝတ္ထုတို့ကို ဟင်းလင်းပွင့်အောင်ပြုခြင်း၊

(၂) မြေအတွင်း တောင်အတွင်းတို့၌ ဟင်းလင်းအပြင်ကိုဖန်ဆင်း၍ သွား ရပ် ထိုင် လျောင်း ဟူသော ဣရိယာ ပုထ်ကိုပြုခြင်း၊

(၃) နံရံတစ်ဖက် စသည်တို့၌ မငြိကပ်ဘဲ သွားနိုင်ခြင်း အစရှိသော အကျိုးတို့ ပြီးမြှောက်ကုန်၏။

### ကသိုဏ်းတို့၏ အထူးအပြား

#### ကသိုဏ်းအားလုံးတို့သည်ပင် –

– အထက်သို့ ရှေးရှမှတ်သိရသောကသိုဏ်း၊

ဆောက်သို့ ရှေးရှုမှတ်သိရသောကသိုဏ်း၊

– ဖီလာပတ်လည်ပိုင်းခြား၍ မှတ်သိရသောကသိုဏ်း၊

🗕 နှစ်ပါးမဟုတ်သော ကသိုဏ်း၊

– ဖြန့်ခြင်းအတိုင်းအရှည် မရှိသောကသိုဏ်း ဟူ၍ အထူးအပြားရှိကုန်၏။ မှန်ပေ၏။

ယင်းစကားမှာ "အချို့သောယောဂီသည် အထက်သို့ရှေးရှ ပထဝီကသိုဏ်းကို မှတ်သိ၏၊ အချို့သော ယောဂီ သည် အောက်သို့ရေးရှ ပထဝီကသိုဏ်းကို မှတ်သိ၏၊ အချို့သောယောဂီသည် ဖီလာပတ်လည်ပိုင်းခြားအပ်သော ပထဝီကသိုဏ်းကို မှတ်သိ၏၊ အချို့သောယောဂီသည် နှစ်ပါးမဟုတ်သော ပထဝီကသိုဏ်းကို မှတ်သိ၏၊ အချို့သော ယောဂီသည် ဖြန့်ခြင်းအတိုင်းအရှည် မရှိသော ပထဝီကသိုဏ်းကို မှတ်သိ၏" ဤသို့အစရှိသော မိန့်ဆိုချက်နှင့် အညီ ပေတည်း။

ထိုစကားရပ်၌ –

အထက်သို့ရှေးရှ – ဟူသည် အထက်ကောင်းကင်ပြင်သို့ ရှေးရှုလျက် ဟု ဆိုလို၏၊ အောက်သို့ရေးရှ – ဟူသည် အောက်မြေအပြင်သို့ ရှေးရှုလျက် ဟု ဆိုလို၏၊ ဖီလာပတ်လည် – ဟူသည် လယ်ကွက်အဝန်းကဲ့သို့ ထက်ဝန်းကျင် ပတ် လည်မှ ပိုင်းခြားထားအပ်သောကသိုဏ်းဟု ဆိုလို၏၊ မှန်ပေ၏။

အချို့ယောဂီသည် အထက်သို့သာလျှင် ကသိုဏ်းကို ပွားစေ၏၊ အချို့သောယောဂီသည် အောက်သို့သာလျှင် ကသိုဏ်းကို ပွားစေ၏၊ အချို့သောယောဂီသည် ထက်ဝန်းကျင်ပတ်လည်မှ ပိုင်းခြားလျက် ကသိုဏ်းကို ပွားစေ၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူ – ဒိဗ္ဗစက္ခုဖြင့် အဆင်းကိုမြင်လိုသော တန်ခိုးရှင်သည် အာလောကကသိုဏ်းကို ပွားသကဲ့သို့ ပေတည်း။

့ ၁၇၈ ဓမ္မဗူဟာ

**နှစ်ပါးမဟုတ်သော**–ဟူသောစကားကို တစ်ခုခုသောကသိုဏ်း၏ အခြားကသိုဏ်းအဖြစ်သို့ မ<mark>ရောက်</mark>ခြင်းကို

ပြခြင်း၄၁ ဆိုအပ်၏။

ဥပမာ– ရေသို့ငုပ်ဝင်သောသူမှာ ပတ်ဝန်းကျင်အရပ်မျက်နှာအားလုံးတို့၌ ရေချည်းသာလျှင် ရှိ၍ အခြား အရာမရှိသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် နှလုံးသွင်းအပ်သော ပထဝီကသိုဏ်းသည် ပထဝီကသိုဏ်းချည်းသာဖြစ်၏, အာပေါ စသော အခြားကသိုဏ်းတို့နှင့် ရောယှက်ခြင်း မရှိပေ။ (အာပေါစသော ကသိုဏ်းအားလုံးတို့၌လည်း ဤနည်းတူပင် တည်း။)

ဖြန့်ခြင်းအတိုင်းအရှည်မရှိသော – ဟူသည့်စကားကို ပထဝီကသိုဏ်းကို မည်၍မည်မျှ ဖြန့်အပ်သည် ဖြန့် နိုင်သည်ဟု ဖြန့်ခြင်း၏အတိုင်းအရှည်မရှိသည့် အလိုအားဖြင့် ဆိုအပ်ပေသည်။

မှန်ပေ၏ – ပထဝီကသိုဏ်းကို ဘာဝနာစိတ်ဖြင့်ဖြန့်လျှင် အရပ်မျက်နှာအားလုံးသို့ပင် ပြန့်၏ ၊ ဤသည်ကား

ထိုပထဝီကသိုဏ်း၏ အစ, ဤသည်ကား အလယ် ဟု အတိုင်းအရှည်ကို မယူပေ။

## ၅၇န်မရနိုင်သောပုဂ္ဂိုလ်များ

၁။ ပိတ်ဆို့တတ်သောကံ ဟူသော ကမ္မာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောသူ၊

၂။ ပိတ်ဆို့တတ်သောကိလေသာ ဟူသော ကိလေသာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောသူ၊

၃။ ပိတ်ဆို့တတ်သောဝိပါက် ဟူသော ဝိပါကာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောသူ၊

၄။ ယုံကြည်မှုသဒ္ဓါတရား မရှိသူ၊

၅။ သမ္မာဆန္ဒ ကင်းမဲ့သူ၊

၆။ ပညာမဲ့သူတို့တွင် –

တစ်ယောက်ယောက်အားသော်လည်း ဘာဝနာအားထုတ်သော် ဘာဝနာသည် မပြည့်စုံ မပြီးမြှောက်ပေ၊ ကုသိုလ်တရားတို့၌ မြဲစေတတ်သော မဖောက်မပြန် မှန်သောသဘောရှိသည့် အရိယမဂ်သို့ သက်ခြင်း၄၁ မထိုက်ပေ။

အထက်ပါစကားရပ်၌–

၁။ ကမ္မာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောသတ္တဝါဟူသည် အာနန္တရိယကံငါးပါးတို့တွင် တစ်ပါးပါးနှင့်ပြည့်စုံသော သတ္တဝါတို့

ပေတည်း။

၂။ ကိလေသာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောသတ္တဝါဟူသည် အဟေတုကဒိဋ္ဌိ, အကိရိယဒိဋ္ဌိ, နတ္ထိကဒိဋ္ဌိ ဟူသော မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ သုံးပါးတို့တွင် တစ်ပါးပါးဟူသော မစွန့်လွှတ်နိုင်အောင် ခိုင်မြဲသောအယူမှားရှိသူတို့နှင့် ဥဘတောဗျဉ်း ပဏ္ဍုက် တို့ ပေတည်း။

၃။ ဝိပါကာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောသတ္တဝါဟူသည် အဟိတ်ပဋိသန္ဓေ, ဒွိဟိတ်ပဋိသန္ဓေရှိသော သတ္တဝါတို့ပေတည်း။ ၄။ ယုံကြည်မှုသဒ္ဓါတရားမရှိသော သတ္တဝါဟူသည် ဘုရားစသည်တို့၌ ယုံကြည်ခြင်းကင်းသောသူတို့ပေတည်း။

၅။ သမ္မာဆန္ဒကင်းသော သတ္တဝါဟူသည် မဂ်အားလျော်သောအကျင့်ဟူသော သစ္စာနုလောမိကဝိပဿနာ၌ အားထုတ် လိုသော သမ္မာဆန္ဒကင်းသောသူတို့ပေတည်း။

၆။ ပညာမဲ့သောသတ္တဝါဟူသည် လောကီသမ္မာဒိဋ္ဌိ, လောကုတ္တရာသမ္မာဒိဋ္ဌိမှ ကင်းသောသူတို့ပေတည်း။

ကသိုဏ်းသက်သက်၌သာလျှင် မဟုတ်သေး၊ အခြားကမ္မဋ္ဌာန်းတို့၌လည်း ကမ္မာဝရဏနှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ် စသောပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် တစ်ယောက်ယောက်အားသော်လည်း ဘာဝနာသည် မပြည့်စုံပေ၊ ထိုသို့ ယင်းဝိပါကန္တရာယ် စသည်တို့သည် အကျိုးကို ဆုံးရှုံးစေတတ်, အကျိုးမဲ့ကို ဖြစ်စေတတ်သောကြောင့် ဝိပါကာဝရဏကင်းသော အမျိုး ကောင်းသားသည် ကမ္မာဝရဏနှင့် ကိလေသာဝရဏကို ဝေးစွာရှောင်ကြဉ်၍ သူတော်ကောင်းတို့၏တရားကို နာကြား ခြင်း၊ သူတော်ကောင်းတို့ကို ဆည်းကပ်ခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ကံကံ၏အကျိုးနှင့် ရတနာသုံးပါးကိုယုံကြည်မှု သဒ္ဓါ တရားကို လည်းကောင်း၊ ဘာဝနာအားထုတ်ခြင်း၌ ထက်သန်သောကုသိုလ်ဆန္ဒကို လည်းကောင်း၊ ပါရိဟာရိယပညာ ကိုလည်း ကောင်း ပွားစေလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်ခြင်း၌ ထက်သန်သောလုံ့လကို ပြုအပ်ပေသည်။

### သေသကသိဏနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။

## အခန်း ၆။ အသူဘကမ္မဋ္ဌာန နိုဒ္ဒေသ (အသူဘကမ္မင္ဆာန်းကို အကျယ်ပြဲဆိုချက်)

### အသူဘဆယ်ပါး အဓိပ္ပါယ် (အဝိညာဏကအသုဘ ၁၀–ပါး)

| <b>3</b> II C | ဥဒ္ဓုမာတက     | = | လေဖြင့်မှုတ်အပ်သော သားရေအိတ်ကဲ့သို့ သေသည်မှ နောက်ကာလ၌ အစဉ်အ <b>တိုင်း</b>                           |
|---------------|---------------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |               |   | တက်ကြွလျက် ဖောင်းပွဖူးရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်၊                                             |
| #             | ဝိနီလက        | = | အဖြူအနီရောလျက် ပက်တိအဆင်းပျက်လျက် ညိုမည်းသည့် အဆင်းရှိသော စက်ဆုပ်ဖွယ်                               |
| J             | ,             |   | သူသေကောင်၊ (အသားများရာ အရပ်တို့၌ နီသောအဆင်းရှိလျက်, ပြည်စုဝေးသော အရပ်                               |
|               |               |   | တို့၌ ဖြူသောအဆင်းရှိသော, အများအားဖြင့်မူ ညိုမည်းသည့် အဆင်းရှိသော သူသေ                               |
|               |               |   | ကောင်)၊                                                                                             |
| ₽#            | ဝိပုဗ္ဗက      | = | စုတ်ပြတ်ပေါက်ပဲ့ကာ ပျက်စီးရာအရပ်တို့၌ ပြည်တစိုစိုယိုထွက်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်                           |
|               |               |   | သူသေကောင်၊                                                                                          |
| ç۱            | ဝိစ္ဆိဒ္ဒက    | = |                                                                                                     |
|               | ဝိက္ခွာယိတက   | = | ထိုမှ ဤမှ အမျိုးမျိုးသော အခြင်းအရာဖြင့် နွေး, မြေနွေး စသည်တို့ ခဲစားအပ်သော                          |
| •             | •             |   | စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်၊                                                                              |
| Gn            | ဝိက္နိတ္တက    | = | ရွေး, မြေရွေး စသည်တို့က ကိုက်ဖြတ်ခဲစားခြင်းဖြင့် တခြားအရပ်၌ လက် <b>ကို,</b> တ <mark>ြားအရပ</mark> ် |
|               | 0 03          |   | ၌ ခြေကို, တခြားအရပ်၌ ခေါင်းကို စွန့်ပစ်ထားအပ်သော စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်၊                             |
| <b>7</b> II   | ဟတ၀ိက္ရွိတ္တက | = | ခုတ်သတ်ပြီးလျှင် လက်ခြေစသော အင်္ဂါကြီးငယ်တို့၌ ဓားစသော လက်နက်ဖြင့် ကျီးခြေရာ                        |
| •             |               |   | သဏ္ဌာန်မွှန်းပြီး အထွေထွေသောအရပ်သို့ စွန့်ပစ်ထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်၊                          |
| ดแ            | လောဟိတက       | = | သွေးကို ပြန့်ကြဲစေလျက် ထိုမှ ဤမှ ယိုထွက်သော သွေးတို့ဖြင့် လူးလဲနေသော စက်ဆုပ်                        |
|               |               |   | ဖွယ် သူသေကောင်၊                                                                                     |
| ıا<br>ا       | ပုဋ္ဌုဝက      | = | ပိုးလောက်တို့ဖြင့် ပြည့်နှက်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်၊                                            |
| _             | အဋ္ဌိက        | = | စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်၏ အရိုးစုကောင် သို့မဟုတ် တစ်ခုသောအရိုး၊                                        |
|               |               |   |                                                                                                     |

ဥဒ္ဓုဓာတက အစရှိသော သူသေကောင်တို့ကိုမှီ၍ ဖြစ်ပေါ်လာသော **ဥဂ္ဂဟနိမိတ်, ပဋိဘာဂနိမိတ်**တို့သည်လည်း ဥဒ္ဓုဓာတက စသည် မည်ကုန်၏၊ ထိုနိမိတ်တို့၌ ဖြစ်ပေါ်လာသော **ဈာန်**တို့သည်လည်း ဥဒ္ဓုဓာတက စသည် မည်ကုန် ၏။

## ဥချွမာတကကမ္မဋ္ဌာန်း ရှပုံ

ဥဒ္ဓုဓာတကသူသေကောင်၌ ဥဒ္ဓုဓာတကနိမိတ်ကို ဖြစ်စေ၍ ဥဒ္ဓုဓာတကဟု ခေါ်ဆိ<mark>ုအပ်သော ဈာန်ကို ဖြစ်ပွား</mark> စေခြင်း၄ာ အလိုရှိသော ယောဂီသည် ပထဝီကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ပြခဲ့သော အရည်အချင်းတို့နှင့် ပြည့်စုံသောဆရာကို ချဉ်းကပ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သင်ယူအပ်၏။

ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောပြသောဆရာသည် –

(၁) အသုဘန်မိတ်ကို ယူရန်အတွက် သွားပုံအစီအရင်၊

(၂) သူသေကောင်ပတ်ဝန်းကျင်၌ ရှိသောနိမိတ်ကို မှတ်သားခြင်း၊

- (၃) တစ်ဆယ့်တစ်ပါးသောအခြင်းအရာအားဖြင့် အသုဘနိမိတ် (ဥဂ္ဂဟနိမိတ်)ကို ယူခြင်း၊
- (၄) အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်း၊ (၅) အပ္ပနာအစီအရင်တို့ကို **ပြောကြားအပ်၏ ။**

**ယောဂီသည်လည်း ဆရာပြောသမျှ အလုံးစုံကို ကောင်းစွာမှတ်ယူပြီးလျှင်** ရှေး၌ပြခဲ့သော ဂုဏ်အင်္ဂါတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ကျောင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖူးဖူးရောင်နေသော သူသေကောင်အသုဘနိမိတ်ကို စုံစမ်းလျက် နေအပ်၏။

#### ၁။ အသူဘနိမိတ်ကို ယူရန်အတွက် သွားပုံအစီအရင်

အဆောတလျင် မသွားသင့်ပုံ

ဤသို့ စုံစမ်းနေသော ယောဂီသည် "ဤမည်သော ရွာတံခါး၌ ဤမည်သော တောအုပ်အဝ၌ ဤမည်သော လမ်း၌ ဤမည်သော တောင်ခြေ၌ ဤမည်သော သစ်ပင်ရင်း၌ ဤမည်သော သုသာန်၌ ဥဒ္ဓုမာတကသူသေကောင်ကို ပစ်ချထားသည်"ဟု ပြောသံကိုကြားလျှင် ဆိပ်ကမ်းမဟုတ်ရာ၌ အဆောတလျင် သက်ဆင်းသကဲ့သို့ ထိုကြားပြီးသော ခဏ၌ပင် အဆောတလျင် မသွားသင့်ပေ။

အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် သူသေကောင်မည်သည်မှာ ကျား စသောသားရဲတို့ သိမ်းပိုက်စောင့်ရှောက်နေသည် လည်း ရှိတတ်၏၊ ဘီလူးတို့ သိမ်းပိုက်စောင့်ရှောက်နေသည်လည်း ရှိတတ်၏၊ ထိုသို့ သိမ်းပိုက်စောင့်ရှောက်နေလျှင်

ယောဂီအား အသက်အန္တရာယ် ဖြစ်နိုင်၏။

ထို့ပြင် ထိုအသုဘကောင်ရှိရာအရပ်သို့ သွားသောလမ်းသည် ရွာတံခါး ရေချိုးဆိပ် လယ်ကန်သင်းရိုးစသည် ကို ဖြတ်သွားရတတ်၏၊ထိုသို့ဖြတ်သွားရလျှင် ဝိသဘာဂအာရုံ(အမျိုးသမီးအာရုံ)ကို တွေ့မြင်ရတတ်၏၊ သူသေကောင် သည်လည်း ဝိသဘာဂ ဖြစ်တတ်၏၊ ဝိသဘာဂဟူသည်မှာ ယောက်ျားအား မိန်းမ၏ကိုယ်ကောင်သည်လည်းကောင်း, မိန်းမအား ယောက်ျား၏ကိုယ်ကောင်သည်လည်းကောင်း အသွင်သဏ္ဌာန်ချင်း မတူသော ဝိသဘာဂ ဖြစ်သည်။

ထိုဝိသဘာဂသူသေကောင်သည် သေပြီးခါစ လောလောလတ်လတ်ဖြစ်ပါမူ တင့်တယ်သည့် အနေအားဖြင့် လည်း ထင်ရတတ်၏၊ ထိုသို့ ထင်ခြင်းကြောင့် ယောဂီအား ဗြဟ္မစရိယခေါ်သော ရဟန်းသီလအကျင့်မြတ်၏ အန္တရာယ် သော်လည်း ဖြစ်နိုင်၏၊ သို့သော်လည်း "ဤဝိသဘာဂရူပါရုံသည် ငါသို့သောပုဂ္ဂိုလ်အား (သုဘသညာ မဖြစ်အောင် နှလုံးသွင်းရန်) ဝန်မလေး"ဟု မိမိကိုယ်ကို အားကိုးစိတ်ချပါမူ ထိုရွာတံခါးလမ်းစသည်ဖြင့်လည်း သွားနိုင်ပါသေး၏။

ပန်ကြား၍ သွားအပ်ပုံ

အသုဘကောင်ရှိရာ သုသာန်သို့သွားသော ယောဂီသည် သံဃထေရ်အားဖြစ်စေ, ထင်ရှားသော အခြားရဟန်း အားဖြစ်စေ ပန်ကြား၍ သွားအပ်၏၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် ယောဂီအား သုသာန်၌ ဘီလူး ခြင်္သေ့ ကျား စသည်တို့ ၏ အဆင်းအသံ စသော အနိဋ္ဌာရုံတို့က နှိပ်စက်လျှင် အင်္ဂါကြီးငယ်တို့သည်မူလည်း တုန်လှုပ်နိုင်၏၊ စားထားသော အစာသည်မူလည်း အန်ထွက်နိုင်၏၊ အခြားတစ်ပါးသော အနာရောဂါသည်မူလည်း ဖြစ်ပေါ်နိုင်၏၊ ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ဤယောဂီရဟန်း၏ ကျောင်း၌ရှိသော သပိတ်သင်္ကန်းကို ထိုသံဃထေရ် စသည်က ကောင်းစွာစောင့်ရှောက်ပေလိမ့် မည်, ရဟန်းငယ်များ သာမဏာများကို စေလွှတ်၍လည်း ထိုယောဂီရဟန်းကို စောင့်ရှောက်ပေလိမ့်မည်။

တစ်နည်းသော်ကား သုသာန်မည်သည်မှာ "ဖမ်းဆီးမည့်သူတို့မှ လွတ်ကင်းသောအရပ် ဖြစ်သည်" ဟု မှတ် ယူလျက် ခိုးမှုပြုပြီးသော ခိုးသူတို့သည်လည်းကောင်း၊ ခိုးမှုပြုရန် အကြံပြုနေသော ခိုးသူတို့သည်လည်းကောင်း ခိုအောင်း တတ်ကြကုန်၏၊ ထိုခိုးသူတို့သည် ရဲနှင့် ဥစ္စာရှင်တို့က လိုက်လာကြလျှင် ခိုးယူခဲ့သောဥစ္စာကို သုသာန်၌ နေသော ရဟန်း၏အနီး၌ ပစ်ချခဲ့၍ ထွက်ပြေးတတ်ကြကုန်၏၊ ထိုသို့ထွက်ပြေးကြလျှင် ရဲနှင့် ဥစ္စာရှင်လူတို့က "ခိုးထုပ် ခိုး ထည်နှင့်တကွ ခိုးသူကို တွေ့ကြသည်" ဟု နှလုံးသွင်းကုန်၍ ထိုရဟန်းကို ဖမ်းယူကာ နှိပ်စက်တတ်ကြကုန်၏၊ ထိုသို့ သောအခါ၌ ပန်ကြားအပ်ခဲ့သော ထိုသံဃထေရ် စသည်က "ဤရဟန်းကို မနှိပ်စက်ကြပါလင့်၊ ဤရဟန်းသည် ငါ့အား ပန်ကြား၍ အသုဘရုခြင်းဟူသောကိစ္စဖြင့် သုသာန်သို့ သွားခဲ့ပါသည်" ဟုပြောကြားကာ ထိုလူတို့ကို သိနားလည်မှု ရစေ၍ ထိုပန်ကြားသွားသော ရဟန်းအား လွတ်မြောက်ချမ်းသာခြင်းကို ပြုပေလိမ့်မည်၊ ဤသည်ကား ပန်ကြား၍ သွားခြင်း၌ အကျိုးအာနိသင်ပေတည်း။

ဝမ်းမြှောက်ဝမ်းသာခြင်းကို ဖြစ်စေလျက် သွားအပ်ပုံ

ထိုသို့ သံဃထေရ်နှင့် ထင်ရှားသောရဟန်းအား ပန်ကြားပြီးလျှင် အသုဘနိမိတ်ကိုရှုခြင်း၌ ထက်သန်သော လိုလားခြင်းရှိသည် ဖြစ်၍ ဥပမာအားဖြင့် အဘိသိက်ခံမည့်မင်းသည် အဘိသိက်သွန်းရာ မင်္ဂလာခန်းမဌာနသို့, ယစ် ပူဇော်မည့် ယစ်အရှင်သည် ယစ်ပူဇော်ရာရံသို့, ဥစ္စာမဲ့သော သူဆင်းရဲသည် ရွှေငွေရတနာ မြှုပ်နှံထားရာဌာနသို့ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာလွန်စွာဖြစ်လျက် သွားသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ဤအကျင့်ဖြင့် အိုခြင်းသေခြင်းမှ ဧကန်မချွတ် လွတ်ရ ပေလိမ့် မည်ဟု နှလုံးသွင်းကာ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာခြင်းကို ဖြစ်စေလျက် သွားအပ်ပေသည်။

### ဤသို့သွားရာ၌ အဋ္ဌကထာတို့၌ ဆိုထားသော ပြဆိုချက်မှာ –

### အဋ္ဌကထာတို့၌ ပြဆိုထားသော အစီအရင်

ဥဒ္ဓုမာတကအသုဘနိမိတ်ကို ယူလိုသောယောဂီသည် တစ်ပါးတည်း အဖော်မပါဘဲ သွား၏၊ မမေ့မလျော့ ထင်သော သတိရှိလျက် အတွင်း၌တည်သော (မျက်စိစသော)ဣန္ဒြေတို့ဖြင့် အပြင်သို့ ကျက်စားခြင်း မရှိသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားလျက် သွား၏၊ ဥဒ္ဓုမာတကသူသေကောင် ပစ်ချထားရာအရပ် အနီးအပါး၌ ရှိသော ကျောက်, တောင်ပို့, သစ်ပင်, ချုံ, နွယ် စသည်တို့ကို အသုဘကောင်နိမိတ်နှင့်တ<mark>ကွ ယှဉ်တွဲလျက် မှတ်သား</mark> ခြင်းကို ပြု၏၊ အသုဘအာရုံနှင့်တကွ မှတ်သားခြင်းကို ပြု၏။

အသုဘကောင်နိမိတ်နှင့်တကွ, အသုဘအာရုံနှင့်တကွ မှတ်သားခြင်းကို ပြုပြီးလျှင် ဥဍ္ဓုမာတကအသုဘ နိမိတ်ကို မိမိ၏သဘောရင်းဖြစ်သော လက္ခဏာအားဖြင့် မှတ်သား၏၊ ထို့ပြင် (၁)အဆင်းအားဖြင့်လည်း (၂)လိင်အသွင် အားဖြင့်လည်း (၃)ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့်လည်း (၄)အရပ်အားဖြင့်လည်း (၅)တည်ရာအားဖြင့်လည်း (၆)အပိုင်းအခြား အားဖြင့်လည်း (၇)အစပ်အားဖြင့်လည်း (၈)အကြားအားဖြင့်လည်း (၉)အနိမ့်အချိုင့်အားဖြင့်လည်း (၁၀)အမြင့်အမောက် အားဖြင့်လည်း (၁၁)ပတ်ဝန်းကျင်အားဖြင့်လည်း မှတ်သား၏။

ယောဂီသည် ထိုသူသေကောင်နိမိတ်ကို ကောင်းစွာယူအပ်သည်ကို ပြုပြီးလျှင်, ကောင်းစွာမှတ်မိအောင် မှတ် ပြီးလျှင်, ကောင်းစွာပိုင်းခြားနိုင်အောင် ပိုင်းခြားပြီးလျှင် တစ်ပါးတည်း အဖော်မပါဘဲ သုသာန်မှ ကျောင်းသို့ သွား၏၊ ဝါ – ပြန်လာ၏၊ မမေ့မလျော့ ထင်သော သတိရှိလျက် အတွင်း၌ တည်သော (မျက်စိစသော) ဣန္ဒြေတို့ဖြင့် အပြင်သို့ ကျက်စားခြင်း မရှိသော စိတ်ရှိသည် ဖြစ်၍ အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားလျက် သွား၏၊ (ဝါ – ပြန်လာ၏၊) ထိုသို့ ပြန်လာသောယောဂီသည် စကြံသွားလျှင်လည်း ထိုအသုဘနိမိတ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သော အဖို့ရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော စင်္ကြံသွားခြင်းကို ပြု၏၊ ထိုင်နေလျှင်လည်း ထိုအသုဘနိမိတ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သော အဖို့ရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော နေရာကို ခင်းလျက် ထိုင်နေ၍။

အသုံဘကောင်၏ ပတ်ဝန်းကျင်၌ ကျောက်စသော နိမိတ်ကို မှတ်သားခြင်းသည် မတွေဝေခြင်းဟူသော အကျိုး အာနိသင် ရှိပေ၏၊ တစ်ဆယ့်တစ်ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့် အသုဘနိမိတ်ကို မှတ်ခြင်းသည် အသုဘအာရုံ၌ စိတ်ကို ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်ခြင်းဟူသော အကျိုးအာနိသင် ရှိပေ၏၊ အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်း သည် နှလုံးသွင်းမှုကို ကမ္မဋ္ဌာန်းလုပ်ငန်းစဉ်လမ်းသို့ ကောင်းစွာ တစ်ဖန်သွားစေခြင်း– တက်ရောက်စေခြင်း ဟူသော အကျိုးအာနိသင် ရှိပေ၏။

ထိုယောဂ်ီသည် "ဤအကျင့်ဖြင့် အိုခြင်း,သေခြင်းမှ ဧကန်မချွတ် လွတ်ရပေလိမ့်မည်" ဟု အကျိုးအာနိသင် ကို မြော်မြင်လျက် အသုဘအာရုံကို အလွန်ရခဲသော ရတနာမြတ် ဟု အမှတ်ပြုကာ ရှိသေလေးစားခြင်းကို ဖြစ်စေ လျက် ကောင်းစွာမြတ်နိုးသည်ဖြစ်၍ ထိုဥဒ္ဓုမာတက အသုဘအာရုံ၌ စိတ်ကို ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်၏၊ ထိုသို့ စိတ်ကို အသုဘအာရုံ၌ ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်လျက် ရှုနေသောယောဂီသည် ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, အကုသိုလ် တရားတို့မှ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်, ဝိတက် ဝိစာရနှင့် တကွဖြစ်သော, ဝိဝေကကြောင့်ဖြစ်သော, ပီတိသုခရှိသော ပထမဈာန်ကို ပြည့်စုံစေလျက် နေ၏၊ ထိုသို့နေသော ယောဂီသည် ရူပါဝစရပထမဈာန်ကိုလည်းကောင်း, ဒိဗ္ဗဝိဟာရ ကိုလည်းကောင်း, ဘာဝနာမယ ပုညကိရိယာဝတ္ထုကိုလည်းကောင်း ရအပ်ပြီး ဖြစ်ပေတော့သည်။

ဤကား အဋ္ဌကထာတို့၌ ဆိုထားသော အစီအရင်ပေတည်း။

### အဋ္ဌကထာတို့၌ ပြဆိုချက်ကို အကျယ်ဖွင့်ဆိုချက်

အသုဘနိမိတ်ယူရန် သုသာန်သို့သွားရာ၌ ပြုရမည့်ကျင့်ဝတ်များ

(အသုဘန်မိတ်ကို ယူခြင်းသည် အရိယမဂ်၏ အနီးကပ်အကြောင်းဖြစ်သော ပထမဈာန်ကိုရခြင်း၏ အကြောင်း မှန်ဖြစ်ခြင်း၊ အသုဘနိမိတ်ကို ယူလိုသောယောဂီသည် တစ်ပါးတည်း အဖော်မပါဘဲ သွား၏ ဟု အဋ္ဌကထာတို့၌ ဆိုထားခြင်း ဟူသော အကြောင်း ၂–ပါးကြောင့်) ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပဓာနပြုသဖြင့် သုသာန်သို့ သွားသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် တစ်ပါးတည်း အဖော်မပါဘဲ မူလကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးသွင်းလျက် သွားအပ်၏၊ သုသာန်၌ ခွေးအစရှိသော ဘေးရန်ကို ချောက်လှန့် ပယ်ရှားရန်အတွက် တောင်ဝှေးကိုဖြစ်စေ, နှင်တံကိုဖြစ်စေ ကိုင်ဆောင်၍ မမေ့သောသတိကို ဖြစ်စေလျက် အတွင်း၌ တည်သော (မျက်စိစသော) ဣန္ဒြေတို့ဖြင့် အပြင်သို့ ကျက်စားခြင်း မရှိသော စိတ်ရှိသည်ဖြစ်၍ သုသာန်သို့ သွားအပ်ပေသည်။

- (မှတ်ချက်။ ။ ၁ အသုဘကောင်တို့ကို ကြည့်ရှု၍ ရုပ်ကိုယ်၏ ဖြစ်ရိုးသဘောမှန်**ကို မှတ်သားခြင်းဖြင့်** လည်းကောင်း၊ ထိတ်လန့်မှုသံဝေဂကို ဖြစ်စေခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း မိမိ၏စိတ်ကို သိမှတ် စေခြင်းအကျိုး၄၁ သုသာန်သို့ သွားသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ခေါင်းလောင်းထိုးစည်ကို တီးခေါက် လျက် **အပေါင်းအဖော်တို့ဖြင့်** သွားလိုက သွားနိုင်ပေ၏။
  - ၂ မူလကမ္မဋ္ဌာန်း ဟူသည် ပကတိအားဖြင့် မိမိသည် ရံဖန်ရံခါ နှလုံးသွင်းလျက် ဆောင်ထား အပ်သော ဗုဒ္ဓါနုဿတိစသော သဗ္ဗတ္ထကကမ္မဋ္ဌာန်း ဖြစ်၏။)

ကျောင်းမှထွက်လျှင်ပင် "ဤမည်သော အရပ်၌ ဤမည်သော တံခါးဖြင့် ထွက်သည်" ဟု တံခါးကို မှတ်အပ် ၏ ၊ ထို့နောက် သွားရာလမ်းကို "ဤလမ်းသည် အရှေ့အရပ်ဆီသို့ သွား၏" ဟူ၍သော်လည်းကောင်း၊ "အနောက် အရပ်, မြောက်အရပ်, တောင်အရပ်ဆီသို့ သွား၏" ဟူ၍သော်လည်းကောင်း၊ "အရှေ့တောင်စသော အထောင့်အရပ်ဆီ သို့ သွား၏ " ဟူ၍သော်လည်းကောင်း မှတ်အပ်၏၊ ထို့ပြင် "ဤဌာန၌ လက်ဝဲဘက်သို့ သွား၏၊ ဤဌာန၌ လက်ယာ ဘက်သို့ သွား၏၊ ဤဌာန၌ ကျောက်ရှိ၏၊ ဤဌာန၌ တောင်ပို့ရှိ၏၊ ဤဌာန၌ သစ်ပင်ရှိ၏၊ ဤဌာန၌ ချုံရှိ၏၊ ဤ ဌာန၌ နွယ်ရှိ၏" ဟူ၍လည်း မှတ်အပ်၏၊ ဤသို့ **အသွားလမ်းကို ပိုင်းခြားမှတ်သားလျက်** အသုဘနိမိတ်ရှိရာ အရပ် သို့ သွားအပ်ပေသည်။

\_\_\_ သို့သော် လေဆန်မူကား မသွားအပ်ပေ၊ လေဆန်သွားလျှင် အကောင်ပုပ်နံ့သည် နှာခေါင်းကို တိုက်ခိုက်၍ ဦးနှောက်ကို ချောက်ချားပျက်ပြားစေရာ၏, အစာကိုမူလည်း အနိထွက်စေရာ၏, "ဤလို အကောင်ပုပ်ရှိရာသို့ လာခဲ့မိ လေခြင်း" ဟု နှလုံးမသာခြင်းကိုလည်း ဖြစ်စေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် လေဆန်လမ်းကို ရှောင်လွှဲ၍ လေစုန်လမ်းဖြင့် သွား အပ်၏၊ အကယ်၍ ဖြတ်သန်းသွားရမည့် လမ်းခုလတ်၌ တောင်, ကမ်းပါးပြတ်, ကျောက်တုံးကြီး, ကျောက်ဆောင်ကြီး, စည်းရိုး, ဆူးများသောဌာန, ရေ, ရွံ့ညွှန်ဗွက် တစ်စုံတစ်ခု ခြားလျက်ရှိသောကြောင့် လေစုန်လမ်းဖြင့်သွားရန် မဖြစ်နိုင် ပါမူ သင်္ကန်းစွန်းဖြင့် နှာခေါင်းကိုပိတ်၍ သွားအပ်၏ ၊ ဤသည်ကား ယောဂီ၏ သုသာန်သို့ သွားရာ၌ ပြုရမည့် ကျင့်ဝတ်

ပေတည်း။

နေ ရာရွေးချယ်ပုံ

သုံသာန်သို့ ရောက်သောအခါ ယောဂီသည် ရှေးဦးစွာ အသုဘနိမိတ်ကို မကြည့်ရှုသင့်သေး၊ ထိုင်သင့်သော အရပ်ကို ပိုင်းခြားရွေးချယ်ရဦးမည်။

ရွေးချယ်ပုံမှာ 🗕

တစ်ခုသောအရပ်အဖို့၌ နေသောသူအား အသုဘအာရုံလည်း ထင်ရှားစွာ မပေါ်, စိတ်လည်း အသုဘရှုရန် မခန့် ကျန်း မသန်စွမ်းဘဲ ရှိတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသို့သောအရပ်ကို ပယ်၍ အသုဘအာရုံ ထင်ရှားပေါ်ရာ, စိတ်လည်း

ခန့်ကျန်းရာအရပ်၌ တည်ရာ၏။

ထို့ပြင် လေကြေ, လေညာအရပ်ကိုလည်း ပယ်အပ်၏၊ အပြစ်ကား – လေကြေအရပ်၌တည်လျှင် အပုပ်နံ့က နှိပ်စက်သောကြောင့် စိတ်မတည်ဘဲ ပြေးသွားနေတတ်၏၊ လေညာအရပ်၌ တည်နေလျှင် ထိုသူသေကောင်၌ အုပ်စိုးစောင့်ရှောက်နေသော ဘီလူး, မြေဖုတ် စသည်တို့ ရှိနေပါမူ ၎င်းတို့က (ငါတို့၏ထံသို့ မကောင်းသော လူနံ့ကို လာစေသည်ဟု နှလုံးသွင်းလျက်) စိတ်ဆိုးကြ၍ အကျိုးမဲ့ကို ပြုတတ်ကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် လေကြေ, လေညာ တည့်တည့် မကျလွန်းသောအရပ်၌ တည်နေရာ၏။

ဤသို့ တည်နေသော သူသည်လည်း အသုဘကောင်နှင့် မဝေးလွန်း မနီးလွန်းသောအရပ် ခြေရင်း ခေါင်းရင်း မဟုတ်သော အရပ်၌ တည်ရာ၏၊ အပြစ်ကား – ဝေးလွန်းသောအရပ်၌ တည်လျှင် အာရုံမထင်ရှားဘဲ ရှိတတ်၏၊ နီးလွန်းသောအရပ်၌ တည်နေလျှင် ကြောက်ခြင်း ဖြစ်ပေါ် တတ်၏၊ ခြေရင်း ခေါင်းရင်းအရပ်၌ တည်နေလျှင် အသုဘကောင်တစ်ကိုယ်လုံး ညီတူညီမျှ မထင်ပေါ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် မနီးလွန်း မဝေးလွန်း၍ ကြည့်ရှုရန် ချမ်းသာ

လွယ်ကူရာဖြစ်သော သူသေကောင်၏ အလယ်ပိုင်းအရပ်၌ တည်နေရာ၏။

၂။ သူ့သေကောင်ပတ်ဝန်းကျှင်၌ ရှိသောနိမိတ်ကို မှတ်သားခြင်း

ဤသို့တည်နေပြီးလျှင် "သူသေကောင် ပစ်ချထားရာအရပ်၌ ကျောက်တုံးကျောက်ခဲကိုလည်းကောင်း ။ ပ ။ နွယ်ကိုလည်းကောင်း အသုဘကောင်နိမိတ်နှင့်တကွ ပြု၏ "ဟူ၍ ဆိုခဲ့ကုန်သော ပတ်ဝန်းကျင်ရှိ နိမိတ်တို့ကို မှတ်သား

အပ်၏၊ ထိုသို့ မှတ်သားရာ၌ မှတ်သားပုံအစီအရင်မှာ–

အကယ်၍ အသုဘကောင်နိမိတ်၏ အနီးအပါး မြင်နိုင်ရာအရပ်၌ ကျောက်ရှိငြားအံ့၊ ထိုကျောက်ကို မြင့် သည်ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ နိမ့်သည်၊ ငယ်သည်၊ ကြီးသည်၊ နီသည်၊ ညိုမည်းသည်၊ ဖြူသည်၊ ရှည်သည်၊ ဝန်းဝိုင်း သည်ဟူ၍ လည်းကောင်း" ပိုင်းခြား ဆုံးဖြတ်အပ်၏၊ ထို့နောက် "ဤမည်သောအရပ်၌ တည်နေသော ဤအရာကား ကျောက်, စင်းစင်းခွေခွေ တည်နေသော ဤအရာကား အသုဘကောင်နိမိတ်၊ ဤအရာကား အသုဘကောင်နိမိတ်, ဤ အရာကား ကျောက်" ဟု အပြန်အလှန် ကောင်းစွာမှတ်သားအပ်၏၊ အကယ်၍ တောင်ပို့ရှိလျှင် ထိုတောင်ပို့ကိုလည်း "မြင့်သည်ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ နိမ့်သည်၊ ငယ်သည်၊ ကြီးသည်၊ နီသည်၊ ညိုမည်းသည်၊ ဖြူသည်၊ ရှည်သည်၊ ဝန်းဝိုင်းသည်ဟူ၍ လည်းကောင်း" ပိုင်းခြားအပ်၏ ၊ ထို့နောက် "ဤမည်သောအရပ်၌ တည်နေသော ဤအရာကား တောင်ပို့, ဤအရာကား အသုဘကောင်နိမိတ်"ဟု ကောင်းစွာမှတ်သားအပ်၏၊ အကယ်၍ သစ်ပင်ရှိလျှင် ထိုသစ်ပင် ကိုလည်း "ညောင်ဗုဒ္ဓဟေပင်ဟူ၍ လည်းကောင်း, ပညောင်ပင်, ဖအောင်းနက်ပင်, ညောင်ချဉ်ပင်ဟူ၍ လည်းကောင်း၊ မြင့်သည်၊ နိမ့်သည်၊ ငယ်သည်၊ ကြီးသည်၊ နီသည်၊ ညိုမည်းသည်၊ ဖြူသည်ဟူ၍ လည်းကောင်း" ပိုင်းခြားအပ်၏၊ 'ဤမည်သောအရပ်၌ တည်နေသော ဤအရာကား သစ်ပင်, ဤအရာကား အသုဘကောင်နိမိတ်" ဟု ကောင်းစွာမှတ်သားအပ်၏။

အကယ်၍ ချုံ, နွယ် စသည်တို့ ရှိလျှင်လည်း ဤနည်းအတိုင်း ကောင်းစွာမှတ်သားအပ်၏။ ကျောက်စသည်တို့ကို အဖန်ဖန်ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်လျှင် အသုဘကောင်နီမိတ်နှင့်တကွ ပြုသည် မည်၏၊ "ဤ ကား ကျောက်, ဤကား အသုဘနိမိတ်၊ ဤကား အသုဘနိမိတ်, ဤကား ကျောက်" ဟု ၂–ခု ၂–ခုတို့ကို ဆက်စပ်၍ ဆက်စပ်၍ ပိုင်းခြားမှတ်သားလျှင် အသုဘအာရုံနှင့်တကွ ပြုသည် မည်၏။

#### ၃။ ၁၁–ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့် အသုဘနိမိတ် (ဥဂ္ဂဟနိမိတ်)ကို ယူခြင်း

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း နိမိတ်နှင့်တကွ အာရုံနှင့်တကွ ပြုပြီးလျှင် – ဥဒ္ဓုဓာတကသူသေကောင်၏ (သူတစ်ပါးနှင့် မဆက်ဆံသော, မိမိဉစ္စာသာလျှင်ဖြစ်သော) သေသည်မှ နောက်ကာလ၌ ဖူးဖူးရောင်ခြင်းဟု ဆိုအပ်သော ပင်ကိုရင်း သဘောလက္ခဏာသည် ရှိ၏၊ ထိုသဘောလက္ခဏာဖြင့်လည်းကောင်း၊ (သူတစ်ပါးတို့အား စက်ဆုပ်ခြင်းကို ဖြစ်စေ တတ်သော)ကိစ္စအားဖြင့်လည်းကောင်း ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏(နှလုံးသွင်းအပ်၏)။

### ဤသို့ ပိုင်းခြားမှတ်သားပြီးလျှင် အဆင်းစသည် ၆–ပါး အပြား<mark>အားဖြင့် အသုဘနိမိတ်ကို မှတ်ယူအပ်၏။</mark>

- (၁) အဆင်းအားဖြင့် "ဤသူသေကောင်သည် အသားမည်းနက်သူ၏ ကိုယ်ကောင်, အသားဖြူသူ၏ ကိုယ် ကောင်, ကြမ်းပိုးအဆင်းရှိသူ၏ ကိုယ်ကောင်" ဟူ၍ အဆင်းအားဖြင့် မှတ်သားအပ်၏။
- (၂) လိင်အသွင်အားဖြင့် မိန်းမအသွင်, ယောက်ျားအသွင်ဟု မမှတ်သားဘဲ "ဤကိုယ်ကောင်သည် ပထမအရွယ်၌ တည်သူ၏ကိုယ်ကောင်, အလယ်ပိုင်းအရွယ်၌ တည်သူ၏ကိုယ်ကောင်, နောက်ဆုံးပိုင်း အရွယ်၌ တည်သူ၏ကိုယ်ကောင်" ဟူ၍ မှတ်သားအပ်၏။
- (၃) ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့် ဥဒ္ဓုမာတကသူသေကောင်၏ ပုံသဏ္ဌာန် အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် "ဤသည်ကား ထိုသူ သေကောင်၏ ဦးခေါင်းသဏ္ဌာန်, ဤသည်ကား လည်ပင်းသဏ္ဌာန်, ဤသည်ကား လက် ရင်ဘတ် ချက် ခါး ပေါင် ခြေသလုံး ခြေသဏ္ဌာန် "ဟု မှတ်အပ်၏။
- (၄) အရပ်အားဖြင့် ကိုယ်ကောင်၌ ချက်မှအောက်ပိုင်းကို အောက်အရပ် ဟူ၍လည်းကောင်း၊ အထက်ပိုင်းကို အထက်အရပ် ဟူ၍လည်းကောင်း ၂–ပါးသောအရပ်တို့ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏၊ တစ်နည်းအားဖြင့် – "ငါက အရှေ့,အနောက် စသောအရပ်တို့တွင် ဤမည်သောအရပ်၌ တည်သည်၊ အသုဘနိမိတ်က ဤမည်သောအရပ်၌ တည်သည်" ဟု မှတ်သားအပ်၏။
- (၅) တည်ရာအားဖြင့် "လက်များက ဤမည်သောအရပ်၌ တည်သည်၊ ခြေများက, ဦးခေါင်းက, အလယ်ပိုင်း ကိုယ်က ဤမည်သောအရပ်၌ တည်သည်" ဟု မှတ်အပ်၏။ တစ်နည်းအားဖြင့် – "ငါက ဤသို့သော မြေပြင်အရပ်၌ တည်သည်၊ အသုဘနိမိတ်က ဤသို့သော မြေပြင်အရပ်၌ တည်သည်" ဟု မှတ်သားအပ်၏။
- (၆) အပိုင်းအခြားအားဖြင့် "ဤကိုယ်ကောင်ကို အောက်ဘက်၌ ခြေဖဝါးအပြင်ဖြင့်၊ အထက်ဘက်၌ ဆံပင်**တို့**၏ အဖျားဖြင့်၊ ပတ်ဝန်းကျင်၌ အရေဖြင့် ပိုင်းခြားထားသည်၊ ထိုပိုင်းခြားထားသမျှအရပ်၌ ၃၂–မျိုးသော အပုပ်တို့ဖြင့် ပြည့်နှက်နေသည်သာ" ဟု မှတ်သားအပ်၏။

တစ်နည်းအားဖြင့် – "ဤသည်ကား ဤသူသေကောင်၏ လက်အပိုင်းအခြား၊ ဤသည် ကား ခြေအပိုင်းအခြား၊ ဤသည်ကား ခေါင်းအပိုင်းအခြား၊ ဤသည်ကား အလယ်ပိုင်း ကိုယ်၏အပိုင်းအခြား" ဟု မှတ်သားအပ်၏။

တစ်နည်းအားဖြင့် – ဉာဏ်ဖြင့် သိမ်းယူနိုင်သမျှသော အရပ်ကိုသာလျှင် (လက်အစရှိ သော) ဤအရာသည် ဤသို့ ဖောရောင်ခြင်းသဘော ရှိသည်ဖြစ်၍ ဖူးဖူးရောင်လျက် စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေကောင်ဟု သဘောမှန်အတိုင်း ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

ထိုသို့ ပိုင်းခြားမှတ်သားရာ၌ ယောက်ျားမှာ မိန်းမ၏ကိုယ်သည်လည်းကောင်း, မိန်းမမှာ ယောက်ျား၏ကိုယ် သည်လည်းကောင်း အသုဘရှုရန် မသင့်ပေ၊ အကြောင်းမှာ-- လိင်သဏ္ဌာန်ချင်း မတူသော ကိုယ်ကောင်၌ စက်ဆုပ်ဖွယ် အသုဘအာရံ မထင်တတ်ပေ၊ တပ်မက်ခြင်းဟူသော တုန်လှုပ်ခြင်း၏အကြောင်းသာလျှင် ဖြစ်တတ်ပေသည်။

မှန်ပေ၏၊ "ဥဒ္ဓုမာတကအဖြစ်သို့ ရောက်၍ ကျိုက်ကျိုက်ဆူလျက် အဆင်းပုံသဏ္ဌာန် ပျက်နေသော်လည်း မိန်းမ၏ကိုယ်သည် ယောက်ျား၏စိတ်ကို အကုန်လုံးဆွဲငင်ယူခြင်း၄၁ တည်သည်" ဟု မဈိုမအဋ္ဌကထာ၌ မိန့်ဆိုထား ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် (ယောက်ျားအချင်းချင်း, မိန်းမအချင်းချင်း) သဘောတူသော သူသေကောင်၌သာလျှင် ယခုပြဆို ခဲ့သည့်အတိုင်း ၆–ပါး အပြားအားဖြင့် မှတ်ယူအပ်ပေသည်။

### အသုဘကောင်ကိုကြည့်ရှုမိရာ ကြည့်ရှုမိရာအရပ်၌ပင်လျှင် ပဋိဘာဂနိမိတ် ထင်ပေါ်သောပုဂ္ဂိုလ်

တစ်စုံတစ်ယောက်သော အမျိုးကောင်းသားသည် –

(၁) ရှေးဘုရားရှင်တို့၏အထံ၌ အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းကို မှီဝဲဖူးသည်။

(၂) (သုသာန်ဓုတင် အစရှိသော) ဓုတင်ကို ဆောင်ဖူးသည်။

(၃) မဟာဘုတ်ရုပ်တို့ကို ရှုလျက် ချေမှုန်းဖူးသည်၊ (၄) ရုပ်နာမ်သင်္ခါရတို့ကို သိမ်းဆည်းရှုမှတ်ဖူးသည်၊

(၅) နာမ်ရုပ်ကို ပိုင်းခြားဖူးသည်။

(၆) (ထိုသို့ ရှုသဖြင့်) သတ္တဝါဟု စွဲမှတ်မှု(သတ္တသညာ)ကို ပယ်ခွာဖူးသည်။

(၇) ပဋိပဒါဉာဏဒဿနဝိသုဒ္ဓိတိုင်အောင် သမဏဓမ္မ ခေါ် ရဟန်းတရားကို အားထုတ်ပြုကျင့်ဖူးသည်။

(၈) ဝိဝဋ္ဌုပနိဿယကုသိုလ်ဝါသနာကို ထုံစေခဲ့ဖူးသည်, ကုသိုလ်ဘာဝနာကို ပွားစေခဲ့ဖူးသည်ဖြစ်၍ ပါရမီမျိုးစေ့ ရှိ၏၊ ဉာဏ်ရင့်ကျက်သဖြင့် လွန်ကဲသောဉာဏ် ရှိ၏၊ (ဖော်ပြခဲ့သော အကျင့်ဖြင့် ကိလေသာတို့ကို ခေါင်းပါး စေသောကြောင့်) ကိလေသာ နည်းပါး၏၊

ထိုသို့သော အမျိုးကောင်းသားသည် အသုဘကောင်ကိုကြည့်ရှုမိရာ ကြည့်ရှုမိရာအရပ်၌ပင်လျှင် ပဋိဘာဂ နိမိတ်သည် ထင်ပေါ်လာ၏၊ အကယ်၍ ထိုအမျိုးကောင်းသားကဲ့သို့ နိမိတ်မထင်ပါမူ ယခုပြခဲ့သည့်အတိုင်း ၆–ပါး အပြားအားဖြင့်ယူလျှင် နိမိတ်ထင်တတ်၏။

ထိုသို့ ၆–ပါး အပြားအားဖြင့် ယူပါသော်လည်း အကယ်၍ နိမိတ်မထင်သေးလျှင် အစပ်အားဖြင့်, အကြား အရပ်အားဖြင့်, အနိမ့်အချိုင့်အားဖြင့်, အမြင့်အမောက်အားဖြင့်, ပတ်ဝန်းကျင်အားဖြင့် ဟူသော **ငါးပါးအပြားအားဖြင့်** လည်း တစ်ဖန်နိမိတ်ကို ယူအပ်၏ ။

(၁) အစပ်အားဖြင့် ဟူရာ၌ –

၁၈၀–သော အရိုးအဆက်အစပ်အားဖြင့် ဟု ဆိုလို၏၊ သို့သော် ဖူးဖူးရောင်နေသော သူသေကောင်၌ ၁၈၀–သော အဆက်အစပ်တို့ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားနိုင်ရန် မလွယ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် ယောဂီသည် လက်ယာလက်အစပ် ၃–ခု၊ လက်ဝဲလက်အစပ် ၃–ခု၊ လက်ယာခြေအစပ် ၃–ခု၊ လက်ဝဲခြေအစပ် ၃–ခု၊ လည်ကုပ်အစပ် ၁–ခု၊ ခါး–တင်ပါးအစပ် ၁–ခု ဟူသော ဤသို့သော အစပ်ကြီး ၁၄–ခု အရ အဆက်အစပ်အားဖြင့် ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်ပေသည်။

တစ်နည်းအားဖြင့် – ပခုံး, တံတောင်, လက်ကောက်ဝတ်အားဖြင့် လက်ယာလက်အဆစ် ၃–ခုနှင့် လက်ဝဲ လက်အဆစ် ၃–ခုတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အဆက်ကြီး ၁–ခု၊ တင်ပါးဆုံ, ဒူး, ခြေမျက်စိအားဖြင့် လက်ယာခြေအဆစ် ၃–ခုနှင့် လက်ဝဲခြေအဆစ် ၃–ခုတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အဆက်ကြီး ၁–ခု၊ လည်ဆစ် ၁–ခုနှင့် ခါးဆစ် ၁–ခု ပေါင်း အဆက်ကြီး ၄–ခု ဖြစ်၏။

(၂) အကြားအရပ်အားဖြင့် ဟူရာ၌ –

အကြားမည်သည်မှာ နံပါးနှင့်လက်တို့အကြား၊ ခြေနှစ်ချောင်းတို့၏အကြား၊ ချက်နှင့်ဝမ်းခေါင်း ဟူသော ဝမ်းဗိုက်၏အကြား၊ နားပေါက်အကြား– ဤသို့ စသည်ပင်တည်း၊ ဤသို့သော အကြားအရပ်အားဖြင့် ပိုင်းခြား မှတ်သားအပ်၏၊ မျက်စိမှိတ်နေခြင်း, ပွင့်နေခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ ခံတွင်းပိတ်နေခြင်း, ပွင့်နေခြင်းကိုလည်းကောင်း ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်သေး၏။

(၃) အနိမ့်အချိုင့်အားဖြင့် ဟူရာ၌ – သူသေကောင်၌ မျက်တွင်း, ပါးစပ်တွင်း, လည်မျို ဟူသော ချိုင့်ရာအရပ်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏ ၊ တစ်နည်းအားဖြင့် – "ငါက အနိမ့်၌ တည်သည်၊ သူသေကောင်က အမြင့်၌ တည်သည်" ဟု ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏ ။

(၄) အမြင့်အမောက်အားဖြင့် ဟူရာ၌ – သူသေကောင်၏ ဒူးဆစ်, ရင်ဘတ်, နဖူး ဟူသော မြင့်မောက်ရာအရပ်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏၊ တစ်နည်းအားဖြင့် – "ငါက အမြင့်၌ တည်သည်၊ သူသေကောင်က အနိမ့်၌ တည်သည်" ဟု ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

(၅) ပတ်ဝန်းကျင်အားဖြင့် ဟူရာ၌ – သူသေကောင်တစ်ကိုယ်လုံးကို ပတ်ဝန်းကျင်အားဖြင့် ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏၊ တစ်ကိုယ်လုံး၌ ဘာဝနာ ဉာဏ်ကို ပွားစေ၍ အထင်အရှား ထင်ပေါ်သောအရပ်၌ "ဖူးဖူးရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, ဖူးဖူးရောင် နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟု စိတ်ကို ထားအပ်၏၊ အကယ်၍ ဤသို့ ထားသော်လည်း နိမိတ် မထင်ငြား အံ့၊ သို့ဖြစ်လျှင် ဝမ်းဗိုက်အဆုံးရှိသော အထက်ပိုင်း၌ ကိုယ်သည် အလွန်အကဲ ဖူးဖူးရောင်လျက် ရှိတတ်၏၊ ထို အလွန်အကဲ ဖူးဖူးရောင်နေသော အထက်ပိုင်းကိုယ်၌ "ဖူးဖူးရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, ဖူးဖူးရောင်နေ သော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်"ဟု စိတ်ကို ထားအပ်၏။ နိမိတ်ကို ကောင်းစွာယူပုံ

ထိုယောဂ်ီသည် သူသေကောင်၌ ဆိုခဲ့တိုင်းသော နိမိတ်ကိုယူခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် နိမိတ်ကို ကောင်းစွာယူ အပ်၏၊ အမှတ်ရမှုသတိကို ကောင်းစွာထင်အောင်ပြု၍ ဆင်ခြင်အပ်၏၊ ဤသို့ အဖန်ဖန်ပြုလျက် ကောင်းစွာမှတ် လည်း မှတ်အပ်၏၊ ပိုင်းခြားလည်း ပိုင်းခြားအပ်၏၊ သူသေကောင်မှ မဝေးလွန်း မနီးလွန်းသောအရပ်၌ ရပ်လျက် ဖြစ်စေ, ထိုင်လျက်ဖြစ်စေ မျက်စိဖွင့်လျက် ကြည့်၍ နိမိတ်ကို မှတ်ယူအပ်၏၊ "ဖူးဖူးရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူ သေကောင်, ဖူးဖူးရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟု နှလုံးသွင်းလျက် အကြိမ်တစ်ရာ အကြိမ်တစ်ထောင် မျက်စိဖွင့်လျက် ကြည့်ရှုအပ်၏၊ မျက်စိမှိတ်လျက် ဆင်ခြင်အပ်၏၊ ဤသို့ အဖန်ဖန်ပြုသောယောဂ်ီအား ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ကို ကောင်းစွာယူအပ်ပြီး ဖြစ်လေတော့၏၊ အဘယ်အခါ၌ ကောင်းစွာယူအပ်ပြီး ဖြစ်လေသနည်း? ဟူမူ မျက်စိဖွင့်လျက် ကြည့်စဉ်၌လည်းကောင်း, မျက်စိမှိတ်လျက် ဆင်ခြင်စဉ်၌လည်းကောင်း တစ်ထပ်တည်းတူစွာ ထိုအာရံ ထင်သောအခါ၌ ကောင်းစွာယူအပ်ပြီးဖြစ်သည် မည်၏။

၄။ အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်း

ယောဂီသည် ဥဒ္ဓုမာတကနိမိတ်ကို ယခုပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကောင်းစွာယူအပ်ပြီးဖြစ်အောင် ပြုပြီးလျှင်, ကောင်းစွာမှတ်မိအောင် မှတ်ပြီးလျှင်, ကောင်းစွာပိုင်းခြားနိုင်အောင် ပိုင်းခြားပြီးလျှင် အကယ်၍ ထိုနေရာ၌ပင် ဘာဝနာ ၏အဆုံးဖြစ်သော ဈာန်သို့ရောက်အောင် မစွမ်းနိုင်ငြားအံ့၊ သို့ဖြစ်လျှင် သုသာန်သို့လာစဉ်က ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင် တစ်ပါးတည်း အဖော်မပါဘဲ ထိုကမ္မဋ္ဌာန်းကိုသာလျှင် နှလုံးသွင်းလျက် ကောင်းစွာထင်သော အမှတ်ရမှုသတိကို ဖြစ် စေ၍ အတွင်း၌ တည်ကြည်သော ဣန္ဒြေများရှိလျက် အပြင်သို့မသွားသော စိတ်ရှိသည်ဖြစ်၍ မိမိ၏ကျောင်းသို့ သာ

လျှင် ပြန်လာအပ်၏။

သုသာန်မှ ထွက်လျှင်ပင် ပြန်လာခဲ့ရာလမ်းကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏၊ သုသာန်မှ ထွက်ခဲ့ရာလမ်းကို "ငါ ထွက်လာခဲ့ရာ ဤလမ်းသည် အရှေ့အရပ်သို့ သွား၏" ဟူ၍သော်လည်းကောင်း, "အနောက်အရပ်, မြှောက်အရပ်, တောင်အရပ်သို့ သွား၏" ဟူ၍သော်လည်းကောင်း မှတ်အပ်၏၊ ထို့ပြင် "ဤဌာန၌ လက်ဝဲဘက်သို့ သွား၏၊ ဤဌာန၌ လက်ယာဘက်သို့ သွား၏၊ ဤဌာန၌ ကျောက်ရှိ၏၊ ဤဌာန၌ တောင်ပို့ရှိ၏၊ ဤဌာန၌ သစ်ပင်ရှိ၏၊ ဤဌာန၌ ချုံရှိ၏၊ ဤဌာန၌ နွယ်ရှိ၏" ဟူ၍လည်း မှတ်အပ်၏၊ ဤသို့အပြန်လမ်းကို ပိုင်းခြားမှတ်သားလျက် ပြန်လာခဲ့ပြီးသော ယောဂီသည် စင်္ကြံသွားလျှင်လည်း အသုဘနိမိတ်ရှိရာ အရပ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သော မြေအရပ်၌ စင်္ကြံသွားခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ထိုင်နေလျှင်လည်း အသုဘနိမိတ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သောနေရာ၌ ထိုင်နေအပ်၏၊ အကယ်၍ အသုဘနိမိတ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သောနေရာ၌ ထိုင်နေအပ်၏၊ အကယ်၍ အသုဘနိမိတ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သောနေရာ၌ ထိုင်နေအပ်၏၊ အကယ်၍ အသုဘနိမိတ်ဆီသို့ ရှေးရှုဖြစ်သောနေရာ၌ ထိုင်နေအပ်၏၊ အကယ်၍ အသုဘနိမိတ်ဆီသို့ စကြံသွားရန်, ထိုင်နေရန် အခွင့်မသာ၍ မစွမ်းနိုင်ငြားအဲ့၊ သို့ဖြစ်လျှင် ထိုအသုဘနိမိတ်ရှိရာ အရပ်မျက်နှာကို မငဲ့ တော့ဘဲလည်း အခွင့်အားလျော်သောအရပ်၌ စင်္ကြံကိုလည်း သွားအပ်၏, ထိုင်လည်း ထိုင်နေအပ်၏၊ သို့သော် စိတ်ကို မူ ထိုအသုဘနိမိတ်ရှိရာ အရပ်မျက်နှာဆီသို့သာလျှင် ရှေးရှုပြုအပ်၏။

### အကျိုးအာနိသင်များ

(က) ပတ်ဝန်းကျင်၌ နိမိတ်ကိုမှတ်သားခြင်း၏ အကျိုးအာနိသင်

မတွေဝေခြင်းဟူသော အကျိုးအာနိသင် ရှိ၏။

တစ်စုံတစ်ယောက်သောယောဂီမှာ အခါမဲ့ညဉ့်အချိန်၌ ဥဒ္ဓုမာတကနိမိတ်ရှိရာ အရပ်သို့သွား၍ ပတ်ဝန်းကျင် ၌ ကျောက်စသော နိမိတ်တို့ကို မှတ်သားပြီးလျှင် အသုဘနိမိတ်ကိုယူခြင်း အကျိုး၄ာ မျက်စိကိုဖွင့်၍ ကြည့်ရှုနေစဉ် ပင်လျှင် ထိုသူသေကောင်သည် ထ၍ရပ်တည်နေသကဲ့သို့လည်းကောင်း, လွှမ်းမိုးလာသကဲ့သို့လည်းကောင်း, နောက်မှ လိုက်လာသကဲ့သို့လည်းကောင်း ဖြစ်လျက် ထင်ရတတ်၏။

ထိုသို့ ထင်လျှင် ယောဂီသည် အရပ်ဆိုးသော ထိုကြောက်ဖွယ်အာရုံကိုမြင်၍ စိတ်ပျံ့လွင့်လျက် အရူးကဲ့သို့ ဖြစ်သွားတတ်၏၊ ကြောက်ခြင်း, မေး ပါး စသည် တောင့်လျက် ကိုယ်ခက်တရော်ရှိခြင်း, ကြက်သီးမွေးညင်းထခြင်းသို့ ရောက်တတ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ပါဠိတော်၌ ဟောကြားထားသော ၃၈–ပါးသော ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံတို့တွင် ဤ ဥဒ္ဓုမာတက သူသေကောင်အာရုံကဲ့သို့ ကြောက်ဖွယ်ကောင်းသော အခြားအာရုံမည်သည် မရှိပေ၊ ထို့ပြင် အလွန်ကြောက်ဖွယ်ကောင်း

သောကြောင့် ဤဥဒ္ဓုမာတကကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ဈာန်မှလျောကျသောသူ မည်သည် ဖြစ်တတ်သေး၏။

ထို့ကြောင့် ယောဂီသည် ကြောက်လန့်ခြင်းကို ငြိမ်းစေကာ မတုန်မလှုပ် ကောင်းစွာတည်တန့်စေ၍ အမှတ်ရမှု

သတိကို ကောင်းစွာထင်အောင်ပြုလျက် ဤသို့ဆင်ခြင်ကာ အားပေးရမည် –

"သူသေကောင်က ထ၍ လိုက်သည်မည်သည် မရှိချေ၊ အကယ်၍ ထိုသူသေကောင်၏အနီး၌ တည်သော ထို ကျောက်သည်လည်းကောင်း, ထိုနွယ်သည်လည်းကောင်း ငါ့ထံသို့ လာငြားအံ့၊ သူသေကောင်သည်လည်း လာရာ၏၊ စင်စစ်မှာမူ – ထိုကျောက်သည်လည်းကောင်း, ထိုနွယ်သည်လည်းကောင်း မလာတတ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် သူသေ ကောင်သည်လည်း မလာတတ်ပေ၊ ထလာသကဲ့သို့ စသည်ဖြင့် ထင်ရသော ဤအာရံသည်ကား သင်ယောဂီအား

ဘာဝနာပရိကံသညာကြောင့်ဖြစ်သော, သညာလျှင် ဖြစ်ကြောင်းရှိသော ထင်ပေါ်လာသည့် အခြင်းအရာနိမိတ် ပေတည်း၊

ယနေ့ သင့်အား ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံ ထင်ပေပြီ၊ မကြောက်ပါလင့် ့" ဟု ဆင်ခြင်ကာ အားပေး၍ –

နိမိတ်ထင်ခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော ထိတ်လန့်ကြောက်ရုံ့ခြင်းကို ပျောက်ငြိမ်းစေလျက် "ယခု သင့်မှာ ပင်ပန်းခြင်း ၏ အကျိုး ပေါ် လာပေပြီ "– ဟု ရွှင်လန်းဝမ်းမြောက်ခြင်းကို ဖြစ်စေပြီးလျှင် ထိုဥဂ္ဂဟနိမိတ်၌ ဘာဝနာစိတ်ကို အဖန်ဖန် ဖြစ်စေအပ်၏၊ ဤသို့ဖြစ်စေလျှင် တရားထူးကို ရ၏၊ ဤသို့ တရားထူးရသည့်တိုင်အောင် ဖြစ်ပုံကို ရည်၍ "ပတ်ဝန်းကျင်၌ နိမိတ်ကို မှတ်သားခြင်းသည် မတွေဝေခြင်းဟူသော အကျိုးအာနိသင်ရှိပေ၏" ဟု အဋ္ဌကထာတို့၌ မိန့်ဆိုထားပေသည်။

#### (ခ) ၁၁–ပါးအပြားဖြင့် နိမိတ်ကိုမှတ်ယူခြင်း၏ အကျိုးအာနိသင်

ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်ခြင်းဟူသော အကျိုးအာနိသင် ရှိ၏။

၁၁-ပါးအပြားအားဖြင့် အသုဘနိမိတ်ကို မှတ်ယူခြင်းသည် အသုဘနိမိတ်ဟူသော ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရံကို ဘာဝနာ စိတ်၌ ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်၏၊ ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်ပုံကား – ယောဂီအား မျက်စိတို့ကို ဖွင့်၍ ကြည့်ရှုခြင်းကြောင့် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ထိုဥဂ္ဂဟနိမိတ်၌ ဘာဝနာစိတ်ကို ဆင့်ကာဆင့်ကာ ဖြစ်စေသောသူအား ပဋိဘာဂနိမိတ် ဖြစ် ပေါ်၏၊ ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်၌ ဘာဝနာစိတ်ကို ဆင့်ကာဆင့်ကာ ဖြစ်စေသောသူသည် အပ္ပနာဈာန်သို့ ရောက်၏၊ အပ္ပနာ၌ တည်၍ ဝိပဿနာကို ပွားစေသောသူသည် အရဟတ္တဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြု၏၊ ဤသို့လျှင် ၁၁-ပါး အပြား ဖြင့် နိမိတ်ကိုမှတ်ယူခြင်းသည် ဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်ခြင်းဟူသော အကျိုးအာနိသင် ရှိ၏။

(ဂ) အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်း၏ အကျိုးအာနိသင်

ကမ္မဋ္ဌာန်းလုပ်ငန်းစဉ်ဟူသော လမ်းသို့ တစ်ဖန်သွားစေခြင်း, တက်ရောက်စေခြင်း အကျိုးရှိ၏။

(ကျောင်းမှ သုသာန်သို့ သွားသောလမ်းကိုလည်းကောင်း၊ သုသာန်မှ ကျောင်းသို့ ပြန်လာသောလမ်းကိုလည်း ကောင်း ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းလုပ်ငန်းစဉ်ဟူသော လမ်းသို့ နှလုံးသွင်းမှုကို ကောင်းစွာတစ်ဖန် သွား

စေခြင်း, တက်ရောက်စေခြင်းဟူသော အကျိုးရှိ၏ဟု ဆိုလို၏။)

ချဲ့၍ပြရလျှင် – ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရံကို မှတ်ယူခဲ့၍ ပြန်လာသောရဟန်းကို လမ်းခုလတ်၌ အချို့သော လူတို့က "ယနေ့ ဘယ်နှစ်ရက် မြောက်ပါနည်း အရှင်ဘုရား" ဟု ရက်ကိုလည်း အကယ်၍ မေးကုန်ငြားအံ့, ပြဿနာကိုလည်း မေးကုန်ငြားအံ့, ပဋိသန္ထာရ(နှုတ်ဆက်စကား)ကိုလည်း ပြောဆိုကုန်ငြားအံ့၊ ငါသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ် အားထုတ်နေ သောသူဖြစ်သည်ဟု နှလုံးသွင်း၍ ဆိတ်ဆိတ်နေလျက် သွားရန် မသင့်ပေ၊ ရက်ကို ပြောအပ်၏, ပြဿနာကို ဖြေအပ်၏, မသိလျှင် မသိဟု ပြောအပ်၏, တရားနှင့်လျော်သော ပဋိသန္ထာရ(နှုတ်ဆက်စကား)ကို ပြောအပ်၏၊ ဤသို့ ပြောရသာကြောင့် ထိုရဟန်းအား မှတ်ယူလာခဲ့သော နုသောဥဂ္ဂဟန်မိတ်သည် ပျောက်ပျက်သွားတတ်၏၊ ထိုသို့ နိမိတ် ပျောက်ပျက်တတ်ငြားသော်လည်း ရက်ကိုမေးလျှင် ပြောအပ်သည်သာ, ပြဿနာကို မသိလျှင် မသိဟု ပြောအပ်၏, သိလျှင် တစ်စိတ်တစ်ပိုင်းအားဖြင့် ပြောခြင်း၄ာလည်း သင့်၏, ပဋိသန္ထာရစကားကိုလည်း ပြုအပ်၏။

ဧည့်သည်ရဟန်းကိုမြင်လျှင် အာဂန္တုကအား ပြုသင့်သော ကျင့်ဝတ်ပဋိသန္ထာရကို ပြုအပ်သည်သာ၊ ထို့ပြင် စေတီယင်ပြင်ကျင့်ဝတ်, ဗောဓိယင်ပြင်ကျင့်ဝတ်, ဥပုသ်အိမ်ကျင့်ဝတ်, ဆွမ်းစားကျောင်းကျင့်ဝတ်, ချွေးစရုံးအိမ် ကျင့် ဝတ်, ဆရာသမားကျင့်ဝတ်, ဥပစ္ဈာယ်အားကျင့်ဝတ်, အာဂန္တု၏ကျင့်ဝတ်, ခရီးသွားဆဲ ဂမိကကျင့်ဝတ် အစရှိသော ခန္ဓကဝတ်အလုံးစုံတို့ကိုလည်း ဖြည့်ကျင့်အပ်ကုန်သည်သာ၊ ထိုကျင့်ဝတ်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ရသောကြောင့်လည်း ထို

ရဟန်းအား နုသောဉဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ပျောက်ပျက်သွားတတ်၏။

ထိုအခါ တစ်ဖန် နိမိတ်ကိုယူအဲ့ ဟု သွားလိုသော်လည်း ဘီလူး, ကျား စသောသားရဲတို့သည် ထိုအသုဘကို သိမ်းပိုက်စောင့်ရှောက်နေသောကြောင့် သုသာန်သို့လည်း သွားရန် မဖြစ်နိုင်ငြားအဲ့၊ အသုဘကောင်နိမိတ်သည်မူလည်း ပြောင်းလဲဖောက်ပြန်သောအားဖြင့် ကွယ်ပျောက်သွားငြားအဲ့၊ (ဖူးဖူးရောင်နေသော သူသေကောင်သည် တစ်ရက်နှစ်ရက် သာတည်၍ ဝိနီလက–ညိုမည်းသောသူသေကောင် စသည်၏အဖြစ်သို့ ရောက်သွားတတ်၏၊ အလုံးစုံသောကမ္မဋ္ဌာန်း

အာရုံတို့တွင် ဤဥဒ္ဓုမာတကသူသေကောင်နှင့်တူသော ရခဲသောကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံမည်သည် မရှိပေ။)

ထိုသို့ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်ပျောက်ကွယ်သွားလျှင် ရဟန်းသည် ညဉ့်သန့်စင်ရာအရပ်၌ သော်လည်းကောင်း, နေ့ သန့်စင်ရာအရပ်၌ သော်လည်းကောင်း ထိုင်နေပြီးလျှင် "ငါသည် ဤမည်သော တံခါးဖြင့် ကျောင်းမှထွက်ခဲ့၍ ဤ မည်သော အရပ်၌ လော်လည်းကောင်း ထိုင်နေပြီးလျှင် "ငါသည် ဤမည်သော အရပ်၌ လက်ဝဲဘက်ကို သွားခဲ့သည်၊ ဤ မည်သော အရပ်၌ လက်ယာဘက်ကို သွားခဲ့သည်၊ ထိုလမ်း၏ ဤမည်သော အရပ်၌ ကျောက်ရှိသည်၊ ဤမည်သော အရပ်၌ တောင်ပို့ သစ်ပင် ချုံ နွယ်တို့တွင် တစ်ခုခု ရှိသည်၊ ငါသည် ထိုလမ်းဖြင့် သွားပြီးလျှင် ဤမည်သော အရပ်၌ အသုဘကောင်ကို တွေ့မြင်ခဲ့၏၊ ထိုအရပ်၌ ငါသည် ဤမည်သော အရပ်မျက်နှာဆီသို့ ရှေးရှာတည်လျက် ပတ်ဝန်း ကျင်၌ ကျောက်စသော နိမိတ်တို့ကို ဤသို့, ဤသို့လည်း မှတ်၍ အသုဘနိမိတ်ကို ဤသို့သော အခြင်းအရာဖြင့် မှတ်ယူခဲ့၏၊ မှတ်ယူခဲ့ပြီးလျှင် ဤမည်သော အရပ်မျက်နှာ၌ သုသာန်မှ ထွက်ခဲ့၍ ဤသို့သောလမ်းဖြင့် ဤသို့သော, ဤသို့သော အမှုကိုလည်း ပြုလျက် လာခဲ့ပြီးလျှင် ဤမည်သော အရပ်မျက်နှာ၌ သုသာန်မှ ထွက်ခဲ့၍ ဤသို့သောလမ်းဖြင့် ဤသို့သော, ဤသို့သော အမှုကိုလည်း ပြုလျက် လာခဲ့ပြီးလျှင် ဤနေရာ၌ ထိုင်နေသည်" –ဟု ဤသို့ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ခွေ ထိုင်နေရာ

ဌာနတိုင်အောင် အသွားအပြန်လမ်းကို ဆင်ခြင်အပ်၏၊ ဤသို့ဆင်ခြင်လျှင် ယောဂီအား ပျောက်ကွယ်သွားသော ဥဂ္ဂဟ နိမိတ်သည် ရှေ့၌ ချထားလာဘိသကဲ့သို့ ထင်ရှားပေါ် တတ်၏ ၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးသွင်းမှုသည် နိမိတ်မကွယ်ပျောက်မီ ရှေးက ဖြစ်ခဲ့ဖူးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်သာလျှင် ဘာဝနာလမ်းစဉ်သို့ တက်ရောက်၏၊ ဤသို့လျှင် အသွားအပြန် လမ်းကို ဆင်ခြင်မှတ်သားခြင်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းလုပ်ငန်းစဉ်လမ်းသို့ ကောင်းစွာတစ်ဖန်သွားစေခြင်း, တက်ရောက်စေ ခြင်းဟူသော အကျိုးအာနိသင် ရှိပေ၏။

အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်း၌ အကျိုးအာနိသင်ကို မြော်မြင်ပုံ

ဖူးဖူးရောင်နေသော သူသေကောင်ဟူသော စက်ဆုပ်ဖွယ်အာရုံ၌ ဘာဝနာစိတ်ကို အဖန်ဖန်ဖြစ်စေ၍ ဈာန်ကို ဖြစ်ပေါ် စေပြီးလျှင် ဈာန်ကို အခြေခံပြု၍ ဝိပဿနာကို ပွားစေလိုသောသူသည် ဤအကျင့်ဖြင့် အိုခြင်း သေခြင်းမှ

ဧကန်မချွတ် လွတ်ရပေလိမ့်မည်' ဟု ဤသို့ အကျိုးအာနိသင်ကို မြော်မြင်သည် ဖြစ်ရာ၏။

ဥပမာ – မရှိဆင်းရဲသော ယောက်ျားသည် အဖိုးများစွာတန်သော ပတ္တမြားရတနာကို ရလျှင် 'ငါသည် ရခဲ သော ရတနာမြတ်ကို ရပေပြီတကား' ဟု ထိုပတ္တမြား၌ ရတနာမြတ်ဟု အမှတ်ပြုကာ လေးစားခြင်းကို ဖြစ်စေ၍ အားကြီးသော ခင်မင်မြတ်နိုးခြင်းဖြင့် ကောင်းစွာမြတ်နိုးသည်ဖြစ်၍ ထိုပတ္တမြားရတနာကို စောင့်ရှောက်ရာသကဲ့သို့ – ဤအတူပင်လျှင် "သူဆင်းရဲ၏ အဖိုးများစွာတန်သည့် ပတ္တမြားရတနာနှင့်တူသော, ရခဲသော ဤဥဒ္ဓုမာတကကမ္မဋ္ဌာန်း

အာရုံကို ငါ ရပေသည်" ဟု နှလုံးသွင်းလျက် အာရုံကို စောင့်ရောက်အပ်၏။ ဓာတ်လေးပါးကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူသောသူသည် မိမိ၏မဟာဘုတ်လေးပါးတို့ကို ဘယ်အခါမဆို သိမ်းဆည်းနိုင် ၏၊ အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူသောသူသည် မိမိ၏နာခေါင်း၌ လေကို ဘယ်အခါမဆို သိမ်းဆည်းရှုမှတ်နိုင်၏၊ ကသိုဏ်းကမ္မဋ္ဌာန်းကို ယူသောသူသည် ကသိုဏ်းဝန်းပုံကို ပြုလုပ်၍ အလိုရှိတိုင်း ရှမှုဘာဝနာကို ပွားစေနိုင်၏၊

အခြားသော အနုဿတိ, ဗြဟ္မဝိဟာရ အစရိုကုန်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည်လည်း ဤအတူပင် ရလွယ်ကုန်၏။

(တစ်နည်း) ဤဥဒ္ဓုမာတကမှ တစ်ပါးကုန်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည် ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်းပင် ရလွယ်ကုန်၏။ "ဤဥဒ္ဓုမာတကသူသေကောင်သည်ကား တစ်ရက်နှစ်ရက်လောက်သာ တည်၏၊ ထိုမှ နောက်ရက်များ၌ ညိုမည်း သော ဝိနီလကသူသေကောင် စသည်အဖြစ်သို့ ရောက်သွားတတ်သောကြောင့် ဤထက်ပိုလွန်၍ **ရခဲသော ကမ္မဋ္ဌာန်း** မရှိပေ" ဟု နှလုံးသွင်းလျက် ထိုဥဒ္ဓုမာတကအာရုံ၌ ရတနာမြတ်ဟု အမှတ်ပြုကာ ရှိသေလေးစားခြင်းကို ဖြစ်စေလျက်

ကောင်းစွာမြတ်နိုးသည်ဖြစ်၍ ထိုဥဒ္ဓုမာတကနိမိတ်ကို စောင့်ရောက်အပ်၏။

ညဉ့်နေရာ၌လည်းကောင်း, နေ့နေရာ၌လည်းကောင်း "ဖူးဖူးရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, **ဖူးဖူး** ရောင်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟု ထိုဥဒ္ဓုမာတကနိမိတ်၌ အဖန်ဖန် စိတ်ကိုဆောင်ကပ်၍ ဖွဲ့ ချည်အပ်၏၊ ထိုနိမိတ်ကို အဖန်ဖန် ဆင်ခြင်အပ်၏, နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ သမ္မာသင်္ကပ္ပဟူသော ကြံစည်မှုဖြင့် ထုနှက်သလို နှလုံးသွင်း ခြင်း, အထူးကြံစည်မှုဖြင့် လှည့်ပတ်၍ ထုနှက်သလို အဖန်ဖန်နှလုံးသွင်းခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အဖန်ဖန်နှလုံးသွင်းခြင်းကို ပြုသော ထိုယောဂီအား ပဋိဘာဂနိမိတ်ဖြစ်ပေါ် ၏။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နင့် ပဋိဘာဂနိမိတ်အထူး

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ဖောက်ပြန်သောအဆင်းရှိသည် အရုပ်ဆိုးသည် ကြောက်ဖွယ်ပုံပန်းရှိသည်ဖြစ်၍ ထင်ပေါ်၏။ ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား အလိုရိုတိုင်း စားပြီးလျှင် လျောင်းနေသော ဆူဖြိုးသည့် ကိုယ်အင်္ဂါကြီးငယ်ရှိသော ယောက်ျားကဲ့သို့ ထင်ပေါ်၏။

### ၅။ အပ္ပနာအစီအရင်

. အပ္ပနာအစီအရင်ဟူသည် ပဋိဘာဂနိမိတ်ထင်သည်မှ စ၍ အပ္ပနာဈာန်ကို ရသည်**တိုင်အောင် ပွားများအား** ထုတ်ခြင်းဖြစ်၏၊ ယင်းသည် ပထဝီကသိုဏ်းနှင့် တူပြီ။

ငါးပါးသောနီဝရဏတို့ ပယ်ပုံ

ယောဂီမှာ ပဋိဘာဂနိမိတ်ကိုရသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက်ပင်လျှင် –

- အပြင်ပ၌ ကာမအာရုံတို့ကို နှလုံးမသွင်းခြင်းကြောင့် ဝေးကွာသည့်အလိုအားဖြင့် ကာမစ္ဆန္ဒ ကင်းပျောက်၏၊
- သွေးကိုပယ်ခြင်း, သွေးကင်းခြင်းကြောင့် ပြည်လည်း ကင်းသကဲ့သို့ ထိုယောဂီမှာ နှစ်သက်ချစ်ခင်တတ်သော ကာမစ္ဆန္ဒကိုပယ်ခြင်း, ကာမစ္ဆန္ဒ၏ ကင်းခြင်းကြောင့်ပင်လျှင် ဗျာပါဒ ဒေါသလည်း ကင်း၏ ၊

ထို့အတူ ပြင်းစွာအားထုတ်သော ဝီရိယရှိသောကြောင့် ထိုင်းမှိုင်းပျင်းရိမှု ထိနမိဒ္ဓ ကင်း၏၊ (5)

နှလုံးသားရွှင်ခြင်းကိုပြုတတ်သော ငြိမ်းအေးချမ်းမြေ့သော (သီလ ပီတီ ပဿဒ္ဓိ သုခ အစရှိသော) တရားတို့ကို မပြတ်ယှဉ်စေသည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ပျံ့လွင့်မှု ဥဒ္ဓစ္စ, နောင်တပူပန်မှု ကုတ္ထုစ္စ ကင်း၏ ၊

(ე) ရပြီးသော ဥပစာရသမာဓိတရားထူး၏ မျက်မှောက်ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ပဋိပတ်ကို ဟောသော ဆရာဘုရား၌လည်း ကောင်း, အကျင့်ပဋိပတ်၌လည်းကောင်း, ပဋိပတ်၏အကျိုး၌လည်းကောင်း ယုံမှားမှု ဝိစိကိစ္ဆာ ကင်း၏၊

ဤသို့လျှင် ငါးပါးသောနီဝရဏတို့သည် ပယ်အပ်ပြီးဖြစ်ကုန်၏၊ ထို့ပြင် –

ဈာန်အင်္ဂါငါးပါး ထင်ရှားပုံ

(၁) ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်၌ပင်လျှင် စိတ်ကို ရှေးရှုတင်ပေးခြင်း လက္ခဏာရှိသော ကြံစည်မှု ဝိတက် ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် ၏ ၊

(၂) ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို အဖန်ဖန်သုံးသပ်ခြင်းကိစ္စကို ပြီးစေသော ဆင်ခြင်မှု ဝိစာရလည်း ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်၏။

(၃) ရပြီးသော သမာဓိတရားထူးကို ရခြင်းသိခြင်းကြောင့် နှစ်သိမ့်အားရမှု ပီတိလည်း ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်၏။

(၄) ပီတိနှင့်ယှဉ်သော စိတ်ရှိသောသူအား ငြိမ်းအေးမှု ပဿဒ္ဓိ ဖြစ်ရိုးရှိသောကြောင့် ပဿဒ္ဓိဖြစ်ပြီးလျှင် ထိုပဿဒ္ဓိ လျှင်အကြောင်းရှိသော စိတ်ချမ်းသာမှု သုခလည်း ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်၏၊

၅) ချိမ်းသာနှင့်ပြည့်စုံသောသူအား စိတ်၏ တည်ကြည်မှုသမာဓိ ဖြစ်ရိုးရှိသောကြောင့် သုခလျှင် အကြောင်းရှိသော

အာရုံတစ်ခုတည်းရှိသည်၏အဖြစ် ဧကဂ္ဂတာလည်း ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်၏။

ဤသို့အားဖြင့် ငါးပါးသော ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် ကုန်၏၊ ဥပစာရဈာန်သည်လည်း ထို ပဋိဘာဂနိမိတ် ထင်သောခဏ၌ပင်လျှင် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ဤမှ နောက်၌ ပထမဈာန်သို့ရောက်ပုံနှင့် ဝသီဘော်သို့ရောက်ပုံ တိုင်အောင် အလုံးစုံသောအစီအရင်ကို ပထဝီကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် သိအပ်ပေသည်။

(ဥဒ္ဓုမာတက ကမ္မဋ္ဌာန်းရှပုံ ပြီး၏။)

## ဝိနီလက–စသော ကမ္မဋ္ဌာန်း ရှပ္နံ

ဝိနီလကအစရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်းတို့၌ ဥဒ္ဓုမာတကကမ္မဋ္ဌာန်းရှုပုံအရာ၌ ဆိုခဲ့သော နိမိတ်ယူခြင်းစသော အလုံးစုံ ၌ 'ဥဒ္ဓုမာတက' ဟူသော ပုဒ်မျှကို 'ဝိနီလက' စသည် ပြောင်းလဲ၍ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် အဆုံးအဖြတ်နှင့်တကွ အဓိပ္ပာယ်ကို သိအပ်၏၊ ယခု ထူးခြားချက်မျှသာ ဆိုတော့မည်။

၁။ ဝိနီလကကမ္မဋ္ဌာန်း

"ပကတိအဆင်းပျက်လျက် ညိုမည်းသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, ပကတိအဆင်းပျက်လျက် ညိုမည်း သော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်"ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏။

– ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ပျောက်ကြား, ကြောင်ကြား အဆင်းရှိသည်ဖြစ်၍ ထင်၏ ၊

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား နီ,ဖြူ,ညိုအဆင်းတို့တွင် များသောအဆင်း၏အစွမ်းအားဖြင့် ထင်၏ ။

၂။ ဝိပုဗ္ဗကကမ္မဋ္ဌာန်ႏ

ပြည်တစိုစိုယိုထွက်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, ပြည်တစိုစိုယိုထွက်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ် သူသေ ကောင်"ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏။

🗕 ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် တသွင်သွင် ပြည်ယိုနေသကဲ့သို့ ထင်၏၊

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် မလှုပ်မယှက် ငြိမ်သက်သည်ဖြစ်၍ ထင်၏။

၃။ ဝိန္တိဒ္ဓကကမ္မဋ္ဌာန်း

နှစ်ပိုင်းပြတ်နေသော သူသေကောင်ကို စစ်မြေပြင်၌သော်လည်းကောင်း, ခိုးသူဓားပြတို့ သောင်းကျန်းထကြွနေရာ တောအုပ်၌သော်လည်းကောင်း, မင်းတို့က ခိုးသူတို့ကို သတ်ဖြတ်စေရာ သုသာန်၌သော်လည်းကောင်း, တော အရပ်ဝယ် ခြင်္သေ့, ကျားတို့က လူကိုကိုက်ဖြတ်ထားရာ အရပ်၌သော်လည်းကောင်း ရနိုင်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသို့ ရနိုင်ရာဌာနသို့ သွားပြီးလျှင် သူသေကောင်၏အပိုင်းများသည် အထူးထူးသောနေရာ၌ ကျရောက်နေစေကာမူ တစ်ကြိမ် တည်း ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် အကယ်၍ တစ်ပေါင်းတည်း ထင်ပေါ်ငြားအံ့ – ဤသို့ ထင်ပေါ်ပါမူ ကောင်းလှပေ၏၊ အကယ် ၍ မထင်ပေါ်ပါမှု တစ်နေရာတည်း၌ စုပေါင်းအပ်၏။

သို့သော် မိမိ၏ လက်ဖြင့် မကိုင်တွယ်အပ်ပေ၊ ကိုင်တွယ်လျှင် သူသေကောင်နှင့် အကျွမ်းဝင်ခြင်းသို့ ရောက် တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် အာရာမ်စောင့်ဒကာကိုဖြစ်စေ, ရဟန်းလောက်ရှိသည့် သာမဏေကြီးကိုဖြစ်စေ, အခြားတစ်စုံ တစ်ယောက်ကိုဖြစ်စေ တစ်နေရာတည်း၌ စုပေါင်းစေအပ်၏၊ ခိုင်းစရာ အာရာမ်စောင့်စသည်ကို မရပါမူ ကိုယ်တိုင်ပင် တောင်ရှေးဖြင့်သော်လည်းကောင်း, တုတ်ဖြင့်သော်လည်းကောင်း လက်တစ်သစ်ခြားဖြစ်အောင် ကပ်စေအပ်၏၊ ဤသို့ ကပ်စေပြီးလျှင် "နှစ်ပိုင်းပြတ်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, နှစ်ပိုင်းပြတ်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်"

ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏။

🗕 ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် အလယ်၌ ပြတ်နေသကဲ့သို့ ထင်၏၊

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား အပြတ်မရှိဘဲ အလုံးစုံပြည့်လျက် (တစ်ဆက်တည်းဖြစ်လျက်) ထင်၏။

၄။ ဓိက္ရာယိတကကမ္ပဋ္ဌာန်း

"(ခွေး မြေခွေး စသည်တို့က) အမျိုးမျိုးသောအခြင်းအရာဖြင့် ခဲစားထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, အမျိုးမျိုးသောအခြင်းအရာဖြင့် ခဲစားထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏ ။

- ီ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ထိုထိုအရပ်၌ ခဲစားထားသည်နှင့် တူစွာသာလျှင် ထင်၏။

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ခဲစားရာမရှိဘဲ အလုံးစုံပြည့်လျက်သာလျှင် ထင်၏။

၅။ ဝိက္ရွိတ္ထကကမ္မဋ္ဌာန်း

အထွေထွေသောအရပ်သို့ စွန့်ပစ်ထားအပ်သော သူသေကောင်ကိုလည်း ဝိစ္ဆိဒ္ဒကကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ဆိုခဲ့သောနည်း ဖြင့်ပင်လျှင် လက်တစ်သစ်ခြား လက်တစ်သစ်ခြား ပြုစေ၍သော်လည်းကောင်း, ကိုယ်တိုင်ပြု၍သော်လည်းကောင်း "(ခွေး မြေခွေး စသည်တို့က ခဲစား၍) ထိုထိုအရပ်၌ စွန့်ပစ်ထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, ထိုထိုအရပ်၌ စွန့် ပစ်ထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟု နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်၏။

– ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ထင်ရှားသောအကြားရှိလျက် ထင်၏ ၊

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား အလုံးစုံပြည့်လျက်သာလျှင် ထင်၏။

၆။ ဟတဝိက္ဓိတ္ဆကကမ္မင္ဆာန်း

သတ်ပြီးလျှင် ထိုထိုအရပ်၌ ပစ်ချထားသော သူသေကောင်ကိုလည်း ဝိစ္ဆိဒ္ဒကကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ပြဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသော အရပ်တို့၌ သာလျှင် ရနိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် ရနိုင်ရာအရပ်သို့သွားပြီးလျှင် ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းဖြင့်ပင်လျှင် လက်တစ်သစ် လက်တစ်သစ်ခြားသည်ကို ပြုစေ၍သော်လည်းကောင်း, ကိုယ်တိုင်ပြု၍သော်လည်းကောင်း "သတ်ပြီး ထိုထိုအရပ်၌ ပစ်ချထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, သတ်ပြီး ထိုထိုအရပ်၌ ပစ်ချထားသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏။

🗕 ၴ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ထင်ရှားသော ခုတ်ထစ်ရာ အမာဝရှိသကဲ့သို့ ဖြစ်၏၊

– ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် အလုံးစုံပြည့်လျက်သာလျှင် ထင်၏။

၇။ လောဟိတကကမ္မဋ္ဌာန်း

သွေးယိုနေသော သူသေကောင်ကို စစ်မြေပြင်စသည်တို့၌ လက်နက်ဒဏ်ရာကို ရသောသူတို့၏ အဖြတ်ခံရ သော လက် ခြေစသည်တို့၌သော်လည်းကောင်း၊ ပေါက်ပြဲသော အိုင်းအနာ အဖုအလုံးအနာ စသည်တို့၏ သော်လည်း ကောင်း ဒဏ်ရာအဝ အမာအဝမှ သွေးယိုနေသောကာလ၌ ရနိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုသို့သော သူသေကောင်ကို ကြည့်ရှု ၍ "သွေးယိုထွက်နေသော သူသေကောင်, သွေးယိုထွက်နေသော သူသေကောင်" ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏။

– ဉ်ဂွဟနိမိတ်သည် လေတိုက်ခတ်အပ်သောတံခွန်နီကဲ့သို့ လှုပ်သောအခြင်းအရာရှိလျက် ထင်၏ ၊

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်ကား မလှုပ်မယှက် ငြိမ်သက်လျက် ထင်၏။

၈။ ပုဋ္ဌုဝကကမ္မဋ္ဌာန်း

ပုဋုဝကအသုဘသည် (သေပြီးနောက်) နှစ်ရက်သုံးရက်လွန်သောအခါ ကိုးခုသော အမာဝတို့မှ ပိုးလောက် အစု ယိုထွက်သောကာလ၌ ဖြစ်၏၊ ထိုပုဋုဝကအသုဘသည် လူသေကောင်၌ဖြစ်စေ, တိရစ္ဆာန်အသေကောင်၌ဖြစ်စေ ထိုသူသေကောင်၏ ကိုယ်ပမာဏအတိုင်းရှိသော သလေးထမင်းအစုကဲ့သို့ တည်၏၊ ထို ခွေးကောင်ပုပ် စသည်တို့တွင် တစ်စုံတစ်ခုသော အကောင်ပုပ်၌ "ပိုးလောက်ပြည့်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်, ပိုးလောက်ပြည့်နေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်"ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏။

့ တစ်စုံတစ်ခုသော သူသေ့ကောင်၌ ရှုကောင်းပုံ သာဓကမှာ– စူဠပိဏ္ဍပါတိကတိဿမ**ထေရ်အား ကာဠဒီဃ** 

ဆည်ကန်အတွင်းမှာ ဆင်သေကောင်ပုပ်၌ နိမိတ်ထင်ဖူးလေပြီ။

– ဉဂ္ဂဟနိမိတ်သည်ကား လှုပ်ရှားနေသကဲ့သို့ ထင်၏၊

🗕 ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် သလေးထမင်းအစုကဲ့သို့ မလှုပ်မယှက် ငြိမ်သက်လျက် ထင်၏။

၉။ အင္ဆိကကမ္မင္ဆာန်ိဳး

အဋ္ဌိကကမ္မဋ္ဌာန်းသည် တစ်ကိုယ်လုံးသောအရိုးစု၌ ဖြစ်စေ, အရိုးတစ်ချောင်းတည်း၌ ဖြစ်စေ ပြည့်စုံနိုင်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုအရိုးစုနှင့် အရိုးတစ်ချောင်းတို့တွင် တစ်ခုခုသော အဋ္ဌိကအသုဘ၌ ၁၁–ပါး အပြားအားဖြင့် နိမိတ်ကို

မှတ်ယူပြီးလျှင် "စက်ဆုပ်ဖွယ်အရိုးစု(စက်ဆုပ်ဖွယ်အရိုး) – စက်ဆုပ်ဖွယ်အရိုးစု(စက်ဆုပ်ဖွယ်အရိုး)" ဟု နှလုံးသွင်း အပ်၏။

အဋ္ဌိကအသုဘ၌ အရိုးစုသူသေကောင် ပစ်ချထားရာအရပ်သို့ သွား၍ ပတ်ဝန်းကျင်၌ ကျောက်စသည်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် နိမိတ်နှင့်တကွ, အာရုံနှင့်တကွ ပြုပြီးလျှင် "ဤကိုယ်ကောင်သည် စက်ဆုပ်ဖွယ်အရိုးစုပေတည်း" ဟု မိမိ၏သဘောရင်းဖြစ်သော လက္ခဏာအားဖြင့် မှတ်သားပြီးလျှင် အဆင်းစသည်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ၁၁–ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် နိမိတ်ကို မှတ်ယူအပ်၏။

#### အဋ္ဌိကကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ၁၁–ပါးသော အခြင်းအရာဖြင့် ရှုရာ၌ ထူးသည်ကို ပြဆိုချက်

(၁) အဆင်း – အရိုးစု၏ ဖြူသောအဆင်းကို ရှသောသူအား အသုဘသဘောအားဖြင့် မထင်၊ ဩဒါတကသိုဏ်းနှင့် ရောယှက်၏၊ ထို့ကြောင့် အရိုးစု– စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင် ဟု စက်ဆုပ်ဖွယ်၏ အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် ကြည့်ရှုအပ်၏။

(၂) လိင်အသွင် – လိင်အသွင် ဟူသည်မှာ ဤအရာ၌ လက်စသည်တို့၏ အမည်ပေတည်း၊ <mark>ထို့ကြောင့်</mark> လက် ခြေ ခေါင်း ရင် လက်ရုံး တင်ပါး ပေါင် ခြေသလုံးတို့အလို လိင်–အသွင် အားဖြင့် ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

(၃) ပုံသဏ္ဌာန် – အရှည် အတို အလုံး လေးမြှောင့် အငယ် အကြီးတို့အလို ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့် ပိုင်းခြား မှတ်သားအပ်၏။

(၄, ၅) အရပ်နှင့်တည်ရာ – ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းအတိုင်းပင်။

(၆) အပိုင်းအခြား – ထိုထိုအရိုး၏အဆုံးကို အပိုင်းအခြားအရ မှတ်သားပြီးလျှင် ထိုအရိုးတို့တွင် ထင်ရှား ပေါ် သောအရိုးကို နိမိတ်အဖြစ်ဖြင့်ယူ၍ အပ္ပနာသို့ ရောက်စေအပ်၏။

(၇) အစပ် – နှစ်ခုသောအရိုးတို့၏ ဆက်စပ်ရာ၌ သာရ၏၊ အရိုးတစ်ချောင်းတည်း၌ မရပေ။ (၈) အကြားအရပ် – အရိုးတို့၏အကြား၏အစွမ်းဖြင့် အကြားအရပ်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

(၉) အနိမ့်အချိုင့် – အရိုးတို့၏ ချိုင့်ရာဌာန၏ အစွမ်းအားဖြင့် အနိမ့်အချိုင့်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏ ။ (၁၀) အမြင့်အမောက် – အရိုးတို့၏ မောက်ရာဌာန၏ အစွမ်းအားဖြင့် အမြင့်အမောက်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏ ။

(၁၁) ပတ်ဝန်းကျင် – အရိုးအားလုံး၌ပင်လျှင် ဉာဏ်ကို ကျက်စားစေ၍ ဤဌာန၌ ဤအရိုး တည်နေသည်ဟု

ပတိဝန်းကျင်အားဖြင့် ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏ ၊ ဤသို့ ပိုင်းခြားမှတ်သားသော်လည်း နိမိတ်မထင်သေးလျှင် **နဖူးရိုး၌** စိတ်ကို ကောင်းစွာထားအပ်၏ ။ ဤအဋ္ဌိကအသုဘ၌ကဲ့သို့ပင် ပုဋ္ဌုဝကအသုဘ စသည်တို့၌လည်း ယှဉ်သင့်ယှဉ်ထိုက်သည်၏ အ<mark>စွမ်းအားဖြင့်</mark> ၁၁–ပါးအပြားအားဖြင့် နိမိတ်ယူပုံကို မှတ်အပ်၏ ။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘာဂနိမိတ် (ရေးအဋ္ဌကထာတို့အဆို)

အဋ္ဌိကကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် တစ်ထပ်တည်းတူသည်သာ ဟူ၍ ရှေးအဋ္ဌကထာ၌

ဆို၏၊ ထိုစကားသည် အရိုးတစ်ချောင်းတည်း၌ သင့်လျော်၏၊ အရိုးစု၌မူကား မသင့်လျော်ပေ။

အရိုးစုသည် ဥဂ္ဂဟနိမိတ်၌ ထင်ပေါ်သောအကြား ရှိခြင်း၊ ပဋိဘာဂနိမိတ်၌ အလုံးစုံပြည့်နေခြင်းသည် သင့် လျော်၏၊ သည်မျှသာမကသေး အရိုးတစ်ချောင်းတည်း၌သော်လည်း ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် အရုပ်ဆိုး၍ ကြောက်ဖွယ် ကောင်းသည် ဖြစ်ရာ၏၊ ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ဥပစာရသမာဓိကို ဖြစ်စေတတ်သောကြောင့် ပီတိသောမနဿ ဝမ်းမြှောက်ရွှင်လန်းခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်သည် ဖြစ်ရာ၏။

မှန်ပေ၏၊ ဤအရာဝယ် အဋ္ဌကထာတို့၌ပင် "ဗြဟ္မဝိဟာရလေးပါးတို့၌လည်းကောင်း, အသုဘဆယ်ပါးတို့၌ လည်းကောင်း ပဋိဘာဂနိမိတ် မရှိ၊ မှန်၏၊ ဗြဟ္မဝိဟာရတို့၌ သီမာသမ္ဘေဒခေါ် နယ်ပယ်အပိုင်းအခြားပျက်ခြင်းသည် ပင်လျှင် နိမိတ်ပေတည်း၊ အသုဘဆယ်ပါးတို့၌လည်း တင့်တယ်သည်, မတင့်တယ် ဟု နှစ်သွယ်နှစ်ခွ ကြံဆခြင်း မရှိအောင်ပြု၍ စက်ဆုပ်ဖွယ်၏အဖြစ်ကိုသာမြင်လျှင် နိမိတ်မည်ပေသည်" ဟု ဆိုပြီးလျှင်, ဤမျှတွင်သာမက ဤ အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်း၌ နိမိတ်သည် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ်ဟူ၍ ၂–ပါး အပြားရှိ၏၊ ဥဂ္ဂဟနိမိတ်သည် ဖောက်ပြန် သောအဆင်းရှိသည်, အရုပ်ဆိုးသည်, ကြောက်ဖွယ်ကောင်းသည် ဖြစ်၍ ထင်၏" ဤသို့အစရှိသောစကားကို တစ်ဖန် ဆိုထားပေသည်။

ထို့ကြောင့် "ဥဂ္ဂဟနိမိတ်နှင့် ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် တစ်ထပ်တည်းတူသည်သာ"ဟူသော ထိုစကားသည် အရိုး

တစ်ချောင်းတည်း၌ သင့်လျော်၏၊ အရိုးစု၌မူကား မသင့်လျော်ပေ။

တစ်နည်းအားဖြင့် သာဓကပြရလျှင် စေတိယတောင်မှ အနုရာမြေု့သို့ ဆွမ်းခံကြွသော မဟာတိဿမထေရိ အား ရယ်သောမိန်းမ၏သွားရိုးမျှကို ကြည့်ရှုမိခြင်း မြင်ခြင်းကြောင့် မိန်းမတစ်ကိုယ်လုံး၏ အရိုးစုအဖြစ်ဖြင့် ထင်ခြင်း စသည်တို့သည် ဤအဋ္ဌိကကမ္မဋ္ဌာန်း၌ (ဥဂ္ဂဟနိမိတ် ပဋိဘာဂနိမိတ်တို့၏အထူးကို ထင်ရှားပြသော) သာဓကပေတည်း။

## ပြုံးပြွမ်းပြဆို့ချက်

## အသုဘ ၁၀-ပါးအပြား ခွဲခြား၍ ဟောခြင်း

အသူဘဆယ်ပါးတို့တွင် အမှတ်မရှိ တစ်ပါးပါးသောအသူဘ၌ ဈာန်ကိုရသောပုဂ္ဂိုလ်သည် တပ်မက်မှုရာဂကို (ဖြောင့်ဖြောင့်ဆန့် ကျင်ဘက်ဖြစ်သော အသုဘဘာဝနာဖြင့်) ကောင်းစွာခွာပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ရာဂကင်းသော ရဟန္တာ ကဲ့သို့ပင် လျှပ်ပေါ် မက်မောသော အမူအရာကင်းလျက် ရှိပေ၏ ၊ ထိုသို့ အသုဘတိုင်း၌ ရသောဈာန်ဖြင့် လျှပ်ပေါ် မက် မောသောအမှုအရာ ကင်းပုံချင်း တူငြားသော်လည်း ဆယ်ပါးသော အသုဘအပြားကို ခွဲခြား၍ ဟောထားခြင်းမှာ –

(က) ကိုယ်ကောင်၏ သူ့သဘောသို့ရောက်ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

(ခ) ရာဂထူသော ပုဂ္ဂိုလ်အပြား၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း ဟောထားခြင်း ဖြစ်သည်။

(က) ကိုယ်ကောင်၏ သူ့သဘောသို့ရောက်ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် အသုဘ ၁၀–ပါးအပြား ခွဲခြား၍ ဟောခြင်း

သူသေကောင်၏ ကိုယ်သည် စက်ဆုပ်ဖွယ်အဖြစ်သို့ ရောက်လတ်သော် ဥဒ္ဓုမာတက ဖူးဖူးရောင်ခြင်းဟူသော သဘောသို့ ရောက်သည်မှုလည်း ဖြစ်ရာ၏၊ ဝိနီလကစသည်တို့တွင် (ပကတိအဆင်းပျက်လျက် ညိုမည်းနေခြင်း စသော) တစ်ပါးပါးသော သဘောသို့ ရောက်သည်မူလည်း ဖြစ်ရာ၏။

ဤပုံဤနည်းဖြင့် ရသင့်ရထိုက်သမျှသော သူသေကောင်၏ကိုယ်၌ "ဖူးဖူးရောင်လျက် စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေ ကောင်၊ ပကတိအဆင်းပျက်လျက် ညိုမည်းနေသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သူသေကောင်" ဟူ၍ ဤသို့စသည်ဖြင့် နိမိတ်ကို ယူအပ်သည်သာ၊ ထို့ကြောင့် ကိုယ်ကောင်၏ (ဖူးဖူးရောင်ခြင်းစသော) သူ့သီးသန့်သဘောသို့ ရောက်ခြင်း၏ အစွမ်း အားဖြင့် ဆယ်ပါးခွဲခြားလျက် အသုဘအပြားကို ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်၏။

## (ခ) ရာဂထူသော ပုဂ္ဂိုလ်အပြား၏ အစွမ်းအားဖြင့် အသုဘ ၁၀–ပါးအပြား ခွဲခြား၍ ဟောခြင်း

အသုဘဆယ်ပါးတို့တွင် –

ဖူးဖူးရောင်သော သူသေကောင် **ဥဒ္ဓုမာတက**သည် ကိုယ်သဏ္ဌာန်၏ ဖောက်ပြန်ပျက်စီးခြင်းကို <mark>ပြခြင်းကြောင့</mark>် ရုပ်ပုံသဏ္ဌာန်၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

ပကတိအဆင်းပျက်လျက် ညိုမည်းသော အဆင်းရှိသည့် သူသေကောင် **ဝိနီလက**သည် လှပ**တင့်**တယ်သော (J)အရေအဆင်း အသွေးအရောင်၏ ဖောက်ပြန်ပျက်စီးခြင်းကို ပြခြင်းကြောင့် ကိုယ်အဆင်း၌ တပ်မက်မှုရာဂ အား ကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏ ၊

ပြည်တစိုစိုယိုထွက်နေသော သူသေကောင် **စိပုဗ္ဗက**သည် အမာသဖွယ် ကိုယ်နှင့်စပ်သော အ**နံ့ဆိုးရှိခြင်း**ကို ပြ ခြင်းကြောင့် ပန်းနံ့သာစသည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကိုယ်၌ ဖြစ်ပေါ်စေအပ်သော အနံ့၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီး

သောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

ခါးလယ်၌ ပြတ်နေသော သူသေကောင် **ဝိစ္ထိဒ္ဒက**သည် အတွင်း၌ အခေါင်းရှိသည်၏အဖြစ်ကို ပြခြင်းကြောင့် (ç) ကိုယ်မှာ တစ်လုံးတစ်ခဲတည်း အဖြစ်၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

အမျိုးမျိုးသော အခြင်းအရာဖြင့် ခဲစားထားသော သူသေကောင် **ဝိက္ခာယီတက**သည် ပြည့်စုံပြည့်ဝသော အသားစု (၅) အသားစိုင်၏ ပျက်စီးခြင်းကို ပြခြင်းကြောင့် သားမြတ်စသော ကိုယ်အစိတ်အပိုင်းတို့၌ (စို့စို့မို့မို့ နှစ်လိုစဖွယ် အိအိစက်စက် ချောညက်သည်ဟု အမှတ်ပြုသည့်) အသားစု,အသားစိုင်၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

ထိုထို အရပ်အထွေထွေ၌ စွန့်ပစ်ထားအပ်သော သူသေကောင် **ဝိက္ခိတ္တက**သည် လက်ခြေစသော အင်္ဂါကြီးငယ် (G) တို့၏ ဖရိုဖရဲပြန့်ကြဲနေခြင်းကို ပြခြင်းကြောင့် အင်္ဂါကြီးငယ်တို့၏ တင့်တယ်စံပယ်ခြင်း၌ တပ်မက်မှုရာဂ အား

ကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

သတ်၍ ထိုထိုအရပ်၌ စွန့်ပစ်ထားအပ်သော သူသေကောင် **ဟတဝိက္ခိတ္တက**သည် တ**စ်စ**ပ်တည်း, တစ်ပေါင်း  $(\gamma)$ တည်း ဖြစ်နေသော ကိုယ်၏ ကွဲပြားပျက်စီးသော အခြင်းအရာကို ပြခြင်းကြောင့် ကိုယ်၏တစ်စပ်တည်း, တစ်ပေါင်းတည်း ပြည့်စုံခြင်း၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

သွေးယိုထွက်နေသော သူသေကောင် လောဟိတကသည် သွေးလူးပေလျက် စက်ဆုပ်ဖွယ်အဖြစ်ကို ပြခြင်း ကြောင့် အဆင်တန်ဆာကြောင့်ဖြစ်သော တင့်တယ်ခြင်း၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့်

သင့်လျော်ပေ၏၊

ပိုးလောက်ပြည့်နေသော သူသေကောင် **ပုဋ္ဌုဝက**သည် ကိုယ်၏ များစွာသောပိုးမျိုးတို့နှင့် သက်ဆိုင်ခြင်းကို ပြခြင်း ကြောင့် ကိုယ်၌ ငါ့ဥစ္စာ (ငါတစ်ဦးတည်းပိုင်) အဖြစ်ဖြင့် တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊

(၁၀) အရိုးစုအသုဘကောင် **အဋ္ဌိက**သည် ကိုယ်ကောင်အရိုးတို့၏ စက်ဆုပ်ဖွယ်အဖြစ်ကို ပြခြင်းကြောင့် သွား၏ ပြည့်စုံခြင်း (သွားကောင်းခြင်း)၌ တပ်မက်မှုရာဂ အားကြီးသောသူအား အထူးအားဖြင့် သင့်လျော်ပေ၏၊ ကြိုသို့ ရာဂထူပြောသောပုဂ္ဂိုလ်အပြား၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်း ဆယ်ပါးခွဲခြားလျက် အသုဘအပြားကို ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်၏။

အသူဘတို့၌ ပထမဈာန်မျှတို့သာ ရနိုင်ခြင်း၏အကြောင်း

ထက်ဝန်းကျင်၌ မရပ်တန့်သောရေရှိသည့်ပြင် အစီးသန်သောရေယဉ်လည်းရှိသော မြစ်၌ လှေသည် ထိုးဝါး၏ အားစွမ်းဖြင့်သာလျှင် ရပ်တည်နိုင်၏, ထိုးဝါးနှင့်ကင်း၍ ရပ်တည်စေခြင်းငှာ မစွမ်းနိုင်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင်လျှင် အသုဘအာရုံ၏ အားနည်းခြင်းကြောင့် စိတ်သည် ကြံစည်မှုဝိတက်၏ အားစွမ်းဖြင့်သာလျှင် တစ်ခုတည်းသောအာရုံ ရှိလျက် တည်တံ့နိုင်၏, ဝိတက်နှင့်ကင်း၍ တည်တံ့စေခြင်း၄ာ မစွမ်းနိုင်ပေ၊ ထို့ကြောင့် အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းဆယ်ပါး လုံး၌ (ဝိတက်ရှိသော)ပထမဈာန်သည်သာလျှင် ဖြစ်၏၊ (ဝိတက်ကင်းသော)ဒုတိယဈာန် စသည်တို့ကား မဖြစ်ကုန်။

အသုဘအာရုံ၌ ပီတိသောမနဿ ပြစ်ခြင်း၏အကြောင်း

စက်ဆုပ်ဖွယ်ကောင်းငြားသော်လည်း ဤအသုဘအာရုံ၌ "ဤအကျင့်ဖြင့် အိုခြင်း, သေခြင်းမှ ဧကန်မချွတ် လွတ်ရပေတော့မည်" ဟု ဤသို့ အကျိုးအာနိသင်ကို မြော်မြင်လေ့ရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း, နီဝရဏဟူသော အပူ

ကို ပယ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း ဝမ်းမြောက်ရွှင်လန်းခြင်း ပီတိသောမနဿ ဖြစ်ပေါ်ပေ၏။

ဥပမာ– ပန်းမှိုက်သွန်ခေါ် ဘင်ကျုံးသမားအား "ယခုပင် အခကြေးငွေများစွာကို ရပေလိမ့်မည်"ဟု အကျိုး အာနိသင်ကို မြော်မြင်သောကြောင့် မစင်ပုံ၌ ပီတိသောမနဿဖြစ်သကဲ့သို့လည်းကောင်း, အနာကြောင့် ဆင်းရဲဒုက္ခ များစွာရောက်နေသော ရောဂါသည်အား ဆေးကြောင့် ပျို့အန်ခြင်း, ဝမ်းသက်ခြင်း ဖြစ်ရာ၌ ပီတိသောမနဿ ဖြစ် သကဲ့သို့လည်းကောင်း ပေတည်း။

လက္ခဏာအားဖြင့် တစ်ပါးတည်းသာ

အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ဆယ်ပါးအပြားရှိသော်လည်း လက္ခဏာအားဖြင့် တစ်ပါးတည်းသာ ဖြစ်ပေသည်၊ အသုဘ၏ မှတ်ကြောင်းလက္ခဏာသည် မစင်မကြယ်အနံ့ဆိုးလျက် စက်ဆုပ်ရုံရှာ ဖွယ်ကောင်းသည်၏အဖြစ်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်။

ရှင်ဆဲလူ၏ ကိုယ်၌လည်း အသုဘနိမိတ်ထင်ပုံ သာဓက

ထိုအသုဘသည် စက်ဆုပ်ရုံရှာဖွယ်ကောင်းသည်၏ အဖြစ်ဟူသော ဤလက္ခဏာဖြင့် သက်သက် သူသေ ကောင်၏ ကိုယ်၌သာလျှင် ထင်သည် မဟုတ်ပေ၊ အသက်ရှင်ဆဲလူ၏ ကိုယ်၌လည်း အသုဘနိမိတ် ထင်ပေသေး၏ ၊ သာဓက – စေတိယတောင်၌နေသော မဟာတိဿမထေရ်အား သက်ရှိမိန်းမ၏သွားရိုးကို မြင်၍ အသုဘနိမိတ် ထင် သကဲ့သို့လည်းကောင်း, ဆင်၏ ကျောကုန်းထက်၌ တည်သောမင်းကို ကြည့်ရှစဉ် သံဃရက္ခိတမထေရ်၏ အလုပ် အကျွေး သာမဏေအား အသုဘနိမိတ်ထင်သကဲ့သို့လည်းကောင်း ဖြစ်၏။

# အသက်ရှင်ဆဲသူလည်း အသုဘသာ ဖြစ်ပုံ

သေသူ၏ကိုယ်ကဲ့သို့ပင် ရှင်ဆဲလူ၏ကိုယ်သည်လည်း စက်ဆုပ်ရုံရှာဖွယ် မတင့်တယ်သော အသုဘသာ ဖြစ်ပေသည်၊ သို့သော်လည်း ရှင်ဆွဲဖြစ်သော ဤကိုယ်၌ ဧည့်သည်ဖြစ်သော (ရေချိုးသုတ်သင် နံ့သာတင်၍) တန်ဆာ ဆင်ခြင်းဖြင့် **ဖုံးကွယ်ထားသောကြောင့်** စက်ဆုပ်ရုံဖွယ်မတင့်တယ်ဟု မှတ်စရာ အသုဘလက္ခဏာသည် လူအများစု အား မထင်ပေါ်ဘဲ ရှိပေသည်။

ပကတိပင်ကိုယ်အားဖြင့်မူကား ဤကိုယ်မည်သည်မှာ ၃၀၀–ကျော်သော အရိုးတို့ဖြင့် စိုက်ထောင်ထား၏ ၊ ၁၈၀–သော အဆက်အစပ်တို့ဖြင့် ဆက်စပ်ထား၏၊ ၉၀၀–သောအကြောတို့ဖြင့် ဖွဲ့ ချည်ထား၏၊ ၉၀၀–သော သားတစ် တို့ဖြင့် လိမ်းကျံမွမ်းမံထား၏၊ စိုသောအရေထူဖြင့် မြှေးယှက်ထား၏၊ အရေပါးဖြင့် ဖုံးအုပ်ထား၏၊ (မွေးညင်းပေါက်, အခိုးအငွေ့ပေါက်ဟူသော) အသေးအမွှားအပေါက်များ အနှံ့အပြားရှိ၏။

အဆီထည့်ထားသော မြေအိုးမြေခွက်ကဲ့သို့ အထက်အောက် ဆူပွက်ယိုထွက်လျက် ရှိ၏၊ ပိုးအပေါင်းတို့၏ မှီဝဲရာနေရာဖြစ်၏၊ အနာရောဂါတို့၏ စွဲကပ်ရာလည်း ဖြစ်၏၊ ဆင်းရဲတရားတို့၏ ဖြစ်ပွားရာလည်း ဖြစ်၏၊ အနှံ့

အပြားပေါက်ကွဲသော အိုင်းအမာအိုကြီးကဲ့သို့ ၉–ခုသော အမာဝတို့မှ အမြဲမပြတ် ယိုထွက်လျက်ရှိ၏။

ယိုထွက်ပုံမှာ ကိုယ်၏မျက်စိပေါက်နှစ်ခုတို့မှ မျက်ရည်မျက်ချေး ယိုထွက်၏၊ နားပေါက်နှစ်ခုတို့မှ နားဖာချေး ယိုထွက်၏၊ နှာခေါင်းပေါက်နှစ်ခုတို့မှ နှာရည်နှပ်ချေး ယိုထွက်၏၊ ခံတွင်းမှ အစာသစ် သည်းခြေ သလိပ် သွေးတို့ အန်ထွက်ကြ၏၊ အောက်ဒွါရတို့မှ ်ကျင်ကြီးကျင်ငယ်တို့ ယိုထွက်ကြ၏၊ ၉၉,၀၀၀ – သော မွေးညင်းပေါက်တို့မှ စက်ဆုပ်ဖွယ် ချွေးစေး ချွေးရည် ယိုထွက်၏၊ ယင်မမဲရိုင်း စသောအကောင်တို့သည် ယင်းကိုယ်ကို ဝန်းရံလျက် နား ကုန်တည်ကုန်၏။

ယင်းကိုယ်ကို သွားတိုက်ခြင်း, မျက်နှာသစ်ခြင်း, ဦးခေါင်းကို ဆီလိမ်းခြင်း, <mark>ရေချိုးခြင်း, ခါးဝတ်ကိုယ်ရုံ</mark> ဝတ်ရုံခြင်း စသည်တို့ဖြင့် မသုတ်သင်မပြုပြင်ဘဲ မိမွေးတိုင်းသာဖြစ်လျက် ကြမ်းတမ်းသောဆံပင်များ ဖရိဖရဲကြံလျက် တစ်ရွာမှ တစ်ရွာသို့ လှည့်လည်သွားလာနေလျှင် ပြည့်ရှင်မင်းသည်လည်းကောင်း၊ ပန်းမှိုက်သွန်ခွန်းစဏ္ဍား စသည်တို့ ထဲက တစ်ယောက်ယောက်သည်လည်းကောင်း စက်ဆုပ်ဖွယ်ကိုယ်ရှိပုံချင်း တူညီနေသောကြောင့် ထူးခြားခြင်း မရှိ

ဤသို့ မစင်မကြယ် ရုံဖွယ်ယိုသိုး အနံ့ဆိုးရှိလျက် စက်ဆုပ်ဖွယ်ကောင်းကြသည်ချည်းသာ ဖြစ်သောကြောင့် ပြည့်ရှင်မင်း၏ ကိုယ်၌သော်လည်းကောင်း, ခွန်းစဏ္ဍား၏ ကိုယ်၌သော်လည်းကောင်း အယုတ်အမြတ် အကောင်း အဆိုး 

ရှင်ဆဲလူ၏ကိုယ်၌ အသုဘနိမိတ် မထင်ခြင်းအကြောင်း

ဤသို့ ထူးခြားခြင်း မရှိသော်လည်း သွားတိုက်ခြင်း, မျက်နှာသစ်ခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ဤကိုယ်၌ သွားချေး စသည်တို့ကို သုတ်သင်၍ အမျိုးမျိုးသော အဝတ်အထည်တို့ဖြင့် ဖုံးထားသင့်သော ရှက်ဖွယ်ကိုယ်အင်္ဂါကို ဖုံးလွှမ်း၍ အသွေးအရောင် အမျိုးမျိုးရှိသော အမွှေးအကြိုင်နံ့သာဖြင့် လိမ်းကျံ၍ ပန်းအဆင်တန်ဆာတို့ဖြင့် ဆင်မြန်းလျက် "ငါ,

ငါ့ဟာ" ဟု မှတ်ယူအပ်သော အခြေအနေသို့ရောက်အောင် ပြုလုပ်နေကြပေသည်။

ထိုသို့ပြုကြသဖြင့် ဧည့်သည်အာဂန္တုဖြစ်သော အဆင်တန်ဆာက ဖုံးကွယ်ထားသောကြောင့် ကိုယ်၏ဟုတ် တိုင်းမှန်သည့် သူ့ပင်ကိုယ်သဘောဖြစ်သော အသုဘလက္ခဏာကို မမှတ်မိနိုင်–မသိနိုင်ကြသောကြောင့် ယောက်ျားတို့ သည် မိန်းမတို့၌လည်းကောင်း, မိန်းမတို့သည်လည်း ယောက်ျားတို့၌လည်းကောင်း မွေ့လျော်နှစ်သက် တပ်မက်နေ ကြပေသည်။

ပညာမျက်စိ မရှိသောသူတို့၏ အမြင်

အစစ်အမှန် ပရမတ်သဘောအားဖြင့်မူကား ဤကိုယ်ထဲ၌ တပ်မက်နှစ်သက်ရန် သင့်လျော်သော အရာမည် သည် အဏုမြူမျှသော်လည်း မရှိချေ၊ ထိုသို့ မရှိသောကြောင့်ပင်လျှင် ဆံပင် အမွေး လက်သည်း ခြေသည်း သွား တံတွေး နှပ် ကျင်ကြီး ကျင်ငယ် စသည်တို့တွင် တစ်ခုသော အဖို့အစုသော်လည်း ကိုယ်မှ အပြင်ပသို့ ကျသွားလျှင် လူသတ္တဝါတို့သည် လက်ဖြင့် ထိရန်သော်လည်း အလိုမရှိကြတော့ပေ, အနှိပ်စက်ခံရသလိုပင် မုန်းတီးကြ၏, ရုံရှာ စက်ဆိုပ်ကြ၏၊ သို့သော်လည်း ဤကိုယ်ထဲ၌ ကျန်ရှိနေသမျှ အဖို့အစုကိုမူ ထိုအပြင်သို့ကျသွားသော အဖို့အစုကဲ့သို့ ပင် စက်ဆုပ်ဖွယ်ဖြစ်ငြားသော်လည်း အဝိဇ္ဇာမှောင်က မြွေးယှက်ဖုံးကွယ်ထားသောကြောင့် မိမိကိုယ်၌ ချစ်ခင်သော ရာဂဖြင့် တပ်မက်ကြလျက် "လိုချင်စရာကောင်းပေသည်, နှစ်သက်စရာပဲ, မြဲသည်, ချမ်းသာသည်, အတ္တပဲ"ဟု မှတ် ယူကြ၏။

ထိုသတ္တဝါတို့သည် ဤသို့မှတ်ယူကြသောကြောင့် တောထဲ၌ ပေါက်ပင်ကိုတွေ့မြင်၍ ပေါက်ပင်မှကြွေကျ သောပန်းကို ပန်းဟု သိသော်လည်း မကြွေကျသေးသော အပင်ထက်ရှိ ပန်းကို "အပင်ထက်ရှိ ဤအရာသည် သားတစ်

ပင်" ဟု ထင်မှတ်ကာ စောင့်မျှော်လျက် ပင်ပန်းရသော မြေခွေးအိုနှင့် တူညီခြင်းသို့ ရောက်ကြရလေသည်။

ထို့ကြောင့် မြေခွေးသည် တောထဲ၌ ပန်းပွင့်နေသော ပေါက်ပင်ကို တွေ့မြင်၍ "ငါသည် အသားတစ်ကို ရပေ ပြီ" ဟု အဆောတလျင် ပြေးသွားပြီးလျှင် ကျလာတိုင်း ကျလာတိုင်းသောပန်းကို အလွန်မက်မောလျက် အလောတကြီး ကိုက်ခဲ၍ "ဤအရာကား အသားမဟုတ်, သစ်ပင်ထက်၌ ရှိသော ထိုအရာကား အသားပင်တည်း" ဟု မှတ်ယူသကဲ့သို့ \_ ပညာရှိသည် "ကိုယ်မှကျသော ဆံပင်စသော အဖို့အစုကိုသာလျှင် အသုဘ" ဟု ထိုမြေ<mark>ခွေးကဲ့သို့ မမှတ်ယူမှု၍</mark> ကိုယ်၌ တည်ရှိနေသော ယင်းအဖို့အစုကိုလည်း ကိုယ်မှကျသော ထိုအဖို့အစုကဲ့သို့ပင် အသုဘဟု မှတ်ယူရာ၏။

ထိုသို့ ယူသင့်ခြင်း၏အကြောင်းကား စက်ဆုပ်ဖွယ်တို့ဖြင့်ပြည့်နေသော ဤကိုယ်ကို တင့်တယ်သည်ဟု စွဲယူ ကြ၍ ထိုကိုယ်၌ မက်မောတွေဝေကြသော သူမိုက်တို့သည် ကိုယ်ကျိုးအတွက် မကောင်းမှုတို့ကို ပြုကြသောကြောင့် အပါယ်ဆင်းရဲ အစရှိသော ဒုက္ခမှ မလွတ်မြောက်ဘဲ ရှိကြလေသည်၊ ထို့ကြောင့် ပညာရှိသည် အသက်ရှင်ဆဲမူလည်း ဖြစ်သော, သေပြီးမူလည်းဖြစ်သော ကိုယ်ကောင်ပုပ်၏ တင့်တယ်ခြင်းကင်းသော စက်ဆုပ်ဖွယ်သဘောကို ရှုရာ၏။

#### ရှေးဆရာတို့ မိန့်ထားသော ဂါထာသုံးပုခ်

ဒုဂ္ဂန္ဓော အသုစိ ကာယော၊ ကုဏပေါ ဉက္ကရူပမော။ နိန္ဒိတော စက္ခုဘူတေဟိ၊ ကာယော ဗာလာဘိနန္ဒိတော။

ကာယော – (သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသောအဖို့အစုအပေါင်းဖြစ်သော)ကိုယ်သည်, ဒုဂ္ဂန္ဓော– နံစော်ညီဟောင်းမကောင်း သောအနံ့ရှိ၏၊ အသုစိ–(အဖန်ဖန်ဆေးကြောသုတ်သင် ပြုပြင်သော်လည်း) မစင်ကြယ်ချေ၊ ကုဏပေါ–ခွေးကောင်ပုပ် မြွေကောင်ပုပ်နှင့် တူ၏၊ ဥက္ကရူပမော– ကျင်ကြီးတွင်းနှင့်လည်း တူ၏၊ ဣတိ–ဤသို့ စသည်ဖြင့် စက္ခုဘူတေဟိ– ပညာမျက်စိဖြစ်ပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့က, နိန္ဒိတော–ကဲ့ရဲ့ရှတ်ချအပ်သော, ကာယော–ကိုယ်ကို, ဗာလာဘိနန္ဒိတော– ပညာမျက်စိကင်းသော ဗာလပုဂ္ဂိုလ်တို့က (မွှေးကြိုင်သည် စသည်ဖြင့် မှတ်ထင်၍) အလွန်ပင်နှစ်သက်မြတ်နိုးအပ်ပေ သည်။

> အလ္လစမ္မပဋိစ္ဆန္နော၊ နဝဒ္ပါရော မဟာဝဏော။ သမန္တတော ပဂ္ယရတိ၊ အသုစိ ပူတိဂန္ဓိယော။

(သော-ပညာမဲ့သူလူအပေါင်းတို့က် အလွန်နှစ်သက်မြတ်နိုးသော ထိုကိုယ်သည်) အလွှစမ္မပဋိစ္ဆန္နော-စိုသော အရေဖြင့် ဖုံးလွှမ်းလျက်ရှိ၏၊ နဝဒ္ဓါရော-ထင်ရှားသော အပေါက်ကြီးကိုးခု ရှိ၏၊ မဟာဝဏော-အပေါက်အပေါက် ရှိသည့် အိုင်းအမာကြီးနှင့်တူ၏၊ အသုစိ ပူတိဂန္ဓိယော-မစင်မကြယ် ရုံဖွယ်ပုပ်လှောင်း မကောင်းသောအနံ့ရှိသည့် ကျင်ကြီးကျင်ငယ်စသည်တို့ကို၊ သမန္တတော-ထက်ဝန်းကျင်မှ၊ ပဂ္ဃရတိ-တဖျင်ဖျင် ယိုထုတ်လျက်ရှိကုန်၏။

သစေ ဣမဿ ကာယဿ၊ အန္တော ဗာဟိရကော သိယာ။ ဒဏ္ဍံ နူန ဂဟေတွာန၊ ကာကေ သောဏေ နိဝါရယေ။

က္ကမဿ ကာယဿ–ဤကိုယ်၏, အန္တော–အတွင်းသားသည်, ဗာဟိရကော–အပြင်ပသည်, သစေ သိယာ– အကယ်၍ ဖြစ်ငြားအံ့၊ ဒဏ္ဍံ ဂဟေတွာန–ဒုတ်ကိုကိုင်၍, ကာကေ–ကျီးတို့ကို, သောဏေ–ခွေးတို့ကို, နိဝါရယေ– ချောက်လှန့်မောင်းနှင်ကာ တားမြစ်ရလေရာ၏။

ထို့ကြောင့် ဈာန်မဂ်ဖိုလ်တရားတို့ကို ရထိုက်သည့်သဘောရှိသော (ဝါ –ပညာရှိသဘောရှိသော) ရဟန်းသည် ရှင်ဆဲကိုယ်ဖြစ်စေ, သေပြီးကိုယ်ဖြစ်စေ အကြင်အကြင်ကိုယ်၌ အသုဘအခြင်းအရာသည် ထင်၏၊ ထိုထိုကိုယ်၌ပင် လျှင် အသုဘနိမိတ်ကို ယူ၍ (ပဋိဘာဂနိမိတ်ကို ဖြစ်စေကာ ဥပစာရဈာန်၌တည်လျက် ထိုဘာဝနာကို တိုးတက်စေ၍) အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းကို အပ္ပနာဈာန်သို့ ရောက်စေအပ်ပေသည်။

အသုဘနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။



## အခန်း ၇။ ဆ အနညာတိ နိဒ္ဒေသ (အန္ဿတိ ၆-ပါးကို အကျယ်ပြဲဆို့ချက်)

အနုဿတိမည်ပုံ – အဖန်တလဲလဲဖြစ်ခြင်းကြောင့် အောက်မေ့မှု, အမှတ်ရမှု သတိသည် အနုဿတိ မည်၏၊ တစ်နည်း – ဖြစ်စေသင့်သော အရာ၌သာလျှင် ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ယုံကြည်၍ ရဟန်းပြု သည့် သဒ္ဓါပဗ္ဗဓိတဖြစ်သော အမျိုးကောင်းသားအား လျော်သော အောက်မေ့မှု, အမှတ်ရမှု သတိသည် အနုဿတိ မည်၏။

မှတ်ချက် ။ ။ အနုဿတိ = အနု + သတိ = အဖန်တလဲလဲ + အောက်မေ့မှု အနုဿတိ = အနု + သတိ = လျော်သော + အောက်မေ့မှု ဤ၌ 'လျော်သည်' ဟူသည်မှာ– 'အောက်မေ့သင့်သော အာရံအားလည်း လျော်သည်၊ သဒ္ဓါပဗ္ဗဓိတအားလည်း လျော်သည်'ဟု ဆိုလိုသည်။

(၁) ဗုဒ္ဓါနုဿတိ – ဗုဒ္ဓ–မြတ်စွာဘုရားကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိ (အဖန်တလဲလဲအောက်မေ့မှု)သည် ဗုဒ္ဓါနုဿတိ မည်၏ ၊ ဤဗုဒ္ဓါနုဿတိဟူသော အမည်သည် မြတ်<mark>စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်</mark> တို့ကို အာရုံပြုသော အောက်မေ့မှု, အမှတ်ရမှု သတိ၏အမည် ပေတည်း။

(၂) ဓမ္မာနည္ကတိ – တရားတော်ကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနည္ကာတိသည် ဓမ္မာနည္ကာတိ မည်၏ ၊ ဤအမည် သည် သွာက္ခာတတာ (ကောင်းစွာဟောအပ်သည်၏အဖြစ်) အစရှိကုန်သော တရား၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို အာရုံပြုသော သတိ၏အမည် ပေတည်း။

(၃) သံဃာနဿတိ – သံဃာတော်ကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိသည် သံဃာနုဿတိ မည်၏၊ ဤ အမည်သည် သုပ္ပဋိပန္နတာ(ကောင်းစွာကျင့်သည်၏အဖြစ်) အစရှိကုန်သော သံဃာ၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို အာရုံပြုသော သတိ၏အမည် ပေတည်း။

(၄) သီလာနဿတိ – မိမိ၏သီလကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိသည် သီလာနုဿတိ မည်၏ ၊ ဤအမည် သည် မကျိုးသည်၏အဖြစ် အစရိုကုန်သော သီလ၏ဂုဏ်တို့ကို အာရုံပြုသော သတိ၏ အမည် ပေတည်း။

(၅) စာဂါနဿတိ – မိမိ၏ စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်းကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိသည် စာဂါနုဿတိ မည်၏ ဤအမည်သည် လွတ်လွတ် စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်း အစရိုကုန်သော စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်း၏ ဂုဏ်တို့ကို အာရုံပြုသော သတိ၏အမည် ပေတည်း။

(၆) ဒေဝတာနုဿတိ – နတ်တို့ကို သက်သေအဖြစ်ဖြင့် အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိသည် ဒေဝတာနုဿတိ မည်၏၊ ဤအမည်သည် နတ်တို့ကို သက်သေအရာ၌ ထား၍ မိမိ၏သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်တို့ကို အာရုံပြုသော သတိ၏အမည် ပေတည်း။

(၇) မရဏာနုဿတိ – မိမိ၏ သေခြင်းကို အာရံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိသည် မရဏာနုဿတိ မည်၏ ၊ ဤ အမည်သည် အသက်ခေါ် ဇီဝိတိန္ဒြေ၏ ပြတ်စဲခြင်းကို အာရံပြုသော သတိ၏အမည်

(၈) ကာယဂတာသတိ – ဆံပင်စသည် အစိတ်အပိုင်း ၃၂–ပါးအပြားရှိသော ရုပ်ကိုယ်ကို အာရုံပြု၍ဖြစ်သော သတိ သည်, တစ်နည်းအားဖြင့် ရုပ်ကိုယ်၌ဖြစ်သော သတိသည် ကာယဂတာသတိ မည်၏၊ ဤအမည်သည် ဆံပင်အစရှိသော ကိုယ်၏အစိတ်(ကောဋ္ဌာသ)နိမိတ်ကို အာရုံပြုသော သတိ၏အမည် ပေတည်း။ (မှတ်ချက် ။ ။ သဒ္ဒါနည်းအားဖြင့် 'ကာယဂတသတိ' ဟု ဆိုသင့်သော်လည်း ဂတာ–၌ 'အာ'ကို

'အ' ရဿ မပြုဘဲ 'ကာယဂတာသတိ' ဟု ဟောထားပေသည်။) (၉) အာနာပါနဿတိ – ဝင်လေ့ ထွက်လေတို့ကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော သတိသည် အာနာပါနဿတိ မည်၏၊ ဤ

အမည်သည် ဝင်လေ ထွက်လေ နိမိုတ်ကို အာရုံပြုသော သတိ၏အမည် ပေတည်း။
(၁၀) ဥပသမာနုဿတိ – သင်္ခါရအားလုံးငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်သော အနုဿတိသည် ဥပသမာနုဿတိ
မည်၏၊ ဤအမည်သည် ဆင်းရဲအားလုံး၏ငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်၏ဂုဏ်တို့ကို အာရုံပြုသော
သတိ၏အမည် ပေတည်း။

## ၁ – ဗုဒ္ဓါန္ဿတိပွားပုံ ပြဲဆိုချက်

ဗုဒ္ဓါနုဿတိကို ပွားလိုသောယောဂီသည် ဉာဏ်ဖြင့်သက်ဝင်၍ ယုံကြည်သည့် အဝေစ္စပသာဒသဒ္ဓါနှင့် ပြည့်စုံ သည်ဖြစ်၍ အင်္ဂါငါးပါးနှင့်ပြည့်စုံသည့် သင့်လျော်သောကျောင်း၌ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံများမှ ဖဲခွာကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာကပ်ငြိသည်ဖြစ်၍ –

"ဣဳတိပိ်သော ဘဂဝါ အရဟံ သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓေါ ဝိဇ္ဇာစရဏသမ္ပန္နော သုဂတော လောကဝိဒူ အနုတ္တရော–

ပုရိသဒမ္မသာရထိ သတ္ထာဒေဝမနုဿာနံ ဗုဒ္ဓေါ ဘဂဝါ" ဟူ၍–

ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့အပ်၏။

'အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့အပ်ကုန်၏ '– ဟူသော စကားရပ်၌ **အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်ပုံနည်း**မှာ–

" ပါရမီတော်သုံးဆယ်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူပြီးလျှင် ကိလေသာအားလုံးကို ပယ်ဖျက်လျက် အမြတ်ဆုံးဖြစ် သော မှန်စွာ ကိုယ်တိုင်သိသည့် သမ္မာသမ္ဗောဓိဉာဏ်သို့ ရောက်တော်မူသဖြင့် တစ်လောကလုံး၌ ဘဂဝါ – ဘုန်းတော် ကြီးသောဘုရား ဟု ထင်ရှားကျော်စောတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဤသို့သော အကြောင်းကြောင့် 'အရဟံ' မည် တော်မူပါပေသည်၊ ဤသို့သော အကြောင်းကြောင့် 'သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ' မည်တော်မူပါပေသည် ။ ပ ။ ဤသို့သောအကြောင်း ကြောင့် 'ဘဂဝါ' မည်တော်မူပါပေသည်" ဟု ယောဂီသည် အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်ရမည်။

## ၁။ အရဟံဂုဏ်တော် အဖွင့်

(၁) ကိလေသာတို့မှ ဝေးကွာသောကြောင့်လည်းကောင်း၊

(၂) ကိလေသာရန်သူတို့ကို သတ်ပြီးသောကြောင့်လည်းကောင်း၊

(၃) သံသရာစက်၏ အထောက်အကန့်တို့ကို ဖျက်ဆီးပြီးသောကြောင့်လည်းကောင်း၊

(၄) ပစ္စည်းစသည့်တို့ကို ခံယူရန် ထိုက်တန်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊

(၅) မကောင်းမှုကို ပြုရန် ဆိတ်ကွယ်ရာ မရှိခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ ဤအကြောင်းတို့ကြောင့် ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည် 'အရဟံ' မည်တော်မူပါပေသည် – ဟု အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏ ၊ ချဲ့ပြရသော် –

(၁) ဝေးကွာတော်မူသောကြောင့် 'အရဟံ' မည်တော်မူပုံ

မြတ်စွာဘုရားသည် အရိယမဂ်ဖြင့် ကိလေသာတို့ကို ဝါသနာနှင့်တကွ ပယ်ဖျက်တော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် အလုံးစုံသော ကိလေသာတို့မှ (အာရကာ)ဝေးကွာတော်မူပေ၏၊ ကိလေသာတို့မှ အလွန့်အလွန် ဝေးကွာရာ၌ တည် တော်မူပေ၏၊ ဤသို့ ကိလေသာတို့မှ ဝေးကွာတော်မူသောကြောင့် 'အရဟံ' မည်တော်မူပါပေ၏။

(၂) ရန်သူတို့ကို သတ်တော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် 'အရဟံ' မည်တော်မူပုံ မြတ်စွာဘုရားသည် ကိလေသာရန်သူတို့ကို အရိယမဂ်ဟူသော ဓားလက်နက်ဖြင့် သတ်တော်မူအပ်လေပြီ၊ ဤသို့ ကိလေသာရန်သူတို့ကို သတ်တော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့်လည်း 'အရဟံ' မည်တော်မူပါပေ၏။

(၃) သံသရာစက်၏ အထောက်အကန့် ကို ခုတ်ဖြတ်ဖျက်ဆီးတော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် 'အရဟံ' မည်တော်မူပုံ သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော လောက၏ ကိုးကွယ်ရာအစစ် ဖြစ်တော်မူသောမြတ်စွာဘုရားသည် သံသရာစက်ဘီး ၏ အထောက်အကန့်တို့ကို အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်သန်လျက်ဖြင့် ခုတ်ဖြတ်ဖျက်ဆီးတော်မူအပ်သောကြောင့် 'အရဟံ' မည် တော်မူပါပေ၏ ။

အထောက်အကန့်ကို ဖျက်ဆီးပုံ

သံသရာစက်ဘီးသည် အဝိဇ္ဇာနှင့် တဏှာဖြင့် ပြီးသော ပုံတောင်းရှိသည် ဖြစ်၍၊ ပုညာဘိသင်္ခါရ, အပုညာဘိသင်္ခါရ, အပညာဘိသင်္ခါရ, အာနေဥ္စာဘိသင်္ခါရ ဟူသော အထောက်အကန့်ရှိသည် ဖြစ်၍၊ ဧရာ,မရဏ ဟူသော အကွပ်ရှိသည် ဖြစ်၍၊ အကြောင်းအာသဝဖြင့်ပြီးသော ဝင်ရိုးဖြင့် ထိုးလျှိုကာ (ကာမ, ရူပ, အရူပဘဝ ဟူသော) ဘဝသုံးပါး ယာဉ်ရထား၌ ကောင်းစွာတပ်ဆင်ထားအပ်သည်ဖြစ်၍ အစ,မရှိသော ကာလပတ်လုံး မပြတ်လည်လျက် ရှိ၏၊ ထိုသံသရာစက်ဘီး၏ အထောက်အကန့်အားလုံးတို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ ဝီရိယတည်းဟူသော ခြေတို့ဖြင့် သီလတည်း ဟူသော မြေပြင်၌ (ပြည့်စုံစေသောအားဖြင့်) ရပ်တည်တော်မူပြီးလျှင် ကံကိုကုန်စေတတ်သော မင်္ဂဉာဏ်တည်းဟူသော ပုဆိန်ကို သဒ္ဓါတည်းဟူသော လက်ဖြင့် စွဲကိုင်လျက် ခုတ်ဖြတ်ဖျက်ဆီးတော်မူအပ်လေပြီ၊ ဤသို့ သံသရာစက်ဘီး၏ အထောက်အကန့်တို့ကို ခုတ်ဖြတ်ဖျက်ဆီးတော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့်လည်း အရဟံ မည်တော်မူပါပေ၏။

အထောက်အကန့်ကို ဖျက်ဆီးပုံ တစ်နည်းကား -

အဆင့်ဆင့် ရှေ့သို့လိုက်၍ ဆင်ခြင်လျှင် မသိအပ် မသိနိုင်ကောင်းသည့်အစ ရှိသောကြောင့် အနမတဂ္ဂ မည် သော သံသရာဝဋ်အဝန်းအဝိုင်းကို သံသရာစက်ဘီး ဟု ခေါ်သည်၊ အဝိဇ္ဈာသည် မူလရင်းဖြစ်သောကြောင့် ထိုသံသရာ စက်ဘီး၏ပုံတောင်း မည်၏၊ ဧရာ, မရဏာသည် အဆုံးဖြစ်သောကြောင့် အကွပ်(တကူ) မည်၏၊ ၄င်းတို့မှ ကြွင်းကုန် သော သင်္ခါရမှ ဧာတိ တိုင်အောင် ဆယ်ပါးသော တရားတို့သည် အဝိဇ္ဈာလျှင် အကြောင်းရင်းမူလ ရှိသောကြောင့် လည်းကောင်း၊ ဧရာ,မရဏလျှင် အဆုံးရှိသောကြောင့်လည်းကောင်း အထောက်အကန့်တို့ မည်ကုန်၏။

'အဝိဇ္ဈာသည် ပုံတောင်းမည်၏' – အစရှိသော အထက်ပါစကားရပ်၌ **ချဲ့၍ပြရလျှင်** –

ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်အင်္ဂါ ၁၂–ရပ် ကြောင်းကျိုးဆက်သွယ်ပုံ

ဒုက္ခ, သမုဒယ, နိရောခ, မဂ္ဂတို့၌ မသိခြင်း မောဟသည် အဝိဇ္ဇာ ပေတည်း၊ ထိုအဝိဇ္ဇာ၏ မူလ အကြောင်းရင်း ဖြစ်ပုံကို ဆက်၍ပြအဲ့ – ကာမဘဝ၌ အဝိဇ္ဇာသည် ကာမဘဝ၌ သင်္ခါရတို့အား ကျေးဇူးပြု၏၊ ရူပဘဝ၌ အဝိဇ္ဇာသည် ရုပဘဝ၌ သင်္ခါရတို့အား ကျေးဇူးပြု၏၊ အရူပဘဝ၌ အဝိဇ္ဇာသည် အရူပဘဝ၌ သင်္ခါရတို့အား ကျေးဇူးပြု၏၊ အရူပဘဝ၌ အဝိဇ္ဇာသည် အရူပဘဝ၌ သင်္ခါရတို့အား ကျေးဇူးပြု၏၊ ကာမဘဝ၌ သင်္ခါရတို့သည် ကာမဘဝ၌ ပဋိသန္ဓေဝိညာဏ်အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ ရူပဘဝ အရူပဘဝတို့၌လည်း ဤနည်းတူပင်။

ကာမဘဝ၌ ပဋိသန္ဓေဝိညာဏ်သည် ကာမဘဝ၌ နာမ်ရုပ်အား ကျေးဇူးပြု၏၊ ရုပဘဝ၌ ထို့အတူပင်၊ အရူပ ဘဝ၌ နာမ်အားသာလျှင် ကျေးဇူးပြု၏၊ ကာမဘဝ၌ နာမ်ရုပ်သည် ကာမဘဝ၌ ၆–ပါးသော အာယတနအား ကျေးဇူး ပြု၏၊ ရူပဘဝ၌ နာမ်ရုပ်သည် ရူပဘဝ၌ ၃–ပါးသော အာယတနတို့အား ကျေးဇူးပြု၏၊ အရူပဘဝ၌ နာမ်သည်

အရူပဘဝ၌ တစ်ပါးသော မနာယတနအား ကျေးဇူးပြု၏။

ကာမဘဝ၌ ၆-ပါးသော အာယတနသည် ကာမဘဝ၌ ၆-ပါးသော ဖဿအား ကျေးဇူးပြု၏၊ ရူပဘဝ၌ ၃-ပါးသောအာယတနတို့သည် ရူပဘဝ၌ ၃-ပါးသောဖဿတို့အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ အရူပဘဝ၌ တစ်ပါးသော အာယတနသည် အရူပဘဝ၌ တစ်ပါးသော မနောသမ္မဿအား ကျေးဇူးပြု၏၊ ကာမဘဝ၌ ၆-ပါးသော ဖဿတို့သည် ကာမဘဝ၌ ၆-ပါးသော ဝေဒနာတို့အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ ရူပဘဝ၌ ၃-ပါးသောဖဿတို့သည် ထိုရူပဘဝ၌ပင်လျှင် ၃-ပါးသောဝေဒနာတို့အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ အရူပဘဝ၌ ၁-ပါးသောမနောသမ္မဿသည် ထိုအရူပဘဝ၌ပင်လျှင် တစ်ပါးသောဝေဒနာအား ကျေးဇူးပြု၏၊ ကာမဘဝ၌ ၆-ပါးသော ဝေဒနာတို့သည် ကာမဘဝ၌ ၆-ပါးသောတဏှာ အပေါင်းတို့အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ ရူပဘဝ၌ ၃-ပါးသော ဝေဒနာတို့သည် ထိုရူပဘဝ၌ပင်လျှင် ၃-ပါးသောတဏှာ အပေါင်းတို့အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ အရူပဘဝ၌ တစ်ပါးသောဝေဒနာသည် အရူပဘဝ၌ တစ်ပါးသောတဏှာအပေါင်း တို့အား ကျေးဇူးပြု၏။

ထိုထိုဘဝ၌ ထိုထိုတဏှာသည် ထိုထိုဥပါဒါန်အား ကျေးဇူးပြု၏၊ ဥပါဒါန် စသည်တို့သည် ဘဝ စသည်တို့

အား ကျေးဇူးပြုကုန်၏၊ အဘယ်သို့နည်း ဟူမူ –

ဤလောက၌ အချို့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် ကာမဂုဏ်တို့ကို သုံးဆောင်မည်ဟု ကြံ၍ ကာမုပါဒါန် ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကိုယ်ဖြင့် ဒုစရိုက်ကို ပြုကျင့်၏, နှုတ်ဖြင့် ဒုစရိုက်ကို ပြုကျင့်၏, စိတ်ဖြင့် ဒုစရိုက်ကို ပြုကျင့်၏၊ ဒုစရိုက်၏ ပြည့်ခြင်းကြောင့် အပါယ်ဘုံ၌ ဖြစ်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏အပါယ်ဘုံ၌ ဖြစ်ခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်သော ဒုစရိုက် အကုသိုလ်ကံသည် ကမ္မဘဝ မည်၏၊ ကံကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော ခန္ဓာတို့သည် ဥပပတ္တိဘဝ မည်၏၊ ယင်းခန္ဓာတို့၏ ဖြစ်ခြင်းသည် ဧာတိ မည်၏၊ ရင့်ခြင်းသည် ဧရာ မည်၏၊ ပျက်ခြင်းသည် မရဏ မည်၏။

အခြားတစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် နတ်ပြည်စည်းစိမ်ကို ခံစားမည်ဟု ကြံ၍ ထို့အတူပင် (ကာမုပါဒါန် ဟူသော အကြောင်းကြောင့် ကိုယ် နှတ် စိတ်ဖြင့်) သုစရိုက်ကို ပြုကျင့်၏၊ သုစရိုက်၏ပြည့်ခြင်းကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်၏၊ ထို ပုဂ္ဂိုလ်၏ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော သုစရိုက်ကုသိုလ်ကံသည် ကမ္မဘဝ မည်၏ – ဤသို့စသည်ဖြင့်

ဆိုခဲ့ပြီးသော နည်းအတိုင်းပင် သိအပ်၏။

အခြားတစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်သည်ကား ဗြဟ္မာ့ပြည်စည်းစိမ်ကို ခံစားမည်ဟု ကြံ၍ ကာမုပါဒါနိ ဟူသော အကြောင်းကြောင့်ပင်လျှင် မေတ္တာကို ပွားစေ၏, ကရဏာကို ပွားစေ၏, မုဒိတာကို ပွားစေ၏, ဥပက္ခာကို ပွားစေ၏၊ ဘာဝနာ၏ ပြည့်စုံခြင်းကြောင့် ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ဗြဟ္မာ့ပြည်၌ ဖြစ်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ဗြဟ္မာ့ပြည်၌ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း ဖြစ်သော ဘာဝနာကံသည် ကမ္မဘဝ မည်၏ – ဤသို့ စသည်ဖြင့် ဆိုခဲ့ပြီးသောနည်းအတိုင်းပင် သိအပ်၏။

အခြားတစ်ပါးသော ပုဂ္ဂိုလ်သည် အရူပဘဝ၌ စည်းစိမ်ကို ခံစားမည်ဟု ကြံ၍ ထို့အတူပင် (ကာမုပါဒါန် ဟူသော အကြောင်းကြောင့်ပင်) အာကာသာနဉ္စာယတန အစရှိသော အရူပသမာပတ်တို့ကို ဖြစ်စေ၏၊ ဘာဝနာ၏ ပြည့်စုံခြင်းကြောင့် ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ထိုထိုအရူပဘုံ၌ ဖြစ်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ အရူပဘုံ၌ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော ဘာဝနာကံသည် ကမ္မဘဝ မည်၏၊ ကံကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော ခန္ဓာတို့သည် ဥပပတ္တိဘဝ မည်၏၊ ထိုခန္ဓာတို့၏ဖြစ်ခြင်း သည် ဧာတိ မည်၏, ရင့်ခြင်းသည် ဧရာ မည်၏, ပျက်ခြင်းသည် မရဏ မည်၏။

ဤသည်ကား ကာမုပါဒါန်အရင်းခံလျက် ယှဉ်ပြခြင်း ဖြစ်၏၊ ကြွင်းသော ဥပါဒါန်သုံးပါး အရင်းခံသော ယှဉ်

ခြင်းတို့၌လည်း ဤနည်းအတူပင်တည်း။

ဓမ္မဋ္ဌိတိဉာဏ် မည်ပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဤအဝိဇ္ဇာသည် အကြောင်းတည်း၊ သင်္ခါရတို့သည် အကြောင်းကြောင့်ဖြစ်သော အကျိုး တို့တည်း၊ ဤ အဝိဇ္ဇာနှင့် သင်္ခါရ ၂–ပါးလုံးတို့သည်လည်း အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်သော အကျိုးတို့တည်း ဟူ၍ အကြောင်းကို သိမ်းဆည်းသော ပညာသည် တရားတို့၏တည်ကြောင်းကို သိသော ဓမ္မဋ္ဌိတိဉာဏ် မည်၏၊ အတိတ် အဓွန့်ခေါ် ရှေးဘဝကာလ၌လည်း, အနာဂတ်အဓွန့်ခေါ် နောက်ဘဝကာလ၌လည်း အဝိဇ္ဇာသည် အကြောင်းတည်း၊ သင်္ခါရတို့သည် အကြောင်းကြောင့် ဖြစ်သော အကျိုးတို့တည်း၊ ဤ ၂–ပါးလုံးတို့သည်လည်း အကြောင်းကြောင့်ဖြစ် သော အကျိုးတို့တည်း – ဟူ၍ အကြောင်းကို သိမ်းဆည်းရာ၌ ပညာသည် ဓမ္မဋ္ဌိတိဉာဏ် မည်၏၊ ဤသို့ အစရှိသော နည်းဖြင့်ပင် (သင်္ခါရတို့က အကြောင်း၊ ဝိညာဏ်က အကျိုး စသည်ဖြင့်) အလုံးစုံသောပုဒ်တို့ကို ချဲ့၍ သိအပ်ကုန်၏။

အလွှာ, အဓွန့်ကာလ စသည်

ထိုသံသရာစက်ဘီး၌ အဝိဇ္ဇာနှင့် သင်္ခါရတို့က အလွှာတစ်ခု, ဝိညာဏ် နာမ်ရပ် သဋ္ဌာယတန ဖဿ ဝေဒနာ တို့က အလွှာတစ်ခု, တဏှာ ဥပါဒါန် ဘဝတို့က အလွှာတစ်ခု, ဇာတိနှင့် ဧရာ မရဏက အလွှာတစ်ခုပေတည်း၊ ဤ အလွှာလေးခုတို့တွင် ရှေးဖြစ်သော အစအလွှာသည် အတိတ်အဓွန့်ကာလ ဖြစ်သည်၊ အလယ် ၂–လွှာတို့သည် ပစ္စုပွန်

အခွန့်ကာလ ဖြစ်သည်၊ ဇာတိ ဧရာမရဏ ဟူသော အဆုံးအလွှာသည် အနာဂတ်အခွန့်ကာလ ဖြစ်သည်။

ဤအလွှာလေးခုတို့၌ အဝိဇ္ဇာနှင့်သင်္ခါရတို့ကို (အတိတ်အကြောင်းလွှာ၌) ယူခြင်းဖြင့် (တွဲဖက်များဖြစ်၍ မကင်းနိုင်သော) တဏှာ ဥပါဒါန် ဘဝတို့ကိုလည်း ယူအပ်ပြီးသာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏၊ သို့ဖြစ်၍ ဤငါးပါးသောတရား တို့သည် အတိတ်ကာလ၌ ပြီးခဲ့သော ကမ္မဝဋ် မည်၏၊ ဝိညာဏ် စသော ငါးပါးသောတရားတို့သည် ယခုဘဝ ပစ္စုပ္ပန် ကာလ၌ ဖြစ်နေသော ဝိပါကဝဋ် မည်၏၊ တဏှာ ဥပါဒါန် ဘဝတို့ကို (ပစ္စုပ္ပန်အကြောင်းအလွှာ၌) ယူခြင်းဖြင့် (တွဲ ဖက်များဖြစ်၍ မကင်းနိုင်သော) အဝိဇ္ဇာနှင့်သင်္ခါရတို့ကိုလည်း ယူအပ်ပြီးသာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏၊ သို့ဖြစ်၍ ဤငါးပါးသော တရားတို့သည် ယခုဘဝ ပစ္စုပ္ပန်ကာလ၌ ဖြစ်သော ကမ္မဝဋ် မည်၏၊ ဇာတိနှင့် ဧရာမရဏာတို့ကို ညွှန်ပြခြင်းဖြင့် ယင်း ဧာတိနှင့် ဧရာမရဏာတို့၏ တည်ရာဖြစ်ကုန်သော ဝိညာဏ် စသည်တို့ကို ဖော်ပြခြင်းကိစ္စ ပြီးသောကြောင့် (ဝိညာဏ် နာမ်ရပ် သဋ္ဌာယတန ဖဿ ဝေဒနာ ဟူသော) ဤငါးပါးသောတရားတို့သည် နောက်ကာလ၌ ဖြစ်ပေါ်မည့် ဝိပါကဝဋ် မည်၏၊ သို့ဖြစ်၍ ယင်းအလွှာလေးခုတို့သည် အခြင်းအရာအားဖြင့် ၂၀–အပြား ရှိကုန်၏။

ထို့ပြင် ဤသံသရာစက်ဘီး၌ သင်္ခါရနှင့် ဝိညာဏ်တို့၏ အကြား၌ အစပ်တစ်ခု, ဝေဒနာနှင့် တဏှာတို့၏

အကြား၌ အစပ်တစ်ခု, ဘဝနှင့် ဧာတိတို့၏အကြား၌ အစပ်တစ်ခု ဖြစ်သည်။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အလွှာလေးခု, အမွန့်သုံးပါး, အခြင်းအရာ ၂၀နှင့် အစပ်သုံးခုရှိသော သံသရာစက်ဘီး ဟု ခေါ်သော ဤပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ခပ်သိမ်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့် သိတော်မူ၏, မြင်တော်မူ၏, ထင်ရှားသိတော်မူ၏, ထိုးထွင်း၍သိမြင်တော်မူ၏၊ ထိုသိခြင်းသည် သိတတ်သည်ဟူသော အနက်သဘောကြောင့် 'ဉာဏ်' မည်၏၊ အပြားအားဖြင့် ထိုးထွင်း၍ သိတတ်သည်ဟူသော အနက်သဘောကြောင့် ပညာ' မည်၏၊ ထို့ကြောင့် "အကြောင်းကို သိမ်းဆည်းရာ၌ ပညာသည် ဓမ္မဋ္ဌိတိဉာဏ် မည်၏" ဟူ၍ ဆိုအပ်ပေသည်။

ဤမမ္မဋ္ဌိတိဉာဏ်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားသည် အဝိဇ္ဇာ အစရှိသော တရားတို့ကို ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ သိတော်မူပြီးလျှင် အဝိဇ္ဇာ အစရှိသော တရားတို့၌ ငြီးငွေ့တော်မူသည်ဖြစ်၍ တပ်မက်ကင်းကာ လွတ်မြောက်တော်မူလျက် သံသရာစက်ဘီး ၏ သင်္ခါရ အစရှိသော အထောက်အကန့်တို့ကို ဉာဏ်သန်လျက်ဖြင့် ခုတ်တော်မူပြီ, ဖြတ်တော်မူပြီ, ဖျက်ဆီးတော်မူ ပြီး ဤသို့ အထောက်အကန့်တို့ကို ခုတ်ဖြတ်ဖျက်ဆီးတော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် 'အရဟံ' မည်တော်မူပါပေ၏။

(၄) ပစ္စည်းစသည်တို့ကို ခံယူရန် ထိုက်တန်တော်မူသောကြောင့် 'အရဟံ'မည်တော်မူပုံ

အမြတ်ဆုံးအလျှခံပုဂ္ဂိုလ်မြတ် ဖြစ်တော်မူသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် သင်္ကန်းအစရှိသော ပစ္စည်းတို့ကို လည်းကောင်း၊ ပူဇော်ခြင်းအထူးကိုလည်းကောင်း ထိုက်တန်တော်မူပေ၏၊ ထိုသို့ ထိုက်တန်သောကြောင့်ပင်လျှင် မြတ်စွာဘုရား ပွင့်ထွန်းတော်မူသောအခါ အမြွေအရုံများလျက် တန်ခိုးကြီးမားသော နတ်, လူ ဟူသမျှတို့သည် ဘုရား

မှ တစ်ပါးသော အရာဌာနပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ ပူဇော်ခြင်းကို မပြုကြဘဲ ရှိပေကုန်၏။

ထိုစကားမှန်၏ – သဟမ္မတီဗြဟ္မာကြီးသည် မြင်းမိုရ်တောင်မျှ ပမာဏရှိသော ရတနာပန်းကုံးကြီးဖြင့် မြတ်စွာဘုရားကို ပူစော်ခဲ့လေပြီ၊ သိကြားမင်း စသော နတ်တို့သည်လည်းကောင်း၊ ဗိမ္ဗိသာရမင်း, ကောသလမင်း စသော လူတို့သည်လည်းကောင်း၊ အစွမ်းအားရှိသလောက် ပူစော်ခဲ့ကြလေပြီ၊ ထို့ပြင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွန်တော်မူပြီးသော မြတ်စွာဘုရားကိုလည်း ရည်စူး၍ ၉၆–ကုဋေသောဉစ္စာကို စွန့်လှူပြီးလျှင် အသောကမင်းမြတ်သည် ဓမ္ဗူဒိပ်တစ်ကျွန်း လုံး၌ ရှစ်သောင်းလေးထောင်သောကျောင်းတို့ကို တည်ဆောက်စေခဲ့လေပြီ၊ သာမန် နတ်, လူတို့က ပြုအပ်ကုန်သော အခြားပူစော်အထူးတို့ကို ထိုက်တန်သည်၏အဖြစ်၌ အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရှိတော့အံ့နည်း၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ပစ္စည်း စသည်တို့ကို ခံယူရန် ထိုက်တန်တော်မူသောကြောင့်လည်း အရဟံ မည်တော်မူပါပေ၏။

(၅) မကောင်းမှုကိုပြုရန် ဆိတ်ကွယ်ရာမရှိခြင်းကြောင့် 'အရဟံ' မည်တော်မူပုံ

လောက်၌ ပညာရှိ မဟုတ်ပါဘဲ မိမိကိုယ်ကို ပညာရှိဟု ထင်မှတ်ကြကုန်သော သူမိုက်တို့သည် သူတစ်ပါး မြင်ကြားတွေ့သိသွားလျှင် အကျော်အစောမဲ့မည်, ဂုဏ်ပျက်မည်စိုးသောကြောင့် ဆိတ်ကွယ်ရာ၌ မကောင်းမှုကို ပြုလုပ် ကြကုန်သကဲ့သို့ – မြတ်စွာဘုရားသည် (မကောင်းမှုပြုခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော ကိလေသာတို့ကို ဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ပင် ကောင်းစွာပယ်အပ်ခဲ့ပြီး ဖြစ်သောကြောင့်) ထိုသူမိုက်တို့ကဲ့သို့ တစ်ရံတစ်ခါမျှ ပြုတော်မမူ၊ ဤသို့ မကောင်းမှုကို ပြုရန် ဆိတ်ကွယ်ရာ မရှိခြင်းကြောင့်လည်း အရဟံ မည်တော်မူပါပေ၏။

## ၂။ သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဂုဏ်တော် အဗွင့်

အလုံးစုံသောတရားတို့ကို မှန်စွာလည်း သိတော်မူ, ကိုယ်တိုင်လည်း သိတော်မူသောကြောင့် 'သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ' မည်တော်မူပေ၏၊ ချဲ့ပြရသော် –

အလုံးစုံသောတရားတို့ကို သိတော်မူပုံ

မြတ်စွာဘုရားသည် ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိထိုက်သော သစ္စာလေးပါးဟူသော အဘိညေယျတရားတို့ကို အဘိညယျ အဖြစ်အားဖြင့် သိတော်မူ၏၊ ပိုင်းခြား၍ သိထိုက်သော ဒုက္ခသစ္စာဟူသော ပရိညေယျတရားတို့ကို ပရိညေယျ အဖြစ်အားဖြင့် သိတော်မူ၏၊ ပယ်ထိုက်သော သမုဒယသစ္စာ ဟူသော ပဟာတဗ္ဗတရားတို့ကို ပဟာတဗ္ဗ အဖြစ်အားဖြင့် သိတော်မူ၏၊ မျက်မှောက်ပြုထိုက်သော နိရောသေစွာ ဟူသော သစ္ဆိကာတဗ္ဗတရားတို့ကို သစ္ဆိကာတဗ္ဗ အဖြစ်အားဖြင့် သိတော်မူ၏၊ ပွားစေထိုက်သော မဂ္ဂသစ္စာ ဟူသော ဘာဝေတဗ္ဗတရားတို့ကို ဘာဝေတဗ္ဗ အဖြစ်အားဖြင့် သိတော်မူ၏။ ထို့ကြောင့်ပင်လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် အောက်ပါဂါထာကို မိန့်ဆိုတော်မူခဲ့ပေသည်။

"သေလပုဏ္ဏား– ငါသည် ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိထိုက်သည်ကို ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိခဲ့ပြီ၊ ပွားစေ ထိုက်သည်ကိုလည်း ပွားစေခဲ့ပြီ၊ ပယ်ထိုက်သည်ကိုလည်း ပယ်ခဲ့ပြီ၊ ထို့ကြောင့် ငါသည် ဗုဒ္ဓ–သိသူ–ဘုရား စင်စစ် ဖြစ်ပေသည်။"

အလုံးစုံသောတရားတို့ကို သိတော်မူပုံ တစ်နည်း

စက္ခုပသာဒခေါ် မျက်စိသည် ဒုက္ခသစ္စာတည်း၊ ထိုမျက်စိကို အကြောင်းရင်း အဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်စေတတ်သော ရှေးဘဝက တဏှာသည် သမုဒယသစ္စာတည်း၊ ထိုသစ္စာ၂–ပါးတို့၏မဖြစ်ခြင်းသည် နိုရောဓသစ္စာတည်း၊ နိုရောဓ(ချုပ် ခြင်း)ကို အပြားအားဖြင့်သိသော မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးအကျင့်သည် မဂ္ဂသစ္စာတည်း ဟု ဤသို့ စက္ခုစသော တစ်ပုဒ် တစ်ပုဒ်ကို ထုတ်သောအားဖြင့်လည်း အလုံးစုံသောတရားတို့ကို မှန်စွာလည်း သိတော်မူပေ၏, ကိုယ်တိုင်လည်း သိတော်မူပေ၏၊ နား နာ လျှာ ကိုယ် စိတ် တို့၌ ဤဆိုခဲ့သော နည်းအတူပင်တည်း။

ဤနည်းဖြင့်ပင်လျှင် ရူပါယတန အစရှိသော အာယတန ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ စက္စုဝိညာဏ် အစ ရှိသော ဝိညာဏ် ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ စက္စုသမွှဿ အစရှိသော ဖဿ ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ စက္စုသမွှဿကောင့်ဖြစ်သည့် စက္ခုသမွှဿဧာဝေဒနာ အစရှိသော ဝေဒနာ ၆-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ရူပသညာ အစရှိသော သညာ ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ရူပသည္စေတနာ အစရှိသော စေတနာ ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ရူပတဏှာ အစရှိသော တဏှာ ၆-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ရူပဝိတက် အစရှိသော ဝိတက် ၆-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ရူပဝိစာရ အစရှိသော ဝိစာရ ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ရူပဝိစာရ အစရှိသော ဝိစာရ ၆-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ရူပတို့နော အစရှိသော ခန္ဓာ ၅-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ကသိုဏ်း (ဈာန်)၁ဝ-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ အနုဿတိ ၁ဝ-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ဥခ္ဓုမာတကသညာ စသည်တို့၏ အစွမ်း အားဖြင့် သညာ ၁ဝ-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ဆံပင် အစရှိသော ၃၂-ပါးသော ကောဋ္ဌာသတို့ကို လည်းကောင်း၊ အာယတန ၁၂-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ဓာတ် ၁၈-ပါးတို့ကို လည်းကောင်း၊ ကာမဘဝ အစရှိသော ဘဝ ၉-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ စတ် ၁၈-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ကာမဘဝ အစရှိသော ဘဝ ၉-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ပထမဈာန် အစရှိသော ဈာန် ၄-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ မေတ္တာဘာဝနာ အစရှိသော အပ္ပမညာ ၄-ပါး တို့ကိုလည်းကောင်း၊ အရူပသမာပတ် ၄-ပါးတို့ကိုလည်းကောင်း၊ အဆုံးမှ ပြန်လာသော(ပဋိလုံ)အားဖြင့် ဇရာမရဏ အစရှိသော ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်အင်္ဂါတို့ကိုလည်းကောင်း၊ အစမှ အစဉ်အတိုင်းသွားသော(အနလုံ)အားဖြင့် အဝိဇ္ဇာ အစရှိသော ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်အင်္ဂါတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ယဉ်စေအပ်ကုန်၏။

်(ယှဉ်စေအပ်ကုန်၏ – ဟူသော)ထိုစကားရပ်၌ ယခုပြဆိုမည့် စကားသည် နောက်ဆုံးတစ်ပုဒ်ကို ယှဉ်စေပုံ ဖြစ်၏၊ ဧရာမရဏသည် ဒုက္ခသစ္စာတည်း၊ ဧာတိသည် သမုဒယသစ္စာတည်း၊ ထို ၂ – ပါးလုံး၏ ကုန်ခြင်းသည် နိရောဓ သစ္စာတည်း၊ နိရောဓကို အပြားအားဖြင့်သိသော မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးအကျင့်သည် မဂ္ဂသစ္စာတည်း – ဟု ဤသို့ တစ်ပုဒ် တစ်ပုဒ်ကို ထုတ်သောအားဖြင့် အလုံးစုံသောတရားတို့ကို မှန်စွာလည်း သိတော်မူပေ၏, ကိုယ်တိုင်လည်း သိတော်မူ ပေ၏, သိသင့်သည့် တရားအား လျော်စွာ သိတော်မူပေ၏, ထိုးထွင်း၍ သိတော်မူပေ၏။

၂၀၀

# ၃။ ဝ္ငင္ဆီာစေပယဘဓိနိပ်ယူလော့ အဂိင္ငံ

ဓမ္မီဗျူဟာ

ဝိဇ္ဇာမည်သော ဉာဏ်ထူးတို့နှင့်လည်းကောင်း, စရဏမည်သော အခြေခံအကျင့်နှင့်လည်းကောင်း ပြည့်စုံတော်

မူသောကြောင့် ဝိဇ္ဇာစရဏသမွန္န မည်တော်မူပေ၏။

ထို ဝိဇ္ဇာနှင့် စရဏတို့တွင် ဝိဇ္ဇာ ဟူသည်မှာ ဉာဏ်ထူးသုံးပါးတို့သည်လည်း 'ဝိဇ္ဇာ' မည်၏၊ ဉာဏ်ထူးရှစ်ပါး တို့သည်လည်း 'ဝိဇ္ဇာ' မည်၏၊ စရဏတရားကား တစ်ဆယ့်ငါးပါး ရှိ၏။

#### ၀ိဇ္ဇာ ၃-ပါး (ဘယဘေရဝသုတ်)

- ၁။ ပုဗ္ဗေနိဝါသဉာဏ်
- ၂။ ဒိဗ္ဗစက္ခုညဏ်
- ၃။ အာသဝက္ရယဉာဏ်

#### ဝိဇ္ဇာ ၈–ပါး (အမ္မဋ္ဌသုတ်)

၁။ ဒိဗ္ဗစက္ခုဉာဏ်

၂။ ဒိဗ္ဗသောတဉာဏ် ၃။ ဣဒ္ဓိဝိဓဉာဏ်

၄။ စေတောပရိယဉာဏ်

ပုဗ္ဗေနိဝါသာနဿတိဉာဏ်

હા အာသ၀က္မွယဉာဏ်

ဝိပဿနာဉာဏ် ?II

မနောမယိဒ္ဓိဉာဏ် ଗା

#### စရကာ ၁၅-ပါး

၁။ ပါတိမောက်သီလ၊

၇။ ဩတ္တပ္ပ

၂။ မျက်စိစသော ဣန္ဒြေတို့၌ လုံခြုံစေတတ်သော တံခါးရှိခြင်း၊ ၈။ ဗာဟုသစ္စ

၉။ ဝီရိယ

၃။ စားသုံးဖွယ်ဘောဇဉ်၌ အတိုင်းအရှည်ကို သိခြင်း၊

၁၀။ သတိ

၄။ ဘာဝနာအလုပ်ဖြင့် နိုးကြားခြင်းကို မပြတ်အားထုတ်ခြင်း၊

၅။ သဒ္ဓါ ၆။ ဟိရီ

၁၁။ ပညာ -ဟူသော သူတော်ကောင်းတရား ၇–ပါး ၁၂။ – ၁၅။ ရူပါဝစရဈာန် ၄–ပါး

မြတ်စွာဘုရား၏တပည့်(အရိယသာဝက)သည် ဤ ၁၅–ပါးသော သူတော်ကောင်းတရားတို့ဖြင့် သေခြင်းကင်း သော အမြိုက်နိဗ္ဗာန်အရပ်သို့ သွားရောက်ရ၏၊ ဤသို့ နိဗ္ဗာန်သို့ သွားရောက်ကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့် ဤ ၁၅–ပါး သောတရားတို့ ကိုပင်လျှင် စရဏ 'ဟူ၍ ဆိုအပ်ကုန်၏၊ ဤစကားနှင့်အညီ ဟောထားသောသုတ်ဒေသနာကား– "မဟာနာမ်မင်း၊ ဤသာသနာတော်၌ ဘုရားတပည့်(အရိယသာဝက)သည် သီလနှင့်ပြည့်စုံပေ၏"

ဤသို့ အစရှိသော အလုံးစုံကို မရှိမပဏ္ဏာသ သေခသုတ်၌ ဟောထားသောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် သိအပ်ပေသည်။

ဝိဋ္ဌာဉာဏ်ထူး၏တည်ရာနှင့် အခြေခံအကျင့်စရဏ၏တည်ရာ

ဝိဇ္ဇာဉာဏ်ထူးတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ သဗ္ဗညုတဉာဏ်တော်ကို ပြည့်စေလျက် တည်၏၊ အခြေခံအကျင့်စရဏနှင့် ပြည့်စုံခြင်းသည် မဟာကရဏာတော်ကို ပြည့်စေလျက် တည်၏။

၀ိဇ္ဓာစရဏနှင့်ပြည့်စုံသော သူမြတ်၏ ကျင့်ရိုးကျင့်စဉ်

မြတ်စွာဘုရားသည် သဗ္ဗညုတဉာဏ်တော်ဖြင့် အလုံးစုံသောသတ္တဝါတို့၏ အကျိုးစီးပွားနှင့် အကျိုးမဲ့ကို သိ တော်မူပြီးလျှင် မဟာကရဏာတော်ဖြင့် အကျိုးမဲ့ကို ကြဉ်ရှောင်စေ၍ အကျိုးစီးပွား၌ ယှဉ်စေတော်မူပေ၏၊ ထိုသို့ ယှဉ် စေခြင်းသည် ဝိဇ္ဇာစရဏနှင့် ပြည့်စုံသော သူမြတ်၏ကျင့်ရိုးကျင့်စဉ်ပင် ဖြစ်ပေသည်၊ ထိုသို့ အကျိုးစီးပွား၌ ယှဉ်စေ သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သာဝကတို့သည် ကောင်းမြတ်သောအကျင့် ရှိကြပေကုန်၏၊ ဝိဇ္ဇာစရဏနှင့် မပြည့်စုံသော တိတ္ထိဆရာကြီးတို့၏ အတ္တန္တပ အစရှိသော တပည့်သာဝကတို့ကဲ့သို့ မကောင်းသောအကျင့် ရှိကြသည် မဟုတ်ပေ။

## ၄။ သုဂတောဂုဏ်တော် အဖွင့်

- (၁) တင့်တယ်သောသွားခြင်း ရှိတော်မူသောကြောင့်လည်းကောင်း၊
- ကောင်းသောအရပ်သို့ သွားတော်မူသောကြောင့်လည်းကောင်း၊

ကောင်းစွာ သွားတော်မူသောကြောင့်လည်းကောင်း၊

ကောင်းစွာ မြွက်ဆိုတော်မူတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း 'သုဂတ' မည်တော်မူပေ၏။

၂၀၁

ချဲ့၍ပြအံ့ –

## (၁) တင့်တယ်သောသွားခြင်း ရှိတော်မူသောကြောင့် 'သုဂတ' မည်တော်မူပုံ

သုဂတ = တင့်တယ်သော + သွားခြင်း

မြတ်စွာဘုရား၏သွားခြင်းသည် ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်သန့်ရှင်း အပြစ်ကင်း၍တင့်တယ်ပေ၏၊ ထိုသွားခြင်း သည် အဘယ်နည်းဟူမူ – အရိယမဂ် ပေတည်း၊ မှန်ပေ၏၊ ထိုတင့်တယ်သော အရိယမဂ်တည်းဟူသော သွားခြင်း ဖြင့် ဘေးမဲ့ရာမုန် နိဗ္ဗာန်အရပ်သို့ (သုဂတိ၌သော်လည်း) မငြိတွယ်ဘဲ ကြွသွားတော်မူပေ၏၊ ဤသို့ တင့်တယ်သော ကြွသွားခြင်း ရှိတော်မူသောကြောင့် 'သုဂတ' မည်တော်မူပါပေ၏။

### (၂) ကောင်းသောအရပ်သို့ သွားတော်မူသောကြောင့် 'သုဂတ' မည်တော်မူပုံ

= သု + ဂတ = ကောင်းသော(နိဗ္ဗာန်သို့) + သွားခြင်း

မြတ်စွာဘုရားသည် သေခြင်းကင်းရာ အမြိုက်နိဗ္ဗာန် ဟူသော ကောင်းသောအရပ်သို့ ကြွသွားတော်မူပေ၏၊ ဤသို့ ကောင်းသောအရပ်သို့ ကြွသွားတော်မူသောကြောင့် 'သုဂတ' မည်တော်မူပါပေ၏ ။

#### (၃) ကောင်းစွာသွားတော်မူသောကြောင့် 'သုဂတ' မည်တော်မူပုံ

= သု + ဂတ = ကောင်းစွာ + သွားခြင်း

အရိယာမဂ်ဖြင့် သွားပုံ

ထိုထိုမဂ်ဖြင့် ပယ်အပ်ပြီးသော ကိလေသာများကို တစ်ဖန် မဖြစ်စေတော့ဘဲ ကောင်းစွာသွားတော်မူပေ၏။

"သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့် အကြင်ကိလေသာတို့ကို ပယ်စွန့်အပ်ကုန်ပြီ၊ ထိုပယ်ပြီးကိလေသာတို့သို့ တစ်ဖန် မပြန်, တစ်ဖန်မလာ, တစ်ဖန်မရောက်၊ ထို့ကြောင့် သုဂတ မည်၏။ ပ ။ အရဟတ္တမဂ်ဖြင့် အကြင်ကိလေသာတို့ကို ပယ်အပ်ကုန်ပြီ၊ ထိုပယ်ပြီးကိလေသာတို့သို့ တစ်ဖန်မပြန်, တစ်ဖန်မလာ, တစ်ဖန်မရောက်၊ ထို့ကြောင့် 'သုဂတ' မည် ၏ " ဟူသော ဤစကားကို မဟာနိဒ္ဒေသ၌ ဟောထားအပ်ပေသည်။

သမ္မာပဋိပတ်ဖြင့် သွားပုံ

တစ်နည်းကား မြတ်စွာဘုရားသည် ဒီပင်္ကရာဘုရားရှင်၏ ခြေတော်ရင်းမှ စ၍ ဗောဓိမဏ္ဍိုင်တိုင်အောင် အမျှ သုံးဆယ်သော ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ခြင်းဟူသော ကောင်းမြတ်သောအကျင့်ပဋိပတ်ဖြင့် အလုံးစုံသောလောက၏ စီးပွားချမ်းသာကိုသာလျှင် ပြုတော်မူသည်ဖြစ်၍ လည်းကောင်း၊ သဿတဒိဋ္ဌိနှင့် ဥစ္ဆေဒဒိဋ္ဌိ ကာမသုခနှင့် အတ္တကိလ– မထိ ဟူသော အဖို့အစွန်း အယုတ်တရားတို့သို့ မကပ်ရောက်သည်ဖြစ်၍လည်းကောင်း ကောင်းစွာသွားတော်မူပေ၏ ။ ဤသို့ အရိယာမဂ်ဖြင့်လည်းကောင်း, ရှေးအဖို့၌ သမ္မာပဋိပတ်ဖြင့်လည်းကောင်း ကောင်းစွာသွားတော်မူ

သောကြောင့် သုဂတ မည်တော်မူပါပေ၏။

## (၄) ကောင်းစွာမြွက်ဆိုတော်မူတတ်သောကြောင့် 'သုဂတ' မည်တော်မူပုံ

= ကောင်းစွာ + မြွက်ဆိုသည်

မြတ်စွာဘုရားသည် ကောင်းစွာမြွက်ဆိုတော်မူတတ်ပေ၏၊ သင့်လျော်သောအရာ၌ သင့်လျော်သောစကားကို သာလျှင် မြွက်ဆိုတော်မူတတိပေ၏၊ ဤသို့ သင့်လျော်သော စကားကောင်းကိုသာလျှင် ကောင်းစွာမြွက်ဆိုတော်မူ တတ်သောကြောင့်လည်း 'သုဂတ' မည်တော်မူပါပေ၏။

စကား ၆–ခုန်း

- သူတစ်ပါးတို့က မနစ်သက် မမြတ်နိုးသောစကား၊ ၁။ မဟုတ် မမှန်, အကျိုးမရှိ,
- ၂။ ဟုတ်၏ မှန်၏, အကျိုးမရှိ, သူတစ်ပါးတို့က မနှစ်သက် မမြတ်နိုးသောစကား၊
- ၃။ ဟုတ်၏ မှန်၏, အကျိုးရှိ၏, သူတစ်ပါးတို့က မနှစ်သက် မမြတ်နိုးသောစကား၊
- ၄။ မဟုတ် မမုန်, အကျိုးမရှိ, သူတစ်ပါးတို့က နှစ်သက် မြတ်နိုးသောစကား၊ သူတစ်ပါးတို့က နှစ်သက် မြတ်နိုးသောစကား၊
- ၅။ ဟုတ်၏ မှန်၏, အကျိုးမရှိ, ၆။ ဟုတ်၏ မှန်၏, အကျိုးရှိ၏, သူတစ်ပါးတို့က နှစ်သက် မြတ်နိုးသောစကား၊

ဤ စကား ၆-မျိုးတို့တွင် မြတ်စွာဘုရားသည် နံပါတ်-၃ နှင့် နံပါတ်-၆ စကားတို့ကိုသာ ပြောဆိုပေ၏၊ ထိုသို့ ပြောဆိုရာ၌လည်း သင့်လျော်သော အခါကာလကို သိပေ၏။

## ၅။ လောကဝိခူဂူဏ်တော် အဖွင့်

ခပ်သိမ်းသော အပြားအားဖြင့်လည်း လောကကို သိတော်မူသောကြောင့် 'လောကဝိဒူ' မည်တော်မူ၏ ။ ချဲ့၍ပြအဲ့ –

လောကကို သိတော်မူပုံ

လောကဝိဒူ မည်သော မြတ်စွာဘုရားသည် ဒုက္ခဟူသော သဘောရင်းအားဖြင့် လည်းကောင်း, ဖြစ်ကြောင်း သမုဒယအားဖြင့်လည်းကောင်း, ချုပ်ခြင်းနိရောဓအားဖြင့် လည်းကောင်း, နိရောဓသို့ ရောက်ကြောင်းအားဖြင့် လည်း ကောင်း၊ ဤခပ်သိမ်းသောအပြားအားဖြင့် လောကကို သိတော်မူ၏, ဖောက်ထွင်း၍ သိမြင်တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံမှာ–

"အချင်းရောဟိတဿနတ်သား– အကြင်အရပ်၌ မဖြစ်, မအို, မသေ, မစုတေ၊ လောက၏အဆုံး ဖြစ်သော ထို မဖြစ်, မအို, မသေရာ အရပ်ကို ခြေလျင်သွားခြင်းဖြင့် သိနိုင်သည် တွေ့မြင်နိုင်သည် ရောက်နိုင် သည်ဟု ငါ မဟောပေ၊ အချင်းရောဟိတဿနတ်သား– လောက၏အဆုံးသို့ မရောက်မူ၍လည်း ဆင်းရဲဒုက္ခ ၏ ကုန်ဆုံးခြင်းကို ပြုနိုင်ခြင်းကို ငါ မဟောပေ၊ အချင်းရောဟိတဿနတ်သား– စင်စစ်မှာမူ ငါသည် အမှတ် သညာလည်းရှိ, အသိစိတ်လည်း ရှိသော တစ်လံမျှလောက်သော ဤကိုယ်၌သာလျှင် လောကကိုလည်း ပညတ် ဟောကြားပေ၏, လောက၏ဖြစ်ကြောင်းကိုလည်း ပညတ်ဟောကြားပေ၏, လောက၏ချုပ်ခြင်းကိုလည်း ပညတ်ဟောကြားပေ၏, လောက၏ချုပ်ခြင်းသို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကိုလည်း ပညတ်ဟောကြားပေ၏, လောက၏ချုပ်ခြင်းသို့ ရောက်ကြောင်းအကျင့်ကိုလည်း ပညတ်ဟောကြားပေ၏။

ခြေလျင်သွားခြင်းဖြင့် လောက၏အဆုံးသို့ တစ်ခါတစ်ရံမျှ မရောက်နိုင်ချေ၊ လောက၏အဆုံးသို့

မရောက်လျှင်လည်း ဆင်းရဲဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်ခြင်းမည်သည် မရှိချေ။

ထို့ကြောင့် စင်စစ် လောကကို သိတော်မူပြီးသော, ကောင်းသည့်ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော, မြတ်သည့်အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးသောကြောင့် ကိလေသာတို့ကို ငြိမ်းစေပြီးသောကြောင့် တစ်ဖန် ဘဝအသစ် ဖြစ်ဖွယ် မရှိသဖြင့် လောက၏အဆုံးသို့ ရောက်တော်မူပြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည် လောက၏အဆုံးကို သိ တော်မူပြီး၍ ဤလောကကိုလည်းကောင်း၊ တစ်ပါးသောလောကကိုလည်းကောင်း မတောင့်တတော့ပေ။"

လောကကို သိတော်မူပုံ တစ်နည်း

လောကတို့သည် သင်္ခါရလောက, သတ္တလောက, ဩကာသလောကဟူ၍ သုံးပါး အပြားရှိကုန်၏၊ ထိုတွင် 'တစ်ပါးသောလောကကား အလုံးစုံသောသတ္တဝါတို့သည် အကြောင်းအာဟာရကြောင့် တည်နေခြင်းပင်တည်း – ဤသို့ စသည်ဖြင့် ဟောရာ၌ သင်္ခါရလောကကို သိအပ်၏၊ 'လောကသည် မြဲ၏ဟူ၍လည်းကောင်း၊ လောကသည် မြေဲဟူ၍ လည်းကောင်း' – ဤသို့စသည်ဖြင့် ဟောရာ၌ သတ္တလောကကို သိအပ်၏၊ 'အကြင်မျှလောက်သော အရပ်၌ လ နေ တို့သည် လှည့်လည်ကုန်၏၊ အရပ်မျက်နှာတို့ကို တင့်တယ်စေကုန်လျက် ထွန်းပကုန်၏၊ ထိုမျှလောက် ကျယ်ပြန့်သော တစ်ထောင်အပြားရှိသော လောကသည် ရှိ၏၊ ဤတစ်ထောင်မျှသော စကြဝဠာလောက၌ သင်ဗြဟ္မာ၏ သတ္တဝါတို့၏ အခြေအနေကို သိနိုင်သောအစွမ်းသည် ဖြစ်လျက်ရှိပေ၏' – ဤသို့စသည်ဖြင့် ဟောရာ၌ ဩကာသလောကကို သိ အပ်၏၊ ထိုလောကသုံးပါးကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် စပ်သိမ်းသော အပြားအားဖြင့် သိတော်မူလေပြီ။

ချဲ့၍ပြအံ့ –

သင်္ခါရလောကကို သိပုံ

(၁) တစ်ပါးသော ယောကဟူသည် – အကြောင်းအာဟာရကြောင့် တည်နေကြသော အလုံးစုံသော သတ္တဝါ ဟု ခေါ်သည့် သင်္ခါရတရားတို့သည် တစ်ပါးသော လောက မည်၏၊

(၂) နာမ်နှင့်ရပ်သည် – ၂–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၃) သုံးပါးသော ဝေဒနာတို့သည် – ၃–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊

(၄) လေးပါးသော အာဟာရတို့သည် – ၄–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၅) ငါးပါးသော ဥပါဒါနက္ခန္ဓာတို့သည် – ၅–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊

(၆) ခြောက်ပါးသောအတွင်းအာယတနတို့သည် – ၆–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊

(၇) ခုနှစ်ပါးသော ဝိညာဏဋ္ဌိတိတို့သည် – ၇–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၈) ရှစ်ပါးသော လောကခံတရားတို့သည် – ၈–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊

(၉) ကိုးပါးသော လောက်မတရားတို့သည် – ဗ–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၉) ကိုးပါးသော သတ္တာဝါသတို့သည် – ၉–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၁၀) ဆယ်ပါးသော ရုပ်အာယတနတို့သည် – ၁၀–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊

(၁၀) ဆယ်ပါးသော ရုပ်အာယတနတို့သည် – ၁၀–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၁၁) ၁၂–ပါးသော အာယတနတို့သည် – ၁၂–ပါးသောလောကတို့ ပေတည်း၊ (၁၂) ၁၈–ပါးသော ဓာတ်တို့သည် – ၁၈–ပါးသောလောကတို့ပေတည်း –ဟု ဆိုအပ်သော ဤသင်္ခါရ လောကကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ခပ်သိမ်းသောအပြားအားဖြင့် သိတော်မူ၏။

သတ္တလောကကို သိပုံ

ထို့ပြင် မြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တဝါအားလုံးတို့၏ အာသယ, အနုသယ, စရိုက်, အဓိမုတ္တိတို့ကိုလည်း သိ တော်မူ၏၊ ပညာမျက်စိ၌ ကိလေသာမြူနည်းသော သတ္တဝါ, ပညာမျက်စိ၌ ကိလေသာမြူများသော သတ္တဝါတို့ကို လည်း သိတော်မူ၏၊ ဣန္ဒြေထက်သောသတ္တဝါ, ဣန္ဒြေနသောသတ္တဝါတို့ကိုလည်း သိတော်မူ၏၊ ကောင်းသောအခြင်းအရာ ရှိ သောသတ္တဝါ, မကောင်းသောအခြင်းအရာ ရှိသောသတ္တဝါတို့ကိုလည်း သိတော်မူ၏၊ သိနားလည်စေရန် လွယ်ကူသော သတ္တဝါ, သိနားလည်စေရန် ခဲယဉ်းသော သတ္တဝါတို့ကိုလည်း သိတော်မူ၏၊ တရားထူးကိုသိရန် ဖြစ်ထိုက်သော သတ္တဝါ, မဖြစ်ထိုက်သော သတ္တဝါတို့ကိုလည်း သိတော်မူ၏၊ ထိုသို့ သိတော်မူသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော သတ္တလောကကိုလည်း ခပ်သိမ်းသောအပြားအားဖြင့် သိတော်မူ၏။

ဩကာသလောကကို သိပံ့

သတ္တလောကကို သိတော်မူသကဲ့သို့ပင် သတ္တဝါတို့၏တည်နေရာ ဩကာသလောကကိုလည်း သိတော်မူ၏၊ ချဲ့ပြရလျှင်– စကြ**င္မာတစ်ခုသည်** အလျားအားဖြင့်လည်းကောင်း, အနံအားဖြင့်လည်းကောင်း ယူဇနာပေါင်း တစ် သန်း နှစ်သိန်း သုံးထောင့် လေးရာ့ ငါးဆယ် (၁၂၀၃,၄၅၀)ရှိ၏၊ အလုံးစုံသောပတ်လည်အဝန်းသည် ယူဇနာပေါင်း

သုံးသန်း ခြောက်သိန်း တစ်သောင်း သုံးရာ ငါးဆယ် (၃၆၁၀,၃၅၀) ရှိ၏။

ထိုစကြဝဠာ၌ မြေထု ရေထု လေထု ဟူ၍ အဆင့်ဆင့်ရှိရာ – မဟာပထဝီမြေကြီးသည် အထုအားဖြင့် ယူနော နှစ်သိန်း လေးသောင်း (၂၄၀,၀၀၀) အတိုင်းအရှည် ရှိ၏၊ မဟာပထဝီမြေကြီး၏ အောက်ခံတည်ရာဖြစ်သော ရေထုသည်ယူနော လေးသိန်း ရှစ်သောင်း (၄၈၀,၀၀၀) ရှိသည်ဖြစ်၍ လေထုပေါ်၌ တည်လျက် ရှိလေသည်၊ ရေထု၏ အောက်ခံတည်ရာဖြစ်သော လေထုသည်လည်း ယူနော ကိုးသိန်း ခြောက်သောင်း (၉၆၀,၀၀၀)တိုင်အောင် အာကာသ ဟင်းလင်းပြင်ထဲ၌ သက်ဝင်လျက် ရှိလေ၏၊ ဤအတိုင်းအရှည်သည် လူတို့၏နေရာ ဩကာသလောက၏ တည်နေပုံ တည်း။

ဤဆိုခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ကောင်းစွာတည်နေသော ဤမြေပြင်လောက၌–

မြင်းမိုရ်တောင်သည် ယူဇနာပေါင်း ၈၄,၀၀၀ မဟာသမုဒ္ဒရာထဲ၌ နှစ်မြုပ်လျက် ရှိ၏၊ အထက်ကောင်းကင်သို့

ယူဇနာပေါင်း ၈၄,၀၀၀ မြင့်တက်လျက် ရှိ၏။

- ထိုမြင်းမိုရ်တောင်၏ ပမာဏအောက် အစဉ်အတိုင်း ထက်ဝက်ထက်ဝက်သော ပမာဏဖြင့် အောက်၌မြုပ်လျက် အထက်သို့တက်လျက် ရှိကုန်သော၊ အမျိုးမျိုးသော ရတနာတို့ဖြင့် ဆန်းကြယ်သော ကြီးကျယ်သော ယုဂန္ဓိုရ် တောင်, ဤသဓရတောင်, ကရဝိကတောင်, သုဒဿနတောင်, နေမိန္ဓရတောင်, ဝိနတကတောင်, အဿကဏ် တောင် ဟူသော ခုနစ်ခုသော တောင်ကြီးတို့သည် မြင်းမိုရ်တောင်၏ ပတ်လည်အရပ်၌ တည်ရှိကုန်၏၊ နတ် မင်းကြီးတို့၏နေရာ ဖြစ်ကုန်၏၊ နတ်နှင့်ဘီလူးတို့ မှီဝဲနေထိုင်ရာ ဖြစ်ကြပေသည်။

ဟိမ၀န္အာတောင်သည် ယူဇနာ ၅၀၀–မြင့်၏၊ အလျား အနံအားဖြင့် ယူဇနာ ၃,၀၀၀ ကျယ်ပြန့်၏၊ ရှစ်သောင်း

လေးထောင်သော တောင်ထွတ်တို့ဖြင့် တန်ဆာဆင်အပ်၏။

– နဂ–မသွားတတ် ဟူသော အမည်ရှိသော **မျွေသပြေပင်**သည် ပင်စည်၏ လုံးပတ်အားဖြင့် ၁၅–ယူဇနာရှိ၏၊ ပင်စည်နှင့် အကိုင်းအခက်တို့၏ အလျားအားဖြင့် ယူဇနာ ငါးဆယ်စီ ရှိ၏၊ ထက်ဝန်းကျင် ပတ်လည်အားဖြင့် ယူဇနာတစ်ရာ ကျယ်ပြန့်၏၊ ယူဇနာတစ်ရာ မြင့်ပေ၏၊ ယင်းသပြေပင်၏အစွမ်းကြောင့် ဇမ္ဗုဒီပ–ဇမ္ဗူဒိပ်ကျွန်း ဟု ထင်ရှားပေသည်။

အသုရာနတ်တို့၏ စိတြပါဋလိ ခေါ်သော **သခွတ်ပင်,** ဂဠုန်တို့၏ **လက်ပံပင်,** အပရဂေါယာနခေါ် အနောက် ကျွန်း၌ **ထိမ်ပင်,** ဥတ္တရကုရခေါ် မြှောက်ကျွန်း၌ ကပ္ပရုက္ခခေါ် **ပဒေသာပင်,** ပုဗ္ဗဝိဒေဟခေါ် အရှေ့ကျွန်း၌ **ကုက္ကိုပင်,** တာဝတိံသာနတ်ပြည်တို့၌ **ပင်လယ်ကသစ်ပင်**တို့၏ အတိုင်းအရှည်တို့သည်လည်း ဓမ္ဗုသပြေပင်၏

ပမာဏအတိုင်းပင် ဖြစ်၏၊

– စကြ**င္မာတောင်**သည် မဟာသမုဒ္ဒရာ၌ ယူဇနာ ၈၂,၀၀၀ နစ်မြုပ်လျက် ရှိ၏၊ ရေမျက်နှာပြင်မှ အထက်သို့ ယူဇနာ ၈၂,၀၀၀ မြင့်တက်လျက် ရှိ၏၊ ဤစကြဝဠာတောင်သည် ဆိုခဲ့ပြီးသော အလုံးစုံသော လောကဓာတ်ကို ပတ်ဝန်းကျင်မှ ခြံရံလျက် တည်၏။

ထိုလောကဓာတ်၌ – လဝန်းသည် ၄၉–ယူနော ရှိ၏၊ နေဝန်းသည် ယူနော ၅၀–ရှိ၏၊ တာဝတိံသာနတ်ဘုံ သည် ယူနော ၁၀,၀၀၀ ရှိ၏၊ ထို့အတူပင် အသုရာနတ်ဘုံ, အဝီစီငရဲကြီး, တောင်ကျွန်း(ဇမ္ဗူဒီပ်ကျွန်း)တို့သည်လည်း ယူနောတစ်သောင်းစီပင် ရှိ၏၊ အနောက်ကျွန်း(အပရဂေါယာန)သည် ယူနော ၇,၀၀၀ ရှိ၏၊ အရှေ့ကျွန်း(ပုဗ္ဗဝိဒေဟ) သည် ယူနော ၇,၀၀၀ ရှိ၏၊ မြောက်ကျွန်း(ဥတ္တရကုရ)သည် ယူနော ၈,၀၀၀ ရှိ၏၊ ဤကျွန်းကြီး ၄–ခုတို့တွင်

၂၀၄ မမ္မေဗျူဟာ

တစ်ခုတစ်ခုသော ကျွန်းကြီးသည် ငါးရာ ငါးရာသော ကျွန်းငယ် အခြံအရံ ရှိ၏၊ ဆိုခဲ့ပြီးသော ထိုအလုံးစုံသည်လည်း တစ်ခုသောစကြဝဠာ တစ်ခုသောလောကဓာတ် မည်၏၊ ထိုသို့သော စကြဝဠာသုံးခု၏အကြား၌ လောကန္တရိုက်ငရဲတို့ သည် ရှိကုန်၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း တည်နေကုန်သော အဆုံးအပိုင်းအခြား မရှိကုန်သော အနန္တစကြဝဠာဟု ဆိုအပ်ကုန် သော အနန္တလောကဓာတ်တို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် အဆုံးအပိုင်းအခြားမရှိ သိနိုင်သော ဗုဒ္ဓဉာဏ်တော်ဖြင့် သိတော် မူ၏၊ ဖောက်ထွင်း၍ မြင်တော်မူ၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဩကာသလောကကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားသည် ခပ်သိမ်း သောအပြားအားဖြင့် သိတော်မူလေပြီ။

ဤသို့ လောကသုံးပါးကို သိပုံအရအားဖြင့်လည်း ခပ်သိမ်းသော အပြားအားဖြင့် လောကကို သိတော်မူသော

ကြောင့် လောကဝိဒူ မည်တော်မှု၏။

# ၆။ အန္တင္တာရောပ္ရရိသခမ္မသာရထိဂ္ဒဏ်တော် အမွင့်

## (၆–က) အန္ဝ္တာရဂ္နဏ်တော် အဖွင့်

မိမိထက် ဂုဏ်တို့ဖြင့်သာလွန်၍ ထူးမြတ်သူ တစ်စုံတစ်ယောက်မျှ မရှိသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားထက်

လွန်ကဲမြင့်မြတ်သောသူသည် မရှိပေ၊ ထို့ကြောင့် 'အနုတ္တရ' မည်တော်မူပါပေ၏ ၊ ထိုစကား မှန်ပေ၏ –

မြတ်စွာဘုရားသည် သီလဂုဏ်ဖြင့်လည်း အလုံးစုံသော (သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော)လောကကို လွှမ်းမိုးကျော် လွန်ပေ၏၊ သမာဓိဂုဏ်, ပညာဂုဏ်, ဝိမုတ္တိဂုဏ်, ဝိမုတ္တိဉာဏဒဿနဂုဏ်တို့ဖြင့်လည်း အလုံးစုံသောလောကကို လွှမ်းမိုးကျော်လွန်ပေ၏၊ သီလဂုဏ်ဖြင့်လည်း တစ်ခေတ်တည်း၌ တူသူ မရှိပေ၊ တူသူမရှိသော အတိတ် အနာဂတ် ဘုရားတို့နှင့်သာ တူတော်မူပေ၏၊ ပုံတူ မရှိပေ၊ တစ်ထပ်တည်းတူသူ မရှိပေ၊ ပြိုင်ဘက်တူသူ မရှိပေ ။ ပ ။ ဝိမုတ္တိ ဉာဏဒဿနဂုဏ်ဖြင့်လည်း တစ်ခေတ်တည်း၌ တူသူ မရှိပေ ။ ပ ။ ပြိုင်ဘက်တူသူ မရှိပေ၊ ဤအဆိုသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသော အောက်ပါစကားနှင့်အညီပင် ဖြစ်သည်။

"နတ်များနှင့်တကွ မာရ်နတ်နှင့်တကွ ဗြဟ္မာများနှင့်တကွသော လောက၌၊ ရဟန်းသူမြတ်များနှင့် တကွ လူမင်းဟူသောနတ်များ သာမန်လူအများနှင့် တကွသော သတ္တဝါအပေါင်း၌ မိမိထက်သာလွန်၍ သီလ နှင့်ပြည့်ခုံသော အခြားသောရဟန်းကိုသော်လည်းကောင်း, သူမြတ်ကိုသော်လည်းကောင်း ငါမမြင်ပေ" – ဤသို့ စသည်ကို ချဲ့၍သိအပ်၏၊ ဤအတူပင် အဂ္ဂပသာဒသုတ် စသည်တို့ကိုလည်း သိအပ်၏၊ ငါ့မှာ ဆရာ

မရှိ အစရှိသော ဂါထာတို့ ကိုလည်း ချဲ့၍ သိအပ်ကုန်၏။

## $\left( \mathbb{G}_{-\mathbf{a}} \right)$ ပုရိသဒမ္မသာရထိဂူဏ်တော် အဗွင့်

မြတ်စွာဘုရားသည် ဆုံးမထိုက်သော ယောက်ျား(ပုဂ္ဂိုလ်)တို့ကို သွားစေတတ် မောင်းနှင်တတ်သောကြောင့်

ပုံရိသဒမ္မသာရထိ' မည်တော်မူပေ၏။

သွားစေတတ်၏ 'ဟူသည် ယဉ်ကျေးစေတတ်၏, ဆုံးမတတ်၏ဟု ဆိုလို၏၊ ထိုစကားရပ်၌ 'ပုရိသဒမ္မွ ဆုံးမ ထိုက်သော ယောက်ျားတို့ဟူသည် မယဉ်ကျေးကြသည်ဖြစ်၍ ယဉ်ကျေးအောင်ဆုံးမခြင်း၄ာ သင့်ကုန်သော တိရစ္ဆာန် ယောက်ျားတို့သည်လည်းကောင်း, လူယောက်ျားတို့သည်လည်းကောင်း, နတ်ယောက်ျားတို့သည်လည်းကောင်း ဆုံးမ ထိုက်သောယောက်ျားတို့ မည်ကုန်၏၊ ထိုစကားမှန်၏ –

မြတ်စွာဘုရားသည် အပလာလနဂါးမင်း, စူဠောဒရ, မဟောဒရ, အဂ္ဂိသိခ, ဓူမသိခ, အရဝါဠနဂါးမင်း, ဓနပါလက ဟူ၍လည်းခေါ်သော နာဠာဂီရိဆင် အစရှိကုန်သော တိရစ္ဆာန်ယောက်ျားတို့ကိုလည်း ဆုံးမတော်မူလေပြီ၊ အဆိပ်မရှိအောင် ပြုတော်မူလေပြီ၊ သရဏဂုံနှင့် သီလတို့၌ တည်စေတော်မူလေပြီ၊ နိဂဏ္ဏ၏သား သစ္စက, အမ္ဗဋ္ဌလုလင်, ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား, သောဏခန္တပုဏ္ဏား, ကူဋဒန္တပုဏ္ဏား အစရှိကုန်သော လူယောက်ျားတို့ကိုလည်း ဆုံးမတော်မူလေပြီ၊ အာဠဝကဘီလူး, သူစိလောမဘီလူး, ခရလောမဘီလူး, သိကြားနတ်မင်း အစရှိကုန်သော နတ်ယောက်ျားတို့ကို လည်း ယဉ်ကျေးစေတော်မူလေပြီ၊ ဆန်းကြွယ်လှကုန်သော ဆုံးမကြောင်းနည်းတို့ဖြင့် ဆုံးမတော်မူလေပြီ၊ မှန်ပေ၏ –

ဤအရာ၌ "မြင်းဆရာကြီး ကေသီ– ငါသည် ဆုံးမထိုက်သောယောက်ျားတို့ကို အနုနည်းဖြင့်လည်း ဆုံးမ၏၊ အကြမ်းနည်းဖြင့်လည်း ဆုံးမ၏၊ အနုအကြမ်း ၂–နည်းလုံးဖြင့်လည်း ဆုံးမ၏" ဤသို့ အစရှိသောသုတ်ကို ချဲ့၍ သိ

တစ်နည်းသော်ကား မြတ်စွာဘုရားသည် သီလစင်ကြယ်သောသူ စသည်တို့အား ပထမဈာန် စသည်တို့ကို ဟောကြားတော်မူလျက်, သောတာပန် စသည်တို့အားလည်း အထက်မဂ်တို့၏ အကျင့်ကို ဟော့ကြားတော်မူလျက် အတော်အတန် ယဉ်ကျေးပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ကိုလည်း အပြည့်အစုံယဉ်ကျေးအောင် ဆုံးမတော်မူသည်သာတည်း။

### (G-n) အနုတ္တရောပုရိသခမ္မသာရထိဂုဏ်တော် အဖွင့်

တစ်နည်းကား အနုတ္တရောပုရိသဒမ္မသာရထိ – ဟူသော ဤပုဒ်သည် အနက်တစ်ခုတည်းကိုသာ ပြ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ဆုံးမထိုက်သော ယောက်ျားတို့ကို တစ်ခုတည်းသော ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေခြင်းဖြင့်သာလျှင် ထိုင်လျက် ငြိတွယ်ဖင့်နွှဲခြင်း မရှိဘဲ ရှစ်ပါးသောသမာပတ်ဟူသော အရပ်မျက်နှာများသို့ ပြေးသွားနိုင်အောင် ဆုံးမတော်မူပေ၏၊ ထို့ကြောင့် 'အနုတ္တရော ပုရိသဒမ္မသာရထိ' (ဆုံးမထိုက်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့အား ညွှန်ကြားသွန်သင် ပဲ့ပြင်ဆုံးမတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တွင် အမြတ်ဆုံးအကောင်းဆုံး ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရား) ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ပေသည်၊ မှန်ပေ၏၊ ဤ အရာ၌ "ရဟန်းတို့ – ဆင်ကိုသင်ပြလေ့ကျင့်ပေးသော ဆရာသည် ဆုံးမသင်ပြထိုက်သောဆင်ကို မောင်းနှင်လျှင် ယင်း ဆင်သည် တစ်ခုသော အရပ်မျက်နှာကိုသာလျှင် ပြေးသွား၏" ဤသို့ အစရိသောသုတ်ကို ချဲ့၍သိအပ်၏။

# ဂု။ သတ္ထာဒေဝမန္ ဿာနံဂူဏ်တော် အဗွင့်

'သတ္တာ(ဆရာ)' မည်ပုံ

(၁) မျက်မှောက်အကျိုးစီးပွား တမလွန်အကျိုးစီးပွား (နိဗ္ဗာန်ဟူသော) မြတ်သောအကျိုးစီးပွားတို့ဖြင့် ထိုက်သည့်အား လျော်စွာ ဆုံးမသွန်သင်တတ်သောကြောင့် သတ္တာ (ဆရာ) မည်တော်မူ၏။

(၂) တစ်နည်း – မြတ်စွာဘုရားသည် လှည်းကုန်သည်အပေါင်း၏ဦးစီး လှည်းမှူးခေါင်းဆောင်နှင့် တူတော်မူသော

ကြောင့် 'သတ္ထာ' မည်တော်မူပေ၏။

ဥပမာအားဖြင့် လှည်းမှူးခေါင်းဆောင်သည် လှည်းကုန်သည်တို့ကို ဘေးရန်များသော ခရီးခဲကို ကူးမြောက် စေ၏, ခိုးသူဓားပြရှိသော ခရီးခဲကို ကူးမြောက်စေ၏, သားရဲရှိသော ခရီးခဲကို ကူးမြောက်စေ၏, အစာရခဲသော ခရီးခဲ ကို ကူးမြောက်စေ၏, ရေမရှိသော ခရီးခဲကို ကူးမြောက်စေ၏, ကျော်လွန်စေ၏, လွန်မြောက်စေ၏, ဘေးမဲ့အရပ်သို့ ရောက်စေ၏၊ ထို့အတူပင် မြတ်စွာဘုရားတည်းဟူသော လှည်းမှူးခေါင်းဆောင်သည်လည်း သတ္တဝါတို့ကို ခရီးခဲကို ကူးမြောက်စေတော်မူ၏၊ ဘဝအသစ်ဖြစ်ရခြင်း ဟူသော ဇာတိခရီးခဲကို ကူးမြောက်စေတော်မူ၏၊ (အိုမင်းရခြင်း ဟူသော ဧရာခရီးခဲကို, ဖျားနာရခြင်း ဟူသော ဗျာဓိခရီးခဲကို, သေဆုံးရခြင်း ဟူသော မရဏခရီးခဲကို ကူးမြောက်စေ တော်မူ၏၊ ကျော်လွန်စေတော်မူ၏–) ထို့ကြောင့် သတ္တာ မည်တော်မူ၏။

နတ်လူတို့၏ ဆရာဖြစ်ပုံ

်ဒေဝမနုဿာနံ – နတ်လူတို့၏ 'ဟူသည် – နတ်တို့၏ လည်းကောင်း၊ လူတို့၏ လည်းကောင်း သတ္တာ – ဆရာ

ပေတည်း။

ဤ 'နတ်လူတို့၏ဆရာ' ဟူသော စကားသည် အလွန်အမြတ် သတ္တဝါတို့ကို ပိုင်းခြားခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် လည်းကောင်း၊ ကျွတ်ထိုက်သော ဘဗ္ဗပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ပိုင်းခြားခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း ဆိုအပ်သောစကား ပေတည်း၊ စင်စစ်အားဖြင့်မူကား မြတ်စွာဘုရားသည် အဆုံးအမကို ပေးသောအားဖြင့် တိရစ္ဆာန်တို့၏လည်း ဆရာဖြစ် သည်သာလျှင်တည်း၊ မှန်ပေ၏ – တိရစ္ဆာန်တို့သည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏တရားကို ကြားနာခြင်းဖြင့် ဥပနိဿယနှင့် ပြည့်စုံခြင်းသို့ ရောက်၍ ထိုဥပနိဿယဖြင့်ပင်လျှင် ဒုတိယဘဝ၌သော်လည်းကောင်း, တတိယဘဝ၌သော်လည်းကောင်း မဂ်ဖိုလ်ကို ရကြလေကုန်၏၊ ဤအရာ၌ ဖားနတ်သား –စသည်တို့သည် စံပြသာဓကပေတည်း။

ဖားနတ်သားဝတ္ထု

မြတ်စွာဘုရားသည် ဂဂ္ဂရာရေကန်၏ကမ်းနား၌ စမ္မာမြို့သူမြို့သားတို့အား တရားဟောနေစဉ် ဖားတစ်ကောင် သည် မြတ်စွာဘုရား၏ အသံတော်၌ တရားသံ ဟူသော နိမိတ်ကို ယူလျက် နာနေ၏၊ နွားကျောင်းသား တစ်ယောက် သည် ဝါးရင်းတုတ်ကိုထောက်၍ ငေးမောရပ်တည်လတ်သော် ထိုဖားကို ဦးခေါင်း၌ ဖိထောက်လျက် တည်လေ၏၊ ဖားသည် ထိုစဏ၌ပင်လျှင် သေ၍ တာဝတိံသာနတ်ပြည်ဝယ် တစ်ဆယ့်နှစ်ယူဧနာရှိသော ရွှေဗိမာန်၌ ဖြစ်လေ၏။ အိပ်ရာမှ နိုးလာသောသူကဲ့သို့ ထိုဗိမာန်၌ နတ်သမီးအပေါင်း ခြံရံလျက်ရှိသော မိမိကိုယ်ကို တွေ့ရသောကြောင့် "အချင်းတို့ – ငါသို့သော ဖားသည်သော်လည်း ဤရွှေနတ်ဗိမာန်၌ ဖြစ်ရချေသေး၏၊ အဘယ်သို့သော ကံကို ပြုခဲ့လေ သနည်း" ဟု ဆင်ခြင်လတ်သော် မြတ်စွာဘုရား၏ တရားသံ၌ နိမိတ်ကိုယူခြင်း မှတစ်ပါး အခြားတစ်စုံတစ်ခုသော ကောင်းမှုကိုမျှ မတွေ့မမြင်ရဘဲ ရှိလေ၏၊ ထို့ကြောင့် ဖားနတ်သားသည် ထိုစဏ၌ပင်လျှင် ရွှေဗိမာန်နှင့်တကွ လာ၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်တို့ကို ဦးတိုက်ရှိခိုးလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သိတော်မူလျက်ပင်လျှင် –

်နတ်၏ တန်ခိုးဖြင့် အခြံအရံဖြင့် တောက်ပလျက် အလွန်နှစ်သက်မွယ်အဆင်းဖြင့် အလုံးစုံသောအရပ်မျက်နှာ

တို့ကို ထွန်းလင်းစေလျက် ငါ၏ ခြေတော်တို့ကို ရှိခိုးသူကား မည်သူနည်း" ဟု မေးတော်မူလေ၏။

"အကျွန်ုပ်သည် ရှေးဘဝတုန်းက ရေ၌ ရေလျှင်ကျက်စားရာရှိသော ဖားသတ္တဝါ ဖြစ်ခဲ့ပါသည်၊ အရှင်ဘုရား ၏ တရားကို နာနေစဉ် နွားကျောင်းသားသည် ဝါးရင်းတုတ်ဖြင့် ဖိလျက် ထောက်၍ သေစေခဲ့ပါသည် ဘုရား" ဟု လျှောက်ထားလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုဖားနတ်သားအား တရားကို ဟောတော်မူ၏၊ ရှစ်သောင်းလေးထောင်သော သတ္တဝါတို့ အား တရားထူးသိခြင်း ဖြစ်လေ၏၊ ဖားနတ်သားသည်လည်း သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်ပြီးလျှင် ပြုံးလျက် ဖဲခွါသွား လေသည်။

## ပ။ ခ်ီဒီပ်ယူလော့ အဂီင့်

သိအပ်သိထိုက်သောဉေ ယျစံတရားအလုံးစုံကိုပင်လျှင် ဝိမောက္ခန္တိကဉာဏ်တော်များ၏ အစွမ်းဖြင့် သိတော်မူပြီး

ဖြစ်သောကြောင့် 'ဗုဒ္ဓ မည်တော်မူပါပေ၏ ။

တစ်နည်း – သစ္စာလေးပါးတို့ကို ကိုယ်တော်တိုင်လည်း သိတော်မူလေပြီ, အခြားသတ္တဝါတို့ကိုလည်း သိစေ တော်မူလေပြီး ထိုသို့ သိတော်မူခြင်း, သိစေတော်မူခြင်း အစရှိသောအကြောင်းများကြောင့် ဗုဒ္ဓ မည်တော်မူပါပေ၏ ။

## ၉။ ဘဂဝါဂုဏ်တော် အဖွင့်

ဘဂဝါ မည်ပုံ

င္း ဘဂဝါႛ ဟူသော အမည်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ သီလစသော ဂုဏ်တို့ဖြင့် ထူးတော်မူသောကြောင့် သတ္တဝါ အားလုံးတို့ထက် မြတ်တော်မူ၍ အလေးပြုအပ်သော ဆရာမြတ်ကြီး ဖြစ်တော်မူသည့် မြတ်စွာဘုရားအား အလေးပြု သောအားဖြင့် ခေါ်ဆိုအပ်သောအမည် ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ရှေးဆရာတို့သည် အောက်ပါဂါထာကို မိန့်ဆိုခဲ့လေပြီ–

"ဘဂဝါ ဟူသော အမည်စကားသည် အထူးသဖြင့် ချီးမွမ်းအပ်သော အမည်ပေတည်း၊ ဘဂဝါ ဟူ သော အမည်စကားသည် မြတ်လှပေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် အလေးပြုအပ်သော ဆရာမြတ်ကြီး ဖြစ်ပါပေ ၏၊ အလေးပြုအပ်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော အလေးပြုထိုက်ကြောင်း သီလစသည်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏၊ ထို မြတ်စွာဘုရားကို ဘဂဝါ ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ပေသည် ။

ဘဂဝါ မည်ပုံ တစ်နည်း

အမည်သည် အာဝတ္ထိကအမည်, လိဂ်ိကအမည်, နေမိတ္တိကအမည်, အဓိစ္စသမုပ္ပန္နအမည် ဟူ၍ လေးပါးအပြား ရှိ၏၊ (အဓိစ္စသမုပ္ပန္နအမည် ဟူသည်မှာ လောကီသဒ္ဒါဆရာတို့၏ ဝေါဟာရအားဖြင့် ယဒိစ္ဆကအမည်ပင် ဖြစ်သည်၊) ထိုအမည်လေးပါးတို့တွင် –

(က) အာဝတ္ထိကအမည် = အခိုက်အတန့်ကိုစွဲ၍ ခေါ်သောအမည်၊

ပုံစံ –  $(og)_{80}$ ေလ်,  $(3e)_{80}$ ထမ်းပိုးကျင့်လောက်သော နွား,  $(ecc)_{80}$ ဝန်ရုံးနွားလား အစရှိသော အမည်မျိုး။

= အသွင်အပြင်ကိုစွဲ၍ ခေါ်သောအမည်၊ (ခ) လိဂ်ကအမည်

(ဒဏ္ဍီ)တုတ်တောင်ဝှေးရှိသူ, တုတ်တောင်ဝှေး စွဲကိုင်ထားသူ၊ (ဆတ္တီ)ထီးရှိ သူ,ထီးဆောင်းနေသူ၊ (သိင်္ခီ)ဦးစွန်းရှိသူ၊ (ကရီ)လက်မောင်းရှိသူ, နှာမောင်း ရှိသောဆင် အစရှိသော အမည်မျိုး။

(ဂ) နေမိတ္တိကအမည် = ဂုဏ်အကြောင်းနိမိတ်ကိုစွဲ၍ ခေါ်သောအမည်။

ပုံစံ – (တေဝိမ္န္)ဝိဇ္ဇာသုံးပါးရှိသူ, (ဆဠာဘိည)အဘိညာဉ် ၆–ပါးရှိသူ အစရှိသော အမည်မျိုး။

(ဃ) အဓိစ္စသမုပ္ပန္နအမည် = သဒ္ဒါနက်ကို မငဲ့ဘဲ အကြောင်းကိုကျော်လွန်၍ ခေါ်သောအမည်၊

ပုံစံ – (သိရိဝုဍ္ဍက္)ကျက်သရေကိုပွားစေသူ – ကျွန်, (ဓနဝဍ္ဍက)ဥစ္စာကိုပွားစေသူ – ကျွန် အစရှိသော အမည်မျိုး။

ဘဂဝါဟူသော အမည်သည် ဂုဏ်အကြောင်းနိမိတ်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သော နေမိတ္တိကအမည် ဖြစ်၏။

မယ်တော်မဟာမာယာဒေဝီက ပြုအပ်သည်လည်း မဟုတ်ပေ, ခမည်းတော်သုဒ္ဓေါဒနမင်းကြီးက ပြုအပ်သည် လည်း မဟုတ်ပေ, ဆွေတော်မျိုးတော်ရှစ်သောင်းတို့က ပြုအပ်သည်လည်း မဟုတ်ပေ, သိကြား သန္တုဿိတ စသော နတ်အထူးတို့က ပြုအပ်သည်လည်း မဟုတ်ပေ၊ မှန်ပေ၏ – တရားစစ်သူကြီးဖြစ်သော အရှင်သာရီပုတ္တရာမထေရ် ဟောထားသော အောက်ပါစကားလည်း ရှိပေ၏ –

"ဘဂဝါ ဟူသော ဤအမည်သည် မယ်တော်က ပြုအပ်သည်မဟုတ်ပေ ။ပ။ ဘဂဝါ ဟူသော ဤအမည်သည် ဘုန်းတော်ကြီးကုန်သော ဗုဒ္ဓမြတ်စွာဘုရားတို့အား ဝိမောက္ခန္တမည်သော အရဟတ္တဖိုလ်ခဏ၌ ရသောအမည် ပေတည်း၊ ဘဂဝါဟူသော ဤအမည်ပညတ်သည် ဘုန်းတော်ကြီးကုန်သော မြတ်စွာဘုရားတို့အား ဗောဓိပင်အောက်၌ သဗ္ဗညုတ ဉာဏ်ကို ရသည်နှင့်တစ်ပြိုင်နက် မျက်မှောက်သိအပ်သော ပညတ်ပေတည်း" – ဤကား မဟာနိဒ္ဒေသစကားတည်း။

#### မဟာနိဒ္ဒေသပါဠိတော်လာ ဘဂဝါအနက် ၉–ချက်

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် –

(၁) ဘင်္ဂ – ဣဿရိယစသော ဘုန်းတော်၆–ပါးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏ –

(၂) ဘဇီ – ဆိတ်ငြိမ်ရာနှင့် ဈာန်အဘိညာဉ်မဂ်ဖိုလ်တရားထူးများသို့ ကပ်ရောက်တော်မူလေပြီ –

(၃) ဘာဂီ – ပစ္စည်းလေးပါးနှင့် အတ္ထရသစသည် ဈာန်ဝိမောက္ခစသည်အဖို့ ရှိတော်မူပေ၏ –

(၄) ဘဂ္ဂံ – ရာဂစသည် ဖျက်စီးခြင်းကို ပြုတော်မူလေပြီ – (၅) ဝိဘတ္တဝါ – တရားရတနာကို ဝေဖန်ဟောကြားတော်မူလေပြီ – (၆) ဂရ – အလေးပြုအပ်သောဆရာ ဖြစ်တော်မူပေ၏ –

(၇) ဘာဂျဝါ – ဒါန သီလစသော အထွတ်အထိပ်သို့ရောက်သော ဘုန်း**ကံရှိတော်မူပေ၏ –** 

(၈) သုဘာဝိတတ္တ – ကာယဘာဝနာစသော များစွာသောဘာဝနာအစဉ်တို့ဖြင့် ကောင်းစွာ ပွားစေအပ်ပြီးသော

သဘော ရှိတော်မူပေ၏ –

(၉) ဘဝန္တဂ – ဘဝ၏အဆုံး နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်တော်မူပေ၏ – ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားကို ဘဂဝါ' ဟု ဆိုအပ်ပေသည်။

## အဋ္ဌကထာနည်းလာ ဘဂဝါအနက် ၆–ချက်

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် –

(၁) ဘာဂျဝါ – ဘုန်းကံတော်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏ –

(၂) ဘဂ္ဂဝါ – ဖျက်ဆီးတော်မူလေပြီ –

(၃) ဘဂ – ဣဿရိယ စသည်တို့နှင့် ယှဉ်တော်မူပေ၏ –

(၄) ဝိဘတ္တဝါ – ဝေဖန်ဟောကြားတော်မူလေပြီ – (၅) ဘတ္တဝါ – ဆည်းကပ်တော်မူလေပြီ –

(၆) ဘဝေသု ဝန္တဂမန – ဘဝတို့၌ သွားသောတဏှာကို ထွေးအန်တော်မူလေပြီ–ထို့ကြောင့် 'ဘဂဝါ ' မည်တော် မူပေ၏ ၊

## (၁) ဘာဂျဝါ – ဘုန်းကံတော်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူပေ၏၊

မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ လောကီ,လောကုတ္တရာချမ်းသာတို့ကို ဖြစ်စေတတ်သော ဒါန, သီလ အစရှိသော အထွတ် အထိပ်သို့ရောက်သော ဘာဂျ ခေါ် ဘုန်းကံတော်သည် ရှိပေ၏၊ ထို့ကြောင့် 'ဘာဂျဝါ' ဟု ဆိုသင့်ပါလျက် သဒ္ဒါ ကျမ်းနည်းဖြင့် 'ဘဂဝါ' ဟု ခေါ်ဆိုအပ်၏။

(မှတ်ချက် ။ ။ (၁)၀ဏ္ဏာဂမ အက္ခရာလာသောနည်း၊ ဝါ အက္ခရာဖြည့်စွက်သောနည်း၊ (၂) ၀ဏ္ဏဝိပရိယာယ - အက္ခရာရှေ့နောက်ပြန် သောနည်း၊ (၃)၀ဏ္ဏဝိကာရ - အက္ခရာဖောက်ပြန်ပြောင်းလဲသောနည်း၊ (၄) ၀ဏ္ဏလောပ – အက္ခရာကို ချေဖျက်နုတ်ပယ် သောနည်း၊ (၅) ဓာတုအတ္ထာတိသယ – ဓာတ်၏ပိုလွန်သော အနက်ရှိသောနည်း ဟူသော နိရုတ္တိကျမ်းလာ လက္ခဏာကို ယူ၍သော်လည်းကောင်း၊ ရိုးရိုးရုပ်ပြီးစီရင်ပုံကိုပြသော သဒ္ဒါကျမ်းနည်းဖြင့် ပိသောဒရာဒီဂိုဏ်း၌ ထည့်သွင်းခြင်း လက္ခဏာကိုယူ၍ သော်လည်းကောင်း သဒ္ဒါနည်းဖြင့် ဘဂဝါ – ဟု ခေါ်ဆိုအပ်၏ – ဟု ဆိုလို၏ ။)

### (၂) ဘဂ္ဂဝါ – ဖျက်ဆီးတော်မူလေပြီး

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အသိန်းမက များလှစွာကုန်သော ကိလေသာရန်သူတို့ကိုလည်းကောင်း, အကျဉ်းချုပ် အားဖြင့် ကိလေသမာရ် ခန္ဓမာရ် အဘိသင်္ခါရမာရ် ဒေဝပုတ္တမာရ် မစ္စုမာရ် ဟူသော မာရ်ငါးပါးတို့ကိုလည်းကောင်း, ဖျက်ဆီးတော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ဘဂ္ဂဝါ ဟု ဆိုသင့်ရာ၌ သဒ္ဒါနည်းအရ ဘဂဝါ ဟု ခေါ်ဆိုအပ်ပေသည်။

ကိလေသာတို့သည် အကျယ်အားဖြင့် – – လောဘ, ဒေါသ, မောဟ, ဖောက်ပြန်သော မနသိကာရ၊

- အဟိရိက-အကုသိုလ်မှ မရှက်ခြင်း, အနောတ္တပ္ပ-အကုသိုလ်မှ မထိတ်လန့်ခြင်း၊ ကောခ-အမျက်ထွက် ခြင်း, ဥပနာဟ-ရန်ငြိုးဖွဲ့ခြင်း၊ မက္ခ-သူ့ကျေးဇူးကို ချေဖျက်ခြင်း, ပဋ္ဌာသ-ဂုဏ်မြင့်သူနှင့် တန်းတူပြု၍ ဘက်ပြိုင်ခြင်း၊ ဣဿာ-မနာလိုခြင်း, မစ္ဆရိယ-ဝန်တိုခြင်း၊ မာယာ-မိမိအပြစ်ကို ဖုံးကွယ်လှည့်စားခြင်း, သာဋ္ဌေယျ-မရှိသောဂုဏ်ဖြင့် ဟန်ဆောင်လျက် ကောက်ကျစ်ခြင်း၊ ထမ္ဘ-မရှိသေမညွှတ်ကိုင်းနိုင်အောင် ခက်ထန်ခြင်း, သာရမ္ဘ-သူ့ထက်သာအောင်ပြု၍ချုပ်ချယ်ချိုးနှိမ်ခြင်း၊ မာန်တက်ခြင်း, အလွန်မာန်တက် ခြင်း၊ မာန်ယစ်ခြင်း, မေ့လျော့ခြင်း၊ တဏှာ, အဝိဇ္ဇာ၊ သုံးပါးစီအပြားရှိသော အကုသိုလ်မူလဒုစရိုက်, သံကိလေသ, မလ–အညစ်အကြေး, ဝိသမ–မညီညွတ်မှု, သညာ, ဝိတက်, လဍ္စ၊

လေးပါးစီအပြားရှိသော ဝိပလ္လာသ, အာသဝ, ဂန္ထ, ဩဃ, ယောဂ, အဂတိ, တဏှာ၏ဖြစ်ခြင်း ဥပါဒါန်၊

ငါးပါးစီအဖြားရှိသော စေတောဓိလ, စေတောဝိနိဗန္ဓ, နီဝရဏ, အဘိနန္ဒန၊

၆-ပါးသော စိုဝါဒမူလ, တဏှာကာယ၊

ခုနှစ်ပါးသော အနုသယ၊

ရှစ်ပါးသော မိစ္ဆတ္တ၊

၉–ပါးသော တဏုသမူလက–တဏှာအရင်းခံသော တရား၊

🗕 ဆယ်ပါးသော အကုသိုလ်ကမ္မပထ၊

၆၂–ပါးသော မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ၊

၁၀၈–ပါးသော တဏှာဝိစရိုက် အပြားရှိသော ကိလေသာတို့ဖြစ်၏။

ဤအရာ၌ အောက်ပါအကျဉ်းချုပ် သင်္ဂဟဂါထာကို ဆရာတစ်ပါးက မိန့်ဆိုထားသေး၏ –

မြတ်စွာဘုရားသည် ဘဂ္ဂရာဂ–ဖျက်ဆီးအပ်ပြီးသော ရာဂရိတော်မူ၏၊ ဝါ–ရာဂကို ဖျက်ဆီးတော် မူလေပြီ၊ ဒေါသကို ဖျက်ဆီးတော်မူလေပြီ၊ မောဟကို ဖျက်ဆီးတော်မူလေပြီ၊ အာသဝေါမရှိ ကင်းစင်တော်မူ ပေ၏၊ ဤမြတ်စွာဘုရားသည် ယုတ်မာသော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ဖျက်ဆီးတော်မူအပ်ကုန်ပြီ၊ ထို့ကြောင့် 'ဘဂဝါ' ဟု ခေါ်ဆိုအပ်ပေသည်။"

ဥပစာနည်းဖြင့် ပြပုံ

- 'ဘာဂျဝတာ = ဘုန်းကံတော်နှင့် ပြည့်စုံခြင်း' ဖြင့်– အရာမက များလှစွာသော ဘုန်းကံကြောင့်ဖြစ်သည့် မဟာ ပုရိသလက္ခဏာတို့ကိုဆောင်သော မြတ်စွာဘုရား၏ ရူပကာယ၏ပြည့်စုံခြင်းကို (ကာရဏူပစာဖြင့်) ပြအပ် ပေ၏၊
- 'ဘဂ္ဂဒေါသတာ= အကုသိုလ်အပြစ်တို့ကို ဖျက်ဆီးပြီးဖြစ်ခြင်း' ဖြင့် ဓမ္မကာယ၏ပြည့်စုံခြင်းကို ပြအပ်ပေ၏။ ထို့အတူ လူများစု၏ များစွာမြတ်နိုးအပ်သည်၏အဖြစ်ကို ပြပေ၏၊ စူးစမ်းဆင်ခြင်တတ်သော ပညာရှိတို့၏

များစွာမြတ်နိုးအပ်သည်၏အဖြစ်ကို ပြပေ၏၊ မင်းအစရှိသောလူတို့၏ ချဉ်းကပ်အပ်သည့်အဖြစ်ကို ပြပေ၏၊ ရှင်ရဟန်းတို့၏ ချဉ်းကပ်အပ်သည့်အဖြစ်ကို

 ချဉ်းကပ်လာကုန်သော လူနှင့်ရှင်ရဟန်းတို့၏ ကိုယ်ဆင်းရဲစိတ်ဆင်းရဲကို ပယ်ခြင်း၌ စွမ်းနိုင်သည်၏ အဖြစ်ကို လည်း ပြုပေ၏၊

အာမိသကို ပေးကမ်းချီးမြှင့်ခြင်း, ဓမ္မကို ပေးကမ်းချီးမြှောက်ခြင်းတို့ဖြင့် ထိုလူနှင့် ရှင်ရဟန်းတို့အား ကျေးဇူး ပြုလေ့ရှိခြင်းကိုလည်း ပြပေ၏၊

လောကီချမ်းသာ လောကုတ္တရာချမ်းသာတို့နှင့် ယှဉ်စေခြင်း၌ စွမ်းနိုင်သည်၏အဖြစ်ကိုလည်း ပြအပ်ပေ၏။

(၃) ဘဂ – ဣဿရိယစသည်တို့နှင့် ယှဉ်တော်မူပေ၏၊

လောကီကျမ်း၌ ဘဂ–သဒ္ဒါသည် (၁) ဣဿရိယ–အစိုးရခြင်း၊ (၂) ဓမ္မ–တရား၊ (၃) ယသ–ကျော်စောခြင်း၊ (၄) သိရီ–ကျက်သရေ၊ (၅) ကာမ–အလိုအတိုင်းပြီးစေနိုင်ခြင်း၊ (၆) ပယတ္တ–လုံ့လဟု ဆိုအပ်ကုန်သော ၆–ပါးသော ဘုန်းတန်ခိုးတရားတို့ ဖြစ်သည်၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ ထို ၆–ပါးသောဘုန်းတော်တို့(ဘဂ) ရှိကုန်၏ (ဝန္တ) ဟူသော အနက်အားဖြင့် ဘဂဝန္တ သဒ္ဒါမှ ဘဂဝန္တ = ဘဂဝါ ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ပေ၏။

ဘုန်းတော် ၆–ပါးမှာ –

]11

မိမိ၏စိတ်၌ အလွန်အကဲဆုံး အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော အစိုးရပိုင်နိုင်ခြင်း ဟူသော က္ကဿရိယဘုန်းတော် -က္ကဿရိယဘုန်းတော်သည် ရှိပေ၏၊ ထို့ပြင် လောကီကျမ်းဆရာတို့က အလေးအ မြတ် သမုတ်အပ်သော အဏုမြူသဖွယ် သေးငယ်အောင် ဖန်ဆင်းနိုင်ခြင်း ဟူသော ာဏိမာတန်ခိုး, ကောင်းကင်၌သွားခြင်း စသည်ဖြင့် ပေါ့ပါးအောင်ဖန်ဆင်းနိုင်ခြင်း ဟူသော လဃိမာတန်ခိုး အစရှိသော ရုပ်ကိုယ်ကို အစိုးရခြင်း ဟူသော ဣဿရိယ ဘုန်းတော်သည်လည်း ပြည့်စုံစွာ ရှိပေ၏။

လောကုတ္တရာဖြစ်သော မဂ်, ဖိုလ်, နိဗ္ဗာန်တရားဟူသော ဓမ္မဘုန်းတော်သည်လည်း ဓမ္မဘုန်းတော် ရှိပေ၏။

– ကာမ, ရူပ, အရူပ ဟူသော လောကသုံးပါး၌ ပျံ့နှံ့သော, ဟုတ်မှန်သည့်ဂုဏ်တို့ ယသဘုန်းတော် ЯII ကြောင့် ရရှိသော, အလွန်စင်ကြွယ်သောကျော်စောခြင်း ဟူသော ယသဘုန်းတော် သည်လည်း ရှိပေ၏။ ရှုပကာယကိုယ်တော်ကို ဖူးမြင်ရန် အားထုတ်ကြသော လူတို့အား မျက်စိ၏ ကြည် သိရီဘုန်းတော် ÇΙΙ လင်ခြင်း ကြည်နူးခြင်းကို ဖြစ်စေနိုင်သော အချင်းခပ်သိမ်းပြည့်စုံသော အလုံးစုံ သော ကိုယ်၏အစိတ်အပိုင်း ကြီး, ငယ်တို့၏ တင့်တယ်သပ္ပာယ်ခြင်း ကျက်သရေ တော် ဟူသော သိရီဘုန်းတော်သည်လည်း ရှိပေ၏။ မိမိ၏ အစီးအပွားဖြစ်စေ, သူတစ်ပါး၏ အစီးအပွားဖြစ်စေ အကြင်အကြင်အစီးအပွား ကာမဘုန်းတော် ၅။ ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ငါကိုယ်တိုင် ကူးမြောက်လျှင် အခြားသူတို့ကိုလည်း ကူး မြောက်စေမည် စသည်ဖြင့် အလိုရှိခဲ့ တောင့်တခဲ့၏၊ ထိုထိုအစီးအပွားသည် ထိုသို့ အလိုရှိတိုင်း, တောင့်တတိုင်းပင် ပြီးစီးသောကြောင့် အလိုရှိအပ်သော အကျိုးစီးပွား ၏ ပြီးစီးခြင်း ဟု ဆိုအပ်သော ကာမဘုန်းတော်သည်လည်း ရှိပေ၏။ အလုံးစုံသော လောက၏အလေးအမြတ်ပြုအပ်သည့် ဆရာမြတ်အဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်း ပယတ္ဘဘုန်းတော် GII ၏ အကြောင်းဖြစ်သော သမ္မာဝါယာမ ဟု ဆိုအပ်သော သမ္မပ္ပ**ောန်လုံ့**လ ပယတ္တ ဘုန်းတော်သည်လည်း ရှိပေ၏။

(၄) ဝိဘတ္တဝါ – ဝေဖန်ဟောကြားတော်မူလေပြီး

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကုသိုလ်စ်သော အပြားတို့ဖြင့် အလုံးစုံသောတရားတို့ကို လည်းကောင်း, ခန္ဓာ အာယတန ဓာတ် သစ္စာ ဣန္ဒြေ ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ် အစရှိသော အပြားတို့ဖြင့် ကုသိုလ်အစရှိသောတရားတို့ကို လည်း ကောင်း, သစ္စာလေးပါးအနက် ၁၆–ချက်ကိုလည်းကောင်း ဝေဖန်၍ ဖွင့်လှစ်၍ ဟောကြားတော်မူလေပြီ၊ ထို့ကြောင့် 'ဝိဘတ္တဝါ' ဟု ဆိုသင့်ရာ၌ သဒ္ဒါနည်းအရ 'ဘဂဝါ' ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ပေသည်။

#### သစ္စာလေးပါးအနက် ၁၆–ချက်မှာ –

ဒုက္ခအရိယသစ္စာ၌ အနက် ၄–ချက်

(၁) ပီဠနဋ္ဌ – နှိပ်စက်ခြင်း သဘော၊

(၂) သင်္ခတဋ္ဌ – ပေါင်းစု၍ ပြုအပ်သော သဘော၊

(၃) သန္တာပဋ္ဌ - ပူလောင်စေခြင်း သဘော၊

(၄) ဝိပရိဏာမဋ္ဌ – ပြောင်းလဲဖောက်ပြန်ခြင်း သဘော၊

သမုဒယအရိယသစ္စာ၌ အနက် ၄–ချက်

(၁) အာယူဟနဋ္ဌ – ဆင်းရဲဖြစ်ပွားရန် အားထုတ်ခြင်း သဘော၊

(၂) နိဒါနင္မ – ဆင်းရဲ၏အကြောင်း သဘော၊

(၃) သံယောဂဋ္ဌ – သံသရာဆင်းရဲနှင့် ယှဉ်စေခြင်း သဘော၊

(၄) ပလိဗောဓဋ္ဌ – မဂ်ကိုမရအောင် နှောင့်ယှက်တားမြစ်ခြင်း သဘော၊

နိရောဓအရိယသစ္စာ၌ အနက် ၄–ချက်

(၁) နိဿရဏဋ္ဌ – ထွက်မြှောက်ခြင်း သဘော၊

(၂) ဝိဝေကဋ္ဌ – သင်္ခါရတို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်း သဘော၊

(၃) အသင်္ခတဋ္ဌ – မပြုအပ်သော သဘော၊ (၄) အမတဋ္ဌ – မသေမပျက်ခြင်း သဘော၊

မဂ္ဂအရိယသစ္စာ၌ အနက် ၄–ချက်

(၁) နိယျာနဋ္ဌ – ဝဋ်ဆင်းရဲမှ ထွက်သွားခြင်း သဘော၊ (၂) ဟေတုဋ္ဌ – နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်ကြောင်း သဘော၊ (၃) ဒဿနဋ္ဌ – နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်မြင်ခြင်း သဘော၊

(၄) အဓိပတေယျဋ္ဌ – အကြီးအမှူးဖြစ်ခြင်း သဘော၊

(၅) ဘတ္တဝါ – ဆည်းကပ်တော်မှုလေပြီ၊

မြတ်စွာဘုရားသည် ဒိဗ္ဗဝိဟာရ, ဗြဟ္မဝိဟာရ, အရိယဝိဟာရတို့ကိုလည်းကောင်း၊ ကာယဝိဝေက, စိတ္တ ဝိဝေက, ဥပဓိဝိဝေကတို့ကိုလည်းကောင်း၊ သုညတဝိမောက္ခ, အပ္ပဏိဟိတဝိမောက္ခ, အနိမိတ္တဝိမောက္ခတို့ကို လည်း ကောင်း၊ ထိုမှတစ်ပါးကုန်သော လောကီလောကုတ္တရာဖြစ်ကုန်သော ဥတ္တရိမနုဿဓမ္မခေါ် လောကီအဘိညာဉ် စသော တရားထူးတို့ကိုလည်းကောင်း ချဉ်းကပ်တော်မူခဲ့လေပြီ, မှီဝဲတော်မူခဲ့လေပြီ, အကြိမ်များစွာ နှလုံးသွင်းလေ့လာတော်မူ ခဲ့လေပြီ၊ ထို့ကြောင့် 'ဘတ္တဝါ' ဟု ဆိုသင့်ရာ၌ သဒ္ဒါနည်းအရ 'ဘဂဝါ' ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ပေ၏။

(၆) ဘဝေသု ဝန္တဂမနော – ဘဝတို့၌ သွားသောတဏှာကို ထွေးအန်တော်မူလေပြီး

သုံးပါးကုန်သော ကာမ ရုပ် အရုပ် ဘဝတို့၌ တဏှာဟု ဆိုအပ်သော သွားခြင်းကို မြတ်စွာဘုရားသည် ထွေး အန်စွန့်ပယ်တော်မူအပ်လေပြီ၊ ထို့ကြောင့် 'ဘဝဝန္တဂမနော = ဘဝတို့၌ ထွေးအန်ပြီးသော သွားခြင်းရှိသည်' ဟု ဆို သင့်ရာ၌ ဘဝ-သဒ္ဒါမှ ဘ-ကိုလည်းကောင်း၊ ဂမန-သဒ္ဒါမှ ဂ-ကိုလည်းကောင်း၊ ဝန္တ-သဒ္ဒါမှ ဝ-ကို လည်းကောင်း ယူ၍ ဝ-မှ အ' ကို အာ' ဒီဃပြု၍ 'ဘဂဝါ' ဟု ခေါ်ဆိုအပ်ပေ၏၊ လောကီကျမ်း၌ မေဟနဿ (လျှို့ဝှက်အပ်သော၊ ဝါ- ရေဟောင်းစွန့်ကြောင်းဖြစ်သော) ခဿ(အရပ်၏၊ ဝါ-ကိုယ်အင်္ဂါအထူး၏) မာလာ(ဖုံးကွယ်စရာ ပန်းကုံးတည်း) ဤသို့သော ဝစနတ္ထအရ (မေဟနဓမာလာ-ဟု ဆိုသင့်ရာ၌) မေဓလာ(ခါးစည်းကြိုးတန်ဆာ)ဟု ခေါ်ဆိုသကဲ့သို့ ပင်တည်း၊ ထို့ကြောင့် (ဘဝေသု ဝန္တဂမနော-ဟု ဆိုသင့်ရာ၌) ဘဂဝါ ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ပေ၏။

#### (ဘုရားဂုဏ်တော် ၉-ပါးအဖွင့် ပြီး၏။)

ဤသို့ ပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း "ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း အရဟံ မည်တော်မူပါပေ၏ ။ ပ ။ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ဘဂဝါ မည်တော်မူပါပေ၏ " ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ယောဂီအား ထိုအခါ၌ ရာဂလွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသောစိတ်, ဒေါသလွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသောစိတ်, မောဟလွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ၊ ထိုအခါ၌ ယောဂီ၏စိတ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်များကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်။

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရာဂစသည်တို့၏ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခြင်းမရှိသောကြောင့် ခွာအပ်ပြီးသော နီဝရဏရှိသော, ကမ္မဋ္ဌာန်းသို့ ရှေးရှသည်အဖြစ်ဖြင့် ဖြောင့်မတ်သည့်စိတ်ရှိသော ယောဂီအား ဘုရား၏ဂုဏ်တော်များသို့ ညွှတ်ကိုင်း ရှိုင်းကုန်သော ဝိတက် ဝိစာရ (ကြံမှု ဆင်ခြင်မှု)တို့သည် မပြတ်ဖြစ်ကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန် တလဲလဲ ကြံစည်နေသော အဖန်တလဲလဲ သုံးသပ်ဆင်ခြင်နေသော ယောဂီအား နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြောက်မှု – ပီတိသည် ဖြစ် ပေါ်၏၊ ပီတိဖြင့် ဝမ်းမြောက်သည့်စိတ်ရှိသောသူအား ပီတိလျှင် နီးသောအကြောင်းရှိသော ငြိမ်းအေးမှု – ပဿဒ္ဓိ ဖြင့် ကိုယ်စိတ်၏ ပူပန်ခြင်းတို့သည် ငြိမ်းကုန်၏၊ ပူပန်မှုငြိမ်းသောယောဂီအား ကိုယ်ချမ်းသာ, စိတ်ချမ်းသာ ဖြစ်ပေါ်၏၊ ကိုယ်စိတ်ချမ်းသာနှင့် ပြည့်စုံသောယောဂီ၏စိတ်သည် ဘုရားဂုဏ်ကိုသာ အာရုံပြုလျက် ကောင်းစွာတည်ကြည်၏ – ဤသို့သောအစဉ်ဖြင့် တစ်ခုသောစဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ်ကုန်၏။ သို့သော်လည်း –

ဗုဒ္ဓါန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်ဴး၏ အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်ခြင်းအကြောင်း

ဘုရားဂုဏ်တော်တို့၏ နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အထူးထူးအပြားပြား များစွာသော ဂုဏ်တော်တို့ကို အောက်မေ့ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် သက်ဝင်လေးမြတ်ဆုံးဖြတ်ယုံကြည်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်ဘဲ ဥပစာရသို့သာလျှင်ရောက်သော ဈာန်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့ ရောက်သောဈာန်သည် ဘုရားဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် ဗုဒ္ဓါနုဿတိဟူ၍ သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ် ခြင်းသို့ ရောက်ပေသည်။

ဗုခ္ဓါန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး

ဗုဒ္ဓါနညာတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သော ရဟန်းသည် –

(၁) မြတ်စွာဘုရား၌ ရှိသေခြင်း ရှိပေ၏၊ တုပ်ဝပ်ခြင်း ရှိပေ၏၊

(၂) သဒ္ဓါ, သတိ, ပညာ, ကောင်းမှုတို့၏ ပြန့်ပြောခြင်းသို့လည်း ရောက်ပေ၏ ၊

(၃) နှစ်သိမ့် ဝမ်းမြောက်မှု (ပီတိ ပါမောဇ္ဓ)ဖြစ်ခြင်း များပေ၏။

(၄) ကြောက်ဖွယ်ဘေးငယ်ဘေးကြီးကို သည်းခံနိုင်ပေ၏ ၊ (၅) ဆင်းရဲဒုက္ခတို့ကို သည်းခံခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်ပေ၏ ၊

(၆) မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူတကွ နေရသည်ဟူသော အမှတ်သညာကို ရပေ၏၊

(၇) ဗုဒ္ဓါနုဿတိ၏ ကိန်းအောင်းရာဖြစ်သော ယောဂီ၏ကိုယ်သည်လည်း စေတီအိမ်(ဘုရားကျောင်း)ကဲ့သို့ ပူဇော် ထိုက်ပေ၏၊

(၈) ယောဂီ၏စိတ်သည် ဘုရားအဖြစ်၌ ညွတ်၏၊

(၉) ကျူးလွန်စရာ ဝတ္ထုအမှုနှင့် တွေ့လျှင် မြတ်စွာဘုရားကို မျက်မှောက်၌ မြင်နေရသကဲ့သို့ ရှက်ကြောက်မှု (ဟိရီ ဩတ္တပ္ပ)သည် ယောဂီအား ရေးရှုထင်၏၊

(၁၀) အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားထူးကို ထိုးထွင်း၍ မသိငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာရှိပေ၏။

## ၂ – ဓမ္မာနုဿတိပွားပုံ ပြဆိုချက်

မ္မောန္ဿတိကို ပွားလိုသော ယောဂီသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံများကို ဖဲခွာကာ

ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာကပ်ငြိသည်ဖြစ်၍–

"သွာက္ခာတော ဘဂဝတာ ဓမ္မော– မြတ်စွာဘုရားသည် တရားတော်ကို ကောင်းစွာဟောတော်မူအပ်ပေ၏ ၊ ကောင်းစွာဟောထားသောတရားတော်သည် သန္ဒိဋ္ဌိကော– မိမိကိုယ်တိုင်ပင် တွေ့ မြင်အပ် တွေ့ မြင်နိုင်သောတရားတော် မြတ်ပါပေတည်း၊ အကာလိကော– အခါအခွင့်မဆိုင်းလင့်ဘဲ အသင့်လက်ငင်း ချက်ချင်းအကျိုးပေးတတ်သောတရား တော်မြတ်ပါပေတည်း၊ ဧဟိပဿိကော– လာပါ ကြည့်လှည့်ပါဟု ဖိတ်ခေါ်ထိုက်သော တရားတော်မြတ်ပါပေတည်း၊ သြပနေယျိကော– ကိုယ်ထဲစိတ်ထဲရောက်အောင် ကျင့်ဆောင်ထိုက်သော တရားတော်မြတ်ပါပေတည်း၊ ပစ္စတ္တံ ဝေဒိတဗွော ဝိညူဟိ– တရားမြင်သိ ပညာရှိတို့သည်သာလျှင် ကိုယ့်တရားနှင့်ကိုယ် အသီးအသီးခံစားရသော တရား တော်မြတ်ပါပေတည်း" ဟူ၍–

ဒေသနာတော်ဟူသော ပရိယတ်တရားတော်၏ လည်းကောင်း၊ ၉–ပါးအပြားရှိသော လောကုတ္တရာတရား၏

လည်းကောင်း ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ကုန်၏။

တရားဂုဏ်တော် ၆–ပါးတို့တွင် သွာက္ခာတဂုဏ်တော်သည် ပရိယတ်တရားတော်နှင့် လောကုတ္တရာတရားတို့ နှင့် ဆိုင်၏၊ ကြွင်းဂုဏ်တော် ၅–ပါးတို့ကား လောကုတ္တရာတရားနှင့်သာ ဆိုင်၏။

### ၁။ သွာက္ခာတဂုဏ်တော် အဖွင့်

#### ပရိယတ်တရားတော်သည် သွာက္ခာတမည်ပုံ

ပရိယတ်တရားတော်သည်

၁။ အစ, အလယ်, အဆုံး သုံးပါးလုံး ကောင်းခြင်း၊

၂။ ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော အနက်, ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သော သဒ္ဒါရှိခြင်း၊

၃။ အလုံးစုံအကြွင်းမဲ့ ပြည့်စုံခြင်း၊

၄။ ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်း၊

၅။ ဗြဟ္မစရိယခေါ် အကျင့်မြတ်ကို ပြတတ်ခြင်းတို့ကြောင့် ကောင်းစွာဟောအပ်သော သွာက္ခာတတရား မည် ပေ၏။

### ၁။ အစ, အလယ်, အဆုံး သုံးပါးလုံးကောင်းခြင်း

- (၁) ဂါထာတစ်ပုဒ်ပင်ဖြစ်သော်လည်း အဆုံးအမတရားတော်၏ ထက်ဝန်းကျင်ကောင်းခြင်းကြောင့် ပထမအပိုဒ် ဖြင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ ဒုတိယအပိုဒ်, တတိယအပိုဒ်တို့ဖြင့် အလယ်၌ ကောင်းပေ၏၊ နောက်ဆုံးအပိုဒ်ဖြင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏၊
- (၂) အဆက်အစပ် အနုသန္ဓေ တစ်ခုသာရှိသော သုတ်သည် အကြောင်းပြအခြေခံနိဒါန်းဖြင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏ ၊ နိဂုံးချုပ်စကားဖြင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏ ၊ ကြွင်းသောအလယ်ပိုင်းဖြင့် အလယ်၌ ကောင်းပေ၏ ၊
- (၃) အနုသန္ဓေ များစွာရှိသော သုတ်သည် ပထမအနုသန္ဓေဖြင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ နေ<mark>ာက်ဆုံးအနုသန္ဓေဖြင့်</mark> အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏၊ ကြွင်းသောအလယ်ပိုင်းအနုသန္ဓေတို့ဖြင့် အလယ်၌ ကောင်းပေ၏။
- (၄) သုတ္တန်, ဝိနည်း ၂–ပါးအတွက် နိဒါန်းနှင့်တကွ, အမှုအကြောင်း ဖြစ်ပေါ်လာပုံနှင့်တကွ ပြထားသောကြောင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ (ပညတ်အပ်သောဝိနည်း, ဟောအပ်သောသုတ်၏) ဝေနေယျတို့အား လျော်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း၊ အကြောင်းပြချက်, ဥပမာတို့နှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အလယ်၌ ကောင်းပေ၏၊ နာသူတို့အား သဒ္ဓါတရားကို ဖြစ်စေခြင်းဖြင့်လည်းကောင်း, နိဂုံးဖြင့်လည်းကောင်း အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏။

(၅) အလုံးစုံသောအဆုံးအမတရားတော်သည်

(က) မိမိ၏အနက်ဖြစ်သော သီလဖြင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ သမထ,ဝိပဿနာ, မဂ်,ဖိုလ် တို့ဖြင့် အလယ် ၌ ကောင်းပေ၏၊ နိဗ္ဗာန်ဖြင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏၊

(ခ) သီလနှင့် သမာဓိတို့ဖြင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ ဝိပဿနာနှင့် မဂ်တို့ဖြင့် အလယ်၌ ကောင်းပေ၏၊

ဖိုလ်နှင့် နိဗ္ဗာန်တို့ဖြင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏၊

(ဂ) မြတ်စွာဘုရား၏ ကောင်းစွာသိတော်မူခြင်းဖြင့် အစ၌ကောင်းပေ၏၊ တရားတော်၏ ကောင်းမွန်မှန် ကန်သောတရားဖြစ်ခြင်းဖြင့် အလယ်၌ ကောင်းပေ၏၊ သံဃာတော်၏ ကောင်းစွာကျင့်ခြင်းဖြင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏၊ ထိုတရားကိုနာကြားပြီးလျှင် ထိုတရားတော်၌ ညွှန်ပြသည့်အတိုင်းဖြစ်ရန်အတွက် ကျင့်သောပုဂ္ဂိုလ် သည် ရအပ်သော သမ္မာသမ္ဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် အလယ်၌

ကောင်းပေ၏၊ သာဝကဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏။

တရားတော်သည် ကြားနာစဉ်ပင် နီဝရဏတို့ကို ကွာစေတတ်သောကြောင့် ကြားနာခြင်းဖြင့်လည်း (c) ကောင်းသည်ကိုသာလျှင် ဆောင်ပေးတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် အစ၌ ကောင်းပေ၏၊ ကျင့်ပြန်လျှင် လည်း သမထချမ်းသာ, ဝိပဿနာချမ်းသာကို ဆောင်ပေးတတ်သောကြောင့် အကျင့်ပဋိပတ်ဖြင့် လည်း ကောင်းသည်ကို ဆောင်ပေးတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် အလယ်၌ ကောင်းပေ၏၊ ထိုသို့ ကျင့်ပြီး သောသူသည်လည်း အကျင့်ပဋိပတ်၏အကျိုးပြီးလတ်သော် အကောင်းနှင့်အဆိုးကို အတူပြု၍ ရှုနိုင် သော တာဒိပုဂ္ဂိုလ်၏ အဖြစ်ကို ဆောင်ပေးတတ်သောကြောင့် ပဋိပတ်၏ အကျိုးဖြင့်လည်း ကောင်း သည်ကို ဆောင်ပေးတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် အဆုံး၌ ကောင်းပေ၏။

# ၂။ ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သောအနက်(သာတ္ထ), ပြည့်စုံကောင်းမြတ်သောသဒ္ဒါရှိခြင်း(သဗျဍ္ဍန)

မြတ်စွာဘုရားသည် တရားကို ဟောတော်မူလတ်သော် သာသနဗြဟ္မစရိယခေါ်သော အကျင့်မြတ်ကိုလည်း ကောင်း, မဂ္ဂဗြဟ္မစရိယခေါ်သော အကျင့်မြတ်ကိုလည်းကောင်း တိုက်ရိုက်ပြတော်မူ၏၊ အမျိုးမျိုးသော နည်းတို့ဖြင့် တစ်ဆင့်ပြတော်မူ၏၊ ထိုနှစ်ပါးသောအကျင့်မြတ်သည် ထိုက်သည့်အားလျော်စွာ အနက်၏ ပြည့်စုံခြင်း, ကောင်းခြင်းကြောင့် 'သာတ္ထ= အနက်နှင့်ပြည့်စုံသည်' မည်ပေ၏၊ သဒ္ဒါ၏ပြည့်စုံခြင်း, ကောင်း ခြင်းကြောင့် သဗျဥ္စန = သဒ္ဒါနှင့်ပြည့်စုံသည် မည်ပေ၏။

(၂) (တစ်နည်းကား)

(က) သင်္ကာသန – အကျဉ်းပြခြင်း, ပကာသန – ရှေးဦးစွာပြခြင်း, ဝိဝရဏ – အကျယ်ဖွင့်ပြခြင်း, ဝိဘဇ္ဇ – တစ်ဖန်ဝေဖန်ခြင်း, ဥတ္တာနီကရဏ– ဖွင့်ပြပြီးကို ပေါ်လွင်အောင်ပြုခြင်း, ပညတ္တိ– ဝေဖန်ပြီးကို အ ပြားအားဖြင့် သိစေခြင်း ဟူသော အနက်ပုဒ်တို့နှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့် သာတ္ထ မည်၏၊ အက္ခရာ ပုဒ်ဝါကျ (ဝါကျကို အပြားအားဖြင့် ဝေဖန်ပြခြင်း ဟူသော) အာကာရ၊ (သဒ္ဒါအနက်ကိုထုတ်ပြခြင်း ဟူသော)နိရုတ္တိ, (အကြင်းမဲ့အကျယ်ပြခြင်း ဟူသော) နိဒ္ဒေသတို့၏ ပြည့်စုံခြင်းကြောင့် သဗျဥ္ဇန မည်၏။

အနက်၏နက်နှဲခြင်း, (ပဋိဝေဓ)အသိဉာဏ်၏နက်နှဲခြင်းကြောင့် သာတ္ထ'မည်၏၊ ပါဠိဟူလော ဓမ္မ

၏ နက်နှဲခြ5်း, ဒေသနာ၏ နက်နှဲခြင်းတို့ကြောင့် သဗျဥ္မန မည်၏။

အတ္ထပဋိသမ္ဘိဒါ, ပဋိဘာနပဋိမ္ဘိဒါတို့၏ အာရုံဖြစ်သောကြောင့် သာတ္ထ မည်၏၊ ဓမ္မပဋိသမ္ဘိဒါ,

နိရုတ္တိပဋိသမ္ဘိဒါတို့၏ အာရုံဖြစ်သောကြောင့် သဗျဥ္စန မည်၏၊

(ဃ) ပညာရှိတို့သာ သိနိုင်သောကြောင့် စူးစမ်းဆင်ခြင်တတ်သောပညာရှိပုဂ္ဂိုလ်အပေါင်းကို ကြည်ညိုစေ တတ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် သာတ္တဲ့ မည်၏၊ ယုံကြည်ထိုက်သောကြောင့် သာမန်လူအပေါင်းကို ကြည်ညိုစေတတ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် 'သဗျဉ္ဇန မည်၏။

နက်နဲသော အဓိပ္ပာယ်ရှိသောကြောင့် သာတ္ထ မည်၏၊ ပေါ်လွင်ထင်ရှားသောပုဒ်ဝါကျ ရှိသော

ကြောင့် သဗျဉ္စန မည်၏။

၃။ အလုံးစုံအကြွင်းမဲ့ပြည့်စုံခြင်း ဖြည့်စွက်ထည့်သွင်းဖွယ် မရှိခြင်းကြောင့် အလုံးစုံအကြွင်းမဲ့ပြည့်စုံသောအားဖြင့် (ကေဝလပရိပုဏ္ဏ) အလုံးစုံ အကြွင်းမဲ့ပြည့်စုံပေ၏ ၊

၄။ ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်း နုတ်ပယ်စရာမရှိခြင်းကြောင့် အပြစ်ကင်းသည်၏အဖြစ်ဖြင့် (ပရိသုဒ္ဓ)ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ပေ၏။

သွာက္နွာတမည်ပုံ တစ်နည်း

သီလစသော အကျင့်ပဋိပတ်ဖြင့် မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်ကိုရခြင်း၏ ထင်ရှားခြင်းကြောင့် (သာတ္ထ)အနက်နှင့်ပြည့်စုံ ပေ၏၊ တရားတော်ကို သင်ယူခြင်းဖြင့် ခိုင်လုံသောအာဂုံသုတ၏ ထင်ရှားခြင်းကြောင့် (သဗျဉ္ဇန)သဒ္ဒါနှင့် ပြည့်စုံ ပေ၏၊ သီလအစရှိသော ငါးပါးသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတရားအစုနှင့် ယှဉ်ခြင်း ပြည့်စုံခြင်းကြောင့် အလုံးစုံအကြွင်းမဲ့ ပြည့်စုံပေ၏၊ ဒိဋ္ဌိ မာနစသော ညစ်ညူးကြောင်း ဥပတ္တိလေသတို့၏ မရှိခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ ဝဋ်ဆင်းရဲမှ ထွက် မြှောက်ရန်အတွက် မြစ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ (လာဘ်ကျော်စောခြင်း ဟူသော) လောကအာမိသကို မငှဲခြင်း ကြောင့် လည်းကောင်း ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ပေ၏၊ ဤသို့ အနက် သဒ္ဒါနှင့် ပြည့်စုံသည့်ပြင် အလုံးစုံ အကြွင်းမဲ့ ပြည့်စုံ၍ ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်သော ဗြဟ္မစရိယခေါ် အကျင့်မြတ်ကို ပြခြင်းကြောင့် ကောင်းစွာဟောအပ်သော (သွာက္ခာတ) တရား မည်၏။

သွာက္ခာတမည်ပုံ နောက်တစ်နည်း

အနက်၏ ဖောက်ပြန်မှားယွင်းခြင်း မရှိသောကြောင့် (သုဋ္ဌု–သု)ကောင်းစွာ+ (အက္ခာတော) ဟောအပ်ပေ၏၊

ထို့ကြောင့် (သွာက္ခာတော) ကောင်းစွာဟောအပ်သောတရား မည်၏၊

ဥပမာ သာသနာတော်မှပြင်ပ တိတ္ထိဆရာတို့ ဟောထားသော တရား၏အနက်သည် ဖောက်ပြန်မှားယွင်းခြင်း သို့ ရောက်၏၊ အကြောင်းမူကား ထိုတိတ္ထိဆရာတို့က "အန္တရာယ်ပြုတတ်ကုန်၏"ဟု ဟောထားသောတရားတို့သည် အန္တရာယ်မပြုတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ "သံသရာမှ ထုတ်ဆောင်တတ်ကုန်၏"ဟူ၍ ဟောထားသော ယစ်ပူဇော် ခြင်း အစရှိသော တရားတို့သည် သံသရာမှ မထုတ်ဆောင်တတ်ကြသောကြောင့်လည်းကောင်း ဖောက်ပြန်မှားယွင်း ခြင်းသို့ ရောက်ပေသည်၊ ထိုသို့ သူတို့ဟောသော တရား၏အနက်သည် မမှန်ကန် ဖောက်ပြန်မှားယွင်းသောကြောင့် ထိုတိတ္ထိတို့သည် (၃-ရက္ခာတ) မကောင်းသဖြင့် ဟောအပ်သောတရားသာလျှင် ရှိကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသော တရားတော်၏အနက်သည်ကား ထိုသို့ ဖောက်ပြန်မှားယွင်းခြင်းသို့ မရောက် ပေ၊ "ဤတရားတို့သည် သဂ္ဂန္တရာယ် မဂ္ဂန္တရာယ်ကို ပြုတတ်ကုန်၏၊ ဤအရိယမဂ်တရားတို့သည် သံသရာမှ ထုတ် ဆောင်တတ်ကုန်၏"ဟု ဤသို့ ဟောထားသော တရားတို့သည် ထိုသို့ အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်ကြ, သံသရာမှ ထုတ်ဆောင် တတ်ကြသည်သာ ဖြစ်ကြသောကြောင့် ဖောက်ပြန်မှားယွင်းခြင်းသို့ မရောက်ပေ၊ ဤသို့ဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကောင်းစွာ ဟောအပ်သောကြောင့် ပရိယတ်တရားတော်သည် ကောင်းစွာဟောအပ်သော (သွာက္ခာတ)တရား မည်ပါပေ၏။

လောကုတ္တရာတရားတော်သည် သွာက္ခာတမည်ပုံ

နိဗ္ဗာန်နှင့်လျော်သော အကျင့်ပဋိပတ်ကို ဟောတော်မူခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အကျင့်ပဋိပတ်နှင့်လျော်သော နိဗ္ဗာန်ကို ဟောတော်မူခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း လောကုတ္တရာတရားသည် ကောင်းစွာဟောအပ်သော (သွာက္ခာတ)

တရား မည်ပေ၏၊ ဤအဆိုနှင့်အညီ အောက်ပါစကားကို သိကြားမင်းက မြွက်ဆိုထားပေ၏။

"ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် နိဗ္ဗာန်သို့ ဆိုက်ရောက်သောအကျင့်ကို တပည့်သာဝကတို့အား ကောင်းစွာပညတ် ဟောကြားအပ်ပေ၏၊ နိဗ္ဗာန်သည်လည်းကောင်း, အကျင့်သည်လည်းကောင်း နှီးနှောညီညွှတ်ပေ၏၊ ဥပမာအားဖြင့် ဂင်္ဂါမြစ်ရေသည် ယမုံနာမြစ်ရေနှင့် နှီးနှောညီမျှသကဲ့သို့ ဤအတူပင် ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် နိဗ္ဗာန်သို့ ဆိုက်ရောက် သောအကျင့်ကိုတပည့်သာဝကတို့အား ကောင်းစွာပညတ် ဟောကြားအပ်ပါပေ၏၊ နိဗ္ဗာန်သည်လည်းကောင်း, အကျင့် သည်လည်းကောင်း နှီးနောညီညွှတ်ပေ၏။"

လောကုတ္တရာတရားတို့တွင် –

– အရိယမဂ်သည် (သဿတနှင့် ဥစ္ဆေဒ, ကာမသုခနှင့် အတ္တကိလမထဟူသော) အန္တဒွယ ခေါ် အဖို့ ၂–ပါး အစွန်း၂–ပါးသို့ မကပ်မူ၍ မရွိျမပဋိပဒါ အလယ်လမ်းဖြစ်သောအကျင့်ကိုသာလျှင် မရွိျမပဋိပဒါအလယ်လမ်း အကျင့် ဟု ဟောအပ်သောကြောင့် ကောင်းစွာဟောအပ်သော (သွာက္ခာတ)တရား မည်ပေ၏။

သာမညဖိုလ်တို့သည် ကိလေသာတို့ကို တစ်ဖန်ငြိမ်းစေတတ်သည်တို့ကိုသာလျှင် ကိလေသာတို့ကို တစ်ဖန် ငြိမ်းစေတတ်ကုန်၏ ဟူ၍ ဟောအပ်သောကြောင့် ကောင်းစွာဟောအပ်သော (သွာက္ခာတ)တရား မည်ပေ၏။

– နိဗ္ဗာန်သည် သဿတ–မြဲသည်, အမတ–သေခြင်းကင်းသည်, တာဏ–စောင့်ရှောက်တတ်သည်, လေဏ– ပုန်းအောင်းရာဖြစ်သည်– ဤသို့စသည်သဘောရှိသော နိဗ္ဗာန်ကိုသာလျှင် သဿတ စသောသဘောရှိသည် ၏အစွမ်းအားဖြင့် ဟောအပ်သောကြောင့် ကောင်းစွာဟောအပ်သော(သွာက္ခာတ)တရား မည်ပေ၏။

### ၂။ သန္ဒိဋ္ဌိကဂ္ဂဏ်တော် အဖွင့်

အရိယမဂ်သည် သန္ဒိဋ္ဌိက မည်ပုံ

အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် မိမိ၏သန္တာန်၌ ရာဂစသည်တို့၏ ကင်းခြင်းကို ပြုသည်ဖြစ်၍ အရိယမဂ်ကို ကိုယ်တိုင် တွေ့မြင်အုပ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် အရိယမဂ်သည် သန္ဒိဋ္ဌိက ကိုယ်တိုင်တွေ့မြင်အပ်သောတရား မည်ပေ၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောတော်မူပုံ –

"ပုဏ္ဏား- တပ်မက်သောသူသည် ရာဂကိလေသာက လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်အပ်သည်ဖြစ်၍ သူ့စိတ်ကို ရာဂကိလေသာက ဆွဲဆောင်သွားသည်ဖြစ်၍ မိမိကိုယ်ကို နှိပ်စက်ခြင်းငှာလည်း ကြံစည်အားထုတ်၏၊ သူတစ်ပါးကို နှိပ်စက်ခြင်းငှာလည်း ကြံစည်အားထုတ်၏၊ မိမိနှင့်သူတစ်ပါး နှစ်ဦးလုံးကို နှိပ်စက်ခြင်းငှာ လည်း ကြံစည်အားထုတ်၏၊ စိတ်ထဲ၌ဖြစ်သော ဆင်းရဲခြင်း နှလုံးမသာခြင်းကိုလည်း ခံစားရ၏၊ တပ်မက်မှု ရာဂကို ပယ်လိုက်သည်ရှိသော် မိမိကိုယ်ကို နှိပ်စက်ခြင်းငှာလည်း မကြံစည်တော့ အားမထုတ်တော့သည် သာ၊ သူတစ်ပါးကို နှိပ်စက်ခြင်းငှာလည်း မကြံစည်တော့ အားမထုတ်တော့သည်သာ၊ မိမိနှင့် သူတစ်ပါး နှစ်ဦးလုံးကို နှိပ်စက်ခြင်းငှာလည်း မကြံစည်တော့ အားမထုတ်တော့သည်သာ၊ စိတ်ထဲ၌ဖြစ်သော ဆင်းရဲ

ခြင်း နှလုံးမသာခြင်းကိုလည်း မခံစားရတော့သည်သာ၊ ပုဏ္ဏား– ဤသို့လည်း တရားသည် ကိုယ်တိုင်တွေ့ မြင်ရသော သန္ဒိဋ္ဌိက ဖြစ်ပေ၏။"

လောကုတ္တရာတရား ၉–ပါးသည် သန္ဒိဋ္ဌိက မည်ပုံ

လောကုတ္တရာတရား ၉–ပါးကို ရပြီးဖြစ်သော ထိုထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် သူတစ်ပါးကို ယုံကြည်၍ သိအပ်မှတ်ယူ အပ်သည်၏ အဖြစ်ကို ပယ်စွန့်၍ ပစ္စဝေက္ခဏာခေါ် ဆင်ခြင်ဉာဏ်ဖြင့် ကိုယ်တိုင်တွေ့မြင်အပ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် လောကုတ္တရာတရား ၉–ပါးသည် ကိုယ်တိုင်တွေ့မြင်ရသော သန္ဒိဋ္ဌိက တရား မည်ပေ၏။

လောကုတ္တရာတရား ၉-ပါးသည် သန္နိဋ္ဌိက မည်ပုံ တစ်နည်း

ချီးမွမ်းအပ်သောဉာဏ်အမြင်သည် 'သန္ဒိဋ္ဌိ' မည်၏၊ သန္ဒိဋ္ဌိမည်သော ဉာဏ်အမြင်ဖြင့် အောင်နိုင်တတ်သော ကြောင့် လောက္ုတ္တရာတရားသည် 'သန္ဒိဋ္ဌိက' မည်ပေ၏။

ချဲ့၍ပြရလျှင် လောကုတ္တရာတရားတို့တွင် –

– **အရိယမဂ်သည်** ယှဉ်ဖက်ဖြစ်သော (သန္ဒိဋ္ဌိမည်သော မဂ်ဉာဏ်အမြင်ဖြင့်) ကိလေသာတို့ကို အောင်နိုင်တတ်၏ ၊

– **အရိယဖိုလ်သည်** အကြောင်းဖြစ်သော (သန္ဒိဋ္ဌိမည်သော မဂ်ဉာဏ်အမြင်ဖြင့်)ကိလေသာတို့ကို အောင်နိုင်တတ်၏၊

- နိဗ္ဗာန်သည် မိမိကိုအာရုံပြုသော (သန္နိဋ္ဌိမည်သော မဂ်ဉာဏ်အမြင်ဖြင့်) ကိလေသာတို့ကို အောင်နိုင်တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ရထားဖြင့်အောင်နိုင်တတ်သော စစ်သူရဲသည် ရထိက မည်သကဲ့သို့ လောကုတ္တရာတရား ၉–ပါး သည် သန္နိဋ္ဌိမည်သော မဂ်ဉာဏ်အမြင်ဖြင့် အောင်နိုင်တတ်သောကြောင့် သန္နိဋ္ဌိက မည်ပေ၏။

လောကုတ္တရာတရား ၉–ပါးသည် သန္နိဋ္ဌိက မည်ပုံ နောက်တစ်နည်း

မြင်ခြင်းကို ဒိဋ္ဌ–ဟု ဆိုအပ်၏၊ ဒိဋ္ဌ သည်ပင်လျှင် သန္နိဋ္ဌ မည်၏၊ သန္နိဋ္ဌ(မြင်ခြင်း)ကို ထိုက်သောကြောင့်

'သန္ရိဋ္ဌိက' မည်၏။

လောကုတ္တရာတရားသည် ပွားစေခြင်းဟူသော တွေ့ခြင်းသိခြင်း(ဘာဝနာဘိသမယ)၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်း ကောင်း၊ မျက်မှောက်ပြုခြင်းဟူသော တွေ့ခြင်းသိခြင်း(သစ္ဆိကိရိယာဘိသမယ)၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း မြင် အပ်မှသာလျှင် (ဝါ –၎င်းကိုပွားစေလျက်, မျက်မှောက်ပြုလျက် မြင်ပါမှသာလျှင်) ဝဋ်ဆင်းရဲဘေးကို ဆုတ်နစ်စေတတ် ၏၊ ထို့ကြောင့် ဝတ္ထ(အဝတ်)ကို ထိုက်သောသူသည် 'ဝတ္ထိက' မည်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် သန္နိဋ္ဌ(မြင်ခြင်း)ကို ထိုက် သောကြောင့် 'သန္နိဋ္ဌိက' မည်ပေ၏။။

# ၃။ အကာလိကဂူဏ်တော် အဖွင့်

လောကုတ္တရာကုသိုလ်သည် အကာလိက မည်ပုံ

အရိယာမဂ်၏ အကျိုးပေးခြင်းကို ရည်ရွယ်၍ ဤတရားအား ကာလသည် မရှိ၊ ထို့ကြောင့် ထိုတရားသည် 'အကာလ' မည်၏၊ အကာလ(ကာလမရှိသောတရား)သည်ပင်လျှင် 'အကာလိက' မည်၏၊ ငါးရက်, ခုနစ်ရက် စသည် ခြားပြီးမှ အကျိုးပေးသည် မဟုတ်၊ မိမိဖြစ်ပြီးသည်၏ အခြားမဲ့၌ပင်လျှင် အကျိုးပေးတတ်သည် ဟု ဆိုလို၏။

လောကုတ္တရာကုသိုလ်သည် အကာလိက မည်ပုံတစ်နည်း

ဤတရားအား မိမိ၏အကျိုးပေးခြင်း၌ ရောက်သောကာလသည် ဝေး၏၊ ထို့ကြောင့် 'ကာလိက' မည်၏၊ ထို တရားသည် လောကီကုသိုလ်တရား ပေတည်း၊ လောကုတ္တရာကုသိုလ်တရားသည်ကား မိမိ၏ အခြားမဲ့၌ အကျိုးပေး တတ်သောကြောင့် ကာလိက – အကျိုးပေးရာကာလ ဝေးသောတရား မဟုတ်ပေ၊ ထို့ကြောင့် 'အကာလိက' မည်ပေ၏။ (အကာလိက = အကျိုးပေးရန် ငံ့လင့်သောကာလ မရှိ၊ ဝါ – ဝေးသောကာလရှိသည် မဟုတ်)

### ၄။ ဟေိပဿိကဂုဏ်တော် အဖွင့်

"လာပါ, ဤတရားကို ရှုလှည့်ပါ"ဟု ဖိတ်ခေါ်ခြင်း၄ာ ထိုက်သောကြောင့် 'ဧဟိပဿိက' မည်၏။

### ်င္းပါ ရူလှည့်ပါ' ဟု ဖိတ်ခေါ်ခြင်း၄ာ ထိုက်ခြင်းအကြောင်း

(၁) ထင်ရှားရှိခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊

(၂) ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း ထိုက်ပေသည်။ မှန်ပေ၏ 🗕

အချည်းနှီးသောလက်ဆုပ်၌ ရွှေ,ငွေရှိသည် ဟု ဆို၍သော်လည်း "ဤဟာကို လာကြည့်လှည့်ပါ" ဟု <mark>ဆိုရန</mark>်

မစွမ်းနိုင်ပေ၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် – မရှိသောကြောင့်ပေတည်း။

ရှိပင် ရှိငြားသော်လည်း ကျင်ကြီး ကျင်ငယ်ကို နှစ်သက်ဖွယ်အဖြစ်ကို ပြသောအားဖြင့် စိတ်ရွှင်စေရန် အကျိုး ငှာ "ဤဟာကို လာကြည့်လှည့်ပါ"ဟု ဆိုရန် မစွမ်းနိုင်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား– ယင်းကျင်ကြီး ကျင်ငယ်ကို မြက် သစ်ရွက်တို့ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သည်သာလျှင် ဖြစ်ပေ၏၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော်– မစင်ကြွယ်သောကြောင့်ပေတည်း၊

လောကုတ္တရာတရား ၉-ပါးသည်ကား အထည်ကိုယ်သဘောအားဖြင့်ပင်လျှင် ထင်ရှားလည်း ရှိပေ၏၊ တိမ် တိုက်ကင်းသော ကောင်းကင်၌ လပြည့်ဝန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, ဝါဖျော့သောသကလပ်ပေါ်၌ ချထားသော တွင်းထွက် ပတ္တမြားနီကဲ့သို့လည်းကောင်း ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ပေ၏၊ ထိုသို့ ထင်ရှားရှိခြင်း, ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်း တို့ ကြောင့် (လာပါ ရှုလှည့်ပါ ဟူသော) ဧဟိပဿအစီအရင်ကို ထိုက်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် 'ဧဟိပဿိက' မည်ပေ၏။

## ၅။ ဩပနေယြိုကဂုဏ်တော် အဖွင့်

မဂ်ဖိုလ်၏ ဩပနေယျိက မည်ပုံ

မိမိစိတ်၌ ကပ်၍ ဆောင်ထိုက်သောကြောင့် ဩပနေယျိက မည်၏၊ ကပ်၍ဆောင်ခြင်းသည် ဥပနယ မည်၏၊ မီးလောင်နေသော (ကိုယ်၌ဝတ်ရုံထားသော)အဝတ်ကိုဖြစ်စေ, ဦးခေါင်းကိုဖြစ်စေ မီးကိုငြိမ်းသတ်ရန် ကြောင့် ကြမစိုက်ဘဲ လျစ်လျူရှု၍သော်လည်း ရှုမှတ်ပွားစေသော ဘာဝနာ၏အစွမ်းအားဖြင့် မိမိစိတ်၌ (ဥပနယ)ကပ်၍ ဆောင်ခြင်းကို ထိုက်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ဩပနယိက မည်၏၊ ဩပနယိကသည်ပင်လျှင် ဩပနေယျိက မည်၏၊ ဤ အနက်သည် သင်္ခတဖြစ်သော မဂ် ဖိုလ် လောကုတ္တရာတရားတို့၌ သင့်၏။

နိဗ္ဗာန်၏ ဩပနေယျိက မည်ပုံ

အသင်္ခတဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်သည် မိမိ၏စိတ်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကပ်၍ဆောင်ခြင်း (ဥပနယ)ကို ထိုက်သောကြောင့် ဩပနေယျိက မည်၏။

ဩပနေယျိက မည်ပုံတစ်နည်း

\_\_\_\_ **အရိယမဂ်သည်** အရိယာပုဂ္ဂိုလ်ကို နိဗ္ဗာန်သို့ ဆောင်တတ်သောကြောင့် 'ဥပနေယျ' မည်၏ ၊

– ဖိုလ်နှင့် နိဗ္ဗာန်တရားသည် မျက်မှောက်ပြုအပ်သည်၏ အဖြစ်သို့ (ဝါ–မျက်မှောက်ပြုခြင်းသို့) ဆောင်အပ်သော ကြောင့် ဥပနေယျ မည်၏ ၊ ဥပနေယျသည်ပင်လျှင် ဩပနေယျိက မည်၏ ။

## ၆။ ပစ္ခတ္တံ ဝေဒိတဗ္ဗော ဝိည္မဟိဂ္နဏ်တော် အဗ္ဗင့်

လောကုတ္တရာတရား ၉–ပါးသည် ဥဂ္ဃါဋိတညျ အစရှိကုန်သော တရားမြင်သိကြသည့် ပညာရှိအားလုံးတို့ သည် "ငါသည် မဂ်ကိုပွားစေအပ်ပြီ၊ ဖိုလ်ကိုရအပ်ပြီ၊ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုအပ်ပြီ"ဟု မိမိ၌သာလျှင် သိမြင် ခံစားရ သောတရားဖြစ်၏။

ဥပစ္ဈာယ်ဆရာ ပွားစေအပ်သော မဂ်ဖြင့် အတူနေတပည့်၏သန္တာန်၌ ကိလေသာတို့ကို မပယ်နိုင်ကုန်၊ တပည့် သည် ဆရာ၏ဖလသမာပတ်ဖြင့် ချမ်းသာစွာ မနေနိုင်ပေ၊ ဥပစ္ဈာယ်ဆရာ မျက်မှောက်ပြုထားသော နိဗ္ဗာန်ကို တပည့် သည် မျက်မှောက်မပြုနိုင်ပေ၊ ထို့ကြောင့် မဂ် ဖိုလ် နိဗ္ဗာန် ဟူသော ဤလောကုတ္တရာတရားကို သူတစ်ပါး၏ ဦးခေါင်း၌ ဆင်ထားသော အဆင်တန်ဆာကို မြင်ရသကဲ့သို့ မြင်ရသည် မဟုတ်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား တရားသိသူ ဟူသော မိမိစိတ်၌သာလျှင် တွေ့မြင်ရ သိရသော တရားပေတည်း၊ "တရားသိသူ ပညာရှိတို့ ခံစားအပ် ခံစားရသောတရား"ပု ဆိုလို၏၊ လောကုတ္တရာတရားသည် တရားကိုမသိသေးသော ဗာလပုထုဇဉ်တို့၏အရာကား မဟုတ်သည်သာတည်း။

### တစ်နည်းအဖွင့်

ဤတရားတော်သည် ကောင်းစွာဟောအပ်သော 'သွာက္ခွာတတရား' မည်ပါပေ၏၊ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ – ရာဂစသည်တို့၏ မရှိခြင်း ကင်းခြင်းကိုပြုလျက် ကိုယ်တိုင်ပင်တွေ့ မြင်ရသော (သန္နိဋ္ဌိက)တရား ဖြစ်သောကြောင့် ပေတည်း၊ ဝါ – သူတစ်ပါးကို ပုံ၍ယုံရသည် မဟုတ်ဘဲ ပစ္စဝေက္ခဏာဉာဏ်ဖြင့် ဆင်ခြင်၍ ကိုယ်တိုင်ပင်တွေ့ မြင်ရ သော (သန္နိဋ္ဌိက)တရား ဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း၊ ဝါ – ချီးမွမ်းအပ်သောမဂ်ဉာဏ်အမြင်ဖြင့် ကိလေသာတို့ကို အောင်နိုင် သော (သန္နိဋ္ဌိက)တရား ဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း၊ ဝါ – ပွားစေလျက် မျက်မှောက်ပြုလျက် မြင်ထိုက်သော (သန္နိဋ္ဌိက) တရား ဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း၊

၂၁၆ ဓမ္မဗျူဟာ

ဤတရားတော်သည် **'သနိုင္ခိက'** မည်ပါပေ၏၊ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ–အခါအခွင့် မဆိုင်းလင့်ဘဲ အသင့် လက်ငင်းချက်ချင်းအကျိုးပေးတတ်သော (အကာလိက)တရား ဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း။

ဤတရားတော်သည် အကာလိက မည်ပါပေ၏၊ အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ - လာပါ ရှုလှည့်ပါဟု ဖိတ်မန်ခြင်း

အစီအရင်ကိုထိုက်သော (ဧဟိပဿိက)တရား ဖြစ်သောကြောင့်ပေတည်း။

အကြင်တရားသည် **'ဖောိပဿိက'** မည်ပါပေ၏၊ ထိုဖောိပဿိက မည်သော တရားသည်ပင် စိတ်ထဲ၌ ကပ် ၍ ဆောင်ထိုက် ထည့်သွင်းထိုက်သော (**ဩပနေယျိက**)တရား ဖြစ်ပါပေတော့သည်။

ဤသို့လျှင် နောက်နောက်ပုဒ်သည် ရှေ့ရှေ့ပုဒ်၏ အကြောင်း ဟူ၍ သိအပ်၏။

#### (တရားဂုဏ်တော် ၆-ပါးအဖွင့် ပြီး၏။)

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပံ့

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း (သွာက္ခာတတာ) ကောင်းစွာဟောအပ်သည်၏အဖြစ် စသည် အပြားရှိကုန်သော တရား တော်၏ ဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ယောဂီအား ထိုအခါ၌ ရာဂလွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရ သောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ ။ ပ ။ ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီ၏စိတ်သည် တရားတော်၏ဂုဏ်တော်များကို အာရုံပြု လျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်—ဤသို့ အစရှိသော ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် နီဝရဏကွာပြီးသော ယောဂီ အား တစ်ခုသောစဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏။

ဓမ္မာနုဿတိကမ္ပင္ဆာန်ိုး၏ အပ္ပနာ၅ာန်သို့ မရောက်ခြင်းအကြောင်း

သို့သော်လည်း တရားဂုဏ်တော်တို့၏ နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အထူးထူးအပြားပြား များစွာသော ဂုဏ်တော်တို့ကို အောက်မေ့ခြင်းငှာ နှလုံးသွင်းညွှတ်ကိုင်းခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရ သို့သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့ ရောက်သော ဤဈာန်သည် တရားဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် ဓမ္မာနုဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ်၏။

ဓမ္မာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး

မ္မောနညာတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည် – (၁) တရားဂုဏ်ကို မြင်ခြင်းဖြင့်ပင်လျှင် 'တရားတော်ကို ဟောတော်မူတတ်သော ဆရာအရှင်မြတ်ကို အတိတ်အဖို့၌ မမြင်ပေ၊ ယခုပစ္စုပ္ပန်၌လည်း ထိုမြတ်စွာဘုရားမှတစ်ပါး မမြင်ပေ 'ဟူ၍ ဆရာအရှင်ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ၌ ရှိသေခြင်း ရှိ၏၊

(၂) တရားတော်၌ ရှိသေခြင်း ရှိ၏၊

(၃) သဒ္ဓါစသည်တို့၏ ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်ပေ၏၊

(၄) နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြှောက်မှု များစွာဖြစ်ခြင်း ရှိပေ၏၊

(၅) ကြောက်ဖွယ် ဘေးငယ်ဘေးကြီးကို သည်းခံနိုင်ပေ၏၊ ဆင်းရဲဒုက္ခတို့ကို သည်းခံခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်ပေ၏၊

(၆) တရားတော်နှင့်အတူတကွ နေရသည်ဟူသော အမှတ်သညာကို ရပေ၏၊

(၇) တရားဂုဏ်တို့ကို အဖန်တလဲလဲအောက်မေ့မှု ဓမ္မာနဿတိ၏ ကိန်းအောင်းရာဖြစ်သော ထိုယောဂီ၏ကိုယ်သည် စေတီအိမ် ပိဋကတ်တိုက်ကဲ့သို့ ပူဇော်ထိုက်ပေ၏၊

(၈) အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော အရဟတ္တမဂ် ဖိုလ်တရားကို ရခြင်း၄ာ စိတ်ညွှတ်၏၊

(၉) ကျူးလွန်စရာ ဝတ္ထုအမှုနှင့် တွေ့လတ်သော် တရားတော်၏ ကောင်းသောတရားအဖြစ်ကို ကောင်းစွာတစ်ဖန် အောက်မေ့အမှတ်ရသည်ဖြစ်၍ ထိုယောဂီအား ရှက်ကြွောက်မှု(ဟိရီဩတ္တပ္ပ)သည် ရှေးရှုထင်၏ ၊

(၁၀) အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားကို ထိုးထွင်း၍ မသိငြား မရငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာ ရှိပေ၏။

# ၃ – သံဃာန္ဿတိပွားပုံ ပြဲဆို့ချက်

သံဃာနုဿတိကို ပွားစေခြင်း၄၁ အလိုရှိသော ယောဂီသည်လည်း ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် အပြင်ပ

အာရုံများမှဖဲခွါကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာကပ်ငြံသည်ဖြစ်၍–

"(သုပ္ပဋိပန္နော ဘဂဝတော သာဝကသံဃော) မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားအပေါင်း သံဃာတော်သည် ကောင်းစွာ ကျင့်ကြံတော်မူတတ်ပါပေ၏၊ (ဥခုပ္ပဋိပန္နော ဘဂဝတော သာဝကသံဃော) မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား အပေါင်းသံဃာတော်သည် ဖြောင့်မှန်စွာ ကျင့်ကြံတော်မူတတ်ပါပေ၏၊ (ဉာယပ္ပဋိပန္နော ဘဂဝတော သာဝကသံဃော) မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားအပေါင်း သံဃာတော်သည် နိဗ္ဗာန်အလို့ငှာ ကျင့်ကြံတော်မူတတ်ပါပေ၏၊ (သာမီစိပ္ပဋိ– ပန္နော ဘဂဝတော သာဝကသံဃော) မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားအပေါင်း သံဃာတော်သည် လူများကပြုသည့်

ရိုသေမှုနှင့် သင့်တင့်ထိုက်တန်အောင် ကျင့်တော်မူတတ်ပါပေ၏၊ (ယဒိဒံစတ္တာရိ ပုရိသယုဂါနိ အဋ္ဌပုရိသပုဂ္ဂလာ) လေးခုကိုန်သော ယောက်ျားအစုံတို့နှင့် ရှစ်ယောက်ကုန်သော ယောက်ျားတို့သည် ရှိကုန်၏ (ဧသ ဘဂဝတော သာဝက– သံဃော် အာဟုနေယျော်)ဤလေးစုံနှင့် ရှစ်ယောက်ဟူသော မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားအပေါင်း သံဃာတော်သည် အရပ်ဝေးမှဆောင်ယူခဲ့၍ ပေးလှူသည်ကို ခံတော်မူထိုက်ပါပေ၏၊ (ပါဟုနေယျော)ဧည့်ခံကျွေးမွေးဖွယ်ကိုလည်း ပေး လျှုရန်, ခံယူရန် ထိုက်တန်လှပါပေ၏၊ (ဒက္ခဏေယျော) မြတ်သောအလျှကို ခံယူတော်မူထိုက်ပါပေ၏၊ (အဥ္ဓလိ– ကရဏီယော) လက်အုပ်ချီမိုး၍ ရှိခိုးထိုက်ပါပေ၏၊ (အနုတ္တရံ ပုညက္ခေတ္တံ လောက္ခဿ) သတ္တဝါအပေါင်း လူအပေါင်း ဟူသော လောက၏ ကောင်းမှုမျိုးတို့ကို စိုက်ပျိုးဖို့ရာ လယ်ယာမြေ အကောင်းအမြတ်ဆုံး ပါပေတည်း" ဟူ၍–

ဤပုံဤနည်းဖြင့် အရိယ်သံဃာတော်၏ ဂုဏ်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား၏ ဩဝါဒအဆုံးအမကို ရိသေစွာ နာခံတတ်ကုန်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် **သာဝက**–တပည့်သား မည်ကုန်၏၊ တပည့်သားသာဝကတို့၏အပေါင်းသည် သာဝကသံဃာ မည်၏၊ သီလချင်း, ဉာဏ်အမြင်ချင်း တူညီကြ သည်၏ အဖြစ်ဖြင့် ပေါင်းအပ်သည်၏အဖြစ်သို့ ရောက်သော တပည့်အပေါင်း ဟု ဆိုလို၏။

### ၁။ သုပ္ပဋိပန္နဂုဏ်တော်အဖွင့်

သုပ္ပဋိပန္န္ ဟူသည် ကောင်းစွာကျင့်ခြင်း ပေတည်း၊ ကောင်းစွာကျင့်ခြင်းဟူသည် မှန်ကန်သောအကျင့် (သမ္မာ ပဋိပတ်), မဆုတ်မနစ်သောအကျင့်(အနိဝတ္တိပဋိပတ်), လျော်သောအကျင့်(အနုလောမပဋိပတ်), မဆန့်ကျင်သောအကျင့် (အပစ္စနိကပဋိပတ်), နိဗ္ဗာန်တရားအား လျော်သောအကျင့် (ဓမ္မာနုဓမ္မပဋိပတ်)ကို ကျင့်ပေ၏ –ဟု ဆိုလိုသည်။

တစ်နည်း

ကောင်းစွာဟောအပ်သော တရားဝိနည်းဟူသော သာသနာတော်၌ ဆုံးမညွှန်ကြားသည့်အတိုင်း ကျင့်သော ကြောင့်လည်း သုပ္ပဋိပန္န(ကောင်းစွာကျင့်သည်) မည်ပေ၏၊ မချွတ်မယွင်း ဧကန်ကိန်းသေဖြစ်သော အကျင့်ကို ကျင့်

သောကြောင့်လည်း သုပ္ပဋိပန္န (ကောင်းသောအကျင့်ကို ကျင့်သည်) မည်ပေ၏။

အရိယာသံဃာထဲတွင် မဂ်၌တည်ဆဲ **မဂ္ဂဋ္ဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်** မှန်ကန်သောအကျင့်နှင့် ပြည့်စုံသောကြောင့် သုပ္ပဋိပန္နွ ကောင်းစွာကျင့်ဆဲ မည်ကုန်၏၊ ဖိုလ်၌တည်သော **ဖလင္အာန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်** မှန်ကန်သောအကျင့်ဖြင့် သိအပ် ရအပ်သော တရားထူးကို သိပြီးရပြီးဖြစ်ကြသောကြောင့် လွန်ခဲ့ပြီးသောအကျင့်ကို ရည်၍ သုပ္ပဋိပန္နွ ကောင်းစွာကျင့်ပြီး မည်ကုန်၏။

# ၂။ ဥစုပ္ပဋိပန္နဂုဏ်တော် အဖွင့်

မှန်ကန်သောအကျင့်သည် ဥဇု–ဖြောင့်မတ်၏၊ နွားကျင်ငယ်ရေးကဲ့သို့ မကောက်, လရေးကဲ့သို့ မကောက်, ထယ်ကိုင်းကဲ့သို့ မကောက် ဟူ၍လည်း ဆိုအပ်၏၊

တစ်နည်း

အန္တဒ္မယ ခေါ် အဖို့အစွန်း ၂–ပါးသို့ မကပ်ရောက်မူ၍ အလယ်လမ်းအကျင့်ဖြင့် ကျင့်လျက်သွားသောကြောင့် လည်းကောင်း, ကိုယ်နှုတ်စိတ်တို့၏ သုံးမျိုးသော ကောက်ခြင်း ဟူသော အပြစ်ကို ပယ်ခြင်း၄ာ ကျင့်သောကြောင့် လည်းကောင်း ဥဇုပ္ပဋိပန္နွိ(ဖြောင့်စွာ သွားသည် ကျင့်သည်) မည်ပေ၏။

# ၃။ ဉာယပ္ပဋိပန္နဂ္နဏ်တော် အဖွင့်

ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်သောကြောင့် နိဗ္ဗာန်သည် 'ဉာယ' မည်၏ ၊ မှန်ကန်သောအကျင့်သည် စင်ကြယ်သော နိဗ္ဗာန်(ညယ)ကို သိခြင်း၏အကြောင်း ဖြစ်၏၊ ညယမည်သော ထိုနိဗ္ဗာန်အကျိုး၄ာ ကျင့်သောကြောင့် အရိယာသံဃာ တော်သည် ဉာယပ္ပဋိပန္နဲ့ (နိဗ္ဗာန်အကျိုး၄ာကျင့်သည်) မည်ပေ၏။

တစ်နည်း

သိအပ်သိထိုက်သောကြောင့် နိဗ္ဗာန်သည် 'ဉာယ' မည်၏၊ ဉာယမည်သော ထိုနိဗ္ဗာန်အကျိုး၄ာ ကျင့်သော ကြောင့် အရိယာသံဃာတော်သည် 'ဉာယပ္ပဋိပန္န' (နိဗ္ဗာန်အကျိုး၄ာကျင့်သည်) မည်ပေ၏။

## ၄။ သာမီစိပ္ပဋိပန္ရဂ္ဒဏ်တော် အဖွင့်

ဝဋ်ဆင်းရဲမှ လွတ်မြောက်ရန် လျော်သောကြောင့် သာမီစိပ္ပဋိပန္န – လျော်သောအကျင့်ဟု ဆို၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုမှန်ကန်သောအကျင့်ကိုကျင့်သော အရိယာသံဃာတော်သည် 'သာမီစိပ္ပဋိပန္န' လျော်သောအကျင့်ကိုကျင့်သည် မည် ပေ၏။

တစ်နည်း

အကြင်အခြင်းအရာဖြင့် ကျင့်ကုန်လတ်သော် လူတို့ကပြုအပ်သော ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း အစရှိသော ရှိသေမှုကို ထိုက်တန်ကုန်၏၊ ထိုသို့ ထိုက်တန်လောက်သော အခြင်းအရာဖြင့် ကျင့်သောကြောင့် 'သာမီစိပ္ပဋိပန္နှ'– လူတို့က ပြု သည့် ရှိသေမှုနှင့် သင့်တင့်ထိုက်တန်အောင် ကျင့်ကြံသည် မည်ပေ၏။

**်ယဒိဒ'ဟူသည်** – အကြင် ဤတို့သည် ဟု ဆိုလို၏။

စတ္တာရိပုရိသယုဂါနိႛဟူသည်

အစုံ၏ အစွမ်းဖြင့် သောတာပတ္တိမဂ်ရောက်ပုဂ္ဂိုလ်နှင့် ဖိုလ်ရောက်ပုဂ္ဂိုလ် ဟူသော ဤနှစ်ပါးအပေါင်းသည် တစ်စုံပေတည်း၊ ဤနည်းဖြင့် လေးခုကုန်သော ယောက်ျားအစုံတို့ ဖြစ်ကုန်၏ ဟု ဆိုလို၏။

'အဋ္ဌပုရိသ ပုဂ္ဂလာ' ဟူသည်

ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ် အသီးအသီး၏အစွမ်းအားဖြင့် သောတာပတ္တိမဂ်ရောက်ပုဂ္ဂိုလ်တစ်ပါး, ဖိုလ်ရောက်ပုဂ္ဂိုလ် တစ်ပါး ဟူသော ဤနည်းဖြင့် ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ရှစ်ယောက်တို့သာ ဖြစ်ကုန်၏ ဟု ဆိုလို၏။ (ဤအရာ၌ ဝေနေယျတို့၏အစွမ်းအားဖြင့် ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဟူသောစကားကို ဟောအပ်ပေသည်။)

'သေ ဘဂဝတော သ၁ဝကသံဃော' ဟူသည်

အစုံ၏ အစွမ်းအားဖြင့် လေးခုကုန်သော ဤယောက်ျားအစုံတို့သည် ရှိကုန်၏ ၊ အသီးအသီးအားဖြင့် ရှစ်ယောက်ကုန်သော ယောက်ျားပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ရှိကုန်၏ ဟု ဆိုလို၏ ။

## ၅။ အာဟုနေယ၂ဂုဏ်တော် အဖွင့်

ဆောင်ခဲ့၍ ပူဇော်အပ်သောကြောင့် 'အာဟုန 'မည်၏၊ အရပ်ဝေးမှသော်လည်း ပစ္စည်းလေးပါးတို့ကိုဆောင်ခဲ့၍ သီလရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ ပေးလှူအပ်သည်ဟု ဆိုလို၏၊ အာဟုန ဟူသော ဤအမည်သည် လှူဖွယ်ပစ္စည်းလေးပါးတို့ ၏ အမည်ပေတည်း။

အရိယာသံဃာတော်သည် ထိုပေးလှူပူဇော်မှုကို အကျိုးကြီးအောင်ပြုတတ်သောကြောင့် (အာဟုန မည်သော) ထိုပေးလှူပူဇော်ဖွယ်ကို ခံယူခြင်းငှာ သင့်လျော်ထိုက်တန်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် 'အာဟုနေယျ' မည်ပေ၏။

တစ်နည်း – အာဟဝနီယ မည်ပုံ

- (၁) အရပ်ဝေးမှသော်လည်း လာ၍ အလုံးစုံသောဥစ္စာနှစ်ကို သံဃာ၌ ပေးလျူပူဇော်ထိုက်သောကြောင့် 'အာဟဝနီယ' မည်၏၊
- (၂) တစ်နည်း သိကြားမင်း စသညဲတို့၏သော်လည်း ပူဇော်ခြင်းကို ထိုက်သောကြောင့် 'အာဟဝနီယ' မည်၏ ၂
- (၃) တစ်နည်း ဗြာဟ္မဏလူမျိုးတို့၏ အာဟဝနီယ မည်သော ပူဇော်အပ်သောမီးသည် ရှိ၏၊ ယင်းမီး၌ ပူဇော်ခြင်း သည် အကျိုးကြီး၏ ဟု ထိုဗြာဟ္မဏတို့၏အယူသည် ရှိ၏၊ အကယ်၍ ပူဇော်ခြင်းကို အကျိုးကြီးစေတတ် သောကြောင့် အာဟဝနီယ ပူဇော်ထိုက်သည် မည်ပါမူ သံဃာသည်သာလျှင် အာဟဝနီယ မည်ရာ၏၊ မှန်ပေ ၏ – သံဃာ၌ ပူဇော်ခြင်းသည် အကျိုးကြီးပေ၏၊ ဤအဆိုနှင့်အညီ အောက်ပါဂါထာကို မြတ်စွာဘုရား ဟော တော်မူပေ၏…

"အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်သည် တောအရပ်၌ ရသေ့ပြုကာနေ၍ အနှစ်တစ်ရာပတ်လုံး မီးကို လုပ်ကျွေးပူဇော် ရာ၏၊ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်သည်ကား စိတ်ကိုပွားစေပြီးသော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တစ်ပါးကို တစ်မှဟုတ်တစ်ခဏမျှ သော်လည်း ပူဇော်ရာ၏၊ ထိုနှစ်ဦးတို့၏ ပူဇော်ခြင်းနှစ်ခုတို့တွင် အနှစ်တစ်ရာပတ်လုံး မီးကိုပူဇော်ခြင်းထက် အရိယာတစ်ပါးကို တစ်ခဏမျှပူဇော်ခြင်းသည်သာလျှင် သာလွန်၍ မြတ်ပေ၏"။ မှတ်ချက်။ ။ သဗ္ဗတ္ထိဝါဒီဂိုဏ်း၌ သုံးလေ့ရှိသော ထိုအာဟဝနီယပုဒ်သည် ဤမဟာဝိဟာရဝါသီ<mark>ဂိုဏ်း၌ အာဟုနေယျ</mark> ဟူသောပုဒ်နှင့် အနက်အားဖြင့် တူပေ၏၊ သဒ္ဒါအားဖြင့်သာ ထူးပေသည်။

## ၆။ ပါဟုနေယ၂ဂုဏ်တော် အဗွင့်

အရပ်ရှစ်မျက်နှာတို့မှ ရောက်လာသော ချစ်ခင်မြတ်နိုးအပ်သော ဆွေမျိုးမိတ်ဆွေတို့၏အကျိုးငှာ တရိုတသေ အထူးပြုပြင်စီရင်ထားသော ဧည့်ခံဖွယ်ပစ္စည်းကို ပါဟုန ဟု ခေါ်ဆိုအပ်၏၊ ထို ဧည့်ခံကျေးမွေးဖွယ် ပစ္စည်းကိုလည်း ထိုဆိုခဲ့သည့် ဂုဏ်ထူးရှိကုန်သော ထိုဆွေမျိုးမိတ်ဆွေ ဧည့်သည်ကောင်းတို့ကို အလွတ်ထား၍ သံဃာအားသာလျှင် လှူခြင်းငှာ သင့်လျော်ပေ၏၊ သံဃာသည်လည်း ထိုဧည့်ခံဖွယ်ပစ္စည်းကိုခံယူခြင်းငှာ သင့်လျော်ထိုက်တန်သောကြောင့် ပါဟုနေယျ မည်၏။

မှန်ပေ၏၊ သံဃာနှင့် အလားတူသော ဧည့်သည်ကောင်းမည်သည် မရှိပေ၊ ဤသံဃာတော်ကို ဘုရားပွင့်မှ

တွေ့မြင်ရပေသည့်၊ ဘုရားမပ္ပင့်လျှင် ကမ္ဘာပေါင်းအသင်္ချေလွန်သော်လည်း မတွေမြင်နိုင်ပေ။

ဆန့်ကျင်ဘက်တို့ နှင့် ရောယှက်ခြင်းမရှိဘဲ ချစ်မြတ်နိုးအပ်သည်၏အဖြစ်ကို ပြုတတ်ကုန်သော သီလ စသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ နှင့်လည်း ပြည့်စုံပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ဤသံဃာအား ဧည့်ခံကျွေးမွေးဖွယ်ကို ပေးလှူရန် သင့်ပေ၏၊ ဧည့်ခံကျွေးမွေးဖွယ်ကို ဤသံဃာသည် ခံယူရန်လည်း သင့်ပေ၏၊ ထိုသို့ ပါဟုနကို လှူရန် ခံယူရန်သင့်သောကြောင့် 'ပါဟုနေယျ' မည်ပေ၏။

တစ်နည်း– ပါဟဝနီယ မည်ပုံ

သဗ္ဗတ္ထိဝါဒီဂိုဏ်းတို့၏ ပိဋက၌ ပါဟဝနီယောဟူသော ပါဠိသည် ရှိ၏၊ ထိုဂိုဏ်းသားတို့၏ အ**လိုအားဖြင့်** သံဃာတော်သည် လက်ဦးပူဇော်ခြင်းကို ထိုက်သောကြောင့် အလုံးစုံတို့၏ ရှေးဦးစွာဆောင်၍ ဤသံဃာ၌ ပေးလှူ

ပူဇော်အပ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပါဟဝနီယ မည်၏၊

တစ်နည်းကား ခပ်သိမ်းသော အပြားအားဖြင့် ဆောင်လာ၍ ပူဇော်ခြင်းကို (ဝါ– ပူဇော်အပ်သောပစ္စည်းကို) ထိုက်တန်သောကြောင့် ပါဟဝနီယ မည်၏၊ ထိုပါဟဝနီယဟု ဆိုအပ်သော ဤသံဃာတော်ကို ဤမဟာဝိဟာရဝါသီ တို့၏ ပိဋက၌ ထိုဆိုအပ်ခဲ့သော အနက်ကြောင့်ပင်လျှင် (ပရိယာယ်အဖြစ်ဖြင့်) ပါဟုနေယျဟု ဆိုအပ်ပေ၏။

## ၃။ ဒက္ခိဧောယျှဂုံဏ်တော် အဖွင့်

တမလွန်လောကကိုယုံကြည်၍ လှူအပ်သောဝတ္ထုသည် ကြီးပွားကြောင်းဖြစ်သောကြောင့် 'ဒက္စိဏာ' မည်၏ ၊ ဒက္စိဏာ မည်သော ကြီးပွားကြောင်းဖြစ်သော ထိုအလှူဝတ္ထုကို ခံယူရန် အရိယာသံဃာတော်သည် ထိုက်တန်သော ကြောင့် 'ဒက္စိဏာယျ' မည်၏ ၊ တစ်နည်းကား ကြီးပွားကြောင်းဖြစ်သော (ဒက္စိဏာ)အလှူ၏အစီးအပွားကို ပြုတတ်၏ ၊ ထိုအလှူကို အကျိုးကြီးအောင် ပြုတတ်သည်၏အဖြစ်ဖြင့် စင်ကြယ်စေတတ်၏ ၊ ထို့ကြောင့် 'ဒက္စိဏာယျ' မည်ပေ၏ ။

# ဂ။ အဥ္မလိကရဏီယဂ္ဒဏ်တော် အဖွင့်

အရိယာသံဃာတော်သည် အလုံးစုံသော(သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော)လောကသည် နှစ်ဖက်သောလက်တို့ကို ဦးခေါင်းထက်၌ တည်စေ၍ ပြုအပ်သော လက်အုပ်ချီခြင်းအမှုကို ထိုက်သောကြောင့် အဥ္စလိကရဏီယ မည်ပါပေ၏။

# ၉။ အန္တတ္တရံ ပုညက္ခေတ္တံ လောကဿဂုဏ်တော် အဖွင့်

အရိယာသံဃာတော်သည် အလုံးစုံသော(သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော) လောက၏ အတုမရှိ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော ကောင်းမှုတို့၏ ဖြစ်ပွားစည်ပင်ရာ ဌာနဖြစ်ပါပေ၏။ ၂၂၀ ဓမ္မဗျူဟာ

ဥပမာ – မင်း၏သော်လည်းကောင်း၊ အမတ်၏သော်လည်းကောင်း သလေးစပါးတို့၏, မုယောဂျုံတို့၏ ဖြစ်ပွားစည်ပင်ရာဌာနကို မင်း၏သလေးစပါးခင်းလယ်, ဂျုံခင်းယာ ဟူ၍သော်လည်းကောင်း၊ အမတ်၏သလေးစပါး ခင်းလယ်, ဂျုံခင်းယာဟူ၍ သော်လည်းကောင်း၊ ဆိုအပ်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် သံဃာတော်သည် အလုံးစုံသောလောက ၏ ကောင်းမှုတို့၏ ဖြစ်ပွားစည်ပင်ရာဌာန ဖြစ်၏။

မှန်ပေ၏ – သံဃာတော်ကိုမှီ၍ (သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော)လောက၏ အထူးထူးအပြားပြားသော စီးပွား ချမ်းသာကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်သော ကောင်းမှုတို့သည် ဖြစ်ပွားစည်ပင်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် သံဃာတော်သည် လောက ၏ အကောင်းဆုံး, အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော ကောင်းမှုတို့၏ ဖြစ်ပွားစည်ပင်ရာ လယ်ယာမြေကောင်း မည်ပါပေ၏။

#### (သံဃာ့ဂုဏ်တော် ၉–ပါးအဖွင့် ပြီး၏။)

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း (သုပ္ပဋိပန္နတာ)ကောင်းစွာကျင့်ကြံတတ်သည်၏အဖြစ် စသည်အပြားရှိကုန်သော သံဃာ တော်၏ဂုဏ်တို့ကို တဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ထိုယောဂီအား ထိုအခါ၌ ရာဂလွှမ်းမိုးနှိပ်စက် ခံရသော စိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ ။ ပ ။ မောဟလွှမ်းမိုး နှိပ်စက်ခံရသောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ၊ ထိုအခါ၌ ယောဂီ၏စိတ် သည် သံဃာတော်၏ဂုဏ်တော်များကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်၊ ဤသို့ အစရှိသော ရေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် နီဝရဏကျွာပြီးသောယောဂီအား တစ်ခုသောစဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ်ကုန်၏။

သံဃာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်ိုး၏ အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်ခြင်းအကြောင်း

သို့သော်လည်း သံဃာ့ဂုဏ်တော်တို့၏ နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အထူးထူးအပြားပြား များစွာသော ဂုဏ်တို့ကို အောက်မေ့ခြင်းငှာ နှလုံးသွင်းညွှတ်ကိုင်းခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရ သို့သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည်ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့ရောက်သောဈာန်သည် သံဃာ့ဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန် တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် သံဃာနုဿတိ ဟူ၍ သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ်ပေ သည်။

သံဃာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်ဴးကို ပွားများရခြင်း အကျိုး

သံဃာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည် –

(၁) သံဃာတော်၌ ရှိသေခြင်း ရှိပေ၏၊ တုပ်ဝပ်ခြင်း ရှိပေ၏၊

(၂) သဒ္ဓါစသည်ဝဉ်၏ ပြန်ပြောခြင်းသို့ ရောက်ပေ၏၊

(၃) နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြှောက်မှုဖြစ်ခြင်း များပေ၏၊

(၄) ကြောက်ဖွယ်ဘေးငယ်,ဘေးကြီးကို သည်းခံနိုင်ပေ၏၊

(၅) ဆင်းရဲဒုက္ခတို့ကို သည်းခံခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်ပေ၏၊

(၆) သံဃာတော်နှင့် အတူတကွ နေရသည်ဟူသော အမှတ်သညာကို ရပေ၏၊

(၇) သံဃာ့ဂုဏ်တော်တို့ကို အဖန်တလဲလဲအောက်မေ့မှု သံဃာနုဿတိ၏ ကိန်းအောင်းရာဖြစ်သော ယောဂီ၏ ကိုယ်သည် သံဃာတော် စည်းဝေးလျက်ရှိသော ဥပုသ်အိမ်ကဲ့သို့ ပူဇော်ထိုက်ပေ၏၊

(၈) သံဃာ့ဂုဏ်တော်တို့ကို ရခြင်း၄၁ စိတ်ညွှတ်၏၊

(၉) လွန်ကျူးစရာဝတ္ထုအမှုနှင့် တွေ့လတ်သော် သံဃာတော်ကို မျက်မှောက်၌ တွေ့မြင်နေသကဲ့သို့ ထိုယောဂီအား ရုက်ကြောက်မှု (ဟိရီဩတ္တပ္ပ)သည် ရှေးရှုထင်၏၊

(၁၀) အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားထူးကို ထိုးထွင်း၍ မသိငြား မရငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာရှိပေ၏။

# ၄ – သီလာနညာတိပ္စားပုံ ပြဲဆိုချက်

သီလာနုဿတိပ္စားစေခြင်း၄၁ အလိုရှိသောယောဂီသည်လည်း ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံ

များမှဖဲခွာကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာကပ်ငြိသည်ဖြစ်၍–

"အဟော ဝတ မေ သီလာနိ အခဏ္ဌာနိ – ငါ၏သီလတို့သည် မကျိုးဘဲ ရှိပါပေကုန်စွ၊ အစ္ဆိဒ္ဒါနိ – မပေါက်ဘဲ ရှိပါပေကုန်စွ၊ အသဗလာနိ – မကြောင်မကျားဘဲ ရှိပါပေကုန်စွ၊ အကမ္မာသာနိ – အပြောက်အစွန်းအကွက် မထင်ဘဲ ရှိ ပါပေကုန်စွ၊ ဘုဧသာနိ – တဏှာ၏ကျွန်အဖြစ်မှ တော်လှန်ပေကုန်စွ၊ ဝိညုပ္ပသတ္တာနိ – ပညာရှိတို့ ချီးမွမ်းထိုက် ပါပေကုန်စွ၊ အပရာမဋ္ဌာနိ – တဏှာဒိဋ္ဌိတို့က မသုံးသပ်မကိုင်တွယ်နိုင်ဘဲ ရှိပါပေကုန်စွ၊ သမာဓိသံဝတ္တနိကာနိ – သမာဓိကို ဖြစ်နိုင်ပါပေကုန်စွ "ဟူ၍ –

ဤပုံဤနည်းဖြင့် မကျိုးသည်၏အဖြစ် အစရှိသော ဂုဏ်တို့၏အစွမ်းအားဖြင့် မိမိ၏သီလတို့ကို အဖန် တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ကုန်၏၊ ထိုသို့ အောက်မေ့ဆင်ခြင်ရာ၌လည်း လူဝတ်ကြောင်သည် လူ၏သီလတို့ကို, ရှင်ရဟန်းသည် ရှင်ရဟန်း၏သီလတို့ကို အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ကုန်၏။

လူ၏သီလတို့ဖြစ်စေ, ရှင်ရဟန်း၏သီလတို့ဖြစ်စေ ...

— အကြင်သိက္ခာပုဒ်သီလတို့၏ သိက္ခာပုဒ်အစဉ်အရ အစ၌ သော်လည်းကောင်း, အဆုံး၌သော်လည်းကောင်း သီလသိက္ခာပုဒ်တစ်ခုမျှသော်လည်း မပျက်ငြားအံ့၊ ထိုသီလတို့သည် အစွန်အနား၌ စုတ်ပြတ်သောပုဆိုးကဲ့သို့ မကျိုး မပျက်ကြသောကြောင့် အခဏ္ဍ (မကျိုး မပျက်ကြသည်) မည်ကုန်၏။

– အကြင်သိက္ခာပုဒ်သီလတို့၏ အလယ်၌ သီလသိက္ခာပုဒ် တစ်ခုမျှသော်လည်း မပျက်ငြားအံ့၊ ထိုသီလတို့ သည် အလယ်၌ ပေါက်သောပုဆိုးကဲ့သို့ မပေါက်ကြသောကြောင့် အစ္ဆိဒ္ဓ (မပေါက်ကြသည်) မည်ကုန်၏။

– အကြင်သိက္ခာပုဒ်သီလတို့တွင် သိက္ခာပုဒ် ၂–ခုဖြစ်စေ၊ ၃–ခုဖြစ်စေ အစဉ်အားဖြင့် တစ်ဆက်တည်း မပျက် ကုန်ငြားအံ့၊ ထိုသီလတို့သည် အမည်းအနီ စသည်တို့တွင် တစ်ပါးပါးသော အဆင်းရှိသော နွားမသည် ကျောကုန်း၌ ဖြစ်စေ, ဝမ်းဗိုက်၌ ဖြစ်စေ ဖြစ်ပေါ်သော အရှည်အဝိုင်းစသည် ပုံသဏ္ဌာန်ရှိသော ကွဲပြားသော အဆင်းဖြင့် ကြောင်ကျား သကဲ့သို့ မကြောင်မကျားကြသောကြောင့် အသဗလ (မကြောင် မကျားကြသည်) မည်ကုန်၏။

– အကြင်သိက္ခာပုဒ်သီလတို့သည် အကြားအကြား၌ မပျက်ကုန်ငြားအံ့၊ ထိုသီလတို့သည် အဆင်ကွဲ အပြောက် အစက်တို့ဖြင့် ဆန်းကြယ်သောနွားမကဲ့သို့ အပြောက်အပြောက် မရှိကြသောကြောင့် အကမ္မာသ (အပြောက်

အပြောက် မရှိကြသည်) မည်ကုန်၏။

တစ်နည်းကား – အစ၌ ပျက်သည်, အဆုံး၌ ပျက်သည် စသည်ဖြင့် မခွဲခြားဘဲ သာမညအားဖြင့် အလုံးစုံသော သီလတို့ သည် ခုနစ်ပါးသောမေထုန်ငယ်နှင့် ယှဉ်ခြင်းက လည်းကောင်း, ကောဓ ဥပနာဟ စသော ယုတ်မာသောတရားတို့က လည်းကောင်း မနှိပ်စက်အပ် မဖျက်ဆီးအပ်သောကြောင့် မကျိုး မပေါက် မကြောင်ကျား မပြောက်သည် မည်ကုန်၏။

ထို မကျိုး မပေါက် မကြောင်ကျား မပြောက်သော သီလတို့သည်ပင်လျှင် ...

် တဏှာ၏ကျွန်အဖြစ်မှ လွတ်စေ၍ တော်လှန် လွတ်လပ်သည်၏ အဖြစ်ကို ပြုခြင်းကြောင့် ဘု**ိဿ (တော်** လှန်သည်–လွတ်လပ်သည်)မည်ကုန်၏။

ဘုရားအစရှိသော ပညာရှိတို့က ချီးမွမ်းအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ဝိညုပ္ပသတ္တ (ပညာရှိတို့ ချီးမွမ်းအပ်

သည်) မည်ကုန်၏။

– တဏှာနှင့် ဒိဋ္ဌိတို့က မသုံးသပ်အပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် တစ်နည်းအားဖြင့် တစ်စုံတစ်ယောက်က "ဤ အရာသည် သင်၏သီလတို့၌ အပြစ်တည်း"ဟု ဤသို့ သုံးသပ်စွပ်စွဲခြင်း၄ာ မစွမ်းနိုင်ကောင်းသည်၏ အဖြစ် ကြောင့် အပရာမဋ္ဌ (မသုံးသပ်အပ်သည်) မည်ကုန်၏။

– ဥပစာရသမာဓိကိုလည်းကောင်း, အပ္ပနာသမာဓိကိုလည်းကောင်း ဖြစ်စေတတ်ကုန်၏၊ တစ်နည်းအားဖြင့် မဂ်သမာဓိကိုသော်လည်း, ဖိုလ်သမာဓိကိုသော်လည်း ဖြစ်စေတတ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် သမာဓိသဝတ္တနိက

(သမာဓိကို ဖြစ်စေတတ်သည်) မည်ကုန်၏။

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပုံ

ယခုပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း မကျိုးသည်၏ အဖြစ် အစရှိသော ဂုဏ်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် မိမိ၏ သီလတို့ကို အဖန် တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ထိုယောဂီအား ထိုအခါ၌ ရာဂလွှမ်းမိုး နှိပ်စက်ခံရသော စိတ်မဖြစ်တော့သည် သာ ။ပ။ မောဟ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသော စိတ်မဖြစ်တော့သည်သာ၊ ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီ၏ စိတ်သည် သီလ၏ ဂုဏ် များကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်၊ ဤသို့အစရှိသော ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် နီဝရဏကွာ ပြီးသော ယောဂီအား တစ်ခုသောခဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏။

သီလာန္ဿတိကဖ္ဖင္ဆာန်ိုး၏ အပ္ပနာ၅ာန်သို့ မရောက်ခြင်းအကြောင်း

သို့သော်လည်း သီလဂုဏ်တို့၏ နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အထူးထူးအပြားပြား များစွာသောဂုဏ် တို့ကို အောက်မေ့ခြင်း၄ှာ နှလုံးသွင်းညွှတ်ကိုင်းခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရသို့ သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့ရောက်သော ဤဈာန်သည် သီလ၏ဂုဏ်တို့ကို အဖန် တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် သီလာနုဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ်၏။

### သီလာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး

သီလာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည် –

(၁) သီလသိက္စာ၌ ရိသေခြင်း ရှိ၏။

(၂) သီလပြည့်စုံသော အခြားပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့်တူသော အသက်မွေးခြင်း ရှိ၏၊

(၃) ပြုသင့်သော ပဋိသန္ထာရဝတ်၌ မမေ့မလျော့ပေ၊

(၄) မိမိကိုယ်ကို မိမိကိုယ်တိုင် စွပ်စွဲခြင်း အစရှိသော ဘေးတို့မှ ကင်း၏ ၊

(၅) အဏုမြူမျှ သေးငယ်သောအပြစ်တို့၌သော်လည်း ကြောက်ဖွယ်ဘေးဟု ရှုမြင်လေ့ရှိ၏၊

(၆) သဒ္ဓါစသည်တို့၏ ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်၏ ၊

(၇) နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြောက်မှုဖြစ်ခြင်း များ၏၊

်(၈) အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားထူးကို ထိုးထွင်း၍ မသိငြား မရငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာရှိ၏။

# ၅ – နာဂါနညာတိပွားပုံ ပြဆိုချက်

စာဂါနဿတိကို ပွားစေခြင်း၄၁ အလိုရှိသောယောဂီသည် ပကတိပင်ကိုယ်သဘောအားဖြင့် စွန့်ကြဲပေးကမ်း ခြင်း၌ စိတ်ညွှတ်ကိုင်းခြင်း စိတ်ဝင်စားခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ အမြဲတမ်းပင် လှူဖွယ်ကို လှူခြင်း, မိမိသုံးဆောင်ဖွယ်ထဲမှ

ခွဲခြမ်းပေးကမ်းခြင်းရှိသည် ဖြစ်ရာ၏။

တစ်နည်းသော်ကား စာဂါနုဿတိဘာဝနာကို အားထုတ်လိုသောပုဂ္ဂိုလ်သည် "ယနေ့မှ အစပြု၍ တောင်းခံသူ ရှိလျှင် အောက်ထစ်ဆုံးအားဖြင့် တစ်လုပ်မျှသော်လည်း ပေးလှူဖွယ်ကို မပေးလှူမူ၍ မစားအံ့"ဟု ပေးလှူရန် ဆောက် တည်ခြင်းကိုပြု၍ ထိုစာဂါနုဿတိကို ပွားမည့်နေ့၌ သီလစသော ဂုဏ်ထူးရှိကုန်သော အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ စွမ်းနိုင် သလောက် အင်အားရှိသလောက် လှူဖွယ်ကို ပေးလှူပြီးလျှင် ထိုအလှူဒါန၌ စွန့်ကြံပေးလှူသောစေတနာ ဖြစ်ပုံ အခြင်းအရာကို မှတ်သောအားဖြင့် နိမိတ်ကိုယူခဲ့၍ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံများမှ ဖဲခွာကာ

ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာ ကပ်ငြိသည်ဖြစ်၍–

"ပေးလှူသူတို့ ရထိုက်သောအကျိုးတို့သည် စင်စစ် ငါရမည့် လာဘ်လာဘများ ပါပေတကား၊ မြတ်စွာဘုရား သာသနာတော်နှင့် လူ့အဖြစ်ကိုရသည်မှာ စင်စစ် ငါ့မှာ ကောင်းစွာရခြင်း ဖြစ်ပါပေစွ, အရတော်ပါပေစွတကား၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် ယင်းသို့သော ငါသည် ဝန်တိုမှုအညစ်အကြေးက လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်နေသော သတ္တဝါအပေါင်း ထဲ၌ အညစ်အကြေးများနှင့် ဝန်တိုမှုကင်းသောစိတ်ဖြင့် နေရပါပေ၏၊ တွယ်တာခြင်းမရှိဘဲ လွတ်လွတ် စွန့်ကြံပေးလှူ ခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ နေရပါပေ၏၊ စင်ကြယ်သောလက် ရှိသည်ဖြစ်၍ ဝါ–ဆုပ်ကိုင်မထားဘဲ ဖြန့်သောလက် ရှိသည် ဖြစ်၍ နေရပါပေ၏၊ တောင်းခံရန် သင့်လျော်သူဖြစ်လျက် နေရပါပေ၏၊ ပေးလှူခြင်းနှင့် ခွဲခြမ်းပေးကမ်းခြင်း၌ ပျော်မွေ့ လျက် နေရပါပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါ့မှာ အရတော်ပါပေစွတကား "ဟူ၍–

ုက်ပုံဤနည်းဖြင့် အညစ်အကြေးများနှင့် ဝန်တိုမှုကင်းခြင်း အစရှိသော ဂုဏ်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် မိမိ၏

စွန့်ကြဲပေးကမ်းခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏။

### ထိုဆင်ခြင်ပုံစကားရပ်တွင် –

စင်စစ် ငါရမည့် လာဘ်လာဘတို့ပေတည်း' ဟူသည်

- "ဆွမ်းလျှသောသူသည် အသက်ရှည်ခြင်းကို ပေးလျှရာ ရောက်သောကြောင့် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်သော အသက် ရှည်ခြင်းကိုလည်းကောင်း၊ လူ့ပြည်၌ဖြစ်သော အသက်ရှည်ခြင်းကိုလည်းကောင်းရပေ၏ "ဟူ၍လည်းကောင်း၊

- "ပေးလျှုသူကို အများက ချစ်ခင်ကြည်ညို၏၊ များစွာသောသူတော်ကောင်းတို့သည် ထိုပေးလှူသူသို့ ချဉ်းကပ်

လျက် ချီးမြှောက်ကုန်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း၊

- "ပေးလှူသူကို အများက ချစ်ခင်ကြည်ညို၏၊ ထိုပေးလှူသူသည် သူတော်ကောင်းတို့၏ ထုံးတမ်းစဉ်လာ

ကျင့်ဝတ်သို့ သက်ရောက်ပေ၏ "ဟူ၍လည်းကောင်း –

ဤသို့ အစရှိသောနည်းတို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ပေးလှူသူ၏ ရထိုက်သော လာဘ်လာဘအကျိုးတို့ကို ချီးမွမ်းဖော်ပြတော်မူ၏၊ ထိုလာဘ်လာဘအကျိုးတို့သည် ငါ့မှာ မချွတ်ဧကန် အမှန်ရမည့် အကျိုးများ ပေတည်း ဟု ဆိုလိုပေ၏။

စင်စစ် ငါ့မှာ ကောင်းစွာရခြင်း ဖြစ်ပါပေစွ, အရတော်ပါပေစွဲ ဟူသည်

ဤဘုရားသာသနာတော်၌ လူ့အဖြစ်ကို ငါ ရ,ထားပေ၏၊ ထိုသာသနာတော်နှင့် ထိုလူ့အဖြစ်ကို ငါသည် စင်စစ် ကောင်းစွာရအပ်ပါပေစွ, အရတော်ပေစွ၊အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် –ယင်းသို့သော ငါသည် ဝန်တိုမှုအညစ်အကြေး က လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်နေသော သတ္တဝါအပေါင်း၌ အညစ်အကြေးများနှင့် ဝန်တိုမှုကင်းသော စိတ်ဖြင့် နေရပါပေ၏၊ တွယ်တာခြင်းမရှိဘဲ လွတ်လွတ်စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ နေရပါပေ၏၊ စင်ကြယ်သောလက်ရှိသည် ဖြစ်၍ ဝါ ဆုပ်ကိုင်မထားဘဲ ဖြန့်သောလက်ရှိသည်ဖြစ်၍ နေရပါပေ၏၊ တောင်းခံရန် သင့်လျော်သူဖြစ်လျက် နေရပါပေ၏၊

ပေးလှူခြင်းနှင့် ခွဲခြမ်းပေးကမ်းခြင်း၌ ပျော်မွေ့လျက် နေရပါပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါ့မှာ အရတော်ပါပေစွတကား' ဟု ဆိုလိုပေ၏။

'ဝန်တိုမှုအညစ်အကြေးက လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်နေသော သတ္တဝါအပေါင်း' ဟူသည်

ဝန်တိုမှုအညစ်အကြေး၏ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခြင်းကို ခံနေရသော ကံအားလျော်စွာ ဖြစ်တတ်သော သတ္တဝါတို့' ဟု ဆိုလို၏၊ မိမိ၏စည်းစိမ်များ သူတစ်ပါးနှင့်ဆက်ဆံခြင်းကို သည်းမခံနိုင်ခြင်းလက္ခဏာရှိသော, စိတ်၏တောက်ပ ခြင်းကို ဖျက်ဆီးတတ်သော အမည်းအညစ်တရားတို့တွင် တစ်ပါးအပါအဝင်ဖြစ်သော ဝန်တိုမှုအညစ်အကြေး လွှမ်းမိုး နှိပ်စက်ခြင်းကို ခံနေရသောသတ္တဝါတို့' ဟု ဆိုလိုပေ၏။

်ဝန်တိုမှုကင်းသော့စိတ်ဖြင့် နေရပါပေ၏ ဟူသည်

်ဝန်တိုမှုမှ တစ်ပါးသော ရာဂ ဒေါ်သ အစရိုကုန်သော အညစ်အကြေးတို့၏လည်းကောင်း, ဝန်တိုမှု၏လည်း ကောင်း ကင်းသည်၏အဖြစ်ကြောင့် အညစ်အကြေးများနှင့် ဝန်တိုမှု ကင်းသောစိတ်ရှိလျက် နေရပေ၏ 'ဟု ဆိုလို၏။

'လွတ်လွတ်စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍၊ စင်ကြယ်သောလက်ရှိသည်ဖြစ်၍' ဟူသည်

'မငြိမတွယ်ဘဲ စွန့်ကြဲပေးကမ်းခြင်းရှိသည် ဖြစ်၍၊ ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်သော လက်ရှိသည်ဖြစ်၍၊ လှူဖွယ် ဝတ္ထုကို မိမိလက်ဖြင့် ရှိသေစွာပေးလှူရန် အခါခပ်သိမ်း ဆေးထားသည့် လက်ရှိသည်သာ' ဟု ဆိုလို၏ ၊

'စွန့်လွှတ်ပေးကမ်းခြင်း၌ ပျော်မွေ့လျက်ရှိ၏ႛ ဟူသည်

'စွန့်လွှတ်ပေးကမ်းခြင်း၌ အမြဲကြောင့်ကြစိုက်သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် မွေ့လျော်သည်' ဟု ဆိုလို၏။

'တောင်းခံရန် သင့်လျော်သူဖြစ်လျက် နေရပေ၏ 'ဟူသည်

အကြင် အကြင် ပစ္စည်းကို သူတစ်ပါးတို့က တောင်းကုန်၏၊ ထိုထို တောင်းတိုင်းသောပစ္စည်းကို ပေးခြင်း ကြောင့် တောင်းခံရန် သင့်လျော်ပေ၏ ဟု ဆိုလို၏။

်ပေးလှူခြင်းနှင့် ခွဲခြမ်းပေးကမ်းခြင်း၌ ပျော်မွေ့လျက် နေရပါပေ၏ ပူသည်

ပေးလှူနေကျ ပေးလှူခြင်း, ခွဲခြမ်းဝေဖန်၍ ပေးကမ်းခြင်းဟူသော ဤကိစ္စ ၂–ပါး၌သာလျှင် ပျော်မွေ့နေရပေ ၏ ဟု ဆိုလို၏။

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပုံ

ယခု ပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အညစ်အကြေးများနှင့် ဝန်တိုမှုကင်းခြင်း အစရှိသော ဂုဏ်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် မိမိ၏ စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ထိုယောဂီအား ထိုအခါ၌ ရာဂလွှမ်းမိုးနှိပ်စက် ခံရသောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ ။ ပ ။ မောဟလွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ၊ ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီ ၏စိတ်သည် စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်း၏ ဂုဏ်များကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်—ဤသို့ အစ ရှိသော ရှေးနည်းဖြင့်ပင်လျှင် နီဝရဏကွာပြီးသော ယောဂီအား တစ်ခုသောခဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏ ။

စာဂါနုဿတိကမ္မင္ဆာန်း၏ အပ္ပနာဈာန်သို့ ဖရောက်ခြင်းအကြောင်း

သို့သော်လည်း စာဂဂုဏ်တို့၏နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အထူးထူးအပြားပြား များစွာသောစာဂဂုဏ် တို့ကို အောက်မေ့ခြင်းငှာ နှလုံးသွင်းညွှတ်ကိုင်းခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရသို့ သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့ရောက်သော ဤဈာန်သည် စာဂဂုဏ်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် စာဂါနုဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ်၏။

#### **စာဂါန္**ဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျိုး

စာဂါနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည် –

(၁) စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်း၌ အတိုင်းထက်အလွန် ညွှတ်သောစိတ် ရှိ၏၊

(၂) လောဘကင်းခြင်း၌ လိုလားခြင်း ရှိ၏၊

(၃) မေတ္တာဘာဝနာအား လျော်သော ပြုကျင့်ခြင်းကို ပြုလေ့ရှိ၏ ၊

(၄) ကြောက်ရွံ့ခြင်းကင်းလျက် ရဲရင့်၏၊ (၅) နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြှောက်မှုဖြစ်ခြင်း များ၏၊

(၆) အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားထူးကို ထိုးထွင်း၍ မသိငြား မရငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာ ရှိ၏။

~ ~ ~ ~ ~ ~ ~

## ၆ – ဒေဝတာနုဿတိပ္စားပုံ ပြဲဆိုချက်

ဒေဝတာနုဿတိကို ပွားစေခြင်း၄ာ အလိုရှိသောယောဂီသည် အရိယမဂ်၏အစွမ်းအားဖြင့် ကောင်းစွာပြီးစီးဖြစ် ပေါ် ကုန်သော သဒ္ဓါ အစရိုကုန်သော ဂုဏ်တို့နှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံများ

မှ ဖဲခွာကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာကပ်ငြိသည် ဖြစ်၍–

"စတုမဟာရာဇ်နတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ တာဝတိသာနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ယာမာနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ တုသိတာနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ နိမ္မာနရတိနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ပထမ ဈာန်ဘုံဖြစ်ကုန်သော ဗြဟ္မာနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုမှအထက် ဖြစ်ကုန်သော ဒုတိယဈာန်ဘုံစသည်၌ ဖြစ်ကုန် သော ဗြဟ္မာနတ်တို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုနတ်တို့သည် အကြင်သို့သဘောရှိသော သဒ္ဓါနှင့် ပြည့်စုံကြသောကြောင့် ဤလူ ပြည်မှ စုတေကြပြီးလျှင် ထိုနတ်ဘုံ၌ ဖြစ်လေကုန်၏၊ ငါ့မှာလည်း ထိုသို့သဘောရှိသော သဒ္ဓါသည် ရှိပေ၏၊ ထိုနတ်တို့သည် အကြင်သို့သဘောရှိသော သီလနှင့်, သုတနှင့်, စာဂနှင့်, ပညာနှင့် ပြည့်စုံကြသောကြောင့် ဤလူ ပြည် မှ စုတေကြပြီးလျှင် ထိုနတ်ဘုံ၌ ဖြစ်လေကုန်၏၊ ငါ့မှာလည်း ထိုသို့သဘောရှိသော သီလ, သုတ, စာဂ, ပညာသည် ရှိပေ၏ " ဟူ၍ 🗕

ဤပုံဤနည်းဖြင့် နတ်တို့ကို သက်သေအရာ၌ ထား၍ မိမိ၏သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ

အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ကုန်၏။

အင်္ဂုတ္တရနိကာယ် ဆက္ကနိပါတ် မဟာနာမသုတ်၌–

"မဟာနာမ် – အကြင်အခါ၌ အရိယာသာဝကသည် မိမိ၏ လည်းကောင်း, ထိုနတ်တို့၏ လည်းကောင်း သဒ္ဓါ သီလ သုတ စာဂ ပညာကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့၏၊ ထိုအခါ၌ ထိုအရိယာသာဝက၏သန္တာန်၌ ရာဂ

လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ" ဟူ၍ ဟောတော်မူအပ်ပေ၏။

ထိုသို့ မိမိ၏ဂုဏ်နှင့် နတ်တို့၏ဂုဏ်ကို ညီတူညီမျှ ရှုအပ်သကဲ့သို့ ဟောငြားသော်လည်း သက်သေအရာ၌ ထားအပ်သော နတ်တို့၏ သဒ္ဓါအစရှိသော ဂုဏ်များကို မိမိ၏သဒ္ဓါအစရှိသော ဂုဏ်များနှင့် တူညီသည်ဟု ပြခြင်း အကျိုး၄ာ ထိုစကားကို ဟောတော်မူသည်ဟု သိအပ်ိပေ၏။

စင်စစ်မူ နတ်တို့ကို သက်သေအရာ၌ ထား၍ မိမိ၏သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ ဆင်ခြင်ရမည် ဖြစ်၏၊ မှန်ပေ၏ –အဋ္ဌကထာ၌ နတ်တို့ကိုသက်သေအရာ၌ ထား၍ မိမိ၏ဂုဏ်တို့ကို အောက်မေ့သည်

ဟု အခိုင်အမာ ဆိုထားပေသည်။

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပုံ့

ထို့ကြောင့် ရေးအဖို့၌ နတ်တို့၏ဂုဏ်များကို အောက်မေ့ပြီးလျှင် နောက်အဖို့၌ မိမိ၏ထင်ရှားရှိသော သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်များကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ထိုယောဂီအား ထိုအခါ၌ ရာဂလွှမ်းမိုး နှိပ်စက် ခံရသောစိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ ။ပ ။ ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီ၏စိတ်သည် နတ်တို့၏ဂုဏ်များနှင့်တူသော မိမိ၏သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်များကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်၊ ဤသို့ အစရှိသော ရှေးနည်းဖြင့်ပင် လျှင် နီဝရဏကွာပြီးသော ယောဂီအား တစ်ခုသောခဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ်ကုန်၏။

ဒေဝတာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်ဴး၏ အပ္ပနာ၅ာန်သို့ မရောက်ခြင်းအကြောင်း

သို့သော်လည်း သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်တို့၏ နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, အထူးထူးအပြားပြား များစွာ သောဂုဏ်တို့ကို အောက်မေ့ခြင်းငှာ နှလုံးသွင်း သက်ဝင်ကြည်လင် ဆုံးဖြတ်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း အပွနာဈာန်သို့ မရောက်မှု၍ ဥပစာရသို့သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့ရောက်သော ဤဈာန်သည် နတ် တို့၏ ဂုဏ်များနှင့်တူသော မိမိ၏သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်များကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် ဒေဝတာနုဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆိုအပ်၏။

ဒေဝတာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်း အကျ<u>ိုး</u>

ဒေဝတာနုဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည် –

နတ်တို့၏ ချစ်ခင်ကြည်ညီခြင်း မြတ်နိုးခြင်းကို ရ၏၊

. အတိုင်းထက်အလွန် သဒ္ဓါစသည်တို့၏ ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်၏၊ (1)

နှစ်သိမ့်ဝမ်းမြောက်မှုဖြစ်ခြင်း များလျက် နေရ၏၊

အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားထူးကို ထိုးထွင်း၍ မသိငြား မရငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာ ရှိ၏။ (9)

# ပြုံးပြမ်းပြဆိုချက်

ဤ ၆–ပါးသော အနုဿတိတို့၏ အကျယ်ဒေသနာတော်၌ – "ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီ၏စိတ်သည် မြတ်စွာဘုရား ၏ဂုဏ်တော်များကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်" ဟု ဤသို့အစရှိသည်တို့ကို ဟောတော် မူပြီးလျှင်–

"မဟာနာမ်– ဖြောင့်မတ်သောစိတ်ရှိသော အရိယာသာဝကသည် အတ္ထဝေဒကိုရပေ၏၊ ဓမ္မဝေဒကို ရပေ၏၊ ဓမ္မနှင့်စပ်သော ပါမောဇ္ဇကို ရပေ၏၊ ဝမ်းမြောက်သော အရိယာသာဝကအား ပီတိသည် ဖြစ်ပေါ်ပေ

၏" ဟူသောစကားကို ဟောတော်မူပေ၏။

ထိုစကား၌

– "ဣတိပိ သော ဘဂဝါ အရဟံ– ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အရဟံ မည်တော်မူပါပေ သည်" ဤသို့ အစရှိသော ပုဒ်တို့၏အနက်ကို မှီ၍ဖြစ်သော နှစ်သိမ့်ခြင်းကို ရည်၍ "အတ္ထဝေဒကို ရပေ၏" ဟု ဟောပေသည်၊

– ဒေသနာပါဠိုကို မှီ၍ဖြစ်သော နှစ်သိမ့်ခြင်းကို ရည်၍ "ဓမ္မဝေဒကို ရပေ၏" ဟု ဟောပေသည်၊

– အနက် ပါဠိ နှစ်မျိုးလုံး၏ အစွမ်းအားဖြင့် "တရားနှင့်စပ်သော ဝမ်းမြောက်မှု ဓမ္မပါမောဇ္ဇကို ရပေ၏" ဟု ဟော ပေ သည် ဟူ၍ သိအပ်၏။

အန္ဿတိ ၆–ပါးတို့သည် အရိယာသာဝကတို့အားသာလျှင် ပြီးစီးပြည့်စုံရခြင်း

အရိယာသာဝကတို့ အားသာလျှင် ဘုရား တရား သံဃာ့ဂုဏ်တို့သည် ထင်ရှားကုန်၏၊ ထို့ပြင် ယင်းအရိယာ သာဝကတို့သည် မကျိုးခြင်း စသော ဂုဏ်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော သီလတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ အညစ်အကြေးများနှင့် ဝန်တိုမှုကင်းသော စွန့်ကြဲပေးလှူခြင်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ အာနုဘော်ကြီးသည့် နတ်တို့၏ ဂုဏ်များနှင့် တူသော သဒ္ဓါ အစရှိသော ဂုဏ်တို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် အနုဿတိ ၆–ပါးတို့သည် အရိယာသာဝကတို့အား သာလျှင် ပြီးစီးပြည့်စုံရခြင်း ဖြစ်၏။

### များခွာသောသူတ်တို့၌ အန္ဿတိ ၆–ပါးကို ဟောတော်မူပုံ

(၁) သောတာပန်၏ မှီရာဝိဟာရ

မဟာနာမသုတ်၌ သောတာပန်၏ မှီရာဖြစ်သော နေခြင်းကို မေးလျှောက်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် သောတာပန်၏ မှီရာဖြစ်သော နေခြင်းကို ပြခြင်းအကျိုးငှာ ၆–ပါးသော အနုဿတိတို့ကို အကျယ်အားဖြင့် ဟော တော်မူအပ်ပေသည်။

(၂) ပရမတ္ထဝိသုဒ္ဓိကို ရခြင်းအကြောင်း

ကေသွက်၌လည်း "ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌ အရိယာသာဝကသည် ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ထို မြတ်စွာဘုရားသည် အရဟံ – မည်တော်မူပေ၏ ။ ပ ။ ဘဂဝါ – မည်တော်မူပေ၏ " ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရားကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့၏ ။ ပ ။ ထိုအခါ၌ ထိုအရိယာသာဝက၏ စိတ်သည် ဖြောင့်မတ်နေသည်သာ ဖြစ်ပေ၏၊ မက်မောဖွယ် (ဂေဓ)မှ ထွက်မြောက်ပေ၏၊ လွတ်မြောက်ပေ၏၊ ထမြောက်ကင်းကွာပေ၏၊ ရဟန်းတို့ – မက်မောဖွယ်(ဂေဓ) ဟူသော ဤအမည်သည် ငါးပါးသော ကာမဂုဏ်တို့၏ အမည်ပေတည်း၊ ရဟန်းတို့ – ဤဘုရားဂုဏ်အောက်မေ့ခြင်းကိုလည်း အခြေခံအကြောင်းပြု၍ ဤနည်းဖြင့် ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောသတ္တဝါတို့သည် စင်ကြယ်ကြပေကုန်၏ " ဟူ၍ အရိယာသာဝက၏ အနုဿတိ၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်ကိုစင်ကြယ်စေ၍ အထက်၌ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော စင်ကြယ်ခြင်း ပရမတ္ထဝိသုဒ္ဓိကို ရခြင်းအကျိုးငှာ ဟောတော်မူအပ်ပေသည်။

(၃) ဩကာသဓိဂမ

မဟာကစ္စည်းမထေရ် ဟောအပ်သော သမ္မာဓောကာသသုတ်၌လည်း " ငါ့ရှင်တို့ – အံ့ဖွယ်ကောင်းပေစွ၊ ငါ့ရှင်တို့ – မဖြစ်စဖူး ထူးပါပေစွ၊ သိတော်မူ မြင်တော်မူ၍ ပူမော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော မှန်စွာ ကိုယ်တိုင်သိ တော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ကာမဂုဏ်ငါးပါးဖြင့် ကျဉ်းကြပ်သော လူ့ဘောင်၌ မင်္ဂဖိုလ်ရရန် အခွင့်ရခြင်းကို အလွန်ပင်သိတော်မူပါပေသည်၊ သတ္တဝါတို့၏ စင်ကြယ်ခြင်းအလို့ငှာ ။ ပ ။ နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုခြင်းအလို့ငှာ ၆-ပါးသော အနုဿတိဌာနဟူသော အခွင့်ကိုရခြင်းကို သိတော်မူပါပေ၏၊ အဘယ် ၆-ပါးတို့နည်းဟူမှ ငါ့ရှင်တို့ ဤသာသနာတော်၌ အရိယာသာဝကာသည် မြတ်စွာဘုရားခြင့် က်တော်များကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်၏၊

။ ပ ။ ငါ့ ရှင်တို့ – ဤဘုရားဂုဏ် အောက်မေ့ခြင်းကိုလည်း အခြေခံအကြောင်းပြု၍ ဤနည်းဖြင့် ဤသာသနာတော်၌ အချို့သောသတ္တဝါတို့သည် စင်ကြယ်ခြင်းသဘော ရှိကြသည် ဖြစ်လေကုန်၏" ဟူ၍ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အရိယာ သာဝက၏သာလျှင် မြတ်သောစင်ကြယ်ခြင်းသဘောကို ရရန်အလို့ငှာ အနုဿတိ ၆–ပါးဟူသော အခွင့်ကို ရခြင်း၏ အရွမ်းအားဖြင့် ဟောတော်မူအပ်ကုန်၏။

(၄) အရိယာတို့၏ဥပုသ်

ဥပေါသထသုတ်၌လည်း "ဝိသာခါ – အရိယာတို့၏ဥပုသ်သည် အဘယ်သို့နည်းဟူမူ – ညစ်နွမ်းသောစိတ် ကို လုံ့လပြုခြင်းဖြင့် ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်စေခြင်း ပင်တည်း၊ ဝိသာခါ – ညစ်နွမ်းသောစိတ်ကို အဘယ်သို့ လုံ့လ ပြုခြင်းဖြင့် ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်စေသနည်း ဟူမူ ဤသာသနာတော်၌ အရိယာသာဝကသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်တော်များကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်၏" ဟု ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ဥပုသ်ကျင့်သုံးသော အရိယာ သာဝက၏သာလျှင် စိတ်ကိုစင်ကြယ်စေသည့် ကမ္မဋ္ဌာန်း၏အလိုအားဖြင့် ဥပုသ်၏အကျိုးကြီးသည်၏အဖြစ်ကို ပြုခြင်း ငှာ ဟောတော်မူအပ်ကုန်၏။

(၅) အရိယာတို့၏ နေခြင်း

အင်္ဂုတ္တရနိကာယ် ဧကာဒသကနိပါတ်၌လည်း "မဟာနာမ် – ယုံကြည်မှုသဒ္ဓါရှိသောသူသည် အရဟတ္တဖိုလ် ကို ပြီးစေနိုင်၏၊ သဒ္ဓါမရှိသောသူသည် မပြီးစေနိုင်၊ အားထုတ်အပ်သော လုံ့လရှိသောသူသည်, ထင်သောသတိရှိ သောသူသည်, စိတ်တည်ကြည်သောသူသည်, ပညာရှိသောသူသည် ပြီးစေနိုင်၏၊ ပညာ မရှိသောသူသည် မပြီးစေနိုင်၊ မဟာနာမ် – သင်သည် ဤငါးပါးသော တရားတို့၌ တည်၍ အထက်၌ ၆–ပါးသော တရားတို့ကို ပွားစေလော့၊ မဟာနာမ် – ဤ၌ သင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့လေလော့၊ ဤအကြောင်းကြောင့်လည်း ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် အရဟံ မည်တော်မူပါပေ၏" ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် အရိယာသာဝက၏သာလျှင် နေပုံကို ပြခြင်းငှာ "အမျိုးမျိုးသောနေခြင်းဖြင့် နေကြကုန်သော ထိုအကျွန်ုပ်တို့မှာ အဘယ်နေခြင်းမျိုးဖြင့် နေသင့်ပါသနည်း အရှင်ဘုရား" ဟု မေးလျှောက်သော မဟာနာမ်မင်းအား ဟောတော်မူအပ်၏။

ပုထုဖဉ်သည်လည်း နှလုံးသွင်းထိုက်ပုံ

ဤသို့ များစွာသောသုတ်တို့ဖြင့် အရိယာသာဝကအတွက်သာ ဟောတော်မူအပ်သော်လည်း စင်ကြယ်သော သီလ စသော ဂုဏ်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော ပုထုဧဉ်သည်လည်း နှလုံးသွင်းထိုက်ပေ၏၊ တစ်ဆင့်ကြား၏ အစွမ်းအားဖြင့် လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ဂုဏ်တော်တို့ကို အောက်မေ့ဆင်ခြင်သောသူအား စိတ်သည် ကြည်လင်တတ်သည်သာလျှင် တည်း၊ ယင်းကြည်လင်သောစိတ်၏ အစွမ်းအာနုဘော်ဖြင့် နိဝရဏတို့ကို ကွာစေပြီးလျှင် အားကြီးသောဝမ်းမြောက်ခြင်း ရှိသည်ဖြစ်၍ ဝိပဿနာကို အားထုတ်ပြီးလျှင် ကဋအန္ဓကာရအရပ်၌နေသော ဖုဿဒေဝမထေရ်ကဲ့သို့ အရဟတ္တဖိုလ်ကို မျက်မှောက်ပြုနိုင်သည်သာတည်း။

အရှင်ဖုဿဒေဝမထေရ်သည် မာရ်နတ်က ဖန်ဆင်းပြသော မြတ်စွာဘုရား၏ ရုပ်ပုံတော်ကို ဖူးမြင်ရ၍ ဤ မာရ်နတ်သည် ရာဂ ဒေါသ မောဟ ရှိနေပါလျက် ဤမျှလောက် တင့်တယ်ပေသေး၏၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် အဘယ့်ကြောင့် မတင့်တယ်ဘဲ ရှိကုန်အံ့နည်း၊ အကြောင်းသော်ကား မြတ်စွာဘုရားသည် အချင်းခပ်သိမ်း ရာဂ ဒေါသ မောဟ ကင်းတော်မှုပေ၏၊ ထို့ကြောင့်ပေတည်း ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရားလျှင် အာရုံရှိသော ပီတိကိုရပြီးလျှင်

ဝိပဿနာကိုပွားစေ၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်တော်မူလေ၏။

ဆ အနုဿတိနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။

THE SHE SHE

### အခန်း ဂ။ အန္ဿတိကမ္မဋ္ဌာန နိဒ္ဒေသ (အန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို အကျယ်ပြဲဆိုချက်)

#### အခန်း ဂ။ အနုဿတိကမ္မင္ဆာန နိဒ္ဒေသ၌ ပါဝင်သောအပိုင်းများ –

၁။ မရဏဿတိ ကမ္မင္ဆာန်း

၂။ ကာယဂတာသတိ ကမ္မင္ဆာန်း

၃။ အာနာပါနဿတိ ကမ္မင္ဆာန်ိုး

၄။ ဥပသမာန္ဿတိ ကမ္မင္အာန်း

# ၁။ မရဏဿတိကမ္မင္ဆာန်ိး ပွားပုံ ပြဲဆို့ချက်

#### မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၌ လာသော မရဏ - သေခြင်း

မရဏဿတိအရာ၌ – တစ်ခုသောဘဝ၌ အကျုံးဝင်သော အသက်ခေါ် ဇီဝိတိန္ဒြေ၏ လက်ရှိ ရုပ်နာမ်အစဉ် သန္တာန်၌ မဖြစ်ပေါ် လာတော့ဘဲ အကြွင်းမဲ့ပြတ်စဲသွားခြင်းသည် မရဏ–သေခြင်း မည်၏။

#### ချဲ့ဦးအံ့ –

#### မရဏ–သေခြင်း ၄–မျိုး

မရဏ–သေခြင်းသည်

(၁) ရဟန္တာတို့၏ ရုပ်နာမ်အစဉ် ဟူသော ဝဋ်ဆင်းရဲ၏ လုံးဝမဖြစ်ပေါ် လာတော့ဘဲ အကြင်းမဲ့ပြတ်စဲခြင်း ဟူသော သမုစ္အေဒမရဏ (အကြွင်းမဲ့ပြတ်စဲခြင်း ဟူသော သေခြင်း)၊

(၂) ရုပ်နာမိသင်္ခါရတို့၏ ဘင်ခဏဟူသော ခဏိကမရဏ (ဘင်ခဏနှင့်ဆိုင်သော သေခြင်း)

- (၃) သစ်ပင်သေသည်, သံသေသည်, ပြဒါးသေသည် အစရှိသော စကားတို့၌ ခေါ်ဆိုအပ် သိမှတ်အပ်သော သမ္ဗုတိမရဏ (သမ္ဗုတိပညတ်အလို သေခြင်း)
- (၄) ဘဝတစ်ခုဖြင့် ပိုင်းခြားအပ်သော ဧိဝိတိန္ဒြေအစဉ်၏ ပြတ်စဲခြင်းဟူသော သေခြင်း (**ဧဝိတိန္ဒြိယဥပစ္ဆေဒ မရဏ**) ဟူ၍ ၄–မျိုး ရှိ၏။

### အလိုရှိအပ်သော မရဏ–သေခြင်း

ထို ၄–မျိုးသောသေခြင်းတို့၌ ဇီဝိတိန္ဒြိယဥပစ္ဆေဒ မရဏကိုသာ ဤမရဏဿတိအရာ၌ မရဏ–သေခြင်း ဟု အလိုရှိအပ်၏၊ ကြွင်း ၃–ပါးကို အလိုမရှိအပ်ပေ။

#### ဖီဝိတိန္ဒြေအစဉ်၏ ပြတ်စဲခြင်းဟူသော သေခြင်းသည်လည်း –

(၁) ကာလမရဏ (သေချိန်ကျ၍ သေခြင်း)၊

(၂) အကာလမရဏ (သေချိန်မကျမီ သေခြင်း) ဟူ၍ ၂–ပါးအပြား ရှိ၏။

#### ထိုတွင်

- (၁) ကာလမရဏသည်
  - (က) ကောင်းမှုကံ၏ ကုန်ခြင်း (ပုညက္ခယ) ကြောင့်လည်းကောင်း၊
  - (ခ) အသက်တမ်း၏ကုန်ခြင်း (အာယုက္ခယ) ကြောင့်လည်းကောင်း၊ (ဂ) ထိုနှစ်ပါးလုံး၏ကုန်ခြင်း (ဥဘယက္ခယ) ကြောင့်လည်းကောင်း ဖြစ်၏။
- (၂) အကာလမရဏသည် မူလကံကို ဖြတ်တတ်သော ဥပစ္ဆေဒကကံ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်၏။

ကာလမရဏတို့တွင် – — အသက်ရပ်အစဉ်ကို ဖြစ်စေတတ်သော အာဟာရစသော အထောက်အပံ့အကြောင်းတို့၏ ပြည့်စုံနေပါလျက် ပဋိသန္ဓေကို ဖြစ်စေတတ်သော မူလကံ၏ အစွမ်းရှိသမျှ အကျိုးပေးပြီးဖြစ်ခြင်းကြောင့် (ဝါ) အကျိုးပေးနိုင်စွမ်း ကုန်ခြင်းကြောင့် သေခြင်းသည် ကောင်းမှုကံကုန်ခြင်းကြောင့် သေခြင်း (ပုညက္ခွယ မရဏ) မည်၏။ ၂၂၈ ဓမ္မဗျူဟာ

– ဂတိသမွတ္တိ– ဂတိ၏ကောင်းမြတ်ပြည့်စုံခြင်း, ကာလသမွတ္တိ– ကာလ၏ကောင်းမြတ်ပြည့်စုံခြင်း, အာဟာရ သမ္မတ္တိ– အစာ၏ကောင်းမြတ်ပြည့်စုံခြင်း စသည်တို့ မရှိခြင်းကြောင့် (ယခုကာလ လူတို့၏ အနှစ်တစ်ရာမျှ အတိုင်းအရှည် ရှိသကဲ့သို့သော) သက်တမ်း၏ကုန်ခြင်း အစွမ်းအားဖြင့်ဖြစ်သော သေခြင်းသည် သက်တမ်း ကုန်ခြင်းကြောင့် သေခြင်း (အာယုက္ခယ မရဏ) မည်၏။

အကာလမရဏတို့တွင် –

– ဒူသီမာရ်နတ် ကလာဗုမင်း စသည်တို့၏ သေခြင်းကဲ့သို့ ထိုခဏ၌ပင်လျှင် တည်ရာမှ ရွေ့လျားစေခြင်း၄၁ စွမ်း နိုင်သော ကံက ဖြတ်အပ်သော ရုပ်နာမ်အစဉ်သန္တာန်ရှိသော သူတို့၏ (ဝါ) ကံကြောင့် ရုပ်နာမ်အစဉ် ပြတ်သွား သောသူတို့၏ သေခြင်းသည်လည်း ရှိ၏၊

– ရှေးဘဝက ပြုခဲ့သော ပါဏာတိပါတက်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဓားဖြင့် ထိုးခြင်းခုတ်ခြင်း အစရှိသော လုပ်ကြံမှုတို့ ကြောင့် ရုပ်နာမ်အစဉ် ပြတ်စဲသောသူတို့၏ သေခြင်းသည်လည်း ရှိ၏၊

ဤနှစ်ပါးသောသေခြင်းသည် အကာလမရဏ (ဥပစ္ဆေဒကမရဏ) မည်၏။

မရဏဿတိ

ဖီဝိတိန္ဒြေပြတ်စဲခြင်းဟု ဆိုအပ်သော မရဏ–သေခြင်းကို အောက်မေ့ခြင်းသည် **မရဏဿတိ** မည်၏။

မရဏဿတိ ပွားပုံ

မရဏဿတိကို ပွားစေခြင်း၄၁ အလိုရှိသောယောဂီသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံများမှ

ဖဲခွါကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာ ကပ်ငြိသည်ဖြစ်၍–

"မရဏံ ဘဝိဿတိ– သေခြင်းသည် ဖြစ်လတ္တံ့၊ ဇီဝိတိန္ဒြယံ ဥပစ္ဆိဇ္ဇိဿတိ– ဇီဝိတိန္ဒြေသည် ပြတ် လတ္တံ့" ဟူ၍ သော်လည်းကောင်း၊ "မရဏံ မရဏံ– သေခြင်းသဘော သေခြင်းသဘော" ဟူ၍ သော် လည်းကောင်း – သတိသံဝေဂဖြင့် နည်းလမ်းမှန်စွာ နှလုံးသွင်းအပ်၏။

မရဏဿတိကို နည်းလမ်းမှားယွင်းစွာ နှလုံးသွင်းပုံ

နည်းလမ်းမှားယွင်းစွာ နှလုံးသွင်းသောသူမှာ – (၁) လိုလားချစ်ခင်သူ၏ သေခြင်းကို အောက်မေ့လျှင် စိုးရိမ်ပူဆွေးမှုသောက ဖြစ်တတ်၏ – မွေးသည့်မိခင်မှာ သား ချစ်ကလေး၏ သေခြင်းကို အောက်မေ့သကဲ့သို့ပင်တည်း၊

(၂) မလိုလားသောမုန်းသူ၏ သေခြင်းကို အောက်မေ့လျှင် ဝမ်းမြောက်ခြင်း ဖြစ်တတ်၏ – ရန်သူတို့မှာ ရန်သူ၏

သေခြင်းကို အောက်မေ့သကဲ့သို့ပင်တည်း၊

(၃) မချစ်မမုန်း အလယ်အလတ်ဖြစ်သူ၏ သေခြင်းကို အောက်မေ့လျှင် ထိတ်လန့်မှုသံဝေဂ မဖြစ်တတ်ပေ – သူသေ ကောင်ဖုတ်သော သုဘရာဇာမှာ သူသေကောင်ကို မြင်သကဲ့သို့ပင်တည်း၊

၄) မိမိ၏သေခြင်းကို အောက်မေ့လျှင် ထိတ်လန့်ခြင်း ဖြစ်တတ်၏ – သူသတ်သမားက ခုတ်သတ်ရန် ဓားမိုးထား

သည်ကို မြင်လျှင် ကြောက်တတ်သောသူမှာ ထိတ်လန့်ခြင်း ဖြစ်သကဲ့သို့ပင်တည်း။

သောကဖြစ်ခြင်း စသော ထိုအလုံးစုံသည် အမှတ်ရမှု –သတိ, ထိတ်လန့်မှု –သံဝေဂနှင့် ဆင်ခြင်မှု –သမ္ပ**ေ**ဉ် ဉာဏ် ကင်းခြင်းကြောင့် ဖြစ်ပေသည်။

မရဏဿတိကို နည်းလမ်းမှန်စွာ နှလုံးသွင်းပုံ

ထိုထိုတောအရပ်, သုသာန် စသည်တို့၌ အသတ်ခံရသူ, အလိုလိုသေသောသူတို့ကို ကြည့်ရှုပြီးလျှင်၊ စည်းစိမ် ချမ်းသာနှင့် အထင်အရား ပြည့်စုံကုန်လျက် သေကြကုန်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ သေခြင်းကိုလည်း ဆင်ခြင်ပြီးလျှင် – အမှတ်ရမှု သတိ, ထိတ်လန့်မှု သံဝေဂနှင့် ဆင်ခြင်မှု သမ္မဇဉ်ဉာဏ်တို့ကို ဖြစ်စေ၍ "သေခြင်းသည် ဖြစ်လတ္တံ့" အစရှိ သောနည်းဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း နှလုံးသွင်းလျှင် သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့်ဖြစ်စေသည်, အကြောင်းမှန် နည်းလမ်းမှန် ဖြစ်စေသည် မည်၏၊ ဤသို့ နှလုံးသွင်းသော အချို့ယောဂီအား နီဝရဏတို့သည် ကွာကုန်၏၊ သေခြင်းလျှင် အာရုံရှိသော အမှတ်ရမှုသတိသည် ကောင်းစွာတည်၏၊ ဥပစာရသို့ရောက်သည်သာလျှင် ဖြစ်သောကမ္မဋ္ဌာန်း (ဥပစာရဈာန်) သည် ဖြစ်ပေါ်၏။

\_\_\_\_

### ရှစ်ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် နှလုံးသွင်းပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း နှလုံးသွင်းရုံမျှဖြင့် ဥပစာရသို့ မရောက်သေးလျှင် ထိုယောဂီသည် –

၁။ သူသတ်သမားကဲ့သို့ ရေးရှုကပ်လျက် တည်သောအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

၂။ ပြည့်စုံခြင်း, ပျက်စီးခြင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

၃။ သေခြင်းကို အနီးသို့ ဆောင်သောအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

င္။ ရပ်ကိုယ်၏ သတ္တဝါအများတို့နှင့် ဆက်ဆံသောအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

၅။ အသက်၏ အားနည်းသောအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

၂ ၂၀ သေခြင်း၏ အမှန်နိမိတ် မရှိသောအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

၇။ အသက်တမ်း၏ အပိုင်းအခြားအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

၈။ ရင်ဆဲခဏ၏ တိုတောင်းသောအားဖြင့်လည်းကောင်း

်ဤရှစ်ပါးသော် အခြင်းအရာတို့ဖြင့် သေခြင်းတရားကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏။

#### ၁။ သူသတ်သမားကဲ့သို့ ရှေးရှုကပ်လျှက် တည်သောအားဖြင့် ရှုပုံ

သူသတ်သမား၏ ရှေးရှုအနီး၌ ရပ်နေခြင်းကဲ့သို့ သေခြင်း၏ ရှေးရှုကပ်လျက် တည်နေခြင်းအားဖြင့် အောက် မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏။

ချဲ့ဦးအံ့ – သူသတ်သမားသည် "ဤသူ၏ ဦးခေါင်းကို ဖြတ်အံ့" ဟု သန်လျက်ကို ဆွဲကိုင်ပြီးလျှင် အသတ်ခံ ရမည့်သူ၏ လည်ပင်းဆီသို့ ခုတ်သတ်မည့်အသွင်ဖြင့် ရှေးရှုလာလျက် အနီး၌ တည်နေသကဲ့သို့ ဤအတူပင် သေခြင်း သည်လည်း ရှေးရှုကပ်လျက် တည်နေသည်သာဟု အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏၊ အဘယ်ကြောင့် ဆိုသော် သေခြင်းသည် ဇာတိနှင့်အတူတကွ လာခဲ့သောကြောင့်လည်းကောင်း, အသက်ကို ဆောင်သွားတတ်သော ကြောင့်လည်းကောင်း ဖြစ်ပေသည်။ ချဲ့၍ပြအံ့ –

မှိုငုံသည် ပေါက်လာကတည်းက ဦးထိပ်ဖြင့် မြေမှုန့်ကိုယူလျက်သာလျှင် ပေါက်လာသကဲ့သို့ ဤအတူပင် သတ္တဝါတို့သည် အိုခြင်းသေခြင်းကို ယူလျက်သာလျှင် ဘဝအသစ် ဖြစ်လာကုန်၏၊ ထိုစကား မှန်ပေ၏ – သတ္တဝါတို့ ၏ ပဋိသန္ဓေစိတ်သည် ဖြစ်ခိုက်(ဥပါဒ်ခဏ)၏ အခြားမဲ့၌ပင်လျှင် ဋီ ဟု ဆိုအပ်သော အိုရင့်ခြင်းသို့ ရောက်ပြီးလျှင် (တောင်ထွတ်မှ ပြုတ်ကျသော ကျောက်တုံးကဲ့သို့) ယှဉ်ဖက်ခန္ဓာတို့နှင့်တကွ ပျက်စီး၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ခဏိက မရဏ(စိတ်၏ခဏ,ရပ်၏ခဏနှင့်ဆိုင်သော သေခြင်း)သည် ဇာတိနှင့်အတူတကွ လာခဲ့ပေသည်။

သည်မျှသာမကသေး ဖြစ်ပြီးသောသတ္တဝါသည် မချွတ်ဧကန် သေရခြင်းကြောင့် (ဤမရဏဿတိအရာ၌ အလိုရှိအပ်သော ဇီဝိတိန္ဒြေ၏ ပြတ်စဲခြင်းဟူသော) သေခြင်းသည်လည်း ဇာတိနှင့်အတူတကွပင် လာခဲ့ပေသည်။

ထို့ကြောင့် ဤသတ္တဝါသည် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့်ဖြစ်သောကာလမှစ၍ –ပုံပမာပြရလျှင် **ထွက်ပြီးသောနေသည်** ဝင်ခြင်းသို့ ရှေးရှုလျက် သွားသာလျှင် သွား၏, ရောက်ရာရောက်ရာအရပ်မှ အနည်းငယ်မျှသော်လည်း ပြန်၍ ဆုတ် ခြင်း မရှိသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ မြက်သစ်ရွက်စသည်ကို အလွန်လျင်စွာ ဆောင်တတ်သော လျင်သောအယဉ်ဖြင့် ကျ လာသော တောင်ကျရောင်းရေသည် ရှေ့သို့သာလျှင် စီးသွား၏, အနည်းငယ်မျှသော်လည်း နောက်သို့ မပြန်သကဲ့သို့ လည်းကောင်း–ဤအတူပင် အနည်းငယ်မျှသော်လည်း မပြန်မဆုတ်မူ၍ သေခြင်းသို့ ရှေးရှုလျက်သာလျှင် သွားနေ၏။ ထို့ကြောင့် အောက်ပါဂါထာကို မိန့်ဆိုထားပေသည်။

"သတ္တဝါသည် တစ်ခုသောအချိန်၌ ရှေးဦးစွာ အမိဝမ်း၌ ပဋိသန္ဓေ တည်လျက်နေ၏၊ ထိုအချိန်မှ စ၍ ထိုသတ္တဝါသည် သေခြင်းဆီသို့ ချီတက်လျက်သာ့လျှင် သွားနေ၏၊ ဤသို့ တသွားတည်း သွားနေသော

ထိုသတ္တဝါသည် ခဏမျှသော်လည်း မပြန်မဆုတ်ချေ။"

ဤသို့ တသွားတည်း သွားနေသော ထိုသတ္တဝါအား နွေရာသီအပူရှိန်ဖြင့် ပူလောင်သောကြောင့် မြစ်ငယ် ချောင်းမြောင်းတို့၏ ကုန်ခမ်းခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, အညှာရင်းသို့ အစဉ်လျောက်သော ရေ၏ရသဓာတ်ဖြင့် စိုစွတ် သော သစ်သီးတို့၏ နံနက်ကာလ၌ ကြွေကျခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, တုတ်ဖြင့် ရိုက်အပ်ကုန်သော မြေဆိုးမြေခွက် တို့၏ ကွဲပျက်ခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, နေရောင်ဖြင့် တွေ့ထိခံရကုန်သော နှင်းပေါက်တို့၏ ပျက်စီးပျောက်ကွယ်ခြင်း ကဲ့သို့လည်းကောင်း သေခြင်းသည်သာလျှင် သာ၍သာ၍ နီးကပ်လျက်ရှိ၏။

ထို့ကြောင့် အောက်ပါ**ဂါထာ**တို့ကို မိန့်ဆိုထားပေသည်။

"နေ့ညဉ့်တို့သည် ကုန်လွန်သွားကုန်၏၊ အသက်သည် ချုပ်လျက် ရှိ၏၊ မြစ်ငယ် ချောင်းငယ်တို့၏ ရေသည် နွေရာသီ၌ တစ်နေ့တစ်ခြားကုန်သွားသကဲ့သို့ သတ္တဝါတို့၏ အသက်ရှင်နေရမည့် အချိန်ကာလ သည် ကုန်သွားလျက် ရှိ၏။

မှည့်ကုန်သော သစ်သီးတို့၏ နံနက်ခင်း၌ ကြွေကျမည်မှ ကြောက်ဖွယ်ဘေးရှိသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ပဋိသန္ဓေအားဖြင့် ဖြစ်လာပြီးကုန်သော သတ္တဝါတို့အား သေခြင်းမှ (ဝါ) သေရမည်မှ ကြောက်ဖွယ်ဘေးသည် အမြဲရှိနေချေ၏။

အိုးထိန်းသည်၏ ပြုလုပ်အပ်ပြီးသော အငယ်အကြီး မီးဖုတ်ပြီး မီးမဖုတ်ရသေးသော မြေအိုးမြေခွက် ဟူသမျှ အလုံးစုံသည် ကွဲပျက်ခြင်းလျှင် အဆုံးရှိသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် သတ္တဝါတို့၏ အသက်သည် ပျက်စီး

ခြင်းလျှင် အဆုံးရှိချေ၏။

နေထွက်လာခြင်းကြောင့် မြက်ဖျား၌ နှင်းပေါက်သည် သွေ့ခြောက် ကွယ်ပျောက်သွားသကဲ့သို့ ဤ အတူ လူတို့၏အသက်သည် သေလွယ် ပျက်လွယ်လှ၏၊ ထို့ကြောင့် ကျွန်ုပ်ကို ရဟန်းပြုခြင်းမှ မတားမြစ်ပါ နှင့် – မိခင်"။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း သန်လျက်ချီမိုးနေသော သူသတ်သမားသည် ရေးရှုအနီး၌ တည်နေသကဲ့သို့ ဧာတိနှင့် အတူတကွပါလာခဲ့သော ဤသေခြင်းသည် လည်ပင်းဆီသို့ သန်လျက်ကိုသွားစေသော ထိုသူသတ်သမားကဲ့သို့ပင် အသက်ကို ဆောင်သွားတတ်–သေစေတတ်သည်သာလျှင်တည်း၊ မဆောင်ဘဲ ဆုတ်နစ်သည်ဟူ၍ မရှိပေ၊ ထိုသို့ ဧာတိ နှင့် အတူတက္ကလာခဲ့သောကြောင့်လည်းကောင်း, အသက်ကို ဆောင်သွားတတ်–သေစေတတ်သောကြောင့်လည်းကောင်း ချီမိုးထားသည့် သန်လျက်ရှိသော သူသတ်သမားကဲ့သို့ သေခြင်းသည်လည်း ရေးရှကပ်လျက် တည်ရှိနေသည် သာ တည်း၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း သူသတ်သမားကဲ့သို့ ရေးရှုကပ်လျက် တည်သောအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

### ၂။ ပြည့်ခုံခြင်း, ပျက်ခီးခြင်းအားဖြင့် ရှုပုံ

ပြည့်စုံခြင်း, ပျက်စီးခြင်းအားဖြင့်ဟူရာ၌ လောက၌ ပြည့်စုံခြင်း(သမ္မတ္တိ) မည်သည်မှာ ပျက်စီးခြင်း(ဝိပတ္တိ) က ၎င်းကို မလွှမ်းမိုးမီ အတွင်း၌သာလျှင် တင့်တယ်ကောင်းမြတ်ပေသည်၊ ပျက်စီးခြင်းကို ကျော်လွန်၍တည်သော (ဝါ) မပျက်စီးနိုင်သော ပြည့်စုံခြင်း မည်သည် မရှိချေ။

"နတ်စည်းစိမ်နှင့်တူသော စည်းစိမ်များနှင့် အစိုးရခြင်းဖြင့် အလွန်အကဲချမ်းသာနှင့် ပြည့်စုံသော အသောကမင်းသည် ဇမ္ဗျိုဒိပ်ကျွန်းကို အုပ်စိုးလျက် ကုဋေတစ်ရာသောဥစ္စာကို ပေးလှူပြီးသော်လည်း နောက်ဆုံး

ကာလ၌ ဆီးဖြူသီးတစ်ခြမ်းမျှကို အစိုးရသော ပိုင်ရှင်အဖြစ်သို့ ရောက်လေ၏။

အသောက(မစိုးရိမ်)မည်သော ထိုဧကရာဇ်မင်းသော်မှလည်း ကောင်းမှုကုန်ခြင်းသို့ ရောက်လတ်သော် ထိုကိုယ်ခန္ဓာဖြင့်ပင်လျှင် သေခြင်းသို့ ရှေးရှုဖြစ်လျက် စိုးရိမ်ပူဆွေးခြင်းသို့ ရောက်ရရှာလေပြီ၊"– ဤကား သံဝေဂဂါထာ ၂–ပုဒ်ပေတည်း။

### တစ်နည်းသော်ကား–

\_ အလုံးစုံသော အနာကင်းခြင်း ကျန်းမာခြင်းသည် နာခြင်းလျှင် အဆုံးရှိ၏ ၊

အလုံးစုံသော ပျိုမျစ်နုနယ် အရွယ်ကောင်းခြင်းသည် အိုခြင်းလျှင် အဆုံးရှိ၏၊

အလုံးစုံသော အသက်ရှင်ခြင်းသည် သေခြင်းလျှင် အဆုံးရှိ၏၊

အလုံးစုံပင်ဖြစ်သော သတ္တဝါအပေါင်းကို ဘငအသစ်ဖြစ်ခြင်းက အစဉ်လိုက်လာ၏၊ အိုခြင်းက ပူးဝင်ပျံ့နှံ့ လျက် ရှိ၏၊ နာခြင်းက လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်၏၊ သေခြင်းက ပြင်းစွာပုတ်ခတ် ရိုက်သတ်လျက် ရှိ၏။

ထို့ကြောင့် အောက်ပါ**ဂါထာများ**ကို ဟောကြားတော်မူလေသည်။

မိုးကောင်းကင်ကို ထိဆိုက်လျက် မြင့်မားကြီးကျယ်ကုန်သော ကျောက်တောင်ကြီးတို့သည် ပတ်ဝန်း ကျင် အရပ်လေးမျက်နှာမှ ရှိသမျှကို ကြိတ်ချေကြကုန်လျက် အစဉ်အတိုင်း လိမ့်၍လိမ့်၍ လာကုန်သကဲ့သို့ –

ထို့အတူပင် အိုခြင်းနှင့် သေခြင်းတို့သည် မင်းတို့ကိုလည်းကောင်း, ပုဏ္ဏားတို့ကိုလည်းကောင်း, သူကြွယ်တို့ကိုလည်းကောင်း, သူဆင်းရဲတို့ကိုလည်းကောင်း, ခွန်းစဏ္ဍား ပန်းမှိုက်သွန်တို့ကိုလည်းကောင်း သတ္တဝါအားလုံးတို့ကို လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ကုန်၏၊ တစ်စုံတစ်ယောက်ကိုမျှ မရှောင်မချန် အားလုံးကိုပင် ဖိနှိပ် ကြိတ်ချေ၏။

ထိုထို အိုခြင်းသေခြင်းတို့က နှိပ်စက်ရာ၌ ဆင်တပ်တို့၏ အောင်မြေ မရှိ၊ မြင်းတပ်ရထားတပ်တို့၏ အောင်မြေ မရှိ၊ ခြေလျင်တပ်၏ အောင်မြေ မရှိ၊ တိုင်ပင်ဉာဏ်ကိုမှီ၍ စစ်ထိုးခြင်းဖြင့်သော်လည်းကောင်း, ဥစ္စာ တံစိုးလက်ဆောင်ထိုးခြင်းဖြင့်သော်လည်းကောင်း အောင်နိုင်ရန်လည်း မစွမ်းနိုင်ချေ။

၂၃၁

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အသက်ရှင်ခြင်းဟူသော ပြည့်စုံခြင်းမှာ သေခြင်းဟူသော ပျက်စီးခြင်းလျှင် အဆုံးရှိ သည်၏အဖြစ်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားသည်ဖြစ်၍ ပြည့်စုံခြင်း ပျက်စီးခြင်းအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲအောက်မေ့ ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

#### ၃။ အနီးသို့ ဆောင်သောအားဖြင့် ရှုပုံ

အနီးသို့ ဆောင်သောအားဖြင့် ဟူသည် – သေကြကုန်သော သူတစ်ပါးတို့နှင့် အတူတကွ မိမိ၏သေခြင်းကို အနီးသို့ ဆောင်သောအားဖြင့် ဟု ဆိုလိုသည်၊ ထိုသို့ အနီးသို့ ဆောင်သောအားဖြင့် အောက်မေ့ရာ၌ –

(၁) အခြံအရုံများခြင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊

- (၂) ဘုန်းကံကြီးမားခြင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၃) ခွန်အားကြီးခြင်းအားဖြင့်လည်း ကောင်း၊
- (၄) တန်ခိုးကြီးခြင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၅) ပညာကြီးခြင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၆) ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအားဖြင့်လည်းကောင်း၊
- (၇) သမ္မွာသမ္ဗုဒ္ဓဘုရားအားဖြင့်လည်းကောင်း ဤခုနှစ်ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏။

(၁) အခြံအရုံများခြင်းအားဖြင့်

"ဤသြေခြင်းတရားသည် များသော အကျော်အစောအခြံအရံ ရှိသော များစွာသော စည်းစိမ်ဥစ္စာ ယာဉ်ရထား ရှိသော မဟာသမ္မတမင်း မန္ဓာတ်မင်း မဟာသုဒဿနမင်း ဒဋ္ဌနေမိမင်း နိမိမင်းစသော မင်းတို့၏ အပေါ်၌ သော်လည်း ရွံ့ရှားခြင်းမရှိဘဲ ရဲရဲကြီးသာလျှင် ကျရောက်သေး၏၊ ငါ့အပေါ်၌ အဘယ့်ကြောင့် မကျရောက်ဘဲ ရှိချေအံ့နည်း" ဟူ၍ – အခြံအရံများခြင်းအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

(၂) ဘုန်းက်ကြီးမားခြင်းအားဖြင့်

"ဇောတိကသူဌေးကြီး, ဇဋိလသူဌေးကြီး, ဥဂ္ဂါသူကြွယ်, မေဏ္ဍကသူဌေးကြီး, ပုဏ္ဏသူဌေးတို့သည် လည်း ကောင်း၊ လောက၌ ဘုန်းကံကြီးမားသူဟု ထင်ရှားကျော်စောကုန်သော အနာထပိဏ် ဓနဥ္စယ အစရှိသော အခြားသူဌေး သူကြွယ်တို့သည်လည်းကောင်း ထိုအလုံးစုံသောပုဂ္ဂိုလ်ကြီးတို့သည် သေခြင်းသို့ ရောက်ကြရလေကုန်ပြီ၊ ငါသို့သော သာမန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရာရှိချေအံ့နည်း" ဟူ၍–ဘုန်းကံကြီးမားခြင်းအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

(၃) ခွန်အားကြီးခြင်းအားဖြင့်

"ဝါသုဒေဝမင်း, ၎င်း၏ညီတော် ဗလဒေဝမင်း, ဘီမသေနမင်း, ယုဓိဋ္ဌိလမင်း, လက်ဝှေ့လက်ပမ်းသည်ကြီး ဖြစ်သော စာနုရဟူသော ဤခွန်အားကြီးသူတို့သည် သေမင်း၏ အလိုနိုင်ငံသို့ ရောက်ကြလေကုန်ပြီ၊ ဤသို့ စွမ်းရည် သတ္တိ ခွန်အားနှင့် ပြည့်စုံကြသည်ဟူ၍ လောက၌ကျော်စောကုန်သော ဝါသုဒေဝ အစရှိသော ဤသူတို့သော်မှလည်း သေခြင်းသို့ ရောက်ကြရတုံသေး၏၊ ငါသို့သော သာမန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရှိချေအံ့နည်း" ဟူ၍– ခွန်အား ကြီးခြင်းအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

(၄) တန်ခိုးကြီးခြင်းအွားဖြင့်

"တန်ခိုးရှင်တို့တွင် အမြတ်ဆုံးဖြစ်၍ ဒုတိယအဂ္ဂသာဝက ဖြစ်တော်မူသော အရှင်မဟာမောဂ္ဂလန် မထေရိ သည် သိကြားမင်း၏စံရာ ဝေဖယန္တာပြာသာဒ်ကို ခြေမတော်မျှဖြင့် တုန်လှုပ်စေခဲ့၏၊ ထိုမျှလောက် တန်ခိုးကြီးသော အရှင်မဟာမောဂ္ဂလန်မထေရ်သော်မှလည်း ခြင်္သေ့၏ခံတွင်းသို့ ဝင်ရသောသမင်ကဲ့သို့ ကြမ်းကြုတ်စွာသော သေမင်း၏ ခံတွင်းသို့ တန်ခိုးတော်များနှင့်တကွ ဝင်ရသေး၏၊ ငါကဲ့သို့သော သာမန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရှိချေအံ့နည်း" ဟူ၍– တန်ခိုးကြီးခြင်းအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

(၅) ပညာကြီးခြင်းအားဖြင့်

"မြတ်စွာဘုရားမှတစ်ပါး ရှိရှိသမျှ အားလုံးသောသတ္တဝါတို့၏ အသိဉာဏ်ပညာတို့သည် အရှင်သာရိပုတ္တရာ ဉာဏ်ပညာတော်၏ တစ်ဆယ့်ခြောက်စိတ် တစ်စိတ်ကိုမျှ (၂၅၆ စိတ် တစ်စိတ်ကိုမျှ) မမှီနိုင်ကုန်၊ ဤသို့ ဉာဏ်ပညာ ကြီးမားတော်မူ၍ ပထမအဂ္ဂသာဝက ဖြစ်တော်မူသော အရှင်သာရိပုတ္တရာသော်မှလည်း သေမင်း၏ အလိုနိုင်ငံသို့ ရောက် ရသေး၏၊ ငါကဲ့သို့သော သာမန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရှိချေအံ့နည်း" ဟူ၍– ပညာကြီးခြင်းအားဖြင့် သေခြင်း ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။ ၂၃၂ ဓရို ချိုလာ

(၆) ပစ္ဧကဗုဒ္ဓါအားဖြင့်

"မိမိ၏ ဉာဏ်နှင့် ဝီရိယ၏ အစွမ်းအားဖြင့် အလုံးစုံသော ကိလေသာရန်သူတို့ကို ချေမှုန်းပယ်ဖျက်တော်မူကြ လျက် ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်သို့ ရောက်တော်မူကြကုန်သော, တစ်ပါးတည်းသာ နေလေ့ရှိကြသဖြင့် တစ်ချောင်းတည်း သာ ပေါက်သည့် ကြံ့ချိုနှင့် တူတော်မူကြကုန်သော, ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်ဖြင့်သာ သစ္စာကို သိတော်မူကြသဖြင့် သယမ္ဘူ မည်တော်မူကြကုန်သော ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်တို့သည် ရှိကြကုန်၏၊ ထိုပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်တို့သော်မှလည်း သေ ခြင်းမှ မလွတ်ကြပေကုန်၊ ငါသည်ကား သေခြင်းမှ အဘယ်မှာ လွတ်ချေအံ့နည်း" ဟူ၍လည်းကောင်း–

"(လက်ကောက်နှစ်ခုတို့၏ အချင်းချင်းထိခိုက်ခြင်း အစရှိသော) ထိုထိုအကြောင်းနိမိတ်ကို စွဲမှီကုန်၍ စူးစမ်း ဆင်ခြင်ကုန်လျက် ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်တို့သည် မိမိအလိုလိုဖြစ်သော သယမ္ဘူဉာဏ်အစွမ်းဖြင့် အာသဝေါကုန်ခြင်း

သို့ ရောက်တော်မူကြပေကုန်၏၊

တစ်ပါးတည်းသာ ကျင့်လေ့နေလေ့ ရှိခြင်းကြောင့် တစ်ချောင်းတည်းသာ ပေါက်သော ကြံ့ချိုနှင့် တူတော်မူ ကြကုန်သော ထိုပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်တို့သော်မှလည်း သေခြင်းကို မကျော်လွန်နိုင်ကြလေကုန်၊ ငါသို့သော သာမန် ပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ အဘယ်မှာ ဆိုဖွယ်ရှိချေအံ့နည်း" ဟူ၍လည်းကောင်း –

ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြိတ်တို့၏ ဖြစ်ပုံအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

(၇) သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဘုရားအားဖြင့်

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည် ရှစ်ဆယ်သော လက္ခဏာငယ်တို့ဖြင့် တန်ဆာဆင်အပ်ကုန်သော၊ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော မဟာပုရိသလက္ခဏာတော်ကြီးတို့ဖြင့် ဆန်းကြယ်သော ရုပ်ကိုယ်တော်နှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူ ပေ၏၊ ခပ်သိမ်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့် ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ်ကုန်သော သီလအစု အစရှိသော ဂုဏ်ရတနာ တို့ဖြင့် ပြီးသော (ဓမ္မကာယ)တရားကိုယ်တော်နှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူပေ၏၊ အခြံအရုံများသူ၏အဖြစ်, ဘုန်းကံကြီး သူ၏အဖြစ်, ခွန်အားကြီးသူ၏အဖြစ်, တန်ခိုးကြီးသူ၏အဖြစ်, ပညာကြီးသူ၏အဖြစ်တို့၏ (ဝါ – အခြံအရုံများခြင်း ။ ပ ။ ပညာကြီးခြင်းတို့၏) ခေါင်ထိပ်တစ်ဖက်ကမ်းသို့ ရောက်တော်မူ၏၊ တူသူမရှိသော ရှေးဘုရား, နောင် ပွင့်မည့် ဘုရားတို့နှင့်သာ တူတော်မူ၏၊ ပြိုင်ဘက်တူသူ မရှိပေ၊ ကိလေသာတို့မှ ဝေးကွာ စင်ကြယ်တော်မူပေ၏၊ မှန်စွာ ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်ဖြင့် သိတော်မူပေ၏၊ ထိုသို့သော မြတ်စွာဘုရားသော်မှလည်း ရေအယဉ်မိုး သည်းထန်စွာကျခြင်းကြောင့် ငြိမ်းလေသာ မီးပုံကြီးကဲ့သို့ သေခြင်းဟူသော မိုး၏ကျခြင်းကြောင့် တစ်ခဏချင်းပင် ငြိမ်းတော်မူလေ၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကြီးမားသော အာနုတော်ရှိသော မြတ်စွာဘုရား၏ အလိုနိုင်ငံသို့ သေခြင်းသည် ကြောက်သဖြင့်လည်း မလိုက်၊ ရှက်သဖြင့်လည်း မလိုက် သူ့အလိုသို့သာ လိုက်စေ၏၊ ရှက်ခြင်းလည်းမရှိ, ကြောက်ရွံ့ ခြင်းလည်းကင်းသော သတ္တဝါအားလုံးကို ချေမှုန်းသတ်ဖြတ်တတ်သော ထိုသို့သောသေခြင်းသည် ငါသို့သော သတ္တဝါ ကို အဘယ်ကြောင့် မလွှမ်းမိုး မနှိပ်စက်ဘဲ ရှိအံ့နည်း" ဟူ၍– သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဘုရား၏ ဖြစ်ပုံအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်

တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

## ၄။ ရုပ်ကိုယ်၏ သတ္တဝါအများတို့နှင့် ဆက်ဆံသောအားဖြင့် ရှပုံ

ဤကိုယ်သည် များစွာသော သတ္တဝါတို့နှင့် ဆက်ဆံ၏၊ ရှေးဦးစွာပြရလျှင် ရှစ်ဆယ်သောပိုးမျိုးတို့နှင့် ဆက် ဆံ၏၊ ထိုပိုးတို့တွင် အရေပါးကိုမှီ၍ နေသောပိုးတို့သည် အရေပါးကို ခဲစားကုန်၏၊ အရေထူကိုမှီ၍ နေသောပိုးတို့ သည် အရေထူကို ခဲစားကုန်၏၊ အသားကိုမှီ၍ နေသောပိုးတို့သည် အသားကို ခဲစားကုန်၏၊ အကြောကိုမှီ၍ နေသော ပိုးတို့သည် အကြောကို ခဲစားကုန်၏၊ အရိုးကိုမှီ၍ နေသောပိုးတို့သည် အရိုးကို ခဲစားကုန်၏၊ ခြင်ဆီကို မှီ၍ နေသော ပိုးတို့သည် ခြင်ဆီကို ခဲစားကုန်၏၊ ထိုမိမိတို့၏နေရာ အရေပါး စသည်တို့၌သာလျှင် ပေါက်ဖွားကုန်၏, အိုကုန်၏, သေကုန်၏, ကျင်ကြီးကျင်ငယ် စွန့်ကုန်၏၊ ဤကိုယ်သည်ပင်လျှင် ထိုပိုးတို့၏ သားဖွားခန်းလည်း ဖြစ်၏၊ သူအိုရုံ သူနာရုံလည်း ဖြစ်၏၊ သုသာန်လည်း ဖြစ်၏၊ ကျင်ကြီးအိမ်လည်း ဖြစ်၏၊ ကျင်ငယ်ခွက်လည်း ဖြစ်၏၊ ထိုသို့သော ဤကိုယ်သည် ထိုပိုးမျိုးတို့၏ ပျက်စီးခြင်းကြောင့်လည်း သေခြင်းသို့ ရောက်တတ်သည်သာတည်း၊ ထို့ပြင် ရှစ်ဆယ် သော ပိုးမျိုးတို့နှင့် ဆက်ဆံသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ကိုယ်တွင်း၌ ဖြစ်ကုန်သော အရာမက များစွာသော သေစေနိုင်သော ရောဂါတို့နှင့်လည်း ဆက်ဆံ၏၊ သေခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်ကုန်သော ပြင်ပ မြွေ ကင်း စသည်တို့နှင့်လည်း ဆက်ဆံ

ဥပမာ–လမ်းလေးခွဆုံ၌ ထားသော ပစ်ကွင်းမှတ်တိုင်၌ အရပ်မျက်နှာ အလုံးစုံမှ လာသော မြား လှံ ခက်ရင်း ကျောက် စသည်တို့သည် ကျရောက် ထိမှန်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ရုပ်ကိုယ်၌လည်း အလုံးစုံသော ဥပဒ္ဒဝေါ ဘေးရန်တို့သည် ကျရောက်ကုန်၏၊ ယင်း ဥပဒ္ဒဝေါတို့၏ ကျရောက်ခြင်းကြောင့်လည်း ထိုကျရာဖြစ်သော ဤ ရုပ်ကိုယ်သည် သေခြင်းသို့ ရောက်တတ်သည်သာတည်း၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံမှာ–

"ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် နေ့ကုန်၍ ညဉ့်အချိန် ရောက်လာလတ်သော် ဤသို့ ဆင်ခြင်၏၊ ငါ့မှာ သေခြင်း၏အကြောင်းကို့သည် များလှကုန်၏၊ မြွေသည်မူလည်း ငါ့ကိုကိုက်ရာ၏၊ ကင်း မြီးကောက်သည်မူလည်း ငါ့ကိုထိုးရာ၏၊ ကင်းခြေများသည်မူလည်း ငါ့ကိုကိုက်ရာ၏၊ ထို့ကြောင့် ငါ့အား သေခြင်းသည် ဖြစ်ရာ၏၊ ထိုသေခြင်းသည် ငါ့အား တရားနှလုံးသွင်းမှု၏ အန္တရာယ် ဖြစ်ရာ၏၊ ငါသည် ချော်၍မူလည်း လဲကျရာ၏၊ ငါစားထားသည့် အစာသည်မူလည်း ဖောက်ပြန်ရာ၏၊ ငါ၏သည်းခြေသည်မူလည်း ပျက်ရာ၏၊ ငါ၏သလိပ်သည်မူလည်း ပျက်ရာ၏၊ ငါ၏ စားနှင့်တူသော လေတို့သည်မူလည်း ပျက်ရာ၏၊ ထိုခြေချော်ခြင်း စသော အကြောင်းကြောင့် ငါ့အား သေခြင်းသည် ဖြစ်ရာ၏၊ ထိုသေခြင်းသည် ငါ့အား အန္တရာယ် ဖြစ်ရာ၏ ဟူ၍ ဆင်ခြင်၏ "။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရုပ်ကိုယ်၏ သတ္တဝါအများတို့နှင့် ဆက်ဆံသောအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ

အောက်မေ့ ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

### ၅။ အသက်၏ အားနည်းသောအားဖြင့် ရှုပုံ့

သတ္တဝါတို့၏ အသက်မည်သည်မှာ အားမရှိ အားနည်း၏၊ ထိုစကား မှန်ပေ၏ – သတ္တဝါတို့၏အသက်သည် ထွက်သက်ဝင်သက်နှင့်လည်း စပ်၏၊ ဣရိယာပုထ်တို့နှင့်လည်း စပ်၏၊ အအေး အပူနှင့်လည်း စပ်၏၊ မဟာဘုတ်တို့ နှင့်လည်း စပ်၏၊ အာဟာရနှင့်လည်း စပ်၏။

ထိုထွက်သက်ဝင်သက် စသည်တို့နှင့်စပ်သော ဤအသက်သည်

(၁) **ထွက်သက်ဝင်သက်တို့၏** အညီအမျှဖြစ်ခြင်းကို ရမှသာလျှင် မပြတ်ဆက်၍ ဖြစ်နိုင်၏၊ အပြင်သို့ထွက်သော နာခေါင်းလေသည် အတွင်းသို့ မဝင်လတ်သော်လည်းကောင်း, ဝင်ပြီးသောလေသည် မထွက်လတ်သော်လည်း ကောင်း သတ္တဝါသည် သူသေမည်သည် ဖြစ်လေတော့၏၊

) လေးပါးသော **ဣရိယာပုထ်တို့၏** အညီအမျှဖြစ်ခြင်းကို ရမှသာလျှင် မပြတ်ဆက်၍ ဖြစ်နိုင်၏၊ တစ်ပါးပါး သော ဣရိယာပုထ်၏ အထိုင်များလွန်းခြင်း စသည်ဖြင့် လွန်ကဲခြင်းကြောင့် အာယုသင်္ခါရခေါ် အသက်ဆိုင်ရာ

ရုပ်နာမ်တို့သည် ပြတ်စဲသွားကုန်၏၊

၃) **အအေးနှင့်အပူတို့၏** လည်း အညီအမျှဖြစ်ခြင်းကို ရမှသာလျှင် မပြတ်ဆက်၍ ဖြစ်နိုင်၏၊ အလွန်အေးခြင်းက ဖြစ်စေ အလွန်ပူခြင်းကဖြစ်စေ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ခံရသောသူအား အသက်သည် ဖောက်ပြန်ပျက်စီးတတ်၏၊

(၄) မဟာဘုတ်တို့၏ လည်း အညီအမျှဖြစ်ခြင်းကို ရမှသာလျှင် မပြတ်ဆက်၍ ဖြစ်နိုင်၏၊ ပထဝီဓာတ် စသည်တို့ တွင် တစ်ပါးပါး ပျက်ခြင်းကြောင့် ခွန်အားနှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်သည်သော်လည်း ခက်မာသောကိုယ် ရှိသည် ဖြစ်၍သော်လည်းကောင်း, ဝမ်းသွန်သော အနာစသည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် စိုစွတ်လျက်ပုပ်သောကိုယ် ရှိသည် ဖြစ်၍ သော်လည်းကောင်း, ပြင်းစွာပူလောင်ခြင်းက နှိပ်စက်အပ်သည်ဖြစ်၍ သော်လည်းကောင်း, အစပ်အဖွဲ့ များ ပြတ်သည်ဖြစ်၍ သော်လည်းကောင်း အသက်ကုန်ခြင်းသို့ ရောက်တတ်၏၊

ျား ၉၀၁သည် ဗေဒီကျွှေ မေဒီအောက်မေး ကို (၂၂) ႏ ၂) အလုတ်အလွေ့ပြုအပ်သော **အာဟာရ**ကိုလည်း သင့်လျော်သောကာလ၌ ရသောသူအား သာလျှင် အသက်သည်

မပြတ်ဆက်၍ ဖြစ်၏၊ အာဟာရကို မရလျှင် အသက်ကုန်ခြင်းသို့ ရောက်တတ်၏၊

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အသက်၏အားနည်းသောအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ ဆင်ခြင် အပ်ပေသည်။

### ၆။ သေခြင်း၏ အမှတ်နိမိတ် မရှိသောအားဖြင့် ရှပုံ

အမှတ်နိမိတ် မရှိသောအားဖြင့် ဟူသည်ကား– အသက်ရှင်ရာ ကာလစသည် အပိုင်းအခြား အမှတ်နိမိတ်မရှိ သောအားဖြင့် ဟု ဆိုလို၏၊ မှန်ပေ၏၊

သတ္တဝါတို့အား အသက်, အနာရောဂါ, ကာလ, ကိုယ်ကောင်ကိုပစ်ချရာအရပ်, လားရမည့်ဂတိ ဟူသော ဤ

၅–ပါး တို့ကို သတ္တလောက၌ အမှတ်နိမိတ် အပိုင်းအခြား မရှိကြသည်ဖြစ်၍ မသိအပ်–မသိနိုင်ကုန်။

ထို ၅–ပါးတို့တွင်–
(၁) အသက်သည် "ဤမျှသာလျှင် ရှင်နိုင်သည်၊ ဤမှ နောက်၌ မရှင်နိုင်" ဟု အပိုင်းအခြား မရှိခြင်းကြောင့် သိနိုင် ကြောင်း အမှတ်နိမိတ် မရှိပေ၊ မှန်ပေ၏ – သတ္တဝါတို့သည် ကလလရေကြည်ကာလ၌လည်း သေကုန်၏၊ အမြှုပ်ကာလ, သားတစ်ကာလ, တခဲနက်ကာလ, တစ်လအတွင်းကာလ, နှစ်လ, သုံးလ, လေးလ, ငါးလ, ဆယ်လကာလ၌လည်း သေကုန်၏၊ မွေးဖွားပြီးသောကာလ၌လည်း သေကုန်၏၊ ထိုမှနောက်၌ အနှစ်တစ်ရာ၏ အတွင်း၌လည်း သေကုန်၏၊ အပဖြစ်သော ရာကျော်ကာလ၌လည်း သေကုန်သည်သာတည်း။

၂၃၄ ဓမ္မဗျူဟာ

- (၂) **အနာရောဂါသည်**လည်း "ဤအနာဖြင့်သာလျှင် သတ္တဝါတို့သည် သေကုန်၏၊ အခြားအနာဖြင့် မသေကုန်" ဟု အပိုင်းအခြား မရှိခြင်းကြောင့် သိနိုင်ကြောင်း အမှတ်နိမိတ် မရှိပေ၊ မှန်ပေ၏ – သတ္တဝါတို့သည် မျက်စိရောဂါ ဖြင့်လည်း သေကုန်၏၊ နားရောဂါ စသည်တို့တွင် တစ်မျိုးမျိုးဖြင့်လည်း သေကုန်၏။
- (၃) သေရမည့် ကာလသည်လည်း "နံနက်ပိုင်းစသော ဤကာလ၌သာလျှင် သေနိုင်သည်၊ အခြားကာလ၌ မသေနိုင်" ဟု ဤသို့ အပိုင်းအခြား မရှိခြင်းကြောင့် သိနိုင်ကြောင်း အမှတ်နိမိတ် မရှိပေ၊ မှန်ပေ၏ သတ္တဝါတို့သည် နံနက်ပိုင်း၌လည်း သေကုန်၏၊ နေ့လည်ပိုင်းစသည်တို့တွင် တစ်ပါးပါး၌လည်း သေကုန်၏။
- (၄) ကိုယ်ကောင်ကို ပစ်ချရာအရပ်သည်လည်း "သေသူတို့၏ ကိုယ်ကောင်သည် ဤအရပ်၌သာလျှင် ကျရာ၏၊ အခြားအရပ်၌ မကျရာ" ဟု ဤသို့ အပိုင်းအခြား မရှိခြင်းကြောင့် သိနိုင်ကြောင်း အမှတ်နိမိတ် မရှိပေ၊ မှန်ပေ ၏ ရွာ၏အတွင်း၌ မွေးသောသူတို့၏ကိုယ်သည် ရွာ၏အပ၌လည်း ကျတတ်၏၊ ရွာ၏အပ၌ မွေးသောသူ တို့၏ကိုယ်သည် ရွာ၏အတွင်း၌လည်း ကျတတ်၏၊ ထို့အတူ ကုန်း၌ မွေးသူတို့၏ကိုယ်သည် ရေ၌ ကျတတ်၏၊ ရေ၌ မွေးသူတို့၏ကိုယ်သည် ကုန်း၌ ကျတတ်၏ ဟု များသောအပြားအားဖြင့် ချဲ့၍ သိအပ်၏။
- (၅) လားရာဂတိတို့သည်လည်း "ဤလူ့ပြည်မှ စုတေသောသူသည် လူ့ပြည်၌ ဖြစ်ရာ၏" စသည်ဖြင့် ဤသို့ အပိုင်းအခြား မရှိခြင်းကြောင့် သိနိုင်ကြောင်း အမှတ်နိမိတ် မရှိပေ၊ မှန်ပေ၏ – နတ်ပြည်မှ စုတေသောသူတို့ သည် လူ့ပြည်၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ လူ့ပြည်မှ စုတေသောသူတို့သည်လည်း နတ်ပြည်စသည်တို့တွင် တစ်ပါးပါး သောအရပ်၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် ဆုံလည်စက်၌ က,ထားသောနွားကဲ့သို့ ဂတိငါးပါး အပေါင်း၌ သတ္တဝါအပေါင်းဟူသော လောကသည် အပြန်ပြန်လည်လျက် ရှိ၏။ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အမှတ်နိမိတ်မရှိသောအားဖြင့် အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

#### ၇။ အသက်တမ်း၏ အပိုင်းအခြားအားဖြင့် ရှပုံ

အသက်တမ်း၏ အပိုင်းအခြားအားဖြင့် ဟူရာ၌– ယခုအခါ၌ လူတို့၏ အသက်ရှင်ရာ အခွန့်ကာလ မည်သည် နည်းလှတိုတောင်းလှ၏၊ အကြင်သူသည် ရှည်စွာ အသက်ရှင်၏ဟု ဆိုလျှင် ထိုသူသည် အနှစ်တစ်ရာ အသက်ရှင်၏၊ ထိုနှစ်တစ်ရာထက် ပိုလွန်၍ အနည်းငယ်သော်လည်း အသက်ရှင်၏၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည်–

"ရဟန်းတို့ – လူတို့၏အသက်သည် နည်းစွ တိုတောင်းစွ၊ နောင်တမလွန်လောကသို့ မကြာမီပင် သွားရချေမည်၊ ကုသိုလ်ကို ပြုသင့်၏၊ မြတ်သောအကျင့်ကို ကျင့်သင့်၏၊ ဘဝအသစ် ဖြစ်ပြီးသောသူ၏ မသေခြင်းမည်သည် မရှိချေ၊ ရဟန်းတို့ –အကြင်သူသည် ရှည်စွာ အသက်ရှင်နေ၏၊ ထိုသူသည် အနှစ်တစ်ရာ အသက်ရှင်၏၊ အနှစ်တစ်ရာထက် ပိုလွန်၍ အနည်းငယ်သော်လည်း အသက်ရှင်၏" ဟူ၍ လည်းကောင်း –

"ယခုအခါ လူတို့၏အသက်သည် နည်းလှ တိုတောင်းလှ၏၊ ထိုအသက်ကို ကောင်းသော အမြော် အမြင်ပညာနှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ရှုတ်ချရာ၏၊ ဦးခေါင်းကို မီးလောင်နေသောသူကဲ့သို့ လျင်စွာကျင့် ရာ၏၊ သေခြင်း၏ မလာခြင်းမည်သည် မရှိချေ" ဟူ၍ လည်းကောင်း ဟောတော်မူပေသည်။

ထို့ပြင်လည်း ဟောတော်မူသည်မှာ– "ရဟန်းတို့ –ရေး၌ဖြစ်ဖူးသည်မှာ အရကမည်သော ဂိုဏ်းဆရာ ကြီးသည် ရှိခဲ့လေပြီ" ဤသို့အစရှိသော ဥပမာခုနစ်မျိုးတို့ဖြင့် တန်ဆာဆင်အပ်သော အလုံးစုံသောသုတ်ကို ချဲ့၍ သိအပ်ပေသည်။

**ထို့ပြင်လည်း** ဟောတော်မူပြန်သည်မှာ –

ရဟန်းတို့ – အကြင်ရဟန်းသည်လည်း "ငါသည် **တစ်ညဉ့်တစ်နေ့မျှ** အသက်ရှင်နေရမူ ကောင်းလေစွ၊ ထိုကာလအတွင်း၌ ဘုရားအဆုံးအမကို နှလုံးသွင်းရပါမူ ငါသည် ဘုရားအဆုံးအမကို များစွာပြုကျင့်ရသည် စင်စစ်ဖြစ်လေရာ၏" ဟု ဤသို့ မရဏဿတိကို ပွားစေ၏၊ ရဟန်းတို့ – အကြင်ရဟန်းသည်လည်း "ငါသည် **တစ်နေ့**မျှ အသက်ရှင်နေရမူ ကောင်းလေစွ၊ ထို

ရဟန်းတို့ – အကြင်ရဟန်းသည်လည်း ငါသည် **တစ်နေ့**မျှ အသက်ရှင်နေရမူ ကောင်းလေစွ၊ ထို တစ်နေ့အတွင်း၌ ဘုရားအဆုံးအမကို နှလုံးသွင်းရပါမူ ငါသည် ဘုရားအဆုံးအမကို များစွာပြုကျင့်ရသည်

စင်စစ် ဖြစ်လေရာ၏" ဟု ဤသို့ မရဏဿတိကို ပွားစေ၏၊

ရဟန်းတို့ –အကြင်ရဟန်းသည်လည်း "ငါသည် **ဆွမ်းတစ်နပ်စားချိန်အတွင်း**၌ အသက်ရှင်နေရမူ ကောင်းလေစွ၊ ထိုကာလအတွင်း၌ ဘုရားအဆုံးအမကို နှလုံးသွင်းရပါမူ ငါသည် ဘုရားအဆုံးအမကို များစွာ ပြုကျင့်ရသည် စင်စစ် ဖြစ်လေရာ၏ "ဟု ဤသို့ မရဏဿတိကို ပွားစေ၏၊

ရဟန်းတို့ – အကြင်ရဟန်းသည်လည်း "ငါသည် **ဆွမ်းလေး,ငါးလုပ်ကို ဝါးမျိုခိုက်အတွင်း**၌ အသက် ရှင်နေရမူ ကောင်းလေစွ၊ ထိုကာလအတွင်း၌ ဘုရားအဆုံးအမကို နှလုံးသွင်းရပါမူ ငါသည် ဘုရားအဆုံးအမ ကို များစွာပြုကျင့်ရသည် စင်စစ် ဖြစ်လေရာ၏ "ဟု ဤသို့ မရဏဿတိကို ပွားစေ၏ ၊

ရဟန်းတို့ ၄–ပါးကုန်သော ဤ ရဟန်းတို့ကို "မေ့လျော့ကြလျက် နေကြသည်၊ အာသဝေါတို့၏ ကုန်ခြင်း၄ာ မရဏဿတိကို နံ့နှေးစွာ ပွားစေကြသည်" ဟူ၍ ဆိုအပ်ကုန်၏။

ရဟန်းတို့ – အကြင်ရဟန်းသည်ကား – "ငါသည် **ဆွမ်းတစ်လုပ်ကို ဝါးမျိုခိုက်အတွင်း၌** အသက်ရှင် နေရမှု ကောင်းလေစွ၊ ထိုအခိုက်၌ ဘုရားအဆုံးအမကို နှလုံးသွင်းရပါမှု ငါသည် ဘုရားအဆုံးအမကို များစွာ ပြုကျင့်ရသည် စင်စစ် ဖြစ်လေရာ၏ "ဟု ဤသို့ မရဏဿတိကို ပွားစေ၏၊

ရဟန်းတို့ – အကြင်ရဟန်းသည်လည်း "ငါသည် **ရှူသွင်းပြီး၍ ရှိူက်ထုတ်နေစဉ်** သော်လည်း ကောင်း၊ **ရှိူက်ထုတ်ပြီး၍ ရှူသွင်းနေစဉ်**သော်လည်းကောင်း ထိုအခိုက်အတွင်း၌ အသက်ရှင်နေရမှု ကောင်း လေစွ၊ ထိုအခိုက်၌ ဘုရားအဆုံးအမကို နှလုံးသွင်းရပါမူ ငါသည် ဘုရားအဆုံးအမကို များစွာပြုကျင့်ရသည် စင်စစ် ဖြစ်လေရာ၏" ဟု ဤသို့ မရဏဿတိကို ပွားစေ၏၊

ရဟန်းတို့ –၂ – ပါးကုန်သော ဤရဟန်းတို့ကို "မမေ့မလျော့ဘဲနေကြသည်၊ အာသဝေါတို့၏ ကုန်ခြင်း ၄၁ မရဏဿတိကို ထက်မြက်စွာ ပွားစေကြသည်" ဟူ၍ ဆိုအပ်ကုန်၏။

ဤသို့လျှင် အသက်၏ရှင်ရာ အခွန့်ကာလသည် လေးငါးလုပ်စာဝါးခိုက်၌ပင် စိတ်မချရအောင် တိုတောင်းလု ရေ၏၊ သို့ဖြစ်၍ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အသက်တမ်း၏အပိုင်းအခြားအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ ဆင်ခြင်အပ်ပေသည်။

#### ၈။ ရှင်ဆဲခဏ၏ တိုတောင်းသောအားဖြင့် ရှပုံ

ရှင်ဆဲခဏ၏ တိုတောင်းသောအားဖြင့် ဟူရာ၌ – သတ္တဝါတို့၏ အသက်ရှင်ဆဲခဏသည် ပရမတ္ထအားဖြင့် အလွန်ပင် တိုတောင်း၏၊ စိတ်တစ်ချက်၏ ဖြစ်ခိုက်မျှသာလျှင် ရှိချေ၏၊ ဥပမာ– ရထားဘီးသည် လိမ့်နေစဉ် သွား နေစဉ်လည်း အကွပ်တကူ၏ တစ်စိတ်ဖြင့်သာလျှင် လိမ့်၏ သွား၏၊ ရပ်နေစဉ်လည်း အကွပ်တကူ၏ တစ်စိတ်ဖြင့် သာလျှင် ရပ်တည်၏၊ ဤအတူပင် သတ္တဝါတို့၏အသက်သည် တစ်ခုသော စိတ်၏ခဏနှင့် ယှဉ်၏၊ ထိုစိတ်ချုပ်ခါ မျှပင် သတ္တဝါသည် ချုပ်သည် သေသည်ဟု ခေါ်ဆိုအပ်၏။

ဤအဆိုနှင့်အညီ မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူသည်မှာ–

လွန်ပြီးသော အတိတ်စိတ်၏ခဏ၌ ရှင်ခဲ့ပြီ, ရှင်ဆဲမဟုတ်, ရှင်လတ္တံ့ မဟုတ်၊ မလာသေးသော အနာဂတ်စိတ်၏ခဏ၌ ရှင်ပြီးမဟုတ်, ရှင်ဆဲမဟုတ်, ရှင်လတ္တံ့ပေတည်း၊ အကြောင်းကိုစွဲ၍ ဖြစ်ဆဲပစ္စုပ္ပန် စိတ်၏ခဏ၌ ရှင်ပြီးမဟုတ်, ရှင်ဆဲပေတည်း, ရှင်လတ္တံ့မဟုတ်။"

"အသက်သည်လည်းကောင်း, အတ္တဘော–ကိုယ် ဟု ခေါ်သော နာမ်ရပ်အပေါင်းသည်လည်းကောင်း, ချမ်းသာနှင့်ဆင်းရဲတို့သည်လည်းကောင်း (အတ္တနှင့်လည်းကောင်း, မြဲသည်၏အဖြစ်နှင့်လည်းကောင်း မရော ယှက်) သက်သက်သီးခြားသဘောတရားပေတည်း၊ တစ်ခုတစ်ခုသော စိတ်နှင့်ယှဉ်လျက် ပြိုင်လျက် ဖြစ်ကုန် • ၏၊ ထိုအသက်စသည်တို့၏ ခဏသည် ကိုတောင်းလျင်မြန်စွာ ဖြစ်၏။"

"သေဆဲပုဂ္ဂိုလ်၏ ချုပ်လေကုန်သော ခန္ဓာတို့သည်လည်းကောင်း၊ ဤလောက၌ ရှင်လျက် တည်ဆဲ ပုဂ္ဂိုလ်၏ ချုပ်လေကုန်သော ခန္ဓာတို့သည်လည်းကောင်း ရှိကြ၏၊ အလုံးစုံလည်းဖြစ်ကုန်သော ချုပ်လေကုန် သော ခန္ဓာ ၂–မျိုး တို့သည် ချုပ်ခြင်းပျက်ခြင်းအားဖြင့် တူကုန်၏၊ ချုပ်ပျက်သွားပြီးတို့သည် ပြန်၍ စပ်ခြင်း

ပေါ် လာခြင်း မရှိဘဲ လုံးဝ ပျောက်ကွယ်သွားလေကုန်၏။"

"မဖြစ်သေးသောစိတ်ဖြင့် ဖြစ်သည် ရင်သည် မဟုတ်၊ ဖြစ်ဆဲစိတ်ဖြင့်သာ ရှင်၏၊ ထိုဖြစ်ဆဲစိတ်၏ ပျက်ခြင်းကြောင့် သတ္တဝါဟူသော လောကသည် သေသည် မည်၏၊ သို့သော်လည်း 'တိဿ..ရှင်နေသည်' ဤသို့ အစရှိသော သန္တာနပညတ်သည် ရှင်ဆဲစိတ်ကို ရည်ရွယ်သောကြောင့် အမှန်ပရမတ္ထသင်္ဘော ဖြစ်ပေ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရှင်ဆဲစဏ၏ တိုတောင်းသောအားဖြင့် သေခြင်းကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင် အပ်ပေသည်။

ဥပစာရဈာန်သို့ ရောက်ပုံ

. ယခုပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဤရှစ်ပါးသော အခြင်းအရာတို့တွင် တစ်ပါးပါးသော <mark>အခြင်းအရာအားဖြင့်</mark> အဖန် တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်သော ယောဂီအားလည်း အဖန်ဖန် နှလုံးသွင်းခြင်း၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်သည် အထုံကို ရ၏၊ သေခြင်းလျှင်အာရုံရှိသော အမှတ်ရမှုသတိသည် ကောင်းစွာတည်၏၊ နီဝရဏတို့သည် ကွာကုန်၏၊ ဈာန်အင်္ဂါ တို့သည် ထင်ရားဖြစ်ပေါ် ကုန်၏။

ეგც

ဓမ္မီဗျူဟာ

သို့သော်လည်း သေခြင်းဟူသော အာရုံ၏ သဘောတရားအာရံ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း၊ ထိတ်လန့် ဖွယ် ဖြစ်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရဈာန်သို့သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည် ဖြစ်၏။

မရဏ္ဍဿတိကမ္မင္ဆာန်ိုး၏ အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်ခြင်းအကြောင်း

အပ္ပနာသို့ မရောက်ကြောင်းကို ဆက်၍ ရှင်းဦးအံ့ – လောကုတ္တရာဈာန်သည်လည်းကောင်း၊ ဒုတိယ, စတုတ္ထ အရူပဈာန်တို့သည်လည်းကောင်း သဘောတရားအာရုံ၌သော်လည်း ဘာဝနာအထူး၏ အစွမ်းအားဖြင့် အပ္ပနာသို့ ရောက်ကုန်၏၊ ချဲ့ဦးအံ့ – လောကုတ္တရာဈာန်သည် (ပဋိပဒါဉာဏဒဿန)ဝိသုဒ္ဓိဘာဝနာအစဉ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် အပ္ပနာသို့ ရောက်ပေသည်၊ ဒုတိယ, စတုတ္ထ အရူပဈာန်တို့သည် အာရုံကို ကျော်လွန်သော ဘာဝနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့် အပ္ပနာသို့ ရောက်ပေသည်။

ဤမရဏဿတိဘာဝနာ၌ကား–ဝိသုဒ္ဓိဘာဝနာအစဉ်နှင့် အာရုံကိုကျော်လွန်ခြင်းတည်း ဟူသော ထိုနှစ်ပါးလုံး ပင် မရှိပေ၊ ထို့ကြောင့် ဥပစာရသို့သာလျှင် ရောက်သော ဈာန်သည် ဖြစ်ပေသည်၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့သာလျှင် ရောက် သော ဤဈာန်သည် မရဏဿတိ၏ အားအစွမ်းဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် မရဏဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက်ခေါ်ဆို

အပ်ခြင်းသို့ ရောက်ပေသည်။

မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများရခြင်းအကျိုး

မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည်

၁။ အမြဲတမ်း မမေ့မလျော့ ဖြစ်လျက်ရှိ၏၊

၂။ အလုံးစုံသောဘဝတို့၌ မပျော်မမွေ့ ငြီးငွေ့သော အမှတ်သညာကို ရ၏၊

၃။ အသက်၌ နှစ်သက်တွယ်တာခြင်းကို စွန့်၏။

၄။ မကောင်းမှုကို ကဲ့ရဲ့လေ့ရှိ၏၊

၅။ သိုမှီးသိမ်းဆည်းခြင်း မများမူ၍ ပရိက္ခရာတို့၌ တပ်မက်မှုအညစ်အကြေးနှင့် ဝန်တိုမှု ကင်း၏၊

🤅။ အနိစ္စသညာသည်လည်း လေ့လာအပ်ခြင်းသို့ ရောက်၏၊

၇။ ထိုအနိစ္စသညာသို့ အစဉ်လိုက်သောအားဖြင့်သာလျှင် ဒုက္ခသညာနှင့် အနတ္တသညာသည်လည်း ထင်၏၊

ရေဏဿတိကို မပွားစေဖူးသောသူတို့သည် သေခါနီးကာလ၌ သားရဲ ဘီလူး မြွေ ဓားပြ သူသတ်သမားတို့၏ ရုတ်တရက် အနှိပ်စက်ခံရသောသူတို့ကဲ့သို့ ကြောက်ခြင်း ထိတ်လန့်ခြင်း တွေဝေခြင်းသို့ ရောက်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဤရကန်းသည် ကြောက်ခြင်းစသည်သို့ မရောက်မူ၍ ကြောက်ခြင်းကင်းလျက် မတွေဝေဘဲ စုတေ

၉။ မျက်မှောက်ဘဝ၌ အမြိုက်နိဗ္ဗာန်ကို အကယ်၍ မပြီးစေနိင်လျှင် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေသည်မှနောက်၌

သုဂတိလျှင် လားရာ ရှိပေ၏။

ထိုသို့ များစွာသောအကျိုးရှိခြင်းကြောင့် ကောင်းသောအမြော်အမြင်ဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံသောပုဂ္ဂိုလ်သည် ဤ ဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကြီးမားသောအာနုဘော်နှင့် ပြည့်စုံသော မရဏဿတိ၌ အခါခပ်သိမ်း မမေ့မလျော့အားထုတ်ခြင်း ကို မုချပြုသင့်လှပါပေသတည်း၊ ဤကား ဥယျောဇဉ်ပေတည်း။

မရဏဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း ပြီး၏။

~ ~ ~ ~ ~ ~ ~

## ၂။ ကာယဂတာသတိကမ္မင္ဆာန်း ပွားပုံ ပြဲဆိုချက်

ဘုရားပွင့်တော်မူရာကာလမှ တစ်ပါးသောအခါ၌ မဖြစ်ဖူးသော အလုံးစုံသောတိတ္ထိတို့၏ အရာမဟုတ်သော ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို မြတ်စွာဘုရား ညွှန်ကြားဟောပြတော်မှုခဲ့၏၊ အဘယ်သို့နည်းဟူမှု ထိုထိုသုတ္တန်တို့၌–

"ရဟန်းတို့ – တစ်ခုသောတရားသည် သူ့ကိုပွားစေလျှင်, အကြိမ်များစွာလေ့လာလျှင် ကာယ၏ သဘောမှန်ကို သိရ၍ အကြီးအကျယ်ထိတ်လန့်ခြင်းငှာ ဖြစ်ပေ၏၊ မျက်မှောက်အကျိုး အစရှိသော များစွာ သောအကျိုးအလို့ငှာ ဖြစ်ပေ၏၊ ကြီးမားမြင့်မြတ်သော, ယောဂတို့၏ ကုန်ခြင်းအလို့ငှာ ဖြစ်ပေ၏၊ ကြီးကျယ် မြင့်မြတ်သော သတိနှင့် သမ္မဇဉ်ပွားရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ပေ၏၊ ဝိပဿနာဉာဏ်အမြင်ကို ရရန်အလို့ငှာ ဖြစ်ပေ ၏၊ မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာနေရခြင်းအလို့ငှာ ဖြစ်ပေ၏၊ ဝိဇ္ဇာဉာဏ်ထူး၃–ပါး, လွတ်မြောက်ရာနိဗ္ဗာန်, အရိယာဖိုလ်တို့ကို မျက်မှောက်ပြုရန် အလို့ငှာ ဖြစ်ပေ၏၊ တစ်ခုသောတရားဟူသည် အဘယ်နည်း? ကာယဂတာသတိပေတည်း။

ရဟန်းတို့ – အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာသတိကို သုံးဆောင်ကုန်၏ – ထိုသူတို့သည် အမြိုက် နိဗ္ဗာန်ကို သုံးဆောင်ရကုန်၏၊ ရဟန်းတို့ –အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာသတိကို မသုံးဆောင်ကုန် – ထိုသူ တို့သည် အမြိုက်နိဗ္ဗာန်ကို မသုံးဆောင်ရကုန်၊ ရဟန်းတို့ – အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာသတိကို သုံး ဆောင်အပ်ပြီ – ထိုသူတို့သည် အမြိုက်နိဗ္ဗာန်ကို သုံးဆောင်အပ်ပေပြီ၊ အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာ သတိကို မသုံးဆောင်ဘူးသေး – ထိုသူတို့သည် အမြိုက်နိဗ္ဗာန်ကို မသုံးဆောင်ဘူးသေး။

အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာသတိကို မပွားရသဖြင့် ဆုံးရှုံး၏ – ထိုသူတို့အား အမြိုက်နိဗ္ဗာန် ဆုံးရှုံး၏၊ အကြင်သူတို့အား ကာယဂတာသတိ မဆုံးရှုံး – ထိုသူတို့အား အမြိုက်နိဗ္ဗာန် မဆုံးရှုံး၊ အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာသတိကို ချွတ်ယွင်းစေ၏ – ထိုသူတို့သည် အမြိုက်နိဗ္ဗာန်ကို ချွတ်ယွင်းစေ၏၊ အကြင်သူတို့သည် ကာယဂတာသတိကို ပြီးစီးစေ၏ – ထိုသူတို့သည် အမြိုက်နိဗ္ဗာန်ကို ပြီးစေ၏" ဟု –

### ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားသည် များစွာသောအခြင်းအရာတို့ဖြင့် ချီးကျူးတော်မူပြီးလျှင် –

"ရဟန်းတို့ –အဘယ်သို့ ပွားစေလျှင် အဘယ်သို့ အကြိမ်များစွာလေ့လာလျှင် ကာယဂတာသတိသည် များစွာသော အကျိုးရှိသနည်း၊ များသောအာနိသင်ရှိသနည်း? ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် တောသို့ ကပ်ရောက်၍ဖြစ်စေ, သစ်ပင်ရင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ဖြစ်စေ, ဆိတ်ငြိမ်သောကျောင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ . . . " ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့်

- (၁) အာနာပါနပိုင်း၊
- (၂) ဣရိယာပထပိုင်း၊
- (၃) စတုသမ္ပဧညပိုင်း၊
- (၄) ပဋိကူလမနသိကာရပိုင်း၊
- (၅) ဓာတုမနသိကာရပိုင်း၊
- (၆–၁၄) ကိုးခုသော သိဝထိကပိုင်းများဟူ၍ ၁**၄–ပိုင်းတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ညွှန်** ကြားဟောပြတော်မူခဲ့ပေသည်။

ထို ၁၄–ပိုင်းတို့တွင်

– ဣရိယာပထပိုင်း, စတုသမ္ပဧညပိုင်း, ဓာတုမနသိကာရပိုင်း ဟူသော ၃–ပိုင်းတို့ကို ဝိပဿနာ၏အစွမ်းအားဖြင့် ဟောတော်မှုအပ်၏၊

– ၉–ခုသော သိဝထိကပိုင်းများကိုမူ ဝိပဿနာဉာဏ်တို့တွင်ပင်လျှင် အာဒီနဝါနုပဿနာ၏ အ<mark>စွမ်းအားဖြင့် ဟော</mark> တော်မူ၏ ၊ ဤသိဝထိကပိုင်းတို့တွင် ဥဒ္ဓုမာတက စသည်တို့၌ သမာဓိဘာဝနာ၏ အစွမ်းဖြင့် ပြီးစီးပြည့်စုံစေ နိုင်ပေ၏ ၊ ထိုသမာဓိဘာဝနာကို အသုဘနိဒ္ဒေသ၌ ပြခဲ့ပြီးဖြစ်၏ ။

– အာနာပါနပိုင်းနှင့် ပဋိကူလမန်သိကာရပိုင်း ဟူသော ၂–ပိုင်းတို့ကိုသာလျှင် သမာဓိ၏အစွမ်းအားဖြင့် ဟော တော်မူအပ်၏၊ ထို၂–ပိုင်းတို့တွင်လည်း အာနာပါနပိုင်းသည် အာနာပါနဿတိ၏ အစွမ်းအားဖြင့် အသီးအခြား ကမ္ဗဋ္ဌာန်းသာလျှင် ဖြစ်ပေသည်။

ထို့ကြောင့် – ဤကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ပဋိကူလမနသိကာရပိုင်းနှင့်သာ သက်ဆိုင်၏ ဟူ၍ မှတ်အပ်

ပေသည်။

၂၃၈ ဓမ္မဗျူဟာ

### ကာယဂတာသတိကမ္ပဋ္ဌာန်း အကျဉ်း

"ရဟန်းတို့ တစ်ဖန်ရှုပုံတစ်မျိုးကား– ရဟန်းသည် (ဣမ မေဝ ကာယံ ဥဒ္ဒံ ပါဒတလာ အဓော ကေသမတ္ထကာ တစပရိယန္တံ့ ပူရံ နာနပ္ပကာရဿ အသုစိနော ပစ္စဝေက္ခတိ)– ခြေဖဝါးအပြင်မှ အထက်၌, ဆံဖျားမှ အောက်၌, အရေလျှင်အပိုင်းအခြားရှိသော အမျိုးမျိုးသော မစင်မကြယ် စက်ဆုပ်ဖွယ်ဖြင့် ပြည့်နေ သော ဤရုပ်ကိုယ်ကိုပင်လျှင် ဆင်ခြင်၏၊ ဆင်ခြင်ပုံကား – ဤကိုယ်ထဲ၌ ရှိကြသည်မှာ ဆံပင်တို့သည် ရှိ ကုန်၏၊ အမွှေးတို့သည်.. လက်သည်းခြေသည်းတို့သည်.. သွားတို့သည်.. အရေသည် ရှိ၏၊ အသား အကြော အရိုး ရိုးတွင်းခြင်ဆီ အညှို့ နှလုံး အသည်း အမြှေး အဖျဉ်း အဆုတ် အူမ အူသိမ် အစာသစ် အစာဟောင်း ဦးနောက် သည်းခြေ သလိပ် ပြည် သွေး ချွေး အဆီခဲ မျက်ရည် ဆီကြည် တံတွေး နှပ် အစေး ကျင်ငယ် ရှိ၏ " ဟူ၍–

ဤသို့ (မတ္ထလုံဂံ အဋ္ဌိမိဥ္မေန သင်္ဂဟေတွာ) ဦးနှောက်ကို အရိုးအတွင်းရှိ ရိုးတွင်းခြင်ဆီဖြင့် သိမ်းယူ၍ ၃၂– ကောဋ္ဌာသကို ပဋိကူလမနသိကာရ – စက်ဆုပ်ဖွယ်နှလုံးသွင်းပုံ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောတော်မူထားသောကြောင့်

ဤအနုံဿတိနိဒ္ဒေသပိုင်း၌ ပဋိကူလမနသိကာရပိုင်းကို ကာယဂတာသတိ ဟူ၍ အလိုရှိအပ်ပေသည်။

### ကာယဂတာသတိကမ္မင္ဆာန်ိုး အကျယ်

ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ယခုဆိုမည့် စကားသည် ပါဠိအဖွင့်ကို ရေ့သွားပြု၍ ပွားစေပုံကို အကျယ်ပြ ခြင်းပေတည်း။

'ဣမ မေ၀ ကာယံ' ဟူသည် 🗕 'မဟာဘုတ် ၄–ပါးကို မိုသော ဤအပုပ်ကောင် ရုပ်ကိုယ်ကို' ဟု ဆိုလို၏ ၊

်ဥဒ္ခံ ပါဒတလာ' ။ – 'ခြေဖဝါးအပြင်မှ အထက်၌' ဟု ဆိုလို၏ ၊ 'အဓော ကေသမတ္ထကာ' ။ – 'ဆံဖျားမှ အောက်၌' ဟု ဆိုလို၏ ၊ 'တစပရိယန္တံ' ။ – 'ဖီလာ ဘေးပတ်ဝန်းကျင်၌ အရေဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိသော' ဟု ဆိုလို၏ ၊

ပူရံ နာနပ္ပကာရဿ အသုစိနော – 'ဤကိုယ်သည် အမျိုးမျိုးသော ဆံပင်အစရှိသော မစင်မကြယ်စက်ဆုပ်ဖွယ်ဖြင့် ပစ္စဝေက္ခတိ' ။ ပြည့်လျက်ရှိ၏ဟု ရှု၏'ဟု ဆိုလို၏ ၊ 'ကာယေ'ဟူသည် – '(သရီရေ) ကိုယ်၌'ဟု ဆိုလို၏ ၊

ပစ္စဝေက္ခတိ'

'ကာယ' ဟု ဆိုရခြင်း

ကိုယ်ကောင်ကို ၈က်ဆုပ်ဖွယ်အပေါင်းအစု ဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း, စက်ဆုပ်ဖွယ်ဖြစ်ကုန်သော ဆံပင် စသည်တို့နှင့် မျက်စိရောဂါ အစရှိသော အရာမက များစွာသောရောဂါတို့၏ ဖြစ်ရာဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း

ကာယဟု ခေါ်ဆိုအပ်ပေသည်။

ခြေဖဝါးအပြင်မှစ၍ အထက်, ဆံဖျားမှစ၍ အောက်, အရေပါးမှစ၍ ဖီလာပတ်ဝန်းကျင် ဟူသော ဤမျှ အတိုင်းအရှည်ရှိသော တစ်လံမျှလောက်သော ဤကိုယ်ထဲ၌ ခပ်သိမ်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့် စူးစမ်းရှာဖွေသော် လည်း တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူသည် တစ်စုံတစ်ခုသော ပုလဲ, ပတ္တမြား, ကျောက်မျက်ရွဲ, အကျော်, ကုက်မံ, ပရုပ်, အခိုး အထုံအမှုန့် စသည့် အဏုမြူမျှသော်လည်း စင်ကြယ်သောသဘောကို မတွေ့မမြင်ရပေ၊ စင်စစ်သော်ကား– အလွန်ပုပ်ညီ နံစော်၍ ကျက်သရေမဲ့မြင်ကွင်းရှိသော အမျိုးမျိုးသော ဆံပင်အမွေးစသည် အပြားရှိသော မစင်မကြယ် စက်ဆုပ်ဖွယ်ကိုသာလျှင် တွေ့မြင်ရ၏။

### ကာယဂတာသတိကမ္ပဋ္ဌာန်း ယူပုံ

ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားစေခြင်းငှာ အလိုရှိသော အားထုတ်ခါစ အမျိုးကောင်းသားသည် မိတ်ဆွေ ကောင်းကို ချဉ်းကပ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သင်ယူအပ်၏၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားသင်ပြသော ဆရာသည်လည်း ခုနှစ်ပါး အပြားအားဖြင့် ဥဂ္ဂဟကောသလ္လ ခေါ် သင်ယူမှု၌ ကျွမ်ဳိးကျင်ကြောင်းအစီအရင်ကိုလည်းကောင်း၊ ဆယ်ပါးအပြား အားဖြင့် မနသိကာရကောသလ္လ ခေါ် နှလုံးသွင်းမှု၌ ကျွမ်းကျင်ကြောင်းအစီအရင်ကိုလည်းကောင်း ပြောကြားအပ်၏။

# ဥဂ္ဂဟကောသလ္လကို ပြောကြားပုံ

နှတ်ဖြင့်, စိတ်ဖြင့်, အဆင်းအားဖြင့်, ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့်, အရပ်မျက်နှာအားဖြင့်, တည်ရာအားဖြင့်, အပိုင်း အခြားအားဖြင့် ဟူ၍ ဤခုနှစ်ပါးအပြားအားဖြင့် ဥဂ္ဂဟကောသလ္လကို ပြောကြားအပ်၏။

၁။ နှုတ်ဖြင့် ရွတ်ဆိုပုံ

ဤပဋိက္ကူလမနသိကာရကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ပိဋကတ်သုံးပုံဆောင်ပင် ဖြစ်ငြားသော်လည်း ယောဂီသည် နှလုံး<mark>သွင်</mark>း သောကာလ၌ ရှေးဦးစွာ နှုတ်ဖြင့်ရွတ်ဆိုခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ အကျိုးကား အချို့ပုဂ္ဂိုလ်အား ရွတ်ဆိုနေစဉ်ပင်လျှင်

ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ထင်ရှားပေါ် တတ်၏။

မလယအရပ်၌ သီတင်းသုံးလေ့ရှိသော မဟာဒေဝမထေရ်ထံ၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းယူကြသော မထေရ် ၂–ပါး**တို့အား** ထင်ရှားပေါ် သကဲ့သို့ ပင်တည်း၊ မဟာဒေဝမထေရ်သည် မိမိထံမှ ကမ္မဋ္ဌာန်းတောင်းကြသော ထိုမထေရ် ၂–ပါးတို့အား "လေးလတို့ပတ်လုံး ဤပါဠိကို ရွတ်ဆိုနေကြလော့" ဟု ခွတ္တိသာကာရပါဠိကို ပေးလိုက်၏၊ ထိုမထေရ် ၂–ပါးတို့မှာ နိကာယ်နှစ်စောင် နှုတ်တက်ကျေပွန် နေကြသော်လည်း ရှိသေလေးမြတ်စွာ နာယူလေ့ရှိကြသောကြောင့် ဒုတ္တိသာ – ု ကာရကို လေးလပတ်လုံး ရွတ်ဆိုကြစဉ်ပင် သောတာပန် ဖြစ်ကြလေကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြား ညွှန်ပြသောဆရာသည် နှုတ်ဖြင့် ရွတ်ဆိုခြင်းကို ရှေးဦးစွာ ပြုနေပါ "ဟု တပည့်အား ပြောကြားအပ်ပေသည်။

ဝိသုဒ္ဓိမဂ်၌ ပြသောနည်း – နှုတ်ဖြင့် ရွတ်ဆိုပုံ

ရွတ်ဆိုခြင်းကို ပြုသောယောဂီသည် တစပဉ္စက–အရေလျှင် ငါးခုမြောက်ရှိသော အပိုင်းစသည်တို့ကို ပိုင်းခြား ၍ အနုလုံပဋိလုံ – အစဉ်လိုက် အပြန်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ရုတ်ဆိုခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ချဲ့၍ပြအံ့ –

"ဆံပင်, အမွေး, လက်သည်းခြေသည်း, သွား, အရေ" ဟု အစဉ်လိုက်အနုလုံအားဖြင့် ရွတ်ဆိုပြီးလျှင် တစ်ဖန် အပြန်ပဋိလုံအားဖြင့် "အရေ, သွား , လက်သည်းခြေသည်း, အမွေး, ဆံပင်" ဟု ရွတ်ဆိုအပ်၏။

ထို၏အခြားမဲ့ ဝက္ကပဉ္စက–အညို့လျှင် ငါးခုမြောက်ရှိသောအပိုင်း၌ "အသား, အကြော, အရိုး, ရိုးတွင်းခြင်ဆီ, အညှို့"ဟု အနုလုံအားဖြင့် ရွတ်ဆိုပြီးလျှင် တစ်ဖန် ပဋိလုံအားဖြင့် "အညှို့, ရိုးတွင်းခြင်ဆီ, အရိုး, အကြော,

အသား, အရေ, သွား , လက်သည်းခြေသည်း, အမွေး, ဆံပင်" ဟု ရွတ်ဆိုအပ်၏။

ထို့နောင် ပပ္ပါသပဉ္စက– အဆုတ်လျှင် ငါးခုမြောက်ရှိသောအပိုင်း၌ "နှလုံး, အသည်း, အမြှေး, အဖျဉ်း, အဆုတ်" ဟု အနုလုံအားဖြင့် ရွတ်ဆိုပြီးလျှင် တစ်ဖန် ပဋိလုံအားဖြင့် "အဆုတ်, အဖျဉ်း, အမြှေး, အသည်း, နှလုံး, အညို့, ရိုးတွင်းခြင်ဆီ, အရိုး, အကြော, အသား, အရေ, သွား , လက်သည်းခြေသည်း, အမွေး, ဆံပင်" ဟု ရွတ်ဆိုအပ်၏။

ထို့နောင် မတ္ထလုင်္ဂပဉ္စက–ဦးနှောက်လျှင် ငါးခုမြောက်ရှိသောအပိုင်း၌ " အူမ,အူသိမ်, အစာသစ်,အစာဟောင်း, ဦးနှောက်" ဟု အနုလုံအားဖြင့်ရွတ်ဆိုပြီးလျှင် တစ်ဖန် ပဋိလုံအားဖြင့် "ဦးနှောက်, အစာဟောင်း, အစာသစ်, အူသိမ်, အူမ, အဆုတ်, အဖျဉ်း, အမြှေး, အသည်း, နှလုံး, အညှို့, ရိုးတွင်းခြင်ဆီ, အရိုး, အကြော, အသား, အရေ, သွား , လက်သည်းခြေသည်း, အမွေး, ဆံပင် "ဟု ရွတ်ဆိုအပ်၏။

ထို့နောင် မေဒဆက္က – အဆီခဲလျှင် ခြောက်ခုမြောက်ရှိသော အပိုင်း၌ "သည်းခြေ, သလိပ်, ပြည်, သွေး, ချွေး, အဆီခဲ" ဟု အနုလုံအားဖြင့် ရွိတ်ဆိုပြီးလျှင် တစ်ဖန် ပဋိလုံအားဖြင့် "အဆီခဲ, ချွေး, သွေး, ပြည်, သလိပ်, သည်းခြေ, ဦးနောက်, အစာဟောင်း, အစာသစ်, အူသိမ်, အူမ, အဆုတ်, အဖျဉ်း, အမြွေး, အသည်း, နှလုံး, အညို့, ရိုးတွင်းခြင်ဆီ, အရိုး, အကြော, အသား, အရေ, သွား , လက်သည်းခြေသည်း, အမွေး, ဆံပင်" ဟု ရုတ်ဆိုအပ်၏။

ဗီးသို့ အောက္က ကျင်ငယ်လျှင် ခြောက်ခုမြောက်ရှိသော အပိုင်း၌ " မျက်ရည်, ဆီကြည်, တံတွေး, နှပ်, အစေး, ကျင်ငယ် " ဟု အနုလုံအားဖြင့် ရွတ်ဆိုပြီးလျှင် တစ်ဖန် ပဋိလုံအားဖြင့် " ကျင်ငယ်, အစေး, နှပ်, တံတွေး, ဆီကြည်, မျက်ရည်, အဆီခဲ, ချွေး, သွေး, ပြည်, သလိပ်, သည်းခြေ, ဦးနှောက်, အစာဟောင်း, အစာသစ်, အူသိမ်, အူမ, အဆုတ်, အဖျဉ်း, အမြွေး, အသည်း, နှလုံး, အညို့, ရိုးတွင်းခြင်ဆီ, အရိုး, အကြော,

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အကြိမ်တစ်ရာ အကြိမ်တစ်ထောင် အကြိမ်တစ်သိန်းသော်လည်း နှုတ်ဖြင့်ရွတ်ဆိုခြင်း ကို ပြုအပ်၏။

## (တစ်နည်း) သမ္မောဟဝိနောဒနီ၌ ပြသည့် ရွတ်ဆိုပုံ

- (၁) တစပဉ္စက၌ အနုလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနုလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် – ပေါင်း ၁၅–ရက်
- (၂) ဝက္ကပဉ္စီက၌ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် – ပေါင်း ၁၅–ရက်

Jço ဓမ္မဗူဟာ

(၃) ၂–ရပ်ပေါင်း၍ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် – ပေါင်း ၁၅–ရက်

- (၄) ပပ္စာသပဉ္စက၌ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် ပေါင်း ၁၅–ရက်
- (၅) ၃–ရပ်ပေါင်း၍ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနုလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် ပေါင်း ၁၅–ရက်
- (၆) မတ္ထလုဂ်ဴပဉ္စက၌ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် ပေါင်း ၁၅–ရက်
- $(\gamma)$  ၄–ရပ်ပေါင်း၍ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် ပေါင်း ၁၅–ရက်
- (၈) မေဒဆက္က၌ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် – ပေါင်း ၁၅–ရက်
- (၉) ၅–ရပ်ပေါင်း၍ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် ပေါင်း ၁၅–ရက်
- (၁၀) မုတ္တဆက္က၌ အနလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် – ပေါင်း ၁၅−ရက်
- (၁၁) ၆–ရပ်ပေါင်း၍ အနုလုံ ၅–ရက်, ပဋိလုံ ၅–ရက်, အနုလုံ ပဋိလုံ ၅–ရက် ပေါင်း ၁၅–ရက်

ဤသို့ ၁၅–ရက် $\times$  ၁၁ လီ = ၁၆၅–ရက် (၅–လခွဲ, ၆–လ) ရွတ်ဆိုသရဓ္ဈာယ်ရ၏။

အကျိုးကား–နှုတ်ဖြင့်ရွတ်ဆိုခြင်းကြောင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းအစဉ်သည် ကျေပွန်၏၊ စိတ်သည် ထိုထိုဤဤ အရပ်သို့ မပြေးသွားတော့ပေ၊ ဆံပင်စသော ကောဋ္ဌာသတို့သည် ထင်ရှားကုန်၏၊ လက်ချောင်းများအစဉ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း, ဝင်းထရံခြေအစဉ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း ထင်ပေါ် ကုန်၏။

၂။ စိတ်ဖြင့် ရွတ်ဆိုပုံ

ကား- နှုတ်ဖြင့် ရုတ်ဆိုခြင်းသည် စိတ်ဖြင့် ရုတ်ဆိုခြင်း, နှလုံးသွင်းခြင်းအား ကျေးဇူးပြု၏၊ စိတ်ဖြင့် ရုတ်ဆိုခြင်း, နှလုံးသွင်းခြင်းသည် အသုဘလက္ခဏာကို ထိုးထွင်းသိခြင်း, သဘောပေါက်ခြင်းအား (ဝါ) စက်ဆုပ်ဖွယ်သဘောကို မှတ်နိုင်ခြင်းအား ကျေးဇူးပြုပေသည်။

## ၃ – ၇။ အဆင်းစသည်ဖြင့် ပိုင်းခြားပုံ

အဆင်းအားဖြင့် ဟူသည် ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့် ဟူသည် – ဆံပင်စသည်တို့၏ အဆင်းကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

- ထိုဆံပင် စသည်၏ပင်လျှင် ပုံသဏ္ဌာန်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

အရပ်မျက်နှာအားဖြင့် ဟူသည် – ဤကိုယ်၌ ချက်မှ အထက်ပိုင်းသည် အထက်အရပ်မျက်နှာ မည်၏၊ အောက်ပိုင်း သည် အောက်အရပ်မျက်နှာ မည်၏၊ ထို့ကြောင့် "ဤကောဋ္ဌာသသည် ဤမည် သော အရပ်မျက်နှာ၌ တည်ရှိ၏ "ဟု အရပ်မျက်နှာကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။ တည်ရာအားဖြင့် ဟူသည် – "ဤကောဋ္ဌာသသည့် ဤမည့်သောအရပ်၌ တည်၏" ့ဟု ဤပုံဤနည်းဖြင့် ထိုထို

ကောဋ္ဌာသ၏ တည်ရာအရပ်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏။

**အပိုင်းအခြားအားဖြင့် ဟူသည်** – အပိုင်းအခြားတို့သည် မိမိ၏အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားခြင်း– သဘာဂပရိစ္ဆေဒ, အခြားအဖို့ ဖြင့် ပိုင်းခြားခြင်း–ဝိသဘာဂပရိစ္ဆေဒ ဟူ၍ ၂–ပါးရှိ၏။

ထိုတွင် "ဤကောဋ္ဌာသကို အောက်၌လည်းကောင်း, အထက်၌လည်း ကောင်း, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌လည်းကောင်း ဤမည်သောအရပ်ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏ "ဟူ၍ ဤပုံဤနည်းဖြင့် သဘာဂပရိစ္ဆေဒကို သိအပ်၏၊ "ဆံပင်တို့သည် အမွေး မဟုတ်ကုန်, အမွေးတို့သည်လည်း ဆံပင်မဟုတ်ကုန်" ဟူ၍ ဤပုံဤနည်းဖြင့် မရောနောခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဝိသဘာဂပရိစ္ဆေဒကို သိအပ်၏။

ထိုထိုသုတ်တို့၌ ဟောပုံ

ဤမျှသာမကသေး– ယခုပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ခုနှစ်ပါးအပြားဖြင့် ဥဂ္ဂဟကောသလ္လကို ပြောကြားသောဆရာ သည် ဤကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဤမည်သောသုတ်၌ ပဋိက္ကူလ–စက်ဆုပ်ဖွယ် နှလုံးသွင်းခြင်း၏ အစွမ်းအား ဖြင့် ဟောထားသည်၊ ဤမည်သောသုတ်၌ ဓာတ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောထားသည် ဟု ပြောကြားအပ်၏။

ချဲ့ဦးအံ့ – ဤကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို

မဟာသတိပဋ္ဌာနသုတ်၌ ပဋိက္ကူလ၏ အစွမ်းအားဖြင့် သာလျှင် ဟောထားပေသည်၊ ဤပဋိက္ကူလ၏ အစွမ်း

အားဖြင့် ဟောထားသောကမ္မဋ္ဌာန်းသည် သမထကမ္မဋ္ဌာန်း ပေတည်း။

မဟာဟတ္ထိပဒေါပမသုတ်, မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်, အဘိဓမ္မာဓာတုဝိဘင်းနှင့် ဥပရိပဏ္ဏာသ ဓာတုဝိဘင်္ဂသုတ် တို့၌ ဓာတ်၏အစွမ်းအားဖြင့် ဟောထားပေသည်၊ ဤဓာတ်၏အစွမ်းအားဖြင့် ဟောထားသော ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ဝိပဿနာကမ္မဋ္ဌာန်း ပေတည်း။

ဥပရိပဏ္ဏာသ ကာယဂတာသတိသုတ်၌မူ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်အား ဆံပင်စသော ကောဋ္ဌာသတို့၌ အညိုစသော အဆင်းအားဖြင့် ထင်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်ကို ရည်ရွယ်၍ ဈာန် ၄–ပါးတို့ကို ဝေဖန်ဟောကြားထားပေသည်။ (ဆံပင်

စသည်ကို ရှုရာ၌ အညိုအဆင်း ထင်လျှင် နီလကသိုဏ်း ပဋိဘာဂနိမိတ်ထင်၍ အရူပဈာန် ၄–ပါး ရ၏၊ ထို ပုဂ္ဂိုလ်ကို ရည်ရွယ်၍ ထိုသုတ်၌ ဈာန် ၄–ပါးရပုံကို ပြထား၏ ဟု ဆိုလိုသည်။)

ထိုကာယဂတာသတိသုတ်၌ လာသော ဤဒွတ္တိသာကာရကမ္မဋ္ဌာန်းသည် **ဤဝိသုဒ္ဓိမဂ် ကာယဂတာ**–

သတိ၌ ပြထားသော သမထကမ္မဋ္ဌာန်းသာလျှင် ဖြစ်ပေသည်။

# မနသိကာရကောသလ္လကို ပြောကြားပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ခုနစ်ပါးအပြားဖြင့် ဥဂ္ဂဟကောသလ္လကို ပြောကြားပြီးလျှင် –

ဆံပင် အမွေး အစရှိသောအစဉ်အားဖြင့်၊ ΟII

မမြန်လွန်းသောအားဖြင့်၊ J۱۱

မနှေးလွန်းသောအားဖြင့်၊ ۶II

ပျံ့လွှင့်ခြင်းကို တားမြစ်သောအားဖြင့်၊ ÇII

ဆံပင်အစရှိသော အမည်ပညတ်ကို ကျော်လွန်သောအားဖြင့်၊ ၅။

အစဉ်အတိုင်း မထင်သည်ကို လွှတ်သောအားဖြင့်၊ Gıı

အပ္ပနာအားဖြင့်၊

၈,၉,၁၀။ သုံးပါးကုန်သောသုတ္တန်တို့ ဟူ၍ ဆယ်ပါးအပြားအားဖြင့် မနသိကာရကောသလ္လကို ပြောကြားအပ်၏၊

၁။ ဆံပင် အမွေး အစရှိသော အစဉ်အားဖြင့် ဟူသည်ကား–

ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သော ယောဂီသည် ရွတ်ဆိုခြင်းကို ပြုသည်မှစ၍ ဆံပင် အမွေး အစ ရှိသောအစဉ်ဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ တစ်ခုကျော်အားဖြင့် နှလုံးမသွင်းအပ်၊ အပြစ်ကား– တစ်ခုကျော်အားဖြင့် နှလုံး သွင်းလျှင် ဥပမာအားဖြင့် မလိမ္မာသောယောက်ျားသည် ၃၂–ထစ်ရှိသော လှေကားကို တစ်ထစ်ကျော်ဖြင့် တက်လျှင် ကိုယ်ပင်ပန်းသည်ဖြစ်၍ လိမ့်ကျတတ်၏၊ တက်မှုကို မပြီးစေနိုင်ဘဲ ရှိတတ်၏ – ထို့အတူပင် ဘာဝနာ ပြည့်စုံသည်၏ အစွမ်းဖြင့် ရသင့်ရထိုက်သော သာယာဖွယ်ကို မရခြင်းကြောင့် စိတ်ပင်ပန်းသည်ဖြစ်၍ ဘာဝနာအလုပ်မှ ကျတတ်၏၊ ဘာဝနာကို မပြီးစေနိုင်ဘဲ ရှိတတ်၏။

၂။ မမြန်လွန်းသောအားဖြင့် ဟူသည်ကား–

အစဉ်အတိုင်း နှလုံးသွင်းသော ယောဂီသည် မမြန်လွန်းသောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ အပြစ်ကား–မြန် လွန်းသောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းသော ယောဂီအား – ဥပမာအားဖြင့် သုံးယူဇနာရှိခရီးကို သွားသောသူမှာ သွားသင့် မသွားသင့်သောအရပ်ကို မမှတ်မူ၍ လျင်သောအဟုန်ဖြင့် သွားသော် ခရီးအဆုံးခြင်းသို့ကား ရောက်ပေ၏၊ သို့သော် အကြိမ်တစ်ရာတိုင်အောင် သွားခြင်းပြန်ခြင်းကို ပြုသော်လည်း သွားတိုင်း သွားတိုင်း မေး၍ သာလျှင် သွားရ၏ – ထို့အတူပင် ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အဆုံးသို့ ရောက်ရုံမျှသက်သက်သာ ဖြစ်၏၊ ထင်ရှားသည်ကား မဖြစ်၊ တရားထူးကို မဆောင်နိုင်၊ ထို့ကြောင့် မမြန်လွန်းသောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏။

၃။ မနှေးလွန်းသောအားဖြင့် ဟူသည်ကား–

မမြန်လွန်းသောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်သကဲ့သို့ ထို့အတူ မနှေးလွန်းသောအားဖြင့်လည်း နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ အပြစ်ကား– နှေးလွန်းသောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းသောယောဂီအား – ဥပမာအားဖြင့် သုံးယူဇနာရှိ ခရီးကို ထိုနေ့ချင်းပင် လျှင် ရောက်အောင်သွားလိုသောသူအား လမ်းခုလတ်တွင် သစ်ပင် တောင် ဆည် ကန် စသည်တို့၌ ဖင့်နွှဲနေပါမူ ခရီး သည် ပြီးဆုံးခြင်းသို့ မရောက်၊ နှစ်ရက်သုံးရက်ကြာမှ ပြီးဆုံးစေရ၏ – ထို့အတူပင် ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အပြီးအဆုံးသို့ မရောက်ဘဲ ရှိတတ်၏၊ တရားထူးကိုရခြင်း၏ အကြောင်းမဖြစ်ဘဲ ရှိတတ်၏။

၄။ ပျံ့လွင့်ခြင်းကို တားမြစ်သောအားဖြင့် ဟူသည်ကား–

ကမ္မဋ္ဌာန်းကို စွန့်လွှတ်၍ အပြင်အပဖြစ်သော အမျိုးမျိုးသော အာရံ၌ စိက်၏ပျံ့လွင့်ခြင်းကို တားမြစ်အပ်၏ ၊ အပြစ်ကား– မတားမြစ်သောသူအား ဥပမာအားဖြင့် ခြေတစ်ဖဝါးစာ နင်းလောက်သော ကမ်းပါးပြတ်လမ်းကို သွား သောယောက်ျားအား ခြေနင်းကွက်ကို ကောင်းစွာအမှတ် မပြုမူ၍ ထိုမှဤမှ မျှော်ကြည့်လတ်သော် ခြေလှမ်းမှားတတ် ၏၊ ထို့ကြောင့် အသူတရာနက်သော ကမ်းပါးပြတ်၌ ကျသွားလေရာ၏ – ထို့အတူပင် ပြင်ပအာရံ၌ ပျံ့လွင့်လတ်သော် ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ဆုတ်ယုတ်၏၊ ပျောက်ပျက်၏၊ ထို့ကြောင့် ပျံ့လွင့်ခြင်းကို တားမြစ်သောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏။

၂၄၂ ဓမ္မဗျူဟာ

၅။ ဆံပင်အစရှိသော အမည်ပညတ်ကို ကျော်လွန်သောအားဖြင့် ဟူသည်ကား–

ဆံပင် အမွေး အစရှိသော အမည်ပညတ်ကို ကျော်လွန်၍ စက်ဆုပ်ဖွယ်ဟု စိတ်ကို ထားအပ်၏၊ ဥပမာ အား ဖြင့် ရေရခဲသောကာလ၌ လူတို့သည် တောထဲ၌ ရေတွင်းကို တွေ့ကြ၏၊ ထိုအရပ်၌ ထန်းရွက်အစရှိသော အမှတ် အသားတစ်ခုခုဖြင့် မှတ်သား၍ ထိုအမှတ်အသားဖြင့် လာကြ၍ ရေလည်း ချိုးကြ၏၊ သောက်လည်း သောက်ကြ၏၊ ထိုလူတို့အား မကြာခဏ သွားခြင်းကြောင့် အသွားအပြန် ခြေရာလမ်း ထင်ရှားသောအခါ၌ ထိုအမှတ်အသားဖြင့် ပြုဖွယ်ကိစ္စ မရှိတော့ပြီ၊ အလိုရှိတိုင်းသော ခဏ၌ သွားကြ၍ ချိုးလည်း ချိုးကြ၏၊ သောက်လည်း သောက်ကြ၏ – ထို့အတူပင် ရေးအဖို့၌ ဆံပင် အမွေး အစရှိသော အမည်ပညတ်ဖြင့် နှလုံးသွင်းသော ဟောဂီအား စက်ဆုပ်ဖွယ်အဖြစ် သည် အကြင်အခါ၌ ထင်ရှား၏၊ ထိုအခါ၌ ထိုယောဂီသည် ဆံပင် အမွေး အစရှိသော အမည်ပညတ်ကို ကျော်လွန်၍ စက်ဆုပ်ဖွယ်အဖြစ်၌သာလျှင် စိတ်ကို ထားအပ်ပေသည်။

၆။ အစဉ်အတိုင်း မထင်သည်ကို လွှတ်သောအားဖြင့် ဟူသည်ကား–

အကြင်အကြင် ကောဋ္ဌာသသည် မထင်၊ ထိုထိုကောဋ္ဌာသကို လွှတ်သည်ဖြစ်၍ အစဉ်အတိုင်း မထင်သည်ကို လွှတ်သောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ချဲ့၍ပြအံ့– အားထုတ်ခါစ ယောဂီအား ဆံပင် ဟု နှလုံးသွင်းလျှင် နှလုံးသွင်း မှုသည် နှတ်တက်ရနေသည့်အတိုင်း သွား၍ ကျင်ငယ် ဟူသော ဤအဆုံးကောဋ္ဌာသသို့သာလျှင် ဆိုက်၍ တည်၏၊ ကျင်ငယ်ဟူ၍လည်း နှလုံးသွင်းပြန်လျှင် နှလုံးသွင်းမှုသည် ပဋိလုံအားဖြင့်သွား၍ ဆံပင်ဟူသော ဤသို့ အစ ကောဋ္ဌာသသို့သာလျှင် ဆိုက်၍ တည်၏၊ ဤသို့ နှလုံးသွင်းမှုများသဖြင့် ထိုအခါ ထိုယောဂီအား အချို့ကောဋ္ဌာသတို့ သည် ထင်ကုန်၏, အချို့ကောဋ္ဌာသတို့သည် မထင်ကုန်၊ ထိုအခါ ထင်သော ကောဋ္ဌာသတို့၌ သာလျှင် နှလုံးသွင်း အပ်၏၊ အာယ်မျှတိုင်အောင်နည်းဟူမူ နှစ်ခုကုန်သော ကောဋ္ဌာသတို့သာ ထင်ကြသည်တိုင်အောင်၊ ထိုနှစ်ခုတို့တွင် လည်း တစ်ခုသည် သာလွန်၍ ထင်သည်တိုင်အောင် နှလုံးသွင်းခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ဤသို့ သာလွန်၍ထင်သော ထို တစ်ခုသော ကောဋ္ဌာသကိုသာလျှင် အဖန်တလဲလဲ နှလုံးသွင်းသည်ဖြစ်၍ အပ္ပနာဈာန်ကို ဖြစ်စေအပ်ပေသည်။

ထိုသို့ နှလုံးသွင်းရာ၌ ဥပမာမှာ –

ထန်း ၃၂–ပင် ရှိသော ထန်းတော၌ နေသောမျောက်ကို ဖမ်းယူလိုသောမှဆိုး ဥပမာ

ထန်း ၃၂-ပင် ရှိသော ထန်းတော၌ နေသော မျောက်ကို ဖမ်းယူလိုသော မုဆိုးသည် အစ၌ တည်သော ထန်းပင်၏အရွက်ကို မြားဖြင့်ပစ်၍ ဟစ်အော်ခြောက်လှန့်ခြင်းကို ပြု၏၊ ထိုအခါ မျောက်သည် အစဉ်အတိုင်း ထိုထို ထန်းပင်သို့ ခုန်သွား၍ အစွန်ဆုံးထန်းပင်သို့သာလျှင် ရောက်လေရာ၏၊ ထိုထန်းပင်၌လည်း သွား၍ မုဆိုးသည် ထို့အတူပင် မြားဖြင့်ပစ်၍ ဟစ်အော်ခြောက်လှန့်ခြင်းကို ပြုလျှင် တစ်ဖန် ထိုနည်းဖြင့်ပင်လျှင် အစထန်းပင်သို့ ပြန်လာ ရာ၏၊ ထိုမျောက်သည် ဤနည်းဖြင့် အဖန်တလဲလဲ အစွမ်းကုန် ခုန်သွားစေအပ်သည်ရှိသော် ဟစ်အော်ရာဟစ်အော်ရာ အရပ်၌သာလျှင် ထ၍ အစဉ်အတိုင်း တစ်ခုသောထန်းပင်သို့ ခုန်သွား၍ ထိုထန်းပင်၏အလယ်၌ ထန်းရွက်ဖူးတံကို မြဲစွာကိုင်လျက် မြားဖြင့် ပစ်အပ်သော်လည်း မထဘဲ ရှိလေရာ၏။

ထိုဥပမာ၌ ဥပမာနှင့် ဥပမေယျ နှီးနှောပုံမှာ –

– ထန်းတော၌ ၃၂–ခုသော ထန်းပင်တို့ကဲ့သို့ ကိုယ်ထဲ၌ ၃၂–ပါးသော ကောဋ္ဌာသတို့ကို မှတ်အပ်၏ ၊

– မျောက်ကဲ့သို့ စိတ်ကို မှတ်အပ်၏ ၊ လေသ ၁၀ သော ၅ ၁၀ သန် ၁၄ ၆ ၁၄

– မုဆိုးကဲ့သို့ ယောဂီကို မှတ်အပ်၏၊

- ထန်း ၃၂–ပင်ရှိသော ထန်းတော၌ မျောက်၏နေခြင်းကဲ့သို့ ၃၂–ကောဋ္ဌာသရှိသော ကိုယ်၌ အာရုံပြုသောအား

ဖြင့် ယောဂီ၏စိတ် အဖန်ဖန်ဖြစ်ခြင်း ကျက်စားနေခြင်းကို မှတ်အပ်၏၊

– မုဆိုးက အစ၌ တည်သော ထန်းပင်၏အရွက်ကို မြားဖြင့်ပစ်၍ ဟစ်အော်ခြောက်လှန့်အပ်သော် မျောက်သည် ထိုထိုထန်းပင်သို့ ခုန်သွား၍ အစွန်ဆုံးထန်းပင်သို့ ရောက်ခြင်းကဲ့သို့ ယောဂီသည် ဆံပင်ဟု နှလုံးသွင်းစ,ပြု လိုက်လျှင် အစဉ်အတိုင်းသွား၍ အဆုံးကောဋ္ဌာသ၌သာလျှင် စိတ်၏တည်ခြင်းကို မှတ်အပ်၏၊ တစ်ဖန် ပြန်လာ ရာ၌လည်း ဤနည်းအတူပင်တည်း၊

အဖန်တလဲလဲ အစွမ်းကုန် ခုန်သွားစေအပ်သည်ရှိသော် ဟစ်အော်ရာ ဟစ်အော်ရာ အရပ်၌သာလျှင် မျောက်၏ ထခြင်းကဲ့သို့ အဖန်ဖန်နှလုံးသွင်းသော ယောဂီအား အချို့အချို့ကောဋ္ဌာသတို့သာ ထင်ကုန်လတ်သော် မထင် သော ကောဋ္ဌာသတို့ကို စွန့်လွှတ်၍ ထင်သောကောဋ္ဌာသတို့ကိုသာ အားထုတ်စ ဘာဝနာဟူသော ပရိက်ပြုခြင်း

ကို မှတ်အပ်၏၊

– အစဉ်အတိုင်း နောက်ဆုံးမှာ တစ်ခုသောထန်းပင်သို့ ခုန်သွား၍ ထိုထန်းပင်၏အလယ်၌ ထန်းရွက်ဖူးတံကို မြဲစွာ ကိုင်လျက် မြားဖြင့် ပစ်အပ်သော်လည်း မထခြင်းကဲ့သို့ နောက်ဆုံး၌ ကောဋ္ဌာသနှစ်ခုတို့ ထင်ကြရာတွင် သာ၍ ထင်သော ကောဋ္ဌာသကိုသာလျှင် အဖန်တလဲလဲနှလုံးသွင်း၍ အပ္ပနာဈာန်ကို ဖြစ်စေခြင်းကို မှတ်အပ်ပေသည်။ ၃၂-အိမ်ရှိသော ရွာကိုမှီ၍ နေသောဆွမ်းခံရဟန်း ဥပမာ

၃၂-အိမ်ရှိသော ရွာကိုမှီ၍ နေသော ဆွမ်းခံရဟန်းသည် ပထမအိမ်၌ပင်လျှင် နှစ်အိမ်စာဆွမ်းကို ရလျှင် နောက်၌ တစ်အိမ်မှ ဆွမ်းကို စွန့်လွှတ်ရာ၏၊ တစ်ဖန် နောက်နေ့၌ တစ်အိမ်တည်းမှ သုံးအိမ်စာဆွမ်းကိုရလျှင် နောက် ၌ နှစ်အိမ်မှ ဆွမ်းကို စွန့်လွှတ်ရာ၏၊ တတိယနေ့၌ အစ,အိမ်မှာပင် သပိတ်ပြည့်အောင်ရလျှင် အခြားအိမ်များသို့ မသွား တော့ဘဲ ဆွမ်းစားဧရပ်သို့ သွား၍ ဘုဉ်းပေးရာသကဲ့သို့ ထိုဆိုခဲ့သော နှလုံးသွင်းပုံကို ဤဥပမာနှင့် အတူပင် ဖြစ်သည် ဟု မှတ်အပ်ပေ၏။

ဥပမာနှင့် ဥပမေယျ နှီးနှောပုံကား--

– ၃၂–အိမ်ရှိသော ရွာကဲ့သို့ ၃၂–ပါးသော ကောဋ္ဌာသကို မှတ်အပ်၏။

– ဆွမ်းခံရဟန်းကဲ့သို့ ယောဂီကို မှတ်အပ်၏၊

– ထိုရွာကိုမှီလျက် ထိုရဟန်း၏နေခြင်းကဲ့သို့ ၃၂–ကောဋ္ဌာသ၌ ယောဂီ၏ ပရိကံပြုခြင်းကို မှတ်အပ်၏၊

– ပထမအိမ်၌ နှစ်အိမ်စာဆွမ်းကို ရ၍ နောက်၌ တစ်အိမ်မှ ဆွမ်းကို စွန့်ခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း, ဒုတိယနေ့၌ သုံးအိမ်စာဆွမ်းကို ရ၍ နောက်၌ နှစ်အိမ်မှ ဆွမ်းကို စွန့်ခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း နှလုံးသွင်းနေစဉ် မထင် သည်တို့ကို စွန့်၍ ထင်သောကောဋ္ဌာသတို့တွင် ကောဋ္ဌသနှစ်ခုတိုင်အောင် ပရိက်ပြုခြင်းကို မှတ်အပ်၏၊

– တတိယနေ့၌ အစအိမ်မှာပင်လျှင် သပိတ်ပြည့်အောင်ရ၍ အခြားအိမ်များသို့ မသွားတော့ဘဲ ဆွမ်းစား**ဧရပ်သို့** သွားပြီးလျှင် ထိုဧရပ်၌ ထိုင်၍ ဘုဉ်းပေးခြင်းကဲ့သို့ နှစ်ခုသော ကောဋ္ဌသ**တို့**တွင် သာ၍ ထင်သော ကောဋ္ဌာသကို သာလျှင် အဖန်တလဲလဲ နှလုံးသွင်း၍ အပ္ပနာဈာန်ကို ဖြစ်စေခြင်းကို မှတ်အပ်၏။

**၇။ အပ္ပနာအားဖြင့် ဟူရာ၌** - အပ္ပနာ၏ဖြစ်ရာ ကောဋ္ဌာသအားဖြင့် ဆံပင်စသည်တို့တွင် တစ်ခုခုသော ကောဋ္ဌာသ**၌** အပ္ပနာဖြစ်သည် ဟု သိအပ်၏။

၈,၉,၁၀။ သုံးပါးကုန်သော သုတ္တန်တို့ ဟူရာ၌ – အဓိစိတ္တသုတ်, သီတိဘာဝသုတ်, ဗောဇ္ဈင်္ဂကောသလ္လသုတ် ဟူသော ဤသုံးပါးကုန်သော သုတ္တန်တို့ကို ဝီရိယနှင့် သမာဓိကိုယှဉ်ခြင်း အကျိုးငှာ သိအပ်ကုန်၏။

အဓိစိတ္တသုတ်

"ရဟန်းတို့ – (အဓိစိတ္တမည်သော) လွန်ကဲထူးမြတ်သော သမထဝိပဿနာစိတ်ကို အားထုတ်သော ရဟန်းသည် သုံးပါးသော နိမိတ်တို့ကို ရံဖန်ရံခါ နှလုံးသွင်းအပ်ကုန်၏၊ ရံဖန်ရံခါ (မှတ်ထားအပ်သည့် တည်ကြည်ပုံအခြင်းအရာရှိသော သမာဓိဟူသော) သမာဓိနိမိတ်ကို ဝါ– (သမာဓိ၏အကြောင်းအာရုံဟူသော) သမာဓိနိမိတ်ကို နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ရံဖန်ရံခါ (ဝီရိယဟူသော) ပဂ္ဂဟနိမိတ်ကို ဝါ–(ဝီရိယ၏အကြောင်းအာရုံ ဟူသော)ပဂ္ဂဟနိမိတ်ကို နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ရံဖန်ရံခါ (ဥပေက္ခာဟူသော) ဥပေက္ခာနိမိတ်ကို ဝါ–(ဥပေက္ခာ၏ အကြောင်းအာရံဟူသော) ဥပေက္ခာနိမိတ်ကို နှလုံးသွင်းအပ်၏။

ရဟန်းတို့ – လွန်ကဲထူးမြတ်သော သမထဝိပဿနာစိတ်ကို အားထုတ်သောရဟန်းသည် တသမတ် တည်း သမာဓိနိမိတ်ကိုသာလျှင် အကယ်၍ နှလုံးသွင်းငြားအဲ့ – ထိုဘာဝနာစိတ်သည် ပျင်းရိခြင်းငှာ ဖြစ်ရာ သောအကြောင်း ရှိပေ၏၊ တသမတ်တည်း ပဂ္ဂဟနိမိတ်ကိုသာလျှင် အကယ်၍ နှလုံးသွင်းငြားအဲ့ – ထိုဘာဝနာစိတ်သည် ပျံ့လွင့်ခြင်းငှာ ဖြစ်ရာသောအကြောင်း ရှိပေ၏၊ တသမတ်တည်း ဥပေက္ခာနိမိတ်ကိုသာလျှင် အကယ်၍ နှလုံးသွင်းငြားအဲ့ – ထိုဘာဝနာစိတ်သည် အာသဝေါတရားတို့ကုန်ရန်အတွက် ကောင်းစွာ မတည် ကြည်ရာသော အကြောင်း ရှိပေ၏။

ရဟန်းတို့ စင်စစ်သော်ကား-- လွန်ကဲထူးမြတ်သော သမထဝိပဿနာစိတ်ကို အားထုတ်သောရဟန်း သည် ရံဖန်ရံခါ သမာဓိနိမိတ်ကို, ရံဖန်ရံခါ ပဂ္ဂဟနိမိတ်ကို, ရံဖန်ရံခါ ဥပေက္ခာနိမိတ်ကို နှလုံးသွင်း၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုဘာဝနာစိတ်သည် နူးလည်း နူးညံ့ပေ၏၊ အမှု၌လည်း ခံ့ပေ၏၊ အညစ်အကြေးကင်းလျက် သန့်ရှင်းတောက်ပလည်း တောက်ပပေ၏၊ ချို့ယွင်းပျက်စီးခြင်းလည်း မရှိပေ၊ အာသဝေါတရားတို့ကုန်ရန်

အတွက် ကောင်းစွာတည်ကြည်ပေ၏။

ရဟန်းတို့ – ဥပမာပြရလျှင် ရွှေပန်းထိမ်ဆရာဖြစ်စေ, ရွှေပန်းထိမ်တပည့်ဖြစ်စေ မိုက်ခွက်လုံကို ပြု လုပ်ရာ၏၊ မိုက်ခွက်လုံကို ပြုလုပ်ပြီးလျှင် မိုက်ခွက်အဝကို လောင်စေရာ၏၊ လောင်စေပြီးလျှင် ညှပ်ဖြင့် ရွှေ ကို ယူ၍ မိုက်ခွက်အဝ၌ ထည့်ပြီးလျှင် ရံဖန်ရံခါ မီးဖြင့်မှုတ်၏၊ ရံဖန်ရံခါ ရေဖြင့် ဖျန်း၏၊ ရံဖန်ရံခါ လျစ်လျူရှု၏၊ ရဟန်းတို့ ရွှေပန်းထိမ်ဆရာဖြစ်စေ, ရွှေပန်းထိမ်တပည့်ဖြစ်စေ ထိုရွှေကို တသမတ်တည်း မှုတ်နေငြားအံ့ – ထိုရွှေကို အရည်ပျော်သွားအောင် လောင်ရာသောအကြောင်း ရှိပေ၏၊ အကယ်၍ တသမတ် တည်း ရေဖြင့် ဖျန်းနေငြားအံ့ – ထိုရွှေသည် ငြိမ်းအေးသွားရာသောအကြောင်း ရှိပေ၏၊ အကယ်၍ တသမတ် တည်း လျစ်လျူရှုနေငြားအံ့ – ထိုရွှေသည် ကောင်းစွာရင့်ကျက်ခြင်းသို့ မရောက်ရာသောအကြောင်း ရှိပေ၏၊ ရဟန်းတို့ – စင်စစ်သော်ကား ရွှေပန်းထိမ်ဆရာဖြစ်စေ, ရွှေပန်းထိမ်တပည့်ဖြစ်စေ ထိုရွှေကို ရံဖန်ရံခါ မီးဖြင့်

၂၄၄ ဓမ္မဗျူဟာ

မှုတ်၏၊ ရံဖန်ရံခါ ရေဖြင့် ဖျန်း၏၊ ရံဖန်ရံခါ လျစ်လျူရှု၏၊ ထို့ကြောင့် နူးလည်း နူးညံ့၏၊ အမှု၌လည်း ခံ့ပေ၏၊ အညစ်အကြေးကင်းလျက် သန့်ရှင်းတောက်ပလည်း တောက်ပပေ၏၊ ချို့ယွင်းပျက်စီးခြင်းလည်း မရှိပေ၊ လက်ကောက်လက်စွပ် စသောအမှုအတွက် ကောင်းစွာရောက်ပေ၏၊ သင်းကျစ်ပြားအတွက်ဖြစ်စေ, နားတောင်းအတွက်ဖြစ်စေ, လည်ဆွဲတန်ဆာအတွက်ဖြစ်စေ, ရွှေပန်းကုံးအတွက်ဖြစ်စေ အကြင်အကြင် အဆင်တန်ဆာ အထူးအတွက် အလိုရှိပါမူ ထိုပန်းထိမ်ဆရာ, ပန်းထိမ်တပည့်၏ ထိုအလိုရှိသမျှ အဆင် တန်ဆာဟူသော အကျိုးကိုလည်း ပြီးစေနိုင်ပေ၏ ။

"ရဟန်းတို့ ထို့အတူပင် လွန်ကဲထူးမြတ်သော သမထ ဝိပဿနာစိတ်ကို အားထုတ်သော ရဟန်း သည် သုံးပါးသော နိမိတ်တို့ကို ။ ပ ။ အာသဝေါတရားတို့ ကုန်ရန်အတွက် ကောင်းစွာတည်ကြည်ပေ၏၊ ဣဒ္ဓိဝိဓ စသော ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုထိုက်သော အကြင်အကြင် တရားထူးကို ထူးသောဉာဏ် ဖြင့် မျက်မှောက်ပြုရန်အတွက် စိတ်ကို ရေးရှညွှတ်စေလျှင် (ပုဗ္ဗဟေတုစသော)အကြောင်း ရှိတိုင်း ရှိတိုင်း ထို မျက်မှောက်ပြုထိုက်သော တရား၌ မျက်မြင်ကိုယ်တွေ့ ဖြစ်ခြင်းသို့ ရောက်ပေ၏" ဟူသော–

ဤသုတ်ကို အဓိစိတ္တသုတ် ဟု သိအပ်၏။

အနုတ္တရသီတိဘာ၀သုတ်

"ရဟန်းတို့ – ၆-ပါးသော တရားတို့နှင့်ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော အေးချမ်းခြင်း နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုရန် ဖြစ်ထိုက်ပေ၏၊ အဘယ် ၆-ပါးတို့နည်း?ဟူမူ – ရဟန်းတို့ ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် အကြင်အခါ၌ စိတ်ကို နှိပ်သင့်၏ – ထိုအခါ၌ စိတ်ကိုနှိပ်၏၊ အကြင်အခါ၌ စိတ်ကိုပင့်မြှောက် သင့်၏ – ထိုအခါ၌ စိတ်ကို ပင့်မြှောက်၏၊ အကြင်အခါ၌ စိတ်ကိုရွှင်စေသင့်၏ – ထိုအခါ၌ စိတ်ကိုရွှင်စေ၏၊ အကြင်အခါ၌ စိတ်ကို လျစ်လျူရှုသင့်၏ – ထိုအခါ၌ စိတ်ကိုလျစ်လျူရှု၏၊ မြတ်သောမဂ်ဖိုလ်၌ နှလုံးသွင်း ညွှတ်ကိုင်း၏၊ နိဗ္ဗာန်၌ မွေ့လျော်၏၊ ရဟန်းတို့ ဤ ၆-ပါးသော တရားတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်သော အေးချမ်းခြင်းကို မျက်မှောက်ပြုရန် ဖြစ်ထိုက်ပေ၏" ဟူသော – ဤသုတ်ကို အနုတ္တရသီတိဘာဝသုတ် ဟု သိအပ်၏။

ဗောရွှုဂ်ံကောသလ္လသုတ်ကိုမူ

"ရဟန်းကို – ဤအတူပင် တွန့်ဆုတ်သောစိတ်ဖြစ်သောအခါ၌ ပဿဒ္ဓိသမ္ဗောရွှင်ကို ပွားစေခြင်း၄ာ သင့်လျော် သောအခါ မဟုတ်ပေ" ဤသို့ စသည်ဖြင့် အပ္ပနာကောသလ္လကထာ(ပထဝီကသိုဏ်း)၌ ပြခဲ့ပြီး ဖြစ်၏။

ယခု ပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ခုနစ်ပါးအပြားရှိသော ဤဥဂ္ဂဟကောသလ္လကို ကောင်းစွာမှတ်ယူပြီးလျှင် ဆယ်ပါး အပြားရှိသော ဤမနသိကာရကောသလ္လကို ကောင်းစွာ ပိုင်းခြားမှတ်သား၍ ထိုယောဂီသည် နှစ်ပါးသောကောသလ္လ တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ကောင်းစွာသင်ယူအပ်ပေသည်၊ ထိုယောဂီအား ကမ္မဋ္ဌာန်းဆရာနှင့်အတူ တစ် ကျောင်းတည်း၌ပင် နေရန် အကယ်၍ အဆင်ပြေငြားအံ့, ယခုပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အကျယ်အားဖြင့် မဟောစေမူ၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ကောင်းစွာပိုင်းခြားမှတ်သားကာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုအားထုတ်လျက် ဘာဝနာ၏ထူးခြားခြင်းကို ရပြီးလတ် သော် တိုးတက်၍ တိုးတက်၍ ဟောကြားစေအပ်၏၊ အခြားအရပ် အခြားကျောင်း၌ နေလိုသော ယောဂီသည် ပြဆိုခဲ့ တိုင်းသော အစီအရင်ဖြင့် အကျယ်ဟောကြားစေပြီးလျှင် အဖန်တလဲလဲပြန်လှန်၍ အလုံးစုံသော အခက်အခဲတို့ကို ရှင်း လင်းပြီးလျှင် ပထဝီကသိဏနိဒ္ဒေသ၌ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် မလျော်သောကျောင်းကို ပယ်၍ လျော်သောကျောင်း ၌နေလျက် ပလိဗောငယ်များကို ဖြတ်၍ စက်ဆုပ်ဖွယ်ဟု နှလုံးသွင်းရသော ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်း၌ စ၍ အားထုတ်ခြင်းဟူသော ပရိက်ကို ပြုအပ်ပေသည်။

# ပရိက် ပြုပုံ

ထိုသို့ ပရိက်ကိုပြုသော ယောဂီသည် ဆံပင်တို့၌ ရှေးဦးစွာ အသုဘထင်ကြောင်း နိမိတ်ကို ယူအပ်၏၊ အဘယ်သို့နည်း?ဟူမူ တစ်ခု နှစ်ခုသော ဆံပင်တို့ကို နှုတ်ယူပြီးလျှင် လက်ဝါးပြင်၌ တင်ထား၍ အဆင်းကို ရှေးဦး စွာ ပိုင်းခြားမှတ်သားအပ်၏၊ ခေါင်းရိပ်ရာအရပ်၌လည်း ဆံပင်တို့ကို ကြည့်ရှုရန်သင့်ပေ၏၊ ရေခွက်၌ သော်လည်း ကောင်း, ယာဂုခွက်၌ သော်လည်းကောင်း ထင်သောအရိပ်ကို ကြည့်ရှုရန်လည်းသင့်ပေ၏၊ မည်းနက်စဉ်ကာလ၌ မည်း နက်ကုန်၏ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ဆံဖြူသောအခါ၌ ဖြူကုန်၏ဟု နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ အမည်းအဖြူ ရောသောအခါ၌ မူ များရာ၏အစွမ်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ဆံပင်တို့၌ကဲ့သို့ပင် ဤအတူ အလုံးစုံသော တစပဉ္စက၌လည်း ကြည့်၍သာလျှင် အသုဘထင်ကြောင်းနိမိတ်ကို ယူအပ်ပေသည်။

## ကောဋ္ဌာသတို့ကို ပိုင်းခြားပုံ ပြဆိုချက်

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း နိမိတ်ကိုယူပြီးလျှင် အလုံးစုံသော ကောဋ္ဌာသတို့ကို –

၁။ အဆင်း

၂။ သဏ္ဌာန်

၃။ အရပ်မျက်နှာ

၄။ တည်ရာ

- ၂်။ အပိုင်းအခြား (သဘာဂပရိစ္ဆေဒ နှင့် ဝိသဘာဂပရိစ္ဆေဒ) တို့၏အစွမ်းအားဖြင့် **မှတ်သားဆုံးဖြတ်ပြီးလျှင်**
  - (၁) အဆင်း
  - (၂) သဏ္ဌာန်

(၃) အနံ့

(၄) မိုရာအကြောင်း အာသယ

(၅) တည်ရာတို့၏အစွမ်း ဟူသော ငါးပါးအပြားအားဖြင့် စက်ဆုပ်ဖွယ် ရှိသည်၏အဖြစ်ကို ပိုင်းခြားမှတ်သား

#### ၁။ ဆံပင်

#### ဆံပင်၌ မှတ်ကြောင်း ၅-ပါး

ကေသာ–ဆံပင်တို့ ဟူသည်ကား–

၁. အဆင်း – ပကတိအဆင်းအားဖြင့် မည်းနက်ကုန်၏၊ စိုသောပုတီးနက်သီး အဆင်းရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ရှည်၍ လုံးကုန်၏၊ ချိန်ရိုးသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

ငှဲ. တည်ရာ – နံပါးနှစ်ဖက်တို့၌ နားပန်းစွန်းတို့ဖြင့်, ရှေ့ဘက်၌ နဖူးပြင်အဆုံးဖြင့်, နောက်ဘက်၌ လည်ကုပ် တွင်းဖြင့် ဆံပင်တို့ကို ပိုင်းခြားလျက်ရှိသည်၊ ဦးခေါင်းခွံကို ရစ်ပတ်လျက်ရှိသော စိုသောအရေ သည် ဆံပင်တို့၏ တည်ရာပေတည်း။

၅. အပိုင်းအခြား –

- (က) တစ်ခုစီ တစ်ခုစီသော ဆံပင်တို့ကို ဦးခေါင်းကို ရစ်ပတ်လျက်ရှိသော အရေ၌ စပါးလုံးအမြီးဖျားမျှ ဝင်၍ တည်သော အောက်ဘက်၌ မိမိ၏အမြစ်အပြင်ဖြင့်, အထက်ဘက်၌ ဟင်းလင်းပြင်ဖြင့်, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ ဆံပင်အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိ၏၊ နှစ်ခုသောဆံပင်တို့သည် တစ်ပေါင်းတည်း တည်ကြသည်ဟု မရှိကုန်၊ ဤသည်ကား မိမိ၏အဖို့ဖြင့်ပိုင်းခြားခြင်း သဘာဂပရိစ္ဆေဒ(သဘောတူသောအပိုင်းအခြား) ဖြစ်၏။
- (ခ) မိမိ၏အဖို့ဖြင့် မဟုတ်သော အခြားအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားခြင်း ဟူသော ဝိသဘာဂပ**ရိစ္ဆေဒ (သဘောမတူသော** အပိုင်းအခြား)ကား– ဆံပင်တို့သည် အမွေးမဟုတ်ကုန်, အမွေးတို့သည်လည်း ဆံပင်မဟုတ်ကုန် ဟု ဤပုံ ဤနည်းဖြင့် ကြွင်းသော ၃၁–ပါးသောကောဋ္ဌာသတို့နှင့် မရောနှောဘဲ ကွဲပြားကုန်သော ဆံပင်တို့ မည် သည် အသီးအခြား တစ်ခုသော ကောဋ္ဌာသအဖို့အစု ပေတည်း။

ဤသည်ကား ဆံပင်တို့ကို အဆင်းစသည်ဖြင့် ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်ခြင်းပေတည်း။

ယခုဆိုမည့်စကားသည်ကား ထိုဆံပင်တို့ကို အဆင်းစသည်တို့၏အစွမ်းအားဖြင့် ငါးပါးအပြားဖြင့် စက်ဆုပ် ဖွယ်ဟု ပိုင်းခြားမှတ်သားခြင်း ပေတည်း၊ ဤဆံပင်တို့ မည်သည်မှာ အဆင်းအားဖြင့်လည်း စက်ဆုပ်ဖွယ် ရှိကုန်၏၊ ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့်လည်း၊ အနံ့အားဖြင့်လည်း၊ မှီရာအကြောင်းအားဖြင့်လည်း၊ တည်ရာအားဖြင့်လည်း စက်ဆုပ်ဖွယ်ရှိ ကုန်၏။

# ဆံပင်၌ စက်ဆုပ်ဖွယ်ဟု မှတ်သားခြင်း ၅-ပါး

(၁) အဆင်း- နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်းငြားသော်လည်း ယာဂုခွက်၌သော်လည်းကောင်း၊ ထမင်းပန်းကန်၌သော်လည်း ကောင်း ဆံပင်အဆင်းရှိသော တစ်စုံတစ်ခုကို မြင်ရလျှင် ဤစားဖွယ်သည် ဆံပင်နှင့် ရောနေသည်, ထိုအရာ ကို ယူသွားကြဟု ဆိုလျက် စက်ဆုပ်ကုန်၏၊ ဤသို့ ဆံပင်တို့သည် အဆင်းအားဖြင့် စက်ဆုပ်ဖွယ်ရှိကုန် ၏။ ၂၄၆ မွေဗျူဟာ

(၂) **သဏ္ဌာန်** – ညဉ့်အခါ၌ စားနေသောသူတို့သည်လည်း ဆံပင်၏အသွင်သဏ္ဌာန်ရှိသော မရိုးမျှင်ကိုသော်လည်း ကောင်း, သင်ပန်းမျှင်ကိုသော်လည်းကောင်း ထိမိ စမ်းမိသော် ထို့အတူပင် စက်ဆုပ်တတ်ကုန်၏၊ ဤသို့ ပုံသဏ္ဌာန်အားဖြင့် စက်ဆုပ်ဖွယ်ရှိကုန်၏။

(၃) အနံ့ – ဆီလိမ်းခြင်း, ပန်း အမွှေးအထုံ စသည်တို့ဖြင့် ပြုပြင်ခြင်းမှ ကင်းကုန်သော ဆံပင်တို့၏အနံ့သည် အလွန်စက်ဆုပ်ဖွယ် ကောင်း၏၊ မီး၌ ထည့်အပ်သော ဆံပင်တို့၏အနံ့သည် ထိုထက်သာ၍ စက်ဆုပ်ဖွယ် ကောင်း၏၊ မှန်ပေ၏၊ ဆံပင်တို့သည် အဆင်း,သဏ္ဌာန်အားဖြင့် စက်ဆုပ်ဖွယ် မရှိသည်သော်လည်း ဖြစ်နိုင်

ကြသေး၏၊ အနံ့အားဖြင့်မူကား စက်ဆုပ်ဖွယ် ရှိကြသည်ချည်း သာတည်း။

ဥပမာ နို့ စို့ အရွယ် ကလေးသူငယ်၏ မစင်သည် အဆင်းအားဖြင့် နနွင်းအဆင်း ရှိ၏၊ သဏ္ဌာန် အားဖြင့်လည်း နနွင်းခဲ့သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထို့ပြင် အမှိုက်ပုံ၌ စွန့်ပစ်ထားသော ခွေးနက်၏ ဖူးဖူးရောင်နေသော ကိုယ်ကောင်သည် အဆင်းအားဖြင့် ထန်းသီးမှည့်အဆင်း ရှိ၏၊ သဏ္ဌာန်အားဖြင့် လုံး၍ချောညက်သော မုရိုး စည်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထိုခွေးနက်၏အစွယ်တို့သည်လည်း မြတ်လေးပန်းငုံနှင့် တူကုန်၏၊ ထိုကြောင့် သူငယ် ၏မစင်နှင့် ခွေးကောင်ပုပ်ဟူသော ထိုနှစ်ခုလုံးပင် အဆင်းနှင့်သဏ္ဌာန်အားဖြင့် စက်ဆုပ်ဖွယ်မရှိသော်လည်း အနံ့အားဖြင့်မှု စက်ဆုပ်ဖွယ် ရှိကုန်သည်သာတည်း။

- (၄) မှီရာအကြောင်း အာသယ- မသန့်သော ရွာအနီးအရပ်၌ ရွာ၏အညစ်အကြေး အကျိုးဆက်ဖြင့် ပေါက်ကုန် သော ဟင်းရွက်တို့သည် မြို့သူမြို့သား လူတို့အား စက်ဆုပ်ဖွယ်ဖြစ်၍ မသုံးဆောင်ကောင်းကုန်သကဲ့သို့ ထို့ အတူပင် ဆံပင်တို့သည်လည်း သွေး ကျင်ငယ် ကျင်ကြီး သည်းခြေ သလိပ် စသည်တို့၏ အကျိုးဆက်ဖြင့် ဖြစ်ကြသောကြောင့် စက်ဆုပ်ဖွယ်တို့ပင်တည်း။
- (၅) တည်ရာ– ဆံပင်တို့မှာ မစင်ပုံ၌ ပေါက်သောမှိုကဲ့သို့ ၃၁–ပါးသော ကောဋ္ဌာသအစု၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုဆံပင် တို့သည် သုသာန် အမှိုက်ပုံစသည်တို့၌ ပေါက်သော ဟင်းရွက်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ မသန့်သောကျုံး စသည် တို့၌ ပေါက်သော ကြာနီကြာညိုစသောပန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း မသန့်သောကိုယ်အရပ်၌ဖြစ်ကြသောကြောင့် အလွန်ပင်စက်ဆုပ်ဖွယ်ကောင်းကုန်၏။

ထိုမှတစ်ပါး ဆံပင်တို့ကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ကြွင်းသော ကောဋ္ဌာသအားလုံးတို့၏ အဆင်း, သဏ္ဌာန်, အနံ့, မှီရာအကြောင်း, တည်ရာတို့၏အစွမ်းအားဖြင့် ငါးပါးအပြားအားဖြင့် စက်ဆုပ်ဖွယ်ကောင်းခြင်းကို သိအပ်၏၊ ထို့ပြင် အဆင်း, သဏ္ဌာန်, အရပ်, တည်ရာ, အပိုင်းအခြားတို့၏အစွမ်းအားဖြင့် ကြွင်းသော ကောဋ္ဌာသအားလုံး တို့ကိုလည်း အသီးသသီး ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်အပ်ကုန်၏။

#### ၂။ အမွေး

လောမာ-အမွေး ဟူသည်ကား-

၁. အဆင်း – အမည်းသက်သက် မဟုတ်ကုန်၊ စင်စစ်အားဖြင့် မည်းကြောင်သောအဆင်း ရှိကုန်၏။

၂. သဏ္ဌာန် – အောက်သို့ညွှတ်သော အဖျားရှိကုန်၏၊ ထန်းမြစ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်, အောက် အရပ် ၂–ပါး၌ ဖြစ်၏။

ငှဲ့ တည်ရာ – ဆံပင်တို့၏တည်ရာအရပ်နှင့် လက်ဖဝါး ခြေဖဝါးအပြင်တို့မှတစ်ပါး အများအားဖြင့် ကြွင်းသော

ကိုယ်ကို ရစ်ပတ်လျက်ရှိသော အရေ၌ ဖြစ်တည်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – ကိုယ်ကို ရစ်ပတ်လျက်ရှိသော အရေ၌ တလိက္ခာ ခန့်မျှ ဝင်လျက်တည်သော အောက်ဘက်၌ မိမိ၏ အမြစ်ဖြင့်, အထက်ဘက်၌ ဟင်းလင်းပြင်အရပ်ဖြင့်, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိ၏ ၊ အမွေး ၂–ပင်တို့သည် တစ်ပေါင်းတည်း မရှိကုန်။

ဤသည်ကား ထိုအမွေးတို့၏ မိမိ၏အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားခြင်းဟူသော သဘာဂပရိစ္ဆေဒ ပေတည်း၊ မိမိ၏အဖို့ ဖြင့် မဟုတ်သော အခြားအဖို့ဖြင့်ပိုင်းခြားခြင်းဟူသော ဝိသဘာဂပရိစ္ဆေဒသည်ကား ဆံပင်တို့နှင့်တူသည်သာတည်း။

\* မှတ်ချက် ။ ။

ပရမာဏုမြူ = ပကတိမျက်စိဖြင့် မမြင်နိုင်သော အလွန်သေးငယ်သော မြူမှုန်၊

အဏုမြူ = ပရမာဏုမြူ ၃၆–ခု အပေါင်းမျှ ရှိသောမြူ၊

(အိမ်နံရံအပေါက် အကြားငယ်များမှ ထိုးဝင်လာသော နေရောင်ထဲ၌ ယင်းမြူမှုန်ကို မြင်တွေ့နိုင်၏။)

တဇ္ဇာရီမြူ = အဏုမြူ ၃၆–ခု အပေါင်းမျှ ရှိသောမြူ၊

(လှည်းလမ်း စသည်တို့၌ ကောင်းကင်သို့ လွင့်တက်နေသော မြူမှုန်ဖြစ်၏။)

ရထရေဏုမြူ = တဇ္နာရီမြူ ၃၆–ခု အပေါင်းမျှ ရှိသောမြူ၊

(လှည်းလမ်း မြင်းရထားလမ်းစသည်တို့၌ မြေတွင်ပင် တည်လျက်ရှိသော မြေမှုန့်ဖြစ်သည်။)

လိက္ခွာမြူ

= ရထရေဏုမြူ ၃၆–ခု အပေါင်းမျှ ရှိသောမြူ၊ (ကညစ်ရေး ကညစ်စာမြူ ဟူ၍လည်း ဆိုကြ၏။)

## ၃။ လက်သည်းခြေသည်း

နခါ –လက်သည်း ခြေသည်း ဟူသည်ကား – နှစ်ဆယ်သော လက်သည်းခွံ ခြေသည်းခွံတို့ ဖြစ်၏။

၁. အဆင်း – ဖြူကုန်၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ငါး၏အကြေးသဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏။

၃. အရပ် – ခြေသည်းတို့သည် အောက်အရပ်၌, လက်သည်းတို့သည် အထက်အရပ်၌ ဤသို့အားဖြင့် ၂–ပါး သော အရပ်တို့၌ ဖြစ်ကုန်၏။

၄. တည်ရာ – လက်ချောင်း ခြေချောင်းတို့၏အဖျား အပေါ် ဘက်တို့၌ တည်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အထက်အောက် အရပ် ၂–ပါးတို့၌ လက်ချောင်းခြေချောင်းတို့၏ အစွန်းအသားတို့ဖြင့်, အတွင်း ဘက်၌ လက်ချောင်းခြေချောင်းတို့၏ အမိုးဘက်အသားဖြင့်,အပြင်ဘက်နှင့်အဖျား၌ ဟင်းလင်းပြင် အရပ်ဖြင့်, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိသည်၊ လက်သည်း ခြေသည်းခွံ ၂–ခုတို့သည် တစ်ပေါင်းတည်း မရှိကုန်။

#### ၄။ သွား

ဒန္တာ–သွား ဟူသည်ကား– သွားပြည့်စုံသောသူအား ၃၂–ခုသော သွားရိုးတို့ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ဖြူကုန်၏။

၂. သဏ္ဌာန် – များသောသဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏၊ အောက်သွားအစဉ်၏ အလယ်၌ ၄–ချောင်းတို့သည် ရုံ့မြေဆိုင်၌ အစဉ်အတိုင်းစိုက်ထားသော ဗူးစေ့သဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏၊ ယင်းတို့၏ နံပါးနှစ်ဖက်တို့၌ တစ်ချောင်း တစ်ချောင်းသည် အမြစ်တစ်ခုစီ ရှိ၏, အဖျားချွန် အစွန်းတစ်ခုစီ ရှိ၏, စပယ်ငုံသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ယင်းတို့မှ နံပါး၌ တစ်ချောင်း တစ်ချောင်းသည် အမြစ်နှစ်ခုစီ ရှိ၏, အစွန်းနှစ်ခုစီ ရှိ၏, လှည်း ထောက်ခွသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ယင်းတို့မှ နံပါး၌ နှစ်ချောင်း နှစ်ချောင်းတို့သည် အမြစ်သုံးခုစီ ရှိ၏, အစွန်းသုံးခုစီ ရှိ၏၊ ယင်းတို့မှ နံပါး၌ နှစ်ချောင်း နှစ်ချောင်းတို့သည် အမြစ်လေးခုစီ ရှိ၏, အစွန်းလေးခုစီ ရှိ၏၊ အထက်သွား အစဉ်၌လည်း ဤအတူပင် ဖြစ်၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်ကုန်၏။

၄. တည်ရာ – အထက် အောက် မေးရိုးနှစ်ခုတို့၌ တည်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အောက်ဘက်အရင်းဘက်၌ မေးရိုး၌တည်သော မိမိ၏အမြစ်ပြင်ဖြင့်, အထက်အဖျားဘက်၌ ဟင်း လင်းအရပ်ဖြင့်, ဖီလာနံပါး၌ အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိ၏၊ သွား ၂–ချောင်းတို့သည် တစ် ပေါင်းတည်း မရိကုန်။

#### ၅။ အရေ

တစော–အရေ ဟူသည်ကား– တစ်ကိုယ်လုံးကို ရစ်ပတ်လွှမ်းခြုံလျက်တည်သော အရေထူ ပေတည်း၊ ထို အရေထူ၏ အထက်၌ အမည်း အညို အဝါ စသည် အဆင်းရှိသော အရေပါး မည်သည် ရှိ၏၊ ယင်းအရေပါးသည် တစ်ကိုယ်လုံးမှခွာ၍ လုံးစုလျှင် ဆီးစေ့မျှ ရှိ၏။

. အဆင်း – အရေထူသည်ကား အဆင်းအားဖြင့် ဖြူ၏၊ မီးလောင်ခြင်း, လက်နက်ဖြင့် ပုတ်ခတ်ခြင်း စသည်

တို့ကြောင့် အရေပါးပွန်းပဲ့ ပျက်စီးသွားသောအခါ၌ ထင်ရှား၏၊ မြင်တွေ့ နိုင်၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ကိုယ်၏သဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏၊ အကျယ်အားဖြင့်မူကား– ခြေချောင်းအရေသည် အအိမ်ကို ပြုတတ် သောပိုး၏ ပိုးချည်မျှင်အိမ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ခြေဖမိုးရေသည် ဘွတ်ဖိနပ်၏ အမိုးဖုံးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ခြေသလုံးရေသည် ထမင်းထုပ်သည့် ထန်းရွက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ပေါင်ရေသည် ဆန်တို့ဖြင့်ပြည့်နေ သော ဆန်အိတ်ရှည်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ တင်ပါးရေသည် ရေဖြင့်ပြည့်နေသော အဝတ် ရေစစ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ကျောက်ကုန်းရေသည် ပျဉ်ချပ်၌ ကြက်ထားသော သားရေသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဝမ်းဗိုက်ရေသည် စောင်းခွက်၌ ကြက်ထားသော သားရေသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ရင်ဘတ်ရေသည် အများအားဖြင့် လေး ထောင့်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နှစ်ခုသောလက်မောင်းတို့အရေသည် မြားထည့်စရာ ကျည်တောက်၌ ကြက် ထားသော သားရေသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ဖမိုးရေသည် သင်တုန်းအိမ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ တစ်နည်း ကား ခေါင်းဖီးသည့် ဘီးအိတ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ချောင်းရေသည် သံကောက်အိမ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လည်ရေသည် လည်ပတ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ မျက်နှာရေသည် ခံတွင်း နှာခေါင်း မျက်စိပေါက် ါင်စ စရိုင်္ကူလာ

တို့ဖြင့် အပေါက်ပေါက်ရှိသည် ဖြစ်၍ ပိုးအိမ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏ (ဝါ) စာပေါင်းသိုက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဦးခေါင်းရေသည် သပိတ်အိတ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်,အောက် ၂–ပါးသောအရပ်တို့၌ ဖြစ်ကုန်၏။ ၄. တည်ရာ – တစ်ကိုယ်လုံးကို မြွေးယှက်ရစ်ပတ်လျက် တည်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အောက်ဘက်အတွင်းဘက်၌ တည်ရာအရပ်၏အပြင်ဖြင့်, အထက်ဘက်၌ ဟင်းလင်းပြင်အရပ်ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

အရေကို သိမ်းဆည်းဆင်ခြင်ပုံ –

အရေကို သိမ်းဆည်းသောယောဂ်ီသည် အထက်နှုတ်ခမ်းမှစ၍ အထက်ပိုင်းမျက်နှာသို့ ဉာဏ်ကိုသွားစေလျက် ရှေးဦးစွာ မျက်နှာကို မြွေးယှက်လျက် တည်သောအရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် နဖူးရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် အိတ်၌ ထည့်ထားသော သပိတ်နှင့် သပိတ်အိတ်တို့၏အကြားဖြင့် လက်ကိုသွားစေဘိသကဲ့သို့ ခေါင်းရိုးနှင့် ခေါင်းရေတို့၏အကြားဖြင့် ဉာဏ်ကိုသွားစေ၍ အရိုးနှင့်တကွ အရေ၏ တစ်စပ်တည်းအဖြစ်ကို ခွဲခွာလျက် ခေါင်းရေ ကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် ပခုံးရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် အနုလုံအားဖြင့်လည်းကောင်း, ပဋိလုံအားဖြင့် လည်းကောင်း လက်ျာလက်အရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် ထိုနည်းဖြင့်ပင်လျှင် လက်ဝဲလက်အရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် ထိုနည်းဖြင့်ပင်လျှင် လက်ဝဲလက်အရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ငြင်းကို ပိုင်းခြားပြီးလျှင် အနုလုံအားဖြင့်လည်းကောင်း, ပဋိလုံ အားဖြင့်လည်းကောင်း လက်ျာခြေအရေကို ထို့နောင် ထိုနည်းဖြင့်ပင်လျှင် လက်ဝဲခြေအရေကို ပိုင်းခြားအပ်၏၊ ထို့နောင် အစဉ်အတိုင်းပင်လျှင် သိုအိမ်ရေ ဝမ်းရေ ရင်ရေ လည်ရေတို့ကို ပိုင်းခြားအပ်ကန်၏၊ ထို့နောင် လည်ရေ၏ အခြားမဲ့၌ အောက်မေးရေကိုပိုင်းခြားပြီးလျှင် အောက်နှတ်ခမ်းအဆုံးသို့ရောက်စေ၍ ပြီးဆုံးစေအပ်၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့် အတိုင်း ရုန့်ရင်းသောအရေကို သိမ်းဆည်းသောယောဂီအား သိမ်မွေ့သောအရေသည်လည်း ထင်ရှား၏။

#### ၆။ အသား

မံသံ – အသား ဟူသည်ကား – ၉၀၀ – သောသားတစ်တို့ ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ပေါက်ပန်းပွင့် အဆင်းကဲ့သို့ နီနီရဲရဲအဆင်း ရှိ၏

၁. အဆင်း — ပေါက်ပန်းနှင့် အဆင်းကို ရှိကိုန်၏၊ အကျယ်အားဖြင့် – ခြေသလုံးကြွက်သားသည် ထန်းရွက်ဖြင့် ထုတ်ထားသော ထမင်းထုပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ပေါင်သားသည် ဆေးကြိတ်ကျောက်သား ကျောက် လုံးငယ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ တင်ပါးသားသည် ခုံလောက်စွန်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ကျောကုန်းသားသည် ထန်းလျက်ပြားသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နံပါးနှစ်ဖက်၏အသားသည် စပါးကျီ၏ဝမ်းဗိုက်နံရံ၌ ပါးပါးလိမ်း ကျံထားသော မြေညက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ သားမြတ်သားသည် လုံးစေပြီးလျှင် ပစ်ချလိုက်သောရွှံ့မြေ ညက်စိုင်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်မောင်းနှစ်ခုအသားသည် နှစ်ကောင်ထပ်၍ ထားသော အရေမရှိ သည့် ကြွက်ကောင်ကြီးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရုန့်ရင်းရုန့်ရင်းသောအသားကို သိမ်းဆည်းသော ယောဂီအား သိမ်မွေ့သေးငယ်သော ဖနောင့်သား စသည်တို့လည်း ထင်ရှား၏။

၃. အရပ် – အထက်,အောက် အရပ် ၂–ပါးတို့၌ ဖြစ်ကုန်၏။

၄. တည်ရာ – ၃၂၀–သောအရိုးတို့ကို လိမ်းကျံတွယ်ကပ်လျက် တည်ကုန်၏။ ၅. အပိုင်းအခြား – အောက်ဘက်အတွင်းဘက်၌ အချင်းချင်းဆက်စပ်နေသောအရိုး၌ တည်ရာအပြင်ဖြင့်,အထက်ဖက် အပြင်ဘက်၌ အရေဖြင့်, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၇။ အကြော

နှာရ-အကြော ဟူသည်ကား- ၉၀၀-သော အကြောတို့ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ဖြူကုန်၏။

၂. သဏ္ဌာန် – အမျိုးမျိုးသောသဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏။

၃. အရပ် – အထက်,အောက် အရပ် ၂–ပါးတို့၌ ဖြစ်ကုန်၏။

၄. တည်ရာ – တစ်ကိုယ်လုံး၌ အရိုးတို့ကို ဖွဲ့ယွက်လျက် တည်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အောက်ဘက်၌ သုံးရာသောအရိုးတို့၏ အထက်တွင် တည်ရာအပြင်ဖြင့်, အထက်ဘက်၌ အသား နှင့် အရေတို့ကို ထိဆိုက်၍ တည်ရာအရပ်တို့ဖြင့်, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြား လျက်ရှိသည်။

'ကဏ္ဍရာ' မည်သော အကြောကြီး –၆၀ တို့ တည်နေပုံ

အကြောကိုးရာတို့တွင် လည်ပင်း၏ ရေးအဖို့မှ စ၍ ကိုယ်ကိုဖွဲ့ယှက်ကုန်လျက် အကြောမကြီး ငါးခုတို့သည် ရေ့ဘက်ဖြင့် ဆင်းသက်ကုန်၏၊ ငါးခုတို့သည် နောက်ဘက်ဖြင့်, ငါးခုတို့သည် လက်ျာနံပါးဖြင့်, ငါးခုတို့သည် လက်ဝဲနံပါးဖြင့် ဆင်းသက်ကုန်၏၊ လက်ျာလက်ကို ဖွဲ့ယှက်ကုန်လျက်လည်း လက်၏ရှေ့ဘက်ဖြင့် ငါးခု, နောက် ဘက်ဖြင့် ငါးခု၊ လက်ဝဲလက်ကို ဖွဲ့ယှက်ကုန်လျက် ထို့အတူ ရှေ့ဘက် ငါးခု, နောက်ဘက် ငါးခု၊ လက်ျာခြေကို ဖွဲ့ယှက်ကုန်လျက်လည်း ခြေ၏ရှေ့ဘက်ဖြင့် ငါးခု, နောက်ဘက်ဖြင့် ငါးခု၊ လက်ဝဲခြေကို ဖွဲ့ယှက်ကုန်လျက်လည်း ထို့အတူ ရေ့ဘက် ငါးခု, နောက်ဘက် ငါးခု၊ ဤသို့အားဖြင့် သရီရဓာရဏ–ကိုယ်ကိုဆောင်သော အကြောမည်ကုန် သော ၆၀–သော အကြောမကြီးတို့သည် ကိုယ်ကိုဖွဲ့ယှက်ကုန်လျက် ဆင်းသက်ကုန်၏၊ ယင်းအကြောမကြီးတို့ကို

ကဏ္ဍရာ ဟူ၍လည်း ဆိုအပ်ကုန်၏။

ထိုအကြောမကြီး အားလုံးတို့သည်လည်း ဗြူဒိုင်းခတ္တာငုံသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အခြားငယ်သောအကြောတို့သည် ထိုထိုကိုယ်အရပ်ကို လွှမ်းဖုံးဖြန့်ယှက်လျက် တည်ကုန်၏၊ ထို့အောက် သိမ်မွေ့သောအကြောတို့သည် ချည်ကြိုး သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထို့အောက် သိမ်မွေ့သောအကြောငယ်တို့သည် ဆင်သမနွယ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထို့အောက် သိမ်မွေ့သော အကြောငယ်တို့သည် စောင်းကြိုးကြီးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထို့အောက် သိမ်မွေ့သောအကြောငယ်တို့သည် အပ်ချည်ကြိုး ကြမ်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ဖမိုး, ခြေဖမိုးတို့၌ အကြောတို့သည် ငှက်ခြေသဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏၊ ဦးခေါင်း၌ အကြောတို့သည် သူငယ်တို့၏ ခေါင်းစွပ်ဧာသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ကျောကုန်း၌ အကြောတို့သည် နေပူထဲ၌ ဖြန့်ထားသော ပိုက်ကွန်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဆိုခဲ့ပြီးတို့မှ ကြွင်းကုန်သော ထိုထိုအင်္ဂါကြီးငယ်သို့ အစဉ်လျှောက်ကုန်သောအကြောတို့သည် ကိုယ်၌ဝတ်ထားသော ဧာအင်္ကျီသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

#### ၈။ အရိုး

အဋ္ဌိ–အရိုး ဟူသည် ၃၂–ချောင်းသော သွားရိုးတို့ကို ချန်ထား၍ ကြွင်းသော ၃၀၀ မျှသော အရိုးတို့တည်း။

အရိုး ၃၀၀ ကား–

် လက်ရိုး ၆၄-ခု၊ ခြေရိုး ၆၄-ခု၊ အသားကိုမှီသော အရိုးနု ၆၄-ခု၊ ဖနောင့်ရိုး ၂-ခု၊ ဖမျက်ရိုး ၂-ခုစီ(၄-ခု)၊ ခြေသလုံးရိုး ၂-ခုစီ၊ ဒူးဆစ်ရိုး ၁-ခုစီ၊ ပေါင်ရိုး ၁-ခုစီ၊ တင်ပါးရိုး ၂-ခု၊ ကျောက်ဆူးရိုး ၁၈-ခု၊ နံရိုး ၂၄-ခု၊ ရင်ရိုး ၁၄-ခု၊ ရင်ညွန့်ရိုး ၁-ခု၊ ညှပ်ရိုး ၂-ခု၊ လက်ပြင်ရိုး ၂-ခု၊ လက်မောင်းရိုး ၂-ခု၊ လက်ဖျံရိုး ၂-ခုစီ(၄-ခု)၊ လည်ရိုး ၇-ခု၊ မေးရိုး ၂-ခု၊ နှာခေါင်းရိုး ၁-ခု၊ မျက်ကွင်းရိုး ၂-ခု၊ နားရိုး ၂-ခု၊ နာဖူးရိုး ၁-ခု၊ ဦးစေါင်းခွံရိုး ၉-ခု ဤသို့အားဖြင့် အရိုးတို့သည် သုံးရာမျှ ရှိ၏။

၁. အဆင်း – ဖြူကုန်၏။

၂. သဏ္ဌာန် – အမျိုးမျိုးသောသဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏။

ခြေချောင်းအဖျားဆစ်ရိုးတို့သည် ခပေါင်းစေ့သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထို၏အခြားမဲ့ အလယ်အဆစ်ရိုးတို့သည် ပိန္နဲ့စေ့ သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အရင်းအဆစ်ရိုးတို့သည် ထက်စည်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ခြေဖမိုးရိုးတို့သည် ထုပြားထားသော ဗြူဒိုင်းခတ္တာ ပင်၏ အကြောစုသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဖနှာင့်ရိုးသည် တစ်စေ့သာရှိသော ထန်းသီးစေ့သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဖမျက်ရိုးတို့သည် ကြိုးဖြင့် ဖွဲ့ချည်ထားသော ကစားစရာဂေါ် လီလုံးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဖမျက်ရိုးတို့၌ ခြေသလုံးရိုးတို့၏ တည်ရာအရပ်သည် အခွံသင်ထားသော စွန်ပလွဲညောက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ခြေသလုံးရိုးအငယ်သည် ကစားစရာလေးငယ်၏ ကိုင်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ခြေသလုံးရိုးအကြီးသည် ညှိုးပိန်နေသောမြွေ၏ ကျောကုန်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဒူးဆစ်ရိုးသည် တစ်ဖက်ပဲ့သော ရေမြှုပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထိုဒူးဆစ်ရိုး၌ ခြေသလုံးရိုး၏တည်ရာအရပ်သည် အဖျားမထက်သည့် နွားချိုသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ပေါင်ရိုးသည် မကောင်းသဖြင့်ရေထားသော ပဲခွပ်ရိုးပုဆိန်ရိုးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ တင်ပါးရိုး၌ ထိုပေါင်ရိုး၏တည်ရာ အရပ်သည် ကစားစရာဂေါ်လီလုံးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထိုပေါင်ရိုးနှင့်တကွစပ်လျက် တင်ပါးရိုး၏တည်ရာအရပ်သည် အဖျားပိုင်း ပြတ်နေသော ပုန်းညက်သီးကြီးသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

တင်ပါးရိုး ၂–ခုတို့သည်လည်း တစ်ပေါင်းတည်းဆက်စပ်လျက် ဖြစ်ကြပါမူ အိုးထိမ်းသည်တို့လုပ်ထားသည့် ခုံလောက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ တစ်ခုစီကွဲနေလျှင် ပန်းပဲတို့၏ သံကိုက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အစွန်း၌တည်သော တင်ပါးရိုးသည် တွဲလျားစွဲထားသော မြွေ၏ပါးပျဉ်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ၇–ခု ၈–ခုသော ဌာနတို့၌ အပေါက်အပေါက် ရှိ၏၊ ကျောက်ဆူးရိုး တို့သည် အတွင်းဘက်မှ အမြင်အားဖြင့် အဆင့်ဆင့်ထပ်လျက်တင်ထားသော ခဲပြားခွေတို့၏သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အပြင် ဖက်မှ အမြင်အားဖြင့် ဗိန်းလုံးအဆင့်ဆင့်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ထိုကျောက်ဆူးရိုးတို့၏ အကြားအကြား၌ လွှသွားနှင့်တူ ကုန်သော ၂–ခု ၃–ခုသော ဆူးနှင့်တူသော အရိုးများ ရှိကြ၏၊ ၂၄–ခုသော နံရိုးတို့ဘွင် မပြည့်သော နံရိုးတို့သည် မပြည့်သောသန်လျက် (ဓားရည်ဓားကောက်)သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ပြည့်သောနံရိုးတို့သည် ပြည့်သောသန်လျက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နံရိုးအားလုံးတို့သည်လည်း ကြက်ဖြူ၏ ဖြန့်ထားသောအတောင်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ၁၄–ခုသော ရင်ရိုးတို့သည်

အိုမင်းပျက်စီးနေသော သန်လျှင်းချိုင့်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ရင်ညှုန့်ရိုးသည် ယောက်မရွက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

ညှပ်ရိုး ၂–ခုတို့သည် သံပဲခွပ်ငယ်၏အရိုးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ပြင်ရိုး ၂–ခုတို့သည် တစ်ဖက်မှ ကုန်းနေ သော သီဟိုဠ်ပေါက်တူးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်မောင်းရိုး ၂–ခုတို့သည် ကြေးမုံရိုးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ၂–ခု ၂–ခုသော လက်ဖျံရိုးတို့သည် အစုံတွဲလျက်ရှိသော ထန်းဖုထန်းညှောင့်ထန်းမြစ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ကောက်ဝတ်ရိုးတို့သည် ၂၅၀ ဓမ္မဗျူဟာ

တစ်ဖက်မှ တွယ်ကပ်စေလျက်ထားသော ခဲပြားရစ်ခွေသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ဖမိုးရိုးတို့သည် ထုပြားထားသော ဗြူဒိုင်း ခတ္တာပင်၏ အကြောစုသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ လက်ချောင်းရိုးတို့တွင် အရင်းအဆစ်ရိုးတို့သည် ထက်စည်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အလယ်ဆစ်ရိုးတို့သည် မပြည့်သော ပိန္နဲ့စေ့သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အဖျားအဆစ်ရိုးတို့သည် ခပေါင်းစေ့သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၇–ခုသော လည်ရိုးတို့သည် တုတ်တံဖြင့်ထိုးလျှို၍ အစဉ်အတိုင်းဆင့်ထားသော ဝါမြစ်ကွင်းပိုင်းများသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အောက်မေးရိုးသည် ပန်းပဲသမားများ၏ သံကိုက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အထက်မေးရိုးသည် ကြံခွံသင်သည့် ဓားမောက် သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ မျက်တွင်းရိုးနှာတွင်းရိုးတို့သည် အဆံအနှစ်ကိုထုတ်ထားသည့် နုသောထန်းစေ့သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နဖူးရိုး သည် မှောက်ထားသော ခရသင်းခွက်ကွဲခြမ်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နားထင်ရိုးတို့သည် ဆတ္တာသည်၏ သင်တုန်းအိမ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နဖူးရိုး နားထင်ရိုးတို့၏အထက်၌ သင်းကျစ်ဖွဲ့ ရာအရပ်၌ အရိုးသည် အတွန့်အတွန့်ရှိ၍ ထောပတ်ဖြင့်ပြည့် သော အဝတ်ပိုင်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ဦးထိပ်ရိုးလည် မျက်နှာဝကို ဖြတ်ထားသော ကောက်သောအုန်းမှုတ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ နောက်ဘက်ဦးခေါင်းခွံရိုးတို့သည် ချုပ်စပ်ထားသော ကွဲအက်သော ဗူးအုံသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အောက် အရပ် ၂–ပါးတို့၌ ဖြစ်ကုန်၏။ ၄. တည်ရာ – သာမန်အားဖြင့် တစ်ကိုယ်လုံး၌ တည်ကုန်၏။

**အထူးအားဖြင့်** ပြောရလျှင်ကား ထိုအရိုးတို့တွင်–

ဦးခေါင်းရိုးတို့သည် လည်ရိုးတို့၌တည်၏၊ လည်ရိုးတို့သည် ကျောက်ဆူးရိုးတို့၌တည်၏၊ ကျောက်ဆူးရိုး တို့သည် တင်ပါးရိုးတို့၌ တည်၏၊ တင်ပါးရိုးတို့သည် ပေါင်ရိုးတို့၌ တည်၏၊ ပေါင်ရိုးတို့သည် ဒူးဆစ်ရိုးတို့၌ တည်၏၊ ဒူးဆစ်ရိုးတို့သည် ခြေသလုံးရိုးတို့၌ တည်၏၊ ခြေသလုံးရိုးတို့သည် ဖမျက်ရိုးတို့၌ တည်၏၊ ဖမျက်ရိုးတို့သည် ခြေဖမိုးရိုးတို့၌ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အတွင်းဘက်၌ ရိုးတွင်းခြင်ဆီဖြင့်၊ အထက်ဘက် အပြင်ဘက်၌ အသားဖြင့်၊ အဖျားနှင့် အရင်းဘက်၌ အချင်းချင်းဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၉။ ရိုးတွင်းခြင်ဆီ

အဋ္ဌိမိဥ္နံ့–ရိုးတွင်းခြင်ဆီ ဟူသည်ကား– အရိုးတို့၏ အတွင်း၌တည်သော ခြင်ဆီပေတည်း။

၁. အဆင်း – ဖြူ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ကြီးကုန် ကြီးကုန်သော အရိုးတို့၏အတွင်း၌တည်သော ခြင်ဆီသည် ဝါးကျည်တောက်၌ ထည့်၍ ပြုတ်ထားသော ကြိမ်ညွှန့်ကြီးသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ငယ်ကုန် အလွန်ငယ်ကုန်သော အရိုးတို့၏အတွင်း၌ တည်သော ခြင်ဆီသည် ငယ်သောဝါးဆစ်တို့၌ ထည့်၍ ပြုတ်ထားသော ကြိမ်ညွှန့်နှ သဏ္ဌာန်

၃. အရပ် – အထက် အောက် အရပ် ၂–ပါးတို့၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ \_ – အရိုးတို့၏အတွင်း၌ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အရိုးတို့၏ အတွင်းဘက် မျက်နှာပြင်တို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၁၀။ အညှို့

ဝက္ကံ–အညှို့(ကျောက်ကပ်) ဟူသည်ကား– အညှာတစ်ခုတည်း၌ ဖွဲ့တွယ်လျက်ရှိသော အသားစိုင် ၂–ခုတို့ ပေတည်း။

၁. အဆင်း – စဉ်းငယ်နီ၏၊ ပင်လယ်ကသစ်စေ့ အဆင်းရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – သူငယ်တို့၏ကစားစရာ အစုံဖွဲ့ထားသော ဂေါ်လီလုံး ၂–ခု သဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏၊ တစ်နည်းအားဖြင့် အညှာတစ်ခုတည်း၌ ဖွဲ့တွယ်နေသော သရက်သီး ၂–လုံးတွဲသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အရပ်အားဖြင့် အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – လည်ချောင်းမှထွက်သော တစ်ခုသောအညှာရင်းဖြင့် အတန်ငယ်ဆင်းသွားပြီးလျှင် နှစ်ဖြာကွဲသော အကြောကြီးဖြင့် ဖွဲ့တွယ်လျက် နှလုံးသားကို ခြံရံ၍ တည်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အညှို့ကို အညှို့၏အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိ၏။

## ၁၁။ နှလုံး

ဟဒယ–နှလုံး ဟူသည်ကား– နှလုံးသားပေတည်း။ ၁. အဆင်း – အဆင်းအားဖြင့် နီ၏၊ ပဒုမ္မာကြာနီပွင့်ဖတ်၏ ကျောဘက်အဆင်း ရှိ၏။ ၂. သဏ္ဌာန် – ပြင်ပအပွင့်ဖတ်တို့ကို ခွါပစ်၍ ဇောက်ထိုးဆွဲထားသော ပခုမ္မာကြာငုံသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အပ၌ ပြေပြစ် ချောညက်၏၊ အတွင်း၌ သပွတ်ခါးသီး၏ အတွင်းသားနှင့်တူ၏၊ ပညာရှိသောသူတို့အား အနည်း ငယ် ပွင့်၏၊ ပညာနံ့သောသူတို့အား ငုံလျက်သာ ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ကိုယ်၏အတွင်း၌ သားမြတ်နှစ်ခုတို့၏ အလယ်ကြားတွင် တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – နှလုံးသည် နှလုံးအဆုံးအဖို့အားဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

ယင်းနှလုံး၏အတွင်း၌ ပုန်းညက်စေ့၏ တည်ရာမျှသော တွင်းငယ်သည် ရှိ၏၊ ယင်းတွင်းငယ်၌ လက်ဆွန်း ဝက်ခန့်မျှသောသွေးသည် ကောင်းစွာတည်ရှိ၏၊ ယင်းသွေးကိုမှီ၍ (ဝါ)ယင်းသွေး၌ရှိသော ဝတ္ထုရုပ်ကိုမှီ၍ မနောဓာတ် နှင့် မနောဝိညာဏဓာတ်တို့သည် ဖြစ်ကုန်၏။

#### နှလုံးသွေး၏ အရောင်သည် –

ရာဂအားကြီးသောသူအား နီ၏ ၊

ဒေါသအားကြီးသောသူအား မည်း၏ ၊

- မောဟအားကြီးသောသူအား အသားဆေးရေနှင့် တူ၏၊
- ဝိတက်အားကြီးသောသူအား ပဲပိစပ်ပြုတ်ရေအဆင်း ရှိ၏၊

• သဒ္ဒါအားကြီးသောသူအား မဟာလှေကားပွင့်အဆင်း ရှိ၏၊

• ပညာအားကြီးသောသူအား ကြည်၏, အထူးကြည်လင်၏, နောက်ကျခြင်းမရှိ ဖြူစင်၏, ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြွယ်၏, ကောင်းစွာသွေးထားသော ပတ္တမြားစစ်ကဲ့သို့ အရောင်တောက်၏။

### ၁၂။ အသည်း

ယကနံ –အသည်း ဟူသည်ကား– အစုံသော အသားလွှာပေတည်း။

၁. အဆင်း – အနီရောင်ရှိ၏၊ ၎င်းသည် အဆင်းအားဖြင့် ဖျော့တော့သောသဘော ရှိ၏၊ နီလွန်းသည်ကား

မဟုတ်၊ ကုမုဒ္ဒရာကြာပွင့်ဖတ်၏ ကျောဘက်အဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – အရင်း၌ တစ်ခုတည်း၊ အဖျား၌ အစုံဖြစ်၍ ပင်လယ်ကသစ်ရွက်သဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏၊ ထိုအသည်း သည်ကား ပညာနံ့သောသူတို့အား တစ်ခုတည်းသာဖြစ်လျက် ကြီး၏၊ ပညာရှိသောသူတို့အား နှစ်ခုသုံးခုဖြစ်လျက် ငယ်ကုန်၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်ကုန်၏။

၄. တည်ရာ – နှစ်ခုသောသားမြတ်တို့၏ အတွင်း၌ လက်ယာနံပါးကို မှီ၍ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အသည်းသည် အသည်းအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိ၏။

## ၁၃။ အမြှေး

ကိလောမကံ–အမြေးဟူသည်ကား– ဖုံးလွှမ်းတတ်သောအမြှေး မဖုံးလွှမ်းတတ်သောအမြှေးတို့၏ အပြားအား ဖြင့် နှစ်ပါးအပြားရှိသော မြှေးယှက်တတ်သော အသားလွှာပေတည်း။

၁. အဆင်း – ဖြူ၏၊ ဘွဲ့ ဖြူပုဆိုးကြမ်းနှင့် တူသောအဆင်း ရှိ၏။

၂ သဏ္ဌာန် – မိမိ၏တည်ရာအရပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – ဖုံးလွှမ်းတတ်သောအမြှေးသည် အထက်အရပ်၌ဖြစ်၏၊ အခြားအမြှေးသည် ၂–ပါးသောအရပ်တို့၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ဖုံးလွှမ်းတတ်သောအမြှေးသည် နှလုံးနှင့်အညှို့ကို ဖုံးလွှမ်းလျက်တ<mark>ည်၏၊ မဖုံးလွှမ်းတတ်သော</mark> အမြှေးသည် တစ်ကိုယ်လုံး၌ အရေ၏အောက်ရှိ အသားကို မြှေးယှက်လျက် တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အောက်ဘက်၌ အသားဖြင့်, အထက်ဘက်၌ အရေဖြင့်, ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ အမြှေးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက်ရှိ၏။

## ၁၄။ အဖျဉ်း

ပိဟကံ–အဖျဉ်း (သရက်ရွက်)ဟူသည်ကား– အစာသစ်အိမ်၏ အထက်စောင်၌တည်သော သရက်ရွက်ခေါ် ဝမ်းလွှာအသားတုံးပေတည်း။

၁. အဆင်း – အဆင်းအားဖြင့် ညို၏၊ ကြောင်ပန်းပွင့်အဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – လက် ၇–သစ်ပမာဏ ရှိ၏၊ အဖွဲ့ အညှာမရှိ၊ နွားငယ်၏ လျှာသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၂၅၂ - မမ္မီမျူဟာ

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – နှလုံး၏လက်ဝဲဘက်၌ အစာသစ်အိမ်၏ အထက်ဘက်ကိုမှီ၍ တည်၏၊ ယင်းအဖျဉ်းကိုလက်နက် ဖြင့် ထိုးခုတ်ပုတ်ခတ်ခြင်းကြောင့် အပြင်သို့ထွက်လတ်သော် သတ္တဝါတို့၏အသက်ကုန်ခြင်း ဖြစ် လေတော့၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အဖျဉ်း အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၁၅။ အဆုတ်

ပပ္ဖါသံ–အဆုတ် ဟူသည်ကား– အသားပိုင်း ၂–ခု ၃–ခု အပြားရှိသော အဆုတ်မည်သော အသားပေတည်း။

၁. အဆင်း – နီ၏၊ မမှည့်လွန်းသော ရေသဖန်းသီးအဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – မညီမည်တ်ဖြတ်ထားသော ထူသောမုန့်ပိုင်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ အတွင်းဘက်၌ စားသောက်ထားသော အစာမရှိသောအခါ တက်သော ကမ္မဇတေဇောအပူငွေ့ဖြင့် ပူလောင်နှိပ်စက်သောကြောင့် ဥပမာ– ညက်စွာဝါးထားသော ကောက်ရိုးထွေးကဲ့သို့ပင် အနှစ်အရသာ မရှိ, အဆီဩဇာ မရှိ ဖြစ်၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

င့် တည်ရာ – ကိုယ်တွင်း၌ သားမြတ်နှစ်ခုတို့ ၏ အကြား နှလုံးနှင့်အသည်းကို ဖုံးအုပ်ကာ တွဲရရွဲဆွဲလျက်တည်၏ ။

၅. အပိုင်းအခြား – အဆုတ်အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၁၆။ အူမ

အန္တံ–အူမ ဟူသည်ကား– ယောက်ျားမှာ ၃၂–တောင်၊ မိန်းမမှာ ၂၈–တောင် ရှိသော အူမခွေပေတည်း၊ ၂၁–ခု သော နေရာတို့၌ အောက်သို့ တွန့်လျက်, ခွေလျက် ရှိ၏။

၁. အဆင်း – ဖြူ၏၊ ကျောက်ဖြူမှုနဲ့ အင်္ဂတေအဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – နီသောဆိုးရေကျင်း၌ နွေ၍ထည့်ထားသော ခေါင်းဖြတ်ထားသည့်မြွေသဏ္ဌာန် ရှိကုန်၏။

၃. အရပ် – ၂–ပါးသောအရပ်တို့၌ ဖြစ်ကုန်၏။

၄. တည်ရာ – အထက်တွင်လည်မျိုနှင့် အောက်တွင်ကျင်ကြီးလမ်း(ဝစ္စမဂ်)၌ ဖွဲ့စပ်လျက်ရှိသောကြောင့် လည်မျို အစ ကျင်ကြီးလမ်းအဆုံး ရှိသော ဝမ်းဗိုက်အတွင်း၌ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အူမအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၁၇။ အူသိမ်

အန္တဂုဏံ–အူသိမ် ဟူသည်ကား– အူမခွေအရပ်တို့၌ ဖွဲ့တွယ်သောအူငယ် ဖြစ်၏။

၁. အဆင်း – ဖြူ၏၊ ကြာသိမ်မြစ်, ရေ၌နှစ်သော မှော်မြစ်အဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ကြာသိမိမြစ်, မှော်မြစ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။ ၃. အရပ် – အထက်,အောက် ၂–ပါး၌ ဖြစ်၏။

င့်. တည်ရာ – ပေါက်တူးပေါက်ခြင်း, ပုဆိန်ပေါက်ခြင်းအမှုကို ပြုလုပ်သောသူတို့၏ အူခွေတို့ကို လျှောမကျ အောင် စက်ယန္တရားလှည့်သောအခါ စက်ကြိုးဖြင့် စက်ပျဉ်တို့ကို လျောမကျအောင် ဖွဲ့တွယ်ထား သကဲ့သို့ တစ်ပေါင်းတည်း ဖွဲ့တွယ်လျက် တည်၏၊ ဥပမာ– ခြေသုတ်ကြိုးဝန်း၏ အကြား၌ ချုပ်စပ်လျက်တည်သော ကြိုးငယ်တို့ကဲ့သို့ ၂၁–ခုသော အူမခွေတို့၏အကြား၌ ချုပ်စပ်လျက် တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အူသိမ်အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၁၈။ အစာသစ်

ဥဒရိယံ – အစာသစ် ဟူသည်ကား – ဝမ်း၌ဖြစ်သော စား, သောက်, ခဲ, လျက်ထားသော အစာပေတည်း။

၁. အဆင်း – စားမျိုထားသော အစာအာဟာရ၏ အဆင်းအတိုင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – အဝတ်ရေစစ်၌ လျော့လျော့ ထုတ်ထားသော ဆန်များသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ဝမ်း၌ တည်၏၊ ဝမ်းမည်သည်မှာ– စိုသောအဝတ်ပုဆိုးကို နှစ်ဖက်မှ ကိုင်၍ လိမ်၍ ညှစ်လျှင် အလယ်၌ဖြစ်သော လေပူဖောင်းနှင့်တူသော အူ၏ဖောင်းသောနေရာ အူမလွှာ(အစာသစ်အိမ်)၌ တည်၏။ ၅. အပိုင်းအခြား – အစာသစ်အိမ် အသားလွှာဖြင့် လည်းကောင်း၊ အစာသစ်အိမ်၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့် လည်း<mark>ကောင်း</mark> ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

အစာသစ်အိမ်သည် အပြင်ပ၌ ချောညက်၏၊ အတွင်း၌ အသားမှိုက်, အသားပုပ်ကို ရစ်ထုတ်ထားသော ညစ် နွမ်းသော တဘက်၏ အမြိတ်အဆာနှင့် တူ၏၊ ပုပ်ရိသော ပိန္နဲသီး အခွံ၏ အတွင်းဘက်နှင့် တူသည်။

အစာသစ်အိမ်၌ ၃၂-ပါးသောပိုးတို့ တည်နေပုံ

အစာသစ်အိမ်ထဲ၌ တက္ကောဋကပိုး, ဂဏ္ဍုပ္ပါဒကပိုး, တာလဟီရကပိုး, သူစိမုခပိုး, ပဋတန္တသုတ္တကပိုး ဤသို့ အစရိုကုန်သော ၃၂–ပါးသောပိုးတို့သည် ရှုပ်ရှုပ်ထွေးထွေး တိုးတိုးဝှေ့ဝှေ့ အစုလိုက်အပြုံလိုက် သွားလာကျက်စားကြ လျက် နေကုန်၏၊ အစာသစ်အိမ်၌ အစာမရှိသောအခါ ထိုပိုးတို့သည် ခုန်တက်၍ မြည်တမ်းလျက် နှလုံးသားကို တိုးဝှေ့ တိုက်ခိုက်ကုန်၏၊ အဖျော် ဘောစဉ် (အရည်အဖတ်)တို့ကို စားမျိုသောအခါ ထိုပိုးတို့သည် ရှေးဦးစွာမျိုသော အစာ နှစ်လုတ်သုံးလုတ်တို့ကို အဆောတလျင် လုယက် စားသောက်ကြကုန်၏၊ ယင်းအစာသစ်အိမ်သည် ထိုပိုးတို့၏

သားပေါက်ဖွားရာအိမ်၊ ကျင်ကြီးအိမ်၊ သူနာရံ၊ သုသာန် ဧရပ် ဖြစ်၏။

ဥပမာ - ဒွန်းစဏ္ဍားရွာအနီး ရေပုပ်အိုင်၌ နွေအခါ မိုးသည်းထန်စွာ ရွာသည်ရှိသော် ရေဖြင့်မျောပါလာသော ကျင်ငယ် ကျင်ကြီး အရေ အရိုး အကြောပိုင်း တံတွေး နှပ် သွေး အစရှိသော အထူးထူးသော အညစ်အကြေးမျိုးစုံတို့ သည် ညွှန်စေးရေဖြင့် ရောနှောလျက် နောက်ကျူ၏၊ နှစ်ရက်သုံးရက်ကြာသော် ပိုးလောက်တို့ ဖြင့်ပြည့်လျက် နေပူဖြင့် ပူလောင်သောကြောင့် ကျိုက်ကျိုက်ဆူ၍ အထက်၌ အမြှုပ်တစီစီထ၍ ညစ်သောအညိုရောင် ရှိ၏၊ အလွန် အနံ့ဆိုး၏၊ စက်ဆုပ်ရွံရှာဖွယ် ရှိ၏၊ ချဉ်းကပ်ခြင်း ရှုမြင်ခြင်း မထိုက်သောကြောင့် နမ်းရှုခြင်း, လျက်ခြင်းမူကား ဆိုဖွယ်ရာမရှိ မထိုက်သကဲ့သို့ – ထို့အတူ အထူးထူးသော အဖျော်ဘောစဉ်တို့ကို သွားတည်း ဟူသော ကျည်ပွေ့ဖြင့် မှုန့်မှုန့်ညက် ညက် ထောင်းကြိတ်၍ လျှာတည်း ဟူသော လက်ဖြင့် ပြန်ကာလှန်ကာ တံတွေးအရည်တို့ဖြင့် လိမ်းကျံအပ်၏၊ ထို စဏ၌ပင် အဆင်း အနံ့ အရသာ ကင်း၍ ရက်ကန်းသည်တို့ ချည်စာနယ်သော ကစီဖတ်, ရွေးအန်ဖတ်နှင့်တူစွာ အစာသစ်အိမ်၌ ကျ၍ သည်းခြေ သလိပ် လေတို့ဖြင့် ရစ်ပတ်အပ်သည် ဖြစ်၏၊ ဝမ်းမီးတေဇောဓာတ်၏ ပူလောင် သောအဟုန်ဖြင့် ကျိုက်ကျိုက်ဆူ၏၊ ပိုးမျိုးသတ္တဝါတို့ မွေနောက်သောကြောင့် အထက်အထက်သို့ အမြှုပ်တစီစီ ထွက် ၏၊ ယောက်သွားပုပ်ကဲ့သို့ အလွန်မကောင်းသော အနံ့ဖြင့် စက်ဆုပ်ရွံရှာဖွယ်အဖြစ်သို့ ရောက်၏၊ ကြားရကာမျှဖြင့် စားဖွယ်သောက်ဖွယ်တို့၌ မမြိန်နိုင် ဖြစ်ရ၏၊ ဝိပဿနာဉာဏ်မျက်စိဖြင့် ကြည့်သော်ကား ဆိုဖွယ်မရှိပြီ။

အစာသစ်အိမ်၌ ကျရောက်သော အစာဘောဇဉ်တို့ ခွဲဝေပုံ

အစာသစ်အိမ်၌ ကျရောက်သော အစာဘောဇဉ်တို့သည် ငါးပုံ ခွဲခြမ်းခြင်းသို့ ရောက်၏၊ တစ်ပုံကို ပိုးတို့ စားကုန်၏၊ တစ်ပုံကို ဝမ်းမီးက လောင်၏၊ တစ်ပုံသည် ကျင်ငယ် ဖြစ်၏၊ တစ်ပုံသည် ကျင်ကြီးဖြစ်၏၊ တစ်ပုံသည် ရသဓာတ်ဖြစ်ပြီးလျှင် အသွေးအသား စသည်တို့ကို ဖြစ်ပွားစေ၏။

## ၁၉။ အစာဟောင်း

ကရီသံ–အစာဟောင်း ဟူသည်ကား– ကျင်ကြီးပေတည်း။

၁. အဆင်း – များသောအားဖြင့် စားမျိုလိုက်သော အစာအာဟာရ၏ အရောင်အဆင်းနှင့် တူ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာအရပ်၏ ပုံသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အောက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – အစာကျက်အိမ်၌ တည်၏၊ အစာကျက်အိမ်မည်သည်မှာ ရှေ့ဘက်၌ ချက်အောက်၊ နောက်ဘက်၌ အောက်ဆုံး ကျောရိုးဆစ်၏အလယ်ကြား အူခွေ၏အဆုံး၌ အစောက်အားဖြင့် လက်ရှစ်သစ်မျှ ပမာဏရှိသော ဝါးကျည်အခေါင်းနှင့် တူသောအရပ် ဖြစ်၏၊ ဥပမာ-မြင့်မောက်ရာမြေ၌ ကျသော မိုးရေသည် လျောကျ၍ နိမ့်သောမြေအဖို့ကို ပြည့်စေ၍ တည်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အစာသစ် အိမ်၌ ကျလာသမျှ အဖျော်ဘောဇဉ်စသည်သည် ဝမ်းမီးကအမြှပ်ထစေလျက် ချက်ပြီးတိုင်း ချက် ပြီးတိုင်း ကျောက်ပျဉ်တွင် ကြိတ်ချေသကဲ့သို့ ကြေညက်သည်ဖြစ်၍ အူခေါင်းဖြင့်လျှောကျကာ သိပ်နယ်ပြီး ဝါးဆစ်၌ထည့်ထားသော မြေညက်ကဲ့သို့ စုဝေး၍ တည်၏။

၅. အဝိုင်းအခြား – အစာဟောင်းအိမ်အလွှာဖြင့်လည်းကောင်း၊ ကျင်ကြီး၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့်လည်းကောင်း ပိုင်းခြားလျက်

ရှိ၏။

#### ၂၀။ ဦးနှောက်

မတ္ထလုဂ်ံ – ဦးနောက် ဟူသည်ကား – ဦးခေါင်းခွဲအတွင်း၌ တည်သော ခြင်ဆီအစုပင်တည်း။

ာ• အဆင်း – ဖြူ၏၊ မှိုပွင့်အရောင် ရှိ၏၊ ပျက်သော နွားနို့ချဉ်အခဲအရောင် ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာ ဦးခေါင်းခွံသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ဦးခေါင်းခွဲအတွင်း၌ လေးခုသောဦးခေါင်းစပ်ကြောင်းတို့ကို မှီ၍ တပေါင်းတည်း စုထားအပ်သော

မုန့်ညက်စိုင် လေးခုကဲ့သို့ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – ဦးခေါင်းခွဲ၏ အတွင်းပတ်လည်အားဖြင့်လည်းကောင်း၊ ဦးနှောက်၏ အဆုံးအဖို့အားဖြင့်လည်း ကောင်း ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

### ၂၁။ သည်းခြေ

ပိတ္တံ–သည်းခြေ ဟူသည်ကား– အိတ်ငယ်ဖြင့် ဖွဲ့ထားသော ဗဒ္ဓသည်းခြေ၊ အိတ်ငယ်ဖြင့် ဖွဲ့ခြင်းမရှိသော တစ်ကိုယ်လုံး အနှံ့အပြား၌ တည်ရှိသော အဗဒ္ဓသည်းခြေ ဟူ၍ နှစ်မျိုးအပြားရှိ၏။

၁. အဆင်း – ဗဒ္ဓသည်းခြေသည် ပြစ်ချွဲသော သစ်မည်စည်ဆီအရောင် ရှိ၏၊ အဗဒ္ဓသည်းခြေသည် ညှိုးနွမ်း သော တောင်ကျည်းပွင့်အရောင် ရှိ၏။

သဏ္ဌာန် – တည်ရာသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – ဗဒ္ဓသည်းခြေသည် အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏၊ အဗဒ္ဓသည်းခြေသည် အထက် အောက် ၂–ပါးသော

အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ဗဒ္ဓသည်းခြေသည် နှလုံး အဆုတ်တို့၏ အကြား အသည်းကိုမှီ၍ တည်သော သပွတ်သီးကြီးအနွံ အိမ်နှင့်တူသော သည်းခြေအိတ်၌ တည်၏၊ ဗဒ္ဓသည်းခြေပျက်သော် သတ္တဝါတို့သည် ရူးကုန်၏၊ စိတ်ဖောက်ပြန်သည် ဖြစ်၍ အရှက်အကြောက်မရှိ, မပြုကျင့်ကောင်းသည်ကို ပြုကျင့်၏၊

မပြောဆိုအပ်သည်ကို ပြောဆို၏၊ မကြံစည်အပ်သည်ကို ကြံစည်၏။

- အဗဒ္ဓသည်းခြေသည် ဆံပင် အမွေး သွား ခြေသည်းလက်သည်းတို့၏ အသားမှ လွတ်ရာအရပ်၊ ကြမ်းမာခြောက်သွေ့သောအရေကို ချန်လှပ်၍ ကြွင်းသောတစ်ကိုယ်လုံးကို 'ဆီပေါက်သည်ရေ၌ ပြန့်သကဲ့သို့' ပျံ့နှံ့လျက် တည်၏၊ အဗဒ္ဓသည်းခြေပျက်လျှင် မျက်စိဝါ၏၊ ချာချာလည်၏၊ ကိုယ် တုန်လှုပ်၏၊ ယားယံ၏။

၅. အပိုင်းအခြား – သည်းခြေ၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၂၂။ သလိပ်

သေမှံ–သလိပ် ဟူသည့်ကား– ကိုယ်တွင်း၌ တစ်ကွမ်းစား(တစ်စလယ်ပြည့်)ပမာဏရှိသော သလိပ်ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ဖြူ၏၊ ဝက်ချေးပနဲရွက်ရည် အဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာအရပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။ ၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – အစာသစ်အိမ်၏ အထက်ဝမ်းလွှာ အူခေါင်းထဲ၌ တည့်၏။

အစားအသောက်များကို မျိုသောအခါ၌ ဥပမာ–ရေပေါ်တွင် ပိတ်ဖုံး၍နေသောမှော်ထဲသို့ သစ်သား တုတ် ခဲ ကျလျှင် နှစ်ဖြာကွဲ၍ တစ်ဖန် ပြန်စေ့သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် စားဖွယ်သောက်ဖွယ် စသည် ကျလာသောအခါ၌ နှစ်ဖြာကွဲ၍ တစ်ဖန်အစာသစ်ကို ဖုံးလျက် တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – သလိပ်၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

သလိပ်နည်းသောအခါ ပြည်မှည့်သော အိုင်းအနာကဲ့သို့, ကြက်ဥပုပ်နံ့ကဲ့သို့ အစာသစ်အိမ်မှ အလွန်စက်ဆုပ် ရုံရှာဖွယ်ကောင်းသော အပုပ်နံ့သည် ဖြစ်၏၊ ထို့ပြင် အစာသစ်အိမ်မှ တက်လာသောအနံ့ဖြင့် ကြို့ထိုးသောလေသည် လည်းကောင်း၊ ခံတွင်းသည်လည်းကောင်း မကောင်းသောအနံ့ ရှိ၏၊ အကောင်ပုပ်အနံ့နှင့် တူ၏၊ ထိုခံတွင်းပုပ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည်လည်း သင်က အပုပ်နံ့ထွက်သည် (မကောင်းသောအနံ့ဖြင့် လှိုင်၏) ဖွဲခါလော့ ဟု အဆိုခံရတတ်၏။

သလိပ်ပွား၍ ထူထပ်လျှင် ကျင်ကြီးအိမ်အပေါက်ကို ပိတ်သောပျဉ်ကဲ့သို့ ဝမ်းတွင်း၌ မကောင်းသော အနံ့ကို

ပိတ်လျက် တည်၏။

## ၂၃။ ပြည်

ပုဗ္ဗော–ပြည် ဟူသည်ကား– ပုပ်သောသွေး၏ အစွမ်းဖြင့်ဖြစ်သော ပြည်ပေတည်း။

ာ. အဆင်း – ဖျော့တော့သော ဖက်ရွက်အရောင် ရှိ၏၊ သူသေကောင်၌မူ ပြစ်ချွဲသောထမင်းရည် အပုပ်အသိုး အဆင်းရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်,အောက် အရပ် ၂–ပါး၌ ဖြစ်၏။

ငှဲ. တည်ရာ – ပြည်၏နေရာ ဟူ၍ အမြဲမရှိ၊ သစ်ငုတ် ဆူး လက်နက် မီးလျှံ စသည်တို့ဖြင့် ထိခိုက်ရှမိရာ၌ ပေါင်းစုမိသောသွေးသည် ကျက်၍ အိုင်းအမာစသည် ဖြစ်ကုန်၏၊ ထိုထို အိုင်းအမာ စသည်တို့၌ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – ပြည်၏ အဆုံးအဖို့အားဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၂၄။ သွေး

လောဟိတံ–သွေး ဟူသည်ကား– စုဝေးတည်နေသော သန္နိစိတသွေးနှင့် ထိုမှဤမှ လှုပ်ရှားပြေးသွားသော သံသရဏသွေး ဟူ၍ ၂–မျိုးရှိ၏။

၁. အဆင်း – သန္နိစိတသွေးသည် ချက်ထားပြီးသော ပြစ်ချွဲသော ချိပ်ရည်အဆင်း ရှိ၏၊ သံသရဏသွေးသည် ကြည်သော ချိပ်ရည်အဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – နှစ်ပါးစလုံးပင် တည်ရာအရပ်၏သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – သန္နိစိတသွေးသည် အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏၊ သံသရဏသွေးသည် အထက်,အောက် အရပ် ၂–ပါး ၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – သန္နိစိတသွေးသည် အသည်းတည်ရာ အရပ်၏ အောက်အဖို့ကိုပြည့်စေ၍ တစ်ကွမ်းစားမျှ ရှိ၏၊ နှလုံး အညို့ အဆုတ်တို့၏ အထက်၌ အနည်းငယ်(တစ်စက် တစ်စက်)ယိုထွက်၍ အညှို့ နှလုံး အသည်း အဆုတ်တို့ကို စိုစွတ်စေလျက် တည်၏၊ ထို သန္နိစိတသွေးသည် အညှို့ နှလုံး စသည် တို့ကို မစိုစွတ်စေသည်ရှိသော် သတ္တဝါတို့သည် ရေဆာကုန်၏။

- သံသရဏသွေးသည် ဆံပင် အမွေး လက်သည်းခြေသည်း တို့၏ အသားမှ လွတ်သော အရပ်ကို လည်းကောင်း၊ မာခြောက်နေသော အရေကိုလည်းကောင်း ချန်ထား၍ ကြွင်းသော အလုံးစုံသော

သွေးကြောကွန်ယက်ကို လျှောက်၍ အလုံးစုံသောကိုယ်၌ ပျံ့နှံ့၍ တည်၏

၅. အပိုင်းအခြား – သွေး၏အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၂၅။ ဧရုး

သေဒေါ–ရျေး ဟူသည်ကား– မွေးတွင်းပေါက် စသည်တို့မှ ယိုထွက်သော အာပေါဓာတ် (အရည်ဓာတ်) ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ကြည်လင်သော နှမ်းဆီနှင့် တူသောအရောင် ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်, အောက် အရပ် ၂–ပါး၌ ဖြစ်၏။

ç. တည်ရာ – အမြဲတမ်းတည်ရာ မည်သည် မရှိပေ၊ မီးပူ, နေပူ, ဥတုဖောက်ပြန်ခြင်း စသည်တို့ကြောင့် ကိုယ် သည် ပူ၏၊ ထိုအခါ ဖြတ်အပ်သော ကြာရိုးမှ ရေယိုကျသကဲ့သို့ အလုံးစုံသော ဆံပင်တွင်း, မွေး တွင်း, အကြားအပေါက်တို့မှ ချေးယိုထွက်၏၊ ထို့ကြောင့် ချေး၏သဏ္ဌာန်ကို ဆံပင်တွင်း, မွေး တွင်း, အကြားအပေါက်၏ အစွမ်းဖြင့် သိအပ်၏၊ ချေးကိုဆင်ခြင်လျှင်လည်း ဆံပင်တွင်း, မွေး တွင်း, အကြားအပေါက်တို့ကို ပြည့်၍ တည်သောအစွမ်းဖြင့် ချေးကို နှလုံးသွင်းအပ်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – ချွေး၏အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၂၆။ အဆီခဲ

မေဒေါ – အဆီခဲ ဟူသည်ကား–ုခဲသောအဆီ ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ခွဲခြမ်းအပ်သော နနွင်းသားအဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ဆူဖြိုးသောသူအား အရေနှင့်အသားတို့၏အကြား၌ ထားအပ်သော နနွင်းအရောင်အဆင်းရှိသော ဘွဲ့ ဖြူပုဆိုးကြမ်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊ ပိန်သောသူအား သလုံးသား, ပေါင်သား, ကျောက်ဆူးရိုးကို မှီသော ကျောကုန်းသား, ဝမ်းပြင်းသား ဟူသော ဤအသားတို့ကိုမှီ၍ နှစ်ထပ် သုံးထပ် ပြုလျက် ထားသော နနွင်းရောင် ဘွဲ့ဖြူပုဆိုးကြမ်းသဏ္ဌာန် ရှိ၏၊

၃. အရပ် – အထက်, အောက် အရပ် ၂ – ပါး၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ဆူဖြိုးသောသူအား တစ်ကိုယ်လုံးအနှံ့ တည်၏၊ ကြုံလှီသောသူအား သလုံးသား စသည်ကို မှီ၍ တည်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – အောက်၌ အသားဖြင့်၊ အထက်၌ အရေအားဖြင့်၊ ဖီလာပတ်ဝန်းကျင်၌ အဆီခဲ၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

# ၂၇။ မျက်ရည်

အဿု–မျက်ရည် ဟူသည်ကား– မျက်စိတို့မှ ယိုထွက်သော အာပေါဓာတ် ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ကြည်သော နှမ်းဆီအဆင်း ရှိ၏။ ၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာအရပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – မျက်တွင်းတို့၌ တည်၏၊ သို့သော် မျက်စိတွင်း၌ အခါခပ်သိမ်း စုဝေးလျက် တည်နေသည်ကား မဟုတ်ပေ၊ သတ္တဝါတို့သည် ရွှင်လန်းဝမ်းမြောက်၍ ပြင်းစွာရယ်သောအခါ, နှလုံးမသာယာ၍ ငို သောအခါ, အလွန်စပ် အလွန်ပူသော အာဟာရကို သုံးဆောင်သောအခါ, မျက်စိသို့ အခိုး အမှုန် ဝင်သောအခါတို့၌ မျက်စိတွင်းတို့ကို ပြည့်စေ၍တည်၏,ယိုထွက်၏၊ မျက်ရည်ကိုသိမ်းဆည်းသော ယောဂီသည် မျက်တွင်းတို့ကိုပြည့်စေလျက် တည်သည်၏အစွမ်းအားဖြင့် သိမ်းဆည်းအပ်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – မျက်ရည်၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၂၈။ ဆီကြည်

၀သာ–ဆီကြည် ဟူသည်ကား– မခဲသော ကြေသော ဆီ ပေတည်း။

၁. အဆင်း – အုန်းဆီ အဆင်းအရောင် ရှိ၏၊ ထမင်းချိုး၌ လောင်းအပ်သော ဆီနှင့်တူသောအရောင် ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – ရေချိုးသောအခါ ကြည်သောရေ၏အထက်၌ ပြန့်သည်ဖြစ်၍ လည်သောဆီပေါက်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်, အောက် အရပ် ၂–ပါး၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – များသောအားဖြင့် လက်ဖဝါး, လက်ဖမိုး, ခြေဖဝါး, ခြေဖမိုး, နှာခေါင်း, နဖူး, ပခုံးစွန်းတို့၌ တည်၏၊ သို့သော် ထိုထိုအရပ်တို့၌ အမြဲတမ်းကြေသည်ဖြစ်၍ တည်သည်မဟုတ်၊ မီးပူနေပူ ဥတု ဖောက်ပြန်ခြင်း, ဓာတ်ဖောက်ပြန်ခြင်းတို့ကြောင့် လက်ဝါးပြင် စသောအရပ်တို့၌ အငွေ့ဖြစ်ပေါ် လာသောအခါ၌ ဖြစ်၏၊ ထိုအခါ ထိုအရပ်တို့၌ ရေချိုးသောအခါ ကြည်သောရေ၏အထက်၌ ဆီစက်သည် ထိုမှ ဤမှ စီးကျလာသကဲ့သို့ ရွေ့လျား၏။

၅. အပိုင်းအခြား – ဆီကြည်၏ အဆုံးအဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၂၉။ တီတွေး

ခေဠော-တံတွေး ဟူသည်ကား- ခံတွင်းထဲ၌ အမြှုပ်နှင့်ရောသော အာပေါဓာတ် ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ဖြူ၏၊ ရေမြှုပ်နှင့် တူသောအဆင်း ရှိ၏။ ၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာအရပ်သဏ္ဌာန်၊ ရေမြှုပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – နှစ်ဖက်သော ပါးစောင်တို့မှ သက်ဆင်း၍ လျှာ၌ တည်၏၊ သို့သော် အခါခပ်သိမ်း စုဝေးလျက် တည်နေသည်ကား မဟုတ်ပေ၊ သတ္တဝါတို့သည် အပူ အခါး အစပ် အငန် အချဉ် အာဟာရတို့ကို မြင်သော်, အောက်မေ့သော်, ခံတွင်း၌ထားသော်, နှလုံးသည် မကျန်းမာ နာ၍ တစ်စုံတစ်ရာသော စက်ဆုပ်ရုံရှာခြင်းဖြစ်သော် ထိုအခါ တံတွေးသည်ဖြစ်ပေါ်၍ ပါးစောင်နှစ်ဖက်မှ ဆင်းသက်ပြီး လျှင် လျှာ၌ တည်၏၊ အထူးအားဖြင့် ဤတံတွေးသည် လျှာဖျား၌ ပါးပါးကျဲကျဲ ရှိ၏၊ လျှာရင်း၌ ပြစ်ချွဲ၏၊ ခံတွင်း၌ ခဲဖွယ်တစ်ခုခုကို ထည့်လျှင် မြစ်သဲပြင်တွင် တူးအပ်သော လက်ယက်တွင်းမှ ရေကဲ့သို့ မကုန်နိုင်သည် ဖြစ်၍ စွတ်စိုစေခြင်း၄ာ စွမ်းနိုင်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – တံတွေး၏အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၃၀။ နှပ်

သိင်္ဃာဏိကာ–နှပ် ဟူသည်ကား– ဦးနှောက်မှ ယိုထွက်သော မစင်ကြယ်သော အရာဝတ္ထု ပေတည်း။

၁. အဆင်း – နုသော ထန်းသီးဆံအဆင်း ရှိ၏။ ၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာအရပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

င့်. တည်ရာ – နှာခေါင်းဖုကို ပြည့်၍တည်၏၊ သို့သော် အခါခပ်သိမ်းစုဝေးလျက် တည်နေသည်ကား မဟုတ်ပေ၊ ဥပမာ–ပဒုမ္မာကြာရွက်ဖြင့် နို့မမ်းရည်ကိုထုပ်၍ အောက်မှဆူးဖြင့် ထိုးဖောက်သောအခါ အပေါက် မှ နို့မမ်းရည် ယိုထွက်သကဲ့သို့ သတ္တဝါတို့သည် ငိုသောအခါ၊ သဘောမတူသော အာဟာရ ဥတု တို့၏အစွမ်းဖြင့် ဓာတ်ချောက်ချားသောအခါ ဦးခေါင်းအတွင်းမှ သလိပ်ပုပ်အဖြစ်သို့ ရောက်သော ဦးနှောက်သည် လျှောကျလာပြီးလျှင် အာခေါင်ထိပ်မှ အပေါက်အကြားဖြင့် သက်ဆင်း၍ နှာခေါင်း ဖုကို ပြည့်စေလျက် တည်၏၊ ယိုထွက်၏၊ ထိုကမ္မဋ္ဌာန်း(နှပ်)ကို သိမ်းဆည်းသော ယောဂီသည် နှာခေါင်းကို ပြည့်စေ၍ တည်သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် သိမ်းဆည်းအပ်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – နုပ်အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

#### ၃၁။ အစေး

လသိကာ–အစေး ဟူသည်ကား– ကိုယ်ထဲရှိ အရိုးအဆက်တို့၏ အကြား၌ ကျိချွဲသော အစေးပုပ် ပေတည်း။

၁. အဆင်း – မဟာလှေကားပင်၏အစေးနှင့် တူသောအဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – တည်ရာအရပ်သဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အထက်,အောက် အရပ် ၂–ပါး၌ ဖြစ်၏။

င့် တည်ရာ – အရိုးဆက်တို့၏ လိမ်းကျံခြင်းကိစ္စကို ပြီးစေလျက် ၁၈၀–သော အရိုးဆက်တို့၏ အကြား၌ တည် ၏၊ အထူးကား– အစေးနည်းသောသူမှာ ထစဉ် ထိုင်စဉ် သွားစဉ် ဆုတ်စဉ် ကွေးစဉ် ဆန့်စဉ် အရိုးတို့သည် လက်ဖျစ်တီးသကဲ့သို့ မြည်ကုန်၏၊ ၁–ယူဇနာ ၂–ယူဇနာ ခရီးကိုသွားခဲ့သော် ဝါယောဓာတ်ပျက်၍ ဆင်းရဲပင်ပန်း၏၊ အဆစ်အမျက် နာကျင်ကိုက်ခဲ၏၊ အစေးများသောသူမှာ ထစဉ် ထိုင်စဉ် စသည်တို့ကို ပြုသောအခါ အရိုးတို့သည် မမြည်ကုန်၊ ခရီးရှည်ကို သွားသော် လည်း ဝါယောဓာတ်မပျက်သောကြောင့် မဆင်းရဲ မပင်ပန်းကုန်၊ အဆစ်အမျက်တို့ မနာကျင်ပေ။

၅. အပိုင်းအခြား – အစေး၏ အဖို့ဖြင့် ပိုင်းခြားလျက် ရှိ၏။

## ၃၂။ ကျင်ငယ်

မုတ္တံ-ကျင်ငယ် ဟူသည်ကား- ကျင်ငယ်ရည် ဆီးရည် ပေတည်း။

၁. အဆင်း – ပဲကြီးပြာရည်အဆင်း ရှိ၏။

၂. သဏ္ဌာန် – မှောက်ထားသော ရေအိုးအတွင်း၌တည်သော ရေပုံသဏ္ဌာန် ရှိ၏။

၃. အရပ် – အောက်အရပ်၌ ဖြစ်၏။

၄. တည်ရာ – ဆီးအိမ်စည်ဖောင်း၏ အတွင်း၌ တည်၏၊ ဆီးအိမ်မည်သည်မှာ– ချက်အောက် ဝမ်းဗိုက်အတွင်း ရှိ စည်ဖောင်းဖုလုံးကို ဆိုလို၏၊ ဥပမာ–တန်းစီးတွင်း၌ ထည့်ထားသော အဝ မရှိသော အိုးပုတ် ငယ်၌ တန်းစီးရည် ဝင်ရာလမ်းသည် မထင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ဆီးအိမ်သို့ ကိုယ်မှ ကျင်ငယ် ဝင်ရာလမ်းသည် မထင်ရှား၊ ထွက်ရာလမ်းကား ထင်ရှား၏၊ ယင်းစည်ဖောင်း၌ ကျင်ငယ်ပြည့် လတ်သော် ကျင်ငယ် စွန့်မည် ဟု သတ္တဝါတို့သည် အားထုတ်ကုန်၏။

၅. အပိုင်းအခြား – ဆီးအိမ်စည်ဖောင်း၏ အတွင်းအရပ်ဖြင့်လည်းကောင်း၊ ကျင်ငယ်အဖို့ဖြင့်လည်းကောင်း ပိုင်းခြား

လျက် ရှိ၏။

## ရှုဆင်ခြင်ပုံနှင့် တိုးတက်ပုံ

ဤသို့လျှင် ဆံပင်စသော ကောဋ္ဌာသအစုတို့ကို အဆင်း သဏ္ဌာန် အရပ် တည်ရာ အပိုင်းအခြားတို့၏အစွမ်း ဖြင့် မှတ်သားပြီးလျှင် အစဉ်အတိုင်း ရွတ်ဆိုနှလုံးသွင်းခြင်း, မမြန်လွန်းသောအားဖြင့် ရွတ်ဆိုနှလုံးသွင်းခြင်း စသော နည်းဖြင့် အဆင်း သဏ္ဌာန် အနံ့ မှီရာအကြောင်း တည်ရာတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ငါးပါးအပြားအားဖြင့် စက်ဆုပ် ရွံရှာဖွယ်ဟု နှလုံးသွင်းသောပုဂ္ဂိုလ်အား ပညတ်ကိုလွန်သောအားဖြင့် ဘာဝနာအဆုံး၌ ဥပမာ– မျက်စိအမြင်ရှိသော ယောက်ျားသည် ၃၂–မျိုးသော အဆင်းရှိသော ပန်းတို့ကို ချည်တစ်ချောင်းဖြင့် သီကုံးထားသော ပန်းကုံးကို ကြည့်ရှုရာ အလုံးစုံသောပန်းတို့သည် မရှေးမနှောင်း တစ်ပေါင်းတည်းလိုပင် ထင်ကုန်သကဲ့သို့ – ထို့အတူ 'ဤကိုယ်၌ ဆံပင်ရှိ ၏' စသည်ဖြင့် ကြည့်ရှုရာ အလုံးစုံသောကောဋ္ဌာသတို့သည် မရှေးမနှောင်း တစ်ပေါင်းတည်းလိုပင် ထင်၏၊ ဆံပင်ဟု နှလုံးသွင်းလျှင် အစဉ်အတိုင်းသွား၍ ကျင်ငယ်ဟု အဆုံးသို့ရောက်၍ တည်၏။

အပသဏ္ဌာန်၌ နှလုံးသွင်းခြင်းကို ပြုသည်ဖြစ်အံ့၊ ထိုအခါ ထိုယောဂီအား မိမိကိုယ်၌ထင်သကဲ့သို့ သူတစ်ပါး ၏ အလုံးစုံသော ကောဋ္ဌာသတို့သည် ပကတိအတိုင်း ထင်သည်ရှိသော် လှည့်လည်သွားလာကုန်သော လူတိရစ္ဆာန် စသည်တို့၌ သတ္တဝါဟူသော အခြင်းအရာကို စွန့်၍ ကောဋ္ဌာသအစု၏ အစွမ်းဖြင့်သာလျှင် ထင်ကုန်၏၊ စားအပ် မျိုအပ်သော အစာဘောဇဉ်တို့သည် ကောဋ္ဌာသအစု၌ ထည့်သကဲ့သို့ ထင်၏၊ ထိုသို့ ထင်သောအခါ အစဉ်ကိုလွှတ် ခြင်း စသည်အစွမ်းဖြင့် ရုံရှာဖွယ်ဟု အဖန်တလဲလဲ နှလုံးသွင်းသော ပုဂ္ဂိုလ်အား အစဉ်သဖြင့် အပ္ပနာသည် ဖြစ်၏။

ဆံပင်အစရှိသော ကောဋ္ဌာသအပေါင်း၌ အဆင်း သဏ္ဌာန် အရပ် တည်ရာ အပိုင်းအခြား၏ အစွမ်းအားဖြင့် ရှေးရှထင်လာသော အာရံသည် ဥဂ္ဂဟနိမိတ် မည်၏၊ ခပ်သိမ်းသောအခြင်းအရာအားဖြင့် စက်ဆုပ်ရုံရှာဖွယ်၏အစွမ်း ဖြင့် ထင်ခြင်းသည် ပဋိဘာဂနိမိတ် မည်၏၊ ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်ကို မှီဝဲသော ပွားစေသော ပုဂ္ဂိုလ်အား အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်း ၌ကဲ့သို့ ပထမဈာန်၏အစွမ်းဖြင့် အပ္ပနာသည် ဖြစ်၏။

တစ်ခုသောကောဋ္ဌာသသာ ထင်ရှားသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်စေ, တစ်ခုသောကောဋ္ဌာသ၌ အပ္ပနာသို့ရောက်၍ တစ်ပါး သော ကောဋ္ဌာသ၌ အားထုတ်ခြင်းကို မပြုသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်စေ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၂–ဦးတို့အား တစ်ခုသောအပ္ပနာသာ ဖြစ်၏။

များစွာသော ကောဋ္ဌာသတို့ ထင်ရှားသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်စေ၊ တစ်ခုသောကောဋ္ဌာသ၌ အပ္ပနာသို့ ရောက်၍ တစ်ဖန် အခြားသော ကောဋ္ဌာသ၌လည်း အားထုတ်ခြင်းကို ပြုသောပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်စေ ထိုပုဂ္ဂိုလ် ၂–ဦးတို့အား ကောဋ္ဌာသ အရေ အတွက်အားဖြင့် အပ္ပနာသည် ဖြစ်၏။

တစ်ဆင့်ကြားဖူးသည်မှာ မလ္လကထေရ်အရှင်သည် ဒီဃနိကာယ်ဆောင် အဘယထေရ်ကို လက်ကိုင်၍ "ငါ့ ရှင် အဘယ ဤပြဿနာကို မှတ်ယူပါဦး"ဟု ဆိုပြီးလျှင် "မလ္လကထေရ်ဟာ ၃၂–ပါးသော ကောဋ္ဌာသတို့၌ ၃၂–ပါးသော ပထမဈာန်တို့ကို ရသည်၊ အကယ်၍ ညဉ့်မှာ ဈာန်တစ်ပါး နေ့မှာ ဈာန်တစ်ပါး ဝင်စားလျှင် လဝက် လခွဲကျော် ဖြင့် တစ်ဖန်ပြန်၍ ဝင်စားရသည်၊ အကယ်၍ နေ့စဉ် ဈာန်တစ်ပါးကိုသာ ဝင်စားပါမူကား တစ်လကျော်ဖြင့် တစ်ဖန်ပြန်၍ ဝင်စားရသည်" ဟု ဆို၏။

ဤဆိုသည့်အတိုင်း ပထမဈာန်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ပြီးစီးငြားသော်လည်း ဤကမ္မဋ္ဌာန်းကို အဆင်းသဏ္ဌာန် စသည်တို့၌ သတိ၏အစွမ်းဖြင့် ပြီးစီးသောကြောင့် ကာယဂတာသတိ ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

## ကာယဂတာသတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်းအကျိုး

ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်း အားထုတ်သော ယောဂီသည်

- ၁။ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ မမွေ့လျော်ခြင်း, ကာမဂုဏ်၌ မွေ့လျော်ခြင်းကို နှိမ်နင်းနိုင်၏။
- ၂။ ဖြစ်တိုင်းဖြစ်တိုင်းသော မမွေ့လျော်ခြင်းနှင့် မွေ့လျော်ခြင်းတို့ကို နှိမ်နင်းနိုင်၏။
- ၃။ ယောဂီကို ဘေးကြီးဘေးငယ်တို့က မနှိပ်စက်နိုင်၊ ဖြစ်ပေါ်လာသော ဘေးကြီးဘေးငယ်ကို နှိမ်နင်း၍ နေနိုင်၏။
- ၄။ အချမ်းအပူကို သည်းခံနိုင်၏။
- ၅။ အစာဆာခြင်း၊ ရေဆာခြင်း၊ မှက် ခြင် လေ နေပူ မြွေ ကင်းတို့၏ ကိုက်ခဲထိပါးခြင်း အတွေ့ကို သည်းခံနိုင်၏။
- ၆။ မကောင်းသဖြင့် ပြောဆိုကုန်သော စကားဆိုးတို့ကို သည်းခံနိုင်၏။
- ၇။ အသက်ကို ဆောင်တတ်သော ရောဂါတို့ကိုသော်လည်း သည်းခံနိုင်စွမ်းသောသဘော ရှိ၏။
- ၈။ ဆံပင်စသည်တို့၏ အဆင်းအမျိုးမျိုးကို မှီ၍ လေးပါးသော ဈာန်တို့ကို ရနိုင်၏။
- ၉။ အဘိညာဉ် ၆–ပါးတို့ကို ထိုးထွင်း၍ သိနိုင်၏။

ထို့ကြောင့် ဤသို့ များစွာသော အကျိုးအာနိသင်ရှိသော ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အမြော်အမြင် ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံသော ပညာရှိသည် မမေ့မလျော့ဘဲ မှန်စွာအားထုတ်ရာ၏။

ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်း ပြီး၏။

# ၃။ အာနာပါနဿတိကမ္မင္ဆာန်း ပွားပုံ ပြဲဆို့ချက်

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် – ရဟန်းတို့ ဤအာနာပါနဿတိသမာဓိသည် ပွားစေအပ်လျှင် အကြိမ်များစွာ ပြုအပ်လျှင် ငြိမ်သက်သည် သာလျှင်လည်း ဖြစ်ပေ၏၊ မွန်မြတ်သည်သာလျှင်လည်း ဖြစ်ပေ၏၊ သွန်းထည့်အပ်သည်လည်း မရှိပေ၊ ချမ်းသာ သော နေရခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏။ ပေါ်လာကုန် ဖြစ်လာကုန်သော ယုတ်ညံ့ကုန်သော အကုသိုလ်တရားတို့ကိုလည်း တစ်ခဏချင်းပင် ကွယ်ပျောက်စေနိုင်ပေ၏၊ ငြိမ်းစေနိုင်ပေ၏" ဟု– ဤသို့ အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ရီးမွမ်း တော်မူပြီးလျှင် –

# ပါဋ္ဌိတော်

"ကထံ ဘာဝိတော စ ဘိက္ခဝေ အာနာပါနဿတိသမာဓိ ကထံ ဗဟုလီကတော သန္တော စေဝ ပဏီတော့ စ အသေစနကော စ သုခေါ် စ ဝိဟာရော၊ ဥပ္ပန္နုပ္မန္နေ စ ပါပကေ အကုသလေ ဓမ္မေ့ ဌာနသော

အန္တရဓာပေတိ ဝူပသမေတိ။

က္ကခ ဘိက္ခ္မွ၀ေ ဘိက္ခု အရည္ဂတော ဝါ ရုက္ခမူလဂတော ဝါ သုညာဂါရဂတော ဝါ နိသီဒတိ ပလ္လက်ဴ အာဘုဓိတ္မွာ ဥခုံ ကာယံ ပဏိဓာယ ပရိမုခံ သတိ ဥပဋ္ဌပေတွာ၊ သော သတောဝ အဿသတိ, သတောဝ ပဿသတိ။ ဒီဃံ ဝါ အဿသန္တော ဒီဃံ အဿသာမီတိ ပုဇာနာတို။ ဒီဃံ ဝါ ပဿသန္တော ။ ပ ။ ရဿံ ဝါ အဿသန္တော ရဿံ အဿသာမီတိ ပဇာနာတိ။ရဿံ ဝါ ပဿသန္တော။ ပ ။ သဗ္ဗကာယပဋိသံဝေဒီ အဿသိဿာမီတိ သိက္ရတိ။ သဗ္ဗကာယပဋိသံဝေဒီ ပဿသိဿာမီတိ သိက္ရတိ။ ပဿမ္အယံ ကာယသင်္ခါရံ အဿသိဿာမီတိ သိက္စတိ။ ပဿမ္ဘယံ ကာယသင်္ခါရံ ပဿသိဿာမီတိ သိက္စတိ။ ပီတိပဋိသံဝေဒီ အဿ– သိဿာမီတိ ။ ပ ။ သုံခပဋိသံဝေဒီ ။ ပ ။ စိတ္တသင်္ခါရ ပဋိသံဝေဒီ ။ ပ ။ ပဿမ္ဘယံ စိတ္တွဲသင်္ခါရံ ။ ပ ။ စိတ္တပဋိသံဝေဒီ ။ ပ ။ အဘိပ္မမောဒယံ စိတ္တံ ။ ပ ။ သမာဒဟံ စိတ္တံ ။ ပ ။ ဝိမောစယံ စိတ္တံ ။ ပ ။ အနိစ္စာနုပဿီ ။ ပ ။ ဝိရာဂါနုပဿီ ။ ပ ။ နိရောဓာနုပဿီ ။ ပ ။ ပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿီ အဿသိဿာမီတိ သိက္ခံတိ။ ပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿီ ပဿသိဿာမီတိ် သိက္ခံတိ။"

( ဤပါဠိမှုရင်းကို အပြည့်အစုံထုတ်ပြခြင်းမှာ နောက်၌ပြဆိုမည့် အဖွင့်များတွင် တိုက်ဆိုင်ကြည့်ရှုနိုင်ရန် ဖြစ်သည်။)

## <u>မြန်မာပြန်</u>

"ရဟန်းတို့ – အာနာပါနဿတိသမာဓိသည် အဘယ်သို့ပွားစေအပ်လျှင်, အဘယ်သို့အကြိမ်များစွာပြုအပ်လျှင် ငြိမ်သက်သည်သာလျှင်လည်း ဖြစ်သနည်း၊ မွန်မြတ်သည်သာလျှင်လည်း ဖြစ်သနည်း၊ သွန်းလောင်းအပ်သည်လည်း မရှိသနည်း၊ ချမ်းသာသောနေခြင်းလည်း ဖြစ်သနည်း၊ ပေါ်လာကုန် ဖြစ်လာကုန်သော ယုတ်ညံ့ကုန်သော အကုသိုလ် တရားတို့ ကိုလည်း တစ်ခဏချင်းပင် ကွယ်ပျောက်စေနိုင်သနည်း၊ ငြိမ်းစေနိုင်သနည်း။

ရဟန်းတို့ – ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည် တောသို့ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ, သစ်ပင်ရင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ, လူသူဆိတ်သောကျောင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ခွေကာ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ

ထားလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းဆီသို့ ရှေးရှုသတိကို ဖြစ်စေလျက် ထိုင်နေ၏။

ထိုင်ပြီးသော ထိုရဟန်းသည် အမှတ်ရလျက်သာလျှင် ဝင်သက် ရှူ၏၊ အမှတ်ရလျက်သာလျှင် ထွက်သက်

ရှူ၏ ။

၁။ (၁) ရှည်စွာ ရှူသွင်းလျှင်လည်း ရှည်စွာ ရှူသွင်းသည် ဟု အပြားအားဖြင့် သိ၏၊ ရှည်စွာ ရှူထု**တ်လျှင်** လည်း ရှည်စွာ ရှူထုတ်သည် ဟု သိ၏၊ (၂) တိုစွာ ရှူသွင်းလျှင်လည်း တိုစွာ ရှူသွင်းသည် ဟု သိ၏၊ တိုစွာ ရှူ ထုတ်လျှင်လည်း တိုစွာ ရှူထုတ်သည် ဟု သိ၏၊ (၃) အလုံးစုံသော ဝင်သက်အပေါင်းကို သိလျက် ရှူသွင်းအံ့ဟု လေ့ ကျင့်၏, အလုံးစုံသော ထွက်သက်အပေါင်းကို သိလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၄) ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေ လျက် ရူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏။

၂။ (၁) ဝီတိကိုသိလျက် ရှူသွင်းအံ့ဟု လေ့ကျင့်၏,ပီတိကိုသိလျက် ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၂) သုခကို သိလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, သုခကိုသိလျက် ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၃) စိတ္တသင်္ခါရကို သိလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ စိတ္တသင်္ခါရကိုသိလျက် ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၄) စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျီက်

ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏။ ၃။ (၁) စိတ်ကိုသိလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, စိတ်ကိုသိလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၂) စိတ် ကို ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, စိတ်ကို ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၃) စိတ်ကို ကောင်းစွာထားလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, စိတ်ကို ကောင်းစွာထားလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၄) စိတ်ကို လွတ်စေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, စိတ်ကို လွတ်စေလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏။

၄။ (၁) မြေ ဟု ရှုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, မြေဟု ရှုလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၂) ဝိရာဂကို ရှုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, ဝိရာဂကို ရှုလျက် ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၃) နိရောဓကို ရှုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, နိရောဓကို ရှုလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ (၄) ပဋိနိဿဂ္ဂကို ရှုလျက် (ဝါ – လွှတ်သောအားဖြင့် ရှလျက်)ရူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏, ပဋိနိဿဂ္ဂကို ရှုလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏" ဟူ၍ –

ဤသို့ စတုက္ကလေးခုဖြစ်သော တစ်ဆယ့်ခြောက်ပါးသော တည်ရာဌာနရှိသော အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို

ဟောကြားညွှန်ပြတော်မူအပ်၏။

# အကျယ်ဖွင့်ပြချက်

'ဘာဝိတော' ဟူသည်

– ဖြစ်စေအပ်သည်၊ တစ်နည်း – ပွားစေအပ်သည်။

'အာနာပါနဿတိသမာဓိ'ဟူသည် – ဝင်လေထွက်လေကို သိမ်းဆည်းသော သတိနှင့် ယှဉ်သောသမာဓိ ပေတည်း၊

တစ်နည်း – ဝင်လေထွက်လေကို သိမ်းဆည်းသော သတိကြောင့် ဖြစ်သော

သမာဓိ ပေတည်း။

ဗဟုလီကတောႛ ဟူသည်

– အဖန်ဖန် ပြုအပ်သည်။

'သန္ဘော စေဝ ပဏီတော စ'ဟူသည် – အာနာပါနဿတိသမာဓိသည် ငြိမ်သက်သည်သာလျှင်လည်း ဖြစ်၏၊ မွန်မြတ်

သည်သာလျှင်လည်း ဖြစ်၏။

(၂–ပုဒ်လုံးတို့၌ 'ဝေ' သဒ္ဒါ 'သာလျှင်' ဟူသော စကားဖြင့် ကိန်းသေသတ်မှတ်

ခြင်းကို သိအပ်၏။) အဘယ်သို့ဆိုလိုသနည်း ?ဟူမှု –

အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ငြိမ်သက်၏, မွန်မြတ်၏၊ (ချီးမွမ်းပုံ–၁)

အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ထိုးထွင်း၍သိခြင်း ပဋိဝေဓ၏ အစွမ်းသက်သက်အားဖြင့်သာလျှင် ငြိမ်သက်ခြင်း, မွန် မြတ်ခြင်းသည် ဖြစ်ပေ၏၊ သို့သော်လည်း ရန့်ရင်းသောအာရံ ရှိခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ စက်ဆုပ်ဖွယ်အာရံ ရှိခြင်း ကြောင့်လည်းကောင်း အာရုံ၏အစွမ်းအားဖြင့်ကား မငြိမ်သက်သည်သာလျှင်, မမွန်မြတ်သည်သာလျှင် ဖြစ်၏။

အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည်ကား ထိုကဲ့သို့ တစ်စုံတစ်ခုသော အကြောင်းကြောင့်မျှ မငြိမ်သက်ခြင်း, မမွန် မြတ်ခြင်းတို့သည် မဖြစ်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား –အာရံ၏ငြိမ်သက်ခြင်းကြောင့်လည်း ငြိမ်သက်၏၊ ပဋိဝေဓ ဟု ဆိုအပ် သော ဈာန်အင်္ဂါ၏ငြိမ်သက်ခြင်းကြောင့်လည်း ငြိမ်သက်၏၊ အာရုံ၏မွန်မြတ်ခြင်းကြောင့်လည်း မွန်မြတ်၏, မရောင့်ရဲ နိုင်အောင်ကောင်းသည်ကို ပြုတတ်၏၊ ဈာန်အင်္ဂါ၏ မွန်မြတ်ခြင်းကြောင့်လည်း မွန်မြတ်၏, မရောင့်ရဲနိုင်အောင် ကောင်းသည်ကို ပြုတတ်ပေ၏၊ ထို့ကြောင့် "သန္တော စေဝ ပဏီတော စ" ဟု ဟောတော်မူပေသည်။

'အသေစနကော စ သုခေါ စ ဝိဟာရော'– အာနာပါနဿတိသမာဓိမှာ ငြိမ်သက်ခြင်း, မွန်မြတ်ခြင်းကို ဖြစ်စေတတ် သော သွန်းထည့်ပေးအပ်သော အကြောင်းတစ်စုံတစ်ခုမျှ မရှိ၊ ထိုသမာဓိသည် အသေစနက မည်၏၊ သွန်းထည့်ပေးအပ်သော အကြောင်းမရှိသော သမာဓိ၊ အကူအညီ အခြားတစ်ပါးနှင့် မရောပြွမ်းသော အသီးအခြား တစ်ခုတည်းသော သီးသန့်ဖြစ်သော သမာဓိ ဟု ဆိုလိုသည်။

အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည် သွန်းလောင်းထည့်အပ်သည်လည်း မရှိပေ, ချမ်းသာသောနေခြင်းလည်း ဖြစ်၏၊ (ရီးမွမ်းပုံ–၂)

အာနာပါနဿတိသမာဓိ၌ ကသိုဏ်းဈာန် စသည်မှာကဲ့သို့ ရှုစရာအာရံကို ကြိုတင်၍ ပြုရခြင်းလည်း မရှိ၊ ဥပစာရဖြင့်မူလည်း ငြိမ်သက်သည်၏အဖြစ် မရှိ၊ စင်စစ်သော်ကား- အစအဦး နှလုံးသွင်းသည်မှ စ၍ မိမိ၏သဘော အားဖြင့်ပင်လျှင် ငြိမ်သက်သည်လည်းကောင်း, မွန်မြတ်သည်လည်းကောင်း ဖြစ်သည်။

အချို့ဆရာတို့ကမူ အသေစနကော ဟူသည်ကား သွန်းထည့်အပ်သော အဆီဩဇာ မလို၊ ပင်ကိုယ်သဘောအား

ဖြင့်ပင်လျှင် ဩဇာပြည့်ဝပြီးသား, ချိုမြိန်ကောင်းမွန်သော သမာဓိ ဟု ဖွင့်ဆိုကုန်၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အာနာပါနဿတိသမာဓိသည် သွန်းလောင်းထည့်ပေးအပ်သည် မရှိပေ၊ ထို့ပြင် ဝင်စား တိုင်း ဝင်စားတိုင်းသောခဏ၌ ကိုယ်ချမ်းသာ စိတ်ချမ်းသာကို ရခြင်း၄ာ ဖြစ်သောကြောင့် ချမ်းသာသောနေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေသည် ဟူ၍ သိအပ်ပေ၏။

အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ပေါ်လာကုန်သော ယုတ်ညံ့ကုန်သော အကုသိုလ်တို့ကို တစ်ခဏချင်းဖြင့်ပင်လျှင်

ကွယ်စေ၏၊ (ချီးမွမ်းပုံ–၃)

အာနာပါနညာတိသမာဓိသည် မိမိသန္တာန်၌ မခွာအပ်သေးသော, ယုတ်ညံ့သော, မလိမ္မာကြောင်း မိုက်မဲကြောင်း အဝိဇ္ဇာကြောင့် ဖြစ်ကုန်သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို တစ်ခဏချင်းဖြင့်ပင်လျှင် ကွယ်စေ၏, ကွာစေ၏, ကောင်းစွာ ငြိမ်းစေ၏၊ တစ်နည်း–ကိလေသာကို ဖောက်ခွဲခြင်းအဖို့ရှိသောကြောင့် အစဉ်အတိုင်း တိုးတက်၍ အရိယမဂ်ဟူသော ကြီးပွားခြင်းသို့ ရောက်လတ်သော် အကြွင်းမဲ့ ပယ်ဖြတ်တတ်၏၊ အရိယာဖိုလ်ဖြင့် တစ်ဖန် ငြိမ်းစေတတ်၏။

်ကူမ ဘိက္စ္ေ ဘိက္စ္ပုံ ဟူသည် – 'ရဟန်းတို့ ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည်'– ဟု ဆိုလို၏၊

ဤစကားတော်၌ ကူဓႛ ဟူသော သဒ္ဒါသည် ခပ်သိမ်းသောအပြားအားဖြင့် အာနာပါနဿတိသမာဓိကို ဖြစ် စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏မိုရာဖြစ်သော သာသနာကိုလည်း ပြ၏၊ အခြားသာသနာ၏ အာနာပါနဿတိသမာဓိကို ဖြစ် စေတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏တည်ရာဟူသော ထိုအဖြစ်ကိုလည်း ပယ်မြစ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ "ရဟန်းတို့ ဤသာသနာတော်၌ သာလျှင် ကိလေသာငြိမ်းသော သမဏရဟန်းကို ရအပ်၏ ။ ပ ။ ဤသာသနာမှ အခြားသောဝါဒတို့သည် ဝန်ခံသည့် အတိုင်း သိကုန်သော, ကိလေသာငြိမ်းကုန်သော သမဏရဟန်းတို့မှ ဆိတ်ကုန်၏" ဟူသောစကားကို ဟောတော်မူ ပေသည်။

အရည္ဂတော ဝါ ရုက္စ္အမူလဂတော ဝါ သုညဂါရဂတော ဝါ = တောသို့ ကပ်ရောက်၍ဖြစ်စေ, သစ်ပင်ရင်းသို့ ကပ် ရောက်၍ဖြစ်စေ, လူသူဆိတ်သောကျောင်းသို့ ကပ်ရောက်၍ဖြစ်စေ' – ဟူသော

ဤစကားသည် အာနာပါနဿတိသမာဓိဘာဝနာအား လျော်သော ကျောင်း အိပ်ရာ နေရာကို ပြသောစကား

ဖြစ်၏၊ ချဲ့၍ပြအံ့ -

ယောဂီ၏စိတ်သည် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး အဆင်းအစရှိသော အာရုံတို့၌ အစဉ်လိုက်ကာ ပြန့် သွားလျက် ရှိ၏၊ ထိုသို့ ပြန့်သွားနေသော စိတ်သည် အာနာပါနဿတိသမာဓိ၏ အာရုံသို့ တက်ခြင်းငှာ အလို မရှိ၊ ကောက်ကျစ်သောနွား က,ထားသည့် လှည်းသည် လမ်းမဟုတ်ရာသို့သာလျှင် ပြေးသွားသကဲ့သို့ ဘာဝနာလမ်းမှန် မဟုတ်ရာသို့သာလျှင် ပြေးသွားတတ်၏။

ထို့ကြောင့် ဥပမာပြရလျှင် ကောက်ကျစ်သော မိခင်နွားမ၏ နို့ရည်ကို အကုန်သောက်စို့၍ ကြီးပြင်းလာသော ကောက်ကျစ်သော နွားငယ်ကို ဆုံးမလိုသော နွားရှင်သည် ထိုနွားငယ်ကို မိခင်နွားမမှ ခွဲဆောင်၍ တစ်ခုသောအရပ်၌ ကြီးစွာသောတိုင်ကို စိုက်ထူ၍ ထိုတိုင်၌ ကြိုးဖြင့် ဖွဲ့ချည်ထားရာ၏၊ ထိုအခါ နွားငယ်သည် ထိုမှ ဤမှ ရုန်းကန် လှုပ်ရှားနေ၏၊ လှုပ်ရှားပြီးလျှင် ထွက်ပြေးရန် မစွမ်းနိုင်သောကြောင့် ထိုတိုင်ကိုသာလျှင် မှီ၍မူလည်း နေရာ၏၊ မှီ၍မူ

လည်း အိပ်ရာ၏။

ထို့အတူပင် ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး ရူပါရုံစသည်တို့ကို စွဲ၍ဖြစ်သော သုခဝေဒနာဟူသော အရသာ ကို သောက်သုံးခြင်းဖြင့် ကြီးပွားလာသော ပျက်ချော်နေသော စိတ်ကို ဆုံးမလိုသော ယောဂီသည်လည်း ရှုပါရုံစသော္န အာရုံများမှ ခွဲဆောင်၍ တောသို့ဖြစ်စေ, သစ်ပင်ရင်းသို့ဖြစ်စေ, လူသူဆိတ်ရာကျောင်းသို့ဖြစ်စေ ဝင်ရောက်လျက် ထို အရပ်ဝယ် ဝင်လေထွက်လေဟူသော တိုင်၌ သတိတည်းဟူသော ကြိုးဖြင့် ဖွဲ့ချည်ထားအပ်၏၊ ဤသို့ ဖွဲ့ချည်ထား လျှင် ယောဂီ၏စိတ်သည် ထိုမှ ဤမှ ရုန်းကန်လှုပ်ရှား၍ နေငြားသော်လည်း ရှေးအခါက လေ့ကျက်နေကျအာရုံကို လည်း မရ, သတိတည်းဟူသော ကြိုးကိုဖြတ်၍ ထွက်ပြေးရန်လည်း မစွမ်းနိုင်သောကြောင့် ထိုဝင်လေထွက်လေ ဟူသော အာရုံကိုသာလျှင် ဥပစာရသမာဓိ အပ္ပနာသမာဓိတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် မှီ၍လည်း နေ၏၊ မှီ၍လည်း အိပ်၏၊ ထို့ကြောင့် ရေးဆရာတို့သည် –

် နွားငယ်ကို ဆုံးမလိုသောလူသည် တိုင်၌ ဖွဲ့ချည်ထားရာသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဤသာသနာတော်၌ မိမိစိတ်ကို ဆုံးမလိုသောရဟန်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရံ၌ သတိဖြင့် မြဲမြံစွာ ဖွဲ့ ချည်ထားရာ၏" ဟု မိန့်ဆိုကြ

ပေသည်။

တစ်နည်းကား –

ဦးထိပ်သဖွယ်ဖြစ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း

အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ၄၀–သောကမ္မဋ္ဌာန်းတို့တွင် ဦးထိပ်သဖွယ် ဖြစ်ပေ၏၊ အလုံးစုံသော ဘုရား များ, အချို့ပစ္စေကဗုဒ္ဓါများ, အချို့သာဝကတို့၏ မဂ် ဖိုလ်တရားထူးကို ရခြင်း၏ နီးစွာသောအကြောင်းလည်း ဖြစ်၏၊ မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာနေရခြင်း၏ နီးစွာသောအကြောင်းလည်း ဖြစ်၏။

ယင်းအာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို မိန်းမ ယောက်ျား ဆင် မြင်း စသည်တို့၏အသံများဖြင့် ပြွမ်းသော ရွာနား ကျောင်းကို မစွန့်ဘဲ ပွားစေခြင်း၄ာ မလွယ်ကူပေ၊ အကြောင်းမူကား ဈာန်မှာ အသံဟူသော ပျက်စီးကြောင်း ဆူးငြောင့် ရှိသောကြောင့် ဖြစ်၏၊ စင်စစ်သော်ကား ယောဂီသည် ရွာနှင့်ဝေးသော တောအရပ်၌ အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို သိမ်းဆည်းရှုမှတ်လျက် အာနာပါနလျှင် အာရုံရှိသော ဈာန် ၄–ပါးအပေါင်းကို ဖြစ်စေပြီးလျှင် ထိုဈာန်ကိုပင် အခြေခံ ပြု၍ သင်္ခါရတို့ကို သုံးသပ်လျက် အမြတ်ဆုံးအရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ရန် လွယ်ကူပေသည်၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရား သည် ယောဂီအား လျော်သောကျောင်းကို ပြတော်မူလိုသောကြောင့် "တောသို့ ကပ်ရောက်၍ ဖြစ်စေ" အစရှိသော စကားကို မိန့်တော်မူပေသည်။

မြတ်စွာဘုရားသည် မြေကြန်တတ်သောဆရာနှင့် တူပုံ

မြတ်စွာဘုရားသည် မြေကြန်တတ်သောဆရာနှင့် တူတော်မူပေသည်၊ တူပုံကား – မြေကြန်တတ်သောဆရာ သည် မြို့ရာမြေကို ကြည့်ရှုပြီးလျှင် ကောင်းစွာ စူးစမ်းဆင်ခြင်၍ "ဤအရပ်၌ မြို့ကိုတည်ထောင်လော့" ဟု ညွှန်ပြ၏၊ ချမ်းသာစွာမြို့ပြီးလတ်သော် မင်း၏အိမ်တော်မှ ကြီးစွာသော ပူဇော်သက္ကာယကို ရသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် မြေကြန်ဆရာ နှင့်တူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ယောဂီအား လျော်သောကျောင်းကို စူးစမ်းဆင်ခြင်တော်မူ၍ "တောအစရှိသော ဤ အရပ်၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်ရမည်" ဟု ညွှန်ပြတော်မူ၏၊ ထို့နောင် ထိုအရပ်၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သော ယောဂီသည် သမာမိ-ဝိပဿနာ-အရိယာမဂ် အစဉ်အားဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီးလတ်သော် "ငါတို့ဆရာ ဖြစ် တော်မူသော ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် စင်စစ် မဖောက်မပြန် ကိုယ်ပိုင်ဉာဏ်ဖြင့် အမှန်သိတော်မူသော ဘုရားရှင်ပါပေ တကား" ဟု ချီးကျူးမြတ်နိုးခြင်း အစရှိသော ကြီးစွာသောပူဇော်ခြင်းကို ပြု၏၊ ဤသို့လျှင် ဘုရားရှင်သည် လွန်မြတ် သော ပူဇော်ခြင်းကို ရတော်မူပေသည်။

ယောဂီရဟန်းသည် တောမင်းဖြစ်သော ကျားသစ်နှင့်တူပုံ

တောအရပ် စသည်၌ အားထုတ်နေသော ယောဂီရဟန်းကို ကျားသစ်နှင့် တူသည် ဟု ဆိုအပ်၏ ၊ ချဲ့၍ပြအံ့ – တောမင်းဖြစ်သော ကျားသစ်ကြီးသည် တောထဲ၌ မြက်တောရှုပ်ကိုလည်းကောင်း၊ သစ်တောရုပ်ကိုလည်းကောင်း၊ တောင်ရှုပ်ကိုလည်းကောင်း မှီကာ ပုန်းအောင်း၍ တောကျွဲ, စိုင်, ဝက် အစရှိသော သားကောင်တို့ကို ဖမ်းယူသကဲ့သို့ ထို့အတူပင်လျှင် တောစသော အရပ်တို့၌ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်နေသော ဤရဟန်းသည် အစဉ်အတိုင်း သောတာပတ္တိမဂ်, သကဒါဂါမိမဂ်, အနာဂါမိမဂ်, အရဟတ္တမဂ်တို့ကိုလည်းကောင်း၊ ၄–ပါးသော အရိယာဖိုလ်တို့ကို လည်းကောင်း ယူသည်ဟု သိအပ်ဖေ၏ ၊ ထို့ကြောင့် ရှေးဆရာတို့သည် –

"ကျားသစ်မည်သည်မှာ ပုန်းအောင်းလျက် သားကောင်တို့ကိုဖမ်းယူသကဲ့သို့ ထိုအတူပင် အားထုတ် သည့်လုံ့လနှင့် ပြည့်စုံသော ဝိပဿနာရှသူ ဤဘုရားသားတော်သည် တောသို့ဝင်၍ မြတ်သော အရိယာဖိုလ်

ကို ယူပေသည်" ဟု မိန့်ဆိုကြပေသည်။

ထို့ကြောင့် ထိုရဟန်း၏ ဘာဝနာအားထုတ်မှု အဟုန်အစွမ်းအား သင့်လျော်သည့် အောင်မြေဖြစ်သော တောကျောင်းကို ပြတော်မူလိုသော မြတ်စွာဘုရားသည် "တောအရပ်သို့ ကပ်၍ဖြစ်စေ" အစရှိသော စကားကို မိန့် တော်မူပေသည်။

'အရည–တောႛ ဟူသည်

အရညဂတော ဟူရာတွင် "အရည–တော ဟူသည်မှာ တံခါးခုံမှထွက်၍ အပြင်၌ အလုံးစုံသော အရပ်သည် အရည–တော မည်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း၊ "လေးတာဖြင့် တာ–၅၀၀ ဝေးကွာသောကျောင်းသည် အောက်ထစ်ဆုံး (အနီးဆုံး)တောကျောင်း မည်၏" ဟူ၍လည်းကောင်း ဤသို့ပြဆိုသည့် လက္ခဏာရှိသော တောတို့တွင် ဆိတ်ငြိမ်ချမ်း သာရှိသော တစ်စုံတစ်ခုသော တောသို့ ကပ်သည်ဖြစ်၍ – ဟု ဆိုလို၏။

**်သစ်ပင်ရင်းသို့ ကပ်၍' ဟူသည်** သစ်ပင်၏အနီး(သစ်ပင်အောက်)သို့ ကပ်သည်ဖြစ်၍ ဟု ဆိုလို၏။

'ဆိတ်သောကျောင်းသို့ ကပ်၍' ဟူသည်

ဆိတ်ငြိမ်သော, လူသူကင်းသောအရပ်သို့ ကပ်သည်ဖြစ်၍ ဟု ဆိုလို၏။ ဤအရာ၌ တောအရပ်နှင့် သစ်ပင်ရင်းကို ချန်ထားပြီးလျှင် ကြွင်းသော ၇–ပါး အပြားရှိသောဌာနသို့ ကပ် ရောက်သည်ကိုလည်း 'လူသူဆိတ်သောကျောင်းသို့ ကပ်ရောက်သည်' ဟု ဆိုသင့်ပေ၏။ (၇–ဌာန = တောင်, ချောက်, ဂူ, သုသာန်, တောအရပ်, လွင်တီးခေါင်, ကောက်ရိုးပုံ)

ဤသို့လျှင် ယောဂီရဟန်းအား ဥတု ၃–ပါးနှင့်လျော်သည့်ပြင် သလိပ်စသော ဓာတ် ၃–ပါး, မောဟစသော စရိုက် ၃–ပါးနှင့်လည်း လျော်သည်ဖြစ်၍ အာနာပါနဿတိဘာဝနာအား လျော်သော တောအစရှိသော ကျောင်းကို ညွှန်ပြပြီးလျှင် မတွန့်ဆုတ်ခြင်း, မပျံ့လွင့်ခြင်း အဖို့ရှိသော ငြိမ်သက်သောဣရိယာပုထ်ကို ဆက်လက် ညွှန်ပြတော်မူ ၏။

က္အရိယာပုထိ ရွေးချယ်ပုံ ထိုင်ခြင်းဣရိယာပုထ်၏ ခိုင်မြဲခြင်း, ဝင်လေထွက်လေတို့ကို ဖြစ်စေရန် ချမ်းသာလွယ်ကူခြင်း, အာရုံသိမ်း ဆည်းခြင်း၏ အကြောင်းနည်းတို့ကို ပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ "ထက်ဝယ်ဖွဲ့ခွေကာ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာ ထားလျက် ကမ္မဋ္ဌာန်းဆီသို့ရှေးရှု သတိကို ဖြစ်စေလျက် ထိုင်နေပါ" ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၏။

'ထက်ဝယ်ဖွဲ့ နွေ' ဟူသည် – ထက်ဝန်းကျင်မှ ပေါင်တို့ကို ဖွဲ့ ယှက်၍ ထိုင်ခြင်းကို ဆိုလိုသည်။

'ကိုယ်ကို ဖြောင့်စွာထား၍' ဟူသည် – အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်စွာထား၍ ဟု ဆိုလိုသည်။ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်စွာထားလျှင် ကျောဆစ်ရိုး ၁၈–ခုတို့သည် အစွန်းအချင်းချင်း တည့်တည့်မတ်မတ် ဖြစ်သဖြင့် – အကျိုးကား ဤသို့ အထက်ပိုင်းကိုယ်ကို ဖြောင့်မတ်စွာထား၍ ထိုင်သော ယောဂီအား အရေ အသား အကြောတို့သည် ညွတ်မကျကုန်၊ ထိုအခါ ယောဂီအား ထိုအရေ အသား အကြောတို့ ညွတ်ကျခြင်းကြောင့် ဖြစ်နိုင် သော ဒုက္ခဝေဒနာတို့သည် မဖြစ်ပေါ် လာကုန်၊ ထိုဒုက္ခဝေဒနာတို့ မဖြစ်ပေါ် ကုန်လတ်သော် စိတ်သည် တစ်အာရုံတည်း ရှိလျက် တည်ကြည်၏၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် မကျပေ, ကြီးပွားခြင်းသို့ ရောက်ပေ၏။

'သော သတော၀ အဿသတိ သတော၀ ပဿသတိ = ယောဂီသည် အမှတ်ရလျက်သာလျှင်(သတိရှိသည်ဖြစ်၍) ဝင်သက်ရှူ၏, အမှတ်ရလျက်သာလျှင် ထွက်သက်ရှူ၏ – ဟူသည်

ယောဂီသည် ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း သတိကို ဖြစ်စေပြီးလျှင် ထိုသတိကို မစွန့်မှု၍ အမှတ်ရလျက် သာလျှင် ဝင်သက်ရှူ၏၊ အမှတ်ရလျက်သာလျှင် ထွက်သက်ရှူ၏၊ အမှတ်ရလျက် ပြုလေ့ရှိသည် ဟု ဆိုလိုသည်။

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်၌ ဟောတော်မူပုံ (အကျယ်ဝေဖန်ချက်)

"၃၂–ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် အမှတ်ရလျက် ပြုလေ့ရှိ၏၊ (၁) ရှည်စွာ ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်၏ တစ်အာရုံတည်း ရှိခြင်း, မပျံ့လွင့်ခြင်းကို သိသောသူအား အမှတ်ရမှုသတိ သည် ထင်၏၊ ထိုအမှတ်ရမှုသတိဖြင့် ထိုသိမှုဉာဏ်ဖြင့် အမှတ်ရလျက် ပြုလေ့ရှိ၏။

- (၂) ရှည်စွာ ဟု ဟောထား သောထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၃) တိုစွာ ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၄) တိုစွာ ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၅) အလုံးစုံသော ဝင်လေအပေါင်းကို သိလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၆) အလုံးစုံသော ထွက်လေအပေါင်းကို သိလျက်ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၇) ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၈) ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၉) ပီတိကို သိလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၀) ပီတိကို သိလျက် ဟု ဟောထားသောထွက်လေ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၁) သုခကို သိလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၂) သုခကို သိလျက်ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၃) စိတ္တသင်္ခါရကို သိလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၄) စိတ္တသင်္ခါရကို သိလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။ (၁၅) စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၆) စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၇) စိတ်ကို သိလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၈) စိတ်ကို သိလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၁၉) စိတ်ကို ဝမ်းမြှောက်စေလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ့၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၀) စိတ်ကို ဝမ်းမြှောက်စေလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၁) စိတ်ကို ကောင်းစွာထားလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၂) စိတ်ကို ကောင်းစွာထားလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။

၂၆၄ ဓမ္မဗျူဟာ

- (၂၃) စိတ်ကို လွတ်စေလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၄) စိတ်ကို လွတ်စေလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၅) မမြဲ ဟု ရှုလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၆) မြေ ဟု ရှာလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင် ။ ပ ။
- (၂၇) ဝိရာဂကို ရှလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၈) ဝိရာဂကို ရှုလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၂၉) နိရောဓကို ရှုလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၃၀) နိရောဓကို ရှုလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၃၁) ပဋိနိဿဂ္ဂကို ရှုလျက် ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။
- (၃၂) ပဋိနိဿဂ္ဂကိုရှုလျက် ဟု ဟောထားသော ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်၏တစ်အာရံတည်း ရှိခြင်း၊ မပျံ့လွင့် ခြင်းကို သိသောသူအား အမှတ်ရမှုသတိသည် ထင်၏၊ ထိုအမှတ်ရမှုသတိဖြင့် ထိုသိမှုဉာဏ်ဖြင့် အမှတ်ရလျက် ပြုလေ့ ရှိ၏။"

၃၂-ပါးသော အခြင်းအရာ ဖြစ်ပုံ လိုရင်းမှတ်ရန် –

- ၁။ ဒီဃ, ရဿ, သဗ္ဗကာယပဋိသံဝေဒီ, ပဿမ္ဘယံ ကာယသင်္ခါရံ ဟူသော ပထမစတုက္က
- ျ။ ပီတိပဋိသံဝေဒီ, သုခပဋိသံဝေဒီ, စိတ္ကသင်္ခါရ ပဋိသံဝေဒီ, ပဿမ္ဘယံ စိတ္တသင်္ခါရ ဟူသော ဒုတိယစတုက္က
- ၃။ စိတ္တပဋိသံဝေဒီ, အဘိပ္မမောဒယံ စိတ္တံ, သမာဒဟံ စိတ္တံ, ဝိမောစယံ စိတ္တံ ဟူသော တတိယစတုက္က
- ၄။ အနိစ္စာန္ပပဿီ, ဝိရာဂါန္ပပဿီ, နိရောဓာန္ပပဿီ, ပဋိနိဿဂ္ဂါန္ပပဿီ ဟူသော စတုတ္ထစတုက္က
- ဤ ၄–ပါးသော စတုက္ကတို့တွင် ၁၆–ပါးသော ဝတ္ထုတို့ ဖြစ်၏၊ ထို ၁၆–ပါးသော ဝတ္ထုတို့ကို အဿာသ ပဿာသ ၂–ပါးနှင့် မြှောက်သော် ၃၂–ပါးသော အခြင်းအရာ ဖြစ်၏။

# ပထမစတုက္က အဖွင့်

အဿာသ ပဿာသ ဖွင့်ဆိုချက်

**၀ိနည်းအဋ္ဌကထာ**၌ အဿာသ ဟူသည် အပြင်သို့ထွက်သောလေ၊ ပဿာသ ဟူသည် အတွင်းသို့ဝင်သောလေ

ဟူ၍ ဖွင့်ဆိုထား၏ ၊ ဤအဖွင့်မှာ မွေးဖွားစကာလ ဦးစွာဖြစ်စဉ်၏အစွမ်းဖြင့် ဖွင့်ဆိုခြင်း ဖြစ်၏ ။

အမိဝမ်းတွင်း ကိန်းအောင်း၍ ဖွားမြင်သော သတ္တဝါအားလုံးတို့၏ အမိဝမ်းမှ ထွက်သောအခါ ရှေးဦးစွာ အတွင်းမှ လေသည် အပြင်သို့ ထွက်၏၊ နောက်မှ အပြင်က လေသည် သိမ်မွေ့သော မြူမှုန်ကိုယူခါ အတွင်းသို့ ဝင် လျက် အာစောက်သို့ ထိဆိုက်၍ ငြိမ်း၏၊ ဤသို့ ထွက်လေဝင်လေတို့ကို ရှေးဦးစွာ ဖြစ်ပုံအားဖြင့် သိအပ်ကုန်၏။

သုတ္တန်အဋ္ဌကထာ၌မူကား အဿာသ-ဝင်လေ၊ ပဿာသ-ထွက်လေ ဟု ပြောင်းပြန် ဖွင့်ပြထားသည်၊ ဤ အဖွင့်မှာ ပဝတ္တိအခါ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောကာလ၌ လေကို ဦးစွာပထမ အတွင်းသို့ ရှိုက်ရှူ၍ ထို့နောက်မှ အပြင်သို့ ရှူထုတ်ခြင်းကြောင့် ပြုပြင်၍ ဖြစ်သော ပဝတ္တိက္ကမဖြင့် ဦးစွာ ရှိုက်သွင်းသောလေကို အဿာသဟု ဖွင့်ဆို ခြင်း ဖြစ်၏။

ဤနှစ်နည်းတို့တွင် သုတ္တန်အဋ္ဌကထာနည်းသည်သာလျှင် ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူအပ်သော စကားနှင့် ညီညွတ်သောကြောင့် သုတ္တန်အဋ္ဌကထာနည်းကိုသာလျှင် အလိုရှိအပ်၏ဟု **ဝိသုဒ္ဓိမဂ်မဟာဋီကာ ဆရာတော်** က မိန့်ဆိုတော်မူ၏။

ဝင်လေထွက်လေတို့၏ ရှည်ခြင်းတိုခြင်း

ဝင်လေထွက်လေတို့၏ ရှည်ခြင်းတိုခြင်းကို ကာလအခွန့်၏ အစွမ်းအားဖြင့် သိအပ်၏၊ ဥပမာ – တည်ရာ ဟူသော (အရှည်အတို)အခွန့်ကို ပြန့်လျက်တည်သော ရေကိုဖြစ်စေ, သဲကိုဖြစ်စေ ရှည်သောရေ ရှည်သောသဲ, တို သောရေ တိုသောသဲ' ဟု ဆိုရသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ဝင်လေထွက်လေတို့သည် အမှုန့်အမှုန့် အသေးအမွှားကလေးများ ဖြစ်ကြငြားသော်လည်း ဆင် မြွေ စသည်တို့၏ ကိုယ်ထဲ၌ ဖြစ်ကြလျှင် ယင်း ဆင် မြွေ စသည်တို့၏ ကိုယ်ဟု ဆိုအပ် သော ရှည်သော အခွန့်အရပ်ကို ဖြည်းဖြည်းပြည့်စေလျက် ဖြည်းဖြည်းပင်လျှင် ထွက်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ရှည်ကြသည် ဟူ၍ ဆိုအပ်ကုန်၏၊ ခွေး ယုန် စသည်တို့၏ ကိုယ်ဟု ဆိုအပ်သော တိုသော အခွန့်အရပ်ကို လျင်စွာပြည့်စေ၍ လျင်စွာပင်လျှင် ထွက်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် တိုကြသည်ဟူ၍ ဆိုအပ်ကုန်၏။

လူတို့တွင်မူကား– အချို့က ဆင် မြွေ စသည်တို့ကဲ့သို့ ရှည်သောကာလအဓွန့်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ရှည်စွာ ရှူ သွင်းကုန်၏, ရှူထုတ်ကုန်၏၊ အချို့က ခွေး ယုန်စသည်တို့ကဲ့သို့ တိုသောကာလအခွန့်၏ အစွမ်းအားဖြင့် တိုစွာ ရှူ သွင်းကုန်၏, ရှူထုတ်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် လူတို့၏ ကာလ၏အစွမ်းအားဖြင့် ရှည်သောအဓွန့်ပတ်လုံး ထွက်ကုန် ဝင် ကုန်သော် ရှူရှိုက်လေတို့ကို ရှည်သည်ဟူ၍လည်းကောင်း၊ တိုသောအဓွန့်ပတ်လုံး ထွက်ကုန်ဝင်ကုန်သော ရှူရှိုက်လေ တို့ကို တိုသည်ဟူ၍လည်းကောင်း သိအပ်၏။

ကိုးပါးသော အခြင်းအရာ

ရှည်စွာ ရှူသွင်းသည်၊ ရှူထုတ်သည် ဟု သိ၏ ဟူသောစကား၌ ယောဂီသည် ကိုးပါးသောအခြင်းအရာ တို့ဖြင့် ရှည်စွာ ရှူသွင်းလျက်လည်းကောင်း၊ ရှူထုတ်လျက်လည်းကောင်း ရှည်စွာ ရှူသွင်းသည်၊ ရှူထုတ်သည်' ဟု သိ၏၊ ဤသို့သိလျှင် ထိုယောဂီအား အခြင်းအရာကိုးပါးတို့တွင် တစ်ပါးပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့် ကာယာ– နုပဿနာ သတိပဋ္ဌာန်ဘာဝနာသည် ပြည့်စုံသည်ဟူ၍ သိအပ်ပေ၏။

ဤအဆိုနှင့်အညီ ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ

"အဘယ်သို့ ရှည်စွာ ရှူသွင်းလျှင် ရှည်စွာ ရှူသွင်းသည် ဟု သိသနည်း၊ ရှည်စွာ ရှူထုတ်လျှင် ရှည်စွာ ရှူထုတ်သည်ဟု သိသနည်း၊

ရှည်သောဝင်လေကို အရှည်ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှူသွင်း၏၊

ရှည်သောထွက်လေကို အရှည်ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှူထုတ်၏၊

ရှည်သော ဝင်လေ, ထွက်လေကို အရှည်ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှု၍လည်း သွင်း၏, ရှု၍လည်း ထုတ်၏။

ှည်သော ဝင်လေ,ထွက်လေကို အရှည်ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှူသွင်းစဉ်လည်း, ရှူထုတ်စဉ်လည်း တိုး၍ အားထုတ်လိုသော ဆန္ဒသည် ဖြစ်ပေါ်၏၊ ဆန္ဒ၏အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သောဝင်လေကို အရှည် ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှူသွင်း၏၊

ဆန္ဒ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သောထွက်လေကို အရှည် ဟု ဆိုအပ်သော

ကာလ၌ ရှူထုတ်၏၊

ဆန္ဒ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သော ဝင်လေ, ထွက်လေကို အရှည် ဟု ဆို

အပ်သောကာလ၌ ရှူ၍လည်း သွင်း၏, ရှူ၍လည်း ထုတ်၏။

ဆန္ဒ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သော ဝင်လေ, ထွက်လေကို အရှည် ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရူသွင်းစဉ်လည်း, ရှူထုတ်စဉ်လည်း ပါမောဇ္ဇ(နုသောပီတိ)သည် ဖြစ်ပေါ်၏ ပါမောဇ္ဇ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သောဝင်လေကို အရှည် ဟု ဆိုအပ်သော ကာလ၌ ရူသွင်း၏၊

(၈) ပါမောစ္ဖ၏အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သောထွက်လေကို အရှည် ဟု ဆိုအပ်

သောကာလ၌ ရူထုတ်၏ မ

ပါမောဇ္ဇ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သော ဝင်လေ, ထွက်လေကို အရှည် ဟု

ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှူ၍လည်း သွင်း၏, ရှူ၍လည်း ထုတ်၏။

ပါမောဇ္ဇ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထို့ထက်သာ၍ သိမ်မွေ့သော ရှည်သော ဝင်လေထွက်လေကို အရှည် ဟု ဆိုအပ်သောကာလ၌ ရှူသွင်းစဉ်လည်း, ရှူထုတ်စဉ်လည်း ရှည်သော ပကတိဝင်လေ,ထွက်လေမှ ဘာဝနာစိတ်သည် နှစ်၏၊ လျစ်လျူရုမှု ဥပေက္ခာသည် ကောင်းစွာတည်၏။

ကာယာန္ပပဿနာ သတိပဋ္ဌာန်ဘာဝနာ မည်ပုံ

ကိုးပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် **ရှည်သော ဝင်လေ ထွက်လေ** တို့သည် **ကာယ** မည်၏၊ ထင်ခြင်း အမှတ်ရခြင်းသည် သတိ မည်၏၊ ရှုခြင်းသည် ဉာဏ် မည်၏၊ ကာယသည် သတိ၏ထင်ရာဖြစ်သော ကြောင့် ဥပဋ္ဌာနသာ မည်၏, အမှတ်ရမှု မဟုတ်သောကြောင့် သတိကား မမည်၊ သတိသည်ကား (အာရံသို့ ကပ်၍ တည်တတ်သောကြောင့်) ဥပဋ္ဌာနလည်း မည်၏, (အာရုံကို အမှတ်ရတတ်သောကြောင့်) သတိလည်း မည်၏၊ ထိုသတိဖြင့်, ထိုဉာဏ်ဖြင့် ထိုဝင်လေ ထွက်လေ အပေါင်း ကာယကို အဖန်ဖန် ရှု၏၊ ထို့ကြောင့် ကာယ၌ ကာယကိုရှုသော ဤဘာဝနာကို သတိပဋ္ဌာန်ဘာဝနာ ဟု ဆိုအပ်ပေသည်"။

(တိုသော - ဟူသောပုဒ်ကိုလည်း ဤနည်းအတိုင်း သိပါ။)

ယခုပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ရှည်သောအဓွန့်၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း၊ တိုသောအဓွန့်၏ အစွမ်းအားဖြင့်

လည်းကောင်း ကိုးပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် ဝင်လေထွက်လေကို သိသော –

ထိုယောဂီ၏ ရှည်သောဝင်လေ တိုသောဝင်လေ ၂–ခုတို့နှင့် ရှည်သောထွက်လေ တိုသောထွက်လေ ၂–ခု ဟူသော လေးမျိုးသောလေတို့သည် နှာသီးဖျား၌ သို့မဟုတ် အထက်နှုတ်ခမ်း၌ ဖြစ်လျက် (ထင်လျက်) ရိုကုန်၏။

၂၆၆ ဓမ္မဗျူဟာ

### 'သဗ္ဗကာယပဋိသံဝေဒီ အဿသိဿာမီတိ ။ ပ ။ ပဿသိဿာမီတိ သိက္ခတိ' ဟူသည် –

်အလုံးစုံသော ဝင်လေအပေါင်း၏ အစ အလယ် အဆုံးကို သိအောင် ထင်ရှားအောင်ပြုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ အလုံးစုံသော ထွက်လေအပေါင်း၏ အစ အလယ် အဆုံးကို သိအောင် ထင်ရှားအောင်ပြုလျက် ရှူထုတ် အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ ဤသို့သိအောင် ထင်ရှားအောင်ပြုလျက် ဉာဏ်နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ဖြင့် ရှူ၍လည်း သွင်း၏, ရှူ၍ လည်း ထုတ်၏ ဟူ၍ – ဆိုလိုသည်၊ ဤသို့ ကျင့်နိုင်သူကို ဘုရားအစရှိသော သူတော်ကောင်းတို့ ချီးမွမ်းကြွ၏။

မှန်ပေ၏ – ဤအာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားများအားထုတ်ရာ၌ တစ်ဦးနှင့် တစ်ဦး မတူညီတတ်ပေ။

- တစ်ပါးသောယောဂီအား များစွာသော ရုပ်ကလာပ်အမှုန်တို့ဖြင့် ပေါင်းစုတည်ဆောက်ထားသည့် အတွက်ကြောင့် အမှုန်အမွှားရုပ်အပေါင်းဖြင့် ပြန့်ကြဲလျက်ရှိသော ဝင်လေအပေါင်း၌သော်လည်းကောင်း၊ ထွက်လေအပေါင်း၌သော်လည်းကောင်း အစသာ ထင်ရှား၏, အလယ်နှင့် အဆုံးသည် မထင်ရှား၊ ထို ယောဂီသည် အစကိုသာ သိမ်းဆည်းရှုမှတ်ခြင်းငှာ စွမ်းနိုင်၏၊ အလယ်နှင့် အဆုံး၌ ပင်ပန်း၏။

- အခြားယောဂီတစ်ပါးအား အလယ်သာ ထင်ရှား၏, အစနှင့် အဆုံးသည် မထင်ရှား၊ ထိုယောဂီသည်

အလယ်ကိုသာ သိမ်းဆည်းရှုမှတ်ခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်၏၊ အစနှင့် အဆုံး၌ ပင်ပန်း၏။

– အခြားတစ်ပါးအား အဆုံးသာ ထင်ရှား၏, အစနှင့် အလယ်သည် မထင်ရှား၊ ထိုယောဂီသည် အဆုံးကို သာ သိမ်းဆည်းရှမှတ်ခြင်း၄၁ စွမ်းနိုင်၏၊ အစနှင့် အလယ်၌ ပင်ပန်း၏။

– အခြားတစ်ပါးအား အလုံးစုံပင် ထင့်ရှား၏၊ ထိုယောဂီသည် အလုံးစုံကိုပင် သိမ်းဆည်းရှုမှတ်ခြင်း၄၁

စွမ်းနိုင်၏ ၊ တစ်စုံတစ်ရာ၌မျှ မပင်ပန်း။

ထိုသို့သောပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သင့်သည် ဟု ပြတော်မူလိုသောကြောင့် "အလုံးစုံသော ဝင်လေအပေါင်းကို သိလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု ။ ပ ။ ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏ " ဟူ၍ ဟောတော်မူလေသည်။

### 'သိက္ရတိ– လေ့ကျင့်၏' ဟူသည်

်အလုံးစုံသော ဝင်လေအပေါင်းကို သိလျက် ရှူသွင်းအံ့, ရှူထုတ်အံ့ ဟူသောအခြင်းအရာအားဖြင့် အားထုတ်

၏, လုံ့လပြု၏ ဟု ဆိုလို၏။

တစ်နည်းကား- တိုသို့ ဝင်လေ,ထွက်လေအပေါင်း၏ အစ အလယ် အဆုံးကို သိအောင်ရှုနေခြင်း သဘောရှိ သောရဟန်း၏ သတိသံဝရ, ဝီရိယသံဝရသည် ရှိ၏၊ ဤသံဝရသည် သိက္ခာ ၃–ပါးတို့တွင် အဓိသိလသိက္ခာပေတည်း၊ ထိုသို့သဘောရှိသော ရဟန်း၏ စိတ်ကိုကောင်းစွာထားခြင်း, စိတ်တည်ကြည်ခြင်းဟူသော သမာဓိသည် အဓိစိတ္တသိက္ခာ ပေတည်း၊ ထိုသို့သဘောရှိသော ရဟန်း၏ အကြင်ပညာသည် ရှိ၏၊ ဤပညာသည် အဓိပညာသိက္ခာ ပေတည်း၊ ဤသို့ အားဖြင့် သုံးပါးသော သိက္ခာတို့ကို ထိုဝင်လေ, ထွက်လေ အာရုံ၌ ထိုသတိဖြင့်, ထိုနှလုံးသွင်းခြင်းဖြင့် လေ့ကျင့်၏, မှီဝဲ၏, ပွားစေ၏, အကြိမ်များစွာပြု၏ ဟု ဆိုလို၏။

ပစ္ခုပ္မန်ကာလ၏ အစွမ်း, အနာဂတ်ကာလ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောတော်မူခြင်း

တည်ရာ ၁၆-ပါးရှိသော ဘာဝနာနည်းတို့တွင် ရှူသွင်းသည်ဟု သိ၏၊ ရှူထုတ်သည်ဟု သိ၏' ဟု အရှည် အတိုနှင့် စပ်၍ ဟောထားသော ရေ့နည်း ၂-ပါး၌ သက်သက် ရှူသွင်းခြင်း, ရှူထုတ်ခြင်းသာလျှင် ဖြစ်၏၊ အခြား တစ်ပါးသော ပြုဖွယ် တစ်စုံတစ်ခုမျှ မရှိပေ၊ တတိယနည်းမှ စ,၍ မူကား ဉာဏ်ကိုဖြစ်စေခြင်း စသည်တို့၌ အားထုတ် ခြင်းကို ပြုအပ်၏၊ ထို့ကြောင့် အရှည်အတိုနှင့် စပ်၍ ဟောထားသော ပထမ, ဒုတိယနည်း ၂-ပါး ၌ ရှူသွင်းသည် ဟု သိ၏၊ ရှူထုတ်သည်ဟု သိ၏' ဟူ၍သာလျှင် ပစ္စုပွန်ကာလ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဒေသနာအစဉ်ကို ဟောတော်မူပြီး လျှင် တတိယနည်းမှ စ,၍ ပြုသင့်ပြုထိုက်သော ဉာဏ်ကိုဖြစ်စေခြင်း အစရှိသော အခြင်းအရာကို ပြုခြင်းငှာ အလုံးစုံ သော ဝင်လေအပေါင်းကို သိလျက် ရှူသွင်းအဲ့' ဤသို့ အစရှိသောနည်းဖြင့် အနာဂတ်ကာလ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဒေသနာအစဉ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ဖြစ်သည်။

'ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအဲ့ ။ ပ ။ ရှူထုတ်အဲ့ ဟု လေ့ကျင့်၏ ' ဟူရာ၌

ကာယ်သင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ။ ပ ။ ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏ ဟူရာ၌ အနက်ကား– ရန့်ရင်း သော ဝင်လေထွက်လေ ဟူသော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်, တစ်ဖန်ငြိမ်းစေလျက်, ချုပ်စေလျက်, အထူးသဖြင့် ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအံ့, ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏ ဟု ဆိုလို၏။

ဩဋ္ဌာရိက – သုခုမ – ပဿဒ္ဓိ

ထိုစကားရပ်၌ ရုန့်ရင်းခြင်း, သိမ်မွေ့ခြင်း, ငြိမ်းခြင်းတို့ကို ဤဆိုမည့်စကားဖြင့် သိအပ်၏။ ယောဂီ၏သန္တာန်၌ ဝင်လေ,ထွက်လေတို့ကို မသိမ်းဆည်းသေးမီ မရှုမှတ်သေးမီ (ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားမထုတ် မီ) ရှေးအခါက ကိုယ်နှင့်စိတ်တို့သည် ပူပန်ခြင်းရှိလျက် ရုန့်ရင်းကုန်၏၊ ကိုယ်နှင့်စိတ်တို့၏ ရုန့်ရင်းမှု မငြိမ်းလျှင် ဝင်လေ,ထွက်လေတို့သည်လည်း ရုန့်ရင်းကုန်၏၊ အလွန်အားကြီးစွာ ဖြစ်ကုန်လျက် ဝင်ကုန်ထွက်ကုန်၏၊ နှာခေါင်း

ပေါက် မဆန့်ဘဲ ရှိတတ်၏၊ ခံတွင်းဖြင့် ရှူသွင်းလျက် ရှူထုတ်လျက်သော်လည်း တည်တတ်၏။

ယောဂီ၏ ကိုယ်နှင့် စိတ်တို့သည် သိမ်းဆည်းအပ်ပြီးကာလ၌ ကိုယ်နှင့် စိတ်တို့သည် ငြိမ်သက်ကုန်၏, အထူးသဖြင့် ငြိမ်သက်ကုန်၏၊ ထိုကိုယ်နှင့် စိတ်တို့ ငြိမ်သက်ကုန်လတ်သော် ဝင်လေထွက်လေတို့သည် သိမ်မွေ့စွာ ဖြစ်ကုန်လျက် ဝင်ကုန် ထွက်ကုန်၏၊ ဝင်လေ ထွက်လေ ရှိလေသလော, မရှိလေသလော ဟု စူးစမ်းဆင်ခြင်အပ်သည့် အခြေအနေသို့ ရောက်ကုန်၏။

ဥပမာပြရလျှင် – ပြေးပြီး၍သော်လည်းကောင်း, တောင်မှဆင်းလာပြီး၍သော်လည်းကောင်း, သယ်ယူလာခဲ့ သည့် ဝန်ထုပ်ကြီးကို ခေါင်းပေါ်မှချပြီး၍သော်လည်းကောင်း ရပ်တည်နေသော ယောက်ျားအား ရုန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ နှာခေါင်းပေါက် မဆန့်ဘဲ ရှိတတ်၏၊ ခံတွင်းဖြင့် ရှူသွင်းလျက် ရှူထုတ်လျက် သော်

လည်း တည်၏။

ထိုယောက်ျားသည် ထိုမောပန်းခြင်းကို ပယ်ဖျောက်ပြီးနောက် ရေချိုးရေသောက်ပြီးလျှင် စိုသောအဝတ်ကို ရင် ၌ တင်ထား၍ အေးမြသောအရိပ်၌ လျောင်းသောအခါ ထိုသူ၏ ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် သိမ်မွေ့ကုန်၏၊ ရှိလေ

သလော မရှိလေသလောႛ ဟု စူးစမ်းဆင်ခြင်အပ်သည့် အခြေအနေသို့ ရောက်ကုန်သကဲ့သို့ ပင်တည်း။

ထိုသို့ ဖြစ်ခြင်းသည် အဘယ်ကြောင့်နည်း? ယောဂီမှာ ဝင်လေထွက်လေတို့ကို မသိမ်းဆည်းသေးမီ ရေးအခါ က ရုန့်ရင်းကုန်သော ကာယသင်္ခါရတို့ကို ငြိမ်းစေမည် ဟု ရည်ရွယ်ခြင်း, ကြံစည်ခြင်း, နှလုံးသွင်းခြင်း, ဆင်ခြင် ခြင်း မရှိသေး၊ သိမ်းဆည်းသော ကာလ၌မူ ရှိ၏၊ ထို့ကြောင့် ယောဂီမှာ မသိမ်းဆည်းသေးမီ ကာလထက် သိမ်းဆည်း သောကာလ၌ ကာယသင်္ခါရသည် သိမ်မွေ့ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် ရှေးဆရာတို့သည်–

"ကိုယ်သည်လည်းကောင်း, စိတ်သည်လည်းကောင်း ပူပန်ခြင်းရှိလျှင် လွန်ကဲသော ဝင်လေ, ထွက် လေသည် ဖြစ်၏၊ ကိုယ်သည်လည်းကောင်း, စိတ်သည်လည်းကောင်း ပူပန်ခြင်း မရှိလျှင် သိမ်မွေ့သော

ဝင်လေ, ထွက်လေသည် ကောင်းစွာဖြစ်၏" ဟု ဆိုကြပေသည်။

### သမထဘာဝနာ၌ အဆင့်ဆင့်သိမ်မွေ့ပုံ

ဒီယနိကာယ်ဆောင်, သံယုတ္တနိကာယ်ဆောင် ဆရာတို့၏ အလို -

ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သိမ်းဆည်းသောအခါ၌လည်း ကာယသင်္ခါရသည် ရုန့်ရင်းသေး၏, ပထမဈာန်၏ ဥပစာ၌ သိမ် မွေ့၏၊ ထိုပထမဈာန်၏ ဥပစာ၌လည်း ရုန့်ရင်းသေး၏, ပထမဈာန်၌ သိမ်မွေ့၏၊ ပထမဈာန်၌လည်းကောင်း ဒုတိယ ဈာန်၏ ဥပစာ၌လည်းကောင်း ရုန့်ရင်းသေး၏, ဒုတိယဈာန်၌ သိမ်မွေ့၏၊ ဒုတိယဈာန်၌လည်းကောင်း တတိယဈာန် ၏ ဥပစာ၌လည်းကောင်း ရုန့်ရင်းသေး၏, တတိယဈာနီ၌ သိမ်မွေ့၏၊ တတိယဈာနီ၌လည်းကောင်း စတုတ္ထဈာနီ၏ ဥပစာ၌လည်းကောင်း ရန့်ရင်းသေး၏, စတုတ္ထဈာန်၌ အလွန်သိမ်မွေ့၏၊ မဖြစ်ခြင်း, မရှိခြင်းသို့သာလျှင် ရောက် လေ၏ ။

မရှိမနိကာယ်ဆောင် ဆရာတို့၏ အလို -

ပထမဈာန်၌ ရန့်ရင်း၏, ဒုတိယဈာန်၏ဥပစာ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ဤသို့ စသည်ဖြင့် အောက်အောက်ဈာန်ထက် အထက် အထက်ဈာန်၏ ဥပစာ၌လည်း သာ၍ သိမ်မွေ့သည်ကို အလိုရှိကုန်၏။

ဝိသုဒ္ဓိမဂ်ဆရာ၏ အလို -

အချုပ်အားဖြင့်မူကား – နိကာယ်ဆောင်ဆရာအားလုံးတို့၏ပင် အလိုအားဖြင့် မသိမ်းဆည်းသေးမီ ကာလ၌ ဖြစ်သော ကာယသင်္ခါရသည် သိမ်းဆည်းသော ကာလ၌ ငြိမ်း၏၊ သိမ်းဆည်းဆဲ ရှေ့ပိုင်းကာလ၌ ဖြစ်သော ကာယ သင်္ခါရသည် ပထမဈာန်၏ ဥပစာ၌ ငြိမ်း၏၊ ပထမဈာန်၏ ဥပစာ၌ ဖြစ်သော ကာယသင်္ခါရသည် ပထမဈာန်၌ ငြိမ်း ၏ ။ ပ ။ စတုတ္ထဈာန်၏ ဥပစာ၌ဖြစ်သော ကာယသင်္ခါရသည် စတုတ္ထဈာန်၌ ငြိမ်း၏၊ ဤသည်ကား သမထအရာ၌ ငြိမ်းပုံကို သိကြောင်းနည်းပေတည်း။

ဝိပဿနာဘာဝနာ၌ အဆင့်ဆင့်သိမ်မွေ့ပုံ

မသိမ်းဆည်းသေးမီကာလ၌ ဖြစ်သော ကာယသင်္ခါရသည် ရုန့်ရင်း၏, မဟာဘုတ်တို့ကို သိမ်းဆည်းသော ကာလ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည်လည်း ရုန့်ရင်းသေး၏, ဥပါဒါရုပ်တို့ကို သိမ်းဆည်းသောအခါ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်း သည်လည်း ရန့်ရင်းသေး၏, ရုပ်အားလုံးကို သိမ်းဆည်းသောအခါ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည်လည်း ရုန့်ရင်းသေး၏, နာမ်ကို သိမ်းဆည်းသောအခါ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည်လည်း ရှန့်ရင်းသေး၏, ရုပ်နာမ်နှစ်ပါးကို သိမ်းဆည်းသော အခါ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည်လည်း ရန့်ရင်းသေး၏, အကြောင်းကို သိမ်းဆည်းသောအခါ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည် လည်း ရန့်ရင်းသေး၏, အကြောင်းနှင့်တကွ နာမ်ရပ်တို့ကို သိမ်းဆည်းသောအခါ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည်လည်း

၂၆၈ ဓမ္မဗျူဟာ

ရန့်ရင်းသေး၏, အနိစ္စ ဒုက္ခ အနတ္တလက္ခဏာကို သိမြင်သော ဝိပဿနာ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ၎င်းသည်လည်း အားနည်း သော ဝိပဿနာ၌ ရန့်ရင်းသေး၏, အားကြီးသော ဗလဝဝိပဿနာ၌ သိမ်မွေ့၏၊ ထိုသို့ အဆင့်ဆင့်သိမ်မွေ့ရာ၌ ရှေး သမထအရာမှာ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် နောက်နောက် သိမ်မွေ့သော ကာယသင်္ခါရဖြင့် ရေးရေး ရန့်ရင်းသော ကာယသင်္ခါရ၏ ငြိမ်းခြင်းကို သိအပ်၏။

ပဋိသမ္တိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူပုံ

ပဋိသမ္တိဒါမဂ်ပါဠိတော်၌ကား ရုန့်ရင်းသော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်' ဟူသော ဤပုဒ်၏အနက်ကို အပြစ်ပြလျက် မေးခြင်း ဟူသော စောဒနာ၊ ဖြေရှင်းသုတ်သင်ခြင်း ဟူသော သောဓနာတို့ နှင့်တကွ အောက်ပါအတိုင်း

မိန့်ဆိုထားလေသည်။

"အဘယ်သို့လျှင် ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု ။ ပ ။ ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့် သနည်း၊ ကာယသင်္ခါရတို့ဟူသည် အဘယ်သည်တို့နည်း? ရှည်သော ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် ကိုယ်၌ဖြစ် ကုန်၏၊ ဤဝင်လေ ထွက်လေတရားတို့သည် ကိုယ်နှင့်စပ်၍ ဖြစ်ကြသောကြောင့် ကာယသင်္ခါရ မည်၏၊ ထို ကာယသင်္ခါရတို့ကို ငြိမ်းစေလျက် ချုပ်စေလျက် အထူးသဖြင့် ငြိမ်းစေလျက် လေ့ကျင့်၏၊ တိုသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် ။ ပ ။ အလုံးစုံသော ဝင်လေ ထွက်လေအပေါင်းကို သိလျက် ဝင်လေထွက်လေတို့သည် ကိုယ်၌ ဖြစ်ကုန်၏၊ ဤဝင်လေ ထွက်လေတရားတို့သည် ကိုယ်နှင့်စပ်၍ ဖြစ်ကြသောကြောင့် ကာယသင်္ခါရ မည်၏၊ ထိုကာယသင်္ခါရတို့ကို ငြိမ်းစေလျက် ချုပ်စေလျက် အထူးသဖြင့် ငြိမ်းစေလျက် လေ့ကျင့်၏၊ အကြင်သို့သော ဝင်လေ ထွက်လေ ကာယသင်္ခါရတို့ကြောင့် ကိုယ်၏ ရှေ့သို့ညွှတ်ခြင်း, ဘေးသို့ညှတ်ခြင်း, ထက်ဝန်းကျင်ညွှတ်ခြင်း, နောက်သို့ညှတ်ခြင်း, တုန်ခြင်း, လှုပ်ခြင်း, ရွေ့ရှားခြင်း, တုန်လှုပ်ခြင်း ဖြစ်၏၊ ထိုသို့သော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအဲ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ ထိုသို့သော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်း စေလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏၊ အကြင်သို့သော ကာယသင်္ခါရတို့ကြောင့် ကိုယ်၏ ရှေ့သို့ညွှတ်ခြင်း မဖြစ်, ဘေးသို့ညွှတ်ခြင်း မဖြစ်, ထက်ဝန်းကျင်ညွှတ်ခြင်း မဖြစ်, နောက်သို့ညွှတ်ခြင်း မဖြစ်၊ မတုန်, မလှုပ်, မရွေ့ရှား, မတုန်လှုပ်၊ ထိုသို့သော ငြိမ်သက်သိမ်မွေ့သော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏ ။ ပ ။ ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏။

စောဒနာ – ယခု ပြဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အလွန့်အလွန် သိမ်မွေ့သော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ဟု အကယ်၍ လေ့ကျင့်ငြားအံ့၊ အလွန့်အလွန် သိမ်မွေ့သော ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက် ရှူထုတ်အံ့ ဟု အကယ်၍ လေ့ကျင့်ငြားအံ့၊ သို့ဖြစ်လျှင် ဝင်လေ ထွက်လေကို ရသောစိတ်ကို ပွားစေခြင်း လည်း မဖြစ်, ဝင်လေ ထွက်လေကို ပွားစေခြင်းလည်း မဖြစ်, ဝင်လေ ထွက်လေကို အမှတ်ရမှု အာနာပါနဿတိ ကို ပွားစေခြင်းလည်း မဖြစ်၊ အာနာပါနဿတိနှင့် ယှဉ်သော သမာဓိကို ပွားစေခြင်းလည်း မဖြစ်၊ ထိုဆိုခဲ့ သော အာနာပါနသမာပတ်ကို ပညာရှိတို့သည် ဝင်စားနိုင်ကုန်သည်လည်း မရှိရာ၊ ထိုသမာပတ်မှ ထကုန်

သည်လည်း မရှိရာ။

သွင်းအံ့ ဟု ။ ပ ။ ရှူထုတ်အံ့ဟု အကယ်၍ လေ့ကျင့်ငြားအံ့၊ သို့ဖြစ်လျှင် ဝင်လေ ထွက်လေကို ရသောစိတ် ကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏, ဝင်လေ ထွက်လေကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏, ဝင်လေ ထွက်လေကို အမှတ်ရမှု အာနာပါနဿတိကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏, အာနာပါနဿတိနှင့် ယှဉ်သောသမာဓိကို ပွား စေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏၊ ထိုဆိုခဲ့သော အာနာပါနသမာပတ်ကို ပညာရှိတို့သည် ဝင်စားလည်း ဝင်စားနိုင် ကုန်၏၊ ထိုသမာပတ်မှ ထလည်း ထကုန်၏၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်း ဟူမှု-

ကြေးခွက်ကို တီးနက်သည့် ဥပမာ

ကြွေးခွက်ကို တီးခေါက်လိုက်လျှင် ရုန့်ရင်းပြင်းထန်သော အသံတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ ရုန့်ရင်းပြင်း ထန်သော အသံတို့၏ နိမိတ်ကို ကောင်းစွာ ယူထားခြင်း, ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းထားခြင်း, ကောင်းစွာ မှတ်ထားခြင်းကြောင့် ရန့်ရင်းပြင်းထန်သောအသံ ချုပ်သွားသော်လည်း – ထို့နောင် သိမ်မွေ့သောအသံတို့ သည် နား၌ ကြားရလျက် မပြတ်ဖြစ်နေကုန်၏၊ သိမ်မွေ့သောအသံတို့၏ နိမိတ်ကို ကောင်းစွာ ယူထားခြင်း, ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းထားခြင်း, ကောင်းစွာ မှတ်ထားခြင်းကြောင့် သိမ်မွေ့သောအသံ ချုပ်သွားသော်လည်း– ထို့နောင် ဖြစ်ပေါ်လာသော သာ၍သိမ်မွေ့သော အသံလျှင် အာရံရှိသော စိတ်သည်လည်း မပြတ်ဖြစ်နေ သကဲ့သို့ –

ထို့အတူပင် ရှေးဦးစွာ ရုန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ ရုန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့၏ နိမိတ်ကို ကောင်းစွာ ယူထားခြင်း, ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းထားခြင်း, ကောင်းစွာ မှတ်ထား ခြင်းကြောင့် ရန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေ ချုပ်သွားသော်လည်း – ထို့နောင် သိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက် လတို့သည် ရှုသောဘာဝနာစိတ်၌ ထင်ရှားလျက် မပြတ်ဖြစ်ကုန်၏၊ သိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက်လေဘို့၏

နိမိတ်ကို ကောင်းစွာ ယူထားခြင်း, ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းထားခြင်း, ကောင်းစွာ မှတ်ထားခြင်းကြောင့် သိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက်လေ ချုပ်သွားသော်လည်း – ထို့နောင် ဖြစ်ပေါ် လာသော သာ၍ သိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက်လေ နိမိတ်လျှင် အာရုံရှိသော စိတ်သည်လည်း မပြတ်ဖြစ်ပေ၏၊ ပျံ့လွှင့်ခြင်းသို့ မရောက်ပေ။

သို့ဖြစ်လျှင် ဝင်လေ ထွက်လေကို ရသောစိတ်ကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏, ဝင်လေ ထွက်လေ တို့ကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏, ဝင်လေ ထွက်လေကို အမှတ်ရမှု အာနာပါနဿတိကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏, အာနာပါနဿတိနှင့် ယှဉ်သောသမာဓိကို ပွားစေခြင်းလည်း ဖြစ်ပေ၏၊ ထိုဆိုခဲ့သော အာနာပါန သမာပတ်ကို ပညာရှိတို့သည် ဝင်စားလည်း ဝင်စားနိုင်ကုန်၏၊ ထိုသမာပတ်မှ ထလည်း ထကုန်၏၊ ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် ကာယပေတည်း၊ ထင်ခြင်း အမှတ်ရခြင်းသည် သတိပေတည်း၊ ရှုခြင်းသည် ဉာဏ်ပေတည်း၊ ကာယသည် သတိ၏ ထင်ရာဖြစ်သော ကြောင့် ဥပဋ္ဌာနသာ မည်၏, အမှတ်ရမှု မဟုတ်သောကြောင့် သတိကား မမည်၊ သတိသည်ကား ထင်တတ် အမှတ်ရတတ်သောကြောင့် ဥပဋ္ဌာနလည်း မည်၏, သတိလည်း မည်၏၊ ထိုသတိဖြင့် ထိုဉာဏ်ဖြင့် ထို ဝင်လေထွက်လေအပေါင်း ကာယကို အဖန်ဖန်ရှု၏၊ ထို့ကြောင့် ကာယ၌ ကာယကို ရှုသော ဝါ–ကာယ ဟု ရှသော သတိပဋ္ဌာန်ဘာဝနာ ဟု ဆိုအပ်ပေသည်" ဟူ၍ ပေတည်း။

ယခုဆိုခဲ့သော စကားသည် အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကာယာနုပဿနာအလိုအားဖြင့် ဟောထားသော ပထမစတုက္က၏ အစဉ်အတိုင်း ပုဒ်တို့ကို ဖွင့်ပြခြင်းပေတည်း။

# အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်း အားထုတ်ပုံ

ယခုအခါဝယ် အားထုတ်ပုံကို ပြဆိုအဲ့ ... ၁၆–ပါးသော တည်ရာရှိသော ထိုဒေသနာတော်၌ ဤပထမစတုက္က ကိုသာလျှင် အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို စတင်ပွားများအားထုတ်လိုသော ပုဂ္ဂိုလ်အတွက် ဦးစွာအားထုတ်ရမည့် ကမ္မဋ္ဌာန်း အဖြစ်ဖြင့် ဟောတော်မူပေသည်၊ အခြားစတိုက္ကသုံးခုတို့ကိုမူကား ဤပထမစတိုက္က၌ ဈာန်ရပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်အတွက် ဝေဒနာနုပဿနာ, စိတ္တာနုပဿနာ, ဓမ္မာနုပဿနာတို့ အလိုအားဖြင့် ဟောတော်မူပေသည်။

ထို့ကြောင့် အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားစေပြီးလျှင် အာနာပါနစတုတ္ထစျာန်ကို အခြေခံပြုကာ ဝိပဿနာရှ၍ ပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ်တို့နှင့်တကွ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လိုသော အားထုတ်ခါစ အမျိုးကောင်းသားသည် ရေး၌ ဆိုခဲ့ပြီး သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် သီလကိုစင်ကြွယ်စေခြင်း စသော အလုံးစုံသောကိစ္စတို့ကို ပြုပြီးလျှင် ဆိုခဲ့ပြီးသော ဂုဏ်အပြား ရှိသောဆရာ၏ အထံ၌ ငါးပိုင်းငါးပုံရှိသော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို သင်ယူအပ်ပေသည်။

ငါးပိုင်းငါးပုံ ဟုသည်မှာ 🗕

- ကမ္မဋ္ဌာန်းအားထုတ်ပုံနည်းကို နှုတ်တက်သင်ယူခြင်း ပေတည်း၊ (၁) သင်ယူခြင်း – ကမ္မဋ္ဌာန်း၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို မေးမြန်းခြင်း ပေတည်း၊ (၂) မေးမြန်းခြင်း
- ကမ္ပဋ္ဌာန်းအာရုံနိမိတ်၏ထင်ပုံ ပေတည်း၊ (၃) ထင်ခြင်း
- ကမ္မဋ္ဌာန်းဘာဝနာ၏ အပြီးအဆုံးသို့ရောက်ခြင်း ဈာန်ရခြင်း ပေတည်း၊ (၄) အပြီးအဆုံးရောက်ခြင်း
- ကမ္မဋ္ဌာန်းကို မှတ်သားခြင်းပေတည်း၊ ဤကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ဤသို့သော သဘော (၅) မှတ်သားခြင်း လက္ခဏာရှိသည် ဟု ကမ္မဋ္ဌာန်း၏သဘောကို မှတ်သားခြင်း ဖြစ်၏၊

ဤသို့ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ငါးပိုင်းငါးပုံပြု၍ သင်ယူလျှင် မိမိကိုယ်တိုင်လည်း မပင်ပန်း, ဆရာကိုလည်း မပင်ပန်း စေ၊ ထို့ကြောင့် အနည်းငယ်သင်စေပြီးလျှင် များစွာသောကာလပတ်လုံး ရွတ်ဖတ်သရဇ္ဈာယ်စေ၍ ဤပုံဤနည်းဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှုတ်တက်သင်ယူပြီးနောက် ဆရာ၏ အထံ၌ဖြစ်စေ, အခြားအရပ်၌ဖြစ်စေ သင့်လျော်လျောက်ပတ်သော ကျောင်း၌နေလျက် ပလိဗောဓအငယ်များကို ဖြတ်ပယ်ပြီးလျှင် ဆွမ်းစားပြီးသောအခါ ဆွမ်းဆီယစ်ခြင်းကို ပယ်ဖျောက် ၍ ချမ်းသာစွာထိုင်နေလျက် ရတနာသုံးပါး၏ဂုဏ်ကို အောက်မေ့ဆင်ခြင်ခြင်းဖြင့် စိတ်ကိုရွှင်လန်းစေပြီးလျှင် ဆရာ့ထံ မှ သင်ယူခဲ့သော ကမ္မဋ္ဌာန်းအစီအရင်မှ တစ်ပုဒ်မျှကိုသော်လည်း မတွေဝေဘဲ အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံး သွင်းအပ်ပေသည်။

# နှလုံးသွင်းပုံ အစီအရင်

- နှလုံးသွင်းပုံ အစီအရင်မှာ– (၁) ရေတွက်ခြင်း (ဂဏနာ)
- (၂) အစဉ်လိုက်ခြင်း (အနုဗန္ဓနာ)
- ဝင်သက်ထွက်သက်တို့ကို တစ်, နှစ်, သုံး စသည်ဖြင့် ရေတွက်ခြင်း၊ ဝင်သက်ထွက်သက်သို့ အစဉ်လိုက်၍ အမှတ်သတိကို ဆောင်ခြင်း၊

၂၇၀ ဓမ္မဗျူဟာ

(၃) ထိရာ(ဖုသနာ) – နှာသီးဖျား သို့မဟုတ် အထက်နှုတ်ခမ်း၌ ဝင်သက်ထွက်သက်တို့၏ ထိခြင်း၊

(၄) ထားခြင်း (ဌပနာ) – ဈာန်စိတ်ကို ထားခြင်း, ဈာန်သို့ ရောက်ခြင်း အပ္ပနာ၊

(၅) ကောင်းစွာမှတ်ခြင်း (သလ္လက္ခဏာ) – အနိစ္စ စသည်ဖြင့် ရှုခြင်း ဝိပဿနာ၊

(၆) နစ်ခြင်း (ဝိဝဋ္ဌနာ) – သင်္ခါရအာရုံမှ နစ်သော မဂ်၊

(၇) ထက်ဝန်းကျင်စင်ကြယ်ခြင်း(ပါရိသုဒ္ဓိ) - ဖိုလ်၊

(၈) တစ်ဖန်ရှုခြင်း (ပဋိပဿနာ) – မဂ်ဖိုလ်တို့ကို ပြန်လည်ဆင်ခြင်မှု ပစ္စဝေက္ခဏာတို့ ဖြစ်၏။

(၁) ဂဏနာ – ရေတွက်ခြင်းနည်း

အားထုတ်ခါစဖြစ်သော ယောဂီသည် ရှေးဦးစွာ ရေတွက်ခြင်းဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးသွင်းအပ်၏၊ ရေတွက် သောအခါ၌လည်း ငါးခုတို့၏အောက်၌, ဆယ်ခုတို့၏အထက်သို့ မရေတွက်ရာ၊ အကြား၌ ပြတ်ခြင်းကိုလည်း မပြုရာ၊ အပြစ်ကား– ငါးခုတို့၏အောက်၌ထားလျှင် ကျဉ်းမြောင်းသော အရေအတွက်၌ စိတ်ဖြစ်ခြင်းသည် တုန်လှုပ်၏၊ ကျဉ်း မြောင်းသော နွားခြံထဲ၌ ပိတ်လှောင်ထားသော နွားအပေါင်းကဲ့သို့ပင်တည်း၊ ဆယ်ခုတို့၏အထက်သို့ ဆောင်လျှင် လည်း စိတ်ဖြစ်ခြင်းသည် ရေတွက်ခြင်းကိုသာ မှီလျက်ရှိ၏၊ အကြား၌ ပြတ်ခြင်းကိုပြုလျှင် "ငါ၏ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အထွတ်အထိပ်အဆုံးသို့ ရောက်လေသလော မရောက်လေသလော" ဟု စိတ်သည် တုန်လှုပ်တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ထို အပြစ်တို့ကို ကြဉ်ရောင်၍ ရေတွက်အပ်ပေသည်။

စပါးခြင်သူ၏ ရေတွက်ခြင်း

ရေတွက်သောအခါ၌လည်း ရှေးဦးစွာ စပါးခြင်သူ၏ ရေတွက်ခြင်းမျိုးဖြစ်သော နှေးနှေးကွေးကွေး ရေတွက်ခြင်းဖြင့် ရေတွက်အပ်၏၊ စပါးခြင်သောသူသည် တင်းတောင်းကို ပြည့်စေပြီးလျှင် တစ်တင်း ဟု ဆို၍ လောင်း၏၊ တစ်ဖန် တင်းတောင်းကိုပြည့်စေစဉ် တစ်စုံတစ်ခုသောအမှိုက်ကို မြင်၍ ထိုအမှိုက်ကို ဖယ်ထုတ်ပစ်သော်လည်း တစ်တင်း တစ်တင်း ဟူ၍သာ ဆိုနေ၏၊ နှစ်တင်းနှစ်တင်း စသည်တို့၌လည်း ဤနည်းပင်တည်း၊ ထို့အတူ ယောဂီသည်လည်း ဝင်လေ ထွက်လေတို့တွင် အကြင်လေသည် ထင်ပေါ်၏၊ လေကိုယူ၍ တစ် တစ်မှ စ၍ တစ်ဆယ် တစ်ဆယ် တိုင် အောင် ဖြစ်တိုင်း ကြစ်တိုင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေကို မှတ်လျက်သာလျှင် ရေတွက်အပ်၏၊ ဤသို့ ရေတွက်နေလျှင် ထိုယောဂီအား ဝင်ကုန် ထွက်ကုန်သော ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် ထင်ရှားကုန်၏။

နွှားကျောင်းသမား၏ ရေတွက်ခြင်း

ထိုအခါ စပါးခြင်သူ၏ ရေတွက်ခြင်းမျိုးဖြစ်သော နှေးနှေးရေတွက်ခြင်းကို ပယ်၍ နွားကျောင်းသမား၏ ရေ ငွှက်ခြင်းမျိုးဖြစ်သော မြန်မြန်ရေတွက်ခြင်းဖြင့် ရေတွက်အပ်၏၊ ကျွမ်းကျင်သော နွားကျောင်းသမားသည် ကျောက် စရစ် စသည်တို့ကို ခါးပိုက်ဖြင့်ယူခဲ့၍ ကြိုးနှင့်ဝါးရင်းတုတ်ကို လက်ဖြင့်ကိုင်လျက် နံနက်စောစောကပင် ခြံသို့သွား၍ နွားတို့ကို ကျောကုန်း၌ ပုတ်ခတ်ကာ တံခါးတိုင်ထိပ်၌ ထိုင်လျက် တံခါးဝသို့ ရောက်လာတိုင်း ရောက်လာတိုင်းသော နွားကိုသာလျှင် ကျောက်စရစ်ဖြင့် ပစ်ခတ်၍ တစ် နှစ် စသည်ဖြင့် ရေတွက်၏၊ ကျဉ်းမြောင်းသောအရပ်၌ တစ်ညဉ့်လုံး ဆင်းရဲစွာနေရသော နွားအပေါင်းသည် ထွက်လတ်သော် အချင်းချင်းတိုးရှေ့ပွတ်တိုက်လျက်လျင်စွာ အစုလိုက် အစု လိုက် ထွက်၏၊ ထိုနွားကျောင်းသမားသည် "သုံး လေး ငါး တစ်ဆယ်" စသည်ဖြင့် ရေတွက်နေစဉ် ဝင်လေထွက်လေတို့ သာလျှင်တည်း၊ ထို့အတူပင် ယောဂီမှာလည်း ရှေး၌ပြခဲ့သော အနှေးနည်းဖြင့် ရေတွက်နေစဉ် ဝင်လေထွက်လေတို့ သည် ထင်ရှားဖြစ်ကုန်လျက် လျင်စွာလျင်စွာ အဖန်ဖန် ဝင်ကုန်ထွက်ကုန်၏၊ ထိုအခါ ယောဂီသည် "အဖန်ဖန် ဝင်ကုန် ထွက်ကုန်သည်"ဟု သိသဖြင့် အတွင်း၌လည်းကောင်း၊ အပြင်၌လည်းကောင်း မယူမူ၍ နှာသီးဝသို့ ရောက်လာတိုင်း ရောက်လာတိုင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေကိုသာလျှင် ယူလျက် "တစ်, နှစ်, သုံး, လေး, ငါး၊ တစ်, နှစ်, သုံး, လေး, ငါး၊ ခြောက်၊ တစ်, နှစ်, သုံး, လေး, ငါး၊ ခြောက်၊ ခုနှစ်, ရှစ်၊ တစ်, နှစ်၊ သုံး, လေး, ငါး, ခြောက်, ခုနှစ်, ရှစ်၊ တစ်, နှစ်၊ သုံး, လေး, ငါး, ခြောက်, ခုနှစ်, ရှစ်၊ ကိုး၊ တစ်, နှစ်၊ သုံး, လေး, ငါး, ခြောက်, ခုနှစ်, ရှစ်၊ ကိုး၊ တစ်၊ နှစ်၊ သုံး၊ လေး, ငါး၊ ခြောက်, ခုနှစ်, ရှစ်၊ ကိုး၊ တစ်စ်၊ နှစ်၊ သုံး၊ လေး, ငါး၊ ခြောက်, ခုနှစ်၊ ရာတွက်အပ်၏၊

ရေတွက်ရခြင်း အကြောင်း

ရေတွက်ခြင်းနှင့်စပ်သော ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ရေတွက်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်ပင်လျှင် စိတ်သည် တစ်ခုတည်းသောအာရုံ ရှိလျက် တည်ကြည်ပေ၏၊ ဥပမာ – ရေစီးသန်သော ရေယဉ်၌ ထိုးဝါးအကူအညီ၏အစွမ်းဖြင့် လှေ၏ရပ်တည်ခြင်း

ဤသို့ လျင်စွာ လျင်စွာ ရေတွက်နေသော ယောဂီအား ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရံသည် အခြားမရှိဘဲ မပြတ်ဖြစ်နေသကဲ့ သို့ ဖြစ်လျက် ထင်ပေါ်၏၊ ထိုအခါ "အခြားမရှိဘဲ မပြတ်ဖြစ်နေသည်" ဟု သိပြီးလျှင် အတွင်းသို့ ဝင်သွားသော လေ ကိုလည်းကောင်း, အပြင်သို့ ထွက်သွားသော လေကိုလည်းကောင်း နှလုံးမသွင်း မသိမ်းဆည်းမှု၍ ရှေးနည်းဖြင့်ပင် လျင်စွာ လျင်စွာ ရေတွက်အပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ အတွင်းသို့ ဝင်သွားသော လေနှင့်အတူ စိတ်ကိုဝင်စေလျှင် ကိုယ်တွင်း အရပ်သည် လေတိုက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း, အဆီဖြင့် ပြည့်နေသကဲ့သို့လည်းကောင်း ဖြစ်တတ်၏၊ အပြင်သို့ ထွက် သွားသောလေနှင့်အတူ စိတ်ကိုထုတ်ဆောင်လျှင် အပြင်ပ အထူးထူးသော အာရုံ၌ စိတ်သည် ပျံ့လွင့်တတ်၏၊ စင်စစ် သော်ကား ထိရာ ထိရာ အရပ်၌သာလျှင် သတိကိုထား၍ ပွားစေသူအား ဘာဝနာသည် ပြီးပြည့်စုံ၏၊ ထို့ကြောင့် "အ တွင်းသို့ ဝင်သွားသော လေကိုလည်းကောင်း၊ အပြင်သို့ ထွက်သွားသော လေကိုလည်းကောင်း နှလုံးမသွင်း မသိမ်း ဆည်းမူ၍ ရှေးနည်းဖြင့်ပင် လျင်စွာ လျင်စွာ ရေတွက်အပ်၏" ဟု ဆိုခဲ့ရပေသည်။

အဘယ်မျှလောက်ကြာအောင် ဤဝင်လေ ထွက်လေကို ရေတွက်အပ်သနည်း?ဟူမူ ရေတွက်ခြင်းနှင့် ကင်း၍ ဝင်လေ ထွက်လေအာရုံ၌ သတိကောင်းစွာ တည်သည်တိုင်အောင် ရေတွက်အပ်ပေသည်၊ မှန်ပေ၏၊ ရေတွက်ခြင်းသည် အပြင်ပ၌ ပြန့်သွားနေသော ဝိတက်၏ပြတ်စဲခြင်းကို ပြု၍ ဝင်လေ ထွက်လေအာရုံ၌ သတိကို ကောင်းစွာတည်စေခြင်း

အကျိုး၄ာသာလျှင် ဖြစ်ပေ၏။

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ဂဏနာ–ရေတွက်ခြင်းနည်းဖြင့် နှလုံးသွင်းပြီးလျှင် အနုဗန္ဓနာ–အစဉ်လိုက်ခြင်းနည်း ဖြင့် နှလုံးသွင်းအပ်၏ ။

(၂) အနုဗန္ဓနာ – အစဉ်လိုက်ခြင်းနည်း

အနုဗန္ဓနာမည်သည် ရေတွက်ခြင်းကို ရုပ်သိမ်း၍ ဝင်လေ ထွက်လေတို့ကို အခြားအပြတ်မရှိဘဲ အမှတ်သတိ ဖြင့် အစဉ်လိုက်ခြင်းပေတည်း၊ ၎င်းသည်လည်း အစ အလယ် အဆုံးတို့ကို အစဉ်လိုက်သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် အစဉ်လိုက်ခြင်းကား မဟုတ်ပေ၊ အပြင်သို့ ထွက်သောလေ၏ အစကား ချက်ပေတည်း, အလယ်ကား ရင်ချိုင့်အရပ်ပေ တည်း, အဆုံးကား နှာသီးဖျားပေတည်း၊ အတွင်းသို့ ဝင်သောလေ၏အစကား နှာသီးဖျားပေတည်း, အလယ်ကား ရင်ချိုင့်အရပ်ပေတည်း, အဆုံးကား ချက်ပေတည်း၊ ထို အစ အလယ် အဆုံးကို အစဉ်လိုက်သော ယောဂီ၏စိတ်သည် ပျံ့လွင့်ခြင်းသို့ရောက်လျက် ပူပန်ပင်ပန်းမှုနှင့်တကွ ဖြစ်ရန်လည်း ဖြစ်၏၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းနှလုံးသွင်းမှု လှုပ်ရှားရန်လည်း ဖြစ်၏။

ဤအဆိုနှင့်အညီ ဟောထားသောဒေသနာကား-

"အဿာသ-ဝင်လေ၏ အစ အလယ် အဆုံးကို သတိဖြင့် အစဉ်လိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်အား အတွင်း၌ ပျံ့လွင့်ခြင်းသို့ ရောက်သောစိတ်ဖြင့် ကိုယ်သည်လည်းကောင်း, စိတ်သည်လည်းကောင်း ပူပန်ပင်ပန်းမှုနှင့် တကွ ဖြစ်ကုန်၏, တုန်လည်း တုန်၏, လှုပ်လည်း လှုပ်၏၊ ပဿာသ-ထွက်လေ၏ အစ အလယ် အဆုံးကို သတိဖြင့် အစဉ်လိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်အား ပြင်ပ၌ ပျံ့လွင့်ခြင်းသို့ ရောက်သောစိတ်ဖြင့် ကိုယ်သည်လည်းကောင်း, စိတ်သည်လည်းကောင်း ပူပန်ပင်ပန်းမှုနှင့်တကွ ဖြစ်ကုန်၏၊ တုန်လည်း တုန်၏၊ လှုပ်လည်း လှုပ်၏" ဟု သော ပဋိသမ္ဘိခါမဂ် ပေတည်း။

ထို့ကြောင့် အနုဗန္ဓနာနည်းဖြင့် နှလုံးသွင်းရှုမှတ်သော ယောဂီသည် ဝင်လေ ထွက်လေတို့၏ အစ အလယ် အဆုံးတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အစဉ်လိုက်၍ နှလုံးမသွင်းအပ်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား ထိရာ–ဖုသနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့် သော်လည်းကောင်း၊ စိတ်ကိုထားခြင်း–ဌာပနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့်သော်လည်းကောင်း နှလုံးသွင်းအပ်ရှုအပ်ပေသည်။

မှန်ပေ၏၊ ဂဏနာနည်း, အနုဗန္ဓနာနည်းတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အသီးအခြား နှလုံးသွင်းခြင်း ရှိသကဲ့သို့ ဖုသနာ, ဌာပနာတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် အသီးအခြား နှလုံးသွင်းခြင်း မရှိပေ၊ စင်စစ်အားဖြင့်မူ ထိရာ ထိရာ ဌာန၌ သာလျှင် ရေတွက်နေလျှင် ဂဏနာနည်းဖြင့်လည်းကောင်း, ဖုသနာနည်းဖြင့်လည်းကောင်း နှလုံးသွင်းနေသည်ဟု ဆို အပ်ပေ၏၊ ထို ထိရာဌာန၌ပင်လျှင် ရေတွက်ခြင်းကို ရုပ်သိမ်း၍ ထိုဝင်လေထွက်လေတို့ကို သတိဖြင့် အစဉ်လိုက်နေ လျှင်လည်းကောင်း, အပ္ပနာ၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်ကိုထားလျှင်လည်းကောင်း အနုဗန္ဓနာနည်းဖြင့်လည်းကောင်း, ဖုသနာနည်းဖြင့်လည်းကောင်း, ဌာပနာနည်းဖြင့်လည်းကောင်း နှလုံးသွင်းနေသည်ဟု ဆိုအပ်ပေ၏၊ ထိုဆိုခဲ့သော ဤ အနက်ကို အဋ္ဌကထာတို့၌ ပြဆိုထားသော သူဆွံ့ဥပမာ, တံခါးစောင့်ဥပမာတို့ဖြင့်လည်းကောင်း၊ ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်၌ ပြဆို ထားသော လွှဥပမာဖြင့်လည်းကောင်း သိအပ်၏။

(၃) ဂဏနာနည်း-ဖုသနာနည်း

(၄) အနုဗန္ဓနာနည်း-မူသနာနည်း-ဌာပနာနည်း

သူဆွံ့ဥပမာ

သူဆွံ့သည် ပုခက်ဖြင့်ကစားနေကြသော သားအမိတို့၏ ပုခက်ကို လွှဲလျက် ထိုပုခက်တိုင်အနီး၌ပင် ထိုင်နေ လျှင် အစဉ်အတိုင်း လာသော–သွားသော ပုခက်ပျဉ်ချပ်၏ နှစ်ဖက်အစွန်းတို့ကိုလည်းကောင်း၊ အလယ်ကိုလည်း ကောင်း မြင်၏၊ နှစ်ဖက်အစွန်းနှင့် အလယ်တို့ကို မြင်အောင် ကြောင့်ကြ မစိုက်ရသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ယောဂီရဟန်း ၂၇၂ ဓမ္မဗျူဟာ

သည် သတိ၏အစွမ်းဖြင့် ချည်တိုင်၏အနီး၌ (ဝါ) ဝင်လေထွက်လေ၏ ထိခိုက်ရာနှာသီးဖျား အထက်နှုတ်ခမ်း၌ တည် ၍ ဝင်လေ ထွက်လေဟူသော ပုခက်ကို ပစ်လွှဲလျက် နှာသီးဖျားနှင့် အထက်နှုတ်ခမ်းဟူသော နိမိတ်၌ပင်လျှင် သတိ ဖြင့် ထိုင်နေလတ်သော် အစဉ်အတိုင်း လာကုန် –သွားကုန်သော ဝင်လေထွက်လေတို့၏ ထိရာအရပ်၌ အစ အလယ် အဆုံးကို သတိဖြင့် အစဉ်လိုက်သည် ဖြစ်၍လည်းကောင်း၊ ထိုထိရာအရပ်၌ စိတ်ကိုထားသည်ဖြစ်၍လည်းကောင်း ရှ မြင်အပ်ပေ၏၊ ထို အစ အလယ် အဆုံးတို့ကို ရှုမြင်နိုင်အောင် ကြောင့်ကြ မစိုက်ရပေ၊ ဤကား သူဆွံ့ဥပမာပေတည်း။

တံခါးစောင့်ဥပမာ

တံခါးစောင့်သည် မြို့၏အတွင်း၌လည်းကောင်း၊ အပြင်၌လည်းကောင်း လူတို့ကို "သင်က မည်သူနည်း, ဘယ်မှ လာခဲ့သနည်း, ဘယ်သို့ သွားမည်နည်း, သင်၏လက်၌ အဘယ်ပစ္စည်းနည်း" ဤသို့ စသည်ဖြင့် မစူးစမ်းပေ၊ မှန်ပေ၏ – ထိုမြို့တွင်းမြို့ပြင်က လူတို့သည် တံခါးစောင့်၏တာဝန် မဟုတ်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား တံခါးပေါက်သို့ ရောက်လာတိုင်း ရောက်လာတိုင်းသော လူကိုသာလျှင် စူးစမ်းသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အတွင်းသို့ ဝင်သွားသောလေ, အပြင်သို့ထွက်သွားသော လေတို့သည် ယောဂီရဟန်း၏တာဝန် မဟုတ်ကုန်၊ နာသီးဝသို့ ရောက်လာတိုင်း ရောက်လာတိုင်းသော ဝင်လေထွက်လေတို့သည်သာလျှင် ရူရန်တာဝန်များ ဖြစ်ကြပေသည်။

လွှဉပမာ

ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်၌ ဟောတော်မူပုံ –

"သတိဖြင့် စိတ်ကို ဖွဲ့ချည်ရာဌာနဖြစ်သော နှာသီးဖျားနှင့် အထက်နှုတ်ခမ်းဟူသော နိမိတ်သည် လည်းကောင်း, ဝင်လေသည်လည်းကောင်း, ထွက်လေသည်လည်းကောင်း တစ်ခုတည်းသောစိတ်၏ အာရံ မဟုတ်ပေ၊ နိမိတ်, ဝင်လေ, ထွက်လေ ဟူသော ၃–ပါးသောတရားတို့ကို မသိသောသူသည် အာနာပါနဿ–တိသမာဓိဘာဝနာကို မရနိုင်သည် မဟုတ်ပါလော။

နိမိတ်သည်လည်းကောင်း, ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည်လည်းကောင်း တစ်ခုတည်းသော စိတ်၏ အာရံ မဟုတ်ပေ၊ သို့သော်လည်း ၃–ပါးသောတရားတို့ကို သိသည်ဖြစ်၍ အာနာပါနဿတိသမာဓိဘာဝနာ

ကို ရနိုင်ပေ၏။"

(၁) ဤ ၃-ပါးသော တရားတို့သည် တစ်ခုတည်းသောစိတ်၏ အာရုံမဟုတ်ကြပေ၊ (၂) သို့ဖြစ်ပါလျက် အဘယ်သို့လျှင် ဤ ၃-ပါးသော တရားတို့ကို မသိရသည်မဟုတ်ဘဲ သိရပါသနည်း၊ (၃) စိတ်သည်လည်း အဘယ် သို့လျှင် ပျံ့လွင့်ခြင်းသို့ မရောက်ပါသနည်း၊ (၄) အားထုတ်မှုလုံ့လသည်လည်း အဘယ်သို့ ထင်ပါသနည်း၊ (၅)ယှဉ် စေခြင်း, ပြုလုပ်ခြင်းကိစ္စကိုလည်း အဘယ်သို့ပြီးစေပါသနည်း၊ (၆) အထူးဝိသေသတို့လည်း အဘယ်သို့ရပါသနည်း။

**ဥပမာ**အားဖြင့် ပြရလျှင် –

ညီသောမြေပြင်၌ သစ်တုံးတစ်ခု ချထား၏၊ ထိုသစ်တုံးကို ယောက်ျားသည် လျှဖြင့် ဖြတ်၏၊ ထိုသို့ဖြတ်လျှင် သစ်တုံး၌ တိုက်ထိသော လွှသွားတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထိုယောက်ျား၏ သတိသည် ထင်၏၊ လာကုန်, သွားကုန်သော လွှသွားတို့ကို နှလုံးမသွင်းပေ၊ ထိုသို့ နှလုံးမသွင်းသော်လည်း လာကုန်, သွားကုန်သော လွှသွားတို့ကို မသိရသည် လည်း မဟုတ်, သိကုန်၏၊ လွှတိုက်မှု လုံ့လလည်း ထင်၏၊ သစ်တုံးကိုဖြတ်မှု ပယောဂကိုလည်း ပြီးစေ၏၊ နှစ်ပိုင်း သုံးပိုင်းစသည် ပြတ်ခြင်းဟူသော အထူးဝိသေသကိုလည်း ရပေ၏။

\_ ညီသောမြေပြင်၌ ချထားသော သစ်တုံးကဲ့သို့ ဤအတူပင် သတိဖြင့်ဖွဲ့ ချည်ရာ နိမိတ်ကို မှတ်အပ်၏ ၊

- လွှသွားတို့ကဲ့သို့ ဤအတူပင် ဝင်လေ ထွက်လေတို့ကို မှတ်အပ်ကုန်၏၊

(က) သစ်တုံး၌ တိုက်ထိသော လွှသွားတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ယောက်ျား၏ သတိထင်သကဲ့သို့ ၊

(ခ) လာကုန် သွားကုန်သော လွှသွားတို့ကို နှလုံးမသွင်းသကဲ့သို့၊

- (ဂ) လာကုန် သွားကုန်သော လွှသွားတို့ကို မသိရသည် မဟုတ်, သိရကုန်သကဲ့သို့၊
- (ဃ) လွှတိုက်မှု လုံ့လလည်း ထင်လျက်, ဖြတ်မှု ပယောဂကိုလည်း ပြီးစေလျက်,

(c) ပြတ်ခြင်း အထူးဝိသေသကို ရသကဲ့သို့

ဤအတူပင် – (က) ရဟန်းသည် နှဂသီးဖျား၌ဖြစ်စေ, အထက်နှုတ်ခမ်း၌ဖြစ်စေ သတိကို ထင်စေ ဖြစ်စေလျက် ထိုင်နေ၏၊

(ခ) လာကုန် သွားကုန်သော ဝင်လေ ထွက်လေတို့ကို နှလုံးမသွင်း၊

. (ဂ) သို့သော်လည်း လာကုန် သွားကုန်သော ဝင်လေ ထွက်လေတို့ကို မသိရကုန်သည်လည်း မဟုတ်, သိရကုန်၏၊

(ဃ) အားထုတ်မှု လုံ့လလည်း ထင်၏၊ ယှဉ်စေခြင်း ကိစ္စကိုလည်း ပြီးစေ၏၊

(c) အထူးဝိသေသကိုလည်း ရပေ၏။

အားထုတ်မှုလုံ့လ ဟူသည် – အားထုတ်သော လုံ့လရှိသော ယောဂီ၏ ကိုယ်နှင့်စိတ်သည် ဘာဝနာကို ပွား စေရန် ခံ့ကျန်းသန်စွမ်းပေ၏၊ ဤခံ့ကျန်းသန်စွမ်းကြောင်း ဖြစ်သော လုံ့လသည် အားထုတ်မှုပဓာန ပေတည်း။ ယှဉ်စေခြင်းကိစ္စ ပယောဂ ဟူသည် – အားထုတ်သော လုံ့လရှိသော ယောဂီ၏သန္တာန်၌ စိတ်၏ညစ်ညူး ကြောင်း နီဝရဏတို့ကို ပယ်အပ်ကုန်၏၊ မိစ္ဆာဝိတက်တို့သည် ငြိမ်းကုန်၏၊ ဤနီဝရဏ, မိစ္ဆာဝိတက်တို့ ကင်းငြိမ်း ကြောင်း ဖြစ်သော ရှမှတ်အားထုတ်ခြင်းသည် ယှဉ်စေခြင်း ကိစ္စပယောဂ ပေတည်း။

အထူးဝိသေသ ဟူသည် – အားထုတ်သော လုံ့လရှိသော ယောဂီ၏သန္တာန်၌ သံယောဧဉ်တို့ကို ပယ်အပ် ကုန်၏၊ ဖြစ်နိုင်ခွင့်ရှိသော အနုသယကိလေသာတို့သည် အရှိယမဂ်ဖြင့် မွဖြစ်နိုင်သည့်အခြေအနေသို့ရောက်လျက်

အစွန်းအစမျှ မကျန် ကင်းကုန်၏၊ ဤသံယောဇဉ်, ကိလေသာတို့၏ ကင်းခြင်းသည် အထူးဝိသေသပေတည်း။

ဤသို့လျှင် ဤ ၃-ပါးသော တရားတို့သည် တစ်ခုတည်းသော စိတ်၏အာရံ မဟုတ်ကြသော်လည်း ၃-ပါး သော တရားတို့ကို မသိရကုန်သည် မဟုတ်, သိရပေကုန်၏၊ စိတ်သည်လည်း ပျံ့လွှင့်ခြင်းသို့ မရောက်ပေ၊ အားထုတ်မှု လုံ့လသည်လည်း ထင်ပေ၏၊ ယှဉ်စေခြင်း ကိစ္စကိုလည်း ပြီးစေနိုင်ပေ၏၊ အထူးဝိသေသကိုလည်း ရပေ

"အချင်းခပ်သိမ်းပြည့်စုံသော အာနာပါနဿတိကို မြတ်စွာဘုရား ဟောထားသည့်အတိုင်း အကြင် ရဟန်းသည် အစဉ်အတိုင်းလေ့လာလျက် ကောင်းစွာ ပွားစေအပ်၏၊ ထိုရဟန်းသည် တိမ်တိုက်မှ လွတ်သော လကဲ့သို့ (မိမိခန္ဓာအစရှိသော) ဤလောကကို ထွန်းလင်းစေနိုင်၏" ဤကား ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်ပေတည်း။

ဤလွှဥပမာ၌ကား– ယောဂီရဟန်း၏ လာသောလေ သွားသောလေတို့ကို နှလုံးမသွင်းဘဲ ထိရာ၌သာ နှလုံး သွင်းခြင်းမျှသည်သာ လျှင် အကျိုးပေတည်း ဟူ၍ သိအပ်၏။

# အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်း စီးဖြန်းခြင်း၏ တိုးတက်မှု အဆင့်ဆင့်

အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးသွင်းသော အချို့ပုဂ္ဂိုလ်အား မကြာမီပင် ပဋိဘာဂနိမိတ်သည်လည်း ဖြစ်ပေါ် ၏ ၊ ဝိတက် ဝိစာရ ပီတိ သုခ ဟူသော ဈာန်အင်္ဂါတို့ဖြင့် တန်ဆာဆင်အပ်သော အပ္ပနာခေါ်သော စိတ်ကို ထားတတ် သော သမာဓိသည်လည်း ပြီးစီးပြည့်စုံ၏ ။

အချို့ပုဂ္ဂိုလ်မှာမူ ရေတွက်ခြင်း၏အစွမ်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းသောကာလမှစ၍ပင် အစဉ်အတိုင်း ရုန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့ ချုပ်သည်၏အစွမ်းအားဖြင့် ကိုယ်၏ပူပန်ပင်ပန်းခြင်း ငြိမ်းလတ်သော် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ ပေါ့ပါး

၏၊ ကိုယ်သည် ကောင်းကင်သို့ ပျုံတက်သော အခြေအနေရောက်သကဲ့သို့ ရှိ၏။

ဥပမာဖြင့်ပြရလျှင် – ကိုယ်၏ ပူပန်ခြင်းရှိသူသည် ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်ပေါ်၌ နေလျှင် ညောင်စောင်းအင်းပျဉ် သည် ညွတ်ကျ၏, ကျိတ်ကျိတ် အသံမည်၏, အိပ်ရာခင်းသည် တွန့်၏၊ ကိုယ်၏ ပူပန်ခြင်း ကင်းနေလျှင်ကား ညောင် စောင်းအင်းပျဉ်သည် ညွတ်မကျ, အသံ မမည်, အိပ်ရာခင်း မတွန့်၊ ညောင်စောင်းအင်းပျဉ်သည် မှို့ ဝွမ်းတို့ဖြင့်ပြည့်နေ သကဲ့သို့ ဖြစ်၏၊ အကြောင်းမှာ ပူပန်ပင်ပန်းခြင်း မရှိသောကိုယ်သည် ပေါ့ပါးသောကြောင့်ပေတည်း။

ထို့အတူပင် ရေတွက်ခြင်း၏ အစွမ်းအားဖြင့် နှလုံးသွင်းသော ကာလမှစ၍ အစဉ်အတိုင်း ရုန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေတို့ ချုပ်သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကိုယ်၏ပူပန်ခြင်း ငြိမ်းလတ်သော် ကိုယ်ရော စိတ်ပါ ပေါ့ပါး၏၊ ကိုယ်

သည် ကောင်းကင်သို့ ပျံတက်သော အခြေအနေသို့ ရောက်နေသကဲ့သို့ ရှိပေ၏။

ထိုယောဂီမှာ ရုန့်ရင်းသော ဝင်လေ ထွက်လေ ချုပ်သွားလျှင် သိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက်လေ နိမိတ်လျှင် အာရုံရှိသော စိတ်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက်လေ ချုပ်သွားပြန်လျှင်လည်း အဆင့်ဆင့် ထို့ထက်

သာ၍ သာ၍ သိမ်မွေ့သော ဝင်လေ ထွက်လေနိမိတ်လျှင် အာရုံရှိသော စိတ်သည် ဖြစ်သည်သာလျှင်တည်း။

ကြေးခွက်တီးနှက်သည့် ဥပမာ – လူတစ်ယောက်သည် ကြီးသောသံချောင်းဖြင့် ကြေးခွက်ကြေးလင်ပန်းကို တီးခေါက်၏၊ တီးခေါက်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် ကြီးစွာသောအသံ ဖြစ်ပေါ်လာ၏၊ ထိုလူမှာ ရန့်ရင်းသော အသံလျှင် အာရုံရှိသော စိတ်သည် ဖြစ်၏၊ ရုန့်ရင်းသောအသံ ချုပ်သွားလျှင် ထို့နောင် သိမ်မွေ့သောနိမိတ်လျှင် အာရုံရှိသော စိတ်သည် ဖြစ်၏၊ ထိုသိမ်မွေ့သောအသံ ချုပ်သွားပြန်လျှင်လည်း အဆင့်ဆင့် ထို့ထက်သာ၍သာ၍ သိမ်မွေ့သော အသံနိမိတ်လျှင် အာရုံရှိသော စိတ်သည် ဖြစ်သည်သာလျှင် ဖြစ်သကဲ့သို့တည်း။

အခြားကမ္မဋ္ဌာန်းတို့နှင့် မတူသောထူးခြားချက်

အခြားကမ္မဋ္ဌာန်းတို့သည် နောက်နောက်ကာလ၌ ထင်ရှားကုန်သကဲ့သို့ အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ထို့အတူ မဟုတ်ပေ၊ ဤကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ပွားစေသောသူအား နောက်နောက်ကာလ၌ သိမ်မွေ့ခြင်းသို့ ရောက်၏၊ ထင်ခြင်းသို့ သော်လည်း မရောက်ဘဲ ရှိတတ်၏၊ ၎င်းသည် ဤသို့ မထင်ဘဲရှိနေလျှင် ယောဂီရဟန်းသည် နေရာမှ ထ,ကာ သားရေပိုင်းအခင်းကို ခါ၍ မသွားအပ်သေးပေ၊ အဘယ်သို့ ပြုသင့်သနည်း, ဆရာကို မေးရမည်လော ဟူ၍သော် လည်းကောင်း၊ ယခုအခါ၌ ငါ၏ကမ္မဋ္ဌာန်း ပျောက်သွားပြီ ဟူ၍သော်လည်းကောင်း နှလုံးသွင်း၍ နေရာမှ မထအပ်

၂၇၄ မမ္မဗျူဟာ

ပေ၊ အကြောင်းမှာ – ဣရိယာပုထ်ကို ဖျက်၍ ထသွားသောသူအား ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အသစ်အသစ်သာလျှင် ဖြစ်၏၊ ထို့

ကြောင့် ထိုင်မြဲထိုင်လျက် သာလျှင် ပကတိအားဖြင့် တိုက်ထိနေရာ အရပ်၌ စိတ်ကို ဆောင်အပ်၏။

ထိုသို့ဆောင်ရာ၌ ဆောင်ကြောင်းဖြစ်သောနည်းမှာ - ယောဂီရဟန်းသည် ကမ္မဋ္ဌာန်း၏ မထင်ခြင်းကို သိသော အခါ ဤသို့ ဆင်ခြင်အပ်၏၊ ဤ အသက်ရှူလေတို့မည်သည် အဘယ်အရပ်၌ ရှိကြသနည်း၊ အဘယ်အရပ်၌ မရှိကြ သနည်း၊ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်အား ရှိကြသနည်း၊ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်အား မရှိကြသနည်း၊ ဟု ဆင်ခြင်အပ်၏၊ ထိုအခါ ဤ အသက်ရှူလေတို့သည် -

ဝင်သက်ထွက်သက် မရှိသောပုဂ္ဂိုလ်များ

- အမိဝမ်းတွင်း ပဋိသန္ဓေနေစဉ်၌ မရှိ၊
- ရေထဲ၌ နှစ်မြုပ်နေသူတို့အား မရှိ၊
- မေ့မျောနေသူတို့အား မရှိ၊
- သူသေတို့အား မရှိ၊
- စတုတ္ထဈာန် ဝင်စားနေသူတို့အား မရှိ၊
- ရူပဘဝ အရူပဘဝသို့ ရောက်နေသောသူတို့အား မရှိ၊

🗕 နိုရောဓသမာပတ် ဝင်ရောက်နေသူတို့အား မရှိ" ဟု သိ၏။

ထိုသို့သိပြီးလျှင် မိမိကိုယ်တိုင်ပင် မိမိကိုယ်ကို ဤသို့ "သင်သည် အမိဝမ်းတွင်း ပဋိသန္ဓေနေသူလည်း မ ဟုတ် ။ ပ ။ နိရောဓသမာပတ် ဝင်ရောက်နေသူလည်း မဟုတ်သည်၊ သင့်အား အသက်ရှုလေတို့သည် ရှိကြသည်သာ၊ သို့သော် ပညာနဲ့သောကြောင့် သိမ်းဆည်းရှုမှတ်ရန် မစွမ်းနိုင်ဘဲ ရှိချေသည်" ဟု စောဒနာအပ်၏။

အားကောင်းသော သတိနှင့် ပညာကို အလိုရှိအပ်ပုံ

ထို့နောင် ယောဂီရဟန်းသည် ပကတိအားဖြင့် တိုက်ထိနေကျအရပ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်ကိုထားလျက် နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်၏၊ ဤအသက်ရှလေတို့သည် နှာတံရှည်သောသူအား နှာခေါင်းဖုကို တိုက်ခိုက်လျက် ဖြစ်၏၊ နှာတံတိုသောသူအား အထက်နှုတ်ခမ်းကို တိုက်ခိုက်လျက် ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ယောဂီရဟန်းသည် ဤမည် သောအရပ်ကို တိုက်ခိုက်ကုန်၏ ဟု နိမိတ်ကို ထားအပ်၏၊ (ဝါ) နှာသီးဖျား, အထက်နှုတ်ခမ်း ဟူသော ချည်တိုင် နိမိတ်၌ စိတ်ကို ထားအပ်၏၊ မှန်ပေ၏၊ ဤသို့ဖြစ်တတ်ပုံ အကြောင်းထူးကိုပင် စွဲ၍ မြတ်စွာဘုရားသည် "ရဟန်းတို့– ငါသည် အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို သတိမေ့သူ, ဆင်ခြင်ဉာဏ် မရှိသူအား မဟောပေ" ဟူ၍ မိန့်တော်မူပေသည်။

ရှင်းဦးအံ့ – မည်သည့်ကမ္မဋ္ဌာန်းမဆို သတိရှိသူ, ဆင်ခြင်ဉာဏ်ရှိသူ အားသာလျှင် ပြည့်စုံပေသည်၊ သို့သော် လည်း အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းမှ လွဲ၍ တစ်ပါးသောကမ္မဋ္ဌာန်းကို နှလုံးသွင်းသူအား ထိုကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ထင်ရှား၏၊ အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည်ကား ပွားစေရန် ဝန်လေးသောဘာဝနာ ဖြစ်၏၊ ဘုရား, ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ, ဘုရားသားတော် ဖြစ်ကုန်သော ယောက်ျားမြတ်တို့၏သာလျှင် နှလုံးသွင်းရာဌာန ဖြစ်ကုန်၏၊ သေးနုပ်သိမ်ငယ်သည်လည်း မဟုတ်ပေ၊ သေးနုပ်သိမ်ငယ်သည်လည်း မဟုတ်ပေ၊ သေးနုပ်သိမ်ငယ်သည်လည်း မဟုတ်ပေ၊ နှလုံးသွင်းလေ နှလုံးသွင်းလေ ငြိမ်သက် သိမ်မွေ့လေ ဖြစ်ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း၌ အားကောင်းသော သတိနှင့် ပညာကို အလိုရှိအပ် ပေသည်။

ဥပမာ – ပါးလွှာချောညက်သော ပုဆိုးကို ချုပ်သောကာလ၌ အပ်ကိုလည်း သိမ်မွေ့သည်ကို အလိုရှိအပ်၏၊ အပ်နဖားထွင်းသော စူးကိုလည်း ထိုအပ်ထက် သာ၍သိမ်မွေ့သည်ကို အလိုရှိအပ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင်လျှင် ပါးလွှာ ချောညက်သည့် ပုဆိုးနှင့်တူသော အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားစေသောကာလ၌ အပ်နှင့်တူသော သတိကိုလည်း အားကောင်းသည်ကို အလိုရှိအပ်၏၊ အပ်နဖားထွင်းစူးနှင့်တူသော ထိုသတိနှင့်ယှဉ်သော ပညာကိုလည်း အားကောင်း သည်ကို အလိုရှိအပ်၏။

ထို့ပြင် ထိုသတိ ပညာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းသည်လည်း အသက်ရှူလေတို့ကို ပကတိအားဖြင့် ထိနေ ကျဖြစ်သော နှာသီးဖျားနှင့် အထက်နှုတ်ခမ်းအရပ်မှ တစ်ပါးသောအရပ်၌ (ဝါ) ပကတိထိနေကျအရပ်ကို ကြဉ်၍ မရှာ

မ်ိဳးအပ်ပေ။

ဥပမာ – လယ်သမားသည် လယ်ထွန်ခြင်းကို ပြုပြီးလျှင် နွားတို့ကို လွှတ်လိုက်ကာ စားကျက်ဆီသို့ ရှေးရှု မောင်းလိုက်၍ အရိပ်၌ ထိုင်နေလျက် အပန်းဖြေနေရာ၏၊ ထိုအခါ နွားတို့သည် လျင်စွာတောထဲသို့ ဝင်သွားကုန်၏၊ ကျမ်းကျင်သော လယ်သမားဖြစ်ပါမှု ထိုသူသည် တစ်ဖန် နွားတို့ကို ဖမ်းယူ၍ ထွန်ခြင်းအမှု၌ ယှဉ်စေလိုလျှင် ထိုနွား တို့၏ ခြေရာအစဉ်အတိုင်း လိုက်၍ တောထဲ၌ မလှည့်လည်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား ကြိုးနှင့်နှင်တံကိုယူ၍ နွားတို့၏ သွားရောက်နေကျ ရေဆိပ်သို့သာလျှင် ဖြောင့်ဖြောင့်သွားကာ ထိုင်၍မူလည်း နေ၏၊ လျောင်း၍မူလည်း နေ၏၊ ထိုသို့ နေစဉ်မှာပင် နွားတို့သည် တစ်နေ့လုံး ကျက်စားပြီးလျှင် သွားရောက်နေကျ ရေဆိပ်သို့ သက်ဆင်းကြ၍ ရေချိုး ရေ သောက်ကြပြီးနောက် ပြန်တက်၍ တည်နေကြသည်ကို တွေ့မြင်၍ ကြိုးဖြင့်ဖွဲ့ချည်ပြီးလျှင် နှင်တံဖြင့်ထိုးကာ ဆောင် ယူခဲ့၍ ထွန်၌ က,ပြီးလျှင် တစ်ဖန် လယ်ထွန်မှုကို ပြုသကဲ့သို့ –

ထို့အတူပင် ယောဂီရဟန်းသည် အသက်ရှုလေတို့ကို ပကတိ ထိနေကျအရပ်မှတစ်ပါး အခြားအရပ်၌ မရှာမှီး အပ်ပေ၊ စင်စစ်သော်ကား– သတိတည်းဟူသော ကြုံးနှင့် ပညာတည်းဟူသော နှင်တံကို ယူ၍ ပကတိအားဖြင့် ထိနေ ကျဖြစ်သော နှာသီးဖျား, အထက်နှုတ်ခမ်းအရပ်၌ စိတ်ကိုထားလျက် နှလုံးသွင်းခြင်းကို ဖြစ်စေအပ်ပေသည်၊ အကျိုး ကား– ဤသို့ နှလုံးသွင်းနေလျှင် ရဟန်းအား မကြာမီပင် အသက်ရှုလေတို့သည် (သွားရောက်နေကျ ရေဆိပ်သို့ သွားသောနွားတို့ကဲ့သို့) ထင်ပေါ်ကုန်၏၊ ထိုအခါ ရဟန်းသည် သတိတည်းဟူသော ကြုံးဖြင့် ဖွဲ့ချည်၍ ထိုထိရာဌာန ၌ပင်လျှင် ယှဉ်စေကာ ပညာတည်းဟူသော နှင်တံဖြင့် ထိုးလျက် အဖန်ဖန် ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်အပ်ပေသည်။

ဥဂ္ဂဟနိမိတ်, ပဋိဘာဂနိမိတ်ထင်ပုံ

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း အားထုတ်သော ယောဂီအား မကြာမြင့်မီပင်လျှင် ဥဂ္ဂဟနိမိတ်, ပဋိဘာဂနိမိတ်သည် ထင်၏၊ ထိုသို့ ထင်ပေါ်လျှင် အားလုံးသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အား တစ်ထပ်တည်း တူသည် မဟုတ်ပေ။

အချို့သောပုဂ္ဂိုလ်အား ချမ်းသာသောအတွေ့ကို ဖြစ်စေလျက် –

- (၁) လဲမှို့ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၂) ဝါဂွမ်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း၊
- (၃) လေအလျဉ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း ထင်၏ဟူ၍ **အချို့ဆရာတို့က ဆိုကြသည်**။

ယခုဆိုမည့်စကားသည်ကား– **အဋ္ဌကထာတို့၌ပြထားသော အဆုံးအဖြတ်**ပေတည်း။ အာနာပါနနိမိတ်သည်အချို့ပုဂ္ဂိုလ်အား–

- (၄) ကြယ်ရောင်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၅) ကျောက်နီပုတီးကုံးကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၆) ပုလဲပုတီးကုံးကဲ့သို့လည်းကောင်း ထင်၏၊

အချို့ပုဂ္ဂိုလ်အား ကြမ်းသောအတွေ့ရှိလျက် –

- (၇) ဝါးရိုးကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၈) သစ်သားနှစ်တံကျင်ကဲ့သို့လည်းကောင်း ထင်၏၊

အချို့ပုဂ္ဂိုလ်အား –

- (၉) ရှည်သော ေဆာက်လုံးကြိုးကဲ့သို့(ဝါ) စလွယ်ကြိုးကဲ့သို့လည်းကောင်း
- (၁၀) ပန်းဆိုင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၁၁) မီးခိုးညွှန့်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊

အချို့ပုဂ္ဂိုလ်အား –

- ်(၁၂) ကျယ်ပြန့်သော ပင့်ကူချည်မျှင်အိမ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၁၃) တိမ်လွှာကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၁၄) ပဒုမ္မာကြာပွင့်ကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၁၅) ရထားဘီးကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၁၆) လဝန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း၊
- (၁၇) နေဝန်းကဲ့သို့လည်းကောင်း ထင်၏။

ဘာ၀နာသညာ ကွဲပြားမှု

ထိုသို့ ထင်သော နိမိတ်သည် အမှတ်သညာချင်း မတူ ကွဲပြားခြင်းကြောင့် ကွဲပြားသောအားဖြင့် ထင်ပေသည်။ ဥပမာ– တစ်ခုသောသုတ်ကို ရုတ်ဆိုလျက် ထိုင်နေကုန်သော များစွာသော ရဟန်းတို့တွင် တစ်ပါးသော ရဟန်းက "အရှင်တို့အား ဤသုတ်သည် အဘယ်သို့ သဘောရှိလျက် ထင်ပါသနည်း" ဟု မေးလတ်သော် တစ်ပါးက "ငါ့မှာ တောင်ကျချောင်းကြီးကဲ့သို့ ဖြစ်လျက်ထင်သည်" ဟု ဆို၏၊ အခြားရဟန်းတစ်ပါးက "ငါ့မှာ ဆက်စပ်သည့် အရိပ်ရှိသော အကိုင်းအခက်တို့နှင့် ပြည့်စုံသော အသီးဝန်ဖြင့် ညွှတ်ကျလျက်ရှိသော သစ်ပင်တစ်ပင်ကဲ့သို့ ဖြစ်လျက် ထင်သည်" ဟု ဆို၏၊ ထိုတစ်သုတ်တည်းပင်လျှင် ရဟန်းတို့အား အမှတ်သညာမတူဘဲ ကွဲပြားခြင်းကြောင့် ကွဲပြား လျက် ထင်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည်လည်း တစ်ခုတည်း ဖြစ်ပါလျက် အမှတ်သညာချင်း မတူဘဲ ကွဲပြားခြင်း ကြောင့် ကွဲပြားသောအားဖြင့် ထင်ပေသည်၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံနိမိတ်သည် မှန်းဆ၍ ရှုသော ဘာဝနာသညာကြောင့် ဖြစ်၏, ဘာဝနာသညာလျှင် အကြောင်းရှိ၏, ဘာဝနာသညာလျှင် အမွန်အစရှိ၏၊ ထိုသို့ အမှတ်သညာ ကွဲပြားခြင်း ကြောင့် နိမိတ်သည် ကွဲပြားသောအားဖြင့် ထင်ပေသည်။

ეე©

ဓမ္မိကျိုလာ

ပြည့်စုံရမည့် တရားသုံးပါး

ဝင်လေ, ထွက်လေ, နိမိတ်ဟူသော ဤ ၃–ပါးတို့တွင်လည်း

(၁) ဝင်လေကို အာရုံပြုသော စိတ်က တခြား၊

(၂) ထွက်လေကို အာရုံပြုသော စိတ်က တခြား၊

(၃) နိမိတ်ကို အာရုံပြုသော စိတ်က တခြားသာ ဖြစ်သည်။

သို့ရာတွင် အကြင်ပုဂ္ဂိုလ်မှာ ဤ ၃–ပါးသော တရားတို့သည် ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရံ အဖြစ်ဖြင့် မရှိကုန်ငြားအံ့ – ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အပ္ပနာသို့ မရောက်နိုင်သည်သာ, ဥပစာသို့လည်း မရောက်နိုင်သည်သာ၊ အကြင်ပုဂ္ဂိုလ် မှာမူ ဤ ၃–ပါးတို့သည် ရှိကုန်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည်သာလျှင် ဥပစာသို့ လည်းကောင်း, အပ္ပနာသို့ လည်းကောင်း ရောက်နိုင်ပေသည် ဟု မှတ်သားထားအပ်၏။

ဒီဃနိကာယ်ဆောင်ဆရာတို့ အဆို

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း နိမိတ်ထင်လတ်သော် ရဟန်းသည် ဆရာ့ထံသို့သွား၍ "အရှင်ဘုရား – တပည့်တော်မှာ ဤသို့သဘောရှိသော အာရံထင်နေပါသည်" ဟု ပြောကြားအပ်၏၊ ဆရာသည်ကား "ထိုအာရံသည် နိမိတ်ဖြစ်သည်" ကျွစ်လည်းကောင်း၊ "နိမိတ် မဟုတ်" ဟူ၍လည်းကောင်း မဆိုအပ်၊ "ဤသို့ဖြစ်တတ်ပါသည် ငါ့ရှင်" ဟု ဖြောပြီးလျှင် "အဖန်တလဲလဲ နှလုံးသွင်းပါလေ" ဟု ပြောကြားအပ်၏၊ အပြစ်ကား– နိမိတ်ဖြစ်သည်ဟု ပြောလျှင် အဆုံးသတ်ခြင်း, ရပ်နားခြင်းသို့ ရောက်ရာ၏၊ နိမိတ်မဟုတ်ဟု ပြောလျှင် မျှော်လင့်မှုကင်းသည်ဖြစ်၍ စိတ်ပင်ပန်းခြင်း ဆုတ်နှစ်ခြင်း သို့ ရောက်လေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုနှစ်မျိုးလုံးကို မပြောမူ၍ နှလုံးသွင်းခြင်း၌သာ တိုက်တွန်းအပ်ပေသည် ဟူ၍ ဒီဃနိကာယ်ဆောင်ဆရာတို့က ဆိုကြလေသည်။

မရွိုမနိကာယ်ဆောင်ဆရာတို့ အဆို

မရွိမနိကာယ်ဆောင်ဆရာတို့ကမူ "ငါ့ရှင် –သင်ပြောသောဤအာရံသည် နိမိတ်ပင်တည်း၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အဖန် တလဲလဲ နှလုံးသွင်းပါလေ ဟု ပြောရမည်" ဟူ၍ မိန့်ဆိုကြလေသည်၊ ထိုအခါ ယောဂီရဟန်းသည် ပဋိဘာဂနိမိတ်၌ သာလျှင် စိတ်ကိုထားအပ်၏၊ ထိုသို့ ပဋိဘာဂနိမိတ်၌သာလျှင် စိတ်ကိုထားသည်ရှိသော် ပဋိဘာဂနိမိတ်ဖြစ်သည်မှ စ ၍ ဘာဝနာသည် ဌာပနာ၏အစွမ်းအားဖြင့် ဖြစ်ပေသည်၊ မှန်ပေ၏။

ရေးဆရာတို့သည် အောက်ပါဂါထာ ကို မိန့်ဆိုထားပေ၏။

"ပညာရှိယောဂီသည် ဝင်လေထွက်လေ၌ အရှည်အတိုဟူသော အထူးထူးသော အခြင်းအရာကို ရှေး အဖို့၌ ထင်ရှားပေါ် စေလျက် (ဝါ) နောက်အဖို့၌ ကွယ်ပျောက်စေလျက် ပဋိဘာဂနိမိတ်၌ စိတ်ကိုထားလျက် မိမိ၏ စိတ်ကို ဖွဲ့ချည်၏ " ဟု မိန့် ဆိုထားပေ၏။

အရောင်နှင့် လက္ခဏာကို နှလုံးမသွင်းရ

် ယောဂီအား ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ပဋိဘာဂနိမိတ် ထင်သည်မှစ၍ နီဝရဏတို့ကို ပယ်ခွာအပ်ပြီးသည်သာလျှင် ဖြစ်ကုန်၏, ကိလေသာတို့သည် ငြိမ်ဝပ်လျက်သာလျှင် ရှိကုန်၏, သတိသည် ထင်လျက်ပင် ရှိကုန်၏, စိတ်သည် ဥပစာရသမာဓိဖြင့် ကောင်းစွာထားအပ်သည်ဖြစ်၍ တည်ကြည်သည်သာတည်း၊ ထိုအခါ ယောဂီသည် ထိုပဋိဘာဂ နီမိတ်ကို အဆင်းအားဖြင့်လည်း နှလုံးမသွင်းအပ်, ကြမ်းတမ်းမှု စက်မာမှု စသော ထိုထိုပရမတ်တရားတို့၏ သဘာဝ လက္ခဏာကိုလည်း နှလုံးမသွင်းအပ်, အနိစ္စစသော သာမညလက္ခဏာအားဖြင့်လည်း နှလုံးမသွင်းအပ်, မဆင်ခြင်အပ်

စင်စစ်သော်ကား – မိဖုရားကြီးသည် စကြဝတေးမင်းလောင်းကိုယ်ဝန်ကို စောင့်ရောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း, လယ်သမားသည် သလေးဂျုံတို့၏ အဖုံးအလုံးကို စောင့်ရောက်သကဲ့သို့လည်းကောင်း အသပ္ပါယ ၇–ပါးတို့ကို ကြဉ် ၍ သပ္ပါယ ၇–ပါးတို့ကို မှီဝဲလျက် နိမိတ်ကို ကောင်းစွာစောင့်ရောက်အပ်ပေသည်၊ နိမိတ်ကို ထိုသို့စောင့်ရောက်လျက် အဖန်တလဲလဲ နှလုံးသွင်းသည်၏အစွမ်းအားဖြင့် ဘာဝနာသမာဓိကို ကြီးပွားစည်ပင်ခြင်းသို့ ရောက်စေ၍ အပွနာ ကောသလ္လ ၁၀-ပါးကို ပြည့်စုံစေအပ်၏၊ ဝီရိယနှင့် သမာဓိကို ညီမျှစေအပ်၏၊ ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ကြိုးစားအား ထုတ်နေသော ယောဂီအား ပထဝီကသိုဏ်း၌ ဆိုခဲ့သောအစဉ်ဖြင့်ပင်လျှင် ထိုပဋိဘာဂနိမိတ်၌ ၄–ပါး ၅–ပါးသော ဈာန်တို့သည် ဖြစ်ပေါ် ကုန်၏။

ဝိပဿနာကူးပုံအဆင့်ဆင့်

ဤသို့ အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ဈာန် ၄–ပါး ၅–ပါးကို ရပြီးသော ရဟန်းသည် သလ္လက္ခဏာမည်သော ဝိပဿနာဉာဏ်, ဝိဝဋ္ဌာမည်သော မဂ်ဉာဏ်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ပါရိသုဒ္ဓိမည်သော ဖိုလ်သို့ ရောက်လိုလျှင် ထိုရပြီး

ဈာန်ကိုပင်လျှင် ငါးပါးသောအခြင်းအရာတို့ဖြင့် နိုင်နင်းအောင်လေ့လာပြီးလျှင် နာမ်ရပ်ကိုပိုင်းခြား၍ ဝိပဿနာကိုဖြစ်

စေရာ၏။

အဘယ်သို့နည်းဟူမူ – ရဟန်းသည် ဈာန်ကိုဝင်စားပြီးလျှင် ထိုဈာန်သမာပတ်မှ ထ၍ ရုပ်ကိုယ်သည်လည်း ကောင်း, စိတ်သည်လည်းကောင်း အသက်ရှူလေတို့၏ဖြစ်ကြောင်း ဟူ၍ ရှုမြင်၏၊ ဥပမာအားဖြင့် ပန်းပဲဖိုကို ဆွဲလတ်သော် ပန်းပဲဖိုသားရေအိတ်ကိုလည်းကောင်း, ပန်းပဲသမား၏ ထိုအမှုနှင့် လျော်သောလုံ့လကိုလည်းကောင်း စွဲမှီ၍ လေသည် ဝင်ချည်ထွက်ချည် မပြတ်သွားနေသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် ရုပ်ကိုလည်းကောင်း, စိတ်ကိုလည်းကောင်း စွဲမှီ၍ အသက်ရှူလေတို့သည် မပြတ်သွားနေကုန်၏ ဟု မြင်၏၊ ထို့နောင် ဝင်လေထွက်လေတို့ကိုလည်းကောင်း, ရုပ်ကိုလည်းကောင်း– ရုပ်ဟူ၍လည်းကောင်း၊ စိတ်ကိုလည်းကောင်း, ထိုစိတ်နှင့်ယှဉ်ဘက် စေတသိက်တို့ကိုလည်း ကောင်း– ရုပ်မဟုတ်သည့် နာမ်ဟူ၍လည်းကောင်း ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်၏၊ ဤသည်ကား အကျဉ်းပြဆိုချက် ဖြစ်၏၊

အကျယ်အားဖြင့် နာမ်ရုပ်ကို ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်ပုံကို နောက်ဒိဋ္ဌိဝိသုဒ္ဓိနိဒ္ဓေသ၌ ထင်စွာပြဆိုမည်။

ဤသို့ နာမ်ရုပ်ကို ပိုင်းခြားပြီးလျှင် ထိုနာမ်ရုပ်၏အကြောင်းကို ရှာ၏၊ ရှာလတ်သော် ထိုအကြောင်းကို မြင်၍ အခွန့်ကာလသုံးပါးတို့၌ နာမ်ရုပ်၏ဖြစ်ခြင်းကို အကြောင်းပြု၍ဖြစ်သော ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်၏၊ ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်၏၊ ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်၏၊ ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်၏၊ ယုံမှားခြင်းကို လွန်မြောက်ပြီးလတ်သော် အပေါင်းလိုက်သုံးသပ်သော ကလာပသမ္မသန၏ အစွမ်းအားဖြင့် လက္ခဏာရေးသုံးပါးကို တင်ပြီးလျှင် ဥဒယဗ္ဗယဉာဏ်၏ ရှေးအဖို့၌ ဖြစ်ပေါ် လာသော အလင်းရောင်အစရှိသော ဝိပဿနာညစ်ညူးကြောင်း ဥပက္ကိလေသ ၁၀–ပါးတို့ကို ပယ်၍ ဥပက္ကိလေသမှလွတ်သော ရှုမြဲသွားမြဲ ပဋိပဒါဉာဏ်ကို လမ်းမှန် ဟု ပိုင်းခြားဆုံး ဖြတ်ပြီးလျှင် ဖြစ်ခြင်းကို ပယ်ကာ ပျက်ခြင်းကိုသာ ရှုသော ဘင်္ဂဉာဏ်သို့ရောက်၍ အပျက်ကို ရှုခြင်းဖြင့် အပြတ်အခြား မရှိဘဲ ပျက်သောအားဖြင့်ထင်ကုန်သော အလုံးစုံသောသင်္ခါရတို့၌ ငြီးငွေ့လျက် တပ်မက်ကင်းလျက် လွတ်မြောက် လျက် အစဉ်အတိုင်း အရိယာမင်္ဂလေးပါးတို့ကို ရောက်ပြီးလျှင် အရဟတ္တဖိုလ်၌တည်၍ ၁၉–ပါးသော ပစ္စဝေက္ခဏာ ဉာဏ်၏အဆုံးသို့ရောက်လျက် နတ်နှင့်တကွသော လောက၏ အဂ္ဂဒက္ခိဏေယျ အမြတ်ဆုံးအလျှုံပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်လေ တော့သည်။

ဤမျှသော စကားအစဉ်ဖြင့် အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သော ယောဂီရဟန်း၏ ရေတွက်ခြင်း–ဂဏနာ နည်းကို အစပြု၍ ဝိပဿနာအဆုံးရှိသော အာနာပါနဿတိသမာဓိဘာဝနာသည် ပြည့်စုံပြီးဆုံးပေပြီ၊ ဤသည်ကား

ပထမစတုက္က၏ အဖွင့်ပေတည်း။

ပထမစတုက္ကမှ တစ်ပါး အခြားစတုက္ကသုံးခုတို့၌ အသီးအခြား ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုပွားစေပုံ ဘာဝနာနည်းမည်သည် မရှိချေ၊ ထို့ကြောင့် ပုဒ်စဉ်အတိုင်းဖွင့်သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် သုံးပါးသောစတုက္ကတို့၏အနက်ကို ဤဆိုလတ္တံ့အတိုင်း သိအပ်ပေ၏။

# ခ်လွှကစထံယိ အဝိဠ်

၁။ 'ပီတိပဋိသံဝေဒီ–ပီတိကိုသိလျက်' ဟူသည်

'ပီတိကိုသိအောင်ပြုလျက် ထင်ရှားအောင်ပြုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်၏' ဟု ဆိုလို၏ ထိုပုခ်၌ ပီတိကိုသိခြင်းသည် အာရုံအားဖြင့်လည်းကောင်း, မတွေဝေသောအားဖြင့်လည်းကောင်း နှစ်ပါးသောအခြင်း အရာတို့ဖြင့် ဖြစ်ပေသည်။

ပီတိုကို အာရုံအားဖြင့်သိပုံ – ပီတိရှိသော ပထမ ဒုတိယ ဈာန်နှစ်ပါးတို့ကို ဝင်စား၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ဈာန် ဝင်စားခိုက်၌ ဈာန်ကို ရခြင်း ရောက်ခြင်းကြောင့် ပဋိဘာဂနိမိတ်အာရံကို သိခြင်းကို အကြောင်းပြုသဖြင့် ပီတိ (ဈာန်အင်္ဂါ)ကို သိပေ၏၊ အဘယ်ကြောင့်ဆိုသော် ပဋိဘာဂနိမိတ်အာရံကို ပီတိရှိသောဈာန်ဖြင့် သိခြင်းကြောင့် ပေတည်း။

ပီတိကို မတွေဝေသောအားဖြင့်သိပုံ – ပီတိရှိသော ဈာန်နှစ်ပါးတို့ကို ဝင်စားပြီးလျှင် ဈာန်မှထ၍ ဈာန်နှင့် ယှဉ်သောပီတိကို ကုန်သွားသည်, ပျက်သွားသည်ဟု သုံးသပ်၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်မှာ ဝိပဿနာရှခိုက်၌ ပီတိ၏သဘာဝ လက္ခဏာ, သာမညလက္ခဏာကို သိခြင်းကြောင့် ပီတိကို မတွေဝေသောအားဖြင့် သိပေ၏၊ မှန်ပေ၏ –

အောက်ပါစကားကို ဟောထားပေ၏။

"ရှည်သောဝင်လေ၏ အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်၏တစ်အာရုံတည်းရှိလျက် မပျံ့လွှင့်ခြင်းကို သိသောသူ အား သတိသည် ထင်၏, ထိုသတိဖြင့် ထိုဉာဏ်ဖြင့် ထိုပီတိကို သိခြင်း ဖြစ်ပေ၏၊ ရှည်သောထွက်လေ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။ တိုသောဝင်လေ ။ ပ ။ ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။အလုံးစုံသော အသက်ရှုလေ အပေါင်းကို သိလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ ။ ပ ။ ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် ။ ပ ။ ကာယသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်ဟု ဟောထားသော ဝင်လေ ။ ပ ။ ထွက်လေ၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်၏တစ်အာရုံတည်းရှိလျက် မပျံ့လွင့်ခြင်းကို သိသောသူအား သတိသည် ထင်၏, ထိုသတိဖြင့် ထိုဉာဏ်ဖြင့် ထိုပီတိကို သိခြင်း ဖြစ်ပေ ၏၊ နှလုံးသွင်းသောသူအား ထိုပီတိကို သိခြင်းဖြစ်ပေ၏၊ သိသောသူအား, မြင်သောသူအား, ပြန်လှည့်၍ ဆင်ခြင်သောသူအား, စိတ်ကိုဆောက်တည်သောသူအား, သဒ္ဓါဖြင့် ယုံကြည်ဆုံးဖြတ်သောသူအား, ပိရိယကို အားပေးသောသူအား, သတိကို ထင်စေသောသူအား, စိတ်ကို ကောင်းစွာထားသောသူအား, ပညာဖြင့် သိသောသူအား, အဘိညေယျတရားကို ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိသောသူအား, ပရိညေယျတရားကို ပိုင်းခြား၍သိသော သူအား, ပဟာတဗ္ဗတရားကို ပယ်သောသူအား, ဘာဝေတဗ္ဗတရားကို ပွားစေသောသူအား, သစ္ဆိကာတဗ္ဗတရားကို မျက် မှောက်ပြုသောသူအား ထိုပီတိကို သိခြင်း ဖြစ်ပေ၏၊ ဤသို့လျှင် ထိုပီတိကို သိပေသည်" ဟူ၍ ဟောထားပေသည်။

၂။ ၃။ 'သုခ**ပဋိသံဝေဒီ စိတ္တသင်္ခါရပဋိသံဝေဒီ' ဟူသော** ကြွင်းသောပုဒ်တို့ကိုလည်း ပီတိ၌ ဆိုခဲ့သောနည်းအတိုင်း အနက်အားဖြင့် သိအပ်ကုန်၏။

ထူးခြားချက်မှာ – ပထမ ဒုတိယ တတိယ ဈာန် ၃–ပါးတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် သုခကိုသိခြင်းကို လည်းကောင်း, ဈာန် ၄–ပါးတို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် စိတ္တသင်္ခါရကို သိခြင်းကိုလည်းကောင်း သိအပ်ပေသည်၊ စိတ္တ–

သင်္ခါရ ဟူသည် ဝေဒနာ, သညာ ဟူသော ခန္ဓာ ၂–ပါးတို့ပင်တည်း။

သုခပဋိသဝေဒီ – သုခကိုခံစားလျက်' ဟူသောပုဒ်၌ ဝိပဿနာ၏ဖြစ်ရာဘုံကို ပြခြင်း၄ာ ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ်၌ သုခသည် ကိုယ်ချမ်းသာ စိတ်ချမ်းသာ ဟု နှစ်ပါးရှိသည်' ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏။ (အကြောင်းမှာ ဈာန်သမထပိုင်း၌ ကာယိကသုခဝေဒနာ မဖြစ်နိုင်သောကြောင့်တည်း။)

၄။ ပေဿမ္ဘယ် စိတ္တသင်္ခါရံ- စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်' ဟူသည်

ရန် ရင်းသော စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်, ချုပ်စေလျက် ဟု ဆိုလို၏၊ ထိုငြိမ်းစေပုံကို အကျယ်အားဖြင့် ကာယသင်္ခါရအရာ၌ ပြဆိုခဲ့သောနည်းအတိုင်း သိအပ်၏။

မှတ်ဖွယ်တစ်နည်း–

ဤလေးပုဒ်တို့တွင် 'ပီတိကိုသိလျက်' ဟူသောပုဒ်၌ ပီတိကိုခေါင်းတပ်လျက် ပီတိနှင့်ယှဉ်သောဝေဒနာကို ဟောသည်၊ သုခကိုသိလျက်' ဟူသောပုဒ်၌ သုခဝေဒနာကို သရုပ်သဘောအားဖြင့်ပင်လျှင် သရုပ်ထုတ်၍ ဟောသည်၊ 'စိတ္တသင်္ခါရကို သိလျက်, စိတ္တသင်္ခါရကို ငြိမ်းစေလျက်' ဟူသော နှစ်ပုဒ်တို့၌ "သညာ ဝေဒနာ ဟူသော ဤတရား တို့သည် စိတ်၌ယှဉ်ကုန်လျက် စိတ်နှင့်စပ်ကုန်သည်ဖြစ်၍ စိတ်ကပြုပြင်အပ်သော စိတ္တသင်္ခါရ မည်ကုန်၏" ဟု ဟော တော်မူသောကြောင့် သညာနှင့်ယှဉ်သော ဝေဒနာကို ဟောတော်မူသည် ဟု သိအပ်ပေသည်။

ဤဆိုအပ်ခဲ့သည့်အတိုင်း ဒုတိယစတုက္ကကို ဝေဒနာနုပဿနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောထားသည် ဟူ၍ သိ

အပ်ပေသည်။

# သလွကစသီယိ အဓိဠ်

၁။ 'စိတ္က ပဋိသံဝေဒီ' ဟူသည်

တတိယစတုက္က၌လည်း ၄–ပါးသော ဈာန်တို့၏အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်ကိုသိခြင်းကို သိအပ်၏၊(ခုတိယစတုက္က၌ ပီတိကို သိသကဲ့သို့တည်း)။

၂။ ်အဘိပ္မမောဒယံ စိတ္တံ – စိတ်ကိုဝမ်းမြောက်စေလျက်ႛ ဟူသည်

'စိတ်ကို ဝမ်းမြောက်စေလျက်, အလွန်ဝမ်းမြောက်စေလျက်၊ ရွှင်စေလျက်, အလွန်ရွှင်စေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်၏ – ဟု ဆိုလိုသည်၊ ထိုအရာ၌ ဝမ်းမြောက်စေခြင်းသည် သမာဓိ၏အစွမ်းအားဖြင့် လည်း ကောင်း, ဝိပဿနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်းကောင်း နှစ်ပါးသောအခြင်းအရာတို့ဖြင့် ဖြစ်၏။

သမာဓိ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဝမ်းမြှောက်ခြင်း – ပီတိရှိသော ဈာန်နှစ်ပါးတို့ကို ဝင်စား၏၊ ထိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ဈာန် ဝင်စားခိုက်၌ ယှဉ်ဘက်ပီတိဖြင့် စိတ်ကို ဝမ်းမြှောက်စေ၏, အလွန်ဝမ်းမြှောက်စေ၏။

**ဝိပဿနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဝမ်းမြောက်ခြင်း**– ပီတိရှိသော ဈာန်နှစ်ပါးတို့ကို ဝင်စားပြီးလျှင် ဈာန်မှထ၍ ဈာန်နှင့် ယှဉ်သောပီတိကို ကုန်သွားသည်, ပျက်သွားသည်ဟု သုံးသပ်၏၊ ဤသို့ ဝိပဿနာရှုခိုက်၌ ဈာန်နှင့် ယှဉ် သောပီတိကို အာရုံပြုလျက် စိတ်ကို ဝမ်းမြောက်စေ၏, အလွန်ဝမ်းမြောက်စေ၏၊ ဤသို့ကျင့်သော ပုဂ္ဂိုလ်ကို " စိတ် ကို ဝမ်းမြောက်စေလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်သည်" ဟူ၍ ဆိုအပ်ပေသည်။

၃။ 'သမာဒဟံ စိတ္တံ – စိတ်ကိုကောင်းစွာထားလျက်' ဟူသည်

ပထမဈာန်စသည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် စိတ်ကို အာရံ၌ အညီအညွှတ်ထားလျက်၊ တစ်နည်းကား ထိုဈာန်တို့ကို ဝင်စားပြီးလျှင် ထ၍ ဈာန်နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို ကုန်သွားသည်,ပျက်သွားသည်ဟု ရှုမြင်သောသူအား ဝိပဿနာရှုခိုက် ၌ အနိစ္စစသော လက္ခဏာကို သိသဖြင့် ခဏိကစိတ္တေကဂ္ဂတာ မည်သော ခဏိကသမာဓိသည် ဖြစ်၏၊ ဤသို့ ဖြစ်သော ခဏိကသမာဓိ၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်း စိတ်ကို အာရံ၌ အညီအညွှတ်ထားသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို "စိတ်ကို ကောင်းစွာထားလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်သည်" ဟူ၍ ဆိုအပ်ပေသည်။

၄။ 'ဝိမောစယံ စိတ္တံ–စိတ်ကို လွတ်စေလျက်' ဟူသည်

ပထမဈာန်ဖြင့် နီဝရဏတို့မှ စိတ်ကို လွှတ်စေလျက်, ဒုတိယဈာန်ဖြင့် ဝိတက် ဝိစာရတို့မှ, တတိယဈာန်ဖြင့် ပီတိမှ, စတုတ္ထဈာန်ဖြင့် သုခ ဒုက္ခတို့မှ စိတ်ကို လွှတ်စေလျက်၊ တစ်နည်းသော်ကား– ထိုဈာန်တို့ကို ဝင်စားပြီးလျှင် ထ၍ ဈာန်နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို ကုန်သွားသည်, ပျက်သွားသည် ဟု သုံးသပ်၏၊ ထိုသုံးသပ်သောသူသည် ဝိပဿနာရှုခိုက်၌ အနိစ္စာနုပဿနာဖြင့် နိစ္စသညာမှ စိတ်ကိုလွှတ်စေလျက်, ဒုက္ခာနုပဿနာဖြင့် သုခသညာမှ, အနတ္တာနုပဿနာဖြင့် အတ္တသညာမှ, နိဗ္ဗိဒါနုပဿနာဖြင့် နှစ်သက်ပျော်မွေ့ခြင်းမှ, ဝိရာဂါနုပဿနာဖြင့် တပ်မက်ခြင်းမှ, နိရောဓာနုပဿနာဖြင့် ဖြစ်ပွားစေခြင်းမှ, ပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿနာဖြင့် စွဲယူခြင်းမှ စိတ်ကိုလွှတ်စေလျက် ရှူ၍လည်း သွင်း ၏, ရှူ၍လည်း ထုတ်၏၊ ထို့ကြောင့် "စိတ်ကိုလွှတ်စေလျက် ရှူသွင်းအံ့ရှူထုတ်အံ့ ဟု လေ့ကျင့်သည်"ဟူ၍ ဆိုအပ်ပေသည်။

ဤဆိုအပ်ခဲ့သည့်အတိုင်း တတိယစတုက္ကကို စိတ္တာနုပဿနာ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောထားသည် ဟူ၍ သိအပ်

ပေသည်။

# စတ်ထိစတ်ယိ အင်္ဂ

၁။ 'အနိစ္နာန္ပပဿီ' ဟူသောပုဒ်၌ အနိစ္စ , အနိစ္စတာ, အနိစ္စာနုပဿနာ, အနိစ္စာနုပဿီတို့ကို သိအပ်၏။

- (၁) အနိစ္စ္ မမြဲ ဟူသည်မှာ ငါးပါးသောခန္ဓာတို့ ပေတည်း၊ အဘယ်ကြောင့် အနိစ္စ မည်သနည်း ? ဟူမူ ဖြစ်ခြင်း, ပျက်ခြင်း, တစ်မျိုးတမည် ဖြစ်ခြင်းသဘော ရှိခြင်းကြောင့်ပေတည်း။
- (၂) အနိစ္စတာ-မမြဲသည်၏အဖြစ် (၀ါ) မမြဲဟု မှတ်ရကြောင်း အနိစ္စလက္ခဏာ ဟူသည်မှာ- ထိုခန္ဓာတို့၏ပင် လျှင် ဖြစ်ခြင်း, ပျက်ခြင်း, တစ်မျိုးတမည်ဖြစ်ခြင်း ဟူသော ရင့်ခြင်းပေတည်း၊ (၀ါ) ဥပါဒ် ဋီ ဘင် ပေတည်း၊ တစ်နည်းကား မူလက မရှိသေးဘဲ ဖြစ်ပေါ်လာပြီး၍ မရှိခြင်း, ပျောက်ကွယ်သွားခြင်းပေတည်း၊ ဖြစ်ပေါ်လာပြီး သောတရားတို့၏ ထိုရှိနေသော အခြင်းအရာအားဖြင့် မတည်မူ၍ ခဏဘင်အားဖြင့် ပျက်ခြင်း" ဟူ၍ ဆိုလို၏။
- (၃) အနိစ္စာနုပဿနာ ဟူသည်မှာ ဖြစ်, တည်, ပျက် ဟူသော အနိစ္စတာ–အနိစ္စလက္ခဏာ၏ (ဝါ) ဖြစ်ပေါ်ပြီး နောက် ကွယ်ပျောက်သွားခြင်းဟူသော အနိစ္စလက္ခဏာ၏အစွမ်းအားဖြင့် ရုပ် ဝေဒနာ သညာ သင်္ခါရ ဝိညာဏ် တို့၌ မြမ် ဟု ရှုမြင်ခြင်းပေတည်း။
- (၄) အနိစ္စာနုပဿီ –မမြဲဟုရှသူ ဟူသည်မှာ ထိုမမြဲဟု ရှသော ဉာဏ်အမြင်နှင့် ပြည့်စုံသူပေတည်း။ ထို့ကြောင့် မမြဲဟု ရှမြင်သည်ဖြစ်၍ ရှူသွင်းလျက် ရှူထုတ်လျက်ရှိသောသူကို ဤအရာ၌ " အနိစ္စာနုပဿီ – မမြဲဟု ရှုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်သည်" ဟူ၍ သိအပ်ပေသည်။

၂။ ဝိရာဂါနုပဿီ-ဟူသောပုဒ်၌ ဝိရာဂ-ပျက်ပြယ်ခြင်းတို့သည် ခယဝိရာဂ- ကုန်ခြင်းဟူသော ပျက်ပြယ်ခြင်း, အစ္စန္တဝိရာဂ- အဆုံးကိုလွန် သော ပျက်ပြယ်ခြင်း(ဝါ) စင်စစ်ပျက်ပြယ်ခြင်းဟူ၍ နှစ်ပါးအပြား ရှိကုန်၏၊ ထိုနှစ်ပါးတို့တွင် သင်္ခါရတို့၏ ခဏဘင် သည် ခယဝိရာဂ မည်၏၊ နိဗ္ဗာန်သည် အစ္စန္တဝိရာဂ မည်၏။ ၂၈၀

ဓမ္မဗူဟာ

ထိုဝိရာဂနှစ်ပါးကို မြင်သော ဝိပဿနာသည်လည်းကောင်း, အရိယမဂ်သည်လည်းကောင်း ဝိရာဂါနုပဿနာ မည်၏၊ နှစ်ပါးအပြားရှိသော ထိုအနုပဿနာနှင့် ပြည့်စုံလျက် ရှူသွင်းသော ရှူထုတ်သော သူကို "ဝိရာဂကို ရှုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်သည်" ဟူ၍ သိအပ်ပေသည်၊

၃။ နိရောဓာန္ပပဿီ ပုဒ်၌လည်း ဤနည်းပင်တည်း။

၄။ ပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿီ ဟူသောပုဒ်၌

ပဋိနိဿဂ္ဂ – စေလွှတ်ခြင်း = စွန့်လွတ်ခြင်းတို့သည် စွန့်လွတ်ခြင်းဟူသော ပရိစ္စာဂပဋိနိဿဂ္ဂ, ပြေးဝင်ခြင်း စေလွှတ်ခြင်းဟူသော ပက္ခန္ဒနပဋိနိဿဂ္ဂ ဟူ၍ နှစ်ပါးအပြား ရှိကုန်၏၊ ပဋိနိဿဂ္ဂ– စွန့်လွှတ်ခြင်း စေလွှတ်ခြင်းသည် ပင်လျှင် ရှုမြင်မှု အနုပဿနာ ပေတည်း၊ ထို့ကြောင့် ပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿနာ မည်၏၊ ဝိပဿနာဉာဏ်နှင့် အရိယမဂ် ဉာဏ်တို့သည်ပင် ပဋိနိဿဂ္ဂါနပဿနာ မည်၏။

ချဲ့၍ပြအံ့ -

**၀ိပဿနာ**သည် ဖြစ်ထိုက်သော အကျိုးခန္ဓာ, ဖြစ်စေတတ်သော ကုသိုလ်ကံ အကုသိုလ်ကံ ဟူသော အဘိ– သင်္ခါရတို့နှင့်တကွ ကိလေသာတို့ကို တဒင်္ဂအလိုအားဖြင့် စွန့်ပယ်တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပရိစ္စာဂပဋိနိဿဂ္ဂ မည်၏၊ ထို့ပြင် သင်္ခတတရားတို့၏ အပြစ်ကို မြင်သောကြောင့် သင်္ခတတရားတို့၏ ကင်းရာဖြစ်သော နိဗ္ဗာန်၌ ညွှတ်ကိုင်း သည့် အလိုအားဖြင့် ပြေးဝင်သကဲ့သို့ ဖြစ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပက္ခန္ဒနပဋိနိဿဂ္ဂလည်း မည်၏၊

အရိယမဂ်သည် ဖြစ်ထိုက်သောခန္ဓာ, အဘိသင်္ခါရတို့နှင့်တကွ ကိလေသာတို့ကို အကြွင်းမဲ့ဖြတ်ခြင်း ဟူ သော သမုစ္ဆေဒအလိုအားဖြင့် စွန့်ပယ်တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပရိစ္စာဂပဋိနိဿဂ္ဂ မည်၏၊ ထို့ပြင် အာရုံပြုသောအားဖြင့်

နိဗ္ဗာန်၌ ပြေးဝင်တတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ပက္ခန္ဒနပဋိနိဿဂ္ဂလည်း မည်၏။

**ထိုဝိပဿနာနှင့် မဂ် နှစ်ပါးလုံးပင်** ရှေးရှေးဉာဏ်တို့၏ နောက်သို့အစဉ်လိုက်၍ ရှေးရှေးဉာဏ်တို့၏ အရှုခံ အာရုံကိုလည်းကောင်း, ရေးရေးဉာဏ်တို့ကိုလည်းကောင်း, ရှုတတ်သောကြောင့် အနုပဿနာ ဟု ဆိုအပ်၏။

နှစ်ပါးအပြားရှိသော ထိုပဋိနိဿဂ္ဂါနုပဿနာနှင့် ပြည့်စုံလျက် ရှူသွင်းသော ရှူထုတ်သောသူကို "ပဋိနိဿဂ္ဂ

ကို ရှုလျက် ရှူသွင်းအံ့ ရှူထုတ်အံ့ဟု လေ့ကျင့်သည်" ဟူ၍ သိအပ်ပေသည်။

စတုတ္ထာစတုက္ကကို ဝိပဿနာသက်သက်၏ အစွမ်းအားဖြင့်သာလျှင် ဟောတော်မူအပ်၏၊ ရှေးစတုက္ကသုံးပါး တို့ကိုမူ သမထ ဝိပဿနာ ၂–ပါးလုံး၏ အစွမ်းအားဖြင့် ဟောတော်မူအပ်ကုန်၏၊ ဤသို့လျှင် လေးပါးသော် စတုက္က တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ၁၆ – ပါးသော တည်ရာဋ္ဌာနရှိသော အာနာပါနဿတိကို ပွားစေပုံကို သိအပ်ပေသည်။

အာနာပါနဿတိကမ္မင္ဆာန်းကို ပွားများရခြင်းအကျိုး

အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည် ပွားစေအပ်သည်ရှိသော် များသောအကျိုးအာနိသင် ရှိပေ၏၊

(c) အာနာပါနဿတိသည် ငြိမ်သက်၏၊

(y) (x) (y) (y) မွန်မြတ်၏ ၊

မသွန်းထည့်အပ်သည်၏ အဖြစ်, ချမ်းသာသောနေခြင်း၏ အဖြစ် ရှိ၏၊

သမာဓိ၏ အန္တရာယ်ကို ပြုတတ်ကုန်သော မိစ္ဆာဝိတက်တို့၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထိုထိုအာရုံသို့ စိတ်၏ပြေးသွား ခြင်း ကို ပယ်ဖြတ်၍ စိတ်ကို ဝင်လေ ထွက်လေ အာရုံဆီသို့သာလျှင် ရေးရှုဖြစ်အောင် ပြုတတ်ပေ၏။

ဝိဇ္ဇ္ဇာဝိမုတ္တိဟူသောအရိယာမဂ်ိနှင့် ဖိုလ်တို့ ထက်ဝန်းကျင် ပြည့်စုံခြင်း၏ အခြေခံအကြောင်းရင်းလည်း ဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံမှာ – "ရဟန်းတို့ အာနာပါနဿတိသည် ပွားစေလျှင့် အကြိမ်များစွာပြုလျှင် လေးပါးသော သတိပဋ္ဌာန်တို့ ကို ထက်ဝန်းကျင် ပြည့်စုံစေ၏၊ လေးပါးသော သတိပဋ္ဌာန်တို့သည် ပွားစေလျှင် အကြိမ်များစွာ ပြုလျှင် ခုနှစ်ပါးသော ဗောရွှင်တို့ကို ထက်ဝန်းကျင် ပြည့်စုံစေကုန်၏၊ ခုနှစ်ပါးသော ဗောရွှင်တို့သည် ပွားစေလျှင် အကြိမ်များစွာ ပြုလျှိုင် ဝိဇ္ဇာာမည်သော မဂ် နှင့် ဝိမုတ္တိမည်သော ဖိုလ်ကို ထက်ဝန်းကျိုင် ပြည့်စုံစေကုန်၏ "

နောက်ဆုံး၌ ဖြစ်သော ဝင်လေ ထွက်လေတို့ကို သိခြင်း စသည်တို့ဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရား ဟောတော်မူပုံမှာ –

ရှစ်သား ရာဟုလာ– အာနာပါနဿတိကို ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ပွားစေထားလျှင် ဤဆိုခဲ့သည့် အတိုင်း အကြိမ်များစွာပြုလျှင် အကြင် ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည် စုတေကာနီး နောက်ဆုံးကာလ၌ ဝင်လေ ထွက်လေတို့သည်လည်း သိအပ်ကုန်လျက်သာ ချုပ်ကုန်၏၊ မသိအပ်ကုန်ဘဲ ချုပ်သည် မဟုတ်ကုန်" ဟု ဟောတော်မူပေသည်။

ထိုစကားရပ်၌ ချုပ်သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့် နောက်ဆုံး၌ ဖြစ်သော အသက်ရှူလေတို့သည် အောက်ပါအတိုင်း ္ံးမျိုးရှိကုန်၏။

## •ရိမကသုံးမျို<u>း</u>

(က) ဘဝစရိမက

ာဝသုံးပါးတို့တွင် ကာမဘဝ၌ အသက်ရှူလေတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ ရူပဘဝ အရူပဘဝတို့၌ မဖြစ်ကုန်၊ ထို့ ကြောင့် ကာမဘဝ၌ နောက်ဆုံးဖြစ်ကုန်သော ထိုအသက်ရှူလေတို့သည် ဘဝစရိမက – ဘဝအလိုအားဖြင့် နောက်ဆုံး အသက်ရှူလေတို့ မည်၏။

(ခ) ဈာနစရိမက

စျာန်တို့တွင် အောက်ဈာန်သုံးပါး၌ အသက်ရှူလေတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏၊ စတုတ္ထဈာန်၌ မဖြစ်ကုန်၊ ထို့ ကြောင့် စတုတ္ထဈာန်၏ ရှေးအဖို့တွင် ဝင်စားသော အောက်ဈာန်၌ဖြစ်ကုန်သော ထိုအသက်ရှူလေတို့သည် ဈာနစရိမက - ဈာန်အလိုအားဖြင့် နောက်ဆုံးအသက်ရှူလေတို့ မည်၏။

(ဂ) စုတိစရိမက

အကြင်အသက်ရှူလေတို့သည် စုတိစိတ်၏ ရှေး၌ ၁၆–ခုမြောက်စိတ်နှင့် အတူတကွဖြစ်ကြပြီးလျှင် စုတိစိတ် နှင့်ပြိုင်တူ ချုပ်ကုန်၏ ၊ ဤအသက်ရှူလေတို့သည် စုတိစရိမက–စုတိအလိုအားဖြင့် နောက်ဆုံးအသက်ရှူလေတို့ မည် ၏။

ဤစုတိစရိမက အသက်ရှူလေတို့ကိုသာ ဤအာနာပါနဿတိ၏အကျိုး၌ အလိုရှိအပ်ကုန်၏။ အာနာပါနကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သော ရဟန်းအား အသက်ရှူလေအာရံကို ကောင်းစွာသိမ်းဆည်းပြီးဖြစ် သောကြောင့် အသက်ရှူလေတို့သည် ထင်ရှားကုန်၏၊ စုတိစိတ်၏ ရေး၌ ၁၆–ခုမြောက်စိတ်၏ ဖြစ်ဆဲစဏ၌ ဖြစ်ခြင်း ဥပါဒ်ကို ဆင်ခြင်လျှင် ထိုအသက်ရှူလေတို့၏ ဥပါဒ်သည်လည်း ထင်ရှားကုန်၏၊ တည်ခြင်းဋီကို ဆင်ခြင်လျှင် ထို အသက်ရှူလေတို့၏ ဋီသည်လည်း ထင်ရှားကုန်၏၊ ပျက်ခြင်းဘင်ကို ဆင်ခြင်လျှင် ထိုအသက်ရှူလေတို့၏ ဘင်သည် လည်း ထင်ရှားကုန်၏။

အာနာပါနမှ တစ်ပါးသောကမ္မဋ္ဌာန်းကိုပွားစေ၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်သောရဟန်းသည် အသက်၏အဆုံး အပိုင်းအခြားကို ပိုင်းဖြတ်နိုင်သည်လည်း ရှိ၏, မပိုင်းဖြတ်နိုင်သည်လည်း ရှိ၏၊ အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပွားစေ၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်သောရဟန်းသည်ကား အသက်၏အဆုံးအပိုင်းအခြားကို ပိုင်းဖြတ်နိုင်သည်သာတူည်း၊ ထိုသို့သော ရဟန်းသည် "ယခုအခါ ငါ၏အာယုသင်္ခါရတို့သည် ဤမျှလောက်သာ ဖြစ်ကုန်လတ္တံ့၊ ဤမှ နောက်၌ မဖြစ်ကုန်လတ္တံ့" ဟု သိပြီးလျှင် မိမိ၏အလိုသဘောအားဖြင့်သာလျှင် ကိုယ်ကိုသုတ်သင်ခြင်း, သင်းပိုင်ဝတ်ခြင်း, ကေသီကိုရုံခြင်း စသော ကိစ္စအားလုံးတို့ကိုပြုပြီး၍ မျက်စိတို့ကို မိုတ်လေတော့၏၊ အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်ကဲ့သို့နည်း?ဟူမှ - ကောဋတောင် ကျောင်းတိုက်၌ နေလေ့ရှိသော တိုသမထေရ်ကဲ့သို့ လည်းကောင်း, မဟာကရဉ္စယကျောင်းတိုက်၌ နေလေ့ရှိသော မဟာတိဿမထေရ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း, ဒေဝပုတ္တမည်သော တိုင်းကြီး၌ ဝိဏ္ဍပါတ်ခုတင်ဆောင် တိဿ မထေရ်ကဲ့သို့လည်းကောင်း, စိတ္တလတောင်ကျောင်းတိုက်၌ နေလေ့ရှိကြကုန်သော ညီနောင်မထေရ်နှစ်ပါးတို့ကဲ့သို့ လည်းကောင်း ဖြစ်ပေ၏။

ညီနောင်မထေရ်နှစ်ပါး ပုံဝတ္ထု–

ညီနောင်မထေရ်နှစ်ပါးတို့တွင် တစ်ပါးသော မထေရ်သည် လပြည့်ဥပုသ်နေ့၌ ပါတိမောက်ကို ပြပြီးလျှင် ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံလျက် မိမိနေရာအရပ်သို့သွား၍ စင်္ကြံ၌ ရပ်လျက် လရောင်ကိုကြည့်ပြီးလျှင် မိမိ၏အာယုသင်္ခါရ တို့ကို စူးစမ်းဆင်ခြင်ပြီးနောက် "သင်တို့သည် အဘယ်သို့နေလျက် ပရိနိဗ္ဗာန်စ်ကြသော ရဟန်းတို့ကို မြင်ဖူးကြ သနည်း" ဟု ရဟန်းသံဃာကို မေးလေ၏၊ ထိုရဟန်းတို့တွင် အချို့က "နေရာ၌ ထိုင်နေလျက်သာလျှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စ်ကြ သည်ကို တပည့်တော်တို့ မြင်ဖူးပါသည်" ဟု လျှောက်ကုန်၏၊ အချို့က "ကောင်းကင်၌ ထက်ဝယ်ဖွဲ့ကာ ထိုင်နေကုန် လျက် ပရိနိဗ္ဗာန်စ်ကြသည်ကို တပည့်တော်တို့ မြင်ဖူးပါသည်" ဟု လျှောက်ကုန်၏၊ ထိုအခါ ရဟန္တာမထေရ်က "ယခု ငါသည် သင်တို့အား စင်္ကြံသွားလျက်သာလျှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံသည်ကို ပြပေအံ့" ဟု ဆို၏၊ ထိုသို့ ဆိုပြီးနောက် စင်္ကြံ လမ်း၌ အရေးအကြောင်းကို ပြုပြီးလျှင် "ငါသည် ဤဘက်စင်္ကြံအစွန်းမှ ဟိုဘက်အစွန်းသို့ သွားပြီးလျှင် ပြန် လာ သောအခါ ဤအရေးအကြောင်းသို့ ရောက်၍သာလျှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံမည်" ဟု ဆို၍ စင်္ကြံသို့တက်ကာ တစ်ဘက်အဖို့သို့ သွားပြီးလျှင် ပြန်လာလတ်သော် ခြေတစ်ဘက်ဖြင့် အရေးအကြောင်းကို နင်းမိသောခဏ၌ပင်လျှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူ လေသည်။

# ၄။ ဥပသမာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်း ပွားပုံ ပြဲဆို့ချက်

ဥပသမာန္ ဿတိကို ပွားလိုသော ယောဂီသည် ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ ကပ်ရောက်လျက် ပြင်ပအာရုံများမှ ဖွဲခွါကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ ကောင်းစွာ ကပ်ငြိသည်ဖြစ်၍ အလုံးစုံသော ဆင်းရဲတို့၏ ငြိမ်းရာ ဟု ဆိုအပ်သော နိဗ္ဗာန်၏ဂုဏ်တို့ကို အဖန်ဖန် အထပ်ထပ် အောက်မေ့ဆင်ခြင်အပ်၏။

**့ နိဗ္ဗာန်၏** ဂုဏ်ပုဒ်များ

ပြုအပ်သော သင်္ခတတရား, မပြုအပ်သော အသင်္ခတဖြစ်သော တရားတို့သည် ရိကုန်၏၊ ထိုရှိသမျှတရားတို့ ●တွင် ကိလေသာတို့၏ပျက်ပြယ်ရာ ဝိရာဂ်တရား (နိဗ္ဗာန်)ကို အမြတ်ဆုံး ဟူ၍ ဆိုအပ်ပေသည်၊ ယင်းအသင်္ခတတရား

မာန်တက်လျက် ယစ်ခြင်း, ယောက်ျားဟု ယစ်ခြင်း အစရှိကုန်သော အလုံးစုံကုန်သော ယစ်ခြင်းတို့သည် ကင်း (c) ကုန်၏၊ ပျက်စီးကုန်၏၊ ယစ်မူးမှုတို့၏ အယစ်အမူးပြေရာ ကင်းရာဖြစ်သောကြောင့် မဒနိမ္မဒနလည်း မည်၏၊

ဆာလောင်မှုဟူသမျှတို့၏ ကင်းပျောက်ရာဖြစ်သောကြောင့် **ပိပါသဝိနယ**လည်း မည်၏ ၊ (J)

တွယ်တာရာနှင့် တွယ်တာမှုဟူသမျှတို့ကို နှုတ်ပယ်ရာဖြစ်သောကြောင့် **အာလယသမုဂ္ဃါတ**လည်း မည်၏၊ (5)

သဋ်၏ပြတ်ရာ ဖြစ်သောကြောင့် **ဝဋ္ဌျပစ္ဆေ**ဒလည်း မည်၏၊ (9) .

တဏှာ၏ကုန်ရာ ဖြစ်သောကြောင့် တဏုက္ခယလည်း မည်၏။ (၅)

ကိလေသာတို့၏ ပျက်ပြယ်ရာ ဖြစ်သောကြောင့် စိရာဂလည်း မည်၏၊ (G)

ဆင်းရဲတို့၏ ချုပ်ရာ ဖြစ်သောကြောင့် နီရောဓလည်း မည်၏၊ (<sub>7</sub>)

တဏှာသည် ယောနိလေးပါး၊ ဂတိငါးပါး၊ ဝိညာဏဋ္ဌိတိခုနှစ်ပါး၊ သတ္တဝါသကိုးပါးတို့ကို တစ်ပါးပြီး တစ်ပါး အဆက်ဆက်ဖြစ်ရန် ဖွဲ့တတ်ချည်နှောင်တတ် ချုပ်စပ်တတ်သောကြောင့် ဝါန မည်၏၊ ထိုဝါနမည်သော တဏာ မှ ထွက်မြောက်သောကြောင့် (ဝါ)ပူလောင်မှုဟူသမျှတို့၏ ငြိမ်းရာဖြစ်သောကြောင့် နိဗ္ဗာနလည်း မည်၏။

# မြတ်စွာဘုရားသည် အခြားသောသုတ်တို့၌ အခြားတစ်ပါးကုန်သော ဥပသမဂုဏ်တို့ကို ဟောတော်မူပုံ

- (c) မပြုအပ်သော **အသင်္ခတ**တရား၊
- (j) အစစ်အမုန် **သစ္စ**တရား၊
- (<sub>2</sub>) သံသရာ၏ ဟိုဘက်ကမ်း ပါရတရား၊
- (၄) အလွန်မြင်နိုင်ခဲသော **သုဒ္ဒသ**တရား၊
- အိုခြင်းကင်းသော အဧရတရား၊
- (၅) (၆) ခိုင်မြဲသော **ဓဝ**တရား၊
- $(\gamma)$ နယ်ချဲ့မှုဖင့်နွဲ့မှုကင်းသော **နိပ္ပပဉ္**တရား၊
- (n) သေခြင်းကင်းသော အမတအမြိုက်တရား၊
- (၉) ငြိမ်းအေးသော **သိဝ**တရား၊
- (၁၀) ဘေးကင်းသော ခေမတရား၊
- မဖြစ်စဖူး အလွန်ထူးသော အဗ္ဘုတတရားဓ၊ (၁၁)
- အကျိုးမဲ့ ဘေးရန်ကင်းသော **အနီတိက**တရား၊ (၁၂)
- ဆင်းရဲကင်းသော အဗျာပစ္ဆုတရား၊ (၁၃)
- စင်ကြယ်သော **၀ိသုဒ္ဓိ**တရား၊ (၁၄)
- ရေလယ်မှာထွန်းသည့် ကျွန်းကုန်းပမာ မှီခိုရာ ဒီပတရား၊ (၁၅)
- ဆင်းရဲဟူသမျှ ကာကွယ်စောင့်ရှောက်တတ်သော တာဏတရား၊ (9c)
- ဆင်းရဲဟူသမျှမှ လုံခြုံအောင် ပုန်းအောင်းရာ လေဏတရား။ (27)

ဤဆိုခဲ့သည့်အတိုင်း ယစ်မှူးမှုတို့၏ အယစ်အမှူးပြေရာ ကင်းရာဖြစ်ခြင်း စသော ဂုဏ်တို့အလိုအားဖြင့် ငြိမ်းျ အေးသော နိဗ္ဗာန်၏ဂုဏ်ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့ဆင်ခြင်နေသော ယောဂီအား ရာဂလွှမ်းမိုးနှိပ်စက် ခံရသော စိတ် မဖြစ်တော့သည်သာ ။ ပ ။ ထိုအခါ၌ ယောဂီ၏စိတ်သည် နိဗ္ဗာန်၏ငြိမ်းအေးခြင်းဂုဏ်ကို အာရုံပြုလျက် ဖြောင့် မတ်နေသည်သာလျှင် ဖြစ်ပေသည်၊ ဤသို့ စသည်ဖြင့် ဗုဒ္ဓါနုဿတိ စသည်တို့၌ ဆိုခဲ့သောနည်းဖြင့်ပင်လျှင် နီဝရဏ ကင်းကွာပြီးသော ယောဂီအား တစ်ခုသောခဏ၌ ဈာန်အင်္ဂါတို့သည် ဖြစ်ပေါ်ကုန်၏၊ သို့သော် နိဗ္ဗာန်၏ ဂုဏ်တို့၏ နက်နဲခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း, များစွာသောဂုဏ်တို့ကို အောက်မေ့ခြင်းငှာ နှလုံးသွင်းညွှတ်ကိုင်းခြင်းကြောင့် လည်း ကောင်း အပ္ပနာဈာန်သို့ မရောက်မူ၍ ဥပစာရသို့သာလျှင် ရောက်သောဈာန်သည် ဖြစ်ပေ၏၊ ထိုသို့ ဥပစာရသို့

ရောက်သောဈာန်သည် ဥပသမ မည်သော နိဗ္ဗာန်၏ဂုဏ်တို့ကို အဖန်တလဲလဲ အောက်မေ့သည်၏ အစွမ်းအားဖြင့်

ဖြစ်သောကြောင့် ဥပသမာနဿတိ ဟူ၍သာလျှင် ရေတွက် ခေါ်ဆိုအပ်ခြင်းသို့ ရောက်ပေသည်။

ဥပသမာန္သဿတိသည်လည်း ဗုဒ္ဓါန္ ဿတိစသော ၆–ပါးသော အနုဿတိတို့ကဲ့သို့ အရိယာသာဝကအား သာလျှင် ပြည့်စုံပေသည်၊ ဤသို့ ဖြစ်ငြားသော်လည်း ငြိမ်းအေးသော နိဗ္ဗာန်ကို အလေးဂရုပြုသော ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ်သည် လည်း နှလုံးသွင်းအပ်ပေ၏၊ မှန်ပေ၏၊ ကြားနာရသော သုတ၏ အစွမ်းအားဖြင့်လည်း ငြိမ်းအေးသော နိဗ္ဗာန်၌ စိတ် သည် ကြည်လင်တတ် ကြည်ညိုတတ်ပေ၏။

ဥပသမာန္ဿတိကမ္မင္ဆာန်ဴးကို ပွားများရခြင်းအကျိုး

ဥပသမာန္ဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းကို အားထုတ်သောရဟန်းသည်

ချမ်းသာစွာ အိပ်ရ၏ ချမ်းသာစွာ နိုးရ၏၊ (c).

ငြိမ်သက်သောဣန္ဒြေ ရှိ၏၊ (j)

ငြိမ်သက်သောနလုံး ရှိ၏၊ (५)

ဟိရီ ဩတ္တပ္ပနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ကြည်ညိုဖွယ်ကို ဆောင်၏၊ (ç)

(ე)

မြတ်သောနိဗ္ဗာန်၌ ညွှတ်ကိုင်းသဖြင့် မွန်မြတ်သော နှလုံးသွင်းခြင်း ရှိ၏၊ (G)

သီတင်းသုံးဖော်တို့က အလေးပြုအပ်သူ ဖြစ်ပေ၏၊  $(\gamma)$ 

အထက်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားထူးကို မသိငြားသော်လည်း သုဂတိလျှင် လားရာရှိပေ၏။

ဥပသမာနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း ပြီး၏။

အနုဿတိကမ္မဋ္ဌာနနိဒ္ဒေသ ပြီး၏။

ဝိသုဓ္ဓိမဂ် ပထမဆင့်မှတ်စု ပြီး၏။