

စက်ာပူနိုင်ငံ

# MAHAMUNI DUDDHHIST SOCIETY

အဘိဓမ္မာသင်တန်းသား/သူ့များအား

ဓမ္မာစရိယတက္ကသိုလ်များ နာယကချုပ်ဆရာတော်

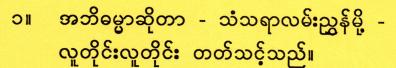
ဘဒ္ဒန္တသုံ့စိတ္တာဘိဝံသ

ပို့ချသင်ကြားအပ်သော

ഗ്യ്റ്റ്:മായ്

ហយុខលំងាភាំះនាងរបូចពិរ

# အဘိဓမ္မာ သာသနာ မှန်ခွာပြုကြခို့



- ၂။ လောကလူ့ရွာ အများစုက -ကာမဂုဏ်တို့ဖြင့် ပျော်ကြသည်။
- ၃။ အဘိဓမ္မာ ဓမ္မဝတ်ဖြင့် -ထိန်းကွပ်ပေးမှ တော်လိမ့်မည်။
- ၄။ အဘိဓမ္မာ နားလည်သိမှ -တကယ့်အစစ် ပျော်တတ်မည်။
- ၅။ လောက လူ့ရွာ ကမ္ဘာကြီးမှာ -အဝိဇ္ဇာအမှောင်ထု လွှမ်းနေသည်။
- ၆။ အဘိဓမ္မာဉာဏ်ရောင် ထွန်းပြောင်တောက်မှ -ဝိဇ္ဇာအလင်းဓာတ် ရောက်ရှိမည်။
- ၇။ အဘိဓမ္မာဉာဏ် အခံရှိမှ -လုပ်ဆောင်သမျှ ပြစ်ကင်းမည်။
- ၈။ အဘိဓမ္မာ အခြေခံရှိမှ အယူဝါဒသန့်ရှင်းမည်။
- ၉။ သာသနာအရှည် မျှော်ကာတွေးလို့ -အဘိဓမ္မာသင်တန်း ဖွင့်ကြသည်။
- ၁၀။ အဘိဓမ္မာတန်ခိုး လွှမ်းကာမိုး အဖိုးတန်လှသည်။
- ၁၁။ အဲဒါကြောင့် ငါတို့ကြိုးပမ်း ဝန်ကိုထမ်း -လက်ကမ်းဆက်ပါမည်။





အလိုတော်ပြည့် မွောစရိယဘက္ကသိုလ် နာယကချပ် စစ်တွေမြို့ ရခိုင်ပြည်နယ်၊ မွောစရိယဘက္ကသိုလ် နာယကချပ် လှည်းကူးမြို့ မွောစရိယဥယျာဥ်ကျောင်းတိုက်၊ နာယကချပ်

# သမိုင္ကေတြ ရွိ စစ္တာစရိယတင္အာဆိုလ်

စစ်တောင်းလမ်းနှင့် ရတနာလမ်းထောင့်၊ ၆၁-ရပ်ကွက်၊ ဒဂုံ(ဆိပ်ကမ်း)မြို့၊ ရန်ကုန်တိုင်းဒေသကြီး။ ဖုန်း-ဝ၉၅၀၅၁၁၉၄၊ ဝ၉၇၉၈၀၂၉၈၃၀ Facebook : Dhammacariya Takkatho, Viber : +9595051194





## "စာလုံးဆင့်ဖတ်နည်းလင်္ကာ"

```
နှစ်လုံးဆင့်မှာ၊ အထက်သာ၊ သတ်ပါ မြဲဧကန်။
      သဝေလည်းထိုး၊ တ–သတ်မျိုး၊ ဖတ်ရိုး စ–သတ်သံ။
  111
      သဝေလည်းထိုး၊ န–သတ်မျိုး၊ ဖတ်ရိုး င–သတ်သံ။
      သဝေရေးချ၊ သတ်မြင်က၊ မှတ်ကြ ဝ–ဆွဲသံ။
      ဟထိုး ဝဆွဲ၊ ရရစ် ယပင်း၊ တွေ့လျင်းက၊ နှစ်ဝဘာဝန်၊ ကျေပွန်စေရန်၊ အသံ အသတ် ယူမြဲမှတ်။
      အဓိပ္ပါယ်မှာ - အက္ခရာ ၂-လုံးဆင့်တွေလျှင် အပေါ် တွင်ရှိသော အထက်အက္ခရာကို အသတ်တင်၍
IIC
      ဖတ်၊ အသံသေပြီ၊ ရှေ့အက္ခရာနှင့် တွဲ၍ ဖတ်ရမည်။
             သမန္တာ = သမန်တာ။ စက္ကဝါဠေသု = စက်ကဝါဠေသု။ သဒ္မမွံ = သဒ်ဓမ်မံ။
      အဓိပ္ပါယ်မှာ - သဝေထိုးနှင့်တွဲသော တ-သတ်ကို စ-သတ် အသံထွက်၍ဖတ်ရမည်။
             မေတ္တာ - မေတ်တာ (မစ်တာ-ဟုဖတ်)။ ခေတ္တရာ - ခေတ်တရာ (ခစ်တရာ-ဟု ဖတ်)
             သေတ္တာ - သေတ်တာ (သစ်တာ-ဟု ဖတ်)။
      မှတ်ချက်။ ။ သဝေထိုးကို ပါဠိ၌ ဧ–သရဟု ခေါ်သည်။
      အဓိပ္ပါယ်မှာ - သဝေထိုးနှင့်တွဲသော န-သတ်ကို င-သတ်အသံထွက်၍ ဖတ်ရမည်။
            ပူရေနွံ - ပူရေန်တံ (ပူရင်တံ-ဟု ဖတ်)။ သမေန္တျ - သမေန်တု (သမင်တု-ဟု ဖတ်)
             ဒဿေန္တိ - ဒသ်သေန်တိ (ဒသ်သင်တိ-ဟု ဖတ်)
      အဓိပ္ပါယ်မှာ - အသတ်နှင့်တွဲသော သဝေထိုးရေးချကို ဝဆွဲအသံထွက်၍ ဖတ်ရမည်။
ဥပမာ။ ။ သောတ္ထာနံ - သောတ်ထာနံ(သွတ်ထာနံ-ဟု ဖတ်)
          ကောဏ္ဍည - ကောဏ်ဍည (ကွဏ်ဍင်ည-ဟု ဖတ်)။ ဟောန္တျ - ဟောန်တု(ဟွန်တု-ဟု ဖတ်)
      မှတ်ချက်။ ။ သဝေထိုးရေးချကို ပါဠိ၌ ဩ–သရဟု ခေါ်သည်။
      အဓိပ္ပါယ်မှာ - ဟထိုး, ဝဆွဲ, ရရစ်, ယပင့် အက္ခရာစာလုံးများနှင့်တွဲသော အက္ခရာသည် အသတ်
211
      တာဝန်ကိုလည်း ယူရသည်။ မိမိ၏ မူလအသံကိုလည်း ထွက်ရသည်။
            အမှ - အမ်မှ။ကဏု - ကဏ်ဏု။
            သဏှ - သဏ်ဏှ။ ပုဗ္ဗန - ပုဗ်ဗန်နှ
      ဤပြယုဂ်တို့၌ ဟထိုးနှင့်တွဲသော မ၊ ဏ၊ န-အက္ခရာတို့သည် အသတ် တာဝန်ကိုလည်း ယူရသည်။
မိမိ၏ မူလဗျည်းအသံလည်း ထွက်ရမည်၊ အသတ်နှင့် အသံ တာဝန် ၂-မျိုးကို ယူထားသည်။
      သကျ - သက်ကျ။ ဝါကျ - ဝါက်ကျ။
                                                  နိသျ - နိသ်သျ(နိသ်သယ)
ဤပြယုဂ်တို့၌ ယပင့်နှင့်တွဲသော ကနှင့် သ-တို့သည် အသတ်နှင့် အသံ တာဝန် ၂-မျိုးကို ယူထားသည်။
      စကြာ - စက်ကြာ။ အတြာ - အတ်တြာ။ မတြာ - မတ်တြာ
ဤပြယုဂ်တို့၌ ရရစ်နှင့်တွဲသော ကနှင့် တ-အက္ခရာတို့သည် အသတ်နှင့် အသံ တာဝန် ၂-မျိုးကို
```

ကတွာ - ကတ်တဝါ။ ဒတွာ - ဒတ်တဝါ။ ပတွာ - ပတ်တဝါ။ ဝတွာ - ဝတ်တဝါ ဤပြယုဂ်တို့၌ ဝ-ဆွဲနှင့်တွဲသော တ-အက္ခရာတို့သည် အသတ်နှင့် အသံ ၂-မျိုးကို ယူထားသည်။ မှတ်ချက်။ ။ ဟထိုးသည် ဟ၊ ယပင့်သည် ယ၊ ရရစ်သည် ရကောက်၊ ဝ–ဆွဲသည် ဝ–အက္ခရာ၏ ကိုယ်စားလှယ်ဟုအသီးသီးမှတ်။

ယူထားသည်။

\_\_\_\_\_

#### နေမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဿ

## "ပဏာမ = ဝန္ဒနာ" ရတနာသုံးပါးရှိခိုးခြင်း

- 🗸 အဘိဓမ္မာဒေသနာကို ထုတ်ဖော်ဟောကြား မြတ်စွာဘုရားကို၎င်း၊
- 🗸 မဂ် ၄-တန်, ဖိုလ် ၄-တန်, နိဗ္ဗာန်, ပရိယတ်ဟူသော ဆယ်တန်ထင်ပေါ် တရားတော်ကို၎င်း၊
- ✔ မဂ္ဂဌာန်, ဖလဌာန် ရှစ်တန်သတ်မှတ် ပရမတ္ထအရိယာ မြတ်သံဃာ နှင့် သမ္မုတိနွယ်ဝင် ထေရ်
   အရှင်မြတ်တို့ကို၎င်း အန္တရာယ်ကင်းပျောက် ကျမ်းပြီးမြောက်ရန် လွန်စွာကြည်နူး အထူးရှိခိုးပါ၏။

မြတ်စွာဘုရားဟောကြားပညတ်တရားတော်မြတ်သည် အကျဉ်းအားဖြင့် ဓမ္မ, ဝိနယဟူ၍ နှစ်မျိုးသာတည်း။

ထိုတွင် - ရဟန်းတော်များအတွက် ပညတ်ခဲ့သည့် ဝိနည်းပိဋကမှာ "ဝိနယ"ဖြစ်ပြီး၊ သုတ်, အဘိဓမ္မာ တရားအားလုံးကား "ဓမ္မ"ဖြစ်သည်။

## "ဓမ္မနှင့် အဘိဓမ္မ"

- ၁။ ဓမ္မ သာမန်တရား။ ၂။ အဘိဓမ္မ သာလွန်ထူးကဲသော တရား။
- ✔ သတ္တဝါများနှင့် သင့်လျော်ရုံ လိုအပ်သလောက်သာ သာမန်ဟောကြားအပ်သော သုတ္တန် ပိဋကတရားတော်များကို "ဓမ္မ"ဟု ခေါ် သည်။
- ပုဂ္ဂိုလ်အကြိုက် အလိုမလိုက်ဘဲ (ပုဂ္ဂလာဓိဌာန် မဘက်) ဓမ္မာဓိ ဌာန်နည်းဖြင့် ပြည့်ပြည့်စုံစုံ
   (သုတ္တန်တရားထက်) သာလွန်ထူးကဲစွာ ဟောကြားအပ် သော တရားတော်များကို "အဘိဓမ္မာ"ဟု ခေါ် သည်။

### "ပရမတ္ထတရား ၄-ပါး"

အလွန်နက်နဲသိမ်မွေ့လှသော အဘိဓမ္မာဒေသနာတော်၏ အနက်တို့သည် မဖောက် မပြန် မှန်ကန်တည့်မတ်, မြတ်သော ပရမတ္ထအားဖြင့်

စိတ်, စေတသိက်, ရုပ်, နိဗ္ဗာန်ဟူ၍ လေးပါးရှိ၏။

## "ပရမတ္ထတရားလေးပါး၏ သဘောလက္စဏာ"

စိတ် ။ ။ အာရုံကို သိတတ်သော သဘောတရား

ြအဆင်း(ရူပါရုံ)ကို သိခြင်း၊ အသံ (သဒ္ဒါရုံ)ကို သိခြင်း၊ အနံ (ဂန္ဓာရုံ)ကို သိခြင်း၊ အရသာ (ရသာရုံ)ကို သိခြင်း၊ အတွေ့အထိ (ဖောဋ္ဌဗွာရုံ)ကို သိခြင်း၊ သဘာဝဓမ္မရုပ်နာမ်မျိုးစုံ (ဓမ္မာရုံ)ကို သိခြင်းသဘောသည် စိတ်၏ သဘောဖြစ်သည်။

🗲 အာရမ္မဏ် စိန္တေတီတိ စိတ္တံ။

( )

စေတသိက် ။ ။ စိတ်၌မှီတွယ်၍ စိတ်ကို ခြယ်လှယ်တတ်သော စိတ်နှင့် အမြဲယှဉ်စပ်နေသော သဘောတရား။

ရုပ် ။ ။ ပူခြင်း, အေးခြင်းစသော ဆန့်ကျင်ဘက်အကြောင်းများကြောင့် (ရှေ့ရုပ်အစဉ်နှင့် နောက်ရုပ်အစဉ် မတူအောင်) ဖောက်ပြန်တတ်သော သဘောတရား။(ဖောက်ပြန်သော သဘောမှ မပြောင်းလဲခြင်းသည်ပင် ရုပ်ပရမတ်။)

နိဗ္ဗာန် ။ ။ ဒုက္ခခပ်သိမ်းချုပ်ပျောက်ငြိမ်းရာ ဖြစ်သော သဘောတရား။

ပရမတ္က ။ ။ မိမိတို့၏ ပင်ကိုယ်ပကတိသဘောမှ မဖောက်မပြန် မှန်ကန်တည့်မတ် မြတ်သော အနက်သဘော။ စိတ်, စေတသိက်, ရုပ်, နိဗ္ဗာန်တို့သည် သီးခြားသဘာဝရှိသော တရားများ ဖြစ်ကြသည်။ အာရုံကို သိခြင်းစသော မိမိတို့၏ ကိုယ်ပိုင်သဘောလက္ခဏာမှ ဖောက်ပြန်ပြောင်းလဲမှု မရှိကြ။

ဥပမာ ။ ။ လောဘသည် လိုချင်တပ်မက်ခြင်း သဘောလက္ခဏာရှိ၏။ ထိုလောဘသည် လူ, နတ်, ဗြဟ္မာအမျိုးမျိုး၌ ဖြစ်သော်လည်း လိုချင်တပ်မက်ခြင်း သဘောမှ မဖောက်မပြန်ကြ။ တိရစ္ဆာန်လောဘနှင့် လူ, နတ်, ဗြဟ္မာတို့၏ လောဘသည် လိုချင်တပ်မက်မှုသဘောချင်းတူမျှ၏။ ထိုသို့ မဖောက်မ ပြန် မှန်ကန်တည့်မတ်သည်ကိုပင် "ပရမတ္ထ - မြတ်သောတရား"ဟု ခေါ်ဆိုရလေသည်။

ဆောင်။ ။ မဖောက်မပြန်၊ မှန်ကန်တည့်မတ်၊ ဂုဏ်သကတ်၊ အမြတ်(ပရမတ်) ဟူ၍ခေါ်။

(တစ်နည်း) လူ, နတ်, ဗြဟ္မာ သတ္တဝါအထွေထွေ မြေ,ရေ,တောတောင်-စသည်ဖြင့် အထည်ဝတ္ထု ပညတ်စုတွေ မည်မျှပင် များသော်လည်း လိုရင်းအချုပ် အသားတင် စစ်ထုတ်လိုက်လျှင် စိတ်, စေတသိက်, ရုပ်, နိဗ္ဗာန်မှ တပါး တမျိုးတခြား ရှာမရပေ။ ထို့ကြောင့် ဤလေးပါးကိုသာ "ပရမတ္ထ" ဟူ၍ ခေါ်ဆိုရသည်။ ဆောင်။ ။ အထည်ဝတ္ထု၊ ပညတ်စုတွေ၊ များပလေလည်း၊ အခြေအမြစ်၊ စိစစ်ထုတ်က၊ အချုပ်ပဓာန၊ တနည်းပြ၊

-

### "ရုပ်နှင့်နာမ် ခွဲပြဲချက်"

ပရမတ္ထတရားလေးပါးတွင် -

ပရမ-ဟုခေါ်။

- ၁။ စိတ်, စေတသိက်, နိဗ္ဗာန်တို့သည် နာမ်တရား။
- ၂။ ရုပ် ၂၈-ပါးသည် ရုပ်တရား။
- 🗸 စိတ်, စေတသိက်တို့သည် အာရုံသို့ ညွှတ်တတ်၍ အာရုံကို ယူတတ်သောကြောင့် "နာမ်"မည်၏။
- ✔ နိဗ္ဗာန်သည် အာရုံပြုတတ်သော တရားတို့ကို မိမိသို့ ညွှတ်စေတတ်သောကြောင့် "နာမ်" မည်၏။
- 🗸 ရုပ် ၂၈-ပါးသည် ဖောက်ပြန်ပြောင်းလဲတတ်သောကြောင့် "ရုပ်"မည်၏။

( 9 )

| "စိတ်အကျဉ်း ၈၉-ပါး၊ အကျယ် ၁၂ဝ-ပါး ဇယား" |             |              |           |          |                |
|-----------------------------------------|-------------|--------------|-----------|----------|----------------|
| အသော၁                                   | ာနစိတ် ၃၀   | သောဘန        | စိတ် ၅၉/( | §0       |                |
| အကုသိုလ်၁၂                              | အဟိတ် ၁၈    | ကာမသောဘန၂၄   | ရူပ ၁၅    | အရူပ ၁၂  | လောကုတ် ၈/၄၀   |
| လောဘမူ ၈                                | အကုဝိပါက် ၇ | မဟာကုသိုလ် ၈ | ရူပကၠ၅    | အရူပကု ၄ | မဂ်စိတ် ၄/၂၀   |
| ဒေါသမူ ၂                                | အဟိတ်ကု     | မဟာဝိပါက် ၈  | ရူပဝိ ၅   | အရူဝိ ၄  | ဖိုလ်စိတ် ၄/၂၀ |
|                                         | သလဝိပါက် ၈  |              |           |          |                |
| မောဟမူ ၂                                | အဟိတ်ကြိ ၃  | မဟာကြိယာ ၈   | ကြိယာ ၅   | ကြိယာ ၄  |                |
|                                         | ကာမစိတ် ၅၄  |              | မဟာဂ္ဂုတ် | စိတ် ၂၇  |                |

## ၁။ ခိတ်ပိုင်း

စိတ်ဓာကျဉ်း ၈၉-ပါး / ဓာကျယ် ၁၂၁-ပါး။

၁။ ကာမာဝစရစိတ် ၅၄-ပါး ၂။ ရူပါဝစရစိတ် ၁၅-ပါး ၃။ အရူပါဝစရစိတ် ၁၂-ပါး ၄။ လောကုတ္တရာစိတ် <u>၈-ပါး</u> ပေါင်း ၈၉-ပါး

(တစ်နည်း) လောကုတ္တရာစိတ်အကျယ် ၄၀-ယူလျှင် စိတ် ၁၂၁-ပါးဖြစ်သည်။

## "အဓိပ္ပါယ်"

ကာမာဝစရစိတ် ။ ။ ကာမဘုံ၌ များသောအားဖြင့် ကျင်လည်တတ်, ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) ကာမတဏှာ၏ အာရုံဖြစ်၍ ကာမဘုံ၌ သက်ဝင်၍ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) ကာမ (၁၁)ဘုံရှိသတ္တဝါတို့၏ သန္တာန်၌ အဖြစ် များသော စိတ်။

ရှုပါဝစရစိတ် ။ ။ ရူပဘုံ၌ များသောအားဖြင့် ကျင်လည်တတ်, ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) ရူပတဏှာ၏ အာရုံ ဖြစ်၍ ရူပဘုံ၌ သက်ဝင်၍ ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) ရူပ (၁၅)ဘုံရှိသတ္တဝါတို့၏ သန္တာန်၌ အဖြစ်များသောစိတ်။

အရူပါဝစရစိတ် ။ ။ အရူပဘုံ၌ များသောအားဖြင့် ကျင်လည်တတ်, ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) အရူပတဏှာ၏ အာရုံဖြစ်၍ အရူပဘုံ၌ သက်ဝင်ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) အရူပ(၄)ဘုံရှိ သတ္တဝါ တို့၏သန္တာန်၌ အဖြစ်များသော စိတ်။

လောကုတ္တရာစိတ် ။ ။ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာဟု ဆိုအပ်သော သင်္ခါရလောကမှ လွန်မြောက်ဆဲဖြစ်သော မဂ်စိတ်နှင့် လွန်မြောက်ပြီးဖြစ်သော ဖိုလ်စိတ်။ (9)

### ကာမခိတ် ၅၄-ပါး

(က) အကုသိုလ်စိတ် ၁၂-ပါး

(ခ) အဟိတ်စိတ် ၁၈-ပါး

(ဂ) ကာမာဝစရသောဘနစိတ် <u>၂၄-ပါး</u> ပေါင်း ၅၄-ပါး

## "အဓိပ္ပါယ်"

<u>အကုသိုလ်စိတ်</u> ။ ။အပြစ်နှင့်တကွ မကောင်းသော အကျိုးကို ပေးခြင်းသဘောရှိသော စိတ် (ဝါ) ကုသိုလ်၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သောစိတ် (ဝါ) အပါယ်ဒုဂ္ဂတိသို့ ကျရောက်စေတတ်သောစိတ်။

<u>အဟိတ်စိတ်</u> ။ ။ ဟိတ် ၆-ပါးကင်းသော (မယှဉ်သော) စိတ်။ အကုသိုလ်, ကုသိုလ်တို့ကို ဖြစ်စေတတ်သော (အကြောင်းတရားများ ဖြစ်ကြသည့်) ဟိတ် ၆-ပါးနှင့် မယှဉ်ခြင်းဖြင့် ယှဉ်ဘက် ဟိတ်ကင်းသော စိတ်။

ကာမာဝစရသောဘနစိတ် ။ ။ တင့်တယ်ကောင်းမြတ်သော ကာမာဝစရစိတ်၊ သဒ္ဓါ, သတိ-စသော သောဘန စေတသိက်တို့နှင့် ယှဉ်၍ (အတူတကွဖြစ်၍) တင့်တယ်ကောင်းမြတ်သော ကာမာဝစရစိတ်။

## (က) အကူသိုလ်ခိတ် ၁၂–ပါး

၁။ လောဘမူစိတ် ၈-ပါး ၂။ ဒေါသမူစိတ် ၂-ပါး ၃။ မောဟမူစိတ် <u>၂-ပါး</u> ပေါင်း ၁၂-ပါး

## "အဓိပ္ပါယ်"

လောဘမူစိတ် ။ ။ လိုချင်တပ်မက်မှု လောဘအရင်းခံသော စိတ်။

ဒေါသမှုစိတ် ။ ။ ကြမ်းတမ်းခက်ထန်မှု ဒေါသအရင်းခံသော စိတ်။

မောဟမူစိတ် ။ ။ အလွန်တွေဝေမှု မောဟအရင်းခံသော စိတ်။

### လောဘမှုစိတ် ၈-ပါး ဆိုရိုးဇယား

| IIC         | သောမနဿသဟဂုတ်  | ဒိဋ္ဌိဂတသမ္ပယုတ်          | အသင်္ခါရိကစိတ် |
|-------------|---------------|---------------------------|----------------|
| JII         | i e I         | II                        | သသင်္ခါရိကစိတ် |
| <b>Р</b> II | II .          | ဒိဋ္ဌိဂတဝိပ္ပယုတ်         | အသင်္ခါရိကစိတ် |
| 911         | II            | II.                       | သသင်္ခါရိကစိတ် |
| <b>၁</b> 11 | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | ဒိဋ္ဌိဂတသမ္ပယုတ <u>်</u>  | အသင်္ခါရိကစိတ် |
| Gu          |               | II .                      | သသင်္ခါရိကစိတ် |
| Su.         |               | ဒိဋ္ဌိဂတဝိပ္ပယုတ <u>်</u> | အသင်္ခါရိကစိတ် |
| ดแ          | II.           | II                        | သသင်္ခါရိကစိတ် |

### လောဘမှုခိတ် (၈)ပါး အဓိပ္ပါယ်ဖယား

|     | ကာမဂုဏ်အာရုံကို လိုချင် တပ်မက်ရာ၌ (ါ) အကုသိုလ်အမှုလွန်ကျူးရာ၌ |                                    |                                  |  |
|-----|---------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|--|
| IIC | ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ                                              | အပြစ်မရှိဟု ခံယူလျက်               | တိုက်တွန်းမှုမပါပဲဖြစ်သောစိတ်။   |  |
|     |                                                               | (ဝါ) <mark>မှား</mark> ယွင်းသောအယူ |                                  |  |
| J"  |                                                               | အဆနှင့် ယှဉ်ပြီး                   | တိုက်တွန်းမှုကြောင့်ဖြစ်သောစိတ်။ |  |
| 911 | II                                                            | အပြစ်ရှိမှန်း သိလျက်               | တိုက်တွန်းမှုမပါပဲဖြစ်သောစိတ်။   |  |
|     |                                                               | (ဝါ)မှားယွင်းသောအယူ                |                                  |  |
| 911 |                                                               | အဆနှင့် မယှဉ်ပဲ                    | တိုက်တွန်းမှုကြောင့်ဖြစ်သောစိတ်။ |  |
| J"  | ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ                                              | အပြစ်မရှိဟု ခံယူလျက်               | တိုက်တွန်းမှုမပါပဲဖြစ်သောစိတ်။   |  |
|     | မဖြစ်ပဲ                                                       | (၀ါ)မှားယွင်းသောအယူ                |                                  |  |
| GII | A)                                                            | အဆနှင့် ယှဉ်ပြီး                   | တိုက်တွန်းမှုကြောင့်ဖြစ်သောစိတ်။ |  |
| 511 | II                                                            | အပြစ်ရှိမှန်း သိလျက်               | တိုက်တွန်းမှုမပါပဲဖြစ်သောစိတ်။   |  |
|     |                                                               | (၀ါ)မှားယွင်းသောအယူ                |                                  |  |
| ดแ  | eğ l                                                          | အဆနှင့် မယှဉ်ပဲ                    | တိုက်တွန်းမှုကြောင့်ဖြစ်သောစိတ်။ |  |

၁။ ကာမဂုဏ်အာရုံကို လိုချင်တပ်မက်ရာ၌ (ဝါ)အကုသိုလ်အမှု လွန်ကျူးရာ၌ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ (သောမနဿသဟဂုတ်)အပြစ်မရှိဟု ခံယူလျက် (ဒိဋ္ဌိဂတသမ္ပယုတ်) တိုက်တွန်းမှုမပါပဲဖြစ်သော (အသင်္ခါရိက) လောဘမူစိတ်-စသည်ဖြင့် အဓိပ္ပါယ်ဇယားကို ဆိုရိုးပြုပါ။

## ဒေါသမှုခိတ် (၂)ပါးဆိုရိုးဇယား

| IIC) | ဒေါမနဿသဟဂုတ်                    | ပဋိဃသမ္ပယုတ်        | အသင်္ခါရိကစိတ် |
|------|---------------------------------|---------------------|----------------|
|      | စိတ်ဆင်းရဲခြင်းခံစားမှုနှင့်တကွ | အမျက်ဒေါသနှင့်ယှဉ်၍ |                |
| JII  | ဒေါမနဿသဟဂုတ်                    | ပဋိဃသမ္မယုတ်        | သသင်္ခါရိကစိတ် |
|      | စိတ်ဆင်းရဲခြင်းခံစားမှုနှင့်တကွ | အမျက်ဒေါသနှင့်ယှဉ်၍ | J              |

ပါဏာတိပါတစသော အမှုကို တိုက်တွန်းမှု မပါပဲ ထက်ထက် သန်သန်ပြုလုပ်သောအခါ ဒေါသမူ ပထမစိတ်ဖြစ်၏။

OII

اال

ပါဏာတိပါတစသော အမှုကို တိုက်တွန်းမှုကြောင့် နှံ့နှေးစွာပြုလုပ်သော အခါ ဒေါသမူဒုတိယစိတ်ဖြစ်၏။

### မောဟမူ့စိတ် ၂–ပါး ဆိုရိုးဇယား

| IIC | ဥပေက္ခာသဟဂုတ်<br>ဝမ်းနည်းဝမ်းသာမဖြစ်ပဲ | ဝိစိကိစ္ဆာသမ္မယုတ်စိတ်<br>ရတနာသုံးပါး, ကံ, ကံ၏အကျိုးကို |
|-----|----------------------------------------|---------------------------------------------------------|
|     |                                        | ယုံမှားသံသယဖြစ်ခြင်းနှင့်ယှဉ်သောစိတ်                    |
| JII | II                                     | ဥဒ္ဓစ္စသမ္ပယုတ်စိတ်                                     |
|     |                                        | ပျံ့လွင့်ခြင်း, မငြိမ်သက်မှုနှင့် ယှဉ်သောစိတ်           |

(G)

ဒုစရိုက် ၁၀-ပါးတွင် -

(က) လောဘမူလကြောင့် လွန်ကျူးမိတတ်သော ဒုစရိုက် ၇-ပါး

၁။ အဒိန္နာဒါန ၂။ ကာမေသုမိစ္ဆာစာရ ၃။ မုသာဝါဒ ၄။ ပိသုဏဝါစာ

၅။ သမ္မပ္မလာပ ၆။ အဘိဇ္ဈာ

၇။ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ

(ခ) ဒေါသမူလကြောင့် လွန်ကျူးမိတတ်သော ဒုစရိုက် ၇-ပါး

၁။ ပါဏာတိပါတ ၂။ အဒိန္နာဒါန ၃။ မုသာဝါဒ ၄။ ပိသုဏဝါစာ ၅။ ဖရုသဝါစာ ၆။ သမ္မပ္မလာပ ၇။ ဗျာပါဒ

## (၁) အဟိတ်စိတ် ၁၈–ပါး

၁။ အကုသလဝိပါက်စိတ် ၇-ပါး

၂။ အဟိတ်ကုသလဝိပါက်စိတ် ၈-ပါး

၃။ အဟိတ်ကြိယာစိတ် <u>၃-ပါး</u> ပေါင်း ၁၈-ပါး

"အဓိပ္ပါယ်"

အကုသလဝိပါက်စိတ် ။ ။ မကောင်းမှုအကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးဖြစ်သောစိတ်။

အဟိတ်ကုသလဝိပါက်စိတ် ။ ။ ကောင်းမှုကုသိုလ်ကံ၏အကျိုးဖြစ်သောယှဉ်ဘက် ဟိတ်မရှိသော စိတ်။

အဟိတ်ကြိယာစိတ် ။ ။ ပြုကာမတ္တ ပြုရုံမှုသာဖြစ်၍ အကျိုးပေးခြင်းသဘောမရှိသော, ယှဉ်ဘက် ဟိတ် မရှိသော စိတ်။

ကြိယာစိတ်-ဟူသည်မှာ ကုသိုလ်, အကုသိုလ်စိတ်များကဲ့သို့ ကံမြောက်သော (အကျိုးကို ဖြစ်စေသော) စိတ်များ မဟုတ်၊ အကျိုးဝိပါက်များလည်း မဟုတ်။ ပြုကာမတ္တသဘောရှိသော စိတ်များသာ ဖြစ်ကြသည်။

## အကူသလဝိပါက်စိတ် ၇–ပါး

| OII             | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | စကျွဝိညာဏ်စိတ် - အဆင်းရှုပါရုံကို မြင်သိစိတ်                                 |
|-----------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Ju              | II            | သောတဝိညာဏ်စိတ် - အသံသဒ္ဒါရုံကို ကြားသိစိတ်                                   |
| 511             | I             | ဃာနဝိညာဏ်စိတ် - အနံ့ဂန္ဓာရုံကို နံသိစိတ်                                     |
| 911             | II            | ဇိဝှါဝိညာဏ်စိတ် - ရသာရုံကို စားသိစိတ်                                        |
| 211             | ဒုက္ခသဟဂုတ်   | ကာယဝိညာဏ် - ဖောဌဗ္ဗာရုံကို ထိသိစိတ်                                          |
| Gu              | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | သမ္ပဋိစ္ဆိုန်းစိတ် - အာရုံငါးပါးကို လက်ခံသောစိတ်                             |
| S <sub>II</sub> | I             | သန္တီရဏစိတ် • သမ္ပဋိစ္ဆိုန်လက်ခံထားသော အာရုံကို<br>စံစမ်းထောက်လှမ်းသော စိတ်။ |

(2)

#### "အဓိပ္ပါယ်"

ရှေ့အကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးအဖြစ် မလိုလားမနှစ်သက်အပ်သော အနိဋ္ဌာ ရုံမြင်ကွင်း, အသံဆိုး, အနံ့ဆိုး, အရသာဆိုး, အတွေ့အထိဆိုးတို့နှင့် တွေ့ကြုံခံစားရ သည့်အခါ အကုသလဝိပါက်စိတ်များဖြစ်ပေါ် လာကြ၏။ (မိမိကိုယ်တိုင် ပြုခဲ့ဘူး သော အကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးပေးမှုကို ခံရခြင်းပင်တည်း။)

#### အဟိတ်ကုသလဝိပါက်ခိတ် (၈)ပါး

| IIC | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | စက္ခုဝိညာဏ်စိတ်         |
|-----|---------------|-------------------------|
| JII | II            | သောတဝိညာဏ်စိတ်          |
| 911 | ı             | ဃာနဝိညာဏ်စိတ်           |
| 911 | II            | ဇိဝှါဝိညာဏ်စိတ <u>်</u> |
| ၅။  | သုခသဟဂုတ်     | ကာယဝိညာဏ်စိတ်           |
| Gu  | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | သမ္ပဋိစ္ဆိုန်းစိတ်      |
| 511 | သောမနဿသဟဂုတ်  | သန္တီရဏစိတ်             |
| ดแ  | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | 11                      |

အဓိပ္ပါယ်။ ။ ရှေးကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးအဖြစ်လိုလားနှစ်သက်အပ်သော ဣဌာရုံများနှင့် တွေ့ကြုံခံစားရသည့် အခါ အဟိတ်ကုသလဝိပါက်စိတ်များ ဖြစ်ပေါ် လာကြသည်။

## အဟိတ်ကြိယာဓိတ် (၃)ပါး

| OII        | ဥပေက္ခာသဟဂုတ် | ပဉ္စဒွါရာဝဇ္ဇန်းစိတ် • ပဉ္စဒွါရ၌ ထင်လာသော<br>အာရုံကို နှလုံးသွင်းဆင်ခြင်သော စိတ်။           |
|------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| JII        | II. s.        | မနောဒွါရာဝဇ္ဇန်းစိတ် - မနောဒွါရ(စိတ်တံခါး၌)<br>ထင်လာသောအာရုံကို နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်သောစိတ်။ |
| <b>611</b> | သောမနဿသဟဂုတ်  | ဟသိတုပ္ပါဒ်စိတ် - ဘုရား, ရဟန္တာတို့ပြုံးရယ်သောစိတ်။                                         |

## အဓိပ္ပါယ် ။ ။

၁။ မနောဒွါရာဝဇ္ဇန်းစိတ်ကိုပင် (သန္တီရဏသည် စုံစမ်းအပ်ပြီးသော အာရုံကို ပိုင်ခြားမှတ်သားတတ်သော ကြောင့်) ပဉ္စဒွါရ၌ဖြစ်ခိုက် "ဝုဋ္ဌော"ဟူသောအမည်ဖြင့် ခေါ်ဆိုရသည်။

၂။ ဤအဟိတ်စိတ် (၁၈)ပါး၌

- (က) အကြောင်းစိတ် မ
- (ခ) အကျိုးစိတ် ဝိပါက်စိတ် ၁၅-ပါး
- (ဂ) ကြောင်း/ကျိုးမဟုတ်သော စိတ် ကြိယာစိတ် ၃-ပါး
- ၃။ အဟိတ်စိတ်၌ ဥပေက္ခာသန္တီရဏစိတ် ၂-ပါးသည် ပဋိသန္ဓေအကျိုး, ပဝတ္တိ အကျိုး ၂-မျိုးလုံး ဖြစ်နိုင် သည်။ ကျန်စိတ်တို့ကား ပဝတ္တိအကျိုးမျှသာ ဖြစ်နိုင်သည်။ (ဝီထိမုတ္တသင်္ဂဟ)

(0)

# ကာမာဝစရသောဘနစိတ် ၂၄-ပါး

၁။ မဟာကုသိုလ်စိတ်

၈-ပါး

၂။ မဟာဝိပါက်စိတ်

၈-ပါး

၃။ မဟာကြိယာစိတ်

၈-ပါး

ပေါင်း

J9-01:

# "မဟာ"အမည်တပ်ခေါ် ဆိုရခြင်း

ကာမ, ရူပ, အရူပ, လောကုတ္တရာစိတ်တို့တွင် -ကုသိုလ်စိတ်ချင်း၊ ဝိပါက်စိတ်ချင်း၊ ကြိယာစိတ်ချင်း နှိုင်းယှဉ်ပါလျှင် ကာမာဝစရသောဘနစိတ်ကသာ အရေအတွက်များသောကြောင့် "မဟာကုသိုလ်, မဟာဝိပါက်, မဟာကြိယာ"ဟူ၍ "မဟာ"အမည်တပ်၍ ခေါ်ဆိုရသည်။

## မဟာကူသိုလ်ခိတ် ၈–ပါး

| IIC         | သောမနဿသဟဂုတ်  | ဉာဏသမ္မယုတ်  | အသင်္ခါရိကစိတ် |
|-------------|---------------|--------------|----------------|
| J۱۱         | II            | ll .         | သသင်္ခါရိကစိတ် |
| 911         | II            | ဉာဏဝိပ္ပယုတ် | အသင်္ခါရိကစိတ် |
| 911         | II            | II           | သသင်္ခါရိကစိတ် |
| <b>၅</b> 11 | ဥပက္ခောသဟဂုတ် | ဉာဏသမ္ပယုတ်  | အသင်္ခါရိကစိတ် |
| GII         | II .          | II           | သသင်္ခါရိကစိတ် |
| Sıı         | II            | ဉာဏဝိပ္ပယုတ် | အသင်္ခါရိကစိတ် |
| ดแ          | II .          | И            | သသင်္ခါရိကစိတ် |

မဟာဝိပါက်စိတ် ၈-ပါး, မဟာကြိယာစိတ် ၈-ပါးဆိုရိုးများလည်း နည်းတူပင်။

## မဟာကူသိုလ် (၈)ပါး ဆိုရိုးအဓိပ္ပါယ်

| စဉ် | ဉာဏသမ္ပယုတ်/ဝိပ္ပယုတ်      | အသင်္ခါရိက/သသင်္ခါရိက | သောမနဿ/ဥပေက္ခာ       |
|-----|----------------------------|-----------------------|----------------------|
| OII | အကျိုးသိမြင်ဉာဏ်နှင့်ယှဉ်၍ | မိမိသဒ္ဓါအလျောက်      | ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ     |
|     |                            |                       | ကုသိုလ်ပြုသောစိတ်    |
| J۱۱ |                            | သူတစ်ပါးတိုက်တွန်း၍   | II .                 |
| 911 | အကျိုးသိမြင်ဉာဏ်မယှဉ်ပဲ    | မိမိသဒ္ဓါအလျောက်      | II.                  |
| 911 | ll .                       | သူတစ်ပါးတိုက်တွန်း၍   | II.                  |
| ၅။  | အကျိုးသိမြင်ဉာဏ်နှင့်ယှဉ်၍ | မိမိသဒ္ဓါအလျှောက်     | ဝမ်းသာ/ဝမ်းနည်းမဖြစ် |
|     |                            | ပဲကုသိုလ်ပြုသောစိတ်   |                      |
| Gu  |                            | သူတစ်ပါးတိုက်တွန်း၍   | II .                 |
| 211 | အကျိုးသိမြင်ဉာဏ်မယှဉ်ပဲ    | မိမိသဒ္ဓါအလျောက်      | ı                    |
| ดแ  | T                          | သူတစ်ပါးတိုက်တွန်း၍   | II.                  |

(e)

#### ဉာဏသမ္မယူတ် / ဉာဏဝိပ္မယူတ်ခွဲပုံ

- (က) ဉာဏသမ္ပယုတ်။ ။ ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ ထိုးထွင်းသိတတ်သော ဉာဏ်နှင့်ယှဉ် သောစိတ်။ (ဝါ) ဒါန, သီလ, ဘာဝနာ ကုသိုလ်ပြုရာ တွင် ဉာဏ်နှင့်ယှဉ်၍ပြုလုပ်သော ကုသိုလ်စိတ်။
- 🗸 ဒါနပြုရာ၌ ပတာသနမှုကိုရှောင်ကြဉ်လျက် ကံနှင့်ကံအကျိုး ထို၂-မျိုးကို ယုံကြည်သိမှတ် အသိကပ်၍ နိဗ္ဗာန်ရည်မှန်းလှူဒါန်းကြသည့် ကုသိုလ်မျိုးကို "ဉာဏသမ္ပယုတ် ဒါနကုသိုလ်"ဟု ခေါ် သည်။
- ✔ သီလဆောက်တည်ရာ၌ အထင်ကြီးခံလိုမှုစသော ဟန်ဆောင်သီလ မဖြစ်စေပဲ ကံနှင့်ကံအကျိုး ထို ၂-မျိုးကို ယုံကြည်သိမှတ်အသိကပ်၍ နိဗ္ဗာန်ရည်မှန်း ခံယူဆောက်တည်သော သီလကုသိုလ်ကို "ဉာဏသမ္ပယုတ်သီလကုသိုလ်"ဟု ခေါ်သည်။
- ✔ ဘာဝနာကုသိုလ်ပွားများရာ၌ အချင်းချင်းပြိုင်ဆိုင်မှု သဘောမပါစေဘဲ ကိလေသာငြိမ်းရန် ရည်သန်လျက် ရုပ်, နာမ်ဓမ္မသင်္ခါရတို့၏ လက္ခဏာရေး ၃-ပါးကို ဉာဏ်သက်ဝင်၍ ပွားများအားထုတ်သော ကုသိုလ်မျိုးကို "ဉာဏသမ္ပယုတ် ဘာဝနာကုသိုလ်"ဟု ခေါ်သည်။
- (ခ) ဉာဏဝိပ္ပယုတ် ဉာဏ်မယှဉ်သောစိတ် မိရိုးဖလာပြုလုပ်နေကြသော ကုလာစာရကုသိုလ်မျိုး၊ ကဲ့ရဲ့ခံရမှာ ကြောက် ၍ ပြုလုပ်သော ဘယကုသိုလ်မျိုး၊ ရာထူးဂုဏ်သိရ် လာဘ်လာဘကို မျှော်ကိုး၍ ပြုလုပ်သော လာဘကုသိုလ်မျိုးနှင့် ဗေဒင်ယတြာသဘောအရ ပြုလုပ်သော ကုသိုလ်မျိုးမှန်သမျှ ဉာဏဝိပ္ပယုတ်ကုသိုလ်မျိုးသာ ဖြစ်သည်။ ဤကုသိုလ်မျိုး တို့သည် အကျိုးမမြင်, ဉာဏ်မယှဉ်သော ဉာဏဝိပ္ပယုတ် ဒွိဟိတ် ကုသိုလ်မျိုး တို့ဖြစ်ကြသည်။

### မဟာဝိပါက် ၈–ပါးအဓိပ္ပါယ်

မဟာဝိပါက်စိတ် - မဟာကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးစိတ်များ။

ရှေ့ရှေ့ဘဝက မဟာကူသိုလ်စိတ်ဖြင့် ကူသိုလ်ပြုခဲ့လျှင် ကာမသုဂတိ ၇-ဘုံ၌ တူညီသော အကျိုးဝိပါက်စိတ်များဖြင့် ပဋိသန္ဓေနေကြရသည်။

မဟာဝိပါက်စိတ်သည် ဘဝသစ်တစ်ခု၌ ရှေးဦးစွာဖြစ်သော ပဋိသန္ဓေစိတ် ဖြစ်သည်။ <u>ပဝတ္ထိအခါ</u> ဘွင်စိတ်အမည်ဖြင့်၎င်း, တဒါရုံအမည်ဖြင့်၎င်း ကိစ္စတာဝန် ထမ်းဆောင်သည်။ <u>သေဆုံးသည့်ကာလ</u>တွင် "စုတိစိတ်"အမည်ဖြင့် ကိစ္စတာဝန် ထမ်းဆောင်သည်။

(ပက်က်းပိုင်း၊ ဝီထိပိုင်း၊ ဝီထိမှတ်ပိုင်းတို့၌ အကျယ်ပြဆိုမည်။)

## ပဋိသန္ဓေကွဲပြား၍ ပုဂ္ဂိုလ်ကွဲပြားရခြင်း

- ၁။ မဟာဝိပါက်ဉာဏသမ္ပယုတ်စိတ်ဖြင့် ပဋိသန္ဓေတည်နေကြသူများသည် မွေးရာပါ ဉာဏ်ပါသောကြောင့် "တိဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ်များ"ဖြစ်ကြသည်။
- ၂။ ဉာဏဝိပ္ပယုတ်ပဋိသန္ဓေတည်နေကြသူများသည် မွေးရာပါဉာဏ် မပါသောကြောင့် <u>"</u>ဒွိဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ်များ<u>"</u> ဖြစ်ကြသည်။

(00)

- တိဟိတ်, ဒွိဟိတ် ၂-မျိုးတွင် -
- ၁။ တိဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပါရမီဖြည့်၍ကြိုးစားအားထုတ်လျှင် ထိုဘဝမှာပင် ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ်ရနိုင်သည်။ ဌာနာဌာနကောသလ္လဉာဏ်နှင့် ပြည့်စုံကြသည်။
- ၂။ ဒွိဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ်များကား ပဋိသန္ဓေကမ္မဇဉာဏ်ပညာနည်းပါးခဲ့ခြင်းကြောင့် ဘာဝနာတရားကြိုးစားအားထုတ် သော်လည်း ထိုဘဝတွင် ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ် မရနိုင်ကြ။ ပါရမီကုသိုလ်မျှသာရ နိုင်သည်။ ဌာနဌာန ကောသလ္လဉာဏ်နှင့် မပြည့်စုံ။ လုပ်ဆောင်တိုင်း လမ်းမှန် မရောက်နိုင်။
- ၃။ ရှေ့နောက် ၂-တန် အကုသိုလ်ခြံရံသော ဉာဏဝိပ္ပယုတ်ကုသိုလ်မျိုးကို ဒ္ဓိဟိတ်ဩမကကုသိုလ်ခေါ် သည်။ ထိုကုသိုလ်က ပဋိသန္ဓေအကျိုးကိုပေးလျှင် လူစဉ်မမီသော "သုဂတိ အဟိတ်ပုထုဇဉ်များ"သာ ဖြစ်ကြ သည်။ ထိုဘဝတွင် ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ် မရနိုင်ရုံမက လူဖြစ်ရကျိုး မနပ်ကြပေ။
- ၄။ ဘုရားအလောင်းတော်ကြီးများ၏ ပဋိသန္ဓေစိတ်ကား-မဟာဝိပါက်သောမနဿသဟဂုတ် ဉာဏသမ္ပ ယုတ် အသင်္ခါရိကစိတ်ဖြစ်သည်။

## မဟာကြိယာခိတ် ၈–ပါး အဓိပ္ပါယ်

မဟာကြိယာစိတ် ။ ။ ဘုရားရဟန္တာတို့ ကောင်းမှုပြုသောစိတ်။

ဘုရားရဟန္တာတို့သည် အကုသိုလ်အမှု လုံးဝမပြုကြ။ တရားဟောခြင်း, မေတ္တာပွားခြင်းစသော ကောင်းမှု ကိုသာ ပြုကြသည်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ သန္တာန်၌ ကုသိုလ်ပြုသော စိတ်သည် အကျိုးပေးစရာမရှိတော့သဖြင့် "ကုသိုလ်စိတ်"ဟူ၍ မခေါ် ဆိုရ။ အကြောင်း/အကျိုးမှ လွတ်သော (ဝါ)အကျိုးမဖြစ်ထွန်းသော ပြုကာမတ္တ စိတ်ဖြစ်၍ "ကြိယာစိတ်"ဟူ၍သာ ခေါ် ဆိုရသည်။ ယင်းကြိယာစိတ် သည် ပုထုဇဉ်-သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်များ၌ မဖြစ်။ ဘုရား, ရဟန္တာတို့၌သာ ဖြစ်သည်။

#### ရူပါဝစရစိတ် ၁၅–ပါး

| IIC | ရူပါဝစရကုသိုလ်စိတ် | ၅-ပါး  |
|-----|--------------------|--------|
| J۱۱ | ရူပါဝစရဝိပါက်စိတ်  | ၅-ပါး  |
| 911 | ရူပါဝစရကြိယာစိတ်   | ၅-ပါး  |
|     | ပေါင်း             | ၁၅-ပါး |

ရှုပါဝစရစိတ် ။ ။ ရူပဘုံ၌ များသောအားဖြင့် ကျင့်လည်တတ်ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) ရူပတဏှာ၏ အာရုံ ဖြစ်၍ ရူပဘုံ၌ သက်ဝင်၍ ဖြစ်တတ်သောစိတ်။ (ဝါ) အသညသတ်ကြဉ် ရူပ ၁၅-ဘုံရှိ

ဗြဟ္မာကြီးတို့၏ သန္တာန်၌ အဖြစ်များသော စိတ်။ (သမထကမ္မဋ္ဌာန်းဘာဝနာပွားများအားထုတ်လျင် ဈာန်စိတ်များ ရနိုင်သောကြောင့် "မနုဿ=လူ့ဘုံ "၌ လည်း ဖြစ်နိုင်သည်။)

ရှုပါဝစရကုသိုလ်စိတ် ။ ။ ရူပဈာန်ရရှိသောပုထုဇဉ်, သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ သန္တာန်၌ (ဈာန်ဝင်စားခိုက်)ဖြစ်သော ကုသိုလ်စိတ်။

( 00 )

ရှုပါဝစရဝိပါက်စိတ် ။ ။ ရူပါဝစရကုသိုလ်ဈာန်စိတ်များကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသောအကျိုးစိတ်။ ရူပြာပ္ပာ ကြီးတို့၏ ပဋိသန္ဓေ, ဘဝင်, စုတိစိတ်။

ရှုပါဝစရကြိယာစိတ် ။ ။ ရူပဈာန်ရရှိကြသည့် ဘုရား, ရဟန္တာတို့၏ သန္တာန်၌ ဖြစ်သော ဈာန်စိတ်များ။

### ရူပါဝစရကူသိုလ်စိတ် ၅-ပါးဆိုရိုး

| IIC | ဝိတက်, ဝိစာရ, ပီတိ | စျာန်အင်္ဂါ၅-ပါးနှင့်  | ပထမဈာန်(ကုသိုလ်)စိတ်    |
|-----|--------------------|------------------------|-------------------------|
|     | သုခ, ဧကဂ္ဂတာ       | တကွဖြစ်သော             |                         |
| JII | ဝိစာရ, ပီတိ        | စျာန်အင်္ဂါ ၄-ပါးနှင့် | ဒုတိယဈာန်(ကုသိုလ်)စိတ်  |
|     | သုခ, ဧကဂ္ဂတာ       | တကွဖြစ်သော             |                         |
| 911 | ပီတိ, သုခ,         | ဈာန်အင်္ဂါ ၃-ပါးနှင့်  | တတိယဈာန်(ကုသိုလ်)စိတ်   |
|     | ဧကဂ္ဂတာ            | တကွဖြစ်သော             |                         |
| 911 | သုခ, ဧကဂ္ဂတာ       | ဈာန်အင်္ဂါ ၂-ပါးနှင့်  | စတုတ္ထဈာန်(ကုသိုလ်)စိတ် |
|     |                    | တကွဖြစ်သော             |                         |
| ၅။  | ဥပေက္ခာ,           | ဈာန်အင်္ဂါ ၂-ပါးနှင့်  | ပဥ္စမဈာန်(ကုသိုလ်)စိတ်  |
|     | ဧကဂ္ဂတာ            | တကွဖြစ်သော             |                         |

ရူပါဝစရဝိပါက် ၅-ပါး, ရူပါဝစရတြိယာ ၅-ပါးဆိုရိုးများလည်း နည်းတူပင်။

## ဈာန်အင်္ဂါ, ဈာန်, ဈာန်စိတ် ခွဲ<del>ခြား</del>ပုံ

၁။ ဝိတက်, ဝိစာရ, ပီတိ, သုခ, ဧကဂ္ဂတာ-ဟူသော တစ်ပါး, တစ်ပါးသော (ဈာန်၏) အစိတ်အပိုင်းကို "ဈာန်အင်္ဂါ"ဟု ခေါ် ဆိုရသည်။

ဥပမာ ။ ။ လက်, ခြေ, မျက်စိ, နား, နှာ-စသော ကိုယ်၏ အစိတ်အပိုင်းကို "ကိုယ်အင်္ဂါ"ဟူ၍ ခေါ် ဆိုရသကဲ့သို့တည်း။ ၂။ ထိုဝိတက်, ဝိစာရစသောဈာန်အင်္ဂါတို့၏ အပေါင်းကို "ဈာန်"ဟု ခေါ် သည်။

ဥပမာ ။ ။ လက်, ခြေ, မျက်စိ, နား, နှာ-စသော ကိုယ်အင်္ဂါတို့၏ အပေါင်းကို "ကိုယ်"ဟု ခေါ် ဆိုရသကဲ့သို့တည်း။

၃။ ထိုဈာန်နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို "ဈာန်စိတ်"ဟု ခေါ် သည်။

စျာန်။ ။ ကသိုဏ်းစသော သမထကမ္မဌာန်းအာရုံ (တစ်ခုခု)ကို စူးစူးစိုက်စိုက်အထူးကြည့်ရှုနေခြင်းသဘော (ဝါ) ဆန့်ကျင့်ဘက် နီဝရဏ (အကုသိုလ်)တရားတို့ကို လောင်မြိုက်ပယ်ခွါတတ်သော သဘော။

ကသိဏာဒိအာရမ္မဏံ စျာယတိ ဥပနိဇ္ဈာယတီတိ စျာနံ။ ပစ္စနီကဓမ္မေ စျာပေတီတိ စျာနံ။ (အဋ္ဌကထာ)

#### ချာန်အင်္ဂါ ၅–ပါး အဓိပ္ပာယ်

ဝိတက်။ ။ အာရုံသို့ ယှဉ်ဘက်တရားတို့ကို ရှေ့ရှုတင်ပေးခြင်းသဘော။ အကုသိုလ်အာရုံများ မကပ်ရောက်နိုင်ရန် ကမ္မဌာန်းအာရုံပေါ် သို့ စိတ်ရောက်ရန် တင်ပေးနေခြင်းသဘော။ > အာရမ္မဏာဘိနိရောပနလက္ခဏော ဝိတက္ကော။

(0)

ဝိစာရ ။ ။ အာရုံကို သုံးသပ်နေခြင်းသဘော။ ဝိတက်တင်ပေးလိုက်သော ကမ္မဌာန်းအာရုံကို အဖန်ဖန်သုံးသပ် နေခြင်းသဘော။ > အာရမ္မဏာနုမစ္စနလက္ခဏော ဝိစာရော။

ပီတိ ။ ။ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံ၌ ကျေနပ်နှစ်သက်နေခြင်းသဘော။

သုခ ။ ။ ကမ္မဌာန်းအာရုံဖြင့် ချမ်းသာစွာမွေလျော်နေခြင်းသဘော။

\_\_\_\_\_ ဧကဂ္ဂတာ ။ ။ ကမ္မဋ္ဌာန်းအာရုံတစ်ခုတည်း၌ စူးစူးစိုက်စိုက်အချိန်ကြာကြာ စွဲစွဲမြဲမြဲ တည်တံ့နေခြင်းသဘော။ (သမာဓိ)

## ၃။ အရှုပစိတ် ၁၂–ပါး

၁။ အရူပါဝစရကုသိုလ်စိတ် ၄-ပါး ၂။ အရူပါဝစရဝိပါက်စိတ် ၄-ပါး ၃။ အရူပါဝစရကြိယာစိတ် <u>၄-ပါး</u> ပေါင်း ၁၂-ပါး

အရူပါဝစရစိတ် - အရူပဘုံ၌ များသောအားဖြင့် ကျင်လည်တတ် ဖြစ်တတ်သောစိတ် (ဝါ) အရူပတဏှာ၏ အာရုံဖြစ်၍ အရူပဘုံ၌ သက်ဝင်၍ ဖြစ်တတ်သော စိတ်။ (ဝါ) အရူပ ၄-ဘုံရှိ ဗြဟ္မာတို့သန္တာန်၌ အဖြစ်များသော စိတ်။

(ကာမဘုံ, ရူပဘုံတို့၌လည်း ထိုဈာန်ကို အားထုတ်လျှင်ရနိုင်သောကြောင့် ကာမဘုံ, ရူပဘုံတို့၌လည်း ဖြစ်သည်။)

✔ အရူပါဝစရဈာန်စိတ်တို့သည် အောက်အောက်ဈာန်၏အာရုံကို လွန်မြောက်၍ အာရုံ၏ အစွမ်းအားဖြင့် ကွဲပြားသောကြောင့် "အာရမ္မဏာတိက္ကမဈာန် - အာရုံကို လွန်မြောက်သောဈာန်"ဟူ၍ ခေါ်ဆိုသည်။ (တစ်နည်း) "အာရမ္မဏဘေဒစိတ်"ဟူ၍ လည်း ခေါ်ဆိုကြသည်။

အရူပါဝစရကုသိုလ်စိတ် ။ ။ အရူပဈာန်ရရှိသော ပုထုဇဉ်, သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်တို့၏သန္တာန်၌ (ဈာန်ဝင်စားခိုက်) ဖြစ်သော ကုသိုလ်စိတ်။

<u>အရူပါဝစရဝိပါက်စိတ်</u> ။ ။အရူပါဝစရကုသိုလ်ဈာန်စိတ်များကြောင့် ဖြစ်ပေါ် လာသော အကျိုးဝိပါက်စိတ်။ အရူပဗြဟ္မာကြီးတို့၏ ပဋိသန္ဓေ, ဘဝင်, စုတိစိတ်။

အရှုပါဝစရကြိယာစိတ် ။ ။ အရှုပဈာန်ရရှိကြသည့် ရဟန္တာတို့၏ သန္တာန်၌ဖြစ်သော ဈာန်စိတ်များ။

- ✔ အရူပါဝစရဈာန်စိတ်များသည် ရူပါဝစရဈာန်ရရှိပြီး ဈာနလာဘီပုဂ္ဂိုလ်တို့သာ အားထုတ်၍ ရနိုင်သော ဈာန်စိတ်များဖြစ်သည်။
- ✔ ရူပါဝစရဈာနလာဘီပုဂ္ဂိုလ်သည် ရုပ်ကို စက်ဆုပ်၍ ပညတ်အာရုံ, နာမ်အာရုံတို့ကို အာရုံနိမိတ်ယူပြီး
   အားထုတ်၍ ရသော ဈာန်ကို "အရူပဈာန်"ဟု ခေါ် သည်။

( 90 )

## (က) အရူပါဝစရကူသိုလ်စိတ် ၄–ပါးဆိုရိုး

| OII             | ဥပေက္ခာ,<br>ဧကဂ္ဂတာ | ဈာန်အင်္ဂါ ၂-ပါးနှင့်<br><b>တကွ</b> ဖြစ်သော | အာကာသာနဥ္စာယတနကုသိုလ်စိတ် |
|-----------------|---------------------|---------------------------------------------|---------------------------|
| JII             | II                  | I                                           | ိညာဏဉ္စာယတနကုသိုလ်စိတ်    |
| ۶ <sub>II</sub> | 11                  | II                                          | အာကိဥ္စညာယတနကုသိုလ်စိတ်   |
| 911             | II                  | 11                                          | နေဝသညာနာသညာယတနကုသိုလ်စိတ် |

ဝိပါက်စိတ် ၄-ပါး၊ ကြိယာစိတ် ၄-ပါးဆိုရိုးများနည်းတူပင်။

အဓိပ္ပါယ် ။ ။

အာကာသာနဥ္စာယတနစိတ်။ ။ကောင်းကင်ပညတ်ကို အာရုံပြုသောဈာန်စိတ်။

(ဝါ) ကောင်းကင်ပညတ်အာရုံ၌ တည်သော ဈာန်စိတ်။

ဝိညာဏာဥ္မွာယတနစိတ် ။ ။ ပထမာရုပ္ပဝိညာဏ် (အကာသာနဥ္မွာယတနစိတ်)ကို အာရုံပြုသော ဈာန်စိတ်။ အာကိဥ္စညာယတနစိတ် ။ ။ ပထမာရုပ္ပဝိညာဏ်၏ မရှိခြင်း - နတ္ထိဘောပညတ်ကို အာရုံပြုသော ဈာန်စိတ်။ နေဝသညာနာသညာယတနစိတ်။ ။တတိယာရုပ္ပဝိညာဏ် (အာကိဥ္စညာယတနစိတ်)ကို အာရုံပြုသောဈာန်စိတ်။

## မဟဂ္ဂုတ်စိတ် ၂၇–ပါး

၁။ ရူပါဝစရစိတ် ၁၅-ပါး ၂။ အရူပါဝစရစိတ် <u>၁၂-ပါး</u> ပေါင်း ၂၇-ပါး

မဟ**ဂ္ဂုတ်စိတ် ။ ။** မြတ်သည်၏အဖြစ်သို့ ရောက်သောစိတ် (မြင့်မြတ်သောစိတ်) (ဝါ) မြတ်ကုန်သော ဈာနလာဘီပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်သာ ရအပ်, ရောက်အပ်သောစိတ်။

#### လောက်ိစိတ် ၈၁–ပါး

၁။ ကာမာဝစရစိတ် ၅၄-ပါး ၂။ မဟဂ္ဂုတ်စိတ် <u>၂၇-ပါး</u> ပေါင်း ၈၁-ပါး

လောကီစိတ် ။ ။ ကာမ, ရူပ, အရူပ-ဟူသော လောက ၃-ပါး၌ အဖြစ်များသော စိတ် (ဝါ) လောက၌ ထင်ရှားသော စိတ်။

၄။ လောက္နတ္တရာစိတ် အကျဉ်း ၈–ပါး

၁။ မဂ်စိတ် ၄-ပါး (လောကုတ္တရာကုသိုလ်စိတ် ၄-ပါး) ၂။ ဖိုလ်စိတ် <u>၄-ပါး (</u>လောကုတ္တရာဝိပါက်စိတ် ၄-ပါး) ပေါင်း ၈-ပါး ( 99 )

|            | မဂ်စိတ် ၄-ပါး     | ဖိုလ်စိတ် ၄-ပါ <b>း</b> |
|------------|-------------------|-------------------------|
| IIC        | သောတာပတ္တိမဂ်စိတ် | သောတာပတ္တိဖိုလ်စိတ်     |
| JII        | သကဒါဂါမိမဂ်စိတ်   | သကဒါဂါမိဖိုလ်စိတ်       |
| <b>811</b> | အနာဂါမိမဂ်စိတ်    | အနာဂါမိဖိုလ်စိတ်        |
| 911        | အရဟတ္တမဂ်စိတ်     | အရဟတ္တဖိုလ်စိတ်         |

လောကုတ္တရာစိတ် ။ ။ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာဟူသော သင်္ခါရလောကမှ လွန်မြောက်ဆဲ, လွန်မြောက်ပြီးစိတ် (ဝါ) ကာမ, ရူပ, အရူပ-ဟူသော လောက ၃-ပါးမှ လွတ်မြောက်သော စိတ် (ဝါ) ကာမ, ရူပ, အရူပဟူသော လောက ၃-ပါးထက် သာလွန်မြင့်မြတ်သော စိတ်။

## မဂ္ဂင်, မဂ်, မဂ်စိတ်, မိုလ်စိတ် ခွဲခြားပုံ

- ၁။ သမ္မာဒိဋ္ဌိ, သမ္မာသင်္ကပ္ပ (ပ) သမ္မာသမာဓိ-ဟူသော မဂ္ဂင် ၈-ပါးအစိတ်အစိတ် တစ်ပါးစီကို "မဂ္ဂင်"ဟု ခေါ် သည်။
- ၂။ ထိုသမ္မာဒိဋ္ဌိ–စသော မဂ္ဂင် ၈-ပါး အပေါင်းကို "မဂ်"ဟု ခေါ် သည်။
- ၃။ ထိုမဂ်နှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို "မဂ်စိတ်"-ဟု ခေါ် သည်။
- ၄။ မဂ်စိတ်၏ အကျိုးဖြစ်သော ဝိပါက်စိတ်ကို "ဖိုလ်စိတ်"ဟု ခေါ် သည်။
  - 🗸 မဂ်စိတ်သည် လောကုတ္တရာကုသိုလ်စိတ်ဖြစ်၏။
  - 🗸 ဖိုလ်စိတ်သည် လောကုတ္တရာဝိပါက်စိတ်ဖြစ်၏။
- > ကိလေသာတို့ကို ပယ်သတ်လျက် နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြုသောအားဖြင့် သွားတတ်သောကြောင့် (တစ်နည်း) နိဗ္ဗာန်ကို ရှာမှီးတတ်သောကြောင့် (တစ်နည်း) နိဗ္ဗာန်ကို လိုလားသူတို့သည် ရှာမှီးအပ်သောကြောင့် "မဂ်"ဟု ခေါ် သည်။

#### "အဓိပ္ပါယ်"

လောကုတ္တရာစိတ်သည် - ဝိပဿနာယာနိကပုဂ္ဂိုလ်၏အစွမ်းဖြင့် အကျဉ်း ၈-ပါး၊ သမထယာနိကပုဂ္ဂိုလ်၏ အစွမ်းဖြင့် အကျယ် ၄၀-ဖြစ်၏။

သမထယာနိက ။ ။ ဈာန်တရားရရှိရန် သမထကမ္မဌာန်းအားထုတ်သူ။ ဝိပဿနာယာနိက္။ ။ မဂ်, ဖိုလ်ရရန် ဝိပဿနာကမ္မဌာန်းအားထုတ်သူ။

## စိတ်အကျယ် ၁၂၁–ပါးဖြစ်လာပုံ

လောကုတ္တရာစိတ်အကျဉ်း ၈-ပါးမှ အကျယ် ၄၀-ပြားသောကြောင့် စိတ်အကျဉ်း ၈၉-ပါးမှ စိတ်အကျယ် ၁၂၁-ပါးဖြစ်လာရသည်။ ( ၁၅ )

## စိတ်အကျဉ်း ၈၉–ပါး၊ အကျယ် ၁၂၁–ပါး

| OII | လောကီစိတ် ၈၁-ပါး           | လောကီစိတ် ၈၁-ပါး           |
|-----|----------------------------|----------------------------|
| JII | လောကုတ္တရာစိတ်အကျဉ်း ၈-ပါး | လောကုတ္တရာစိတ်အကျယ် ၄၀-ပါး |
|     | စိတ်အကျဉ်း ၈၉-ပါး          | အကျယ် ၁၂၁-ပါး              |

## စိတ်အကျဉ်း ၈၉–ပါး, အကျယ် ၁၂၁–ပါးကို

# (၁) ဘူမိဘေဒ (ဘုံအမျိုးအစား) ဖြင့် ဝေဘန်ခြင်း

| စဉ်        | စိတ်အကျဉ်း           | စိတ်အကျယ်             |
|------------|----------------------|-----------------------|
| IIC I      | ကာမာဝစရစိတ် ၅၄-ပါး   | ၅၄-ပါး                |
| J"         | ရူပါဝစရစိတ် ၁၅-ပါး   | ၁၅-ပါး                |
| <b>811</b> | အရူပါဝစရစိတ် ၁၂-ပါး  | ၁၂-ပါး                |
| 911        | လောကုတ္တရာစိတ် ၈-ပါး | ၄၀-ပါး                |
|            | ပေါင်း အကျဉ်း ၈၉     | အကျယ် ၁၂၁-ပါ <b>း</b> |

# (၂) ဓာတိဘေဒ(ဓာတ်အမျိုးအစား) ဖြင့် ဝေဘန်ခြင်း

| စဉ် | စိတ်အကျဉ်း                        | စိတ်အကျယ်     |
|-----|-----------------------------------|---------------|
| OII | အကုသိုလ်စိတ် ၁၂-ပါ <b>း</b>       | ၁၂-ပါး        |
| J"  | ကုသိုလ်စိတ် ၂၁-ပါ <b>း</b>        | ၃၇-ပါး        |
| 911 | ိပါက် <b>စိ</b> တ် ၃၆-ပါ <b>:</b> | ၅၂-ပါး        |
| 911 | ကြိယာစိတ် ၂၀-ပါး                  | ၂၀-ပါး        |
|     | ပေါင်း အကျဉ်း ၈၉-ပါး              | အကျယ် ၁၂၁-ပါး |

✔ ဝိပါက်စိတ်, ကြိယာစိတ် (၂)ရပ်ပေါင်း၍ "အဗျာကတစိတ်"အမည်ဖြင့်
 လည်း ဝေဘန်နိုင်သည်။

ခိတ်ပိုင်းပြီး၏။

( oG )

## ၂။ စေတသိက်ပိုင်း

စိတ်၌မှီ၍ စိတ်ကို ခြယ်လှယ်တတ်သော, စိတ်နှင့်အမြီယှဉ်သော (စေတောယုတ္တလက္ခဏာ လေးပါးနှင့်ညီညွတ်သော) ၅၂-ပါးသော သဘောတရား များကို "<u>စေတသိက်</u>"ဟုခေါ် သည်။

ဆောင်။ ။ စိတ်၌ မှီတွယ်၊ စိတ်ကိုခြယ်၊ ငါးဆယ့်နှင့်ခွိတ်၊ စေတသိက်။ (လယ်တီ)

## စေတသိက်လက္ခဏာ ၄-ပါး (ဝါ) စေတောယ္ဝ္ဘာလက္ခဏာ ၄-ပါး

- ၁။ ဧကုပ္ပါဒ စိတ်နှင့် အတူဖြစ်ခြင်း။ (စိတ်ဖြစ်သည်နှင့် တပြိုင်နက် အတူတကွဖြစ်ခြင်း)။
- ၂။ ဧကနိရောဓ စိတ်နှင့် အတူချုပ်ခြင်း။ (စိတ်ချုပ်သည်နှင့်တပြိုင်နက် အတူတကွ ချုပ်ခြင်း။)
- ၃။ ဧကာလမွှ**က -** စိတ်နှင့်အာရုံတူခြင်း။ (စိတ်ယူအပ်သော အာရုံကိုသာ ယူခြင်း။ စိတ်က ရူပါရုံကို အာရုံပြုလျင် စေတသိက်ကလည်း ထိုရူပါရုံကိုပင် အာရုံပြုရသည်။)
- ၄။ ဧကဝတ္ထုက စိတ်နှင့် မှီရာဝတ္ထုတူခြင်း။ (စိတ်က စက္ချဝတ္ထုကိုမှီလျှင် စေတသိက်ကလည်း ထိုစက္ချဝတ္ထု ကိုပင် မှီရသည်-စသည်။)

ဆောင်။ ။ ဖြစ်, ချုပ်, မှီ,အာ၊ ဤလေးဖြာ၊ အင်္ဂါ ယှဉ်နိမိတ်။

## စေတသိက် (၅၂)ပါးသရုပ်

|                | (33)                 | Li .                                |
|----------------|----------------------|-------------------------------------|
|                | (က)သင္ဗစိတ္တသာဓာရဏ ၇ | യോ, രേദ്ദേ, വ്യാ, തൈടാ              |
| အညသမာန်းစေတ    |                      | ဧကဂ္ဂတာ,ဇီဝိတိန္ဒြိယ, မနသိကာရ       |
| သိက်စု (၁၃)ပါး | (ခ) ပကိဏ်း ၆         | ဝိတက်, ဝိစာရ, အဓိမောက္ခ,            |
|                |                      | ဝီရိယ, ပီတိ, ဆန္ဒ                   |
|                | မောစတုက် ၄           | မောဟ, အဟိရိက, အနောတ္တပ္ပ, ဥဒ္မစ္စ   |
| အကုသိုလ်စေတ    | လောတြိ ၄             | လောဘ, ဒိဋိ, မာန                     |
| သိက်စု (၁၄)ပါး | ဒေါစတုက် ၄           | ဒေါသ, ဣဿာ, မစ္ဆရိယ, ကုက္ကုစ္စ       |
|                | ဆုံးတြိ ၃            | ထိန, မိဒ္ဓ, ဝိစိကိစ္ဆာ,             |
|                |                      | သဒ္ဓါ, သတိ, ဟိရိ, ဩတ္တပ္ပ, အလောဘ,   |
|                |                      | အဒေါသ, တတြမၛွတ္တတာ, ကာယပဿဒ္ဓိ       |
|                |                      | စိတ္တပဿဒ္ဓိ, ကာယလဟုတာ, စိတ္တလ-      |
| သောဘနစေတ       | (က)သောဘနသာဓာရဏ       | ဟုတာ, ကာယမုဒုတာ, စိတ္တမုဒုတာ,       |
| သိက်စု (၂၅)ပါး | ၁၉                   | ကာယကမ္မညတာ,စိတ္တကမ္မညတာ,            |
|                |                      | ကာယပါဂုညတာ,စိတ္တပါဂုညတာ,            |
|                |                      | ကာယုဇုကတာ, စိတ္တုဇုကတာ။             |
|                | (ခ) ဝိရတီ ၃          | သမ္မာဝါစာ, သမ္မာကမ္မန္တ, သမ္မာအာဇီဝ |
|                | (ဂ)အပ္ပမညာ ၂         | ကရုဏာ, မုဒိတာ                       |
|                | (ဃ)ပညိန္ဒြေ ၁        | ပညာ (အမောဟ)                         |

( 29 )

### စေတသိက် (၅၂)ပါး အမျိုးအစား

၁။ အညသမာန်းစေတသိက်

၁၃-ပါး

၂။ အကုသိုလ်စေတသိက်

၁၄-ပါး

၃။ သောဘနစေတသိက်

၂၅-ပါ

#### ၁။ အညသမာန်းစေတသိက် ၁၃-ပါး

(က) သဗ္ဗစိတ္ကသာဓာရဏစေတသိက်

၇-ပါး

(ခ) ပကိဏ်းစေတသိက်

၆-ပါး

(က) <u>သဗ္ဗစိတ္ကသာဓာရဏစေတသိက်</u> ။ ။ အလုံးစုံသော စိတ်တို့နှင့် ဆက်ဆံသော စေတသိက်။ စိတ်အားလုံးနှင့်ယှဉ်နိုင်သော, စိတ်ဖြစ်တိုင်းပါကြရသော စေတသိက် ၇-ပါး။

## သဗ္ဗဓိတ္ကသာဓာရဏစေတသိက်တို့၏ သဘောလက္ခဏာ

၁။ <u>ဖဿ</u> ။ ။ **အာရုံကို တွေ**ထိခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ ချဉ်သီးစာနေသူကို မြင်၍ သွားရည်ယိုခြင်း, သွားကျင်ခြင်းမျိုး၊ သစ်ပင်ဖျားတက်နေသူကိုမြင်၍ ကြောက်ဒူးတုန်ခြင်းမျိုးနှင့် တူ၏။

၂။ ဝေဒနာ ။ ။ အာရုံ၏ အရသာကို ခံစားခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ ရှင်ဘုရင်၏ ကောင်းမြတ်သော ဘောဇဉ်အရသာကို ပိုင်စိုး ပိုင်းနင်းခံစားခြင်းနှင့်တူ၏။

၃။ သညာ ။ ။ အာရုံကို မှတ်သားခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ လက်သမားဆရာတို့၏ (နောင်အခါဖြတ်တောက် ထွင်းဖောက်နိုင်ဖို့အတွက်) သစ်သားပေါ် ၌ ခဲအမှတ် အသားပြုခြင်းနှင့်တူ၏။

၄။ စေတနာ ။ ။ အာရုံ၌ ယှဉ်ဘက်တရားတို့ကို ဆိုင်ရာကိစ္စဆောင်ရွက်ရန် စေ့ဆော် တိုက်တွန်း ရှိုးဆော် ခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ ကိုယ်တိုင် မိမိကိစ္စကို ဆောင်ရွက်ရုံမက၊ အောက်လက်ငယ်သားတို့ကိုလည်း ဆိုင်ရာကိစ္စတို့၌ ဆောင်ရွက်ကြရန် တိုက်တွန်းနှိုးဆော်တတ်သော တပည့်ကြီး, လက်သမားကြီး, စစ်သူကြီးတို့နှင့် တူ၏။

၅။ ဧကဂ္ဂတာ။ ။အာရုံတစ်ခုထည်း၌ တည်ကြည်ခြင်း (မပျံ့လွင့်ခြင်း)သဘော။

ဥပမာ ။ ။ လေငြိမ်ရာ၌ ထွန်းထားသော ဆီမီးလျံ၏ (လှုပ်ရှားခြင်းမရှိဘဲ)တည်ငြိမ်နေခြင်းနှင့်တူ၏။

၆။ ဇီဝိတိန္ဒြေ ။ ။ယှဉ်ဘက်တရားတို့ကို စဉ်ဆက်မပြတ်ဖြစ်စေရန် စောင့်ရှောက်ခြင်း, အစိုးရခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ ကြာရိုးထဲတွင် တည်ရှိနေသော ရေသည် ကြာပင်ကို ဆက်လက်ရှင်သန်စေရန် စောင့်ရှောက်ခြင်းနှင့် တူ၏။ ( ၁၈ )

၇။ မနသိကာရ ။ ။ စိတ်ထဲ၌ အာရုံပေါ် လာအောင်နှလုံးသွင်းခြင်းသဘော (အာရုံထဲ၌ စိတ်ကိုထည့်ထားခြင်းသဘော။)

ဥပမာ ။ ။ အာဇာနည်မြင်းကို အလိုရှိရာအရပ်သို့ ကောင်းစွာမောင်းနှင်နိုင်သော ရထားထိန်းနှင့်တူ၏။

(ခ) <u>ပကိဏ်းစေတသိက်</u>။ ။ စိတ်အားလုံးနှင့် မယှဉ်နိုင်ပဲ အချို့သောစိတ်တို့၌ ဟိုတစ်ချို့ သည်တစ်ချို့ ရောရော ပြွမ်းပြွမ်းယှဉ်တတ်သောစေတသိက် ၆-ပါး။

### ပကိုဏ်းစေတသိက်တို့၏ သဘောလက္စဏာ

၁။ <u>ဝိတက်။</u> ။ယှဉ်ဘက်တရားတို့ကို အာရုံသို့ ရှေးရှုတင်ပေးခြင်း(ကြံစည်ခြင်း)သဘော။ ဥပမာ ။ ။ ခေါင်းလောင်းထိုးသောအခါ ရှေးဦးစွာ ထွက်ပေါ် လာသော အသံနှင့်တူ၏။

၂။ <u>ဝိစာရ။ ။ အာရုံကို သုံးသပ်ခြင်း (ထပ်၍</u>ထပ်၍ ယူခြင်း)သဘော။ ဥပမာ ။ ။ ခေါင်းလောင်းထိုးသောအခါ နောက်ထပ်ဆက်၍ ဆက်၍ထွက်ပေါ် လာသော ကြေးညီးသံနှင့်တူ၏။

၃။ <u>အဓိမောက္ခ</u>။ ။ အာရုံကို ဆုံးဖြတ်ခြင်းသဘော (ကောင်းသည့်ဘက်၌ ဖြစ်စေ၊ မကောင်းသည့်ဘက်၌ ဖြစ်စေ အမှုကိစ္စဆောင်ရွက်ရန် အခိုင်အမာဆုံးဖြတ်ချက်ချခြင်းသဘော။

ဥပမာ။ ။ တရားသူကြီးနှင့် တူ၏။

၄။ <u>ဝီရိယ</u>။ ။ သမ္ပယုတ်တရားတို့ကို ထောက်ပံ့ခိုင်စေခြင်း (အားထုတ်ခြင်း, အားတက်သရော်ရှိခြင်း)သဘော။ ဥပမာ ။ ။ ယိုယွင်းယိုင်နေသော အဆောက်အအုံများကို ပြိုလဲမသွားအောင်ကျားကန်ထောက်ကူပေးထားသော ထောက်တိုင်နှင့်တူ၏။

၅။ ပီတိ။ ။အာရုံကို နှစ်သက်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ ကန္တာရခရီးကြမ်းကို ဖြတ်သန်းခဲ့ရသော သူ၏ တောအုပ်တစ်ခု၌ ကြည်လင်သောရေအိုင်ကြီးကို မြင်ရသည့်အခါ နှစ်သက်ခြင်းနှင့်တူ၏။ (ပီတိဖြစ်လာသည့်အခါ စိတ်, စေတသိက်တို့ ရွှင်လန်းကြ၏-ဟူလို)

၆။ ဆန္ဒ ။ ။ အာရုံကို လိုလားတောင့်တခြင်း (ပြုလိုကာမတ္တ)သဘော။ ဥပမာ ။ ။ ပစ်လွှတ်ရန် မြှားတောင့်မှ မြှားကိုလှမ်းယူနေသော လေးသမားနှင့်တူ၏။

အညသမာန်း ။ ။ ဤဆိုခဲ့ပြီးသော စေတသိက် ၁၃-ပါးသည် သောဘနစိတ်, အသောဘနစိတ် ၂-မျိုးလုံး၌ ယှဉ်နိုင်သောကြောင့် (ဝါ) ကုသိုလ်, အကုသိုလ် (ကောင်း + ဆိုးနှစ်တန်) ဆက်ဆံသော

ကြောင့် အညသမာန်း စေတသိက်မည်၏။

- 🗸 သောဘနစိတ်တို့၌ ယှဉ်ခိုက် ကုသိုလ်စေတသိက်များဖြစ်ကြသည်။
- 🗸 အသောဘနစိတ်တို့၌ယှဉ်ခိုက် အကုသိုလ်စေတသိက်များ ဖြစ်ကြသည်။

ဆောင်။ ။ ကောင်း/ဆိုးနှစ်တန်၊ ခပ်တိုင်း ငန်၊ သမာန် အည၊ တေရသ။

### ၂။ အကူသိုလ်စေတသိက် ၁၄–ပါး

အကုသိုလ်စေတသိက် - စိတ်ကို မကောင်းအောင်အပြစ်ရှိအောင် ခြယ်လှယ်သည့် စေတသိက်(ဝါ) အပြစ်နှင့် တကွ မကောင်းသော အကျိုးကို ပေးသောစေတသိက် (ဝါ) အကုသိုလ်နှင့်သာ သက်ဆိုင်သော စေတသိက်။

၁။ <u>မောဟ</u>။ ။ အာရုံ၏ သဘောအမှန်ကို ဖုံးကွယ်ခြင်း, အာရုံ၌ တွေဝေခြင်းသဘော။ (ရှိပြီးသော ပညာစက္ခုကို ကန်းအောင်ပြုတတ်သော တရား)

ဥပမာ ။ ။ လကွယ်, သန်းခေါင်, မိုးမှောင်, တောအုပ်ဟူသော အင်္ဂါလေးပါးရှိသည့် အမိုက်မှောင်နှင့်တူ၏။ (တစ်နည်း) မြက်ခြောက်ကို မြက်စိမ်းထင်အောင် ဖုံးကွယ်ထားသော မျက်မှန်စိမ်းနှင့်တူ၏။

🍃 မုယှတီတိ မောဟော နာမ၊ ဧသော အညာဏလက္ခဏော၊

ဆောင်။ ။ သဘောမှန်ရာ၊ ဖုံးကွယ်ကာ၍၊ ပညာစက္ခု၊ ကန်းအောင်ပြုလျင်း၊ မိုက်မဲခြင်း၊ မယွင်းမောဟသဘောတည်း။

၂။ <u>အဟိရိက ။ ။ မကောင်းမှု</u>ဒုစရိုက်မှ မရှက်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ မစင်ကို စားရမှာ မရှက်သော ရွာဝက်နှင့်**တူ၏**။

၃။ အနောတ္ထပ္ပ ။ ။ မကောင်းမှုဒုစရိုက်မှ မကြောက်လန့်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ မီးကို မကြောက်ရွံ့ဘဲ ဇွတ်ဝင်တိုးသော ပိုးဖလံကောင်နှင့်တူ၏။

၄။ ၣဒ္ဓစ္စ ။ ။ စိတ်၏ မငြိမ်မသက် ပျံ့လွင့်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ ပြာပုံကို ခဲဖြင့် ပစ်သည့်အခါ ပြာမှုန့်များပျံ့လွင့်သွားခြင်းနှင့်တူ၏။ (တစ်နည်း) လေအရှိန်ကြောင့် ရေမငြိမ်ခြင်းနှင့်တူ၏။

မောဟခေါင်းဆောင်သော ဤစေတသိက်လေးပါးသည် အကုသိုလ်စိတ် ၁၂-ပါးလုံး၌ ယှဉ်သော ကြောင့် "သဗွာကုသလသာဓာရဏ"အမည်ရသည်။ မောဟအုပ်စုတွင်ပါဝင်သောကြောင့် မောစတုက် ၄-ပါးဟုလည်း ခေါ်ကြသည်။

ဆောင်။ ။ မော, ဟိ, နော, ဥဒ်၊ မောစတုက်။

၅။ လောဘ။ ။ လောကီအာရုံကာမဂုဏ်တို့၌ လိုချင်ခြင်း, ငြိကပ်ခြင်း, တပ်မက်ခြင်းသဘော။ (ကုသိုလ်အရာ၌ လိုချင်ခြင်းကား။ ကုသိုလ်ဆန္ဒသာတည်း။)

## လောဘနှင့် ဆန္ဒအထူး

- မျောက်နှဲစေးဖြင့် ကပ်သကဲ့သို့ ကာမဂုဏ်အာရုံ၌ ငြိကပ်တွယ်တာခြင်းသဘောပါသော လိုချင်မှုသည်
   လောဘ။
- 🗸 ြိကပ်တွယ်တာခြင်းမရှိပဲ အာရုံတစ်ခုကို ရလိုရုံမျှသည် ဆန္ဒ။

( 00)

#### လောဘ၏ အမည်ကွဲများ

ဤလောဘစေတသိက်ကိုပင် အကုသိုလ်အရာ၌ စွမ်းဆောင်နိုင်သည့် သဘောသတ္တိကို လိုက်၍ တဏှာ, ရာဂ, ကာမ, အာသဝ, အဘိဇ္ဈာ, နိကန္တိ, အာလယ, အာသင်္ဂ, အနုသယ, ကိလေသာ, သမုဒယသစ္စာ-ဟူသော အမည်နာမ အမျိုးမျိုးဖြင့် ဆိုကြသေးသည်။

၆။ ဒိဋ္ဌိ ။ ။ မှားမှားယွင်းယွင်း သိမြင်ခြင်း။ (အယူမှားခြင်း)သဘော။ ဥပမာ ။ ။ မျက်စိလည်လမ်းမှားနေသူနှင့်တူ၏။

#### ညယူ့နင့် ဒွင္ရီအထီး

- 🗸 ဉာဏ်-သည် အာရုံကို ဟုတ်သောအားဖြင့် သိ၏။ သဘာဝအမှန်ကို သိခြင်းပင် ဖြစ်၏။
- 🗸 ဒိဋ္ဌိ-ကား သဘာဝအမှန်တရားကိုစွန့်၍ အမှားကို သိခြင်းသာတည်း။

၇။ မာန ။ ။ လောကမှာ ငါသာလျှင် အမြတ်ဆုံးဟု ထောင်လွှားတက်ကြွခြင်း သဘော။ ဥပမာ ။ ။ အလံတံခွန်, မှန်ကင်းတို့နှင့်တူ၏။

ဆောင်။ ။ အများထက်ချွန်၊ စိတ်နေလွန်၍၊ တံခွန်အလား၊ ငါတကားဟု၊ ထောင်လွှားပြုလျက်၊ ကြွကြွတက်လျင်း၊ မှတ်ထင်ခြင်း၊ မယွင်းမာနသဘောတည်း။

ဤဆိုခဲ့ပြီးသော လောဘ, ဒိဋိ, မာနစေတသိက် ၃-ပါးသည် လောဘအုပ်စု တွင် ပါဝင်သောကြောင့် "လောတြိ"စေတသိက်ဟူ၍ အတိုကောက် ခေါ်ကြသည်။ ယင်းလောဘ, ဒိဋိ, မာန ၃-ပါးသည် သတ္တဝါတို့ကို သံသရာ၌ ကြာမြင့်စေတတ် ချဲ့ထွင်တတ်သောတရားဆိုးများဖြစ်၍ <u>"ပပဥ္"</u>ဟူ၍လည်းဆိုကြသည်။

၈။ ဒေါသ ။ ။ ခက်ထန်ကြမ်းတမ်းခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ တုတ်, လှံတံဖြင့် ရိုက်ခတ်ခံရသော မြွေဟောက်နှင့်တူ၏။

ဤဒေါသစေတသိက်ကိုပင်အကုသိုလ်အရာ၌ စွမ်းဆောင်နိုင်သည့် သဘောသတ္တိကိုလိုက်၍ အာဃာတ, ပဋိယ, ဗျာပါဒ, ကောပ-အမည်တို့ဖြင့်လည်း ခေါ် ဝေါ်ကြသည်။

၉။ က္ကဿာ ။ ။ သူတစ်ပါးတို့၏ ဂုဏ်သိရ်စည်းစိမ်ချမ်းသာကို ငြူစူစောင်းမြောင်းခြင်း၊ မနာလိုခြင်းသဘော။

၁၀။ မစ္ဆရိယ ။ ။ မိမိစည်းစိမ်, ဂုဏ်သိရ်ချမ်းသာတို့ကို ဝန်တိုခြင်းသဘော၊ သူတစ်ပါးတို့နှင့် မဆက်ဆံ စေလိုခြင်း၊ နှမြောခြင်းသဘော။

#### မစ္ဆရိယ ၅–မျိုး

- ၁။ အာဝါသမစ္ဆရိယ ကျောင်းကန်တိုက်တာနေရာထိုင်ခင်းတို့၌ ဝန်တိုမှု။
- ၂။ ကုလမစ္ဆရိယ ဆွေမျိုးဉာတိတပည့်ဒကာဒကာမတို့၌ ဝန်တိုမှု။
- ၃။ လာဘမစ္ဆရိယ ပစ္စည်းလာဘ်လာဘတို့၌ ဝန်တိုမှု။
- ၄။ ဝဏ္ဏမစ္ဆရိယ ရုပ်ရည်အဆင်းဂုဏ်သတင်းတို့၌ ဝန်တိုမှု။
- ၅။ ဓမ္မမစ္ဆရိယ မိမိတတ်သိထားသော အတတ်ပညာ၌ ဝန်တိုမှု။

( Jo )

၁၁။ <u>ကုက္ကုစ္စ္ ။ ။ ပြုအပ်ပြီးသေ</u>ာ ဒုစရိုက်, မပြုလိုက်မိသော သုစရိုက်**တို့**ကို အာရုံပြု၍ အဖန်တလဲလဲ စိုးရိမ်ခြင်း, နောင်တဖန်ပူပန်ခြင်းသဘော။

ဤဆိုခဲ့ပြီးသော ဒေါသ, ဣဿာ, မစ္ဆရိယ, ကုက္ကုစ္စစေတသိက် ၄-ပါးသည် ဒေါသအုပ်စုဝင်

စေတသိက်များဖြစ်ကြသောကြောင့် "ဒေါစတုက် ၄-ပါး"ဟုလည်း ခေါ်ကြသည်။ ဆောင်။ ။ ဒေါ, ဣသ်, မစ်, ကုက်၊ ဒေါစတုတ်။

၁၂။ ထိန္ ။ ။ စိတ်၏ ထိုင်းမှိုင်းခြင်း၊ စိတ်မလန်းပဲ ခပ်ထိုင်းထိုင်းဖြစ်နေခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ ဝီရိယကင်းမဲ့သော ပျင်းရိနေသူနှင့်တူ၏။

၁၃။ မိဒ္ဓ ။ ။ စေတသိက်တို့၏ ထိုင်းမှိုင်းခြင်းသဘော။ ယှဉ်ဘက်စိတ်,စေတသိက်များမလန်းပဲ ထိုင်းထိုင်းမှိုင်းမြိစ်နေခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ နာလန်ထ လူမမာနှင့်တူ၏။ (အိပ်ချင်မူးတူးဖြစ်နေသည့်အခါ ဤထိန, မိဒ္ဓစေတသိက် ၂-ပါးထင်ရှား၏။)

၁၄။ <u>ဝိစိကိစ္ဆာ။ ။ အာရုံ</u>ကို မဆုံးဖြတ်နိုင်ခြင်းသဘော။ ရတနာ ၃-ပါးအပေါ် ၌ ယုံမှားသံသယရှိခြင်း "ဘုရားဆိုတာ ရှိမှ ရှိရဲ့လား"စသည်ဖြင့် စိတ်ဒွိဟဖြစ်ခြင်းစသည်။

ဥပမာ ။ ။ လမ်း ၂-ခွ၌ ရောက်နေသူနှင့်တူ၏။

# (၃) သောဘန္စေတသိက် ၂၅–ပါး

(က) သောဘနသာဓာရဏစေတသိက် ၁၉-ပါး

(ခ) ိဝိရတီစေတသိက် ၃-ပါး

(ဂ) အပ္ပမညာစေတသိက် ၂-ပါး

(ဃ) ပညိန္ဒြေစေတသိက် <u>၁-ပါး</u> ပေါင်း ၂၅-ပါး

လောဘ, ဒေါသစသော အပြစ်မရှိသဖြင့် တင့်တယ်သော (ဝါ) အပြစ်ကင်းစင်၍ ကောင်းကျိုးချမ်းသာကို ပေးသော စေတသိက် ၂၅-ပါးကို "သောဘနစေတသိက်"ဟု ခေါ် သည်။ ယင်းစေတသိက် ၂၅-ပါးသည် အသောဘနစိတ်တို့၌ မယှဉ်ကြ။ သောဘနစိတ်များ၌သာ (ထိုက်သင့်သလို) ယှဉ်ကြသည်။

### သောဘနသာဓာရက စေတသိက် ၁၉-ပါး

သောဘနသာဓာရဏ။ ။သောဘနစိတ်အားလုံးနှင့်ဆက်ဆံသော (ယှဉ်နိုင်သော)စေတသိက်များ။

၁။ သစ္ခါ ။ ။ မှန်ကန်သော ဘုရား, တရား, သံဃာနှင့် ကံ, ကံ၏အကျိုးစသည်တို့ကို ယုံကြည်ခြင်း, ကြည်ညိုခြင်း သဘော, ယှဉ်ဘက်တရားတို့ကို ကြည်လင်စေခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ ေနာက်ကျူနေသော ရေကို ကြည်လင်စေတတ်သော စကြာဝတေးမင်းပတ္တမြားရတနာနှင့်တူ၏။

၂။ <u>သတိ</u>။ ။ ဘုရား, တရား-အစရှိသော ကုသိုလ်ကောင်းမှုအာရုံတို့ကို အောက်မေ့ခြင်း, အမှတ်ရခြင်း, မမေ့မလျှော့ခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ ရတနာဘဏ္ဍာကို လုံခြုံအောင် ထိန်းသိမ်းစောင့်ရှောက်ရသော ဘဏ္ဍာထိန်းနှင့်တူ၏။ ရန်သူများ မဝင်နိုင်ရန် စောင့်ထိန်းသော တံခါးမှူးနှင့်လည်း တူ၏။ ( JJ )

- 🗸 သမ္မာသတိ, မိစ္ဆာသတိ ၂-မျိုးတွင် ဤ၌ သမ္မာသတိကို ယူရမည်။
- 🔈 သမ္မာသတိ ကုသိုလ်ဆိုင်ရာ ကောင်းမှုအာရုံတို့ကို အမှတ်ရမှု။
- 🍃 မိစ္ဆာသတိ အကုသိုလ်ဆိုင်ရာတို့၌ အမှတ်ရမှု။ (သတိအတု။)
- ၃။ ဟိရီ ။ ။ မကောင်းမှုဒုစရိုက်မှုပြုရမည်ကို ရှက်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ အမျိုးသမီးကောင်း သမီးပျိုနှင့်တူ၏။
- ၄။ သြတ္တပ္ပ။ ။ မကောင်းမှုဒုစရိုက်မှု ပြုရမည်ကို ကြောက်လန့်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ ပဋိသန္ဓေကိုယ်ဝန်ရှိမည်ကို ကြောက်လန့်သော ပြည့်တန်ဆာမနှင့်တူ၏။ ဆောင်။ ။ ဒုစရိက်ဆိုး၊ အမိုက်မျိုးမှ၊ ရှက်စနိုးမှု၊ ဟိရီယူ၊ ကြောက်မှု သြတ္တပ္ပ။

#### လောကပါလ တရား ၂-ပါး

ဤဟိရီ, ဩတ္တပ္မ (အရှက်, အကြောက်)တရား ၂-ပါးသည် လောကကြီးကို (မပျက်စီးအောင်, မနိမ့်ကျ အောင်, သာယာလှပအောင်, လူနှင့် တိရစ္ဆာန်ကွဲပြားအောင်) ထိန်းသိမ်းစောင့်ရှောက်တတ်သောကြောင့် "လောကပါလ"တရားမည်၏။ ဤတရား ၂-ပါးကသာ မစောင့်ရှောက်မူကား လူနှင့်တိရစ္ဆာန်ခြားနားကြမည် မဟုတ်ပေ။

၅။ <u>အလောဘ</u> ။ ။ လောကီအာရုံကာမဂုဏ်ကို မလိုချင်, မတပ်မက်ခြင်းသဘော၊ စွန့်လွတ်နိုင်ခြင်းသဘော။ (သုတ္တန်နည်းအရ ဒါနအမည်ရသော စေတသိက်။)

ဥပမာ ။ ။ ကိလေသာအားလုံးကုန်ပြီးသော ရဟန္တာတူ၏။

- ၆။ <u>အဒေါသ</u>။ ။(ဆန့်ကျင်ဘက်အာရုံတို့နှင့်တွေ့ကြုံရသော်လည်း) မခက်ထန်၊ မကြမ်းတမ်းခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ အရာရာတွင်လိုက်လျှောတတ်သော <mark>မိတ်ဆွေကေ</mark>ာင်းနှင့်တူ၏။
- ၇။ တတြမဇ္ဈတ္တတာ။ ။ စိတ်, စေတသိက်တို့ကို မိမိတို့၏ ကိစ္စ၌ အပိုအလွန် မရှိစေရအောင် (မယုတ်မလွန် မျှတစေရန်)အလယ်အလတ်၌ တည့်မတ်ပေးခြင်း, လျစ်လျူရှုခြင်းသဘော။ (ဥပေက္ခာ)

ဥပမာ။ ။ မြင်းနှစ်ကောင်ကသော ရထားကို မောင်းနှင်သော ရထားထိန်းနှင့်တူ၏။ ဤစေတသိက်သည် သတ္တဝါတို့အပေါ် ၌ ချစ်ခြင်း, မုန်းခြင်းဟူသော အစွမ်း ၂-ဘက်လွတ်အောင်

မျှမျှတတထိန်းပေး၏။ ဘက်လိုက်ခြင်းမရှိ။

- ၈။ ကာယပဿဋ္ဌိ။ ။ စေတသိက်အပေါင်း၏ ငြိမ်းအေးခြင်းသဘော။ (စေတသိက်တို့၏ ပူပန်ခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်း။)
- ၉။ စိတ္ကပဿဋ္ဌိ။ ။ စိတ်၏ ငြိမ်းအေးခြင်းသဘော။ (စိတ်၏ ပူပန်ခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)

ဥပမာ ။ ။ ဤစေတသိက် ၂-ပါးသည် အေးမြသောရေ၌ ပစ်ချအပ်သော ငါးနှင့်တူ၏။ (ဤပဿဋ္ဌိစေတသိက် ၂-ပါးသည် ဥဋ္ဌစ္စ၏ဆန့်ကျင်ဘက်တည်း။)

- ၁၀။ ကာယလဟုတာ။ ။ စေတသိက်အပေါင်း၏ လျင်မြန်ပေါ့ပါးခြင်းသဘော။ (စေတသိက်အပေါင်း၏ လေးလံထိုင်းမှိုင်းခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)
- ၁၁။ <u>စိတ္ကလဟုတာ။</u> ။ စိတ်၏ လျင်မြန်ပေါ့ပါးခြင်းသဘော။ (စိတ်၏ လေးလဲထိုင်းမှိုင်းခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)
- ဉပမာ ။ ။ ဤလဟုတာစေတသိက် ၂-ပါးသည် အေးမြသောရေ၌ ပစ်ချအပ်သော ပဒုမ္မာကြာပန်းနှင့်တူ၏။ (ထိနမိဒ္ဓ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စေတသိက်။)
- ၁၂။ ကာယမုဒုတာ။ ။ စေတသိက်အပေါင်း၏ နူးညံ့ခြင်းသဘော။ (စေတသိက်အပေါင်း၏ ကြမ်းတမ်းခက်ထန်ခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)
- ၁၃။ <u>စိတ္ကမုဒုတာ</u>။ ။ စိတ်၏ နူးညံ့ခြင်းသဘော။ (စိတ်၏ ကြမ်းတမ်းခက်ထန်ခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)
- ဥပမာ ။ ။ ဤမုဒုတာစေတသိက် ၂-ပါးသည် ချစ်ခင်လှစွာသော ဆွေမျိုးတို့၏ အလယ်သို့ ရောက်သည့် စစ်သူကြီးနှင့်တူ၏။ (ဒိဋိမာနပြဋ္ဌာန်းသောကိလေသာစု၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စေတသိက်။)
- ၁၄။ ကာယကမ္မညတာ။ ။ စေတသိက်အပေါင်း၏ ကုသိုလ်ကောင်းမှု၌ ခံ့ငြားခြင်းသဘော။ (စေတသိက်အပေါင်း၏ ကုသိုလ်အမှု၌ မခံ့ငြားခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)
- ၁၅။ စိတ္တကမ္မညတာ ။ ။ စိတ်၏ ကုသိုလ်ကောင်းမှု၌ ခံငြားခြင်းသဘော။ (စိတ်၏ ကုသိုလ်အမှု၌ မခန့်ငြားခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေခြင်းသဘော။)
- ဥပမာ ။ ဤကမ္မညတာစေတသိက် ၂-ပါးသည် နယ်အပ်ပြီးသော သားရေနှင့်၎င်း၊ စင်ကြယ်သော ရွှေစင်, ရွှေသားနှင့်၎င်း တူ၏။ (ကာမစ္ဆန္ဒ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်တည်း။)
- ၁၆။ ကာယပါဂုညတာ။ ။ စေတသိက်အပေါင်း၏ ကုသိုလ်ကောင်းမှု၌ ပြွမ်းတီးလေ့လာနိုင်ခြင်းသဘော။ (ကုသိုလ်ကောင်းမှု၌ ပျော်ပိုက်နှစ်ခြိုက်ခြင်း၊ ပျော်ရွင်ကျေနပ်ခြင်း။)
- ၁၇။ <u>စိတ္တပါဂုညတာ</u>။ ။ စိတ်၏ ကုသိုလ်ကောင်းမှု၌ ပြွမ်းတီးလေ့လာနိုင်ခြင်း(ကျန်းမာခြင်း)သဘော။ (ကုသိုလ်ကောင်းမှု၌ ပျော်ပိုက်နှစ်ခြိုက်ခြင်း၊ ပျော်ရွှင်ကျေနပ်ခြင်း။)
- ဥပမာ ။ ။ ဤပါဂုညတာစေတသိက် ၂-ပါးသည် နက်လှစွာသော ရေ၌ပစ်ချ ထားအပ်သော မီးကျောင်းနှင့် တူ၏။ (အသဒ္ဓိယ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စေတသိက်တည်း။)
- ၁၈။ ကာယုဇုကတာ။ ။စေတသိက်အပေါင်း၏ ဖြောင့်မတ်ခြင်းသဘော။
- ၁၉။ <u>စိတ္တု**ဇုကတာ။** ။ စိတ်၏ ဖြောင့်မတ်ခြင်း</u>သဘော။
- ဥပမာ ။ ။ ဤဥဇုကတာ ၂-ပါးသည် အရက်မူးပြေသောအခါ လမ်းသွားသူနှင့် တူ၏။ (မာယာ, သာဌေယျ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စေတသိက်ပင်တည်း။)
- မာယာ မိမိ၌ ထင်ရှားရှိသော အပြစ်ကို ဖုံးလွှမ်းခြင်း။ (အပြစ်ရှိပါလျက် အပြစ်မဲ့ဟန်ဆောင်ခြင်း။) သာဌေယျ - မိမိ၌ မရှိသော ကျေးဇူးဂုဏ်ကို ချီးမွှမ်းပြောဆိုခြင်း။(ဂုဏ်မရှိပါပဲလျက် ဂုဏ်ရှိဟန်ဆောင်ခြင်း။)

( 19)

#### (၁) ဝိရတီစေတသိက် ၃-ပါး

်ိရတီ ။ ။ မကောင်းမှုဒုစရိုက် ဒုရာဇီဝတို့ကို ပြုခွင့်ကြုံပါလျက် မပြုကျင့်ပဲရှောင်ကြဉ်ခြင်း။

၁။ <u>သမ္မာဝါစာ</u>။ ။ အာဇီဝဟေတုကို မငဲ့မူ၍ (အသက်မွေးဝမ်းကြောင်းနှင့် မစပ်ဆိုင်သော) ဝစီဒုစရိုက် ၄-ပါးမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသဘော။

ဥပမာ ။ ။ ရဲရဲတောက်နေသော သံတွေခဲကို မကိုင်**ံ့**သူနှင့်တူ၏။

၂။ <u>သမ္မာကမ္မန</u>္တ ။ ။ အာဇီဝဟေတုကို မငဲ့မူ၍ (အသက်မွေးဝမ်းကြောင်းနှင့် မစပ်ဆိုင်သော) ကာယဒုစရိုက် ၃-ပါးမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ မစင်ကပ်နေသော သံတွေခဲကို မကိုင်ဝံ့သူနှင့်တူ၏။

၃။ <u>သမ္မာအာဇီဝ</u> ။ ။ အာဇီဝဟေတုကို ငဲ့သည်ဖြစ်၍ (အသက်မွေးဝမ်းကြောင်းနှင့်စပ်ဆိုင်သော)ဝစီဒုစရိုက် ၄-ပါး, ကာယဒုစရိုက် ၃-ပါးမှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ အဆိပ်သီးကို မစားဝံ့သူနှင့်တူ၏။

#### ခုစရိုက်နှင့် ခုရာဇီဝ

- 🗸 အသက်မွေးဝမ်းကြောင်းမဟုတ်သော ပါဏာတိပါတစသည်တို့သည် <u>ဒုစရိုက်</u>။
- 🗸 အသက်မွေးဝမ်းကြောင်းဖြစ်သော ပါဏာတိပါတစသည်တို့သည် ဒုရာဇီဝ။

## (ဂ) အပ္မမညာ စေတသိက် ၂-ပါး

အပ္ပမညာ။ ။ ဤ၍ဤမျှဟု အတိုင်းအရှည်ပမာဏမထားပဲ သတ္တဝါပညတ်၌ဖြစ်သော (အာရုံပြုသော) တရား။ (ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါဟူသည် ပရမတ္ထတရားမဟုတ်၊ ပညတ်တရားတည်း။ ထိုကြောင့် သတ္တဝါပညတ်ဟု

ခေါ် သည်။) ဆောင်။ ။ ဤ၍ဤမျှ၊ ပမာဏတိုင်း၊ ပိုင်းခြားကန့်သတ်၊ မထားအပ်သည့်၊ သတ္တဝါခေါ်၊ ပညတ်ပေါ်တွင်၊ အာရံထင်၊ အပ္ပမညာဆို။

၁။ <u>ကရုဏာ။ ။ ဒုက္ခိ</u>တသတ္တဝါပညတ်ကို <mark>အာရုံပြု၍</mark> သနားခြင်းသဘော။ (ဆင်းရဲဒုက္ခရောက်နေသူတို့ကို ကြား, မြင်သည့်အခါ ထိုဆင်းရဲ ဒုက္ခကို ဖယ်ရှားလိုခြင်း၊ ဒုက္ခတွင်းမှ

ကယ်တင်လိုခြင်းသဘော။) ဥပမာ ။ ။ အနာရောဂါကပ်ရောက်နေသော သားကို မြင်ရသော မိဘနှင့်တူ၏။

၂။ မုဒိတာ ။ ။ သုခိတသတ္တဝါပညတ်ကို အာရုံပြု၍ ဝမ်းမြောက်ခြင်းသဘော။ ဥပမာ ။ ။ အရွယ်အဆင်းနှင့်ပြည့်စုံသော သား, သမီးကို မြင်ရသော မိဘနှင့်တူ၏။

### (ဃ) ပည်နွေစေတသိက် ၁-ပါး

၁။ ပညိန္ခြေ ။ ။ အာရုံ၏ သဘောမှန်ကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်း၌ အစိုးရခြင်း သဘော။ အထူးထူးအပြားပြားသိခြင်း၌ အစိုးရခြင်းသဘော။ သိမှုကိစ္စဟူသမျှ၌ အစိုးရခြင်းသဘော။ ( 19 )

(မောဟ၏ ဆန့်ကျင်ဘက် - အမောဟပင်တည်း။) ဥပမာ ။ ။ အမိုက်မှောင်ကို ပယ်ခွါနိုင်သည့် ဆီးမီးတန်ဆောင်နှင့်တူ၏။

## ပညာ၏ အမည်ထူးများ

ဤပညိန္နြေစေတသိက်ကိုပင် စွမ်းဆောင်နိုင်သည့် သဘောသတ္တိကိုလိုက်၍ ဉာဏ်, အမောဟ, ဝိဇ္ဇာ, သမ္မာဒိဋိ, ပည်နြေ့, ပညာဗိုလ်, ဓမ္မဝိဇယ၊ ဝီမံသအမည်တို့ ဖြင့်လည်း ခေါ် ဝေါ်ကြသည်။

## သညာသိ, ဝိညာဏ်သိ, ပညာသိ ၃-ပါးအထူး

၁။ သညာသိပုံမှာ ရွှေကို ကလေးသူငယ် သိသကဲ့သို့တည်း။ ၂။ ဝိညာဏ်သိပုံမှာ ရွှေကို လူကြီးများသိသကဲ့သို့တည်း။ ၃။ ပညာသိပုံမှာ ရွှေကို ပန်းထိမ်သည်တို့ သိသကဲ့သို့တည်း။

## စေတသိက်ပိုင်းပြီး၏။

## ဟိတ်ဖြင့် စိတ်ကို ဝေဘန်ပုံ မဟား

| အဟိတ် ၁၈              | မရိ                                                                          | အဟိတ်စိတ်                                                                                                                          |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                       | JL .                                                                         | 320707007                                                                                                                          |
| မောတမူ ၂              | မောဟ                                                                         | ဧကဟိတ်စိတ်                                                                                                                         |
| လောဘမူ ၈              | സോത, <b>ഗോ</b> ത                                                             | ဒ္ဓိဟိတ်စိတ်                                                                                                                       |
| ဒေါသမူ ၂              | ဒေါသ, မောဟ                                                                   | II.                                                                                                                                |
| ာဏဝိပ္မယုတ် ၁၂        | အလောဘ,အဒေါသ                                                                  | tt                                                                                                                                 |
| က္ၾကသမ္မယုတ်စိတ် ၁၂ ေ | ကလော, အဒေါ, <mark>အမေ</mark> ာ                                               | တိဟိတ်စိတ်                                                                                                                         |
| ဟဂ္ဂုတ်စိတ် ၂၇        | ı                                                                            | T T                                                                                                                                |
| လောကုတ္တရာစိတ် ၈      |                                                                              |                                                                                                                                    |
|                       | လာဘမူ ၈<br>ဒါသမူ ၂<br>၅ဏ၀ိပ္ပယုတ် ၁၂<br>၅ဏသမွယုတ်စိတ် ၁၂ ဒ<br>ဟဂ္ဂုတ်စိတ် ၂၇ | လောဘမူ ၈ လောဘ, မောဟ<br>ဒေါသမူ ၂ ဒေါသ, မောဟ<br>ညဏဝိပ္ပယုတ် ၁၂ အလောဘ,အဒေါသ<br>ညဏသမ္ပယုတ်စိတ် ၁၂ အလော, အဒေါ, အမော<br>ဟဂ္ဂုတ်စိတ် ၂၇ ။ |

( JG )

# ခွါရ ၆–ပါးနှင့် တရားကိုယ်

| ရုပ်ဒ္ဒါရ<br>၅-ပါး | စက္ခုဒွါရ-စက္ခုပသာဒရုပ်<br>သောတဒွါရ-သောတပသာဒရုပ်<br>ဃာနဒွါရ-ဃာနပသာဒရုပ်<br>ဇိဝှါဒွါရ-ဇိဝှါပသာဒရုပ်<br>ကာယဒွါရ-ကာယပသာဒရုပ် | အဆင်းအာရုံဝင်ရောက်ရာမျက်စိတံခါး<br>အသံအာရုံဝင်ရောက်ရာနားတံခါး<br>အနံ့အာရုံဝင်ရောက်ရာနှာတံခါး<br>အရသာအာရုံဝင်ရောက်ရာလျှာတံခါး<br>အတွေ့အထိအာရုံဝင်ရောက်ရာကိုယ်တံခါ |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| နာမ်ဒ္ပါရ<br>၁     | မနောဒ္ဓါရ - ဘဝင်စိတ် ၁၉                                                                                                   | စိတ်ကူးအာရုံစသည် အာရုံ ၆-ပါးဝင်<br>ရောက်ရာ စိတ်တံခါး။                                                                                                            |

# အာရုံ ၆–ပါးနှင့် တရားကိုယ်အရကောက်

| အာရုံ ၆       | အဓိပ္ပါယ်                                      | တရားကိုယ်            |
|---------------|------------------------------------------------|----------------------|
| ရူပါရုံ       | စက္ခုဝိညာဏ်ဖြင့်မြင်ရသောအဆင်းအမျိုးမျိုး       | (၀ဏ္ဏ)ရူပရုပ်        |
| သဒ္ဒါရုံ      | သောတဝိညာဏ်ဖြင့်ကြားရသောအသံအမျိုးမျိုး          | သဒ္ဒရုပ်             |
| ဂန္ဓာရုံ      | ဃာနဝိညာဏ်ဖြင့်နမ်းရှုရသောအနံ့အမျိုးစုံ         | ဂန္ဓရုပ်             |
| ရသာရုံ        | ဇိဝှါဝိညာဏ်ဖြင့် <b>လျှက်ရ</b> သောအရသာမျိုးစုံ | ရသရုပ်               |
| ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံ | ကာယဝိညာဏ်ဖြင့်တွေထိရသော အကြမ်း                 | ပထဝီ,တေဇော,          |
|               | အနုစသော အတွေမျိုးစုံ                           | ဝါယော=ဖောဋ္ဌဗ္ဗရုပ်  |
| ဓမ္မာရုံ      | မနောဝိညာဏ်ဖြင့်သာသိရသော                        | ပသာဒ၅၊ သုခုမ၁၆၊      |
| ,             | သိဖွယ်မျိုးစုံ                                 | စိတ်၈၉၊စေ၅၂၊နိဗ္ဗာန် |
|               |                                                |                      |

| ဝတ္ထု ၆-ပါးနှင့်   | တရားကိုယ်     |
|--------------------|---------------|
| စက္ခုဝတ္ထု         | စက္ခုပသာဒရုပ် |
| သောတဝတ္ထု          | သောတပသာဒရုပ်  |
| ဃာနဝတ္ထု           | ဃာနပသာဒရုပ်   |
| ဇိဝှါဝတ္ထ <u>ု</u> | ဇိဝှါပသာဒရုပ် |
| ကာယဝတ္ထု           | ကာယပသာဒရုပ်   |
| ပာဒယဝတ္ထု          | ဟဒယရုပ်       |

( 19)

## ရုပ်ပိုင်း

## ရုပ်၏ သဘောအဓိပ္ပါယ်

ပူခြင်းအေးခြင်း-စသော ဆန့်ကျင်ဘက်အကြောင်းများကြောင့် ပြောင်းလဲ ဖောက်ပြန်တတ်သော သဘောကို "ရုပ်"ဟုခေါ် သည်။ ထိုရုပ်များမှာ (၂၈)ပါးရှိသည်။

ရှုပ် (၂၈)ပါး

နိပ္ပန္ရရုပ် (၁၈)ပါး

```
၁။ မဟာဘုတ် (၄)ပါး ။ ။
မဟာဘုတ်လေးပါးမှာ -
၁။ ပထဝီ - ခက်မာခြင်း၊ နူးညံ့ခြင်းသဘော။
၂။ အာပေါ - ဖွဲ့စည်းခြင်း၊ ယိုစီးခြင်းသဘော။
၃။ တေဇော - ပူခြင်း၊ အေးခြင်းသဘော။
၄။ ဝါယော - ထောက်ကန်ခြင်း၊ တွန်းတင် လှုပ်ရှားခြင်းသဘော
တို့ဖြစ်ကြသည်။
```

၂။ ပသာဒရုပ်ငါးပါး ။ ။

ပသာဒရုပ်ငါးပါးမှာ -

၁။ စက္ချပသာဒ - မျက်စိအကြည်ရုပ်

၂။ သောတပသာဒ - နားအကြည်ရုပ်

၃။ ဃာနပသာဒ - နှာခေါင်းအကြည်ရုပ်

၄။ ဇိဝှါပသာဒ - လျှာအကြည်ရုပ်

၅။ ကာယပသာဒ - ကိုယ်အကြည်ရုပ်-တို့ဖြစ်ကြသည်။

ဂေါစရရုပ် ၇-ပါး ။ ။ 911 ဂေါစရရုပ် (၇)ပါးမှာ -- အဆင်းအရောင်အမျိုးမျိုး ရူပါရုံ IIC သဒ္ဒါရုံ - အသံအမျိုးမျိုး JII ဂန္ဓာရုံ - အနံအမျိုးမျိုး 119 - အရသာအမျိုးမျိုး ရသာရုံ - အတွေအထိအမျိုးမျိုး (ပထဝီ, တေဇော, **ე**, ၆, ၇။ ဖောဋ္ဌဗွာရုံ ဝါယော ၃-ပါး)

(၂၈)

အမှာ ။ ။ ပထဝီ, တေဇော, ဝါယော ၃-ပါးသည် မဟာဘုတ် (၄)ပါးတွင် ပါဝင်ပြီးဖြစ်၍ နိပ္ဖန္န ရုပ် ၁၈-ပါးကို ရေတွက်ရာ၌ ဂေါစရရုပ် (၇)ပါးဖြစ်နေသော် လည်း အရေအတွက် သင်္ချာ ပိုလွန်၍ မယူရခြင်းဖြစ်သည်။

ဘာဝရုပ် (၂)ပါး 911

ဘာဝရုပ် ၂-ပါးမှာ -

- (၁) ဣတ္ထိဘာဝရုပ် အမသဘာဝကို ဖြစ်စေသောရုပ်၊
- (၂) ပုမ္ဘာဝရုပ် - အဖိုသဘာဝကို ဖြစ်စေသောရုပ်-တို့ဖြစ်ကြသည်။

ဟဒယရုပ် (၁)ပါး 211

ဟဒယဝတ္ထု - စိတ်၏ မှီရာ နှလုံးအကြည်ရုပ်။

GII ဇီဝိတရုပ် (၁)ပါး

(၁) ရုပ်ဇီဝိတိန္ဒြေ - ကံကြောင့်ဖြစ်သောရုပ်တို့ကို အသက်ရှင်အောင် စောင့်ရှောက်ခြင်းသဘော

အာဟာရရုပ် (၁)ပါး 211

(၁) ကဗဠိကာရအာဟာရ - စားသောက်ဖွယ်၌ပါသော အနှစ်အစေးဩဇာရုပ်။ ဖော်ပြပါ ရုပ် (၁၈)ပါးတို့ကို ကံ, စိတ်, ဥတု, အာဟာရတို့ကြောင့်ဖြစ်ရသောရုပ်များ ဖြစ်၍ "နိပ္ဖန္နရုပ်"ဟုခေါ် သည်။

## အနိပ္ပန္ရရှပ် (၁၀)ပါး

ပရိစ္ဆေဒရုပ် (၁)ပါး IIC

(၁) ပရိစ္ဆေဒရုပ် - အာကာသဓာတ် - ရုပ်ကလာပ်တို့ကို ပိုင်းခြားပေးသောရုပ်။

ဝိညတ်ရုပ် (၂)ပါး اال

- (၁) ကာယဝိညတ် မိမိ၏ဆန္ဒကို သူတစ်ပါးတို့အား သိစေတတ်သော ကိုယ်အမှုအရာ။
- (၂) ဝစီဝိညတ် 🔹 မိမိ၏ဆန္ဒကို သူတစ်ပါးတို့အား သိစေတတ်သောနှုတ်အမှုအရာ-တို့ဖြစ်ကြသည်။

ဝိကာရရုပ် (၅)ပါး 119

ဝိကာရရုပ် (၅)ပါးမှာ -

- လဟုတာ ရုပ်တို့၏ ပေါ့ပါးခြင်းသဘော။ (o)
- ရုပ်တို့၏ နူးညံ့ခြင်းသဘော။ မုဒုတာ - ရုပ်တို့၏ နူးညံ့ခြင်းသဘော။ ကမ္မညတာ - ရုပ်တို့၏ ကျန်းခံခြင်းသဘော။ (I)
- (5)

(၄, ၅) ဝိညတ်ရုပ် - တို့ဖြစ်ကြသည်။

အမှာ ။ ။ ဝိညတ်ရုပ် (၂)ပါးမှာ- ကာယဝိညတ်, ဝစီဝိညတ်အဖြစ်သီးခြားပါပြီးဖြစ်သည်။

လက္ခဏရုပ် (၄)ပါး 911 လက္ခဏရုပ် (၄)ပါးမှာ -

ဥပစယ - ရုပ်တို့၏ အစဖြစ်ခြင်းသဘော။  $(\circ)$ 

သန္တတိ - ရုပ်တို့၏ အစဉ် မပြတ်ခြင်းသဘော။

( Je )

(၃) ဇရတာ - ရုပ်တို့၏ ရင့်ရော်ခြင်းသဘော။

(၄) အနိစ္စတာ- ရုပ်တို့၏ ပျက်စီးခြင်းသဘော-တို့ဖြစ်ကြသည်။ ဖော်ပြပါရုပ် ၁ဝ-ပါးကို "အနိပ္ပန္န ရုပ်"ဟု ခေါ် သည်။

နိပ္ဖန္န ရုပ် (၁၈)ပါး၊ အနိပ္ဖန္န ရုပ် (၁၀)ပါး၊ ပေါင်း ရုပ် (၂၈)ပါးဖြစ်ကြသည်။ ထိုရုပ် ၂၈-ပါးတွင် မဟာဘုတ် ၄-ပါးမှ တပါး ကျန်(၂၄)ပါးသောရုပ်တို့ကို မဟာဘုတ်(၄)ပါးကို မှီ၍ သာဖြစ်သောကြောင့် "အမှီရုပ် (ဥပါဒါရုပ်)"ဟု ခေါ် သည်။

## နိဗ္ဗာန်၏ သဘောအဓိပ္ပါယ်

ဆင်းရဲဒုက္ခအားလုံး၏ အေးငြိမ်းရာဖြစ်သော သဘောတရားကို "နိဗ္ဗာန်"ဟု ခေါ် သည်။ ထိုနိဗ္ဗာန်သည် -

၁။ သေခြင်းသဘောမရှိ၊

၂။ ဥပါဒ်, ဌီ, ဘင်-ဟူသော အပိုင်းအခြားကို လွန်ပြီးဖြစ်၏။

၃။ တံ, စိတ်, ဥတု, အဟာရ-ဟူသော အကြောင်းတရားလေးပါးအနက် မည်သည့်အကြောင်း တို့ကမျှ မပြုပြင်အပ်။

၄။ မိမိထက်မြတ်သော တရားမရှိ (အမြတ်ဆုံးတရားဖြစ်၏။)

၅။ ရောက်သင့်ရောက်ရန် လျော်ကန်သင့်မြတ် ထင်ရှားသော ဓာတ်တစ်မျိုးဖြစ်၏။

## စန္ဓာ (၅)ပါး

ရုပ်, နာမ်တရားများကို ဉာဏ်ဖြင့် စုပုံထားခြင်းကို "ခန္ဓာ"ဟု ခေါ် သည်။ ထိုခန္ဓာသည် ရူပက္ခန္ဓာ, ဝေဒနာက္ခန္ဓာ, သညာက္ခန္ဓာ, သင်္ခါရက္ခန္ဓာ, ဝိညာဏက္ခန္ဓာ-ဟု ငါးပါးရှိသည်။ ထိုငါးပါးတို့တွင်

၁။ ရုပ် (၂၈)ပါးသည် ရူပက္ခန္ဓာမည်၏။

၂။ ဝေဒနာစေတသိက်သည် ဝေဒနာက္ခန္ဓာမည်၏။

၃။ သညာစေတသိက်သည် သညာက္ခန္ဓာမည်၏။

၄။ ဝေဒနာ, သညာတို့မှ ကြွင်းကျန်သော စေတသိက် (၅၀)သည် သင်္ခါရက္ခန္ဓာမည်၏။

၅။ စိတ်အကျဉ်း (၈၉)ပါး၊ အကျယ် (၁၂၁)ပါးသည် ဝိညာဏက္ခန္ဓာမည်၏။

#### အာယတုန (၁၂)ပါး

စိတ်, စေတသိက်တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းတရားများကို "အာယတန"ဟု ခေါ် သည်။ ထိုအာယတနသည် စက္ခာယတန, သောတာယတန, ဃာနာယတန, ဇိဝှါယတန, ကာယာယတန, မနာယတန, ရူပါယတန, သဒ္ဒါယတန, ဂန္ဓာယတန, ရသာယတန, ဖောဌဗွာယတန, ဓမ္မာယတန-ဟု (၁၂)ပါးရှိသည်။

၁။ စက္ခုပသာဒရုပ်သည် စက္ခာယတနမည်၏။

၂။ သောတပသာဒရုပ်သည် သောတာယတနမည်၏။

၃။ ဃာနပသာဒရုပ်သည် ဃာနာယတနမည်၏။

၄။ ဇိဝှါပသာဒရုပ်သည် ဇိဝှါယတနမည်၏။

( 20 )

- ၅။ ကာယပသာဒရုပ်သည် ကာယာယတနမည်၏။
- ၆။ စိတ် (၈၉)ပါးသည် မနာယတနမည်၏။
- ၇။ ရူပါရုံသည် ရူပါယတနမည်၏။
- ၈။ သဒ္ဒါရုံသည် သဒ္ဒါယတနမည်၏။
- ၉။ ဂန္ဓာရုံသည် ဂန္ဓာယတနမည်၏။
- ၁၀။ ရသာရုံသည် ရသာယတနမည်၏။
- ၁၁။ ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံသည် ဖောဋ္ဌဗ္ဗာယတနမည်၏။
- ၁၂။ စေတသိက် (၅၂)ပါး၊ သုခုမရုပ် (၁၆)ပါး၊ နိဗ္ဗာန်သည် ဓမ္မာယတနမည်၏။ မှတ်ချက် ။ ။ ပသာဒရုပ် (၅)ပါး၊ ဂေါစရရုပ်(၇)ပါးကို "ဩဠာရိကရုပ်"ဟု ခေါ်၍ ကျန်ရုပ်(၁၆)ပါးကို "သုခုမ ရုပ်"ဟု ခေါ်သည်။

### ဓာတ် (၁၈)ပါး

မိမိ၏သဘောကို ဆောင်တတ်သောတရားကို "ဓာတ်"ဟုခေါ် သည်။ ထိုဓာတ်သည် စက္ခုဓာတ်, သောတဓာတ်, ဃာနဓာတ်, ဇိဝှါဓာတ်, ကာယဓာတ်, ရူပဓာတ်, သဒ္ဒဓာတ်, ဂန္ဓဓာတ်, ရသဓာတ်, ဖောဌဗ္ဗဓာတ်, စက္ခုဝိညာဏဓာတ်, သောတဝိညာဏဓာတ်, ဃာနဝိညာဏဓာတ်, ဇိဝှါဝိညာဏဓာတ်, ကာယဝိညာဏဓာတ်, မနောဓာတ်, မနောဝိညာဏဓာတ်, ဓမ္မဓာတ်ဟု (၁၈)ပါးရှိသည်။

- ၁။ စက္ခုပသာဒရုပ်သည် စက္ခုဓာတ်မည်၏။
- ၂။ သောတပသာဒရုပ်သည် သောတဓာတ်မည်၏။
- ၃။ ဃာနပသာဒရုပ်သည် ဃာနဓာတ်မည်၏။
- ၄။ ဇိဝှါပသာဒရုပ်သည် ဇိဝှါဓာတ်မည်၏။
- ၅။ ကာယပသာဒရုပ်သည် ကာယဓာတ်မည်၏။
- ၆။ ရူပါရုံသည် ရူပဓာတ်မည်၏။
- ၇။ သဒ္ဒါရုံသည် သဒ္ဒဓာတ်မည်၏။
- ၈။ ဂန္ဓာရုံသည် ဂန္ဓဓာတ်မည်၏။
- ၉။ ရသာရုံသည် ရသဓာတ်မည်၏။
- ၁၀။ ဖောဌဗွာရုံသည် ဖောဌဗွဓာတ်မည်၏။
- ၁၁။ စကျွဝိညာဏ်ဒွေးသည် စကျွဝိညာဏဓာတ်မည်၏။
- ၁၂။ သောတဝိညာဏ်ဒွေးသည် သောတဝိညာဏဓာတ်မည်၏။
- ၁၃။ ဃာနဝိညာဏ်ဒွေးသည် ဃာနဝိညာဏဓာတ်မည်၏။
- ၁၄။ ဇိဝှါဝိညာဏ်ဒွေးသည် ဇိဝှါဝိညာဏဓာတ်မည်၏။
- ၁၅။ ကာယဝိညာဏ်ဒွေးသည် ကာယဝိညာဏဓာတ်မည်၏။
- ၁၆။ ပဉ္စဒ္ဒါရာဝဇ္ဇန်းး၊ သမ္ပဋိစ္ဆိုင်းဒွေးသည် မနောဓာတ်မည်၏။
- ၁၇။ နွေးပဥ္စဝိညာဉ် (၁၀)၊ ပဉ္စဒ္ဒါရာဝဇ္ဇန်း၊ သမ္ပဋိစ္ဆိုင်းဒွေးတို့မှ တစ်ပါးကျန်စိတ် (၇၆)ပါးသည် မနောဝိညာဏဓာတ်မည်၏။
- ၁၈။ စေတသိက် (၅၂)ပါး၊ သုခုမရုပ် (၁၆)ပါး၊ နိဗ္ဗာန်သည် ဓမ္မဓာတ်မည်၏။

( 20 )

## သစ္စာ (၄)ပါး

အမြဲမှန်ကန်သောတရားကို "သစ္စာ"ဟု ခေါ် သည်။ ထိုသစ္စာတရား လေးပါးကို အရိယာသူတော်စင် ပုဂ္ဂိုလ်များသာ သိအပ်သောကြောင့် အရိယသစ္စာ-ဟုလည်း ခေါ် ရပေသည်။ ထိုသစ္စာသည် ဒုက္ခသစ္စာ, သမုဒယ-သစ္စာ, နိရောဓသစ္စာ, မဂ္ဂသစ္စာဟု လေးပါးရှိသည်။

- ၁။ လောကီစိတ် (၈၁)၊ လောဘကြည်သော စေတသိက် (၅၁)၊ ရုပ် (၂၈)ပါးသည် ဒုက္ခသစ္စာမည်၏။
- ၂။ လောဘစေတသိက်သည် သမုဒယသစ္စာမည်၏။
- ၃။ နိဗ္ဗာန်သည် နိရောဓသစ္စာမည်၏။
- ၄။ မဂ်စိတ်လေးပါး၌ရှိသော မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးသည် မဂ္ဂသစ္စာမည်၏။

မှတ်ချက်။ ။ ဤ၌ မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးဟူသည်ကား သမ္မာဒိဋ္ဌိ၊ သမ္မာသင်္ကပ္ပ၊ သမ္မာဝါစာ၊ သမ္မာကမ္မန္တ၊ သမ္မာအာဇီဝ၊ သမ္မာဝါယာမ၊ သမ္မာသတိ၊ သမ္မာသမာဓိ-တည်း။

( 2)

# တုံပိုင်း

## လောက (၃)ပါး

ပျက်ပျက်နေသော သဘောတရားများကို လောက-ဟု ခေါ် သည်။ ထိုလောကသည် -

၁။ ဩကာသလောက ၂။ သတ္တလောက ၃။ သင်္ခါရလောက-ဟု (၃)ပါးရှိသည်။

### (၁) ဩကာသလောက

သတ္တဝါတို့၏ နေရာဘုံဌာနသည် ဩကာသလောက-မည်၏။ ထိုဩကာသလောကသည် -

(၁) ကာမ ၁၁-ဘုံ (၂) ရူပ ၁၆-ဘုံ (၃) အရူပ ၄-ဘုံအားဖြင့် (၃၁)ဘုံရှိပါသည်။ ကာမ (၁၁)ဘုံ-ဟူသည် အပါယ် (၄)ဘုံ၊ ကာမသုဂတိ (၇)ဘုံတို့ဖြစ်ပါသည်။

#### အပါယ် (၄)ဘုံ

ချမ်းသာကင်းသော ဘုံများကို "အပါယ်ဘုံ"ဟု ခေါ် သည်။ ထိုအပါယ်ဘုံသည် ငရဲဘုံ၊ တိရစ္ဆာန်ဘုံ၊ ပြိတ္တာဘုံ၊ အသုရကာယ်ဘုံဟု (၄)မျိုးရှိသည်။

## ငရဲဘုံ

ငရဲဘုံဆိုသည်မှာ - ချမ်းသာဟူ၍ မြူတစ်စေ့မျှ မရှိသော ဘုံဖြစ်သည်။

### တိရစ္ဆာန်ဘုံ့

တိရစ္ဆာန်ဘုံဆိုသည်မှာ ဘုံသီးခြားမရှိ၊ ၎င်းတို့၏ ခန္ဓာကိုယ်သည်ပင်လျှင် ဘုံဖြစ်သည်။ သို့မဟုတ် ၎င်းတို့၏ စုဝေးနေထိုင်ရာ ဌာနသည် ဘုံဖြစ်သည်။ ဖီလာကန့်လန့်သွားတတ်သောကြောင့် "တိရစ္ဆာန်"ဟု ခေါ်သည်။

( 99 )

#### ပြိတ္တာဘုံ

ပြိတ္တာဘုံဆိုသည်မှာ သီးခြားကန့်သတ် သတ်မှတ်ထားသော အရပ်ဒေသ မရှိ၊ တစ်နည်းအားဖြင့် ၎င်းတို့ ကျင်လည်ကျက်စားရာ တော, တောင်, သမုဒ္ဒရာ, ပင်လယ်ကမ်းခြေစသည့် အရပ်ဒေသများကိုပင် "ပြိတ္တာဘုံ"ဟု ခေါ် သည်။

### အသူရကာယ်ဘုံ

အသုရကာယ်ဆိုသည်မှာ ဘုံသီးခြားမရှိ၊ ၎င်းတို့ ကျက်စားရာဒေသများ သည်ပင် "အသုရကာယ် ဘုံ"ဖြစ်သည်။

အသုရကာယ်နှစ်မျိုးမှာ -

- (၁) နတ်အသုရာ
- (၂) ပြိတ္တာမျိုးအသုရာတို့ဖြစ်သည်။

## ကာမသုဂတိ ၅–ဘုံ

ကောင်းမှုရှိသူတို့ လာရောက်၍ စည်းစိမ်းချမ်းသာများကို ခံစားရာ ကာမဘုံကို "ကာမသုဂတိဘုံ"ဟု ခေါ် သည်။

- (၁) လူ့ဘုံ လူတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၂) စာတုမဟာရာဇ်ဘုံ ဓတရဋ္ဌ, ဝိရူဠက, ဝိရူပက္ခ, ကုဝေရ-ဟု ဆိုအပ်သောနတ်မင်းကြီးလေးပါးတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၃) တာဝတိံသာဘုံ မာဃလုလင်နှင့် ကုသိုလ်ပြုဖက် ၃၃-ဦးတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၄) ယာမာဘုံ ဆင်းရဲဒုက္ခမှ ကင်းသော နတ်တို့၏ နေရာဘုံ။
- (၅) တုသိတာဘုံ မိမိ၏ စည်းစိမ်ကျက်သရေတို့ကို နှစ်သက်တတ်သောနတ်တို့၏ နေရာဘုံ။
- (၆) နိမ္မာနရတီဘုံ ကိုယ်တိုင်ဖန်ဆင်းထားသော စည်းစိမ်တို့ဖြင့် မွေ့လျှော်တတ်သော နတ်တို့၏ နေရာဘုံ။
- (၇) ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီဘုံ သူများဖန်ဆင်းပေးသော စည်းစိမ်ကို မိမိအလိုဆန္ဒအတိုင်းဖြစ်စေနိုင်သော နတ်တို့၏

နေရာဘုံ။ ဤကာမသုဂတိ (၇)ဘုံတွင် နံပါတ် (၁)လူ့ဘုံမှတစ်ပါး ကျန် (၆)ဘုံကို နတ်တို့၏ နေရာဖြစ်၍ နတ်ပြည် (၆)ထပ်ဟု ခေါ် သည်။

### ရူပ (၁၆)ဘုံ

ရူပကုသိုလ်ဈာန်ရသူတို့၏ ရောက်ရာဖြစ်သောကြောင့် ရူပဘုံ-ဟု ခေါ်သည်။ ထိုရူပဘုံသည် (၁၆)ဘုံရှိသည်။

## ပထမဈာန် (၃)ဘုံ့

- (၁) ဗြဟ္မပါရိသဇ္ဇာဘုံ မဟာဗြဟ္မာတို့၏ ပရိသတ်ဖြစ်သော ဗြဟ္မာတို့၏နေရာဘုံ။
- (၂) ဗြဟ္မပုရောဟိတာဘုံ မဟာဗြဟ္မာတို့၏ မှူးကြီးမတ်ရာပုရောဟိတ်ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၃) မဟာဗြဟ္မာဘုံ ကြီးမြတ်ကုန်သော (မဟာ)ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။

( 29 )

## ခုတိယဈာန် (၃)ဘုံ

- (၄) ပရိတ္တာဘာဘုံ ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါနည်းသောဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၅) အပ္မမာဏာဘာဘုံ ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါများသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၆) အာဘဿရာဘုံ ပြိုးပြိုးပြက်ပြက်တလက်လက်ထွက်သည့်ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။

## တတိယဈာန် (၃)ဘုံ

- (၇) ပရိတ္တသုဘာဘုံ နည်းပါးသော်လည်း တခဲနက်တောက်ပသော ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါရှိသည့် ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၈) အပ္ပမာဏသုဘာဘုံ = များပြား၍ တခဲနက်တောက်ပသော ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါရှိသည့် ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၉) သုဘကိဏှာဘုံ တခဲနက်သော ကိုယ်ရောင်ကိုယ်ဝါတို့ဖြင့် ရောယှက်နေသည့် ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။

## စတုတ္ထစ္ချာန် (၇)ဘုံ

- (၁၀) ဝေဟပ္ဖိုလ်ဘုံ ကြီးကျယ်ပြန့်ပြောသည့် အကျိုးရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏နေရာဘုံ။
- (၁၁) အသညသတ်ဘုံ သညာ-စသော နာမ်ခန္ဓာမရှိ၊ ရုပ်ခန္ဓာသက်သက်ရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။ - သုဒ္ဓါဝါသဘုံ - အလွန်စင်ကြယ်သော အနာဂါမ်, ရဟန္တာဗြဟ္မာတို့၏နေရာ သုဒ္ဓါဝါသဘုံ။

### သုခ္ဓါဝါသ (၅)ဘုံ

- (၁၂) အဝိဟာဘုံ အချိန်အနည်းငယ်မျှပင် မိမိဘုံဌာနကို မစွန့်ခွါသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၁၃) အတပ္ပါဘုံ တစ်စုံတစ်ခုအကြောင်းကြောင့်မျှ စိတ်ပူပန်မှုမရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၁၄) သုဒဿာဘုံ အလွန်တင့်တယ်သော အရောင်အဆင်းရှိသောကြောင့် ရှုကြည့်ချင်စရာ အလွန် ကောင်း သော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၁၅) သုဒဿီဘုံ အလွန်စင်ကြယ်သော မျက်စိနှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍ လွန်ကဲထူးခြားစွာ မြင်စွမ်းနိုင်သော ပြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၁၆) အကနိဌာဘုံ ရူပငြဟ္မွာအားလုံးထက် စည်းစိမ်အားဖြင့် အကြီးကျယ်ဆုံး အမြင့်မြတ်ဆုံးဖြစ်သော ငြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။

#### အရူပ (၄)ဘုံ

- အရူပကုသိုလ်ဈာန်ရသူတို့ ရောက်ရာဖြစ်သောကြောင့် အရူပဘုံ-ဟု ခေါ် သည်။ ထိုအရူပဘုံသည် -
- (၁) အာကာသာနဉ္စာယတနဘုံ ရုပ်ခန္ဓာမရှိ၊ အာကာသာနဉ္စာယတနဝိပါက်စိတ်, စေတသိက်ဟူသော နာမ်ခန္ဓာလေးပါးသာရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၂) ဝိညာဏဉ္စာယတနဘုံ ရုပ်ခန္ဓာမရှိ၊ ဝိညာဏဉ္စာယတနဝိပါက်စိတ်, စေတသိက်-ဟူသော နာမ်ခန္ဓာ လေးပါးသာရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။

( 29 )

- (၃) အာကိဥ္စညာယတနဘုံ ရုပ်ခန္ဓာမရှိ၊ အာကိဥ္စညာယတနဝိပါက်စိတ်, စေတသိက်ဟူသော နာမ် ခန္ဓာလေးပါးသာရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံ။
- (၄) နေဝသညာနာသညာယတနဘုံ ရုပ်ခန္ဓာမရှိ၊ နေဝသညာနာသညာယတနဝိပါက်စိတ်, စေတသိက်-ဟူသော နာမ်ခန္ဓာလေးပါးသာရှိသော ဗြဟ္မာတို့၏ နေရာဘုံအားဖြင့် (၄)ဘုံဖြစ်ပါသည်။

## ကေဝေါကာရ, စတူဝေါကာရ, ပဥ္စဝေါကာရဘုံ့များ

ဤသို့ ဆိုခဲ့ပြီးသော ဘုံတို့တွင် -

- (၁) အသညသတ်ဘုံသည် ရူပက္ခန္ဓာဟူသော ခန္ဓာတစ်ပါးသာရှိသောကြောင့် ဧကဝေါကာရဘုံမည်၏။ (ဧက - တစ်ပါး + ဝေါကာရ - ခန္ဓာ)
- (၂) အရူပ (၄)ဘုံသည် နာမ်ခန္ဓာလေးပါးသာ ရှိသောကြောင့် စတုဝေါကာရဘုံမည်၏။ (စတု - လေးပါး + ဝေါကာရ - ခန္ဓာ)
- (၃) ကာမ (၁၁)ဘုံ၊ အသညသတ်ကြဉ်သော ရူပ (၁၅)ဘုံအားဖြင့် (၂၆)ဘုံ သည် ခန္ဓာငါးပါးလုံးရှိသောကြောင့် ပဉ္စဝေါကာရဘုံမည်၏။

ဤသို့အားဖြင့် -

- (၁) ကာမ (၁၁)ဘုံ
- (၂) ရူပ (၁၆)ဘုံ
- (၃) အရူပ (၄)ဘုံ စုစုပေါင်း (၃၁)ဘုံကို ဩကာသလောက-ဟု ခေါ် သည်။

#### သတ္တလောက

လူ, နတ်, ဗြဟ္မာ, ငရဲ, တိရစ္ဆာန်, ပြိတ္တာ, အသုရကာယ်-ဟူသော ပုဂ္ဂိုလ် သတ္တဝါအပေါင်းသည် "သတ္တလောက"မည်၏။

ထိုသတ္တဝါတို့သည် အမျိုးအစားအားဖြင့် -

- (က) ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ် (၄)မျိုး
- (ခ) အရိယာပုဂ္ဂိုလ် (၈)မျိုးအားဖြင့် (၁၂)မျိုးရှိသည်။

# ပ်ထိမော်ဂ်ပ္ပိုတ္ (၁)၍:

- (၁) ဒုဂ္ဂတိအဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ် မကောင်းမှုဒုစရိုက်တို့ကို ပြုလုပ်ခဲ့သောကြောင့် ထိုအကုသိုလ်ကံတို့၏ အကျိုး ဖြစ်သော အဟိတ်အကုသလဝိပါက် ဥပေက္ခာသန္တီရဏစိတ်ဖြင့် ပဋိသန္ဓေနေ သော ပုဂ္ဂိုလ်များ ဖြစ်သည်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်များကား ငရဲ, တိရစ္ဆာန်, ပြိတ္တာ, အသုရ-ကာယ်ဟူသော အပါယ်ဘုံသား သတ္တဝါများတည်း။
- (၂) သုဂတိအဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ် ကုသိုလ်ပြုစဉ်အခါက ဉာဏ်လည်းမပါ၊ ရှေ့နောက် အကုသိုလ်ခြံရံ၍လည်း ပြုခဲ့သော အညံ့စားကုသိုလ်တို့ကြောင့်ဖြစ်သော အဟိတ်ကုသလဝိပါက် ဥပေ က္ခာသန္တီရဏစိတ်ဖြင့် ပဋိသန္ဓေနေသော ပုဂ္ဂိုလ်များဖြစ်သည်။ ထိုပုဂ္ဂိုလ်များ ကား ဝေမာနိကနတ်ပြိတ္တာ၊ ဘုမ္မစိုး၊ ရုက္ခစိုး၊ ဝမ်းတွင်းကန်း၊ အ၊ ဆွံ့၊ အရူး၊ ဉဘတောဗျည်း၊ နပုန်းပဏ္ဍုက်စသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့နှင့် ဇီဝိတနဝကကလာပ်ရုပ်ဖြင့် ပဋိသန္ဓေနေသော အသညသတ်ငြာဟ္မာတို့တည်း။

( 26 )

(၃) ရွိဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ် - အမောဟဟူသော ဉာဏ်ပညာမပါဘဲ အလောဘ, အဒေါသ-ဟူသော ဟိတ်နှစ်ပါးဖြင့် သာ ပဋိသန္ဓေနေသောပုဂ္ဂိုလ်။

(၄) တိဟိတ်ပုဂ္ဂိုလ် - အလောဘ, အဒေါသ, အမောဟ-ဟူသော (ဉာဏ်ပညာပါသော) ဟိတ်သုံးပါးဖြင့် ပဋိသန္ဓေနေသော ပုဂ္ဂိုလ်။ တရားအားထုတ်သည့်အခါ ဈာန်, မဂ်, ဖိုလ်ရနိုင်လောက် အောင် ဉာဏ်ထက်မြက်သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တည်း။

## အရိယာပ္ဂဂ္ဂိုလ် (၈)ယောက်

(၁) သောတာပတ္တိမဂ္ဂဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

🕶 သောတာပတ္တိမ**်ဂရဆဲ**ပုဂ္ဂိုလ်။

(၂) သကဒါဂါမိမဂ္ဂဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

🔹 သကဒါဂါမိမဂ် ရဆဲပုဂ္ဂိုလ်။

(၃) အနာဂါမိမဂ္ဂဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

- အနာဂါမိမဂ် ရဆဲပုဂ္ဂိုလ်။

(၄) အရဟတ္တမဂ္ဂဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

- အရဟတ္တမဂ် ရဆဲပုဂ္ဂိုလ်။

(၅) သောတာပတ္တိဖလဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

- သောတာပတ္တိဖိုလ် ရပြီးသော (သောတာပန်) ပုဂ္ဂိုလ်။

(၆) သကဒါဂါမိလဖဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

သကဒါဂါမိဖိုလ်ရပြီးသော (သကဒါဂါမ်) ပုဂ္ဂိုလ်။

(၇) အနာဂါမိဖလဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

- အနာဂါမိဖိုလ်ရပြီးသော (အနာဂါမ်)ပုဂ္ဂိုလ်။

(၈) အရဟတ္တဖလဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်

- အရဟတ္တဖိုလ်**ရပြီး**သော (ရဟန္တာ)ပုဂ္ဂိုလ်။

ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ် (၄)ယောက်တွင် နောက်ဆုံးဖြစ်သော တိဟိတ်ပုထုဇဉ်ပုဂ္ဂိုလ် နှင့် အရိယာပုဂ္ဂိုလ် (၈)ယောက်အားဖြင့် (၉)ယောက်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကိုသာ အလောဘ, အဒေါသ, အမောဟ-ဟူသော ဟိတ်သုံးပါးနှင့် ပဋိသန္ဓေနေသောကြောင့် တိဟိတ် ပုဂ္ဂိုလ်-ဟု ခေါ် သည်။

အရိယာပုဂ္ဂိုလ် (၈)ယောက်တွင်လည်း သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်, အသေက္ခပုဂ္ဂိုလ်-ဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိသည်။ (က) သေက္ခ - သီလ, သမာဓိ, ပညာ သိက္ခာ ၃-ပါးကို ကျင့်ဆဲဖြစ်သော အရဟတ္တဖလဌာန်ပုဂ္ဂိုလ်မှ တပါး

ကျန်အရိယာပုဂ္ဂိုလ် (၇)ယောက်သည် သေက္ခပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သည်။

(ခ) အသေက္ခ - သီလ, သမာဓိ, ပညာ သိက္ခာ ၃-သုံးပါးကို ကျင့်ဆဲဖြစ်သော အရဟတ္တဖလဌာန်သည် အသေက္ခပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သည်။ ဤ ပုဂ္ဂိုလ်ကို "အသေက္ခ"အပြင် "ရဟန္တာ"ဟုလည်း ခေါ် သည်။ ဤသို့အားဖြင့် -

(က) ပုထုဇဉ်

(၄)ယောက်

(ခ) အရိယာ ခေါ် သည်။ (၈)ယောက်အားဖြင့် (၁၂)ယောက်သော ပုဂ္ဂိုလ်များကို သတ္တလောက-ဟု

## (၃) သင်္ခါရလောက

ခဏခဏပျက်တတ်, အပြီးတိုင် ပျက်တတ်သော သဘောရှိသည်ဖြစ်၍ ဘုံသုံးပါး၌ ဖြစ်သော (တေဘူမက)ရုပ်, နာမ်တရားတို့သည် သင်္ခါရလောကမည်၏။

. . . . . . . . . . . .